Die Anthropologie im Kontext
von Kants kritischer Philosophie

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

EINLEITUNG

In der Vorrede zur Grundlegung zur Metaphysik der Sitten weist Kant, die stoi-
sche Einteilung der Philosophie in Logik, Physik und Ethik aufnehmend, da-
rauf hin, dass die Ethik einen empirischen (»praktische Anthropologie«) und
einen »rationalen« Teil umfasst, der »eigentlich Moral heiflen kénnte«.! Den
rationalen Teil der Moral nennt Kant auch »Metaphysik der Sitten« und »reine
Moralphilosophie«.? Diese Aussage iiber das Verhiltnis von Anthropologie und
»reiner Moralphilosophie« ist als Kritik an allen Versuchen zu verstehen, den
fur die Moralphilosophie zentralen Begriff der unbedingten Verbindlichkeit
(obligatio) mit den Mitteln von Anthropologie und empirischer Psychologie zu
erkliren. Wenn es tiberhaupt ein moralisches Gesetz gibt, das »als Grund einer
Verbindlichkeit gelten soll«, dann muss es Kants Auffassung zufolge »absolute
Notwendigkeit bei sich fithren«.> Weil empirische Erkenntnis grundsitzlich
keine absolute Notwendigkeit bei sich fiihrt, liegt Kants Verstindnis nach auf
der Hand, dass der »Grund der Verbindlichkeit [...] nicht in der Natur des Men-
schen oder in den Umstidnden in der Welt, darin er gesetzt ist, gesucht werden
miisse, sondern a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft«.* Diese
klare Grenzziehung, die explizit gegentiber der von Christian Wolff und sei-
nen Anhingern verfolgten philosophica practica universalis (»allgemeine prak-
tische Weltweisheit«®), implizit aber auch gegen die von Francis Hutcheson

1 | ImmanuelKant, GrundlegungzurMetaphysik der Sitten [1785], in: ders., Gesammelte
Schriften, hg. von der PreuBischen Akademie der Wissenschaften (etc.), Berlin 1900ff.
[im Folgenden zitiert als AA Werk: mit Band- und Seitenangabe, hier Bd. 4, 388.

2 | Ebd., 389.

3 | Ebd., 389.

4 | Ebd., 389.

5 | Vgl. ebd., 390.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

und Adam Smith vertretene Ethik moralischer Gefiihle gerichtet ist, hat zur
Folge, dass sich Kant in der Grundlegung, seiner einflussreichsten moralphilo-
sophischen Schrift, kaum zu Fragen der Anthropologie und empirischen Psy-
chologie duflert. Weil in ihr sein Interesse der »Aufsuchung und Festsetzung
des obersten Prinzips der Moralitit« gilt, d.h. des kategorischen Imperativs,® ist
ihre Vernachlissigung zwar verstindlich, aber keineswegs so zu verstehen, als
ob Anthropologie und Psychologie nicht von eminenter Bedeutung fiir Kants
praktische Philosophie wiren. Dies wird schon alleine dadurch deutlich, dass
Kants These, wonach wir unsere Pflichten (officia) durch die Anwendung des
kategorischen Imperativs auf unsere Maximen erkennen, vermogenstheoreti-
sche Unterscheidungen voraussetzt, die von Kant im Kontext seiner Anthropo-
logie erértert werden.”

Die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), Kants wichtigste Publi-
kation zum Themenbereich von empirischer Psychologie und Anthropologie,
geht auf ein Privatkolleg zuriick, das Kant jeweils im Winter von 1772/73 bis
1795/96 hilt, wihrend er im Sommer {iber Physische Geographie liest.® Seine
Absicht ist es, die Anthropologie »zu einer ordentlichen academischen disci-
plin« zu machen.’ Der Inhalt dieser Vorlesungen ist uns durch eine Reihe von
studentischen Nachschriften bekannt, die 1997 in einer kritischen Ausgabe
innerhalb seiner Gesammelten Schriften (Akademie-Ausgabe) erschienen sind.

6 | Vgl. ebd., 392. Zur Deduktion« des kategorischen Imperativs im dritten Abschnitt
der Grundlegung siehe Heiner F. Klemme »Freiheit oder Fatalismus? Kants positive und
negative Deduktion derldee derFreiheitin der Grundlegung (und seine Kritik an Christian
Garves Antithetik von Freiheit und Notwendigkeit)«, in: Deduktion oder Faktum? Kants
Rechtfertigung des Sittengesetzes im dritten Abschnitt der»Grundlegung., hg. v. Heiko
Puls, Berlin 2014, 61-103.

7 | Siehe Heiner F. Klemme, »Erkennen, Fiihlen, Begehren - Selbstbesitz. Reflexionen
liber die Verbindung der Vermdgen in Kants Lehre vom Kategorischen Imperative, in:
Affektivitdt und Ethik bei Kant und in der Phdnomenologie, hg. v. Inga Romer, Berlin
2014, 79-99, sowie zur Vermogenslehre allgemein Antonino Falduto, The Faculties of
the Human Mind and the Case of Moral Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

8 | Vgl. Emil Arnoldt, »Méglichst vollstandiges Verzeichnis aller von Kant gehaltenen
oder auch nur angekiindigten Vorlesungen nebst darauf beziiglichen Notizen und Be-
merkungene, in Emil Arnoldt, Gesammelte Schriften, hg. von Otto Schéndérffer, Bd. 5:
Kritische Exkurse im Gebiete der Kantforschung, Teil 2, Berlin 1909, 173-344. Vgl. dazu
auch Reinhard Brandt, »Kants pragmatische Anthropologie: Die Vorlesunge, in: Allge-
meine Zeitschrift fiir Philosophie, Band 19 (1994), 41-49, hier 41: »Im Wintersemester
[1772/1773] hielt Kant die Vorlesung liber Anthropologie oder empirische Psychologie
zum ersten Mal; es war ein Privatkolleg, zu dem er als neu ernannter Ordinarius fiir Logik
und Metaphysik nicht verpflichtet war.«

9 | Vgl. Kants Briefwechsel, AA, Bd. 10-13, hier Bd. 10, 145.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Der Nutzen der Anthropologie besteht nach Kant vor allem darin, Kenntnisse
zu vermitteln, die die akademische Jugend klug fiir die Welt machen. Zum
genauen Verhiltnis von reiner Philosophie (Moralphilosophie) und seinen Vor-
lesungen tiber Anthropologie dufdert sich Kant jedoch niemals eindeutig. Un-
bestritten ist jedoch, dass der Wert der anthropologischen Forschungen durch
die Freiheit des Menschen markiert wird, ein Begriff, den sich die Anthropo-
logie von der kritischen Philosophie vorgeben lisst. Auffassungen des Men-
schen, die nicht den Begriff der Freiheit in das Zentrum riicken, werden von
Kant zuriickgewiesen.

Im Folgenden werden einige Aspekte von Kants >kritischer< Anthropologie
etwas vertiefend dargestellt.

KANT UND DIE TRADITION:
DiE ENTSTEHUNG EINER NEUEN PHILOSOPHISCHEN DiszIPLIN

In der Entwicklung der kantischen Idee von Anthropologie spielt die Tradition
der deutschen Schulmetaphysik eine zentrale Rolle. Ein erster Beweis dafiir
ist Kants Wahl des Lehrbuchs fiir seine Vorlesungen tiber Anthropologie, die
auf Alexander Gottlieb Baumgartens (1714-1762) Psychologia empirica gefallen
ist. Baumgarten ist ein Vertreter der leibniz-wolffschen Tradition, dessen la-
teinische Schriften grofle Verbreitung an den deutschen Universititen im 18.
Jahrhundert genieRen.”® Baumgarten verdffentlicht 1739 ein in lateinischer
Sprache verfasstes Buch iiber Metaphysik (Metaphysica)," das in vier Sektionen
unterteilt ist (ontologia, cosmologia, psychologia, theologia naturalis) und dessen
zweiter Teil der »Psychologie« (psychologia empirica, psychologia rationalis) ge-
widmet ist.

Ausgehend von der Lektiire Baumgartens und einige Ideen der wolffschen
Unterscheidung zwischen empirischer und rationaler Psychologie kritisch im
Blick, spricht Kant schon in der Kritik der reinen Vernunft deutliche Worte
uiber die »psychologische« Analyse. Zum einen grenzt Kant die Analyse der
menschlichen Seele vom Gebiet der apriorischen philosophischen Untersu-
chung ab: Er widmet der Seele als Substanz keine rein philosophische Be-
handlung mehr, so dass die rationale Psychologie im Rahmen der Trans-

10 | Uber diesen Autor siehe Clemens Schwaiger, Alexander Gottlieb Baumgarten. Ein
intellektuelles Portrat, Stuttgart 2011.

11 | Metaphysica per Alexandrum Gottlieb Baumgarten, Professorem Philosophiae,
Halae Magdeburgicae, Impensis C. H. Hemmerde 1739. Vgl. die deutsche Ubersetzung
von G. F. Meier (1766) und ihre Neuherausgabe von J. A. Eberhard (1783). Vgl. aufier-
dem Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica - Metaphysik. Historisch-kritische Ausga-
be, hg. von Gilinter Gawlick und Lothar Kreimendahl, Stuttgart 2011.

am 14.02.2028, 07:55:19.

19


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

zendentalphilosophie nicht mehr thematisch wird. Zum anderen findet die
empirische Psychologie als Untersuchung der Seele als des Gegenstandes des
inneren Sinnes (und damit als Erscheinung) keinen Platz mehr in der apriori-
schen philosophischen Analyse.'> Allerdings wird der empirischen Seelenleh-
re als Beobachtungslehre, im Gegensatz zur rationalen Psychologie, vorlaufig
»ein Plitzchen« im Rahmen rein philosophischer Untersuchungen zugebil-
ligt, als »ein so lange aufgenommener Fremdling, dem man auf einige Zeit
einen Aufenthalt vergénnt, bis er in einer ausfithrlichen Anthropologie (dem
Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene Behausung wird be-
ziehen konnen.«'

Vergleicht man die studentischen Nachschriften von Kants Anthropologie-
kolleg, die im Band XXV der kritischen Ausgabe der Gesammelten Schriften
Kants erschienen sind, und die 1798 veréffentlichte Anthropologie in pragmati-

12 | Vgl. dazu Heiner F. Klemme, Kants Philosophie des Subjekts. Entwicklungsge-
schichtliche und systematische Untersuchungen zum Verhéltnis von Selbstbewuftsein
und Selbsterkenntnis, Hamburg 1996.

13 | Vgl. die komplette Textstelle aus Kants Kritik der reinen Vernunft [1781/1787],
im Folgenden KrV, A 848-849/B 876-877: »Wo bleibt denn die empirische Psychologie,
welche von jeher ihren Platz in der Metaphysik behauptet hat, und von welcher man in
unseren Zeiten so grofie Dinge zu Aufkl&rung derselben erwartet hat, nachdem man die
Hoffnung aufgab, etwas Taugliches a priori auszurichten? Ich antworte: sie kommt da-
hin, wo die eigentliche (empirische) Naturlehre hingestellt werden muf3, namlich auf die
Seite der angewandten Philosophie, zu welcher die reine Philosophie die Principien a
priori enthdlt, die also mit jener zwar verbunden, aber nicht vermischt werden mug.
Also mufl empirische Psychologie aus der Metaphysik géanzlich verbannt sein, und ist
schon durch die Idee derselben davon génzlich ausgeschlossen. Gleichwohl wird man
ihr nach dem Schulgebrauch doch noch immer (obzwar nur als Episode) ein Platzchen
darin verstatten missen und zwar aus okonomischen Bewegursachen, weil sie noch
nicht so reich ist, daR sie allein ein Studium ausmachen, und doch zu wichtig, als daf
man sie ganz ausstofien, oder anderwarts anheften sollte, wo sie noch weniger Ver-
wandtschaft, als in der Metaphysik antreffen dirfte. Es ist also blof ein so lange aufge-
nommener Fremdling, dem man auf einige Zeit einen Aufenthalt vergdnnt, bis erin einer
ausfihrlichen Anthropologie (dem Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene
Behausung wird beziehen kénnen.«

Vgl. auch Immanuel Kant iiber die von der Konigl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin
fur das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage: Welches sind die wirklichen Fortschritte,
die die Metaphysik seit Leibnitzens und Wolf’s Zeiten in Deutschland gemacht hat,
hg. v. D. F. Th. Rink, Kdnigsberg 1804 (= AA, Bd. 20, 253-312). »Die Psychologie ist
fir menschliche Einsichten nichts mehr, und kann auch nichts mehr werden, als
Anthropologie, d.i. als Kenntni? des Menschen, nur auf die Bedingung eingeschrankt,
sofern ersich als Gegenstand des inneren Sinnes kennet.« Ebd., 308.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

scher Hinsicht mit Baumgartens Metaphysica, wird deutlich, dass Kant in vielen
Punkten Baumgarten folgt: Sowohl der erste Teil der Nachschriften als auch
der erste Teil der Anthropologie ist der Erforschung der drei Grundvermégen
des menschlichen Gemdiits gewidmet, und damit den Vermdgen zum theore-
tischen Erkennen, zum Fiihlen von Lust und Unlust und zum Begehren iiber-
haupt. Diese Dreiteilung wird ebenso aufgebaut wie von Baumgarten, der die
triadische Struktur in seiner Psychologia empirica und in seiner Ethica philoso-
phica (1740) darstellt. Trotzdem, und in diesem Fall anders als bei Baumgarten,
spielen im zweiten Teil der anthropologischen Analyse Kants die Grundver-
mogen keine Rolle mehr, und Kant stellt dort eigene originelle Gedanken (ins-
besondere tiber den Gefiihlsbegriff) dar.*

Bemerkenswert ist die Tatsache, dass Kant gegen die Tradition und ins-
besondere gegen Baumgarten der Disziplin der Anthropologie einen alterna-
tiven Platz im Rahmen des philosophischen Systems reserviert: Im Gegensatz
zum traditionellen philosophischen Bild (einschliefllich der empirischen Psy-
chologie nach dem Modell Baumgartens) geht die Anthropologie im Rahmen
der metaphysischen Untersuchungen allen anderen Disziplinen voran, statt
ihnen zu folgen.” Noch bemerkenswerter ist allerdings, dass Kant die traditio-
nellen Themen der empirischen Psychologie nicht mehr mit den Mitteln der
philosophischen Untersuchung analysieren mochte.

14 | Vgl. Reinhard Brandt, W. Stark, »Einleitung«, AA, Bd. 25, 27: »Mit der Erweiterung
der Anthropologie liber die Seelenvermdgen hinaus (zum spéateren Teil 1l) scheint
Kant die Vorlage der Baumgartenschen Metaphysik ganzlich zu verlassen und auf
seine eigenen Beobachtungen (ber das Gefihl des Schénen und Erhabenen (1764)
zuriickzugreifen.«

15 | »In seiner Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem Winter-halben-
jahre 1765-1766 [...] berichtet Kant von gewissen Umstellungen, die er innerhalb dieser
[= Baumgartens] Metaphysik vorgenommen habe; aus den jlingst veréffentlichten Vor-
lesungsnachschriften Herders &8t sich schlieBen, dafl Kant dieselben schon vor dieser
'Nachricht« ein paar Jahre lang stillschweigend praktiziert hat. Das Auffélligste und fir
die Zeitgenossen gewifd Revolutionédre der neuen »>Einrichtung« besteht darin, dafl die
empirische Psychologie an den Anfang der Metaphysik riickt: »Ich fange demnach nach
einer kleinen Einleitung von der empirischen Psychologie an, welche eigentlich die meta-
physische Erfahrungswissenschaft vom Menschen ist.« Norbert Hinske, »Kants Idee der
Anthropologie«, in: Heinrich Rombach (Hg.), Die Frage nach dem Menschen. Aufrif einer
philosophischen Anthropologie. Festschrift fiir Max Miiller zum 60. Geburtstag, Freiburg
i.Br. 1966, 410-427, hier 412. »Die Metaphysik halte in sich 1. Anthropologie, 2. Physik,
3. Ontologie, 4. Ursprung aller Dinge, Gott und die Welt, also Theologie.« Paul Menzer,
Kants Lehre von der Entwicklung in Natur und Geschichte, Berlin 1911, 149.

16 | »Kant [konnte] seine eigene pragmatische Anthropologie als eine Fortsetzung der
empirischen Psychologie mit anderen Mitteln verstehen.« Norbert Hinske, »Wolffs empi-

am 14.02.2028, 07:55:19.

21


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

ANTHROPOLOGIE ALS PRAGMATISCHE DiszIPLIN UND WELTKENNTNIS

Wenn die Anthropologie nicht mehr mit der empirischen Psychologie gleich-
gesetzt werden kann und sie trotzdem die Themen dieser Disziplin aufgreift,
muss man sich fragen: Was macht genau die Disziplin der Anthropologie
aus, wie Kant sie darstellt, und wie und inwiefern ist diese Disziplin mit der
Philosophie verbunden? Vorlidufig kann man sagen, dass das Verstindnis der
kantischen Anthropologie die Kenntnis der Transzendentalphilosophie? vor-
aussetzt. Um den besonderen Platz der Anthropologie als eine von der Trans-
zendentalphilosophie nicht unabhingige Disziplin zu verstehen, ist zunichst

rische Psychologie und Kants pragmatische Anthropologie. Zur Diskussion uber die An-
fange der Anthropologie im 18. Jahrhundert«, in: Norbert Hinske (Hg.), Die Bestimmung
des Menschen (Aufklarung, Band 11/1, 1996), 97-107, hier 98.

17 | Michel Foucault vertritt bekanntlich in seiner Einfiihrung in Kants »Anthropolo-
gie« (Frankfurt a.M. 2010, frz. 2008) die Auffassung, dass Kant keine »klare Antwort«
(2010, 102) auf das Verhé&ltnis von Empirie und Reflexion, Erfahrung und Apriori geben
hat. »Es gibt in der Anthropologie ein doppeltes System der Solidaritat: mit der kriti-
schen Reflexion und der transzendentalen Philosophie einerseits, andererseits jedoch
mit der immensen Serie von anthropologischen Untersuchungen, die sich, vor allem in
Deutschland, in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts entwickelt.« (2010, 102; vgl.
113-118) Foucault entwickelt aus dieser Diagnose eine fundamentale Kritik an jeder
Form anthropologischer Reflexion und an der nachkantischen Philosophie allgemein
(»Man sieht, in welchem Netz des Widersinns und der lllusionen die Anthropologie und
die zeitgendssische Philosophie sich aufeinander eingelassen haben. Man wollte die
Anthropologie als Kritik gelten lassen, als eine Kritik, die von den Vorurteilen und vom
leblosen Gewicht des Apriori befreit wére; wéhrend sie nur in den Bereich des Fun-
damentalen fiihren kann, insofern sie in der BotméagRigkeit eine Kritik bleibt. [...] Im
Namen dessen, was ist, das heifit dessen, was die Anthropologie ihrer Essenz nach
in dem Ganzen des philosophischen Feldes sein soll, muf3 man alle diese »philosophi-
schen Anthropologien«<verwerfen, die sich als natiirlicher Zugang zum Fundamentalen
geben; und all diese Philosophien, deren Ausgangspunkt und konkreter Horizont durch
eine gewisse anthropologische Reflexion liber den Menschen definiert sind. Hier wie
dort spielt eine »lllusion« mit, der der westlichen Philosophie seit Kant eigen ist. Sie
halt in ihrer anthropologischen Form der transzendentalen lllusion die Waage, welche
die Metaphysik vor Kantin sich barg. Mittels Symmetrie und indem man sich auf sie als
einen Leitfaden bezieht, kann man verstehen, worin diese anthropologische lllusion
besteht.« 2010, 114-115). Das Hauptproblem der Philosophie besteht nach Foucault
darin, sich nicht von der »Subjektivitat als fundamentaler These und Ausgangspunkt
ihrer Reflexion befreit« (2010, 116) zu haben. Siehe weiterfiihrend Andrea Hemminger,
Kritik und Geschichte. Foucault - ein Erbe Kants?, Berlin, Wien 2004, und Marc Rolli,
Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 482ff.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

die Unterscheidung zwischen einer schulphilosophischen und einer weltbe-
grifflichen Charakterisierung der Untersuchungen Kants zentral. Durch diese
Unterscheidung wird klar, inwiefern sich Kants Anliegen von den (im weiteren
Sinne so zu verstehenden) anthropologischen Analysen seiner Zeitgenossen
unterscheidet.’® Kants Anthropologie steht nicht im Dienst der Metaphysik,
aber sie soll die Metaphysik auch nicht tiberfliissig machen.?

Nach Kant beziehen sich sowohl der Weltbegriff wie auch der Schulbegriff
auf eine Philosophie als eine Vernunftwissenschaft a priori: Bis zur Zeit Kants
ist »der Begriff von Philosophie nur ein Schulbegriff, nimlich von einem Sys-
tem der Erkenntnif, die nur als Wissenschaft gesucht wird, ohne etwas mehr
als die systematische Einheit dieses Wissens, mithin die logische Vollkom-
menheit der Erkenntnifl zum Zwecke zu haben.«* Dagegen beabsichtigt Kant,
die Philosophie auch in einer anderen Perspektive als akademische Disziplin
anzuwenden: Die akademische Philosophie, d.h. die Philosophie in ihrem
Schulbegriff, soll auch fiir die »Fortschritte in der Kultur« von Nutzen sein, so
dass die an den Universititen »erworbenen Kenntnisse und Geschicklichkei-
ten zum Gebrauch fiir die Welt« angewandt werden kénnen.” Das ist das Ziel
der anthropologischen Disziplin, wie Kant es am Anfang seiner Vorlesungen
tiber Anthropologie und in den ersten Zeilen der Vorrede der Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht erklirt.?? Infolgedessen erldutert Kant, dass er beab-
sichtigt, die Anthropologie als eine »Lehre von der Kenntnis des Menschen«
darzustellen, die sich nicht darauf beschrinkt, eine »physiologische« Disziplin
zu sein und damit auf die Erforschung dessen zu zielen, »was die Natur aus
dem Menschen macht«.” Angestrebt wird stattdessen, die Anthropologie als

18 | Vgl. Antonino Falduto, The Faculties of the Human Mind and the Case of Moral
Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

19 | Dies trifft auf David Hume zu. Hume ersetzt (programmatisch in der Einleitung
zum ersten Band seines Treatise of Human Nature, 1739) die Leit- und Fundamentalwis-
senschaften der Metaphysik durch eine Theorie der menschlichen Natur.

20 | KrV, A838/B 866.

21 | Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, AA Bd. 7, 119.

22 | Vgl. auch friihere Schriften, wie z.B. Von den verschiedenen Racen der Menschen
zur Ankiindigung der Vorlesungen der physischen Geographie im Sommerhalbjahr 1775,
AA Bd. 2, 443: »Diese Weltkenntnif ist es, welche dazu dient, allen sonst erworbenen
Wissenschaften und Geschicklichkeiten das Pragmatische zu verschaffen, dadurch sie
nicht bloR fiir die Schule, sondern fiir das Leben brauchbar werden, und wodurch der
fertig gewordene Lehrling auf den Schauplatz seiner Bestimmung, nédmlich in die Welt,
eingefihrt wird.«

23 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 119.

am 14.02.2028, 07:55:19.

23


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

eine »pragmatische Menschenkenntnis«? zu erforschen, um herauszufinden,
was der Mensch »als frethandelndes Wesen aus sich selber macht oder machen
kann und soll.«®

Philosophische Untersuchungen, die der Orientierung in der Welt dienen,
zielen nicht nur auf die Einheit aller Kenntnisse in systematischer Hinsicht
ab: Sie beziehen vielmehr alle philosophischen Kenntnisse »auf die wesent-
lichen Zwecke der menschlichen Vernunft«.? Im Gegensatz zur schulphilo-
sophischen Anwendung der Philosophie ist die systematische Einheit aller
philosophischen Kenntnisse auf dem Standpunkt der wesentlichen Zwecke
der Vernunft eine Disziplin, die eine Antwort auf existentielle Fragen des
Menschen sucht. Wihrend Philosophie in diesem Sinne nach ihrem »Schul-
begriff«, wie erwihnt, »das System der philosophischen Erkenntnisse oder
der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen« ist, ist die Philosophie »nach dem
Weltbegriffe« die »Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen
Vernunft.«?’

24 | Kantkonzipiertdie Anthropologie allerdings nichtvonvornherein als pragmatische
Anthropologie. Die spezifisch pragmatische Funktion der Anthropologie wird von ihm
erstmals in seiner Vorlesung aus dem Wintersemester 1775/76 hervorgehoben: »Die
Anthropologie ist also eine pragmatische Kenntnis defien was aus seiner Natur fliefit,
aber nicht eine physische oder geographische, denn die sind an Zeit und Ort gebunden,
und nicht bestandig.« (AA, 25, 471). In seinen fritheren Vorlesungen hatte Kant noch mit
einer in der Tradition der psychologia empirica (und damit der Metaphysik) stehenden
Analyse des Ich als Substanz begonnen; vgl. Klemme 1996, 76ff.

25 | Ebd.

26 | Vgl. Krv, A 838-840/B 866-868.

27 | Kant, Logik, Ein Handbuch zu Vorlesungen, AA Bd. 9, 23. »Zur Philosophie nach
dem Schulbegriffe gehdren zwei Stiicke: Erstlich ein zureichender Vorrath von Vernunft-
erkenntnissen, fiir's Andre: ein systematischer Zusammenhang dieser Erkenntnisse oder
eine Verbindung derselben in der Idee eines Ganzen. Einen solchen streng systemati-
schen Zusammenhang verstattet nicht nur die Philosophie, sondern sie ist sogar die einzi-
ge Wissenschaft, die im eigentlichsten Verstande einen systematischen Zusammenhang
hat und allen andern Wissenschaften systematische Einheit giebt. [...] Was aber Philo-
sophie nach dem Weltbegriffe (in sensu cosmico) betrifft: so kann man sie auch eine
Wissenschaft von der hdchsten Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft nennen, sofern
man unter Maxime das innere Princip der Wahl unter verschiedenen Zwecken versteht.
Denn Philosophie in der letztern Bedeutung ist ja die Wissenschaft der Beziehung alles
Erkenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck der menschlichen Vernunft,
dem, als dem obersten, alle andern Zwecke subordinirt sind und sich in ihm zur Einheit
vereinigen miissen.« Ebd., 24. Die sog. »Jdsche-Logik« ist eine 1800 von J&sche heraus-
gegebene Mitschrift von Kants Vorlesung. Zur Edition des Textes vgl. Norbert Hinske,
»Die Jasche-Logik und ihr besonderes Schicksal im Rahmen der Akademie-Ausgabe, in

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Die Idee einer Vereinigung alles Wissens zur Steigerung des Allgemein-
wohls findet sich wiederholt in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, wo
Kant in der Vorrede expliziert, dass durch diese Disziplin »der Wachsthum der
gemeinniitzigen Wissenschaft beférdert und beschleunigt wird.«*

In der gleichen Vorrede unterscheidet Kant sehr deutlich zwischen den an-
thropologischen Analysen, die er verfolgt, und anderen Typen von anthropo-
logischen Analysen, die zu seiner Zeit von vielen Zeitgenossen (wie Johann Fr.
Blumenbach, Samuel Th. Soemmerring, Ernst Platner) initiiert wurden, die
aber keine »weltphilosophischen« Anspriiche erheben, sondern Beobachtungs-
wissenschaften (mitsamt wissenschaftlichem Selbstverstindnis) bleiben.

Im Gegensatz zu einer physiologischen Anthropologie, die den Menschen
als Naturobjekt oder Produkt der Natur innerhalb der Naturwelt deutet, richtet
sich Kants pragmatische Disziplin der Anthropologie auf den Menschen als
ein Wesen, das frei ist und sich selber ein Gesetz fiir die Erreichung seiner
eigenen Zwecke gibt oder geben kann. Die pragmatische Hinsicht der Anthro-
pologie findet ihren Ausdruck in der Moglichkeit einer Weltkenntnis, die fiir
das Leben niitzlich ist und im Vereinheitlichungsprozess der Vernunftzwecke
Orientierung gibt. Die pragmatische Relevanz der Weltkenntnis besteht zu-
nichst in der Beschaffung von Klugheitsregeln, die aus der Beobachtung der
Erfahrungswelt stammen und wiederum unsere alltigliche Erfahrung leiten.?
Eine pragmatische Regel basiert auf dem Bewegungsgrunde der Gliickselig-
keit und »griindet sich auf empirische Principien; denn anders als vermittelst
der Erfahrung kann ich weder wissen, welche Neigungen da sind, die befrie-

Reinhard Brandt, Werner Stark (Hg.), Zustand und Zukunft der Akademie-Ausgabe von
Immanuel Kants Gesammelten Schriften, Sonderheft: Kant-Studien, 91 (2000), 85-93.
28 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 122.

29 | »Also nicht speculativ sondern pragmatisch nach Regeln der Klugheit seine Kennt-
nis anzuwenden, wird der Mensch studirt, und das ist die Anthropologie. [...] Alle pragma-
tische Lehren sind Klugheits Lehren.« AA Bd. 25, 470-471. »Das praktische Gesetz aus
dem Bewegungsgrunde der Gliickseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel).« KrV,
A806/B834. Allen W. Wood unterscheidet zwischen vier verschiedenen Bedeutungen von
pragmatische. Vgl. Allen W. Wood, »Kant and the Problem of Human Nature«, in: Brian W.
Jacobs, Patrick P. Kain (Hg.), Essays on Kant’s Anthropology, Cambridge 2003, 38-59.
Uber »Weltkenntnis« und »pragmatische Vernunft« vgl. Friedrich Kaulbach, »Weltorientie-
rung, Weltkenntnis und pragmatische Vernunft bei Kants, in Friedrich Kaulbach, Joachim
Ritter (Hg.), Kritik und Metaphysik. Studien. Heinz Heimsoeth zum achtzigsten Geburts-
tag, Berlin 1966, 60-75. Zum Klugheitsbegriff bei Kant vgl. Pierre Aubenque, La prudence
chez Aristote, 3. éd. rev. et augm. d’un appendice sur La prudence chez Kant, Paris 1986;
Clemens Schwaiger, Kategorische und andere Imperative. Zur Entwicklung von Kants
praktischer Philosophie bis 1785, Stuttgart 1999.

am 14.02.2028, 07:55:19.

25


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

digt werden wollen, noch welches die Naturursachen sind, die ihre Befriedi-
gung bewirken koénnen.«3

Das ist aber nur der erste Aspekt der Pragmatizitit der Anthropologie, da
eine Weltkenntnis eigentlich nur dann pragmatisch genannt werden kann,
wenn sie aufler einer ausgebreiteten Erkenntnis der »Sachen in der Welt, z.B.
der Thiere, Pflanzen und Mineralien in verschiedenen Lindern und Klimaten«
zudem noch eine Erkenntnis »des Menschen als Weltbiirgers« enthilt.’! Nicht
nur der Klugheitsbezug macht das Pragmatische der Anthropologie aus: Die
pragmatische Anthropologie ist eine Disziplin, die ein komplettes Verstind-
nis des Menschen liefert, nicht nur seiner nattirlichen Eigenschaften, sondern
auch mit seinen Zwecken, Vorstellungen und autonomer Selbstgesetzgebung.
Der Mensch wird nicht nur iiber seine Umwelt belehrt, d.h. nicht nur iiber
diejenigen Objekte und Lebewesen unterrichtet, die seine Umgebung oder die
ganze Welt bewohnen, sondern auch iiber seine eigenen Potentialititen als ver-
nunftbegabtes Naturwesen, das mit anderen Gleichgesinnten in der gleichen
Welt lebt.

Die Lehre der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht stammt nicht blof3
aus der Beobachtung anderer Menschen: Sie wird aus der Beobachtung seiner
selbst und seiner eigenen Person »in seiner faktischen Existenz« abgeleitet.*

Kant findet in der Anthropologie eine Antwort auf die Frage: »Was ist der
Mensch?« und damit die Krénung seiner philosophischen Untersuchung iiber-
haupt, die naturgemifl auch mit der Verfolgung akademischer Zwecke ver-
bunden ist, die aber nur dann eine Vollendung erreicht, wenn sie sich auch
im Dienst der Suche und Verfolgung der wesentlichen Zwecke der Menschen
uberhaupt befindet.

Die Frage nach dem Menschen ist die Frage, die die ganze Untersuchung
Kants zusammenfassen kann:

30 | KrvVA806/B834.

31 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 120.

32 | »Die pragmatische Anthropologie betrachtet den Menschen hier und nicht mehr
- oder jedenfalls nicht mehr primdr - in seinem Verhdltnis zu anderen Menschen,
sondern im Verhdltnis zu sich selbst, und zwar zu sich selbst nicht so sehr in seiner
faktischen Existenz, sondern vielmehr im Grundzug seines Seins.« Hinske, Kants Idee
der Anthropologie, a.a.0., 424.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie 27

»Das Feld der Philosophie in dieser weltbiirgerlichen Bedeutung 1aft sich auf folgende
Fragen bringen:

1) Was kann ich wissen?
2) Was sollich thun?

3) Was darfich hoffen?
4) Was ist der Mensch?

Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte die Religion
und die vierte die Anthropologie. Im Grunde kdnnte man aber alles dieses zur Anthropo-
logie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.«*

33 | Kant, Logik, a.a.0., 25. Weiter schreibt Kant: »Zu einem Philosophen gehdren
hauptsdchlich zwei Dinge: 1) Cultur des Talents und der Geschicklichkeit, um sie zu
allerlei Zwecken zu gebrauchen. 2) Fertigkeit im Gebrauch aller Mittel zu beliebigen
Zwecken. Beides muf vereinigt sein; denn ohne Kenntnisse wird man nie ein Philosoph
werden, aber nie werden auch Kenntnisse allein den Philosophen ausmachen, wofern
nicht eine zweckmé&gRige Verbindung aller Erkenntnisse und Geschicklichkeiten zur Ein-
heit hinzukommt und eine Einsicht in die Ubereinstimmung derselben mit den hdch-
sten Zwecken der menschlichen Vernunft.« In einer &hnlichen Weise dufiert er sich in
Metaphysik L2 (1788/1791), AA Bd. 28, 533-534: »In sensu scholastico ist [...] Philo-
sophie das System der philosophischen Vernunfterkenntnisse aus Begriffen; in sensu
cosmopolitico aber ist sie die Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen
Vernunft. Das giebt der Philosophie Wiirde, d. i. absoluten Werth; und sie ist es, die nur
allein innern Werth hat, und allen andern Wissenschaften Werth giebt. [...] Die Philoso-
phie im Schulbegriff ist blos ein Organon der Geschichtlichkeit. Der Philosoph in sensu
cosmopolitico ist der, der die Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft zu gewissen
Zwecken hat. Der Philosoph muf bestimmen kénnen: 1. Die Quellen des menschlichen
Wissens; 2. Den Umfang des méglichen und niitzlichen Gebrauchs desselben; 3. Die
Grenzen der Vernunft. Das Feld der Philosophie in sensu cosmopolitico 1aBt sich auf
folgende Fragen zuriickbringen: 1. Was kann ich wissen? Das zeigt die Metaphysik. 2.
Was soll ich thun? Das zeigt die Moral. 3. Was darf ich hoffen? Das lehrt die Religion.
4. Was ist der Mensch? Das lehrt die Anthropologie. Man kdnnte alles Anthropologie
nennen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letztere beziehen. - Philosophie im
Schulbegriff ist Geschichtlichkeit; wozu aber diese dient, lehrt die Philosophie in sensu
eminenti.« Vgl. auch den bekannten Brief an Carl Friedrich Stdudlin vom 4. Mai 1793:
»Mein schon seit geraumer Zeit gemachter Plan der mir obliegenden Bearbeitung des
Feldes der reinen Philosophie ging auf die Auflosung der drei Aufgaben: 1) Was kann
ich wissen? (Metaphysik) 2) Was soll ich thun? (Moral) 3) Was darf ich hoffen? (Reli-
gion). [...] Welcher zuletzt die vierte folgen sollte: Was ist der Mensch? (Anthropologie;
Uberdie ich schon seit mehr als 20 lahren jéhrlich ein Collegium gelesen habe).« Kant,
AA Bd.11, 429.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

Auch wenn Kant schreibt, dass die Frage nach dem Menschen seine ganze
Untersuchung zusammenfassen kann, heifdt das noch nicht, dass die Anthro-
pologie allein fiir das Verstindnis der ganzen philosophischen Untersuchung
Kants ausreicht. Man kann nichtsdestotrotz die Antwort auf die Frage nach
dem Menschen nicht begreifen, wenn man sich nicht zuerst mit den Begriffen
und Elementen der kritischen Hauptwerke Kants vertraut macht. Denn Kant
sucht im moralphilosophischen Teil seiner kritischen apriorischen Untersu-
chungen nach einer Antwort auf die Frage nach der moralischen Bestimmung
der Menschheit.

Man muss also zuerst verstehen, mit welchen Grenzen wir als Menschen
in unserem Streben nach Wissen konfrontiert sind und den Bereich kennen,
innerhalb dessen ein legitimer Gebrauch unseres Verstandes moglich ist. Erst
danach wird ersichtlich, welche praktische Bestimmung dem Menschen zu-
kommt. Die Bestimmung der Verstandesgrenzen und tiberhaupt der Grenzen
moglichen Wissens sind die ersten Schritte der philosophischen Unterneh-
mung Kants in der Kritik der reinen Vernunft.

Grundlegendes Resultat der Begrenztheit unseres Wissens ist die Anerken-
nung der Unbeweisbarkeit der Existenz der Freiheit, aber auch zugleich der
Unméglichkeit, die Inexistenz der Freiheit mit den Mitteln der theoretischen
Philosophie zu beweisen.>* Freiheit ist eine praktische Idee, unter der zu han-
deln wir aufgrund eines Bewusstseins unserer Spontaneitit (so Kant in der
Grundlegung) bzw. eines Faktums der reinen praktischen Vernunft in Gestalt
des Bewusstseins des Moralgesetzes (so Kant in der Kritik der praktischen Ver-
nunft) berechtigt sind. Die Idee des der Selbstgesetzgebung (Autonomie) fi-
higen Menschen fithrt zu der Hoffnung auf die Existenz einer Welt, in der
Tugend und Gliickseligkeit in einem proportionalen Verhiltnis stehen (Lehre
vom héchsten Gut).

Somit sind wir wieder zur vierten Frage und zur Anthropologie gekom-
men: Das mit den anthropologischen Untersuchungen gewonnene technische
Wissen versetzt den Menschen in die Lage, seine moralische Bestimmung
pragmatisch zu realisieren. Durch das pragmatische Wissen wird dem Men-
schen als Individuum und der Menschheit im Ganzen die Verwirklichung
einer moralischen Bestimmung in der Weltgeschichte erméglicht.

34 | Vgl. Klemme, Freiheit oder Fatalismus?, a.a.0., 61-103, sowie ders., »als ob er
frei ware«. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz Versuch einer Anleitung zur Sit-
tenlehre fiir alle Menschens, in: Festschrift fiir Mario Caimi, hg. v. Fernando Moledo u.a.,
Hildesheim 2015 (im Erscheinen).

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Die Bestimmung der Menschheit und die Frage, ob das menschliche
Geschlecht im bestandigen Fortschreiten zum Besseren sei

Um das Bild der Anthropologie als pragmatisches Wissen abzurunden, soll
nicht nur der Mensch als Individuum, sondern auch der Mensch als Teil der
ganzen Menschheit als Adressat der kantischen Analyse in Betracht genom-
men werden, und zwar in Bezug auf die menschliche Fihigkeit, autonom zu
denken. In diesem Licht ist zu bemerken, wie oft Kant im Laufe seiner Anthro-
pologie-Vorlesungen und in der Buchfassung von 1798 auf die moralische Be-
stimmung des Menschen hinweist.* Insbesondere am Ende der ersten Sektion
des Anthropologie-Buches, nach der Darstellung der Mdglichkeit des mensch-
lichen Erkennens, geht Kant einen Schritt weiter in seiner Diskussion iiber
das Wissen tiberhaupt und vervollstindigt damit seine Idee iiber das Denken,
indem er drei Maximen prisentiert, die er schon in vorigen Jahren mehrmals,
zum Beispiel in der Beantwortung der Frage: Was ist Aufklidrung? von 1784 und
in der Kritik der Urteilskraft von 1790 formuliert hat. In der Anthropologie rich-
tet er sich an die Denker und stellt folgende Maximen auf, die zur Erreichung
der Weisheit dienen und »zu unwandelbaren Geboten gemacht werden« sollen:

»1) Selbstdenken.
2) Sich (in der Mittheilung mit Menschen) in die Stelle jedes Anderen [...] denken.
3) Jederzeit mit sich selbst einstimmig [...] denken.«*®

Diesen Maximen entsprechend ist die von Kant in seinen Kritiken dargestellte
Rolle der Philosophie und des kritischen Denkens zentral. Trotzdem fiigt er
hinzu:

»Die wichtigste Revolution in dem Innern des Menschen ist: »der Ausgang desselben
aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit.. Statt dessen, daf} bis dahin andere fiir
ihn dachten und er blos nachahmte oder am Géngelbande sich leiten lief, wagt er es
jetzt, mit eigenen FifRen auf dem Boden der Erfahrung, wenn gleich noch wackelnd,
fortzuschreiten.«¥”

35 | Zu Kants Begriff der Bestimmung des Menschen siehe Reinhard Brandt, Die Be-
stimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007.

36 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 228. Kant erklart die Ma-
ximen wie folgt: »Das erste Princip ist negativ (nullius addictus iurare in verba Magis-
tri), das der zwangsfreien; das zweite positiv, der liberalen, sich den Begriffen Anderer
bequemenden; das dritte der consequenten (folgerechten) Denkungsart; von deren je-
der, noch mehr aber von ihrem Gegentheil die Anthropologie Beispiele aufstellen kann.«
Ebd., 228-229.

37 | Ebd., 228-229.

am 14.02.2028, 07:55:19.

29


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

Mit diesen Worten, die den bekannten ersten Satz der kantischen Aufklirungs-
schrift zitieren und die Menschen ermutigen, aus der Unmiindigkeit zu treten,
derer sie selber schuldig sind, weil sie ihre Vernunft nicht kultivieren und sich
moralisch nicht vervollkommnen, verbindet Kant die hochste »weltphilosophi-
sche« Aufgabe seiner kritischen Philosophie mit dem pragmatischen Hinweis
der autonomen Bewegung (»mit eigenen Fiiflen«; aber man kénnte auch sa-
gen: »mit eigener Vernunft«) auf der Erdoberfliche.

Die pragmatische Anthropologie belehrt die Menschen genau in dieser
Richtung. Der Mensch kann als Individuum auf diese Art und Weise verniinf-
tig werden. Aber die individuelle Wirkung der Perfektibilitit seiner eigenen
verniinftigen Natur spiegelt sich auch in der Zivilisation der menschlichen
Gattung: Nicht nur die technische Anlage, die Hinde geschickt zu gebrauchen,
oder die pragmatische Anlage, richtige Mittel fiir die Erreichung der eigenen
Zwecke zu benutzen, sondern auch die moralischen Anlagen in uns, uns selbst
durch unsere Vernunft ein Gesetz zu geben, das uns von der notwendigen,
unvermeidlichen Verfolgung der Naturtriebe befreit und uns erméglicht, auto-
nom zu handeln, beeinflussen die menschliche Weltgeschichte und stellt sie
den Geschichten anderer Naturwesen gegeniiber.®® Die in den genannten drei
Maximen ausgedriickte individuelle Anweisung zur Selbstentwicklung und

38 | »Es bleibt uns also, um den Menschen im System der lebenden Natur seine Classe
anzuweisen und so ihn zu charakterisiren, nichts {ibrig als: dafd er einen Charakter hat, den
ersich selbstschafft,indem ervermdgend ist, sich nach seinen von ihm selbst genommenen
Zwecken zu perfectioniren; wodurch er als mit Vernunftfahigkeit begabtes Thier (animal
rationabile) aus sich selbst ein verniinftiges Thier (animal rationale) machen kann; - wo
er dann: erstlich sich selbst und seine Art erhélt, zweitens sie tbt, belehrt und fir die
h&usliche Gesellschaft erzieht, drittens sie als ein systematisches (nach Vernunftprincipien
geordnetes), fiirdie Gesellschaft gehdriges Ganze regiert; wobei aber das Charakteristische
der Menschengattung in Vergleichung mit der Idee maoglicher verniinftiger Wesen auf Erden
iberhaupt dieses ist: daR die Natur den Keim der Zwietracht in sie gelegt und gewollt
hat, daf ihre eigene Vernunft aus dieser diejenige Eintracht, wenigstens die besténdige
Anndherung zu derselben herausbringe, welche letztere zwarin der Idee der Zweck, der That
nach aber die erstere (die Zwietracht) in dem Plane der Natur das Mittel einer héchsten,
uns unerforschlichen Weisheit ist: die Perfectionirung des Menschen durch fortschreitende
Cultur, wenn gleich mit mancher Aufopferung der Lebensfreuden desselben, zu bewirken.
Unter den lebenden Erdbewohnern ist der Mensch durch seine technische (mit BewuRtsein
verbunden-mechanische) zu Handhabung der Sachen, durch seine pragmatische (andere
Menschen zu seinen Absichten geschickt zu brauchen) und durch die moralische Anlage
in seinem Wesen (nach dem Freiheitsprincip unter Gesetzen gegen sich und andere zu
handeln) von allen Ubrigen Naturwesen kenntlich unterschieden, und eine jede dieser
drei Stufen kann fiir sich allein schon den Menschen zum Unterschiede von anderen
Erdbewohnern charakteristisch unterscheiden.« Ebd., 321-322.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Vervollkommnung unserer verniinftigen Natur als individuelle Menschen
wird in der Menschengattung zur Ausfithrung gebracht, wenn nicht nur die
moralischen Anlagen der Individuen, sondern auch diejenigen der Menschheit
als Gesamtheit der Individuen beriicksichtigt werden. Es geht um die Beant-
wortung der Frage, »ob der Mensch von Natur gut, oder von Natur bose, oder
von Natur gleich fiir eines oder das andere empfinglich sei, nachdem er in
diese oder jene ihn bildende Hinde fillt.«* Laut Kant hat die Gattung selbst
einen Charakter, »denn ein mit praktischem Vernunftvermégen und Bewufdt-
sein der Freiheit seiner Willkiir ausgestattetes Wesen (eine Person) sieht sich
in diesem Bewufitsein selbst mitten in den dunkelsten Vorstellungen unter
einem Pflichtgesetze und im Gefiihl (welches dann das moralische heifdt), daf3
ihm, oder durch ihn Anderen recht oder unrecht geschehe.«*

Zu erkliren ist, weshalb die Rede von einem menschlich-individuellen
Hang zum Bésen mit der Rede von einem Fortschritt zum Besseren der Men-
schen als Gattung in keinem Widerspruch steht. Nach Kant werden im zweiten
Fall die Erkenntnisse der individuellen Selbstbeobachtung fiir das Verstindnis
der Menschheit in ihrer Gesamtheit genutzt, um den »intelligiblen Charakter
der Menschheit tiberhaupt« zu erkliren: Kant sucht einen moglichen Beweis
dafiir, dass »der Mensch seiner angeborenen Anlage nach«, d.h. »von Natur«
aus, gut sein kann. Kant ist sich dessen bewusst, dass die Erfahrung nahe legt,
von der Existenz eines Hangs zum Bdsen im Menschen als Individuum aus-
zugehen. Er ist aber davon tiberzeugt, dass durch die moralische Anlage des
Menschen seine »Naturbestimmung im continuirlichen Fortschreiten zum
Besseren bestehe«.”

Was er in anderen Schriften® als eine Hoffnung vorstellt, nimlich die An-
nahme eines kontinuierlichen Fortschritts zum Besseren der Menschengat-
tung, ist in der Anthropologie das Ergebnis der beobachtungsbedingten Ana-
lyse des Menschen und des pragmatischen Gebrauchs der anthropologischen
Beobachtung als pragmatische Beobachtung:

»Die Summe der pragmatischen Anthropologie in Ansehung der Bestimmung des Men-
schen und die Charakteristik seiner Ausbildung ist folgende. Der Mensch ist durch seine
Vernunft bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein und in ihr sich durch
Kunst und Wissenschaften zu cultiviren, zu civilisiren und zu moralisiren, wie grof auch
sein thierischer Hang sein mag, sich den Anreizen der Gemachlichkeit und des Wohl-

39 | Ebd., 324.
40 | Ebd.
41 | Ebd.

42 | Vgl. Kant, Streit der Fakultiten, AA Bd. 7, 1-116 und ders., »Uber den Gemein-
spruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis«, AA Bd.
8,273-314.

am 14.02.2028, 07:55:19.

31


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

lebens, die er Gliickseligkeit nennt, passiv zu liberlassen, sondern vielmehr thatig, im
Kampf mit den Hindernissen, die ihm von der Rohigkeit seiner Natur anh&ngen, sich der
Menschheit wiirdig zu machen.«*

Die moralischen Anlagen des Menschen kennzeichnen die Besonderheit der
Menschengattung im Gegensatz zu allen anderen Gattungen. Das lisst die
besondere Bestimmung des Menschen zur Moralitit, im Gegensatz zu allen
anderen Geschopfen, erkennen.** Mit dieser hoffnungstrichtigen Idee beendet
Kant seine Anthropologie.®

43 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 324-325.

44 | »Der Charakter eines lebenden Wesens ist das, woraus sich seine Bestimmung
zum voraus erkennen 1&Rt. - Man kann es aber fiir die Zwecke der Natur als Grundsatz
annehmen: sie wolle, dafl jedes Geschopf seine Bestimmung erreiche, dadurch dafl alle
Anlagen seiner Natur sich zweckmégig fiir dasselbe entwickeln, damit, wenn gleich nicht
jedes Individuum, doch die Species die Absicht derselben erfiille. - Bei vernunftlosen
Thieren geschieht dieses wirklich und ist Weisheit der Natur; beim Menschen aber er-
reicht es nur die Gattung, wovon wir unter verniinftigen Wesen auf Erden nur Eine, ndmlich
die Menschengattung, kennen und in dieser auch nur eine Tendenz der Natur zu diesem
Zwecke: ndmlich durch ihre eigene Thétigkeit die Entwickelung des Guten aus dem Bo-
sen dereinst zu Stande zu bringen: ein Prospect, der, wenn nicht Naturrevolutionen ihn
auf einmal abschneiden, mit moralischer (zur Pflicht der Hinwirkung zu jenem Zweck hin-
reichender) GewifSheit erwartet werden kann.« Ebd., 329. Vgl. auch ebd., 332-333: »Es
gehort also schon zur urspriinglichen Zusammensetzung eines menschlichen Geschopfs
und zu seinem Gattungsbegriffe: zwar Anderer Gedanken zu erkunden, die seinigen aber
zurlickzuhalten; welche saubere Eigenschaft denn so allm&hlig von Verstellung zur vor-
setzlichen Tauschung, bis endlich zur Liige fortzuschreiten nicht ermangelt. Dieses wiirde
dann eine Caricaturzeichnung unserer Gattung abgeben, die nicht blos zum gutmithigen
Belachen derselben, sondern zur Verachtung in dem, was ihren Charakter ausmacht, und
zum Gestandnisse, daf diese Rasse verniinftiger Weltwesen unter den iibrigen (uns un-
bekannten) keine ehrenwerthe Stelle verdiene, berechtigte - wenn nicht gerade eben die-
ses verwerfende Urtheil eine moralische Anlage in uns, eine angeborne Aufforderung der
Vernunft verriethe, auch jenem Hange entgegen zu arbeiten, mithin die Menschengattung
nicht als bose, sondern als eine aus dem Bdsen zum Guten in bestandigem Fortschrei-
ten unter Hindernissen emporstrebende Gattung verniinftiger Wesen darzustellen; wobei
dann ihr Wollen im Allgemeinen gut, das Vollbringen aber dadurch erschwert ist, daf} die
Erreichung des Zwecks nicht von der freien Zusammenstimmung der Einzelnen, sondern
nur durch fortschreitende Organisation der Erdbiirger in und zu der Gattung als einem
System, das kosmopolitisch verbunden ist, erwartet werden kann.«

45 | Auf kritische Untersuchungen zu Kants Anthropologie (seinen Begriffe von Rasse
und Geschlecht beispielsweise) konnte im Rahmen dieses Beitrags nicht eingegangen
werden. Siehe u.a. R61li 2011, 60-107, und die dort angegebene Literatur.

am 14.02.2028, 07:55:19.


https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

