
Die Anthropologie im Kontext			 
von Kants kritischer Philosophie

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

Einleitung

In der Vorrede zur Grundlegung zur Metaphysik der Sitten weist Kant, die stoi-
sche Einteilung der Philosophie in Logik, Physik und Ethik aufnehmend, da-
rauf hin, dass die Ethik einen empirischen (»praktische Anthropologie«) und 
einen »rationalen« Teil umfasst, der »eigentlich Moral heißen könnte«.1 Den 
rationalen Teil der Moral nennt Kant auch »Metaphysik der Sitten« und »reine 
Moralphilosophie«.2 Diese Aussage über das Verhältnis von Anthropologie und 
»reiner Moralphilosophie« ist als Kritik an allen Versuchen zu verstehen, den 
für die Moralphilosophie zentralen Begriff der unbedingten Verbindlichkeit 
(obligatio) mit den Mitteln von Anthropologie und empirischer Psychologie zu 
erklären. Wenn es überhaupt ein moralisches Gesetz gibt, das »als Grund einer 
Verbindlichkeit gelten soll«, dann muss es Kants Auffassung zufolge »absolute 
Notwendigkeit bei sich führen«.3 Weil empirische Erkenntnis grundsätzlich 
keine absolute Notwendigkeit bei sich führt, liegt Kants Verständnis nach auf 
der Hand, dass der »Grund der Verbindlichkeit […] nicht in der Natur des Men-
schen oder in den Umständen in der Welt, darin er gesetzt ist, gesucht werden 
müsse, sondern a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft«.4 Diese 
klare Grenzziehung, die explizit gegenüber der von Christian Wolff und sei-
nen Anhängern verfolgten philosophica practica universalis (»allgemeine prak-
tische Weltweisheit«5), implizit aber auch gegen die von Francis Hutcheson 

1  |  Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], in: ders., Gesammelte 

Schriften, hg. von der Preußischen Akademie der Wissenschaften (etc.), Berlin 1900ff. 

[im Folgenden zitiert als AA Werk: mit Band- und Seitenangabe, hier Bd. 4, 388.

2  |  Ebd., 389.

3  |  Ebd., 389.

4  |  Ebd., 389.

5  |  Vgl. ebd., 390.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme18

und Adam Smith vertretene Ethik moralischer Gefühle gerichtet ist, hat zur 
Folge, dass sich Kant in der Grundlegung, seiner einflussreichsten moralphilo-
sophischen Schrift, kaum zu Fragen der Anthropologie und empirischen Psy-
chologie äußert. Weil in ihr sein Interesse der »Aufsuchung und Festsetzung 
des obersten Prinzips der Moralität« gilt, d.h. des kategorischen Imperativs,6 ist 
ihre Vernachlässigung zwar verständlich, aber keineswegs so zu verstehen, als 
ob Anthropologie und Psychologie nicht von eminenter Bedeutung für Kants 
praktische Philosophie wären. Dies wird schon alleine dadurch deutlich, dass 
Kants These, wonach wir unsere Pflichten (officia) durch die Anwendung des 
kategorischen Imperativs auf unsere Maximen erkennen, vermögenstheoreti-
sche Unterscheidungen voraussetzt, die von Kant im Kontext seiner Anthropo-
logie erörtert werden.7

Die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), Kants wichtigste Publi-
kation zum Themenbereich von empirischer Psychologie und Anthropologie, 
geht auf ein Privatkolleg zurück, das Kant jeweils im Winter von 1772/73 bis 
1795/96 hält, während er im Sommer über Physische Geographie liest.8 Seine 
Absicht ist es, die Anthropologie »zu einer ordentlichen academischen disci-
plin« zu machen.9 Der Inhalt dieser Vorlesungen ist uns durch eine Reihe von 
studentischen Nachschriften bekannt, die 1997 in einer kritischen Ausgabe 
innerhalb seiner Gesammelten Schriften (Akademie-Ausgabe) erschienen sind. 

6  |  Vgl. ebd., 392. Zur ›Deduktion‹ des kategorischen Imperativs im dritten Abschnitt 

der Grundlegung siehe Heiner F. Klemme »Freiheit oder Fatalismus? Kants positive und 

negative Deduktion der Idee der Freiheit in der Grundlegung (und seine Kritik an Christian 

Garves Antithetik von Freiheit und Notwendigkeit)«, in: Deduktion oder Faktum? Kants 

Rechtfer tigung des Sittengesetzes im dritten Abschnitt der ›Grundlegung‹, hg. v. Heiko 

Puls, Berlin 2014, 61-103.

7  |  Siehe Heiner F. Klemme, »Erkennen, Fühlen, Begehren – Selbstbesitz. Reflexionen 

über die Verbindung der Vermögen in Kants Lehre vom Kategorischen Imperativ«, in: 

Affektivität und Ethik bei Kant und in der Phänomenologie, hg.  v. Inga Römer, Berlin 

2014,  79-99, sowie zur Vermögenslehre allgemein Antonino Falduto, The Faculties of 

the Human Mind and the Case of Moral Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

8  |  Vgl. Emil Arnoldt, »Möglichst vollständiges Verzeichnis aller von Kant gehaltenen 

oder auch nur angekündigten Vorlesungen nebst darauf bezüglichen Notizen und Be-

merkungen«, in Emil Arnoldt, Gesammelte Schrif ten, hg. von Otto Schöndörffer, Bd. 5: 

Kritische Exkurse im Gebiete der Kantforschung, Teil 2, Berlin 1909, 173-344. Vgl. dazu 

auch Reinhard Brandt, »Kants pragmatische Anthropologie: Die Vorlesung«, in: Allge-

meine Zeitschrif t für Philosophie, Band 19 (1994), 41-49, hier 41: »Im Wintersemester 

[1772/1773] hielt Kant die Vorlesung über Anthropologie oder empirische Psychologie 

zum ersten Mal; es war ein Privatkolleg, zu dem er als neu ernannter Ordinarius für Logik 

und Metaphysik nicht verpflichtet war.«

9  |  Vgl. Kants Briefwechsel, AA, Bd. 10-13, hier Bd. 10, 145.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 19

Der Nutzen der Anthropologie besteht nach Kant vor allem darin, Kenntnisse 
zu vermitteln, die die akademische Jugend klug für die Welt machen. Zum 
genauen Verhältnis von reiner Philosophie (Moralphilosophie) und seinen Vor-
lesungen über Anthropologie äußert sich Kant jedoch niemals eindeutig. Un-
bestritten ist jedoch, dass der Wert der anthropologischen Forschungen durch 
die Freiheit des Menschen markiert wird, ein Begriff, den sich die Anthropo-
logie von der kritischen Philosophie vorgeben lässt. Auffassungen des Men-
schen, die nicht den Begriff der Freiheit in das Zentrum rücken, werden von 
Kant zurückgewiesen. 

Im Folgenden werden einige Aspekte von Kants ›kritischer‹ Anthropologie 
etwas vertiefend dargestellt. 

K ant und die Tr adition:						    
Die Entstehung einer neuen philosophischen Disziplin

In der Entwicklung der kantischen Idee von Anthropologie spielt die Tradition 
der deutschen Schulmetaphysik eine zentrale Rolle. Ein erster Beweis dafür 
ist Kants Wahl des Lehrbuchs für seine Vorlesungen über Anthropologie, die 
auf Alexander Gottlieb Baumgartens (1714-1762) Psychologia empirica gefallen 
ist. Baumgarten ist ein Vertreter der leibniz-wolffschen Tradition, dessen la-
teinische Schriften große Verbreitung an den deutschen Universitäten im 18. 
Jahrhundert genießen.10 Baumgarten veröffentlicht 1739 ein in lateinischer 
Sprache verfasstes Buch über Metaphysik (Metaphysica),11 das in vier Sektionen 
unterteilt ist (ontologia, cosmologia, psychologia, theologia naturalis) und dessen 
zweiter Teil der »Psychologie« (psychologia empirica, psychologia rationalis) ge-
widmet ist.

Ausgehend von der Lektüre Baumgartens und einige Ideen der wolffschen 
Unterscheidung zwischen empirischer und rationaler Psychologie kritisch im 
Blick, spricht Kant schon in der Kritik der reinen Vernunft deutliche Worte 
über die »psychologische« Analyse. Zum einen grenzt Kant die Analyse der 
menschlichen Seele vom Gebiet der apriorischen philosophischen Untersu-
chung ab: Er widmet der Seele als Substanz keine rein philosophische Be-
handlung mehr, so dass die rationale Psychologie im Rahmen der Trans-

10  |  Über diesen Autor siehe Clemens Schwaiger, Alexander Gottlieb Baumgarten. Ein 

intellektuelles Porträt, Stuttgart 2011.

11  |  Metaphysica per Alexandrum Gottlieb Baumgarten, Professorem Philosophiae, 

Halae Magdeburgicae, Impensis C. H. Hemmerde 1739. Vgl. die deutsche Übersetzung 

von G. F. Meier (1766) und ihre Neuherausgabe von J. A. Eberhard (1783). Vgl. außer-

dem Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica – Metaphysik. Historisch-kritische Ausga-

be, hg. von Günter Gawlick und Lothar Kreimendahl, Stuttgart 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme20

zendentalphilosophie nicht mehr thematisch wird. Zum anderen findet die 
empirische Psychologie als Untersuchung der Seele als des Gegenstandes des 
inneren Sinnes (und damit als Erscheinung) keinen Platz mehr in der apriori-
schen philosophischen Analyse.12 Allerdings wird der empirischen Seelenleh-
re als Beobachtungslehre, im Gegensatz zur rationalen Psychologie, vorläufig 
»ein Plätzchen« im Rahmen rein philosophischer Untersuchungen zugebil-
ligt, als »ein so lange aufgenommener Fremdling, dem man auf einige Zeit 
einen Aufenthalt vergönnt, bis er in einer ausführlichen Anthropologie (dem 
Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene Behausung  wird be-
ziehen können.«13

Vergleicht man die studentischen Nachschriften von Kants Anthropologie-
kolleg, die im Band XXV der kritischen Ausgabe der Gesammelten Schriften 
Kants erschienen sind, und die 1798 veröffentlichte Anthropologie in pragmati-

12  |  Vgl. dazu Heiner F. Klemme, Kants Philosophie des Subjekts. Entwicklungsge-

schichtliche und systematische Untersuchungen zum Verhältnis von Selbstbewußtsein 

und Selbsterkenntnis, Hamburg 1996.

13  |  Vgl. die komplette Textstelle aus Kants Kritik der reinen Vernunft [1781/1787], 

im Folgenden KrV, A 848-849/B 876-877: »Wo bleibt denn die empirische Psychologie, 

welche von jeher ihren Platz in der Metaphysik behauptet hat, und von welcher man in 

unseren Zeiten so große Dinge zu Aufklärung derselben erwartet hat, nachdem man die 

Hoffnung aufgab, etwas Taugliches a priori auszurichten? Ich antworte: sie kommt da-

hin, wo die eigentliche (empirische) Naturlehre hingestellt werden muß, nämlich auf die 

Seite der angewandten  Philosophie, zu welcher die reine Philosophie die Principien  a 

priori enthält, die also mit jener zwar verbunden, aber nicht vermischt  werden muß. 

Also muß empirische Psychologie aus der Metaphysik gänzlich  verbannt sein, und ist 

schon durch die Idee derselben davon gänzlich ausgeschlossen. Gleichwohl wird man 

ihr nach dem Schulgebrauch doch noch immer (obzwar nur als Episode) ein Plätzchen 

darin verstatten  müssen und zwar aus ökonomischen Bewegursachen, weil sie noch 

nicht so reich ist, daß sie allein ein Studium ausmachen, und doch zu wichtig, als daß 

man sie ganz ausstoßen, oder anderwärts anheften sollte, wo sie  noch weniger Ver-

wandtschaft, als in der Metaphysik antreffen dürf te. Es ist also bloß ein so lange aufge-

nommener Fremdling, dem man auf einige Zeit einen Aufenthalt vergönnt, bis er in einer 

ausführlichen Anthropologie (dem Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene 

Behausung wird beziehen können.«

Vgl. auch Immanuel Kant über die von der Königl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin 

für das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage: Welches sind die wirklichen Fortschritte, 

die die Metaphysik seit Leibnitzens und Wolf’s Zeiten in Deutschland gemacht hat, 

hg.  v. D. F. Th. Rink, Königsberg 1804 (= AA, Bd. 20,  253-312). »Die Psychologie ist 

für menschliche Einsichten nichts mehr, und kann auch nichts mehr werden, als 

Anthropologie, d.i. als Kenntniß des Menschen, nur auf die Bedingung eingeschränkt, 

sofern er sich als Gegenstand des inneren Sinnes kennet.« Ebd., 308.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 21

scher Hinsicht mit Baumgartens Metaphysica, wird deutlich, dass Kant in vielen 
Punkten Baumgarten folgt: Sowohl der erste Teil der Nachschriften als auch 
der erste Teil der Anthropologie ist der Erforschung der drei Grundvermögen 
des menschlichen Gemüts gewidmet, und damit den Vermögen zum theore-
tischen Erkennen, zum Fühlen von Lust und Unlust und zum Begehren über-
haupt. Diese Dreiteilung wird ebenso aufgebaut wie von Baumgarten, der die 
triadische Struktur in seiner Psychologia empirica und in seiner Ethica philoso-
phica (1740) darstellt. Trotzdem, und in diesem Fall anders als bei Baumgarten, 
spielen im zweiten Teil der anthropologischen Analyse Kants die Grundver-
mögen keine Rolle mehr, und Kant stellt dort eigene originelle Gedanken (ins-
besondere über den Gefühlsbegriff) dar.14

Bemerkenswert ist die Tatsache, dass Kant gegen die Tradition und ins-
besondere gegen Baumgarten der Disziplin der Anthropologie einen alterna-
tiven Platz im Rahmen des philosophischen Systems reserviert: Im Gegensatz 
zum traditionellen philosophischen Bild (einschließlich der empirischen Psy-
chologie nach dem Modell Baumgartens) geht die Anthropologie im Rahmen 
der metaphysischen Untersuchungen allen anderen Disziplinen voran, statt 
ihnen zu folgen.15 Noch bemerkenswerter ist allerdings, dass Kant die traditio-
nellen Themen der empirischen Psychologie nicht mehr mit den Mitteln der 
philosophischen Untersuchung analysieren möchte.16

14  |  Vgl. Reinhard Brandt, W. Stark, »Einleitung«, AA, Bd. 25, 27: »Mit der Erweiterung 

der Anthropologie über die Seelenvermögen hinaus (zum späteren Teil II) scheint 

Kant die Vorlage der Baumgartenschen Metaphysik gänzlich zu verlassen und auf 

seine eigenen Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764) 

zurückzugreifen.«

15  |  »In seiner Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem Winter-halben-

jahre 1765-1766 […] berichtet Kant von gewissen Umstellungen, die er innerhalb dieser 

[= Baumgartens] Metaphysik vorgenommen habe; aus den jüngst veröffentlichten Vor-

lesungsnachschriften Herders läßt sich schließen, daß Kant dieselben schon vor dieser 

›Nachricht‹ ein paar Jahre lang stillschweigend praktiziert hat. Das Auffälligste und für 

die Zeitgenossen gewiß Revolutionäre der neuen ›Einrichtung‹ besteht darin, daß die 

empirische Psychologie an den Anfang der Metaphysik rückt: ›Ich fange demnach nach 

einer kleinen Einleitung von der empirischen Psychologie an, welche eigentlich die meta-

physische Erfahrungswissenschaft vom Menschen ist‹.« Norbert Hinske, »Kants Idee der 

Anthropologie«, in: Heinrich Rombach (Hg.), Die Frage nach dem Menschen. Aufriß einer 

philosophischen Anthropologie. Festschrift für Max Müller zum 60. Geburtstag, Freiburg 

i.Br. 1966, 410-427, hier 412. »Die Metaphysik halte in sich 1. Anthropologie, 2. Physik, 

3. Ontologie, 4. Ursprung aller Dinge, Gott und die Welt, also Theologie.« Paul Menzer, 

Kants Lehre von der Entwicklung in Natur und Geschichte, Berlin 1911, 149. 

16  |  »Kant [konnte] seine eigene pragmatische Anthropologie als eine Fortsetzung der 

empirischen Psychologie mit anderen Mitteln verstehen.« Norbert Hinske, »Wolffs empi-

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme22

Anthropologie als pr agmatische Disziplin und Weltkenntnis

Wenn die Anthropologie nicht mehr mit der empirischen Psychologie gleich-
gesetzt werden kann und sie trotzdem die Themen dieser Disziplin aufgreift, 
muss man sich fragen: Was macht genau die Disziplin der Anthropologie 
aus, wie Kant sie darstellt, und wie und inwiefern ist diese Disziplin mit der 
Philosophie verbunden? Vorläufig kann man sagen, dass das Verständnis der 
kantischen Anthropologie die Kenntnis der Transzendentalphilosophie17 vor-
aussetzt. Um den besonderen Platz der Anthropologie als eine von der Trans-
zendentalphilosophie nicht unabhängige Disziplin zu verstehen, ist zunächst 

rische Psychologie und Kants pragmatische Anthropologie. Zur Diskussion über die An-

fänge der Anthropologie im 18. Jahrhundert«, in: Norbert Hinske (Hg.), Die Bestimmung 

des Menschen (Aufklärung, Band 11/1, 1996), 97-107, hier 98.

17  |  Michel Foucault ver trit t bekanntlich in seiner Einführung in Kants ›Anthropolo-

gie‹ (Frankfur t a.M. 2010, frz. 2008) die Auffassung, dass Kant keine »klare Antwor t« 

(2010, 102) auf das Verhältnis von Empirie und Reflexion, Er fahrung und Apriori geben 

hat. »Es gibt in der Anthropologie ein doppeltes System der Solidarität: mit der kriti-

schen Reflexion und der transzendentalen Philosophie einerseits, andererseits jedoch 

mit der immensen Serie von anthropologischen Untersuchungen, die sich, vor allem in 

Deutschland, in der zweiten Hälf te des 18. Jahrhunder ts entwickelt.« (2010, 102; vgl. 

113-118) Foucault entwickelt aus dieser Diagnose eine fundamentale Kritik an jeder 

Form anthropologischer Reflexion und an der nachkantischen Philosophie allgemein 

(»Man sieht, in welchem Netz des Widersinns und der Illusionen die Anthropologie und 

die zeitgenössische Philosophie sich aufeinander eingelassen haben. Man wollte die 

Anthropologie als Kritik gelten lassen, als eine Kritik, die von den Vorur teilen und vom 

leblosen Gewicht des Apriori befreit wäre; während sie nur in den Bereich des Fun-

damentalen führen kann, insofern sie in der Botmäßigkeit eine Kritik bleibt. […] Im 

Namen dessen, was ist, das heißt dessen, was die Anthropologie ihrer Essenz nach 

in dem Ganzen des philosophischen Feldes sein soll, muß man alle diese ›philosophi-

schen Anthropologien‹ verwer fen, die sich als natürlicher Zugang zum Fundamentalen 

geben; und all diese Philosophien, deren Ausgangspunkt und konkreter Horizont durch 

eine gewisse anthropologische Reflexion über den Menschen definier t sind. Hier wie 

dor t spielt eine ›Illusion‹ mit, der der westlichen Philosophie seit Kant eigen ist. Sie 

hält in ihrer anthropologischen Form der transzendentalen Illusion die Waage, welche 

die Metaphysik vor Kant in sich barg. Mittels Symmetrie und indem man sich auf sie als 

einen Leit faden bezieht, kann man verstehen, worin diese anthropologische Illusion 

besteht.« 2010, 114-115). Das Hauptproblem der Philosophie besteht nach Foucault 

darin, sich nicht von der »Subjektivität als fundamentaler These und Ausgangspunkt 

ihrer Reflexion befreit« (2010, 116) zu haben. Siehe weiter führend Andrea Hemminger, 

Kritik und Geschichte. Foucault – ein Erbe Kants?, Berlin, Wien 2004, und Marc Rölli, 

Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 482ff.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 23

die Unterscheidung zwischen einer schulphilosophischen und einer weltbe-
grifflichen Charakterisierung der Untersuchungen Kants zentral. Durch diese 
Unterscheidung wird klar, inwiefern sich Kants Anliegen von den (im weiteren 
Sinne so zu verstehenden) anthropologischen Analysen seiner Zeitgenossen 
unterscheidet.18 Kants Anthropologie steht nicht im Dienst der Metaphysik, 
aber sie soll die Metaphysik auch nicht überflüssig machen.19 

Nach Kant beziehen sich sowohl der Weltbegriff wie auch der Schulbegriff 
auf eine Philosophie als eine Vernunftwissenschaft a priori: Bis zur Zeit Kants 
ist »der Begriff von Philosophie nur ein Schulbegriff, nämlich von einem Sys-
tem der Erkenntniß, die nur als Wissenschaft gesucht wird, ohne etwas mehr 
als die systematische Einheit dieses Wissens, mithin die logische Vollkom-
menheit der Erkenntniß zum Zwecke zu haben.«20 Dagegen beabsichtigt Kant, 
die Philosophie auch in einer anderen Perspektive als akademische Disziplin 
anzuwenden: Die akademische Philosophie, d.h. die Philosophie in ihrem 
Schulbegriff, soll auch für die »Fortschritte in der Kultur« von Nutzen sein, so 
dass die an den Universitäten »erworbenen Kenntnisse und Geschicklichkei-
ten zum Gebrauch für die Welt« angewandt werden können.21 Das ist das Ziel 
der anthropologischen Disziplin, wie Kant es am Anfang seiner Vorlesungen 
über Anthropologie und in den ersten Zeilen der Vorrede der Anthropologie 
in pragmatischer Hinsicht erklärt.22 Infolgedessen erläutert Kant, dass er beab-
sichtigt, die Anthropologie als eine »Lehre von der Kenntnis des Menschen« 
darzustellen, die sich nicht darauf beschränkt, eine »physiologische« Disziplin 
zu sein und damit auf die Erforschung dessen zu zielen, »was die Natur aus 
dem Menschen macht«.23 Angestrebt wird stattdessen, die Anthropologie als 

18  |  Vgl. Antonino Falduto, The Faculties of the Human Mind and the Case of Moral 

Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

19  |  Dies trif f t auf David Hume zu. Hume ersetzt (programmatisch in der Einleitung 

zum ersten Band seines Treatise of Human Nature, 1739) die Leit- und Fundamentalwis-

senschaften der Metaphysik durch eine Theorie der menschlichen Natur. 

20  |  KrV, A 838/B 866.

21  |  Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, AA Bd. 7, 119.

22  |  Vgl. auch frühere Schriften, wie z.B. Von den verschiedenen Racen der Menschen 

zur Ankündigung der Vorlesungen der physischen Geographie im Sommerhalbjahr 1775, 

AA Bd. 2,  443: »Diese Weltkenntniß ist es, welche dazu dient, allen sonst erworbenen 

Wissenschaften und Geschicklichkeiten das Pragmatische zu verschaffen, dadurch sie 

nicht bloß für die Schule, sondern für das Leben brauchbar werden, und wodurch der 

fertig gewordene Lehrling auf den Schauplatz seiner Bestimmung, nämlich in die Welt, 

eingeführt wird.«

23  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 119.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme24

eine »pragmatische Menschenkenntnis«24 zu erforschen, um herauszufinden, 
was der Mensch »als freihandelndes Wesen aus sich selber macht oder machen 
kann und soll.«25

Philosophische Untersuchungen, die der Orientierung in der Welt dienen, 
zielen nicht nur auf die Einheit aller Kenntnisse in systematischer Hinsicht 
ab: Sie beziehen vielmehr alle philosophischen Kenntnisse »auf die wesent-
lichen Zwecke der menschlichen Vernunft«.26 Im Gegensatz zur schulphilo-
sophischen Anwendung der Philosophie ist die systematische Einheit aller 
philosophischen Kenntnisse auf dem Standpunkt der wesentlichen Zwecke 
der Vernunft eine Disziplin, die eine Antwort auf existentielle Fragen des 
Menschen sucht. Während Philosophie in diesem Sinne nach ihrem »Schul-
begriff«, wie erwähnt, »das System der philosophischen Erkenntnisse oder 
der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen« ist, ist die Philosophie »nach dem 
Weltbegriffe« die »Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen 
Vernunft.«27

24  |  Kant konzipier t die Anthropologie allerdings nicht von vornherein als pragmatische 

Anthropologie. Die spezifisch pragmatische Funktion der Anthropologie wird von ihm 

erstmals in seiner Vorlesung aus dem Wintersemester 1775/76 hervorgehoben: »Die 

Anthropologie ist also eine pragmatische Kenntnis deßen was aus seiner Natur fließt, 

aber nicht eine physische oder geographische, denn die sind an Zeit und Ort gebunden, 

und nicht beständig.« (AA, 25, 471). In seinen früheren Vorlesungen hatte Kant noch mit 

einer in der Tradition der psychologia empirica (und damit der Metaphysik) stehenden 

Analyse des Ich als Substanz begonnen; vgl. Klemme 1996, 76ff.

25  |  Ebd.

26  |  Vgl. KrV, A 838-840/B 866-868.

27  |  Kant, Logik, Ein Handbuch zu Vorlesungen, AA Bd. 9,  23. »Zur Philosophie nach 

dem Schulbegriffe gehören zwei Stücke: Erstlich ein zureichender Vorrath von Vernunft-

erkenntnissen, für’s Andre: ein systematischer Zusammenhang dieser Erkenntnisse oder 

eine Verbindung derselben in der Idee eines Ganzen. Einen solchen streng systemati-

schen Zusammenhang verstattet nicht nur die Philosophie, sondern sie ist sogar die einzi-

ge Wissenschaft, die im eigentlichsten Verstande einen systematischen Zusammenhang 

hat und allen andern Wissenschaften systematische Einheit giebt. […] Was aber Philo-

sophie nach dem Weltbegriffe (in sensu cosmico) betrifft: so kann man sie auch eine 

Wissenschaft von der höchsten Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft nennen, sofern 

man unter Maxime das innere Princip der Wahl unter verschiedenen Zwecken versteht. 

Denn Philosophie in der letztern Bedeutung ist ja die Wissenschaft der Beziehung alles 

Erkenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck der menschlichen Vernunft, 

dem, als dem obersten, alle andern Zwecke subordinirt sind und sich in ihm zur Einheit 

vereinigen müssen.« Ebd., 24. Die sog. ›Jäsche-Logik‹ ist eine 1800 von Jäsche heraus-

gegebene Mitschrift von Kants Vorlesung. Zur Edition des Textes vgl. Norbert Hinske, 

»Die Jäsche-Logik und ihr besonderes Schicksal im Rahmen der Akademie-Ausgabe«, in 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 25

Die Idee einer Vereinigung alles Wissens zur Steigerung des Allgemein-
wohls findet sich wiederholt in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, wo 
Kant in der Vorrede expliziert, dass durch diese Disziplin »der Wachsthum der 
gemeinnützigen Wissenschaft befördert und beschleunigt wird.«28

In der gleichen Vorrede unterscheidet Kant sehr deutlich zwischen den an-
thropologischen Analysen, die er verfolgt, und anderen Typen von anthropo-
logischen Analysen, die zu seiner Zeit von vielen Zeitgenossen (wie Johann Fr. 
Blumenbach, Samuel Th. Soemmerring, Ernst Platner) initiiert wurden, die 
aber keine »weltphilosophischen« Ansprüche erheben, sondern Beobachtungs-
wissenschaften (mitsamt wissenschaftlichem Selbstverständnis) bleiben.

Im Gegensatz zu einer physiologischen Anthropologie, die den Menschen 
als Naturobjekt oder Produkt der Natur innerhalb der Naturwelt deutet, richtet 
sich Kants pragmatische Disziplin der Anthropologie auf den Menschen als 
ein Wesen, das frei ist und sich selber ein Gesetz für die Erreichung seiner 
eigenen Zwecke gibt oder geben kann. Die pragmatische Hinsicht der Anthro-
pologie findet ihren Ausdruck in der Möglichkeit einer Weltkenntnis, die für  
das Leben nützlich ist und im Vereinheitlichungsprozess der Vernunftzwecke 
Orientierung gibt. Die pragmatische Relevanz der Weltkenntnis besteht zu-
nächst in der Beschaffung von Klugheitsregeln, die aus der Beobachtung der 
Erfahrungswelt stammen und wiederum unsere alltägliche Erfahrung leiten.29 
Eine pragmatische Regel basiert auf dem Bewegungsgrunde der Glückselig-
keit und »gründet sich auf empirische Principien; denn anders als vermittelst 
der Erfahrung kann ich weder wissen, welche Neigungen da sind, die befrie-

Reinhard Brandt, Werner Stark (Hg.), Zustand und Zukunft der Akademie-Ausgabe von 

Immanuel Kants Gesammelten Schriften, Sonderheft: Kant-Studien, 91 (2000), 85-93.

28  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 122.

29  |  »Also nicht speculativ sondern pragmatisch nach Regeln der Klugheit seine Kennt-

nis anzuwenden, wird der Mensch studirt, und das ist die Anthropologie. […] Alle pragma-

tische Lehren sind Klugheits Lehren.« AA Bd. 25, 470-471. »Das praktische Gesetz aus 

dem Bewegungsgrunde der Glückseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel).« KrV, 

A806/B834. Allen W. Wood unterscheidet zwischen vier verschiedenen Bedeutungen von 

›pragmatisch‹. Vgl. Allen W. Wood, »Kant and the Problem of Human Nature«, in: Brian W. 

Jacobs, Patrick P. Kain (Hg.), Essays on Kant’s Anthropology, Cambridge 2003,  38-59. 

Über »Weltkenntnis« und »pragmatische Vernunft« vgl. Friedrich Kaulbach, »Weltorientie-

rung, Weltkenntnis und pragmatische Vernunft bei Kant«, in Friedrich Kaulbach, Joachim 

Ritter (Hg.), Kritik und Metaphysik. Studien. Heinz Heimsoeth zum achtzigsten Geburts-

tag, Berlin 1966, 60-75. Zum Klugheitsbegriff bei Kant vgl. Pierre Aubenque, La prudence 

chez Aristote, 3. éd. rev. et augm. d’un appendice sur La prudence chez Kant, Paris 1986; 

Clemens Schwaiger, Kategorische und andere Imperative. Zur Entwicklung von Kants 

praktischer Philosophie bis 1785, Stuttgart 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme26

digt werden wollen, noch welches die Naturursachen sind, die ihre Befriedi-
gung bewirken können.«30

Das ist aber nur der erste Aspekt der Pragmatizität der Anthropologie, da 
eine Weltkenntnis eigentlich nur dann pragmatisch genannt werden kann, 
wenn sie außer einer ausgebreiteten Erkenntnis der »Sachen in der Welt, z.B. 
der Thiere, Pflanzen und Mineralien in verschiedenen Ländern und Klimaten« 
zudem noch eine Erkenntnis »des Menschen als Weltbürgers« enthält.31 Nicht 
nur der Klugheitsbezug macht das Pragmatische der Anthropologie aus: Die 
pragmatische Anthropologie ist eine Disziplin, die ein komplettes Verständ-
nis des Menschen liefert, nicht nur seiner natürlichen Eigenschaften, sondern 
auch mit seinen Zwecken, Vorstellungen und autonomer Selbstgesetzgebung. 
Der Mensch wird nicht nur über seine Umwelt belehrt, d.h. nicht nur über 
diejenigen Objekte und Lebewesen unterrichtet, die seine Umgebung oder die 
ganze Welt bewohnen, sondern auch über seine eigenen Potentialitäten als ver-
nunftbegabtes Naturwesen, das mit anderen Gleichgesinnten in der gleichen 
Welt lebt.

Die Lehre der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht stammt nicht bloß 
aus der Beobachtung anderer Menschen: Sie wird aus der Beobachtung seiner 
selbst und seiner eigenen Person »in seiner faktischen Existenz« abgeleitet.32

Kant findet in der Anthropologie eine Antwort auf die Frage: »Was ist der 
Mensch?« und damit die Krönung seiner philosophischen Untersuchung über-
haupt, die naturgemäß auch mit der Verfolgung akademischer Zwecke ver-
bunden ist, die aber nur dann eine Vollendung erreicht, wenn sie sich auch 
im Dienst der Suche und Verfolgung der wesentlichen Zwecke der Menschen 
überhaupt befindet.

Die Frage nach dem Menschen ist die Frage, die die ganze Untersuchung 
Kants zusammenfassen kann:

30  |  KrV A806/B834.

31  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 120.

32  |  »Die pragmatische Anthropologie betrachtet den Menschen hier und nicht mehr 

– oder jedenfalls nicht mehr primär – in seinem Verhältnis zu anderen Menschen, 

sondern im Verhältnis zu sich selbst, und zwar zu sich selbst nicht so sehr in seiner 

faktischen Existenz, sondern vielmehr im Grundzug seines Seins.« Hinske, Kants Idee 

der Anthropologie, a.a.O., 424.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 27

»Das Feld der Philosophie in dieser weltbürgerlichen Bedeutung läßt sich auf folgende 

Fragen bringen:

1)	 Was kann ich wissen?

2)	 Was soll ich thun?

3)	 Was darf ich hoffen?

4)	 Was ist der Mensch?

Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte die Religion 

und die vier te die Anthropologie. Im Grunde könnte man aber alles dieses zur Anthropo-

logie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.«33

33  |  Kant, Logik, a.a.O.,  25. Weiter schreibt Kant: »Zu einem Philosophen gehören 

hauptsächlich zwei Dinge: 1) Cultur des Talents und der Geschicklichkeit, um sie zu 

allerlei Zwecken zu gebrauchen. 2) Fer tigkeit im Gebrauch aller Mittel zu beliebigen 

Zwecken. Beides muß vereinigt sein; denn ohne Kenntnisse wird man nie ein Philosoph 

werden, aber nie werden auch Kenntnisse allein den Philosophen ausmachen, wofern 

nicht eine zweckmäßige Verbindung aller Erkenntnisse und Geschicklichkeiten zur Ein-

heit hinzukommt und eine Einsicht in die Übereinstimmung derselben mit den höch-

sten Zwecken der menschlichen Vernunft.« In einer ähnlichen Weise äußer t er sich in 

Metaphysik L2 (1788/1791), AA Bd. 28, 533-534: »In sensu scholastico ist […] Philo-

sophie das System der philosophischen Vernunfterkenntnisse aus Begrif fen; in sensu 

cosmopolitico aber ist sie die Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen 

Vernunft. Das giebt der Philosophie Würde, d. i. absoluten Werth; und sie ist es, die nur 

allein innern Werth hat, und allen andern Wissenschaften Werth giebt. […] Die Philoso-

phie im Schulbegrif f ist blos ein Organon der Geschichtlichkeit. Der Philosoph in sensu 

cosmopolitico ist der, der die Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft zu gewissen 

Zwecken hat. Der Philosoph muß bestimmen können: 1. Die Quellen des menschlichen 

Wissens; 2. Den Umfang des möglichen und nützlichen Gebrauchs desselben; 3. Die 

Grenzen der Vernunft. Das Feld der Philosophie in sensu cosmopolitico läßt sich auf 

folgende Fragen zurückbringen: 1. Was kann ich wissen? Das zeigt die Metaphysik. 2. 

Was soll ich thun? Das zeigt die Moral. 3. Was dar f ich hoffen? Das lehr t die Religion. 

4. Was ist der Mensch? Das lehr t die Anthropologie. Man könnte alles Anthropologie 

nennen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letztere beziehen. – Philosophie im 

Schulbegrif f ist Geschichtlichkeit; wozu aber diese dient, lehr t die Philosophie in sensu 

eminenti.« Vgl. auch den bekannten Brief an Carl Friedrich Stäudlin vom 4. Mai 1793: 

»Mein schon seit geraumer Zeit gemachter Plan der mir obliegenden Bearbeitung des 

Feldes der reinen Philosophie ging auf die Auflösung der drei Aufgaben: 1) Was kann 

ich wissen? (Metaphysik) 2) Was soll ich thun? (Moral) 3) Was dar f ich hoffen? (Reli-

gion). […] Welcher zuletzt die vier te folgen sollte: Was ist der Mensch? (Anthropologie; 

über die ich schon seit mehr als 20 Iahren jährlich ein Collegium gelesen habe).« Kant, 

AA Bd.11, 429.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme28

Auch wenn Kant schreibt, dass die Frage nach dem Menschen seine ganze 
Untersuchung zusammenfassen kann, heißt das noch nicht, dass die Anthro-
pologie allein für das Verständnis der ganzen philosophischen Untersuchung 
Kants ausreicht. Man kann nichtsdestotrotz die Antwort auf die Frage nach 
dem Menschen nicht begreifen, wenn man sich nicht zuerst mit den Begriffen 
und Elementen der kritischen Hauptwerke Kants vertraut macht. Denn Kant 
sucht im moralphilosophischen Teil seiner kritischen apriorischen Untersu-
chungen nach einer Antwort auf die Frage nach der moralischen Bestimmung 
der Menschheit.

Man muss also zuerst verstehen, mit welchen Grenzen wir als Menschen 
in unserem Streben nach Wissen konfrontiert sind und den Bereich kennen, 
innerhalb dessen ein legitimer Gebrauch unseres Verstandes möglich ist. Erst 
danach wird ersichtlich, welche praktische Bestimmung dem Menschen zu-
kommt. Die Bestimmung der Verstandesgrenzen und überhaupt der Grenzen 
möglichen Wissens sind die ersten Schritte der philosophischen Unterneh-
mung Kants in der Kritik der reinen Vernunft.

Grundlegendes Resultat der Begrenztheit unseres Wissens ist die Anerken-
nung der Unbeweisbarkeit der Existenz der Freiheit, aber auch zugleich der 
Unmöglichkeit, die Inexistenz der Freiheit mit den Mitteln der theoretischen 
Philosophie zu beweisen.34 Freiheit ist eine praktische Idee, unter der zu han-
deln wir aufgrund eines Bewusstseins unserer Spontaneität (so Kant in der 
Grundlegung) bzw. eines Faktums der reinen praktischen Vernunft in Gestalt 
des Bewusstseins des Moralgesetzes (so Kant in der Kritik der praktischen Ver-
nunft) berechtigt sind. Die Idee des der Selbstgesetzgebung (Autonomie) fä-
higen Menschen führt zu der Hoffnung auf die Existenz einer Welt, in der 
Tugend und Glückseligkeit in einem proportionalen Verhältnis stehen (Lehre 
vom höchsten Gut). 

Somit sind wir wieder zur vierten Frage und zur Anthropologie gekom-
men: Das mit den anthropologischen Untersuchungen gewonnene technische 
Wissen versetzt den Menschen in die Lage, seine moralische Bestimmung 
pragmatisch zu realisieren. Durch das pragmatische Wissen wird dem Men-
schen als Individuum und der Menschheit im Ganzen die Verwirklichung 
einer moralischen Bestimmung in der Weltgeschichte ermöglicht.

34  |  Vgl. Klemme, Freiheit oder Fatalismus?, a.a.O., 61-103, sowie ders., »›als ob er 

frei wäre‹. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz Versuch einer Anleitung zur Sit-

tenlehre für alle Menschen«, in: Festschrif t für Mario Caimi, hg. v. Fernando Moledo u.a., 

Hildesheim 2015 (im Erscheinen).

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 29

Die Bestimmung der Menschheit und die Frage, ob das menschliche 
Geschlecht im beständigen Fortschreiten zum Besseren sei

Um das Bild der Anthropologie als pragmatisches Wissen abzurunden, soll 
nicht nur der Mensch als Individuum, sondern auch der Mensch als Teil der 
ganzen Menschheit als Adressat der kantischen Analyse in Betracht genom-
men werden, und zwar in Bezug auf die menschliche Fähigkeit, autonom zu 
denken. In diesem Licht ist zu bemerken, wie oft Kant im Laufe seiner Anthro-
pologie-Vorlesungen und in der Buchfassung von 1798 auf die moralische Be-
stimmung des Menschen hinweist.35 Insbesondere am Ende der ersten Sektion 
des Anthropologie-Buches, nach der Darstellung der Möglichkeit des mensch-
lichen Erkennens, geht Kant einen Schritt weiter in seiner Diskussion über 
das Wissen überhaupt und vervollständigt damit seine Idee über das Denken, 
indem er drei Maximen präsentiert, die er schon in vorigen Jahren mehrmals, 
zum Beispiel in der Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? von 1784 und 
in der Kritik der Urteilskraft von 1790 formuliert hat. In der Anthropologie rich-
tet er sich an die Denker und stellt folgende Maximen auf, die zur Erreichung 
der Weisheit dienen und »zu unwandelbaren Geboten gemacht werden« sollen:
 

»1)	 Selbst denken. 

2)	 Sich (in der Mittheilung mit Menschen) in die Stelle jedes Anderen […] denken. 

3)	 Jederzeit mit sich selbst einstimmig […] denken.«36

 
Diesen Maximen entsprechend ist die von Kant in seinen Kritiken dargestellte 
Rolle der Philosophie und des kritischen Denkens zentral. Trotzdem fügt er 
hinzu:
 

»Die wichtigste Revolution in dem Innern des Menschen ist: ›der Ausgang desselben 

aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit‹. Statt dessen, daß bis dahin andere für 

ihn dachten und er blos nachahmte oder am Gängelbande sich leiten ließ, wagt er es 

jetzt, mit eigenen Füßen auf dem Boden der Er fahrung, wenn gleich noch wackelnd, 

for tzuschreiten.«37 

35  |  Zu Kants Begrif f der Bestimmung des Menschen siehe Reinhard Brandt, Die Be-

stimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007.

36  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 228. Kant erklär t die Ma-

ximen wie folgt: »Das erste Princip ist negativ (nullius addictus iurare in verba Magis-

tri), das der zwangsfreien; das zweite positiv, der liberalen, sich den Begriffen Anderer 

bequemenden; das dritte der consequenten (folgerechten) Denkungsart; von deren je-

der, noch mehr aber von ihrem Gegentheil die Anthropologie Beispiele aufstellen kann.« 

Ebd., 228-229.

37  |  Ebd., 228-229.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme30

Mit diesen Worten, die den bekannten ersten Satz der kantischen Aufklärungs-
schrift zitieren und die Menschen ermutigen, aus der Unmündigkeit zu treten, 
derer sie selber schuldig sind, weil sie ihre Vernunft nicht kultivieren und sich 
moralisch nicht vervollkommnen, verbindet Kant die höchste »weltphilosophi-
sche« Aufgabe seiner kritischen Philosophie mit dem pragmatischen Hinweis 
der autonomen Bewegung (»mit eigenen Füßen«; aber man könnte auch sa-
gen: »mit eigener Vernunft«) auf der Erdoberfläche.

Die pragmatische Anthropologie belehrt die Menschen genau in dieser 
Richtung. Der Mensch kann als Individuum auf diese Art und Weise vernünf-
tig werden. Aber die individuelle Wirkung der Perfektibilität seiner eigenen 
vernünftigen Natur spiegelt sich auch in der Zivilisation der menschlichen 
Gattung: Nicht nur die technische Anlage, die Hände geschickt zu gebrauchen, 
oder die pragmatische Anlage, richtige Mittel für die Erreichung der eigenen 
Zwecke zu benutzen, sondern auch die moralischen Anlagen in uns, uns selbst 
durch unsere Vernunft ein Gesetz zu geben, das uns von der notwendigen, 
unvermeidlichen Verfolgung der Naturtriebe befreit und uns ermöglicht, auto-
nom zu handeln, beeinflussen die menschliche Weltgeschichte und stellt sie 
den Geschichten anderer Naturwesen gegenüber.38 Die in den genannten drei 
Maximen ausgedrückte individuelle Anweisung zur Selbstentwicklung und 

38  |  »Es bleibt uns also, um den Menschen im System der lebenden Natur seine Classe 

anzuweisen und so ihn zu charakterisiren, nichts übrig als: daß er einen Charakter hat, den 

er sich selbst schafft, indem er vermögend ist, sich nach seinen von ihm selbst genommenen 

Zwecken zu perfectioniren; wodurch er als mit Vernunftfähigkeit begabtes Thier (animal 

rationabile) aus sich selbst ein vernünftiges Thier (animal rationale) machen kann; – wo 

er dann: erstlich sich selbst und seine Art erhält, zweitens sie übt, belehrt und für die 

häusliche Gesellschaft erzieht, drittens sie als ein systematisches (nach Vernunftprincipien 

geordnetes), für die Gesellschaft gehöriges Ganze regiert; wobei aber das Charakteristische 

der Menschengattung in Vergleichung mit der Idee möglicher vernünftiger Wesen auf Erden 

überhaupt dieses ist: daß die Natur den Keim der Zwietracht in sie gelegt und gewollt 

hat, daß ihre eigene Vernunft aus dieser diejenige Eintracht, wenigstens die beständige 

Annäherung zu derselben herausbringe, welche letztere zwar in der Idee der Zweck, der That 

nach aber die erstere (die Zwietracht) in dem Plane der Natur das Mittel einer höchsten, 

uns unerforschlichen Weisheit ist: die Perfectionirung des Menschen durch fortschreitende 

Cultur, wenn gleich mit mancher Aufopferung der Lebensfreuden desselben, zu bewirken. 

Unter den lebenden Erdbewohnern ist der Mensch durch seine technische (mit Bewußtsein 

verbunden-mechanische) zu Handhabung der Sachen, durch seine pragmatische (andere 

Menschen zu seinen Absichten geschickt zu brauchen) und durch die moralische Anlage 

in seinem Wesen (nach dem Freiheitsprincip unter Gesetzen gegen sich und andere zu 

handeln) von allen übrigen Naturwesen kenntlich unterschieden, und eine jede dieser 

drei Stufen kann für sich allein schon den Menschen zum Unterschiede von anderen 

Erdbewohnern charakteristisch unterscheiden.« Ebd., 321-322.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 31

Vervollkommnung unserer vernünftigen Natur als individuelle Menschen 
wird in der Menschengattung zur Ausführung gebracht, wenn nicht nur die 
moralischen Anlagen der Individuen, sondern auch diejenigen der Menschheit 
als Gesamtheit der Individuen berücksichtigt werden. Es geht um die Beant-
wortung der Frage, »ob der Mensch von Natur gut, oder von Natur böse, oder 
von Natur gleich für eines oder das andere empfänglich sei, nachdem er in 
diese oder jene ihn bildende Hände fällt.«39 Laut Kant hat die Gattung selbst 
einen Charakter, »denn ein mit praktischem Vernunftvermögen und Bewußt-
sein der Freiheit seiner Willkür ausgestattetes Wesen (eine Person) sieht sich 
in diesem Bewußtsein selbst mitten in den dunkelsten Vorstellungen unter 
einem Pflichtgesetze und im Gefühl (welches dann das moralische heißt), daß 
ihm, oder durch ihn Anderen recht oder unrecht geschehe.«40

Zu erklären ist, weshalb die Rede von einem menschlich-individuellen 
Hang zum Bösen mit der Rede von einem Fortschritt zum Besseren der Men-
schen als Gattung in keinem Widerspruch steht. Nach Kant werden im zweiten 
Fall die Erkenntnisse der individuellen Selbstbeobachtung für das Verständnis 
der Menschheit in ihrer Gesamtheit genutzt, um den »intelligiblen Charakter 
der Menschheit überhaupt« zu erklären: Kant sucht einen möglichen Beweis 
dafür, dass »der Mensch seiner angeborenen Anlage nach«, d.h. »von Natur« 
aus, gut sein kann. Kant ist sich dessen bewusst, dass die Erfahrung nahe legt, 
von der Existenz eines Hangs zum Bösen im Menschen als Individuum aus-
zugehen. Er ist aber davon überzeugt, dass durch die moralische Anlage des 
Menschen seine »Naturbestimmung im continuirlichen Fortschreiten zum 
Besseren bestehe«.41

Was er in anderen Schriften42 als eine Hoffnung vorstellt, nämlich die An-
nahme eines kontinuierlichen Fortschritts zum Besseren der Menschengat-
tung, ist in der Anthropologie das Ergebnis der beobachtungsbedingten Ana-
lyse des Menschen und des pragmatischen Gebrauchs der anthropologischen 
Beobachtung als pragmatische Beobachtung:

»Die Summe der pragmatischen Anthropologie in Ansehung der Bestimmung des Men-

schen und die Charakteristik seiner Ausbildung ist folgende. Der Mensch ist durch seine 

Vernunft bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein und in ihr sich durch 

Kunst und Wissenschaften zu cultiviren, zu civilisiren und zu moralisiren, wie groß auch 

sein thierischer Hang sein mag, sich den Anreizen der Gemächlichkeit und des Wohl-

39  |  Ebd., 324.

40  |  Ebd.

41  |  Ebd.

42  |  Vgl. Kant, Streit der Fakultäten, AA Bd. 7,  1-116 und ders., »Über den Gemein-

spruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis«, AA Bd. 

8, 273-314.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme32

lebens, die er Glückseligkeit nennt, passiv zu überlassen, sondern vielmehr thätig, im 

Kampf mit den Hindernissen, die ihm von der Rohigkeit seiner Natur anhängen, sich der 

Menschheit würdig zu machen.«43

Die moralischen Anlagen des Menschen kennzeichnen die Besonderheit der 
Menschengattung im Gegensatz zu allen anderen Gattungen. Das lässt die 
besondere Bestimmung des Menschen zur Moralität, im Gegensatz zu allen 
anderen Geschöpfen, erkennen.44 Mit dieser hoffnungsträchtigen Idee beendet 
Kant seine Anthropologie.45

43  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 324-325.

44  |  »Der Charakter eines lebenden Wesens ist das, woraus sich seine Bestimmung 

zum voraus erkennen läßt. – Man kann es aber für die Zwecke der Natur als Grundsatz 

annehmen: sie wolle, daß jedes Geschöpf seine Bestimmung erreiche, dadurch daß alle 

Anlagen seiner Natur sich zweckmäßig für dasselbe entwickeln, damit, wenn gleich nicht 

jedes Individuum, doch die Species die Absicht derselben erfülle. – Bei vernunftlosen 

Thieren geschieht dieses wirklich und ist Weisheit der Natur; beim Menschen aber er-

reicht es nur die Gattung, wovon wir unter vernünftigen Wesen auf Erden nur Eine, nämlich 

die Menschengattung, kennen und in dieser auch nur eine Tendenz der Natur zu diesem 

Zwecke: nämlich durch ihre eigene Thätigkeit die Entwickelung des Guten aus dem Bö-

sen dereinst zu Stande zu bringen: ein Prospect, der, wenn nicht Naturrevolutionen ihn 

auf einmal abschneiden, mit moralischer (zur Pflicht der Hinwirkung zu jenem Zweck hin-

reichender) Gewißheit erwartet werden kann.« Ebd., 329. Vgl. auch ebd., 332-333: »Es 

gehört also schon zur ursprünglichen Zusammensetzung eines menschlichen Geschöpfs 

und zu seinem Gattungsbegriffe: zwar Anderer Gedanken zu erkunden, die seinigen aber 

zurückzuhalten; welche saubere Eigenschaft denn so allmählig von Verstellung zur vor-

setzlichen Täuschung, bis endlich zur Lüge fortzuschreiten nicht ermangelt. Dieses würde 

dann eine Caricaturzeichnung unserer Gattung abgeben, die nicht blos zum gutmüthigen 

Belachen derselben, sondern zur Verachtung in dem, was ihren Charakter ausmacht, und 

zum Geständnisse, daß diese Rasse vernünftiger Weltwesen unter den übrigen (uns un-

bekannten) keine ehrenwerthe Stelle verdiene, berechtigte – wenn nicht gerade eben die-

ses verwerfende Urtheil eine moralische Anlage in uns, eine angeborne Aufforderung der 

Vernunft verriethe, auch jenem Hange entgegen zu arbeiten, mithin die Menschengattung 

nicht als böse, sondern als eine aus dem Bösen zum Guten in beständigem Fortschrei-

ten unter Hindernissen emporstrebende Gattung vernünftiger Wesen darzustellen; wobei 

dann ihr Wollen im Allgemeinen gut, das Vollbringen aber dadurch erschwert ist, daß die 

Erreichung des Zwecks nicht von der freien Zusammenstimmung der Einzelnen, sondern 

nur durch fortschreitende Organisation der Erdbürger in und zu der Gattung als einem 

System, das kosmopolitisch verbunden ist, erwartet werden kann.«

45  |  Auf kritische Untersuchungen zu Kants Anthropologie (seinen Begrif fe von Rasse 

und Geschlecht beispielsweise) konnte im Rahmen dieses Beitrags nicht eingegangen 

werden. Siehe u.a. Rölli 2011, 60-107, und die dort angegebene Literatur. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002 - am 14.02.2026, 07:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

