7. Danksagung

Danksagungen haben einen zwiespiltigen Charakter. Denn auf der einen
Seite gibt es sehr viele Menschen, denen der Autor zu Dank verpflichtet
ist, aber auf der anderen Seite kann er es kaum {iiberblicken, wer, wann,
wie, mit welcher Bemerkung und Tat Einfluss auf sein Werk genommen
hat. Im Grunde ist er allen zu Dank verpflichtet, denen er je begegnet
ist. Eine Auswahl derer zu treffen, denen er gesondert Dank schuldet, ist
daher nicht nur sehr willkiirlich, sondern reduziert den Kreis derer, die
wirklich Einfluss nahmen, vielleicht doch auf unberechtigte Weise.

Nichtsdestotrotz gibt es Menschen, denen ich gesondert Dank schul-
de. Ohne sie wiire das vorliegende Buch so nicht entstanden.

An erster Stelle ist hier mein Doktorvater, Volker Gerhardt, zu nennen.
Volker Gerhardt ist der gelassenste Mensch, der mir je begegnet ist. Mit
dieser Ruhe und Gelassenheit hat er die Arbeit eines jungen, zwar freien
Geistes, aber doch zuweilen unruhigen Geistes wie mir betreut.

Besonders dankbar bin ich, dass er die Betreuung meiner Arbeit iiber-
nommen hat, obgleich er selbst nicht fiir einen existenziellen Republika-
nismus, sondern vielmehr fiir einen existentiellen Liberalismus plidiert. Es
freut mich aber, dass wir uns trotz unterschiedlicher Ansitze in der Idee
des »exemplarischen Beispiels« treffen, welcher der Mensch zu sein hat.
Wenn das Ziel der Menschheit in ihren hochsten Exemplaren liegt, wie
Friedrich Nietzsche meinte, dann ist es in der Tat das Individuum, wel-
ches aufgefordert ist, selbst das Ideal in der Praxis zu werden, wovon man
in der Theorie nur schreiben kann. Volker Gerhardt ist dies als »existen-
tieller Liberaler« gelungen. Seine Gelassenheit entspringt gewiss nicht
nur aus seinem tiefgriindigen Werk iiber den »Sinn des Sinns«, in dem er
iber Sinnvertrauen und das Géttliche schreibt. Denn auch der Liberale,
zumindest dann, wenn er sich selbst versteht, ist ein gelassener Mensch.
So ein Mensch ist Gerhardt auch. Und es verwundert kaum, dass gerade

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

viele Liberale — man denke nur an Friedrich August von Hayek und Lud-
wig von Mises — ein sehr hohes Alter erreichten. Man mag nicht so weit
gehen, dass das Geheimnis eines langen Lebens in einer liberalen Hal-
tung begriindet ist, aber an Volker Gerhardt kann man doch als ein »ex-
emplarisches Beispiel« zumindest beobachten, wie man so leben kann,
dass man mit sich im Reinen ist. So kann man gewiss ein gelassenes
Leben fiihren.

Gerhardt ist fiir mich auch in vielerlei Hinsicht einer der grofiten Phi-
losophen dieses Landes. Und wenn man weniger Platon, sondern mehr
Sokrates glaubt, dann ist es nicht allein die Theorie, die begriindet, wie
sehr jemand diese anerkennende Beschreibung verdient, sondern es ist
seine Lebensfiihrung, sein alltdgliches Handeln. Es ist die Praxis. Es geht
nicht nur um ein exemplarisches Denken, sondern vielmehr auch um ein
exemplarisches Handeln. Der Mensch muss konsequent sein. Kantisch aus-
gedriickt: Das, was man aus Vernunft will, muss man auch umsetzen,
man muss es leben, man muss danach leben. Existenziell ausgedriickt:
Das, was man als vorbildhaft kennzeichnet, muss man auch als Vorbild
selbst einhalten. Sokratisch ausgedriickt: Haltung und Handlung diirfen
sich nicht widersprechen, sondern sollten sich vielmehr verbinden. Hal-
tung muss sich in der Handlung ausdriicken und dort sich vollenden.
Volker Gerhardt hat diese Elemente des Kantianismus, Existenzialismus
und Sokratismus auf seine Weise verwirklicht und zwar durch sich selbst.
Und darauf kommt es an. Volker Gerhardt hat es in meinen Augen so zu
einem Vorbild geschafft.

Vor allem seine Gelassenheit werde ich mir zum Vorbild nehmen. Viel-
leicht ist es mir als »Existenzieller Republikaner« schwieriger diese zu er-
reichen. Denn da ist etwas, was mich treibt. Ich will eine bessere Welt und
ich spiire die persénliche Verantwortung dafiir. In vielerlei Hinsicht stimmt
das, was Alexander von Humboldt in seinen jungen Jahren tiber sich selbst
geschrieben hat, auch fiir mich. In einem Brief an Wilhelm Gabriel Wege-
ner schrieb er am 23. September 1790: »Es ist ein Treiben in mir, dass ich
oft denke, ich verliere mein bisschen Verstand. Und doch ist dies Treiben
notwendig, um rastlos nach guten Zwecken hinzuwirken.« Der existen-
zielle Republikaner, der ich bin, kann nicht anders, er will nicht anders,
als nach guten Zwecken hinzuwirken. Daher nimmt er das »Wagnis der
Offentlichkeit« (Karl Jaspers) an, und nutzt seine republikanische Freiheit,
um etwas zu bewirken. Seine Liebe zur Welt treibt ihn dazu an. Wenn ich

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Danksagung

es durch mein Tun schaffe, fiir diesen existenziellen Republikaner im sok-
ratischen Sinne selbst ein Vorbild zu sein, dann wire ich froh.

Mein zweiter besonderer Dank gilt Professor Wolfgang Schroeder. Er
hat diese Arbeit nicht betreut, aber doch auch méglich gemacht. Als frii-
herer Leiter der Grundsatzabteilung der IG Metall, in dessen Funktion
ich mit ihm zusammenarbeiten durfte, hat er mich in vielerlei Hinsicht
gefordert und mir die Moglichkeit geschaffen, an dieser Dissertation zu
arbeiten. Besonderer Dank gilt ihm auch deshalb, weil er meine Arbeits-
zeit voritbergehend reduzierte, als meine Mutter an Krebs starb. Ohne
diese Reduktion hitte ich vermutlich weder diese Arbeit wie vorgesehen
beendet, noch hitte ich die Kraft schopfen kénnen, um engagiert weiter
an neuen Projekten zu arbeiten. Thm bin ich daher zu tiefem Dank ver-
pflichtet.

Ich méchte mich auch bei Julian Nida-Riimelin dafiir bedanken, dass
er das Zweitgutachten iibernommen hat und bei der Disputation der
Arbeit wertvolle Hinweise gegeben hat. Dass meine Arbeit etwa eine Be-
kenntnisschrift ist, dariiber hatte ich zuvor nie nachgedacht. Aber genau
das ist sie und sollte es werden. Es geht in meiner Arbeit um ein Bekennt-
nis zum »Existenziellen Republikanismus«. Es geht darum, wozu sich
ein »existenzieller Republikaner« verpflichtet fithlt und warum. Und
es geht darum wie jemand ein solcher werden kann. Ohne Bekenntnis
jedenfalls, kann er nicht zum »existenziellen Republikaner« werden.

Besonderen Dank mochte ich auch an Barbara Zehnpfennig und ihr
Doktorandenseminar richten, an dem ich einst einmal teilnahm. Dort
verstand ich zu allererst, welcher Sokratiker ich eigentlich zu sein habe.
Das hat mich bestirkt einen politischen Sokratismus zu verfolgen.

Danken méochte ich auch Professor Gary Schaal und Matthias Lem-
ke, die mich fiir einen Vortrag iiber meine damals noch nicht komplett
ausgearbeitete Idee tiber einen »Existenziellen Republikanismus« nach
Hamburg eingeladen haben. Dort habe ich hinsichtlich des Realismus
meiner Theorie wichtige Hinweise bekommen.

Ich mochte auch Professor Vittorio Hdsle danken. In seinem Seminar
itber Hegel, an dem ich in Heidelberg teilnahm, — zuvor hatte ich mich
auch nicht besonders mit Hegel beschiftigt —, sind mir noch stirker die
Beziige zu Nietzsche klar geworden, die mein existenzieller Republika-
nismus aufweist. Mit anderen Worten: Ich habe mich nach dem Seminar
noch mehr auf die Idee des »exemplarischen Beispiels« fokussiert.

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy

179


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Existenzieller Republikanismus

Danken will ich auch Professor Rainer Schmalz-Bruns. Er war zwar
kein Hinweisgeber oder Leser der Arbeit, aber als ich Student der Poli-
tikwissenschaft in Hannover und studentischer Mitarbeiter an seinem
Lehrstuhl war, hat er mich zu einem richtigen Zeitpunkt zurecht gertickt.
Ich hatte mich ein wenig in einer diffusen Idee verloren, einer radikalen
Idee dazu. Ich hatte eine Idee, aber noch nicht die Kompetenz, sie aus-
zudriicken. Meine Arbeit war ein langer Prozess, sowohl des »Zu-sich-
selbst-Findens« als auch des Lernprozesses, dass ich gar nichts so radikal
anders machen muss, um etwas Neues zu schaffen, wie ich es zuvor lange
dachte.

Damit hingt auch zusammen, dass in einer ersten Version meiner
Dissertation — auf der diese Arbeit basiert — das Schlusskapitel noch aus
zwei fiktiven sokratischen Dialogen bestand. Ich war lange der Meinung,
dass man nur das Neue schaffen kann, wenn man in der Methode und
in der Form auch neue Wege geht — und wenn es in diesem Fall alte Wege
sind. Gewiss, ich gehe immer noch neue Wege in Methode und Ansatz
— die Metapsychologie zeigt es an. Ich merkte aber bald, dass ein Prin-
zip einer radikalen »schépferischen Zerstérung« (Joseph Schumpeter)
— nur um der Neuheit wegen — fiir die Theorie nicht in jeder Hinsicht
taugt. Und den Leser wahrscheinlich auch nur verwirrt zuriicklisst. Viel-
leicht liegt wirklich etwas Spannendes darin, wieder sokratische Dialoge
zu schreiben, um damit etwas mitzuteilen. Fiir meine Arbeit und meine
These passte es allerdings so nicht. Ich brauchte lange, um dies zu verste-
hen. Meine Arbeit sucht einen neuen Weg, aber nicht mehr einen radikal
neuen Weg. Erneuerung muss keine Revolution sein, aber neu sollte sie
schon sein. Erneuerung muss aufbauen auf Altem. In gewisser hegelscher
Sicht soll Theorie nach Synthese streben; verbinden, zusammenfiihren,
aufheben. Dazu muss sie — meines Erachtens — durch eine Dialektik der
Erneuerung hindurch. Die Erneuerung kommt aus keiner Ruhe, aus kei-
ner Kontinuitit, aus keiner Gewohnheit. Da braucht es immer erst eine
Distanzierung, eine Abkehrbewegung. Auf eine gewisse Weise braucht es
eine Negation. Die Negation aber nicht an sich und auch nicht nur fiir sie
selbst. Negation nicht aus Trotz und nicht aus Prinzip. Aber Negation aus
Drang zu Neuem. Negation als Schritt nach vorn. Negation immer mit
Blick auf eine neue Einheit. Negation immer mit Blick auf die Synthese.
Fortschrittist das Ziel. Fortschritt kann man nicht herbeikritisieren. Aber
Fortschritt kann nicht entstehen, wenn man das Bestehende einfach nur
gut findet. Denn dann fehlt eine Motivation fiir die Erneuerung. Ohne

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Danksagung

eschatologischen Antrieb hat man die Erneuerung bereits aufgegeben. Und
Fortschritt ist eben solange nétig, wie es fiir die Gerechtigkeit noch etwas
zu tun gibt. Das ,goldene Zeitalter“ bleibt die Verheiflung, bleibt das Ziel.
Da miissen wir hin. Und die Theorie muss dafiir ihren Anteil leisten.
Professor Dirk Jérke mochte ich danken, dass ich Teil seines wunder-
baren Kolloquiums sein kann. Dort habe ich zuletzt nicht diese Arbeit
vorgestellt, sondern zwei kurze Texte. Die anschliefende Diskussion hat
mir aber noch einige Anregungen fiir die Finalisierung meiner Arbeit
geboten. Vor allem eine Einsicht ist mir noch einmal stirker gekommen:
Dieses Buch hier, ist ein Buch gegen die Postmoderne. Es ist ein Versuch,
die Moderne zu retten. Vielmehr: Es ist eine Anstiftung, die Moderne zu
retten. Mehr als eine Anstiftung kann ich nicht leisten. Ich bin ein Prak-
tiker. Aber ja, ich bin auch Theoretiker. Als dieser hoffe ich, dass andere
Theoretiker sich von mir anstiften lassen, und noch weitere Biicher schrei-
ben, mit denen wir die Moderne in der Theorie retten kénnen. Gewiss,
die Praktiker miissen diese Rettung dann vollenden. Und dieser Rettung
geht voraus, dass die Gefahr erkannt wird. Die Gefahr ist die Postmoder-
ne. Die Postmoderne, die auf eine diffuse Weise real geworden ist, muss
iiberwunden werden. Sie ist nicht das Ende der (Philosophie-)Geschichte.
Sie darf nicht das Ende sein. Es muss weiter gehen. Der Relativismus
darf nicht das Ende sein. Denn das wire auch das Ende der Philosophie.
Darum geht es um eine Apologie der Moderne, eine Apologie der Wahrheit
als Konsens und eine Apologie der Philosophie als Leitfunktion fiir die Ge-
sellschaft. Die Postmoderne war und ist nicht die Heilsbotschaft. Sie be-
friedet nicht. Wir miissen uns gegen die Postmoderne wenden. Wir miis-
sen uns gegen den Relativismus wenden. Wir miissen aufhéren, einen
radikalen Pluralismus als scheinbar einzig wahren Wert einer liberalen
Demokratie — gegen die Rechtspopulisten — zu verteidigen. Wir miissen
auch mit der Vielfaltseuphorie und dem nahezu ausufernden Differenzfeti-
schismus und Toleranzfetischismus aufhoren. Differenzen sind nicht grof-
artig. Differenzen miissen wir nicht stindig abfeiern. Unterschiede nicht
stindig hervorheben. Und vor allem nicht stindig zum Anderssein auf-
rufen. Ja, gerade postmoderne Gesellschaften brauchen Toleranz. Das ist
der Kitt, der sie zusammenhilt. Die Toleranz ist das Schmiermittel oder
Getriebedl einer vielfiltigen Gesellschaft. Und wer zum Anderssein auf-
ruft, wer Differenzen bejubelt, der muss sie eben auch aushalten kén-
nen. Die Toleranz — und das Plidoyer fiir sie — ist fiir die postmoderne
Gesellschaft konsequent. Ohne sie funktioniert die Postmoderne nicht.

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy

181


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Existenzieller Republikanismus

Aber es geht einfach nicht um Toleranz. Es geht um Wahrheit. Es geht um
Konsens. Es geht nicht darum, uns gegenseitig unsere eigenen subjektiven
Wahrheiten zu dulden und zu ertragen, sondern es geht um Ubereinkunft
und Einigung. Wir miissen miteinander in einen liebenden Kampf um die
gemeinsame Wahrheit. Wir miissen uns miteinander auseinandersetzen,
miteinander reden, dabei friedlich und redlich bleiben, und gemeinsam
nach dem Konsens ringen. Denn wo nur noch Desinteresse fiireinander
ist, da ist bald oft auch viel Hime und Verachtung. Irgendwann kann man
nur noch tibereinander sprechen und nicht mehr miteinander. In so eine
Situation sind wir mit der Postmoderne bereits sehr stark geraten. Wenn
wir aber nun dagegen nicht aufbegehren und wenn wir sogar noch die
letzten Rudimente der Moderne verschwinden lassen, dann wird das nicht
gut gehen. Nicht fiir uns selbst, nicht fiir die Demokratie. Es liegt an uns,
ob wir uns aufeinander einlassen, es liegt an uns, ob wir das Gesprich
suchen. Wir haben eine Wahl. Und ich plidiere dafiir, eine Wahl fiir die
republikanische Freiheit zu treffen. Lasst uns partizipieren! Lasst uns de-
battieren! Lasst uns die Liebe zur Welt beweisen! Wir sollten nach einer
liebenswiirdigen Welt streben — alle und zwar gemeinsam!

Friedrich Nietzsche meinte, dass das Ziel der Menschheit in seinen
héchsten Exemplaren liege. Ich halte den existenziellen Republikaner fiir
jemanden, der gewillt ist, das beste Beispiel eines Citoyens, das beste Ex-
emplar eines guten Staatsbiirgers und Staatsfreundes zu werden. Und
der existenzielle Republikaner, der predigt eben nicht einfach Toleranz,
sondern er geht auf den Anderen zu. Er will vielmehr offen sein fiir den
Konsens. Er will den Konsens sogar bewirken. Er argumentiert auf den
Konsens hin.

Und dieser existenzielle Republikaner ist fiir mich zu gleich immer
auch ein Sozialrepublikaner. Er strebt nach einer idealen politischen
Ordnung - einer sozial-republikanischen Ordnung. Er hat somit ein kla-
res Ziel. Er debattiert gerade nicht nur nach Lust und Laune. Er richtet
sich auch nicht nach dem Populiren oder nach Umfragen aus. Er ist kein
prinzipienloser Pragmatiker, auch kein treuloser Opportunist. Vielmehr
hat er eine Vision, ein Ideal, eine konkrete Utopie einer guten Ordnung im
Kopf. Er strebt nach dem Besten. Er bleibt im besten platonischen Sinne
jemand, der die politische Wirklichkeit nicht idealisiert, sondern sie viel-
mehr ideal machen will. Ja, er ist ein Triumer. Sein Ziel ist es, von seinem
Traum anzustecken. Er wiinscht sich Besseres fiir die Welt. Oder um es in
Anlehnung an Ernst Bloch zu sagen: Der Sozialrepublikaner ist von einer

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Danksagung

Philosophie des Noch-Nicht getrieben. Ja, getrieben. Er kann, will und er
wird nicht locker lassen. Er wird immer sein Bestes fiir eine bessere Welt
tun.

Mein Dank gilt auch noch so vielen anderen, die an der Entstehung
dieser Arbeit Anteil hatten — insbesondere durch Korrektur, Lektiire und
allgemeine Tipps. Zu nennen wiren: Burkard Ruppert, Christoph Buett-
cher, Deliah Bolesta, Philip Dingeldey, Ellen Schneider, Wolfgang Heuer,
Sven Altenburger. Auflerdem danke ich den Lektoren und Programmma-
nagern beim transcript-Verlag, hier insbesondere Michael Volkmer und
Jennifer Niediek. Danken mdochte ich auch der SPD-Fraktion im Landtag
Rheinland-Pfalz, bei der ich mich als »existenzieller Republikaner« ganz
praktisch vollziehen kann.

Besonderer Dank gilt auflerdem meinem Vater, Bernd Heisterhagen.
Und Maike Kurowski gilt mein grofler Dank fiir ihre Unterstiitzung.

Nils Heisterhagen, Ende Mdrz 2017 in Mainz

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Les Convivialistes

Das konvivialistische Manifest

Fiir eine neue Kunst des Zusammenlebens
(herausgegeben von Frank Adloff und Claus Leggewie in
Zusammenarbeit mit dem Kite Hamburger Kolleg / Centre
for Global Cooperation Research Duisburg, tibersetzt aus dem
Franzosischen von Eva Moldenhauer)

2014, 80 S., kart., 7,99 € (DE), ISBN 978-3-8376-2898-2
als Open-Access-Publikation kostenlos erhiltlich
E-Book: ISBN 978-3-8394-2898-6

EPUB: ISBN 978-3-7328-2898-2

Jiirgen Manemann
Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Européer in den Krieg?

2015, 136 S., kart., 14,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3324-5

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fur eine neue Kunst der Aufmerksambkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart., 22,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3175-3

E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy



https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Jiirgen Manemann
Kritik des Anthropozins
Pladoyer fiir eine neue Humandkologie

2014, 144 S., kart., 16,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-2773-2

E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-2773-6
EPUB: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-2773-2

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie
(aus dem Franzésischen tibersetzt

von Lilian Peter, mit einem Nachwort
von Thomas Bedorf und Kurt Réttgers)

Juli 2016, 160 S., kart., 24,99 € (DE),
ISBN 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung

in weltbiirgerlicher Verantwortung

Mai 2016, 456 S., kart., 19,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3477-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 09:44:31. Opy



https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 09:44:31.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

