absoluten Intellekts sei, der der menschlichen Vernunft hoch iiberlegen
ist. Daher stammten die moglichen Unterschiede zwischen menschli-
chem Gesetz und dem jiidisch-religidsen Gesetz. Das erstere beruhe auf
einem verniinftig-rationalen Gedankengang (sevara) und auf menschli-
cher Uberlegung (mahshava), die auf die Vervollkommnung weltlicher
Angelegenheiten ausgerichtet seien (tikun haolam). Die Thora dagegen
bestehe "aus reinem Intellekt, und die Thora wende sich nicht an die
menschliche Vernunft".%% Der Verfasser legt folgenden Grundsatz fest:
"Wenn immer Du eine Sache findest, die vom menschlichem Verstand
entfernt ist, so liegt der Grund dazu nur darin, dass die Worte [der Wei-
sen] der Thora folgen, die auf gottlicher Vernunft beruht, die der
menschlichen Vernunft iiberlegen ist".%!

Der Gedanke, dass die gottliche Vernunft, auf der die Gesetze beruhen,
der menschlichen Vernunft weit iiberlegen sei, erscheint besonders im
Chassidismus.5?

3. Das Spannungsverhdltnis zwischen Recht und Billigkeit

Die jiidischen Weisen waren sich schon sehr frith bewusst, dass Buch-
stabentreue, die Anwendung des strikten Rechts und das individuelle
Beharren auf seinem Recht sich 6fters schlecht mit substantieller Ge-
rechtigkeit vertragen konnen. Daher die berithmte Aussage des Rabbi
Jochanan im Talmud, dass die Anwendung des strikten Rechts und das
Fehlen der Billigkeit der Hauptgrund der Zerstdrung des zweiten Tem-

60 Maharal, Beer Hagola, Beer Scheni (Jerusalem 1971), S. 31-32: "% n*oow 7nm
R12077 2R 70 7000 PR

61 Ibidem, S.37: "2°awa P71 A7 PR VAR 73wWn PN R 1D 127 R¥ANW D 902 ,yIn T
SR DWA APYNRY RIT WK PYRT LW RIIW 7707 %977 %0 Y 1 772 7w". Der Verfasser
rechtfertigt sich dafiir, dass er solche Sachen enthiille. Er habe es zu Ehren der Thora
getan und Gott moge es ihm verzeihen. Es sei eine Reaktion auf Schriften, die sich
iber solche Sachen beschwert hitten. Siehe auch R. Schatz-Uffenheimer, Die juris-
tische Auffassung des Maharal — Eine Antithese zum Naturrecht, in: Daat 2-3
(1978-1979), 147-157 (in Hebriisch).

62 Der Gedanke findet sich besonders in der Literatur der Chabad-Lubawitch Bewegung
im Chassidismus.

32

hitps://doi.ong/10.5771/9783845224803-32 - am 17.01.2028, 13:02:14. inli Acoess - [ Tmm—



https://doi.org/10.5771/9783845224893-32
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pels waren.® Die rabbinischen Autorititen versuchten iiber Generatio-
nen hinweg, diese immanenten Nachteile und Méngel der gesetzlichen
Regeln auch dadurch zu iiberwinden, dass sie es dem Einzelnen aufer-
legten, einen moralisch hoheren, personlichen Standard zu verfol-
gen.% Er sollte in verschiedenen Situationen auf sein Recht verzichten
und Billigkeit iiben.®> Doch diese Forderung moralischen Verhaltens —
im Sinne von rechtlich nicht erzwingbaren Regeln — erzeugt kein ernstes
Kollisionsproblem zwischen zwei normativen Systemen. Wie schon
oben erwihnt, stellen moralische Forderungen gegeniiber dem Einzel-
nen einen integralen Teil des umfassenden religidsen normativen Sys-
tems dar.% Die moralischen Forderungen sind eine Erginzung zum
rechtlichen Teil des einheitlichen Systems.¢’

4. Der Rechtsfindungsprozess und die moralische Entscheidung

Die jiidische Rechtstradition war sich vollumfanglich bewusst, dass die
Personlichkeit des Richters einen entscheidenden Einfluss auf den
Rechtsentscheid ausiibt. Es wurde schon im Altertum erkannt, dass die
juristische Methode und Begriffswelt keine formallogische Deduktion
zur Losung eines rechtlichen Problemes bieten kdnnen. In der Tat, die
Weisen bestehen darauf, dass ein Erfordernis fiir die Ernennung eines
Richters seine Fahigkeit sei, "ein Reptil als ein reines Tier auf Grund
des biblischen Rechts zu erkliren".®® Nun aber ist ein Kriechtier das

63 TB. Bava Mezia, 30b. Vgl. B. Cohen, Letter and Spirit in Jewish and Roman Law,
in: Jewish and Roman Law I, New York 1966, S. 31-64.

64 Vgl. A. Lichtenstein, Does Jewish Tradition Recognize an Ethic Independent of Ha-
lakha?, in: Modern Jewish Ethics: Theory and Practice, M. Fox ed., Columbus, Ohio
1975, S. 62-88.

65 Uber die Problematik der Aequitas bei Maimonides siche I. Englard, The Problem
of Equity in Maimonides, in: Israel Law Review 21 (1986), 296-332; vgl. auch die
verschiedenen Beitrdge zu dieser Frage in: On Law and Equity in Maimonidean Ju-
risprudence — Reading The Guide for the Perplexed 111: 34, H. Ben-Menahem, B.
Lifshitz eds., Jerusalem 2004 (Hebréisch, ein Teil in Englisch).

66 Supra S. 24-26.

67 Vgl. A. Lichtenstein (Anm. 64), S. 67, 70-73, 83.

68 TB Sanhedrin 17 a.

33

hitps://doi.ong/10.5771/9783845224803-32 - am 17.01.2028, 13:02:14. inli Acoess - [ Tmm—



https://doi.org/10.5771/9783845224893-32
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

