
324

Kunst als Ressource der Wirtschaft*

BIRGER P. PRIDDAT**

Art as an Economic Resource 

Art und markets are different spheres, but they are overlapping in a certain way – in the perception of 
something new. In the markets they call it innovation, in art it is to deal with the new. Usually com-
munication matters in economy, not perception. To learn from arts to deal with the perception of some-
thing new is a model for the economy to analyze itself in a different way.  

Keywords: Kunst, Wirtschaft, Innovation, Kreation, das Neue 

1. Einführung 
(1) Zuerst ein paar Trivialitäten. Kunst und Wirtschaft scheinen sich gegenüber zu 

stehen. Manche meinen: unversöhnlich. Andere meinen, dass die Wirtschaft 
sich der Ressourcen der Kunst bedient. Manche meinen: schamlos. 

(2) Nun ist die Kunst einzigartig (wenn das auch keine einzigartige Interpretation 
ihrer ist). Stellt sie aber jeweils Unikate her, ist ihr, au contraire de l’économie, 
nicht deren Umsatz- und Profitbegehren durch Umsatz- und Absatzausweitung 
unterstellbar: der Kunst fehlt gewöhnlich jede serielle Fertigung (einige Künst-
ler ausgenommen, die mit der Kopie der Serie der Industrie ironisch auf den 
Kunstbetrieb reagierten, der natürlich, und zwar immer schon, ein marktlicher 
ist (und war)). Die Qualität von Waren/Gütern, immer identisch gleich zu sein, 
selbst in höchster Seriengröße, ist, momentan noch, in der Wirtschaft ge-
wünscht. Nicht hingegen bei der Kunst, die neu (vgl. Girard 2004; Sp. 5): über-
raschend, anders, variant etc. sein soll. Jedenfalls in ihrer modernen Variante. 

(3) Dass Kunst, wenn sie etabliert ist, seriell reproduziert wird, ist ein nachfolgen-
der Verwertungszusammenhang, nicht aber ihr Entstehungszusammenhang. 
Hier – in ihrem Eigensten – ist Kunst nicht einmal innovativ (das lässt sie der 
Wirtschaft), sondern inventiv: Neues schaffend (oder Neues variierend (vgl. Gi-
rard 2004: Sp. 5)). Sie schließt dort zur Wirtschaft auf, wo das Neue, das Kunst 
schafft, auch in die Wahrnehmung des Betrachtens gelangen muss, um Geltung 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 12.06.2006; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 19.10.2006. 
**  Prof. Dr. rer. pol. Birger P. Priddat, Head of Department for Public Management & Governance 

und Lehrstuhl für Politische Ökonomie, Zeppelin University gGmbH, Am Seemooser Horn 20, 
D-88045 Friedrichshafen/Bodensee, Tel.: +49-(0)7541-6009-1411, Fax: +49-(0)7541-6009-1499, 
E-Mail: bpriddat@zeppelin-university.de, Forschungsschwerpunkte: Institutionenökonomik, 
Netzwerktheorie, Wirtschaftsethik, Theoriegeschichte, Staatsreform. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


zfwu 7/3 (2006), 324-335 325

zu erlangen. Das geschieht, wenn das, was die Kunst als neu anbietet, ereignis-
haft wird. 

(4) So ist Kunst für die Wirtschaft dann von höchster Bedeutsamkeit, wenn sie 
Muster/Modelle liefert für das Auf- und zuvor Wahrnehmen von Neuem: 
durch Überraschung, Aufmerksamkeiten differenziertester Art etc. 

(5) Das meint man wahrscheinlich, wenn man meint, dass Kunst ‚ganzheitlicher‘ 
sei. So redet man, wenn man die Kunst gegenüber der Wirtschaft höherrangig 
machen will. Man hat dann eine Art von Vorstellung über imaginäre Komple-
mentarität. Was in der Realität ‚zu wenig‘ sei, habe die Kunst zu vollenden, 
‚ganz‘ anzubieten. Wenn das so ist, dann vervollständigt Kunst Realität (selbst 
dann, wenn sie realistische Kunst wäre, vervollständigte sie die Realität durch 
Realität (hyperreality)). 

(6) Und wenn das so ist, dann ist die Realität, die nicht durch Kunst komplemen-
tiert ist, unvollständig. Doch wäre das eine einseitige Interpretation, denn, wie 
andere meinen, schafft Kunst eine eigene Realität. Es reicht, wenn wir hier da-
mit operieren: Kunst unterbricht Realität – die eigene wie mögliche andere, 
wenn sie nahe genug in Verbindung gebracht werden. 

(7) Kunst lässt die Menschen, Künstler wie Betrachter, ‚mehr wahrnehmen‘. Nur 
ist das dann mit ‚ganz‘ oder ‚ganzheitlich‘ missweisend bezeichnet. Das ‚mehr‘ 
ist kaum ‚ganzer‘, sondern mehr: opening the frame – neue Horizontierung, 
neue Aspektierung, Öffnung. Doch ist das auch noch ungenau. Denn das 
‚mehr‘ ist natürlich möglicherweise mehr als ‚ganz‘. 

(8) Denn wenn das, was Kunst anbietet, ‚mehr‘ ist, als man gewöhnlich wahr-
nimmt, dann leistet Kunst einen genaueren Blick: also ‚mehr Wirklichkeit‘? O-
der: ‚mehr als wirklich‘? Ist ihr Geschäft Transzendierung (um einen älteren 
Ausdruck zu gebrauchen). Oder Optionenüberschuss? 

(9) Es reicht, wenn man konstatiert, dass Kunst noch anderes wahrnehmen lässt, 
als was im Alltag oder gewöhnlich wahrgenommen wird. Kunst öffnet Aspek-
tenmannigfaltigkeiten, neue Dimensionen, andere Sichtweisen. Kunst betreibt 
horizoning. Wenn also gilt, dass man diese anderen Sichtweisen, Horizonte, 
Dimensionen etc. gewöhnlich nicht wahrnimmt, dann zeigt Kunst, über das 
hinaus, was sie offensichtlich zeigt, was wir gewöhnlich nicht-wahrnehmen: the 
other side of the mirrow. 

(10) Doch unterschlagen diese Betrachtungen die Differenzierungen, die nötig sind: 
es genügt nicht, wahrnehmen und nicht-wahrnehmen auseinander zu halten, 
weil wir gewöhnlich noch die Unterscheidung erkennen/wahrnehmen benut-
zen. Die Diskurse, die wir über Kunst führen, sind epistemische Diskurse. In-
dem wir darüber reden, wie wir oder dass wir wahrnehmen, nehmen wir nicht 
wahr, sondern rekapitulieren Wahrnehmungen in begrifflichem Zuschnitt. 
Wahrnehmungen als Wahrnehmungen zu kommunizieren, ist fast unmöglich. 
Wir müssen sie in Worte/Bilder/Töne fassen (sie gleichsam ein-bilden): und 
produzieren dann, unter anderem, Kunst. 

(11) Rezipienten, die das nicht können, bleiben hier kommunikationslos (also ohne 
kognitiv geladene Kommunikation). Aber das ist ja gerade die Form des Ereig-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


326

nisses, die wir als Kunst aufnehmen: als Differenz von Kommunikation und 
Wahrnehmung. Das Betrachten von Kunst ist jene einzigartige Form der 
Kommunikation, die im Wahrnehmen eine Differenz zur Kommunikation ent-
faltet (vgl. Baecker 2001: 4). 

(12) Was D. Baecker als Differenz von Kommunikation/Wahrnehmung analysiert, 
bezieht J.-F. Lyotard auf das Betrachten von Malerei, der es darum gehe, „die 
Entwaffnung des Geistes zu fordern“ (Lyotard 1989: 256). „Die Malerei ver-
vielfältigt die Intrigen, Techniken, Theorien, um die Repräsentation zu überlis-
ten und mit ihr zu spielen. Diese gehört zum willentlichen Gedächtnis, zur In-
telligenz, zum Geist, zu dem, was fragt und Schlüsse zieht. Doch es geschieht, 
dass das Gelb, zum Beispiel der Stadt Delft bei Vermeer den Willen und die In-
trige eines Marcels aussetzt“ (Lyotard 1986: 256). 

(13) Deswegen gibt es keine Übersetzbarkeit von Kunst in Wirtschaft: weder in 
kreative Prozesse, noch in Produkte (bzw. deren Design (vgl. dazu den schwie-
rigen Dialog Jepsen et al. 2003), noch in Werbung – wenn auch vieles genutzt 
wird (vgl. Priddat 2004). Denn Kunst ist die Differenz der Wahrnehmung zu al-
lem, was wir bereits kennen oder wissen (oder meinen, so und nicht anders 
immer schon wahrgenommen zu haben).  

(14) Kunst kann abgeholt werden durch die Wirtschaft, genutzt und verwendet: 
dann aber nicht mehr ‚als Kunst‘, sondern schattenbildhaft: als disegno von 
Kunst, nicht mehr als Kunst selbst. 

(15) Denn wenn Kunst die Unterbrechung der Wahrnehmung ist, dann ist sie auch 
die Unterbrechung der Kommunikationen. An der Kunst erfahren wir, dass 
das, was wir wahrnehmen (oder meinen, wahrzunehmen), eine eigene Dignität 
hat, die die Kommunikation unterbricht, d. h. das immer schon sogleiche Zu-
handensein von Bedeutungen unterbricht. 

(16) Kunst ist weder, auch nicht im Abstraktesten, reines Wahrnehmen (weil immer 
bereits kontextuell ‚verschmutzt‘), noch bedeutungsgeleitet. Kunst geschieht, 
wenn das Wahrnehmen wahrnimmt, dass es wahrnimmt, aber nicht gleich kon-
figuriert, sondern offen, schweben lässt, welche Potentiale sich hierin bergen. 
„Dies ist die Funktion der Kunst“, schreibt D. Baecker. „Sie erlaubt es dem 
Bewußtsein, sich an Kommunikationen zu beteiligen, die ihm Wahrnehmungen 
ermöglichen, in denen es die eigene Differenz gegenüber jeder Kommunikation 
erfahren kann“ (Baecker 2004: 4). 

(17) Eine Wahrnehmung, die jeder Kommunikation gegenüber different ist, be-
schreibt Lyotard bei Cezanne: „Eine Farbschattierung erfasst den Maler oder 
entzieht sich ihm. Cezanne vor seinem Berg. Er versucht, ihn auf seine Unter-
lage zu bringen. Er weiß, dass er ihm nicht getreu werden wird. Doch was ver-
sucht er dann? Dass der Betrachter seinerseits dieses Entziehen empfindet (…), 
wenn er vor der im Bild aufgetragenen und komponierten Farbe steht“ (Lyo-
tard 1986: 256). 

(18) Jene Differenz ist selber nicht ohne weiteres kommunizierbar. Sie wirft auf ein 
Wahrnehmen zurück (oder: voran), d. h. auf bedeutungsfreie Zonen. Erst wenn 
dem Wahrnehmen eine Interpretation folgt, beginnt die Sprache einzusetzen, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


zfwu 7/3 (2006), 324-335 327

das Bewusstsein, die Kognition, der Geist, as You like. Lyotard fährt fort: beim 
Entziehen der Schattierung bei Cezanne geht es „nicht um Authentizität. Die-
ses ist ein Wert des Marktes“ (Lyotard 1986: 256). 

(19) Hier sind wir wieder in der Kommunikation, diesseits der Wahrnehmung, um 
in Baeckers Terminologie zu bleiben. Indem wir in der Kommunikation sind, 
sind wir bereits im Markt, der Kunst als Authentizität von Bildern handelt. Das 
„Ereignis“, das für Lyotard die Kunst bedeutet (Lyotard 1989: 186), unter-
scheidet sich von den Ereignissen, die die Wirtschaft ausmachen: „Das Vor-
kommnis, das Ereignis hat nichts mit dem Prickeln, dem Pathos des Rentablen 
zu tun, das eine Innovation begleitet“ (Lyotard 1989: 187). Gegen das Funktio-
nieren der Innovationen der Wirtschaft unterbricht das Ereignis der Kunst die 
Metaphysik des Kapitals (vgl. Lyotard 1989: 187). 

(20) Natürlich setzt man in der Kultur auf Differenz. Auch und gerade in der Rela-
tion Wirtschaft/Kunst. „Milliarden fließen in den deutschen Kulturbetrieb“, in-
terpretiert man gewöhnlich die Lage, aber alles sei eher „Trompetenblech“. Das 
ist normale kulturkritische Kritik der Wirtschaft/Kultur-Relation (Schmidt 
2004: 45, Sp. 1). Denkt man so, denkt man, dass der „überwiegende Anteil an 
der zeitgenössischen Kunst (…) nichts anderes als Kunstgewerbe“ ist (Schmidt 
2004: 45, Sp. 1). Nun ist das ein billiges Wortspiel: Kunst und Ökonomie als 
‚Kunst-Gewerbe‘ argwöhnisch zu synthetisieren, liegt zu sehr auf der wortspie-
lerischen Hand, als dass man es ausspielen dürfte „Durchschnittskunst hat klare 
soziale Funktion, aber keine besonders weiten Sinnhorizonte. Um darin ein 
Körnchen Transzendenz aufzufinden, muss man schon eine Menge Fantasie 
mitbringen“ (Schmidt 2004: 45, Sp. 1). Zwei Pluspunkte der Kunst sind damit 
bereits notiert: ‚Sinnhorizonte‘ und ‚Transzendenz‘. 

(21) „Bedeutende Kunst“ – im Gegensatz zu unbedeutendem Kunstgewerbe – 
„steht in einem Verhältnis misstrauischer, wenn nicht aggressiver Gleichgültig-
keit zur heutigen Gesellschaft“ (Schmidt 2004: 45, Sp. 3). In einem anderen 
Kontext würde man diesen Satz als extrem elitär bezeichnen. Es geht um Dis-
tanz. Kunst ist Distanznahme. „Sie verkompliziert das Dasein. Auf schmerzli-
che Weise konfrontiert sie mit den Gebresten des eigenen Ich“ (Schmidt 2004: 
45, Sp. 3). „Große Kunst“ ist „radikal individualistisch“. Das heißt: sie geht in 
die Differenz.  

(22) Es ist wichtig, für die Relation Wirtschaft/Kultur, die Distinktion von Wirt-
schaft/Kunst hochzufahren. Doch steht diese Distinktion, als überkommenes 
Kulturgut, gleichsam als hoher Wert, in Frage. Ist das Mehr, der Überschuss an 
Kunst auch normativ ‚mehr‘? 

(23) Hier beginnen sich die Geister zu scheiden. Viele befragen die Kunst: was sie 
leisten kann für andere gesellschaftliche Entwicklungen. „Jedes Kunstwerk, je-
des Kunstereignis arbeitet selbst am Problem, als solches zur Kenntnis ge-
nommen zu werden. Darin steckt eine Kompetenz, die eine Wirtschaft auf der 
Suche nach knapper gewordenen Kunden beeindrucken muß“ (Baecker 2004: 
3).

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


328

(24) Kunst ist, aus der Sicht der Wirtschaft, eine quasi natürliche Ressource für 
Werbung, Aufmerksamkeitserheischung generell. Das wird in der Kunst nicht 
als Kunst honoriert, aber wir fragen ja nach den Verbindungen: Werbung ist ei-
ne klare Verbindung zwischen Kunst und Wirtschaft. Analysieren wir das ge-
nauer.

2. Das Kulturprogramm der Ökonomie: z. B. Markenproduktion 
(25) Bisher haben wir auf die Rezeption von Kunst abgestellt und gefragt, welche 

Ressource Kunst für die Wirtschaft sein kann. Damit wird die Kunst nicht be-
schädigt, aber neu oder anders oder zusätzlich genutzt: in an extended mode. Die 
Nutzung der Kunst z. B. durch Werbung ist keine Engführung der Kunst, son-
dern ein Parallelprozess – der natürlich Rückwirkungen hat. Wenn Kunst aber 
überschüssig arbeitet, transzendiert sie auch diese Intervention. Es gilt zu über-
legen, ob die Abwehr/Ablehnung der Wirtschaft, die in der Kunst üblich ist, 
auf falschen Prämissen beruht: also ob die Wirtschaft die Kunst verführen 
würde, nicht mehr Kunst zu sein, sondern Kulturindustrie, wie das alte Wort 
Adornos lautet. 

(26) Doch dann ist die Wirtschaft immerhin mehr Kultur, als ihr gewöhnlich zuge-
standen wird: Kultur-Industrie. Erörtern wir es: 

(27) ‚Werbung’ ist eine spezifische Produktion der Unternehmen, nämlich die Pro-
duktion von Literatur und Kunst – nun allerdings nicht, wie man gewöhnlich meint, 
freischwebend, sondern kontextuiert. Unternehmen, die Güter + Vertrauen 
produzieren, d. h. Vertrauen in eine Marke, sind Parallelproduzenten: das Gut, 
das sie herstellen, ist ein Duplex, eine Kombination aus Gut (G) und Literatur 
(L) wie Kunst (K). 

(28) Produktion = G + L, K
(29) ‚Werbung als Kunst und Literatur‘ ist hier die Metapher für eine ideelle Produk-

tion, die Geschichten erzählt über den Kontext des Gutes, in den die potentiel-
len Konsumenten eintreten sollen. Die Geschichte, die in Form von Texten, 
Bildern, Videos, Filmen als neue – und eigenständige neue – Kunstgattung pro-
duziert wird, erzählt das Gut als potentiell sinnaufwertendes Ereignis im Leben 
der Konsumenten: ‚sensemaking‘ (vgl. Weik 1995). Um das leisten zu können, 
muss die Geschichte ein potentielles Leben erzählen, und zwar in einem 
Bild/Text-Kombinat bzw. in einer 8-sekundigen Videosequenz. Wenn sie das 
Gut kaufen, wird ihr Leben bereichert als Teilhabe an der Geschichte, die zum 
Gut erzählt wird. Unternehmen, die Güter produzieren, sind, wenn sie zugleich 
Marken kreieren oder Werbung machen, zur Hälfte bereits Kunstproduzenten, 
die Geschichten erzählen, um Kontexte zu produzieren, in denen ihre Güter 
Wertzunahmen erfahren. Güter, die zugleich mit Bedeutung geliefert werden, 
haben Selektionsvorteile. 

(30) Güterproduktion ist systematisch, wenn man die Produktion der Markierung
mitrechnet, wie ich marketing übersetzen will (vgl. Hellmann 2003), cultural in-
dustry – gleichgültig, welches Produkt hergestellt wird. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


zfwu 7/3 (2006), 324-335 329

(31) Die Wertschöpfung, die durch höheren Umsatz erreicht wird, wird, bei präziser 
Betrachtung, durch Investitionen in Kunst und Literatur erreicht, die Sinn pro-
duzieren, oder zumindest: neue Lebensweltinterpretationen, in die einzutreten 
der Kauf der markierten Güter dient. Wir sind längst in eine Epoche der engen 
Korrelation von Kunst und Wirtschaft eingetreten (vgl. Zdenek et al. 2002; 
Schmidt 2004). Werbung ist kein akzidentielles Phänomen, sondern eine Pro-
duktionsform, der kein Unternehmen sich entziehen kann, wenn es um die 
knappe Ressource Aufmerksamkeit konkurriert. Alle Unternehmen, die werben 
oder Marken generieren, sind Teile der Kulturindustrie, d. h. derjenigen Teile 
der Wirtschaft, die Weltbilder produzieren – moderne ‚cultural agencies‘. 

(32) Man kann nüchtern davon reden, dass alle Unternehmen, die ihre Güter oder 
Leistungen über ein Marketing vermarkten, d. h. spezielle Texte und Bilder, 
Musiken etc. dazu verwenden (und zwar wiederum auf einem spezifischen 
Markt der Werbung, in einem hochdifferenzierbaren Spektrum an Medien etc.), 
Kulturproduktion betreiben (vgl. Giesler 2004). Ihre Güter/Leistungen haben 
nur als marked commodities Wert: G + K. Ohne die kulturelle oder Kunst-
Markierung (+K) sind sie für den Markt entweder gar nicht sichtbar, oder un-
marked: unbelievable. Es geht nicht nur um den Informationsprozess: dass die po-
tentiellen Nachfrager ohne Werbung nichts von einem neuen Angebot erfah-
ren, sondern darum dass selbst dann, wenn sie davon erführen, sie keine hinrei-
chende story erzählt bekommen, die sie glauben macht, dass es ein Produkt ist, 
das in ihrer Lebenswelt eine Rolle spielen sollte.  

(33) Der Verkauf der Güter ohne kulturelle Interpretation gelingt in den Angebots-
inflationswelten moderner Märkte nicht mehr. Die Kulturindustrie der Wer-
bung macht ja nicht mehr nur auf die Güter, für die sie wirbt, aufmerksam, 
sondern ordnet die Phänomenologie der Angebotswelten ebenso wie sie sie 
gleichzeitig ausweitet. Jede Geschichte erweitert den kulturindustriell hergestell-
ten Raum der Erzählungen der Welt. Weil die Diversifikation des Angebotes 
extrem hoch ist, müssen die Unternehmen Marken produzieren, unter deren 
Dach das Vertrauen in die Qualität der Güter etabliert ist. 

(34) Wir haben es mit einer Parallelproduktion von Gütern und Semantik zu tun; 
jedes materielle Gut ist bedeutungsmarkiert, d. h. bekommt seinen Wert im 
Kontext eines Kontextes, der kommuniziert wird. Aus der Sicht der Nachfrager 
können wir das als Parallelität von Präferenz und Semantik darstellen. Genauer 
würde man eine Semiotik/Semantik-Mischung analysieren. Das hat methodolo-
gische Konsequenzen: es reicht nicht aus, die ‚ökonomische Handlung‘ als Prä-
ferenzrealisation darzustellen, da sie parallel durch Semantik/Semiotik gesteuert 
wird. Nicht die – semantikfreie und bildlose – Wahl von besten Gütern ist al-
leine relevant, sondern die Geltung von ‚literatical‘ oder ‚cultural frames‘; d. h. 
von Geschichten und Bilder, in die die Güter ‚verpackt‘ werden. Das Marketing 
spielt in der ökonomischen Theorie – außerhalb der management science – keine 
oder nur eine marginale Rolle, als Überredungstechnik: als Rhetorik des Ver-
kaufs/Vertriebs, damit gleichsam nur als Verstärker einer sowieso vorhandenen 
präferentiellen Neigung. Ich halte dagegen, dass Marketing keine akzidentielle 
Angelegenheit ist (die man deshalb auch nicht einfach unterlassen könnte), son-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


330

dern eine Ko-Produktion der Erzeugung von Aufmerksamkeit durch ‚short sto-
ries’, ohne deren Vorhandensein Güter gar nicht bemerkt (oder nicht genügend 
bemerkt) würden (Zur Ökonomie der Aufmerksamkeit: vgl. Frank 1998). 

(35) Dieses parallel-processing gilt es zu erforschen. Jede Unternehmung agiert deshalb 
‚zur Hälfte‘ als art-agency. Erst Bianchi u. a. entwickeln Konzepte des active con-
sumer, der selbst innovativ (respektive: inventiv) agiert (vgl. Bianchi 1998). Die 
Ökonomik entdeckt, was ein Teil von ihr, die Marketingtheorien, längst nutzen: 
semiotic und semantic (vgl. Baudrillard 1972; Herrmann 1999; Liebl 2000, Schroe-
der 2002, Hutter 1998; Priddat 2000; Markowski 2001). 

(36) Hier ist eine Theorie des Konsumverhaltens zu entwerfen, die als Inklusion in 
stories und in imaginative Welten ausgebaut wird, in der semiotische und seman-
tische Potentiale, semiotische Landschaften wie linguistic communities dominieren 
und eine governance-structure bilden, in der sich Konsumenten nach anderen Kri-
terien als nur nach den ‚rein wirtschaftlichen‘ orientieren (vgl. Du Gay 1997; 
Schroeder 2002). Der vordem als passive Instanz modellierte Konsum wird zu 
einem aktiven Akt: zu einem Akt der Gestaltung von Konsum als Produktion 
von Konsum (‚prosuming‘) (vgl. Davidow/Malone 1993; Bianchi 1998).  

(37) Man kann das ‚advertizing‘ als ‚Verpackung‘ bezeichnen, d. h. als verkaufsför-
dernde Attribution. Die Verpackung aber ist die Kennung des Gutes, seine of-
fenbarte Bedeutung. ‚Verpackungen‘ wie Design sind Argumente im semanti-
schen Raum der literarischen Produktionsseite der Unternehmen, die die Kom-
munikation des Marktes mit steuert. Wir haben uns die Ökonomie als einen parallelen 
Produktionsprozess von Gütern (präferenzbezogen) und Bedeutungsmarkierungen dieser Gü-
ter (semantikbezogen) vorzustellen, d. h. als eine ‚Zwei-Welten-Theorie‘, innerhalb derer Prä-
ferenzen wie Bedeutungen oszillieren. Präferenzen generieren Bedeutungen wie Bedeutungen 
Präferenzen generieren (vgl. generell dazu Bianchi 1998).

(38) Die Tatsache, dass Bedeutungen Präferenzen generieren, weist auf eine zweite 
Steuerungsebene der Ökonomie: auf die bedeutungsverschiebende oder –
generierende Ebene der Kommunikation, die in der Ökonomie gewöhnlich als 
‚cheap talk‘ beiseite gelassen wird. 

(39) Denn wir haben es mit der Ko-Existenz von zwei Prozessen zu tun, die not-
wendig interagieren. Semantik, wenn wir das ‚advertizing‘ so kurz fassen dürfen, 
steuert die Aufmerksamkeit auf Güter, die, wegen dieses Prozesses, nicht mehr 
als bloße Gegebenheiten mit Evidenz auftreten können. Die Ökonomie der 
Produktion von Aufmerksamkeit (vgl. Frank 1998) ist kein zusätzlicher, son-
dern ein basaler Produktionsparallelprozess, der, unabhängig von den tatsächli-
chen Investitionskosten, den Absatz steuert.

(40) Weil die Unternehmen selber Kulturagenten geworden sind, sind sie kompe-
tent, auch Vertrauen zu produzieren. Das Vertrauen, das sie für die Konsumen-
ten erzeugen, ist eine Koppelung von Erfahrungswelt und neuer Weltoption. 
Das Kulturprogramm der Markenvertrauensbildung ist ein epistemologisches 
Programm: Nichtwissen über die möglichen Qualitäten von ständig neu angebotenen neuen 
Gütern oder Gütervariationen kann nicht durch Wissen substitutiert werden, aber durch ei-
nen Stellvertreter: Vertrauen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


zfwu 7/3 (2006), 324-335 331

(41) Deswegen ist für das Kulturprogramm der Wirtschaft die Informations-
Kategorie, die die ökonomische Theorie z. T. verwendet, wenig brauchbar. In-
formation will Wissen erzeugen. Aber Information über etwas, was ich noch 
nicht kenne, und auch nicht kennen kann, weil es neu auf den Markt tritt, gibt 
es nicht. Stattdessen erzählt das Kulturprogramm der Wirtschaft eine Geschich-
te, die zum einen Teil an mein Wissen, an meine Erfahrungen anknüpft, zum 
anderen Teil das Novum, das sie einbringen will, als Virus in den Erfahrungs-
raum mit einschleust. Die Virus-Metapher ist hierfür besonders geeignet: Das 
Neue, für das der Konsument aufgeschlossen werden soll, muss 
wie ein Virus eingeschleust werden, ohne dass man ihn merkt, um nicht ängst-
lich Abwehr aus Unwissen zu erzeugen; 
er ändert, wenn er eingeschleust ist, das ‚genetische Programm’ des Erfahrungswissens. D. h. 
der Virus des Neuen reinterpretiert das vorhandene Wissen des Käufers auf ei-
ne Art und Weise, dass der Konsument meint, eine neue Erfahrung zu haben, 
bevor er die Erfahrung mit dem neuen Gütern hat. Dann ist er bereit zu kau-
fen, d. h. dann traut er sich, die Transaktion einzugehen. Wer sich traut, hat 
Vertrauen, ist nicht mehr unsicher.  

(42) Der Konsument hat kein Wissen über das neue Gut, aber er vertraut der Er-
zählung, die das Unternehmen ihm werblich geliefert hat, indem sie ihn in einen 
Zustand der Kopplung von Erfahrung und Neuem versetzt. Die Kunst- und Literatur-
produktion der Unternehmen ist keine beliebige Erzählung, sondern eine über-
zeugende. Sie hat rhetorische Qualität. Rhetorik zählt seit McCloskey zum ‚ex-
tended program of economics’ (vgl. McCloskey 1985; 1994a+b). Dieser Nicht-
wissen/Wissen-Übergang, den die Literatur- und Kunstproduktion der Unter-
nehmen leisten muss, ist ein epistemischer Prozess der Erzeugung von Gewiss-
heit über etwas, über das man im Grunde nichts weiß. Es entsteht eine neue, 
besondere Form qualifizierten Nichtwissens (vgl. Baecker 2000). 

3. ‚Kunst signalisiert Differenz‘ 
(43) Wir befinden uns nicht mehr im analytischen Raum der rational choice, den die 

Ökonomie besetzt, sondern wechseln in den klassischen Raum der Theorie der 
Urteilskraft, d. h. in den Raum der Kompetenz, in neuen Situationen neu re-
flektieren, neu beurteilen und neu entscheiden zu können. Solche Situationen 
sind nicht durch die klassische epistemische Gegebenheit von Alternativen aus-
gezeichnet, nicht durch Ontologiezuschreibung, sondern durch epistemologi-
sche Riskanz: Bedeutungsunklarheit, interpretatorische Offenheit, Musterlosig-
keit etc. 

(44) In diese Offenheit hinein spielt die Wahrnehmungsfähigkeit, die die Kunst 
gegen die (kognitiven) Kommunikationen ins soziale Spiel bringt. Dirk Baecker 
macht einen Vorschlag, Kunst als Sozialtechnik zu beschreiben. „In dem Maße 
(…), in dem die moderne Gesellschaft die Erfahrung der eigenen Konstruiert-
heit macht, wird es erforderlich, Techniken bereit zu stellen, die es erlauben, die 
Konstruktion der Gesellschaft zu überprüfen. Eine dieser Techniken ‚über-
wacht‘, um es etwas pathetisch zu sagen, die Grenze zwischen Kommunikation 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


332

und Bewusstsein. Sie beobachtet diese Grenze, sie überspielt diese Grenze, sie 
unterstreicht diese Grenze und macht in allen diesen Formen die Grenze in der 
Gesellschaft für die Gesellschaft in einem immer begrenzten (der Grenze adä-
quaten) Ausmaß verfügbar. Diese Technik ist die Kunst“ (Baecker 2001: 4 f.). 

(45) Die These lautet: die Kunst wird von einer Adels-Luxus-Angelegenheit zu ei-
nem Beitrag gesellschaftlicher Funktion. Es wird sogleich auch deutlich, dass 
wir uns im Bildungsthema der modernisierten Moderne befinden. „Die Kunst 
wird als diese Technik umso unverzichtbarer, je mehr die moderne Gesellschaft 
darauf verzichtet, allgemein sich stellende Probleme auch allgemein, das heißt 
zentral, zu adressieren. Unternehmen, Behörden, Kirchen, Schulen, Universitä-
ten, Krankenhäuser und Vereine können sich nicht mehr darauf verlassen, dass 
für die Bereitschaft der Bewusstseinssysteme, sich nach wie vor an den – an-
forderungsreichen, ermüdenden, von einer Begeisterung in die nächste jagen-
den und von einer Enttäuschung zur nächsten treibenden – Kommunikationen 
der sozialen Systeme willig, motiviert und problemlos zu beteiligen, durch Her-
kunft oder Ausbildung hinreichend gesorgt ist. Stattdessen müssen sie Formen 
finden, den Bewusstseinssystemen ihrer Mitarbeiter, Anhänger, Gläubiger und 
Kunden deutlich zu machen, dass sie um die Differenz dieser Bewusstseinssys-
teme wissen und sie akzeptieren, obwohl sie sie überspielen müssen. Die Kunst 
signalisiert diese Differenz. Und sie signalisiert sie umso besser, je unwilliger sie 
dieses Spiel mitspielt“ (Baecker 2001: 5). „Ihr Vorbehalt“, lesen wir bei Th. E. 
Schmidt, von der Kunst redend, „gegenüber der Gegenwart … ist unbegrenzt“ 
(Schmidt 2004: 45, Sp. 4). 

(46) Die Differenz zwischen Kunst und Wirtschaft ist ein Moment ihrer Span-
nungsproduktion: nämlich der Verweis auf die Differenz, die umfassender zur 
constitution mondial gehört. Die Kunst generiert Wahrnehmungen, die in die 
Kommunikationen der sozialen Systeme intervenieren. 

(47) „Bestenfalls geht es in der Kunst ums geistige Überleben, um eine andere Weise 
wahrzunehmen, zu fühlen, vielleicht auch zu denken“ (Schmidt 2004: 45, Sp. 
4). Baecker differenziert an dieser Stelle zwischen Wahrnehmen und Denken 
(Kommunikation). „Die Kommunikation ist mit der Wahrnehmung im Zweifel 
immer schnell fertig. Sie adressiert sie, macht sie zum Thema und baut sie ein in 
die Reproduktion der Kommunikation. Aber als Adressierte und Thematisierte 
ist die Wahrnehmung nicht die Wahrnehmung selbst. Diese bleibt die Eigen-
welt des Bewusstseins, ‚die Welt, in der wir leben‘ (Maurice Merleau-Ponty). 
Daran erinnert die Kunst, darauf macht sie aufmerksam und dafür weckt sie 
nach beiden Seiten immer wieder neu Interesse“ (Baecker 2001: 6). 

(48) Die Anspielung auf die Bildung (siehe oben) wird hier offensichtlich: Kunst 
lehrt Differenzbewusstsein im Wahrnehmen des Wahrnehmens. Kunst ist eine 
in der modernen Moderne notwendige Übung in Komplexitätsauffächerung 
und Differenzierungssensibilität. 

(49) „Denn so schnell die Kommunikationen mit der Wahrnehmung fertig ist, so 
sehr neigen auch die Bewusstseine dazu, sich im Zweifel lieber unterhalten zu 
lassen als auf die Kunst einzulassen. Die Unterhaltung überspielt die Differenz 
zwischen Kommunikation und Bewusstsein. Die Kunst macht sie zum Ereig-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


zfwu 7/3 (2006), 324-335 333

nis“ (Baecker 2001: 6). Nicht nur für die Wirtschaft, auch für die Kunst selbst 
ist die Kunst wahrzunehmen eine Kompetenz, die einen Schlüssel hat zur Welt 
in ihrer unaufgeschlossenen Offenheit. Baecker wiederholt hier, was wir 
Schmidt vorhin sagen ließen: Kunst verfehlt oft Kunst, wird Kunstgewerbe, 
soll ‚emotionalisieren‘ (Schmidt 2004: 45, Sp. 1). Erst als Ereignis ist Kunst 
Kunst, making differences.

(50) So wie wir oben das Neue als Virus im Erfahrungsraum der Menschen einge-
führt hatten, als eine durch Werbung und Kommunikation vollführte kulturin-
dustrielle Aktion, die eine Verpackung des Neuen serviert, oder eine sanfte In-
jektion, so wird umgekehrt klar, dass Kunst umgekehrt verfährt: Aufbrechen
der Verpackung, Offenlegung der Ereignis-Gene. 

(51) Deshalb ist Kunst ein Ereignis, das zu beobachten für die Wirtschaft von Be-
deutung ist, wenn es um ereignishafte Prozesse geht: um Innovationen, market 
making, Präferenzänderungen etc. – d. h. um Dekonstruktionen von Gewohn-
heiten und Konventionen des Handelns, Denkens und Wahrnehmens. 

(52) Lyotard sieht die Analogie zwischen Kunst und Wirtschaft eher bedenklich: 
„Man versteht, dass der Kunstmarkt, der wie alle Märkte der Regel des Neuen 
unterliegt, auf Künstler verführerisch wirken kann. (…) Das Geheimnis künst-
lerischen Gelingens wie das des kommerziellen Erfolges hängen ab von der 
Dosierung von Überraschung und Wohlbekanntem, von Information und Ko-
de. Darin besteht die Innovation in den Künsten: man greift auf Lösungen zu-
rück, die durch frühe Erfolge bestätigt sind, man modelt sie um, indem man sie 
mit anderen, im Grunde unvereinbaren Lösungen kombiniert, mit Amalgamen, 
Zitaten, Ornamenten, Pasticci. Man kann bis zum Kitsch, bis zum Barocken 
gehen. Man schmeichelt dem ‚Geschmack’ eines Publikums, das keinen Ge-
schmack haben kann, und dem Eklektizismus eines Sensoriums, das von der 
Vervielfältigung verfügbarer Formen und Objekte geschwächt ist. In dieser 
Weise glaubt man den Zeitgeist auszudrücken und spiegelt doch nur den Markt 
wieder“ (Lyotard 1989: 186). Die Innovation, in die die Kunst sich verirrt, wird 
zur Form der Bedürfnisbefriedigung. Die Kunst, die diesen Weg geht, gleicht 
sich den Werbewelten an: ‚Vervielfältigung verfügbarer Formen’, die wiederum 
aus der Kunst, insbesondere dieser Kunst, schöpfen. 

(53) Was der Kunst an der innovatorischen Dimension misslingt, ist für die Wirt-
schaft wiederum sensationell: die Unterbrechungs-Kunst. 

4. Die pädagogische Dimension 
(54) Wenn wir das so bedenken, ist die Ausbildung, die wir für Menschen bieten, die 

in der Wirtschaft Entscheidungen und Wahrnehmungen generieren sollen, 
falsch, wenn sie nicht das in der Kunst sich ereignende Wahrnehmen mit 
ausbildet.

(55) Wie in Pos. 4 bereits gesagt: „So ist Kunst für die Wirtschaft dann von höchster 
Bedeutsamkeit, wenn sie Muster/Modelle liefert für das Auf- und zuvor Wahr-
nehmen von Neuem: durch Überraschung, Aufmerksamkeiten differenziertes-
ter Art etc“. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


334

(56) Das Liefern solcher Muster/Modelle ist eine Pädagogik eigner Art/eigner 
Kunst. Es erfordert die Ausbildung eines non-calcul als Technik (Technik allein 
schon deshalb, weil es eine wiederholbare, für Viele gelten könnende Methode 
sein muss). Als Technik muss das Wahrnehmen des Neuen eingeführt werden, 
um wiederholbar zu sein, bis ans Schematische heran, mit allen Risiken für das 
Neue.

(57) Nur wenn die Wahrnehmung zur Methode wird, wird sie im Wirtschaftlichen 
überlegen; sonst bleibt sie zu sehr an individuelle Kompetenz gekoppelt, die 
mit der nächsten Vertragsänderung aus der Organisation verschwindet. 

(58) So in die Wirtschaft transponiert ist die Kunst der Wahrnehmung kein singulä-
res Ereignis, sondern eine Methode: die jedem widerfahren möge, um neue 
Wahrnehmungen, neue Dispositionen, andere Fähigkeiten zu schaffen. Um das 
aber in der Wirtschaft zu können, muss es vorher ausgebildet sein: in einem pä-
dagogischen Raum, der dafür sensibilisiert, bevor es in Anwendung kommt. 
Bevor es schematisch wird, muss es einmal frei geübt worden sein. Die Päda-
gogik ist nur der Name für den Ort der Freiheit der Wahrnehmung, zugleich 
aber ein Name für das Methodische des Einübens von Freiheit. 

(59) Paradox: das Prinzip der Repetition, gegen das sich die Kunst wehrt, muss zum Einsatz 
kommen für das Bilden in Kunst, damit die Kunst vermehrt zum Einsatz kommt, um De-
konstruktionen der Gewohnheiten, also auch der Repetition, zu liefern.

Literaturverzeichnis 

Baecker, D. (2000): Theorien und Praktiken des Nichtwissens, Discussion Paper Studium fun-
damentale, Universität Witten/Herdecke. 

Baecker, D. (2001): Etwas Theorie, in: Luckow, D. (Hrsg.): Wirtschaftsvisionen 2: Peter Zim-
mermann. München: Siemens Kulturprogramm: 3-6. 

Baudrillard, J. (1972): Pour une critique de l’économie politique du signe, Paris: Gallimard.
Bianchi, M. (Hrsg.) (1998): The Active Consumer. Novelty and Surprise in Consumer Choice, 

London/New York: Routledge. 
Davidow, W. H./ Malone, M. S. (1993): Das virtuelle Unternehmen. Der Kunde als Co-

Produzent, Frankfurt a. M.: Campus. 
Du Gay, P. (1997): Production of Culture/Cultures of Production, London: Sage Publications 

Ltd. 
Frank, G. (1998): Ökonomie der Aufmerksamkeit, München: Hanser. 
Giesler, M. (2004): Consuming Cyborgs: Steps to an Ecology of Posthuman Consumer Culture, 

Dissertation an der Wirtschaftsfakultät der Universität Witten/Herdecke. 
Girard, R. (2004): Nachricht von Neuerung, die drauf und drunter geht, in: FAZ Nr. 266, 

13.11.2004: 41. 
Hellmann, K. U. (2003): Soziologie der Marke, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Herrmann, C. (1999): Die Zukunft der Marke: Mit effizienten Führungsentscheidungen zum 

Markterfolg, Frankfurt a. M.: Frankfurter Allgemein Zeitung. 
Hutter, M. (1998): On the Consumption of Signs, in: Bianchi, M. (Hrsg.): The Active Con-

sumer. Novelty and Surprise in Consumer Choice, London/New York: Routledge. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324


zfwu 7/3 (2006), 324-335 335

Jepsen, St./ Preissler, H./ Reckhenrich, J. (2003): Wert-Schöpfung. Ein Dialog zwischen Kunst und 
Wirtschaft, in: Zeitschrift für Organisationsentwicklung, Nr. 4/2003: 68-74. 

Liebl, F. (2000): Der Schock des Neuen. Entstehung und Management von Issues und Trends, 
München: Gerling Akademie Verlag. 

Lyotard, J.-F. (1986): Philosophie und Malerei im Zeitalter ihres Experimentierens, Berlin. 
Lyotard, J. F. (1989): Das Inhumane, Wien: Passagen 
Markowski, M. (2001): Marken als Mem: Strategien zur Evolution von Marken, Diplomarbeit 

an der Fakultät für Wirtschaftswissenschaften, Universität Witten/Herdecke.  
McCloskey, D. N. (1985): The Rhetoric of Economics. Madison: The University of Wisconsin 

Press. 
McCloskey, D. N. (1994a): Knowledge and persuasion in economics, Cambridge: University 

Press. 
McCloskey, D. N. (1994b): The economy as a conversation, in: McCloskey (1994a): 367-385. 
Priddat, B. P. (2000): Moral hybrids – Skizze zu einer Theorie des moralischen Konsums, in: 

Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jg. 1/Heft 2: 128-151. 
Priddat, B. P. (2004): Kommunikative Steuerung von Märkten. Das Kulturprogramm der Öko-

nomik: 343–361, in: Blümle, G./ Goldschmidt, N./ Klump, R./ Schauenberg, B./ Sen-
ger, H. v. (Hrsg.): Perspektiven einer kulturellen Ökonomik, Münster: Lit-Verlag. 

Schmidt, Th. E. (2004): Mit der Rasierklinge ins Auge: 45, in: ZEIT Nr. 8, 12.2.2004. 
Schroeder, J. (2002): Visual Consumption, London/New York: Routledge. 
Weik, K. E. (1995): Sensemaking in Organizations, Thousand Oaks: Sage. 
Zdenek, F./ Hentschel, B./ Lickow, D. (2002) (Hrsg.): Art & Economy, Ausstellungskatalog, 

Hamburg.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-324

