
Kant und die Pflicht 113

(schon) vernünftigeMensch habenmüssten, zu einem allgemeinen Gesetz ge-

macht würde? Wohl kaum! Denn zum einen war ich selbst einst ein Kleinkind

und damit angewiesen auf die Fürsorge andererMenschen, zum anderen ist es

nicht ausgeschlossen, dass auch ich, z.B. durch einen Unfall, zu einem geistig

BehindertenwerdeundeinweiteresMal auf die FürsorgemeinerMitmenschen

angewiesen bin. Aber ich brauche gar nicht so weit gehen und mein eventuel-

les Eigeninteresse hier ins Spiel bringen, eben weil der kategorische Imperativ

mich schon längst in die Pflicht genommen hat, wie wir oben gesehen haben.

Darüber hinaus ist es lohnenswert, sich zu vergegenwärtigen, dass Kant seine

Gedanken vor dem historischen Hintergrund formuliert, in dem die allgemei-

nen Menschen- und Bürgerrechte formuliert wurden. Entsprechend schreibt

Kant z.B. im § 18 derMetaphysik der Sitten über das »Elternrecht«, in dem es um

die Pflicht der Eltern gegenüber dem Kind »als Person« geht (vgl. MS I, AB 111-

115). Vor dem aufklärerischen Diskurs der allgemeinen Menschenrechte lässt

sich dieses ›Elternrecht‹ ausweiten: Die Pflicht gegenüber meinem Nächsten

betrifft die ganze (mögliche) Menschheitsfamilie. Der ›Generationsvertrag‹ (im

weitesten Sinne desWortes) ist daher nicht einfach eine Sache des Rechts, son-

dern der Sittlichkeit.20Wirwerden diesen Gedanken in Kapitel III.4 vertiefen.

3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation

Manmuss zugeben, dass die kritische Philosophie demMenschen einiges ab-

verlangt. Auf die Frage, was er wissen könne, gibt sie die ernüchternde Ant-

wort, dass ontologische Letztaussagen schon einmal nicht dazu gehören, er

sich aber glücklich schätzen könne, wenn er Freude an Mathematik hat. Auf

die Frage, was er tun solle, gibt sie die ambivalente Antwort, dass sich zwar

ein fester Halt für das Wissen finden lässt, dieser sich aber als praktisch-phi-

losophischer bzw. ethischer Imperativ entpuppt, der ihn vollkommen in die

Pflicht nimmt und sich gegen seine weltlichen Neigungen richtet. Wie kann

man da erwarten, dass das LustwesenMensch sich diese apriorischeGültigkeit

zu Herzen nimmt und sein Leben dementsprechend gestaltet? Kant wittert

diese Problematik und wendet sich ihr bereits im letzten Teil der Kritik der

20 Entsprechendes gilt daher auch für ähnliche vertragsartige Rechtsphänomenewie z.B.

das Erbrecht. Die gängige Praxis des Erbrechts würde vor dem Sittengesetz nicht be-

stehen können. Siehe auch Kapitel III, Anm. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Kritik der ethischen Institution

reinen Vernunft zu. Die Frage nach Wissen und Sollen tritt nun in den Hinter-

grund. Stattdessen stellt er sich die Frage: »Was darf ich hoffen?« Diese Frage

lässt tief blicken, denn zum einen zeigt sie natürlich an, dass Kant sich über

die besagte Problematik im Klaren ist, zum anderen lässt sie aber auch schon

die zugrundeliegende Logik seiner Lösungsstrategie durchblicken: Dort, wo

es um Hoffnung geht und wo dieser eine motivierende Wirkung zugespro-

chen wird, da wird ganz offensichtlich auf etwas Jenseitiges verwiesen. Das

muss nicht gleich ein himmlisches oder höllisches Jenseits sein. Es reicht ja

schon die Aussicht auf ein ›diesseitiges Jenseits‹ aus, um mich zum sittlichen

Handeln zu motivieren, weil es mir etwas Erhofftes in Aussicht stellt. Kurz,

Jenseits meint zunächst einmal jenseits der aktuellen Situation, jenseits des Hier

und Jetzt.

Das kann einen aber durchaus stutzigmachen, schließlich habenwir doch

gerade erst erkannt, dass die Wahrheit des Sittengesetzes in seiner Anwen-

dung und Faktizität, also in actu, besteht und nicht unter demDiktat einer wie

auch immer gearteten Zweckgebundenheit stehen darf. Bevor wir aber näher

auf diesen Einwand eingehen, wollen wir Kants Argumentation genauer be-

trachten.

Bei Kants Überlegungen zur Frage der Hoffnung handelt es sich tatsäch-

lich um moraltheologische Überlegungen, die sich in zwei Phasen untertei-

len lassen (vgl. zum Folgenden Henrich 1971b, bes. 48-51). Sein früherer Ent-

wurf in der ersten Kritik widmet sich dem Gedanken der Glückseligkeit. Unter

Berücksichtigung unserer Terminologie lautet das Argument wie folgt: Der

Mensch (des Lustprinzips) strebt das Glück an, ist dabei allerdings stets ge-

zwungen, das Objekt zu ändern (die Überspanntheit, die unter dem Lustprin-

zip zur Homöostase tendiert, muss dabei nicht von einer äußeren Gewaltein-

wirkung herstammen, sondern kann auch der Langeweile oder dem Über-

druss entspringen). Einen sinnvollen Begriff von Glück kann nun, laut Kant,

allerdings nur die Vernunft hervorbringen. So muss die Vernunft zweierlei

Anforderung erfüllen: Erstensmuss sie eine realistische Bedingung für die Er-

füllung des Glücksstrebens sein, zweitens muss sie auch künftiges Glück ver-

heißen können. Auf diese Weise würde auch das Sittengesetz zur Handlung

motivieren und nicht nur simpler »Gegenstand des Beifalls« (ebd., 48) sein,

wie Dieter Henrich bemerkt. Gleichzeitig aber verweist Henrich zurecht auf

die vernunftlogische Tatsache, dassmit demGedanken von der Glückseligkeit

als Vorbedingung der Sittlichkeit alles andere als ein zureichender Grund für

diese geliefert wird. Kants Idee der Glückseligkeit würde nämlich »die Auto-

nomie der Vernunft mit Techniken der Selbstüberredung kompromittier[en]«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 115

(ebd., 49), die sich pathologischer Elemente bedienen müsste. Hinzuzufügen

bleibt außerdem noch, dass wir es hier mit einer anthropologischen petitio

principii zu tun haben. Denn Kant hat hier kurzerhand die Glückseligkeit zur

Bestimmung des Menschen gemacht. Im Angesicht der kritischen Vernunft

lässt sich eine solche essenzialistisch anmutende Prämisse aber nicht ohne

Widersprüche postulieren (was auch Kant einräumenmuss [vgl. GMS,BA 101-

103]). Diese Einsicht aber führt ihn in die Arme der Moraltheologie.

In der späteren Phase wird Kant sein Programm gewissermaßen auf den

Kopf stellen. Nun ist nicht mehr die Rede von einer Bestimmung des Men-

schen, die die Verwirklichung seiner Glückseligkeit vorsieht, stattdessen ver-

lagert sich der Fokus auf eine eschatologische Dimension. Fassen wir den

Gedanken zusammen: Als Vernunftwesen unterstehen wir dem Sittengesetz.

Kraft der Vernunft ist es uns dabei möglich, darauf zu schließen, was wir tun

sollen, »ob es gleich niemals geschieht« (GMS, BA 62). Das impliziert aber zu-

gleich dieMöglichkeit eines »höchstenGuts«, das es »durch die Freiheit desWillens

hervorzubringen« gilt (KpV, A 203); ein höchstes Gut also, das zwar »nicht analy-

tisch erkannt werden könne«, »sondern eine Synthesis der Begriffe sei« (ebd.),

d.h. eine Versöhnung widersprüchlicher Terme, die im Verstand nur getrennt

gedacht werden können und deren Verbindung also nur imaginiert werden

kann, wie es z.B. das Bild des jesajanischen Friedens verdeutlicht, wo ›die

Wölfe bei den Lämmern wohnen‹ (Jes 11,6), oder dasjenige des Seenotretters,

der sein Leben gibt, um es im selben Zuge zu gewinnen.Doch auch eine solche

Aussicht hat offenbar wenig motivierende Kraft, da hier keine Garantie da-

für ausgesprochen werden kann, dass das ultimative Resultat etwas anderes

als bloß imaginär ist (vgl. Henrich 1971b, 50). Es muss also ein Wahrheitsga-

rant eingeführt werden, der das vernünftige, aber zweifelnde und hadernde

Bewusstsein mit der Tatsache seiner Spaltung versöhnt. So sieht sich Kant

in der zweiten Kritik dazu gezwungen, den Gottesbegriff wieder einzuführen,

den die erste Kritik doch für obsolet erklärte: »Folglich ist das Postulat der

Möglichkeit des höchsten abgeleiteten Guts (der besten Welt) zugleich das Pos-

tulat der Wirklichkeit eines höchsten ursprünglichen Guts, nämlich der Existenz

Gottes.« (KpV, A 226)

Kant nimmt nun aber sogleich eine Einschränkung vor, wenn er festhält,

dass durch diesen (vermeintlichen und zu Unrecht so bezeichneten) ›morali-

schen Gottesbeweis‹ das »christliche Prinzip derMoral« nicht deshalb sittlich

ist, weil es christlich ist – denn rein »theologisch« genommen wäre es »mit-

hin Heteronomie« –, »sondern Autonomie der reinen praktischen Vernunft

für sich selbst, weil sie die Erkenntnis Gottes und seines Willens nicht zum

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Kritik der ethischen Institution

Grund dieser Gesetze, sondern nur der Gelangung zum höchsten Gut, unter

der Bedingung der Befolgung derselben macht […]« (KpV, A 232). Kurz gesagt,

das Prinzip des Sittengesetzes bleibt der christlichen Morallehre als solcher

unbedingt vorgeordnet.

Was Kant hier beschreibt, bleibt allerdings dennoch weit hinter dem zu-

rück, was er in der Kritik der reinen Vernunft so gründlich erarbeitet hat. Denn

an dieser Stelle zeigt sich eine Eigenschaft der Transzendentalphilosophie,

die in der Folge ihrer Entdeckung erhebliche Kritik ernten wird und beson-

ders die Deutschen Idealisten Fichte, Schelling und Hegel zu der Auffassung

gelangen lässt, dass dem kantischen Programm ein zureichendes Fundament

fehle. Eine berühmt gewordenen Sentenz F.W.J. Schellings spiegelt dies be-

sonders gut wider: »Kant hat die Resultate gegeben; die Prämissen fehlen

noch.« (Hegel 1969a, 14) Es scheint nun auch allemal geboten, die fehlenden

Prämissen ausfindig zu machen, denn wenn wir uns daran erinnern, dass

Kant die transzendentaleMethode doch gerade zur Abwehr des radikalen Em-

pirismus und Rationalismus einführt, müssen wir an dieser Stelle leider fest-

stellen, dass sich in seine Philosophie doch einige Elemente eingeschlichen

haben, die den Postulaten der beiden Positionen erstaunlich ähnlich zu sein

scheinen.

In seiner umfangreichen Hegelstudie beschreibt Žižek in klaren Worten

die hegelsche Kritik an Kant, mit der interessanten Folgerung, dass Hegel

in diesem Sinne »buchstäblich ›mehr Kantianer als Kant selbst‹« war (Žižek

2014, 387). Gemeinsam mit Hegel argumentiert Žižek gegen die bereits er-

wähnte kantische Unterscheidung von Phaenomena und Noumena. Diese Dif-

ferenz bildet einen Kernfaktor der kantischen Philosophie, denn sie betrifft

nicht zuletzt die Vorstellung vom berühmten Ding an sich. Wir erinnern uns:

Der Transzendentalphilosophie geht es um die Bedingung der Möglichkeit

von Erkenntnis. Dabei stellt sie fest, dass unsere Erkenntnis der empirischen

Welt bzw. der ›Außenwelt‹ nicht eine Erkenntnis der Dinge (dieser Außenwelt)

an sich ist, sondern dass sie bedingt ist durch die Einbildungskraft und die

Verstandeskategorien, die die formale Struktur unserer Erkenntnis prägen.

Kant stellt also (gezwungenermaßen) fest, dass wir weder schlichtweg eine

Erkenntnis der Außenwelt haben noch eine vorgelagerte Erkenntnis von Ide-

en, die wir dann auf die Dinge der Außenwelt anwenden, sondern dass wir es

mit »Erscheinungen« zu tun haben, die sich aus der Be- bzw.Verarbeitung der

Dinge der Außenwelt durch den Verstand und seine Kategorien ergeben. Die

Dinge an sich bilden so aber eine ganz eigene, mehr oder weniger abgetrenn-

te Sphäre: »Die Sinnlichkeit, und ihr Feld, nämlich das der Erscheinungen,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 117

wird selbst durch den Verstand dahin eingeschränkt: daß sie nicht auf Dinge

an sich selbst, sondern nur auf die Art gehe, wie uns, vermöge unserer sub-

jektiven Beschaffenheit, Dinge erscheinen.« (KrV, A 251) Kant ist hier rigoros,

denn er hält fest, dass »dasWort Erscheinung schon eine Beziehung auf etwas

anzeigt, dessen unmittelbare Vorstellung zwar sinnlich ist, was aber an sich

selbst auch ohne Beschaffenheit unserer Sinnlichkeit […], etwas, d.i. ein von

der Sinnlichkeit unabhängiger Gegenstand sein muß« (KrV, A 252). Wie ist das zu

verstehen? Sind Phaenomena (die Erscheinungen) und Noumena (die Dinge an

sich) zwei vollkommen unterschiedlichen Sphären zugehörig? Kants Aussage

scheint dies wenigstens zu implizieren. Ist dem aber tatsächlich so, wie muss

man dann die Beziehung der beiden Sphären erklären, die ja offensichtlich

bestehen muss? Die transzendentale Methode überschlägt sich hier, indem

sie, wie Schelling sagt, ihre Prämissen nicht offenlegt. Hier nun die hegel-

sche Lösung des Problems, wie sie Žižek anbietet (vgl. zum Folgenden Žižek

2014, 387-395)21:

Kant versteht die Noumena als positive Dinge an sich, auf die wir uns nur

via negativa beziehen können. Damit sagt er, dass ihnen eine Eigenständig-

keit als transzendente Gegenstände zukommt, wodurch sie zugleich als Ur-

sache und Grenze der Phaenomena wirken. »Der Begriff eines Noumenon ist

also bloß ein Grenzbegriff, um die Anmaßung der Sinnlichkeit einzuschrän-

ken, und also nur von negativem Gebrauche.« (KrV, B 310f./A 255) Kant räumt

daher selbst ein, dass »[d]ie Einteilung der Gegenstände in Phaenomena und

Noumena, und der Welt in eine Sinnen- und Verstandeswelt, … daher in po-

sitiver Bedeutung gar nicht zugelassen werden [kann]« (KrV, B 311/A 255). Nun

behauptet er allerdings auch, dass es also gerade nicht die Noumena sind, die

unserem Verstand eine Grenze setzen, sondern dass dieser vielmehr die No-

umena beschränkt: »Aber er setzt sich auch so fort selbst Grenzen, sie durch

keine Kategorien zu erkennen, mithin nur unter dem Namen eines unbe-

kannten Etwas zu denken.« (KrV, B 312/A 256) Mit dieser Selbstbegrenzung,

so Žižek, ist nun aber eine radikale, »reine Negativität« bezeichnet, die über

die einfache Negativität, die die schlichte Verneinung ›Phaenomenon ist nicht

21 Žižeks Überlegungen sind offensichtlich von Hegels Schulze-Rezension über das Ver-

hältnis des Skeptizismus zur Philosophie inspiriert. In diesem Text behandelt Hegel das

Problem des positiv bestimmten Dings an sich, wobei er sich veranlasst sieht, auf den

Terminus »Ekel« zurückzugreifen, wenn er über den Umgang des Kollegen (Gottlob

Ernst Schulze) mit diesem transzendentallogischen Philosophem spricht (vgl. Hegel

1986t, 219.234).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Kritik der ethischen Institution

Noumenon‹ ausdrückt, hinausgeht. Diese reine Negativität des Verstandes be-

steht in seiner »Selbstbegrenzung«: »Die Negativität geht somit der transzen-

denten Positivität voraus und die Selbstbegrenzung der Erscheinungen dem,

was jenseits der Grenze ist […]: Die Grenze zwischen Phaenomena und Nou-

mena ist nicht die zwischen zwei positiven Gegenstandssphären, denn es gibt

nur Erscheinungen und ihre (Selbst-)Begrenzung, ihreNegativität.« (Žižek 2014, 389)

Dies bedeutet nun aber auch, dass wir uns eines Bruchs mit der tran-

szendentalen Logik schuldig machen würden, wenn wir ein transzendentes

Wesen wie Gott postulieren würden. Um die Behauptung, es gebe eine posi-

tiv bestimmte transzendente Sphäre bzw. ein positiv bestimmtes transzen-

dentes Wesen, aufrecht zu erhalten, »müsste der Verstand die Position einer

Metasprache einnehmen, die von der Begrenzung der Erscheinungen ausge-

nommen ist und über jener Einteilung steht« (ebd., 390). Daraus zieht Žižek

den Schluss, dass ›Noumena‹ nur das Wort für das »Ansich« ist, »wie es uns

erscheint, eingebettet in die Welt der Erscheinungen« (ebd., 391). Es wäre daher un-

sachlich, mit der Einführung des Wortes ›Noumena‹, zugleich einen Mangel

bzw. eine »Lücke« in dem einzuführen, was man als das ›Ganze des uns mög-

lichen Wissens, der Realität oder der Wahrheit‹ bezeichnen kann. Aber nur

weil dieses Verfahren unzulässig ist, kann andererseits auch noch lange nicht

behauptet werden, dass wir im ›Besitz‹ des ›ganzen positiven oder möglichen

Wissens‹ wären und uns somit eine Art ›göttliche Allwissenheit‹ angeeignet

hätten, denn – und das impliziert die obige Lesart – die Verwendung eines

solchen abstrakten Begriffs von Allwissenheit als solcher ist überhaupt nicht

zulässig und gänzlich imaginär. Das Wissen aber, das wir nun tatsächlich

dazugewonnen haben, ist dennoch äußerst wertvoll: »Es gibt keine geheim-

nisvolle Lücke, die uns vom Unbekannten trennt, das Unbekannte ist einfach

unbekannt und indifferent gegenüber dem Bekannten.« (Ebd.)22 Das sich in

dieser Aussage manifestierende Nichtwissen ist kein abstraktes Nichtwissen.

Im Gegenteil! Vielmehr ist es ein konkretes (Nicht-)Wissen darüber, dass es

kein an sich positives, d.h. inhaltlich bestimmtes, Transzendentes bzw. Jen-

seits gibt. Auch das Transzendente können wir nur formaliter bestimmen,

22 Vgl. auch WL II, 499f.: »Sonderbarerweise ist in neueren Zeiten diese Seite der End-

lichkeit festgehalten und als das absolute Verhältnis des Erkennens angenommen wor-

den, – als ob das Endliche als solches das Absolute sein sollte! Auf diesem Standpunkt

wird dem Objekte eine unbekannte Dingheit-an-sich hinter dem Erkennen zugeschrie-

ben und dieselbe und damit auch dieWahrheit als ein absolutes Jenseits für das Erken-

nen betrachtet.«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 119

genauso wie es beim Sittengesetz der Fall ist (und darin steckt, wie wir sa-

hen, auch die Freiheit).

Wir können uns dies auch noch einmal mithilfe des Sittengesetzes selbst

vor Augen führen: Kann ich vernünftigerweise wollen, dass die Maxime, dass

ein Individuum sich dem Sittengesetz allein aufgrund der Hoffnung auf ein

fiktives Entgelt, das das Postulat eines Gottesbegriffs voraussetzt, unterwirft?

Vielleicht kann ich das sogar wollen, allerdings nur, wenn andere Parameter

invariant wären: Denn es müsste garantiert sein, dass sich ausnahmslos je-

de*r diesem Gottesbegriff verpflichtet und auch, dass alle dieselbe Idee von

diesem Gott haben. Aber ist dies denn der Fall? Wohl kaum. Ich müsste schon

alle zur Orthodoxie zwingen, was selbst wiederum nicht mit dem Sittenge-

setz und der Selbstkritik der Vernunft vereinbar wäre. Aber die Sache wird

noch vertrackter:

Kant selbst stellt fest, dass wir »Handlungen nicht darum für verbindlich

halten, weil sie Gebote Gottes sind, sondern sie darum als göttliche Gebote

ansehen, weil wir dazu innerlich verbindlich sind« (KrV, B 847/A 819). Anders

gesagt, das Inhaltliche, das in diesem Fall eine religiöse Verfassung hat, folgt

dem Formalen, nämlich dem Sittengesetz, und geht diesem nicht etwa vor-

an. Dieser Sachverhalt ist ausgesprochen wichtig und wird ausgerechnet von

demZeitgenossen Kants hervorgehoben, von demman nicht unbedingt einen

moralischen Traktat erwarten würde – nämlich vom berühmt-berüchtigten

Marquis de Sade.

Bekannt ist Sade für seine Romane, die nicht selten der Pornographie zu-

geordnet werden, was ihrer Bildsprache vielleicht gerecht werden mag, aber

leider von der in ihnen präsentierten zugespitzten Deutung der kantischen

Moraltheologie ablenkt. In seinen Werken führt Sade nämlich das Desaster

vor, dass sich aus einer Vorordnung eines religiösen oder auch humanisti-

schen Begriffs von Gott vor das Sittengesetz ergibt. Dieser Gottesbegriff wä-

re schließlich selbst nicht durch irgendein Gesetz a priori vorgeschrieben und

brächte das Element des Zufalls und der Willkür in das Sittengesetz. So er-

klärt Sade, dass es doch auch ohne weiteres möglich wäre, sich einen dunklen

Gott, einen finsteren Fetisch vorzustellen, der für ein naturalistisches Para-

digma steht und der von mir fordert, unendlich zu genießen, so dass, wie

Lacan sagt, das Genießen in der Pflicht, genießen zu müssen, ›versteinert‹

(vgl. Lacan 2015e, bes. 299). Ein solcher Gottesbegriff konvergiert natürlich

mit der traditionellen paradiesischen Vorstellung einer entrückten und ver-

zückten Existenz jenseits der profanen Welt. Das Genießen zum Prinzip zu

machen, ist aber zerstörerisch. Dies zeigt sich daran, dass auch das Genie-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Kritik der ethischen Institution

ßen selbst mit dem Lustprinzip kollidiert. Die Lust besteht, wie wir gesehen

haben, darin, eine aufgebaute Spannung zu senken. Das Genießen aber be-

steht gerade darin, eine Spannung aufzubauen (vgl. Lacan 2013, 28). Der Hö-

hepunkt etwa beim Sex ist deshalb der Höhepunkt, weil sich von da an die

aufgebaute Spannung abbaut. Aber der dunkle Gott Sades fordert nun so-

gleich wieder: Genieße! Dieser Forderung kann aber nur noch jenseits des Lust-

prinzips (vgl. Freud 1975c)23 nachgekommen werden. Der Gott nimmt mich

in die Pflicht und fordert von mir, über mein Genießen hinaus zu genießen,

eben weil er das Genießen im Prinzip fordert. Das Genießen wird nun sado-

masochistisch. Genau daher rühren die Bilder der Folterorgien, mit denen

Sade seine Werke füllt, sowie das Phantasma vom untoten Folteropfer, das

es als einziges ermöglicht, diesem Imperativ überhaupt nachzukommen, da

es unendlich zu leiden/genießen versteht. Die sadesche Logik entspricht hier

ihrer Struktur nach ganz der Logik des Imperativs im moraltheologischen

Sinne Kants. Indem der Selbstverpflichtung unter dem Sittengesetz ein in-

haltliches Prinzip vorgeordnet wird, das den ›Himmel‹ verspricht, kann das

pflichtgemäße Handeln nicht umhin, die Welt zur ›Hölle‹ zu machen. Denn

das Versprechen des Jenseits geht auf Kosten des Diesseits.

Es zeigt sich also, dass die Motivation an einer anderen Stelle gesucht

werden muss, da sich das moraltheologische Fundament als unzureichend

23 Es geht hier also um den »Todestrieb«. Allerdings nicht um den Todestrieb in der Ge-

stalt, wie ihn Freud – selbst unsicher über die Zulässigkeit seiner These – einführt.

Freud selbst überlegt, ob es sich beim Todestrieb eben um jenen Trieb jenseits des

Lustprinzips handelt, bei dem das Organische den anorganischen Zustand – quasi die

endgültigeHomöostase – anstrebt. Lacanwird Freudwidersprechen und dessen Theo-

riemodifizieren. Für Lacan bezeichnet der Todestrieb dasjenige Begehren, das sowirk-

mächtig ist, dass es das Subjekt dazu veranlasst, das Lustprinzip zu suspendieren. Mit

anderen Worten, das Subjekt handelt dem Todestrieb entsprechend, wenn es seinem

Begehren nachgibt (und nicht dem Lustprinzip), auch wenn dieses Nachgeben seinen

Tod bedeuten mag. Der Tod bezeichnet hier also nur jene biologische Determinan-

te, durch die das Subjekt ›hindurchgeht‹, wenn es versucht, sich den Überschuss, der

mit seiner Spaltung einhergeht, anzueignen. Es versteht sich also, dass der Tod hier

eigentlich nur eine Chiffre ist, insofern das sprachbegabte Tier eben aufgrund seiner

Sprache immer wieder dazu gezwungen ist, durch die (toten)Worte und Signifikanten

hindurchzugehen, worin es sich aber gerade als Subjekt konstituiert (vgl. Lacan 2016b,

248-262; Evans 2017d, 282-284; Kläui 2015, 96-98). Es lässt sich hier folglich eine ge-

wisse Ähnlichkeit zurWirkung des Sittengesetzes beobachten, besonders dann, wenn

Lacan hier vom Auftauchen eines »neuen Subjekts« spricht (vgl. Lacan 2015d, 186-192).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 121

entpuppt. Wenn mich allerdings nur ein pathologisches Interesse dazu be-

wegen kann, mir das rein formale Motiv des Sittengesetzes zu eigen zu ma-

chen, dann stellt sich die folgende Frage, die Zupančič formuliert: »›Wie kann

man aus der reinen Form selbst ein ›pathologisches Element‹ machen, d.h.

ein Element, das als Triebfeder, als Antriebskraft unseres Handelns fungie-

ren kann?‹« (Zupančič 2001, 28)

Zupančič findet die Antwort auf diese Frage bei Kant selbst, und zwar

im Begriff der Achtung (vgl. zum Folgenden ebd., 70-76). Wir haben festge-

stellt, dass sich das Subjekt gerade darin konstituiert, dass es durch die un-

bedingte Forderung des Sittengesetzes gespalten wird.Wir erinnern uns: Ein

›Subjekt‹, dass bewusstlos einzig und allein dem Lustprinzip oder – genauso

bewusstlos – einzig und allein dem Sittengesetz folgt, ist kein Subjekt im ei-

gentlichen Sinne, denn es wäre dem Prinzip nicht unterworfen, sondern eins

mit ihm. Von einem Subjekt können wir aber erst dann sprechen, wenn es ge-

spalten ist, d.h., wenn es sich im Bewusstsein eines heteronomen Prinzips ei-

ner moralischen Ambivalenz ausgeliefert sieht und fürchtet, eine falsche Ent-

scheidung treffen zu können.24 Ich muss die Wahl haben, andernfalls bleibe

ich ein Automat, der sein Programmmechanisch abspult. Das Besondere am

Prinzip des Sittengesetzes ist nun, dass es kein absolut heteronomes Prinzip

darstellt, das von außen mit einer Gehorsamsforderung an mich herantritt.

Stattdessen ist das Sittengesetz etwas, das einerseits allein aus der Vernunft

selbst hervorgeht, aber andererseits dabei notwendigerweise auch das Sub-

jekt voraussetzt. »Die Form des Gesetzes ist Ursache ihrer selbst, aber das

kann sie nur im Durchgang durch das Subjekt sein, das allein ihm die Kraft

der Ursache geben kann.« (Zupančič 2001, 72f.) Das Sittengesetz ist sozusa-

gen das fremde Prinzip in mir selbst. Mich ihm zu unterwerfen bedeutet daher

auch nicht, fremdbestimmt zu sein, sondern gerade das Gegenteil, nämlich

autonom zu agieren (vgl. Henrich 2001b, 33). Auf diese Weise ruft es das Ge-

fühl der Achtung hervor. Dieses Gefühl markiert den Punkt der Subjektivie-

rung, »demgegenüber man nicht gleichgültig bleiben kann« (Zupančič 2001,

73). »Hier geht kein Gefühl im Subjekt vorher, das auf Moralität gestimmt wä-

re.« (KpV, A 134) In dem Gefühl der Achtung ereignet sich die Subjektivierung.

In seiner ausgesprochen hegelschen Lesart dieses Phänomens präzisiert

Henrich den Effekt dieses Gefühls der Achtung mit Blick auf das, was wir mit

24 Vgl. hierzu auch die berühmte Abhandlung von Søren Kierkegaard (2003) über die

Angst.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Kritik der ethischen Institution

Zupančič als Spaltung des Subjekts identifiziert haben: Unter dem Sittenge-

setz wird das Subjekt zwar gespalten, aber damit ist nicht gesagt, dass das

Subjekt des Lustprinzips und das gespaltene Subjekt auseinanderfallen. Das

Subjekt besteht eben in dem irreduziblen Grund des Selbstbewusstseins, in

dembeide Terme dasselbe, nämlich das bestimmte Subjekt, ausmachen. Auch

für Henrich bildet das Gefühl der Achtung ein Schlüsselelement der Subjekt-

werdung, nämlich insofern, »daß in der Achtung die Einheit selbst nicht be-

griffen, sondern faktisch ist« (Henrich 2001b, 34; Herv. T.M.). Die Achtung sagt

nicht aus, was das Subjekt ist, sondern dass das Subjekt ist. Analog zum Fak-

tum der Vernunft stellt die Achtung als Begriff eine imputatio facti dar, nämlich

die Subjektivierung, die im Akt der reinen praktischen Vernunft, die im Sub-

jekt zu sich kommt, um für sich zu sein, stattfindet.

Die Subjektivierung bezeichnet also die Einheit von (ungespaltenem)

Subjekt und (gespaltenem) Subjekt, die sich faktisch in der Möglichkeit der

Selbstbestimmung herstellt, und zwar allein durch Rekurs auf das Sittenge-

setz (vgl. Zupančič 2001, 36-39). Daher führt das Sittengesetz auch nicht zu

einer mechanistischen Überdeterminierung des Individuums, das ihm alle

Freiheit nimmt und es um jedes seiner pathologischen Interessen und Nei-

gungen bringt. Im Gegenteil, es modifiziert das Bewusstsein des Subjekts,

insofern es diesem dadurch möglich wird, sich selbst als autonomer Akteur

zu begreifen. Es ist dieses Selbstbewusstsein, welches das Gefühl der Achtung

aufkommen lässt. Die Achtung ist also nicht Achtung vor der Tatsache der

individuellen und kontingenten Existenz des Subjekts, sondern sie äußert

sich als Selbstachtung im Bewusstsein der eigenen Vernunftfähigkeit jenseits

der kontingenten Neigungen, Gefühle und Befindlichkeiten. Und so ist es die

Achtung als Selbstachtung, die wahrhaft motiviert: »Die Achtung bezeichnet

die Tatsache, daß sich die subjektive Kausalkraft mit der Form (des Gesetzes)

verknüpft. Wenn das geschieht, so hat diese Form wirklich die Kraft, das

Subjekt zu aktivieren und ›anzutreiben‹.« (Ebd., 75)

Die Motivation liegt also im Subjekt selbst, das sich in die Pflicht nimmt,

weil es diesem ihm eigenen Vermögen, das es sich zumMotivmacht,mit Ach-

tung begegnet. Es wirkt so selbst als der Agent der Motivation, wodurch auch

die Autonomie des Subjekts gewahrt bleibt. Wollten wir diese Tatsache der

praktischen Vernunft nun trotzdem in eine moraltheologische Form bringen,

dann sieht diese entsprechend anders aus, als Kant sie uns vorstellt. Denn

würden wir Gott voraussetzen, würden wir dem Sittengesetz noch ein hete-

ronomes Prinzip vorordnen. Aber da das sittliche Prinzip zugleich das Frem-

de und das unbedingt Eigene ist, dreht sich das Verhältnis um. Mit Hegel

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 123

können wir dieses umgekehrte Verhältnis benennen: »Glauben an Göttliches

ist nur dadurch möglich, daß im Glaubenden selbst Göttliches ist, welches

in dem, woran es glaubt, sich selbst, seine eigene Natur wiederfindet, wenn

es auch nicht das Bewußtsein hat, daß dies Gefundene seine eigene Natur

wäre.« (Hegel 1986o, 382) Was Hegel hier mit »Natur« bezeichnet, meint na-

türlich die Vernunft. In ihr begegnen sich das Göttliche und das Menschliche.

Es lässt sich also bereits erahnen, in welche Richtung uns die Betrachtung

der hegelschen Ethik bringen wird. Bevor wir uns ihr aber zuwenden, blei-

ben wir noch einen Augenblick bei Kant, den wir nicht verlassen wollen, ohne

einen Blick auf seine Gedanken zur Politik zu werfen. Diese sind schließlich

aufs Engste mit seinen ethischen Reflexionen verbunden und warten doch

mit ganz anderen Implikationen auf, als es seine moraltheologischen Speku-

lationen tun.

4. Volkssouveränität und Königsmord

Aufgrund der Tatsache, dass das Sittengesetz im Verhältnis zu den in sich ab-

geschlossenen, seinsthematischen Verstandesurteilen einen Überschuss bzw.

Rest produziert und sich somit als überzähliges Element entpuppt, sieht sich

der Kant der Kritik der praktischen Vernunft dazu veranlasst, den Gottesbegriff

einzuführen. Das Problem liegt darin, dass der Verstand an den Antinomi-

en, die die Anwendung des Sittengesetzes mit sich bringt, scheitert, da er

ihre zwei Seiten nur als unbedingt getrennte betrachten kann, deren Versöh-

nung ihm unmöglich erscheinen muss. Die Vernunft zeigt aber, dass diese

Versöhnung sehr wohl möglich ist. Sie vermag dies allerdings nur durch den

Verweis auf die apriorische, rein formale Gültigkeit des Sittengesetzes zu tun.

Die Auflösung dieser irreduziblen Differenz von Verstand und Vernunft weiß

ein Kant dann aber nur noch durch die Flucht ins Imaginäre zu bewerkstelli-

gen. Er erkennt dabei zwar sehr wohl das Problem des Phantasmas –was sich

etwa in seinen Ausführungen über die Antinomien der praktischen Vernunft

zeigt (vgl. KpV, A 204f.) –, ist aber durch das Postulat der Bestimmung des

Menschen zur Glückseligkeit dazu gezwungen, eine transzendentalphiloso-

phische Apologie des Imaginären vorzulegen. Die Wahrhaftigkeit des höchs-

ten Guts ist innerweltlich unvorstellbar, aber zugleich ist es »das notwendige

Objekt eines durchs moralische Gesetz bestimmbarenWillens« und muss da-

her im Sinne eines »unendlichen Progressus« verstanden werden, wobei die

Erfüllung eben nicht im Diesseits, sondern im Jenseits angesiedelt wird (KpV,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008 - am 14.02.2026, 11:56:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

