
S
T

A
A

T
S

V
E

R
S

T
Ä

N
D

N
I

S
S

E

Macht, Recht, Demokratie

Christoph Rohde 
Jodok Troy (Hrsg.)

Zum Staatsverständnis Hans J. Morgenthaus

Nomos

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


BUT_Rohde_1100-0.indd   1 07.09.15   08:32

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


Staatsverständnisse

Herausgegeben von 
Rüdiger Voigt
 
Band 81

Wissenschaftlicher Beirat:

Klaus von Beyme, Heidelberg
Wolfgang Kersting, Kiel
Herfried Münkler, Berlin
Henning Ottmann, München
Walter Pauly, Jena
Pier Paolo Portinaro, Torino
Ryuichiro Usui, Tokyo
Pedro Hermilio Villas Bôas Castelo Branco, Rio de Janeiro 
Loïc Wacquant, Berkeley
Barbara Zehnpfennig, Passau

BUT_Rohde_1100-0.indd   2 07.09.15   08:32

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


Christoph Rohde/Jodok Troy (Hrsg.)

Macht, Recht, Demokratie

Zum Staatsverständnis Hans J. Morgenthaus

  

Nomos

ohne Titel!!!!

BUT_Rohde_1100-0.indd   3 07.09.15   08:32

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

ISBN 978-3-8487-1100-0 (Print)
ISBN 978-3-8452-5204-9 (ePDF)

1. Auflage 2015
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2015. Printed in Germany. Alle Rechte, auch 
die des Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Über-
setzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

© Titelbild: Hans J. Morgenthau. Herausgeber und Verlag danken Christoph Frei und 
Susanna Morgenthau für die Genehmigung des Abdrucks.

BUT_Rohde_1100-0.indd   4 07.09.15   08:32

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


5 

Editorial 

Das Staatsverständnis hat sich im Laufe der Jahrhunderte immer wieder grundlegend 
gewandelt. Wir sind Zeugen einer Entwicklung, an deren Ende die Auflösung der 
uns bekannten Form des territorial definierten Nationalstaates zu stehen scheint. 
Denn die Globalisierung führt nicht nur zu ökonomischen und technischen Verände-
rungen, sondern sie hat vor allem auch Auswirkungen auf die Staatlichkeit. Ob die 
„Entgrenzung der Staatenwelt“ jemals zu einem Weltstaat führen wird, ist allerdings 
zweifelhaft. Umso interessanter sind die Theorien der Staatsdenker, deren Modelle 
und Theorien, aber auch Utopien, uns Einblick in den Prozess der Entstehung und 
des Wandels von Staatsverständnissen geben, einen Wandel, der nicht mit der Glo-
balisierung begonnen hat und nicht mit ihr enden wird. 

Auf die Staatsideen von Platon und Aristoteles, auf denen alle Überlegungen über 
den Staat basieren, wird unter dem Leitthema „Wiederaneignung der Klassiker“ 
immer wieder zurück zu kommen sein. Der Schwerpunkt der in der Reihe Staatsver-
ständnisse veröffentlichten Arbeiten liegt allerdings auf den neuzeitlichen Ideen 
vom Staat. Dieses Spektrum reicht von dem Altmeister Niccolò Machiavelli, der wie 
kein Anderer den engen Zusammenhang zwischen Staatstheorie und Staatspraxis 
verkörpert, über Thomas Hobbes, den Vater des Leviathan, bis hin zu Karl Marx, 
den sicher einflussreichsten Staatsdenker der Neuzeit, und schließlich zu den Wei-
marer Staatstheoretikern Carl Schmitt, Hans Kelsen und Hermann Heller und weiter 
zu den zeitgenössischen Theoretikern. 

Nicht nur die Verfälschung der Marxschen Ideen zu einer marxistischen Ideologie, 
die einen repressiven Staatsapparat rechtfertigen sollte, macht deutlich, dass Theorie 
und Praxis des Staates nicht auf Dauer von einander zu trennen sind. Auch die Ver-
strickungen Carl Schmitts in die nationalsozialistischen Machenschaften, die heute 
sein Bild als führender Staatsdenker seiner Epoche trüben, weisen in diese Richtung. 
Auf eine Analyse moderner Staatspraxis kann daher in diesem Zusammenhang nicht 
verzichtet werden.  

Was ergibt sich daraus für ein zeitgemäßes Verständnis des Staates im Sinne einer 
modernen Staatswissenschaft? Die Reihe Staatsverständnisse richtet sich mit dieser 
Fragestellung nicht nur an (politische) Philosophen, sondern vor allem auch an Stu-
dierende der Geistes- und Sozialwissenschaften. In den Beiträgen wird daher zum 
einen der Anschluss an den allgemeinen Diskurs hergestellt, zum anderen werden 
die wissenschaftlichen Erkenntnisse in klarer und aussagekräftiger Sprache – mit 
dem Mut zur Pointierung – vorgetragen. So wird auch der / die Studierende unmit-
telbar in die Problematik des Staatsdenkens eingeführt. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


6 

Mit dem Forum Staatsverständnisse wird Interessierten zudem ein Diskussions-
forum auf der Website www.staatswissenschaft.de eröffnet, um sich mit eigenen 
Beiträgen an der Staatsdiskussion zu beteiligen. Hier können z.B. Fragen zu der 
Reihe Staatsverständnisse oder zu einzelnen Bänden der Reihe gestellt werden. Als 
Reihenherausgeber werde ich mich um die Beantwortung jeder Frage bemühen. 
Soweit sich dies anbietet, werde ich von Fall zu Fall bestimmte Fragen aber auch an 
die HerausgeberInnen der Einzelbände weiterleiten. 

Prof. Dr. Rüdiger Voigt 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


7 

Inhaltsverzeichnis 

Christoph Rohde und Jodok Troy 

Einleitung 9 

Gottfried-Karl Kindermann und Christoph Rohde 

Interview zur Rolle Hans Morgenthaus in der Fachdisziplin Internationale  

Politik 19 

1. TEIL: STAATSVERSTÄNDNIS, STAATSRECHT UND VÖLKERRECHT 

Oliver Jütersonke 

Die Krise der deutschen Staatslehre im Schatten des Rechtspositivismus:  

Hans J. Morgenthau und die Kelsensche Normenlehre 29 

Heiko Meiertöns 

Das Völkerrechtsverständnis im Werk von Hans Morgenthau –  

Wiederentdeckung eines Völkerrechtlers und seiner Lehrer 45 

2. TEIL: PHILOSOPHIE UND KRITIK DES STAATES 

Christoph Rohde 

Der Staat als Mythos und Religion: Hans Morgenthaus Kritik am  

nationalistischen Universalismus und Imperialismus 73 

Alexander Reichwein 

Morgenthau, Vietnam und die Sorge um Amerika: Zum Staats- und  

Demokratieverständnis eines „ziemlich deutschen“ liberalen Realisten 95 

Christoph Frei 

Morgenthaus Blick auf den Staat 141 

3. TEIL: TRANSZENDIERUNG EINES STAATSBEZOGENEN STATUS QUO 

Hartmut Behr 

Morgenthau als Kritiker des Nationalstaates und Nationalismus 163

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


8 

Felix Rösch 

Die staatskritischen Potenziale des klassischen Realismus in Politics  

among Nations 175 

Christoph Rohde 

Die Figur des Staatsmannes als Konstante 193 

Jana Puglierin 

„Wedding of Paradoxes“ John H. Herz’ liberaler Realismus zwischen  

Utopie und Realität 219 

Jodok Troy 

Morgenthau, der Funktionalismus und die Fundamente  

der Europäischen Union 237 

 

Autorenhinweise 245 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


9 

Christoph Rohde und Jodok Troy 

Einleitung 

Das Staatsverständnis Hans J. Morgenthaus im Spiegel neuester europäischer 

Forschung 

Einen politikwissenschaftlich umfassend gestalteten Sammelband zum Denken des 

in Coburg geborenen Politikwissenschaftlers Hans Joachim Morgenthau (1904-

1980) hat es im deutschsprachigen Raum noch nicht gegeben. Denn trotz seines 

enormen Einflusses auf die Fachdisziplin Internationale Politik/Internationale Be-

ziehungen im Allgemeinen und die US-Außenpolitik im Besonderen sind Beiträge 

zu Morgenthau im deutschsprachigen Raum rar gesät – und das, obwohl Morgent-

haus Ansatz zur Grundlage zahlreicher Fortentwicklungen in der Fachdisziplin wur-

de. Mehr noch, zahlreiche Beobachter sehen in Morgenthau den Begründer der 

Fachdisziplin an sich. Es kann kein Zweifel daran geben, dass seine Werke das 

Selbstverständnis der Disziplin maßgeblich geprägt haben.1 Dennoch wird in 

Deutschland mit dem Namen Morgenthau noch viel zu oft lediglich der amerikani-

sche Finanzminister Henry Morgenthau assoziiert, der sich innerhalb der Administ-

ration Franklin Delano Roosevelts für die Aufteilung und Deindustrialisierung 

Deutschlands aussprach. Besonders in der ersten Dekade nach Ende des Zweiten 

Weltkrieges kam es zu Verwechslungen. Als Beispiel dafür mag ein Artikel von 

Otto Schlander stehen, der bereits im Titel seiner Abhandlung zur Reeducation Hans 

und Henry Morgenthau verwechselt.2 

Neben der intellektuellen Einordnung des Denkers Hans J. Morgenthau geht es an 

dieser Stelle auch um eine intellektuelle Klärung der Frage, was „der“ Realismus 

überhaupt ist. Denn gerade in Deutschland rühmt man sich geradezu, den Begriff der 

Macht aus dem außenpolitischen Diskurs entfernt zu haben. So heißt es bei Alexan-

der Osiander in einem Artikel über sozial konstruierte Weltordnungsentwürfe und 

die Sozialisation der Akteure in normativ wünschenswerte Ordnungen: „Es ist der 

Hervorhebung wert, welch durchschlagender Erfolg dieser ‚politischen Erziehung‘ 

der Deutschen beschieden sein sollte. Im außenpolitischen Diskurs der Bundesre-

                                                           
1  Guilhot 2011, S. 15. 
2  Schlander 1981. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


10 

publik kommt der Begriff ‚Macht‘ praktisch nicht mehr vor...”3 Diese Machtverges-

senheit hatte der prominente Historiker Hans-Peter Schwarz schon Mitte der achtzi-

ger Jahre moniert.4  

Die differenzierte und faire Beschäftigung mit der komplexen Weltanschauung 

des politischen Realismus führt in der Regel zu der Erkenntnis, dass nicht Machtver-

leugnung, sondern ein reifer Umgang mit den unterschiedlichen Aspekten politi-

scher Macht der Schlüssel zu einer stabilen Gesellschaft ist. Morgenthau selbst 

bringt dieses Missverständnis in einem Brief an Gottfried Kindermann auf den 

Punkt indem er sich über eine Rezension von Politics Among Nations durch Werner 

Link beklagte: das Missverständnis bestehe darin, dass er, Morgenthau, nicht wie 

Treitschke ein Ideologe des Nationalstaats und der Macht gewesen sei sondern 

vielmehr deren Analyst.5 Gerade aufgrund dieser Tatsache passt dieser Band zu 

Hans Morgenthau in die Reihe „Staatsverständnisse“, in welcher die Ideen früherer 

und gegenwärtiger Staatsdenker für ein zeitgemäßes Staatsverständnis fruchtbar 

gemacht werden sollen. Den Realisten im Allgemeinen ging es um die „Demaskie-

rung der Macht“,6 ohne die Notwendigkeit von Machtausübung als eine soziale 

Ordnung formierende Kraft zu verleugnen. Und Morgenthau selber befasste sich 

weit mehr mit dem inneren Aufbau des Staates, als dies zahlreiche Interpretationen 

zu Morgenthau als Theoretiker der Außenpolitik vermuten lassen. Es gibt zwar die 

„kanonischen“ Werke, die Morgenthau zu einem Protagonisten der intellektuellen 

Geschichte der Disziplin machen, aber es gibt viel mehr in seinem Werk zu entde-

cken. Die Multiperspektive auf sein Denken ist somit folgerichtig und spiegelt sich 

im Band durch folgende dreigliedrige Struktur wider: 

Teil I: Staatsverständnis, Staatsrecht und Völkerrecht 

Teil II: Philosophie und Kritik des Staates 

Teil III: Transzendierung eines staatsbezogenen Status quo 

                                                           
3  Osiander 2014, S. 56. 
4  Schwarz 1985. Christian Hacke hat dieses Dilemma bereits im Titel seines Buches zum Ausdruck 

gebracht wenn er von der „Weltmacht wider Willen“ spricht. Hacke 1988. 

5  Morgenthau Archiv, Box 33. Siehe auch den Beitrag von Hartmut Behr in diesem Band. 
6  Münkler/Voigt/Walkenhaus 2014, S. 24. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


11 

Wichtig ist den Herausgebern, dass einerseits Morgenthau selber „zu Wort kommt“, 

das heißt, dass sein Denken durch die Nutzung von Primärquellen für den Leser 

deutlich erkennbar wird; andererseits sollen neuere Forschungsergebnisse in den 

Band mit eingeflochten werden. Dies ist zwangsläufig der Fall, da die Erforschung 

des Staatsbegriffs bei Morgenthau relatives Neuland darstellt. 

Die in diesem Band verarbeiteten Quellen weisen ein erhebliches innovatives Er-

kenntnispotenzial auf. Denn neben vielen bekannten Veröffentlichungen Morgent-

haus werden auch zahlreiche unveröffentlichte Manuskripte und Korrespondenzen 

ausgewertet, die sich als Morgenthau Papers in der Library of Congress in 

Washington D. C. befinden. Der dort lagernde Nachlass umfasst 199 Container. Die 

Aufbewahrungsorte der jeweiligen Dokumente werden in den Fußnoten und ent-

sprechend im Literaturanhang als Morgenthau Archiv, Box X referenziert. 

Morgenthaus Biograph Christoph Frei, der in seiner einflussreichen Biographie 

die umfangreichen Tagebücher Morgenthaus auswertete, griff zusätzlich auf den 

persönlichen Nachlass Morgenthaus zurück, der heute beim Leo Baeck Institute in 

New York City lagert; neben den Schulaufsätzen gehören dazu die beiden Tagebü-

cher sowie weite Teile der Korrespondenz mit den Eltern, mit seiner Frau Irma 

Thormann, mit Verwandten und engeren Freunden, so Frei. Die Deutschsprachigkeit 

des Bandes erweist sich quellenbedingt somit durchaus als analytischer Vorteil. 

Dass Morgenthaus Werke sich weiterhin in einem Zyklus von Neuveröffentli-

chungen und Übersetzungen befinden, ist auch zwei Autoren dieses Bandes, Hart-

mut Behr und Felix Roesch zu verdanken, die Morgenthaus 1933 auf Französisch 

veröffentlichtes Werk La notion du „polititique“ et la théorie des différends interna-

tionaux übersetzten und mit einem kontextualisierenden Vorwort im Jahre 2012 als 

The Concept of the Political publizierten. Sie begründen diese Arbeit damit, dass in 

dieser Abhandlung sein gesamtes Weltbild und seine ontologischen und epistemolo-

gischen Positionen bereits festgelegt worden sind und sich im Laufe seines gesamten 

Werkes nicht mehr wesentlich verändert haben.7  

Eingeleitet wird der Band durch ein Interview mit Professor Gottfried-Karl Kin-

dermann, der an der University of Chicago wissenschaftlicher Mitarbeiter Morgent-

haus war und als einer seiner frühesten und einflussreichsten europäischen Interpre-

ten den Ansatz der Münchner Schule des Neorealismus 8 begründete.  Er tätigt wich-

tige Aussagen zum Einfluss Morgenthaus auf die Theorie und Praxis der internatio-

nalen Politik. Teil I beginnt mit einer rechtsgeschichtlichen Analyse Oliver Jüter-

                                                           
7  Behr/Roesch, 2012a, S. 5.  
8  Meier-Walser 2010, Kindermann 1996. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


12 

sonkes in Bezug auf Morgenthaus in den Zeiten der Weimarer Republik entwickel-

tes Werk. Heiko Meiertöns widmet sich der historischen Spurensuche und Wieder-

entdeckung des Völkerrechtlers Morgenthau. Besonderes Augenmerk legt er dabei 

auf den Einfluss, den seine juristischen Lehrer auf den jungen Morgenthau ausübten. 

Originell arbeitet Meiertöns heraus, dass Morgenthau nicht nur von Hans Kelsen 

und Hersch Lauterpacht, sondern auch von Hans Nawiasky und Karl Neumayer in 

seinem juristischen Denken geprägt wurde. Christoph Rohde beginnt den zweiten 

Teil mit Morgenthaus Kritik am nationalistischem Universalismus und Imperialis-

mus, einem politikpsychologischen Phänomen, das nicht nur in despotisch struktu-

rierten politischen Systemen vorzufinden ist. Der Imperialismus als Triebkraft ist 

nicht zwangsläufig an den Staat gebunden, wurde historisch-empirisch aber durch 

das Instrument des Staates am wirkungsvollsten ins Werk gesetzt, so Morgenthau.9 

Alexander Reichwein beleuchtet den häufig übersehenen demokratisch-

republikanischen Charakter des Staatsbegriffs im Werk von Morgenthau. Er zeigt, 

dass Morgenthaus Moral- und Wertebegriff, den dieser im Zusammenhang mit sei-

ner Kritik am Vietnamkrieg und seiner damit einhergehenden Auseinandersetzung 

mit der amerikanischen Demokratie besonders explizit macht, nicht im Widerspruch 

zu seinem angeblich machtzentrierten Denken steht, sondern den eigentlichen Kern 

seines Gesamtwerkes widerspiegelt. 

Morgenthaus Biograph Christoph Frei schließlich konstatiert eine Verschiebung 

im Staatsverständnis Morgenthaus und präsentiert die verschiedenen Blickwinkel, 

die Morgenthau auf den Staat in der Entwicklungsdynamik vom jungen Deutschen 

bis zum „Hyperamerikaner“ einnahm. Frei macht drei Zugangsweisen Morgenthaus 

zum Begriff des Politischen aus: eine analytische, fokussiert auf soziale Wirklich-

keit; eine normative, die auf Ziele und Zwecke von Politik abhebt sowie eine prag-

matische Zugangsweise, die konkretes Entscheiden, Tun und Lassen des politischen 

Akteurs betrachtet. Freis Beitrag weist eine signifikante Kontinuität im Denken 

Morgenthaus nach; Brüche in Morgenthaus Denken sind mehr scheinbar als sub-

stanziell vorzufinden. So wird verständlich, dass Frei den aktuellen akademischen 

Trend in der Morgenthau-Forschung beklagt, dem viele Klassiker zum Opfer fallen: 

sie werden zu einem apostrophierten Steinbruch – ein Morgenthau, der den Zwecken 

des jeweiligen Interpreten dient. Felix Rösch hebt in Teil drei die staatskritischen 

Potentiale in Politics Among Nations hervor und zeigt, dass die Aussagekraft „des 

Realismus“ nicht zwangsläufig von einer staatszentristischen Weltsicht abhängen 

                                                           
9  S. auch Davis/Good 1960, Kapitel VIII. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


13 

muss. Für ihn stellt Morgenthaus Werk auch in der Gegenwart noch „eine Inspirati-

on (dar), die Kluft zwischen Theorie und Praxis zu schließen ohne in die Falle einer 

unkritischen, policy-orientierten Wissenschaft zu tappen“. 

Hartmut Behr beleuchtet Morgenthaus Rolle als Kritiker des Nationalismus als 

auch des Nationalstaates und diskutiert Möglichkeiten zur Überwindung einer 

staatszentrierten Ordnung. Christoph Rohde hingegen untersucht eine der Konstan-

ten im Werk von Morgenthau: die Figur des Staatsmannes als von Staatsformen 

unabhängiger Figur im globalen diplomatischen Spiel. Dabei erweist sich, dass 

Morgenthau in seinen neun Regeln zur Diplomatie schon frühzeitig moderne Pro-

zess- und Beziehungsvariablen für politische Prozesse fruchtbar gemacht hat. Jana 

Puglierin zeigt in „Wedding of Paradoxes“ Ähnlichkeiten, aber auch Verschieden-

heiten in den Realismen Morgenthaus und John Herz‘ auf. Herz wurde bewusst als 

weiterer Denker in den Band aufgenommen, da er der einzige der „klassischen Rea-

listen“ war, der das Ende des Kalten Krieges miterlebte und die Entwicklungen der 

Weltpolitik bis in die fast unmittelbare Gegenwart begleiten konnte. Dazu hat Jana 

Puglierin in einer bedeutenden Arbeit zu Herz wesentliche Quellen ausgewertet, die 

die Interpretation realistischen Denkens erheblich bereichern.10 Jodok Troy schließ-

lich arbeitet heraus, dass Morgenthau dem Funktionalismus David Mitranys in Poli-

tics Among Nations eine prominente Stellung einräumte. Troy zeigt, dass Mitranys 

Ansatz im frühen Prozess der europäischen Integration theoretische Wirkmächtig-

keit aufweisen konnte, was von Morgenthau durchaus gesehen wurde. 

Spannend an den Beiträgen ist die Tatsache, dass sie zwei wichtige Denkweisen 

Morgenthaus hervorheben: Während einige Beiträge Morgenthaus Rolle als Diag-

nostiker des Bestehenden und Propheten in Bezug auf machtpolitische Dynamiken 

hervorheben, zeigen andere Beiträge, dass der juristisch ausgebildete Morgenthau 

stets an einer besseren Welt arbeitete. Morgenthau erlangte als Machtanalytiker 

Prominenz – der Nationalsozialismus verhinderte, dass er sein juristisches Denken 

konsequent weiterverfolgen konnte. Morgenthaus Denken ist wohl am besten in der 

Dialektik dieser beiden Rollen zu verstehen.  

Die durch die russische Annektierung der Krim im Frühjahr 2014 ausgelöste si-

cherheitspolitische Krise in Europa und der diplomatische Umgang mit dieser Krise 

zeigen, dass die von Morgenthau diagnostizierten Phänomene des Imperialismus 

und nationalistischen Universalismus keinesfalls aus dem Repertoire des politischen 

Handelns verschwunden sind, sondern sich in neuen Formen weiterhin in den inter-

                                                           
10  Puglierin 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


14 

nationalen Beziehungen wiederfinden.11 Und seine Lektionen zur Diplomatie sind 

von zeitloser Gültigkeit, denn die sicherheitspolitischen Diskurse der Gegenwart 

sind erneut mehr von Prozessen der Dämonisierung als vom Versuch gegenseitigen 

interessenbezogenen Verstehens geprägt.  

Auch intellektuell passt der Band in eine Reihe von Neuinterpretationen politi-

scher Realisten hinein. Denn neue Schriften zum Denken klassischer Realisten von 

Roesch,12 Reichwein (Hans Morgenthau), Rohde (Reinhold Niebuhr) und Anderen 

zeigen, dass das Interesse an diesem Denken noch keineswegs gestillt ist. Und mit 

Arnold Wolfers, der Anfang der sechziger Jahre mit seinem Werk Discord and Col-

laboration: Essays on International Politics in den USA13 Erfolg hatte, harrt ein 

weiterer, allerdings durchaus umstrittener deutschstämmiger politischer Realist einer 

Neuinterpretation. Der Welle eines von manchen Beobachtern proklamierten „Revi-

sionismus in den Internationalen Beziehungen“14 will sich der Band nicht anschlie-

ßen, sondern eine sorgfältige Balance von klassischen und innovativen Interpretatio-

nen ermöglichen - ganz im Sinne Morgenthaus. Denn der gebürtige Coburger war 

ein Mann politischen Augenmaßes, der Macht und Moral, Interesse und Prinzipien 

in politischen Fragen sorgfältig abwog:  

„The Wilsonian Utopia is being replaced by the Utopia of Machiavelli, and failure 

awaits the latter as it was the reward of the former; for if it is utopian to assume 

that a rational system of thought by its own inner force can transform the condi-

tions of man, it is no less utopian to expect that a stable, peaceful society can be 

built on power alone.“15  

Morgenthaus Denken war von den Umständen seiner Zeit abhängig. Er hatte den 

Anspruch, nach Ende des Kalten Krieges als praeceptor Americae das Land die 

machtpolitischen Lehren der Geschichte zu vermitteln,16 war sich aber der epistemo-

logischen Grenzen politischer Erkenntnis wohl bewusst.17 Henry Kissinger sagt zu 

Morgenthaus Motivation:  

„We both believed America was overextended; we both sought a way out of the di-

lemma. Hans wanted to cut the Gordian knot in one dramatic move; I chose a dif-

ferent route. But we were both in a way lonely among our associates.“18 

                                                           
11  Mearsheimer 2014.  
12  Rösch 2014.  

13  Wolfers 1962. 

14  Z. B. Schmidt 1998. 
15  Morgenthau 1945, S. 145. 

16  Rohde 2004, S. 41. 

17  Behr/Roesch, 2012b, S. 45. 
18  Kissinger 1980, S. 13. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


15 

Den Sinn für den tragischen Charakter des Lebens und des Charakters der Macht 

behielt er sein Leben lang bei.19 Als fast symbolisch für die sein Leben umgebende 

Tragik mag die Tatsache stehen, dass er kurz vor seinem Tode, aus Genf kommend, 

am 7. Oktober 1979, am Athener Flughafen einen Absturz überlebte, als die Ma-

schine der Swiss Air über die Landebahn hinausschoss.20 Morgenthau arbeitete allen 

Widrigkeiten zum Trotz bis zum Lebensende daran, diese unvollkommene Welt 

durch den Appell an transzendentale Werte sukzessive zu verbessern.21 

Danksagung 

Unser besonderer Dank gebührt Professor Henning Ottmann, der Christoph Rohde 

einen solchen Band zu Morgenthau vorschlug und sich dafür bei Professor Rüdiger 

Voigt aussprach. Diesem danken die Herausgeber ebenfalls für die Möglichkeit, in 

seiner renommierten Serie Staatsverständnisse im Nomos Verlag den nun vorlie-

genden Band veröffentlichen zu können. 

Dankbar sind wir auch Gottfried-Karl Kindermann, der Christoph Rohde an sei-

nen vielfältigen Erfahrungen im Dialog mit Morgenthau unter anderem bei der 

Übersetzung von Politics Among Nations teilhaben ließ. Das Ergebnis war bekannt-

lich der deutschsprachige Band Macht und Frieden aus dem Jahre 1963.22 Weiterhin 

gilt unser Dank Morgenthaus Biographen Christoph Frei, der als wohl profundester 

Kenner Morgenthaus in der nachgeborenen Generation gelten kann.23 Dieser unter-

stützte die Herausgeber bei der Strukturierung des Bandes wie in zahlreichen Detail-

fragen. Schließlich bedanken wir uns bei Alexander Reichwein für die Hilfe beim 

Lektorat und Formatierungsarbeiten. Wir sind Martin Gerhold von der Dietrichs AG 

besonderen Dank schuldig, der in akribischer Arbeit die grundsätzliche Formatie-

rungsstruktur der Texte in professioneller Weise ins Werk setzte. Dazu gilt unser 

Dank Herrn Eduard Schwarzenberger, der uns auf noch zu bearbeitende Details 

hinwies, Verbesserungen vornahm und in bewährter Manier ein weiteres Werk aus 

der Reihe „Staatsverständnisse“ betreute. Wir freuen uns ebenfalls darüber, dass uns 

                                                           
19  Lebow 2003, Kap. 7. 

20  UPI-Meldung, 1979. 

21  Frei, 1993, S. 226-228. 
22  Leider ließ sich der Bertelsmann Verlag (noch) nicht auf eine deutschsprachige Neuauflage von 

Politics Among Nations ein. Email von Arno Matschiner (Bertelsmann) an Christoph Rohde vom 

12.6. 2014.  
23  Frei 1993. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


16 

der Leiter des Coburger Stadtarchivs, Michael Troebs, darüber informierte, dass 

durch den Besuch von Morgenthaus Tochter Susanna Morgenthau und ihren Mann 

Alan Mintz in der Geburtsstadt ihres Vaters im Jahre 2011 dessen Bedeutung end-

lich besonders gewürdigt wurde – von „späte(r) Ehre für einen Coburger“ sprach das 

Coburger Tageblatt vom 21.05.2011. Dieser Band beinhaltet die Absicht, sein gro-

ßes Erbe weiter zu pflegen. 

 

Literatur 

Behr, Hartmut/Roesch, Felix, 2012a: Overview of Morgenthau’s Oeuvre and Worldview. In: Hans J. 

Morgenthau, The Concept of the Political. New York/London 2012, S. 3-14. 

Behr, Hartmut/Roesch, Felix, 2012b: Morgenthau’s Epistemological Commitments In: Hans J. Morgen-

thau, The Concept of the Political. New York/London 2012, S. 33-46. 

Davis, Harry R./Good, Robert C., 1960: Reinhold Niebuhr on Politics. New York.  

Frei, Christoph, 1993: Hans J. Morgenthau. Eine intellektuelle Biographie. Bern. 

Guilhot, Nicolas, 2011: Introduction. One Discipline, many Histories. In: Nicolas Guilhot (Hrsg.): The 

Invention of International Relations Theory. New York, S. 1-32. 

Hacke, Christian, 1988: Weltmacht wider Willen. Die Außenpolitik der Bundesrepublik Deutschland. 

Stuttgart. 

Kindermann, Gottfried-Karl, 1996: Neorealismus und Analyse. Zum Ansatz der Münchner Schule. In: 

Internationale Politik 51, 8, S. 21-28.  

Kissinger, Henry, 1980: A gentle Analyst of Power - Hans J. Morgenthau. In: New Republic, August 2 

&9, 1980, S. 12-14.  

Lebow, Ned Richard, 2003. The tragic vision of politics: ethics, interests and orders. Cambridge. 

Mearsheimer, John J., 2014:  Why the Ukraine Crisis Is the West’s Fault - The Liberal Delusions That 

Provoked Putin”, in: Foreign Affairs, September/Oktober. 

Meier-Walser, Reinhard, 2010: Methodik der neorealistischen Konstellationsanalyse. In: Carlo Masa-

la/Frank Sauer/Andreas Wilhelm: Handbuch der Internationalen Politik. Wiesbaden 2010, S. 227-235. 

Morgenthau, Hans, 1945: The Machiavellian Utopia. In: Ethics, Vol. 55, No. 2, Jan., 1945, S. 145-147.  

Münkler, Herfried / Voigt, Rüdiger / Walkenhaus, Ralf, 2014 (Hrsg.): Demaskierung der Macht – Niccolò 

Machiavellis Staats- und Politikverständnis. Baden-Baden. 

Osiander, Andreas, 2014: Missionare oder Analytiker? Versuch einer Neubewertung der „idealistischen 

Schule“ in der Lehre von den internationalen Beziehungen. In: Jens Steffek / Leonie Holthaus (Hrsg.): 

Jenseits der Anarchie – Weltordnungsentwürfe im frühen 20. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2014, S. 

25-72. 

Puglierin, Jana, 2011: John H. Herz. Leben und Denken zwischen Idealismus und Realismus, Deutsch-

land und Amerika. Berlin. 

Rösch, Felix F., 2014: Émigré Scholars and the Genesis of International Relations. A European Discipline 

in America? Basingstoke. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


17 

Rohde, Christoph, 2004: Hans J. Morgenthau und der Weltpolitische Realismus. Wiesbaden.  

Schlander, Otto, 1981: Der Einfluss von John Dewey und Hans (sic!) Morgenthau auf die Formulierung 

der Reeducations-Politik. In: Manfred Heinemann: Umerziehung und Wiederaufbau. Stuttgart 1981. 

Schmidt, Brian C., 1998: The Political Discourse of Anarchy: A disciplinary History of international 

Relations. Albany. 

Schwarz, Hans Peter, 1985: Die gezähmten Deutschen - Von der Machtbesessenheit zur Machtvergessen-

heit. München.  

UPI, 1979: Plutonium Missing. In: St. Joseph Mo. Gazette, October 9, 1979. 

Wolfers, Arnold, 1962: Discord and Collaboration: Essays on International Politics in den USA. Baltimo-

re. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


19 

Gottfried-Karl Kindermann und Christoph Rohde 

Interview zur Rolle Hans Morgenthaus in der Fachdisziplin Internationa-

le Politik 

Ein Gespräch von Christoph Rohde mit Professor Dr. h. c. Gottfried-Karl Kinder-

mann, der in den fünfziger Jahren Hans Morgenthaus Assistent an der University of 

Chicago war und dessen Klassischen Realismus zum Neorealismus der Münchner 

Schule weiterentwickelte. 

Rohde: Sie haben Hans Morgenthau in Chicago in seiner großen Zeit der Debat-

ten zwischen Realisten und Idealisten erlebt. Was ist der Hauptgrund für seinen 

durchschlagenden Erfolg Ende der vierziger und Anfang der fünfziger Jahre in den 

USA? 

Kindermann: Morgenthaus erstaunlicher Erfolg beruht auf der Ernüchterung und 

Enttäuschung der amerikanischen Öffentlichkeit angesichts der als negativ und be-

drohlich empfundenen Entwicklung der internationalen Politik nach 1945. Sowohl 

im Ersten als auch im Zweiten Weltkrieg waren die Bürger der USA aufgerufen 

worden, die Demokratie zu verteidigen und für eine bessere Welt im Zeichen der 

Ideen des Völkerbundes und der Vereinten Nationen zu kämpfen. Doch die Ent-

wicklungen nach dem Ersten Weltkrieg brachten Hitler und Mussolini, sowie nach 

dem Zweiten Weltkrieg Stalins Herrschaft über die östliche Hälfte Europas. Zudem 

verloren die USA ihr Monopol an Atomwaffen. Und nur fünf Jahre nach Ende des 

Zweiten Weltkrieges entstand ein neuer Krieg im geteilten Korea. Die USA befrei-

ten zwar Süd-Korea, wurden aber in Nord-Korea von der erst 1949 entstandenen 

Volksrepublik Chinas schwer geschlagen, wonach sie sich auf die Verteidigung 

Süd-Koreas beschränken mussten. In China verlor die mit den USA traditionell 

befreundete Kuomintang-Regierung die Macht, die dort in die Hände der Amerika-

feindlichen Kommunisten fiel. Diese unerwarteten Fehlschläge bewirkten in den 

USA eine weitreichende Verunsicherung hinsichtlich des Wesens der internationa-

len Politik und der Rolle der Vereinigten Staaten in ihr. Morgenthau aber zeigte die 

Irrtümer der legalistischen, moralistischen und progressistischen Auffassungen der 

internationalen Politik und verwies auf die kausale Priorität des in der Triebnatur des 

Menschen und vor allem in der Politik verankerten Faktors des Machtstrebens, wie 

auch der ergänzenden Vorrangigkeit des Willens zur Durchsetzung typischer Wil-

lensziele. So erklärt er die von ihm vertretene Auffassung der Politikwissenschaft als 

eine Machtlehre oder Kratologie. Ihr großes Lehrbuch sei die Geschichte und keine 

Konzeptionen von vermeintlichen Möglichkeiten einer besseren Welt. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


20 

Rohde: War Morgenthau ein Apologet der Containment-Politik George F. Kenn-

ans oder war seine Sicht auf die Entwicklungen im Kalten Krieg nicht etwas diffe-

renzierter? 

Kindermann: Morgenthau schätzte Kennans weitgehend realistische Prognosen 

hinsichtlich der Auswirkung russischer Mentalitäten auf die Außenpolitik der Sow-

jetunion. Eine generelle Selbstverpflichtung der USA zur Eindämmung sowjetischer 

Expansionsversuche würde die Kräfte der USA übersteigen und überließe dem Geg-

ner die Wahl der Konfliktregion. Hingegen entspreche die Wahl bestimmter Schutz-

zonen (wie z. B. Griechenlands und der Türkei im Zeichen der Truman Doktrin  

1947) durchaus den Interessen der USA. Hingegen warnte Morgenthau schon 1950 

vor „peripheral wars in Asia“ wie sie in Korea, Vietnam, dem Irak und Afghanistan 

tatsächlich stattfanden. Als er anlässlich eines „hearings“ im Senat der USA im 

Sinne der in den USA populären „Domino Theorie“ gefragt wurde ob nicht ein Sieg 

der Kommunisten in Nord-Vietnam zu einer Welle neuer Aggressionen führen wer-

de, verwies er auf die jahrhundertealte Feindschaft zwischen Vietnam und China 

sowie zwischen Vietnam und Kambodscha. Und tatsächlich gab es bald nach dem 

Ende des amerikanischen Vietnamkrieges Kriege zwischen diesen kommunistisch 

regierten Ländern.  

Rohde: In seinem Werk Truth & Power hat sich Morgenthau intensiv mit Ent-

wicklungen der amerikanischen Innenpolitik befasst – im Grunde in der Rolle als 

Essayist. In seinen theoretischen Ansatz hat er die Innenpolitik jedoch nicht syste-

matisch inkorporiert. Warum, glauben Sie, hat er seine Theorie seit der Erstveröf-

fentlichung von Politics Among Nations nicht weiter entwickelt? 

Kindermann: Das kann ich nicht sagen. Vielleicht wollte er die so große Wirkung 

des in vielen Sprachen übersetzten und in vielen diplomatischen Akademien als 

Lehrbuch benützten Hauptwerkes Politics Among Nations (Titel der deutschen Aus-

gabe: Macht und Frieden) nicht durch ein anderes Werk überschatten. Die nur ge-

ringe Berücksichtigung der Ko-determinante Innenpolitik in einem Buch über inter-

nationale Machtpolitik ist erstaunlich. Der Theorieansatz der Münchner Schule des 

Neorealismus hat darauf hingewiesen, dass Prozesse der Innenpolitik z. B. darüber 

entscheiden, wer in einen Staat zur Lenkung von dessen Außenpolitik legitimiert ist 

oder wer über Annahme oder Ablehnung eines zwischenstaatlichen Vertrages ent-

scheidet.  

Rohde: Hans Morgenthau war ausgebildeter Jurist und hat keine systematische 

Theorie des Staates entwickelt. Stattdessen hat er nostalgisch – ähnlich Carl Sch-

mitts – dem pentagonalen Staatensystem des 19. Jahrhunderts nachgetrauert, als der 

Kalte Krieg und der nukleare Rüstungswettlauf mitsamt der ideologischen Ausei-

nandersetzung der Supermächte Realität waren. Ist Morgenthaus Politikverständnis 

noch mit den Erfordernissen moderner demokratischer Außenpolitik vereinbar? 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


21 

Kindermann: Morgenthaus Politikverständnis ist in seinem Grundansatz anthro-

pologisch und damit zeitübergreifend oder – anders formuliert – transepochal und 

transregional. Ähnlich wie Kissinger war auch er fasziniert von Metternichs Staats-

kunst in einem prämodernen Staatensystem. Doch ab Beginn seines Wirkens in den 

USA bewegte sich die Weltpolitik in Richtung auf einen west-östlichen Bilateralis-

mus und diese Tendenz hat er nüchtern in Rechnung gestellt. 

Rohde: Sie kritisieren und erweitern Morgenthaus monovariablen Begriff der 

Macht. Ist seine teilweise recht grobschlächtige Verwendung des Machtbegriffs 

vielleicht ein Grund dafür, dass Morgenthau lange als reiner Apologet der Macht 

galt? 

Kindermann: Als ich 1951 als Student nach Morgenthau fragte, erhielt ich die 

Antwort: „Er ist ein bedeutender Theoretiker der Machtpolitik“. Morgenthau litt 

lebenslang unter dem Fehlurteil er sei ein „Apologet“ der Machtpolitik. Er verstand 

sich als Politikwissenschaftler, der im Phänomen der Machtbeziehung die Grundge-

gebenheit menschlicher Politik und insbesondere auch der internationalen Bezie-

hungen erblickte. Jedoch er war kein Vertreter einer machtfreudigen Realpolitik, 

sondern betonte die unvermeidlich tragischen Aspekte der Machtpolitik. 

Rohde: Morgenthau war ein Anhänger professioneller Diplomatie und bewunder-

te Staatsmänner mit Weitsicht wie Abraham Lincoln, Winston Churchill und Konrad 

Adenauer. Einer der beeindruckendsten Elemente in Politics Among Nations sind 

die neun Regeln für eine professionelle Diplomatie. Hat Morgenthau Recht, wenn er 

bilateraler, auf konkreter menschlicher Interaktion basierender Diplomatie mehr 

vertraute als institutionellen Regeln? 

Kindermann: Obwohl er das im amerikanischen Milieu nur selten zu erkennen 

gab, gehörte auch Otto von Bismarck zu den von ihm bewunderten Praktikern der 

Realpolitik. Er vertraute in der Tat „bilateraler, auf konkreter zwischenmenschlicher 

Interaktion ruhender Diplomatie“ mehr als den Normen internationaler Organisatio-

nen. Ein klassisches Beispiel ergibt sich z. B. aus der Serie enger und produktiver 

persönlicher Beziehungen zwischen deutschen Bundeskanzlern und französischen 

Staatspräsidenten oder der Wirkung der gemeinsamen angelsächsischen Tradition 

im Verhältnis zwischen Großbritannien und den USA.  

Rohde: In einem Artikel für die Konrad-Adenauer-Stiftung aus dem Jahre 1972 

weist Morgenthau auf die kommende starke Rolle Chinas in der Weltpolitik hin. 

Posthum eine bemerkenswert weise Voraussicht. Oder wie würden Sie diese Prog-

nose beurteilen? 

Kindermann: Morgenthaus schon 1972 auf China bezogene Bewertung war 

durchaus „realistisch“. Der Sieg Mao Tse-tungs verwandelte die Haltung des größ-

ten Landes Asiens von vormaliger Freundschaft mit den USA in Feindschaft. Nur 

ein Jahr nach Gründung der Volksrepublik China vermochte es diese Amerikas 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


22 

Streitkräfte aus ganz Nord-Korea zu vertreiben und eine Rückkehr zum Status quo 

der Teilung Koreas zu erzwingen. Auf der Indochina Konferenz in Genf 1954 und 

auf der Afro-Asiatischen Konferenz von Bandung (1955) feierte Maos China sein 

Debüt auf der Ebene internationaler Diplomatie. Und 1971/72 suchten die USA in 

der Ära Nixons und Kissingers ein Rapprochement mit der Volksrepublik China, die 

anschließend mit den USA ein faktisches Bündnis gegen die Sowjetunion schloss. 

Rohde: Morgenthau gilt als Vertreter und Kritiker des Konzepts des Mäch-

tegleichgewichts als Analyseinstrument langfristiger Entwicklungen in den Machtre-

lationen von Großmächten. Lassen sich mit Morgenthaus Mächtegleichgewichts-

konzept noch Prozesse im gegenwärtigen Staatensystem analysieren? 

Kindermann: Auch im Atomzeitalter gilt, dass perzipierte Veränderungen des 

machtpolitischen Status quo innerhalb einer gegebenen Konstellation zu Reaktionen 

führen können, mit denen die von der Veränderung benachteiligten Mächte um Aus-

gleich zu ihren Gunsten bemüht sind. Die Bedrohungsperzeption der Westmächte 

bewirkte z. B. die Wiederbewaffnung der fünf Jahre zuvor noch Kriegsgegner gewe-

senen Mächte (West-) Deutschland und (trotz Verfassungsverbots) Japan. Vom 

Quasi-Bündnis Washington- Peking anlässlich der sowjetischen Breschnjew-Doktrin 

habe ich gesprochen. Doch nach dem Rapprochement zwischen China und der Sow-

jetunion (1989) vereinbarten beide Mächte eine gemeinsame Frontstellung gegen die 

globale Suprematie der Vereinigten Staaten. In der Gegenwart (Juni 2014) sind 

anlässlich erschreckender Erfolge der sunnitischen Regimegegner im Irak Überle-

gungen zu einer amerikanisch-iranischen Zusammenarbeit im Gange. In der gegen-

wärtigen Weltpolitik spielen drei Mächte – die USA, Russland und China – die 

Rolle von faktischen Hauptakteuren, während die EU auf Grund ihrer militärischen 

Schwäche und zersplitterten Willensbildung wohl nur als potentieller Hauptakteur 

bezeichnet werden kann.  

Rohde: Seit der krisenhaften Entwicklung der amerikanischen Außenpolitik unter 

der neokonservativen Bush-Administration ist Morgenthau als Kritiker ideologi-

scher Außenpolitik wiederentdeckt worden – mehr noch: der „moralische Morgent-

hau“ rückt in den Vordergrund der Rezeption. Auf der anderen Seite lobte Morgent-

hau Kissingers Realpolitik. Welcher Morgenthau ist jetzt der „Richtige“? 

Kindermann: Der „richtige“ Morgenthau ist derjenige, der sich zum historisch ve-

rifizierbaren Primat machtpolitischer Motive in allen Bereichen politischen Han-

delns bekennt und meint, diese in Rechnung zu stellen, könne politisches Handeln 

realistischer und somit ungebundener von Ideologien, Emotionen und falschen 

Wertvorstellungen machen. 

Rohde: Ihr Ansatz des Neorealismus der Münchner Schule überschreitet sowohl 

die starren Grenzen der levels of analysis (Individuum, Staat, internationales Staa-

tensystem), die Kenneth Waltz und David Singer einführten als auch die methodolo-

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


23 

gische Trennung von Positivismus und Konstruktivismus. Muss eine Theorie der 

internationalen Politik unvermeidlich einen Kompromiss zwischen notwendiger 

Komplexitätsreduktion zur Erlangung von Kausalrelationen einerseits, aber auch 

hinreichender Komplexität zur Vermeidung einfacher Ideologisierungen andererseits 

finden? 

Kindermann: Morgenthaus Theorie wurzelt in der historisch-anthropologischen 

Grundhypothese eines transepochal und transregional konstatierbaren Machttriebes 

in zwischenmenschlichen, insbesondere aber zwischenstaatlichen Beziehungen. 

Doch politisch relevante Selbst- und Weltverständnisse werden dazu verwendet, 

Machtimpulse in bestimmte Bahnen und auf bestimmte Ziele zu lenken. Durch Kon-

zentration auf das Tatsächliche, das „Reale“, das Verifizierbare, erstrebt der Realis-

mus eine Vermeidung oder Reduzierung politisch emotionalisierter Sicht-und Akti-

onsweisen, einschließlich eines gemäßigten Gebrauchs konkreter Mittel der Macht-

einwirkung. Doch fast jede Theorie im Bereich der Sozial- und Geschichtswissen-

schaften bedarf irgendeiner Form der Komplexitätsreduktion bei der Darstellung 

oder Analyse komplexer Sachverhalte der politisch-historischen Wirklichkeit.  

Rohde: Mit Morgenthau teilt der Neorealismus der Münchner Schule die Annah-

me, dass die Geschichte den Lehrmeister auch zum Verständnis aktueller Politik 

darstellt. Für viele Sozialingenieure der Gegenwart ist Geschichte hingegen nur 

noch ein verstaubtes Fach. Sollte das Fach Internationale Politik einen historischen 

Kern behalten oder sollte es mehr soziologische Elemente beinhalten? 

Kindermann: Der Strom der Ereignisse, der Vergangenheit und Gegenwart prägt 

und in sich die Zukunft trägt, enthält die Grundkategorien unseres Denkens über 

Politik. Jahrtausende hindurch gab es in verschiedensten Weltregionen z. B. die 

sogenannte Trias Aristotelica, d. h. die Interdependenz von Staatsvolk, Staatsgebiet 

und Herrschaft, gab es die Begriffe und Realitäten von Krieg, Frieden, Vertrag, 

Regierung, Heer, Revolution etc. Der in wachsendem Maße Menschen vernichtende 

Krieg der USA in Vietnam veranlasste u. a. die US. –Regierung, große Mengen 

hoch entwickelter Computer einzusetzen, um Möglichkeiten und Strategien zur 

Unterwerfung des Gegners quasi naturwissenschaftlich zu eruieren. Das Resultat 

war eine der peinlichsten Niederlagen der amerikanischen Geschichte. Auch hat kein 

Computer das weltpolitisch markante Ereignis der deutschen Wiedervereinigung 

und der Desintegration der Sowjetunion vorausgesagt. Nur Konrad Adenauer – 

selbst ein echter Realist – sagte voraus, mit der Sowjetunion werde man erst dann 

mit Aussicht auf Erfolg über die Wiedervereinigung reden können wenn Moskau 

deutscher Wirtschaftshilfe bedürfe. Genau das war 1990 der Fall, nachdem sich der 

Weltwirtschaftsgipfel von Houston (Texas) geweigert hatte die danieder liegende 

sowjetische Wirtschaft im großen Stil zu unterstützen und nur der deutsche Bundes-

kanzler im Namen der Bundesrepublik eine solche Zusage machte.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


24 

Rohde: Was ist für Sie die größte Leistung Morgenthaus, die er dem Fach Inter-

nationale Politik hinterlassen hat? 

Kindermann: Morgenthaus großes Erbe war sein bald als „klassischer Realismus“ 

bezeichneter Theorieansatz. Dessen Vitalität erweist sich an einer größeren Zahl 

neuer Theorieansätze, die ihre primäre Anregung dem klassischen Realismus ver-

danken. 

Rohde: Sie selbst haben einen neorealistischen Theorieansatz – die Münchner 

Schule des Neorealismus im Fach Internationale Politik – entwickelt. Inwieweit 

unterscheidet der sich von Morgenthaus klassischem Theorieansatz und wie hat 

Morgenthau selbst auf diesen neuen reagiert? 

Kindermann: So wichtig Morgenthaus Begriff der Macht auch ist, scheint er uns 

dennoch nicht weit und nicht spezifisch genug, um das Wesen der Politik ausdrü-

cken zu können. In unserer Sicht und bezogen auf ihre typischen Primärfunktionen, 

ist Politik: „Entscheidungshandeln in öffentlichen Angelegenheiten.“ Dieses Ent-

scheidungshandeln hat die Aufgabe, arbeitsteilige, zumeist monozentrisch struktu-

rierte Gesellschaftssysteme durch Ordnungsgestaltung funktionsfähig zu erhalten, 

für sie zu planen, sie zu verteidigen und ihre Beziehungen zu auswärtigen politi-

schen Systemen zu regeln. Vor die Analyse der Außenpolitik eines Staates stellen 

wir eine Analyse seines sozio-politischen Systems aus dem die politische Willens-

bildung dieses Staates, wie insbesondere auch die Selektion seiner außenpolitischen 

Entscheidungsträger hervorgeht. Morgenthau arbeitet mit der Kategorie des 

„Staatsmannes“ und schreibt, der Sinn seines Hauptwerkes Politics Among Nations 

„liegt nicht darin eine beliebige Beschreibung der politischen Wirklichkeit zu geben, 

sondern eine rationale Theorie der internationalen Politik zu entwickeln.“ Deshalb 

vernachlässigt er die prägende Wirkung innerer Politik auf die Gestaltung der Au-

ßenpolitik. Ein Gleiches gilt für die kognitiven Aspekte auswärtiger und internatio-

naler Politik. Denn in jeder Konstellation der internationalen Politik gibt es einen 

Pluralismus von Perzeptionen, die ihrerseits die Bildung der Interessen der jeweili-

gen außenpolitischen Führungskräfte beeinflussen. Während Morgenthau den Be-

griff des Interesses nicht definiert, verstehen wir „außenpolitische Interessen“ als 

„verhaltenssteuernde Willensziele der außenpolitischen Entscheidungsträger.“ 

Macht wird bei uns nicht als ein in der Natur des Menschen verankerter Grundtrieb 

gesehen, sondern als vielgestaltiges Mittel eigener (oder eigenstaatlicher) Interes-

senverwirklichung. In Anlehnung an Max Webers klassische Definition definieren 

wir Macht als „Durchsetzungsvermögen in Situationen der Willenskonkurrenz“. In 

einem Prozess, genannt „Konstellationsanalyse“, werden im Neorealismus der 

Münchner Schule sechs jeweils dialektisch miteinander verbundene Doppelkatego-

rien der Analyse miteinander zur Bildung einer Synopsis in Beziehung gesetzt. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


25 

Nachdem ich Morgenthau das Manuskript meines Buches „Grundelemente der 

Weltpolitik“ mit der darin enthaltenen Grundlegung der „Münchner Schule des 

Neorealismus im Fach Internationale Politik“ übersandt hatte, erhielt ich von ihm 

ein Geleitwort dazu in dem es u. a. heißt:  

Für die Bewertung einer Methodologie der Internationalen Politik gibt es nur ei-

nen sinnvollen Maßstab: Er stellt fest, ob wir durch den Einsatz dieser Methodolo-

gie wissenswerte Antworten bezüglich der internationalen Politik erhalten können 

oder nicht. Diese Art der Bewertung entspricht intellektuell und pragmatisch den 

Forderungen des praktischen Verstandes. Philosophisch inspiriert sie unseren nie 

gestillten Drang nach mehr Wissen über die Bedingungen der menschlichen Exis-

tenz in einer von zwischenmenschlichen Beziehungssystemen geprägten Umwelt. 

Pragmatisch respektiert unser Ansatz die Grenzen, die einer rationalen Analyse 

und verlässlichen Prognose internationaler Politik durch deren Komplexität und 

Unwägbarkeiten gesetzt sind. Für jemand, der sich ein Leben lang für eine Neube-

tonung dieser beiden Quellen der Inspiration unserer Methode eingesetzt hat, be-

deutet es eine große Genugtuung , daß der vorliegende Band ihnen treu bleibt und 

sie als Ausgangspunkte neuer Ansätze und Fortschritte auf dem Wege zum Ver-

ständnis internationaler Politik verwendet.1 

Rohde: Vielen Dank, Herr Professor Kindermann, für diese dezidierten Antworten. 

                                                           
1  Näheres zum Neorealismus der Münchner Schule und dem Verhältnis dieses Ansatzes zum Klassi-

schen Realismus Morgenthaus findet sich bei: Gottfried-Karl Kindermann (Hrsg.): Grundelemente 

der Weltpolitik. München 1991 (erste Auflage 1977). Siehe auch: Neorealismus und Analyse. Zum 
Ansatz der Münchner Schule des Neorealismus. Internationale Politik, Heft 8, 1996, S. 21-28. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

1. Teil: 
Staatsverständnis, Staatsrecht und Völkerrecht

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


29 

Oliver Jütersonke1 

Die Krise der deutschen Staatslehre im Schatten des Rechtspositivismus: 

Hans J. Morgenthau und die Kelsensche Normenlehre 

Einleitung 

Der Staat nimmt in Hans Joachim Morgenthaus politischem Realismus – wie auch 

tatsächlich im politischen Realismus des 20. Jahrhunderts allgemein – zweifellos 

eine zentrale Rolle ein. Oft verkannt (oder zumindest unterschätzt) werden dabei 

häufig die prägenden Debatten der (spezifisch deutschen) Staats(rechts)lehre, die im 

ausgehenden Kaiserreich und dann besonders in den 14 Jahren der Weimarer Re-

publik geführt wurden. Der 1938 nach Amerika emigrierte Morgenthau (1904-80), 

ab 1949 Professor für Politikwissenschaft und Zeitgeschichte an der Universität 

Chicago und „public intellectual” par excellence, war mit diesen Debatten nicht nur 

vertraut, sondern hat sogar selbst versucht, sie in einigen Frühschriften und Reden 

zu deuten und weiterzuentwickeln. Dieses Kapitel versucht, anhand Morgenthaus 

erster Genfer Antrittsvorlesung von 1932, einige zentrale Annahmen und Überzeu-

gungen seines Staatsverständnisses kursorisch hervorzuheben. Ein Exemplar des 

deutschen Textes der Rede, unter dem Titel, „Der Kampf der deutschen Staatslehre 

um die Wirklichkeit des Staates“, ist uns im Morgenthau-Archiv erhalten geblieben.2 

Es liefert uns einen Einstieg in die Staatsrechtsdebatten der Weimarer Zeit und er-

laubt, Morgenthaus Grundeinstellungen zu Recht, Staat und Politik vorsichtig zu 

verorten.  

Die Wirklichkeit des Staates 

Morgenthau kam 1932 auf Empfehlung seines Mentors, des Rechtsphilosophen 

Arthur Baumgarten (1884-1966) nach Genf – dort hatte Baumgarten versucht, bei 

seinen ehemaligen Kollegen ein gutes Wort für seinen Schützling einzulegen. Es 

                                                           
1  Der Autor bedankt sich bei Christoph Frei, Heiko Meiertöns, Christoph Rohde und Jodok Troy für 

inhaltliche Kommentare und Unterstützung bei der Fertigstellung des Kapitels. 
2  Morgenthau 1932. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


30 

war zu diesem Zeitpunkt, knapp ein Jahr vor Hitlers Machtergreifung, schon ersicht-

lich, dass die Zukunftsperspektiven in Deutschland für einen jungen Rechtswissen-

schaftler jüdischer Herkunft schlecht wenn nicht sogar aussichtslos waren.3 Ein 

Wechsel nach Genf und die Hoffnung, dort als Privatdozent seine akademische 

Karriere zu fördern, waren daher höchst willkommen. Morgenthau stieß jedoch auf 

erhebliche Schwierigkeiten – einige Mitglieder der Rechtsfakultät waren ihm nicht 

wohlgesonnen und seine Habilitation wurde ihm zuerst verweigert; er änderte 

mehrmals das Thema, bis zuletzt die Ankunft des berühmten Rechtswissenschaftlers 

Hans Kelsen (1881-1973) aus Köln dazu führte, dass Morgenthau endlich seine 

Habilitation erteilt bekam – das geschah aber erst 1935 und Morgenthau hatte Genf 

schon für eine Stelle in Madrid verlassen.4 

Obwohl Morgenthaus Frankfurter Dissertation sich spezifisch mit dem Begriff 

des Politischen im Völkerrecht befasste,5 entschied er sich in seiner Genfer Antritts-

rede, die vermutlich vor einem breiteren Publikum der Rechtsfakultät stattfand, über 

die derzeitige Krise in der (deutschen) Staatslehre zu referieren – und nicht über sein 

Hauptgebiet, die internationale Schiedsgerichtsbarkeit. In der schriftlichen Vorbe-

merkung des uns erhaltenen Manuskripts heißt es, die Vorlesung habe versucht, „die 

Geschichte des deutschen Staatsdenkens der letzten dreißig Jahre in den Zusammen-

hang der allgemeinen geistigen und politischen Entwicklung dieses Zeitraums einzu-

fügen“ – mit dem Ziel, durch eine Analyse der „für unsere Zeit einflussreichsten 

Versuche staatstheoretischer Systembildung“, „den Grund für eine zukünftige deut-

sche Staatstheorie zu legen“.6 Schon damals schreckte Morgenthau nicht davor zu-

rück, mit hohen Ansprüchen zu operieren und „Big-picture“-Analysen zu liefern, die 

meist über das disziplinierte Gedankengut spezifischer Fachkompetenzen hinaus-

schossen.  

Das Terrain, das in der Rede abgesteckt wurde, wird Morgenthaus Hörer wohl 

nicht weiter erstaunt haben – wohl aber die Art und Weise, in der er das Thema 

behandelte. Bis Ende der 1920er hatte sich schon eine Reihe von Rechtswissen-

schaftlern zu Wort gemeldet, die von einer „Krise“ der (deutschen) 

                                                           
3  Stolleis 2002, S. 154 mit weiteren Quellenangaben. 
4  Weitere Details zu Morgenthaus Zeit in Genf bei Frei 2001, S. 44-61; siehe auch Jütersonke 2010, 

S. 76-80. 

5  Morgenthaus Dissertation, die er unter dem Arbeitstitel „Die internationale Rechtspflege, das 
Wesen ihrer Organe und die Grenzen ihrer Anwendung; insbesondere der Begriff des Politischen 

im Völkerrecht“ bei Karl Strupp (1886-1940) schrieb, erschien 1929 beim Noske-Verlag in 

Leipzig. Morgenthau 1929.  
6  Morgenthau 1932, Vorbemerkung (ohne Seitenangabe). 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


31 

Staats(rechts)lehre sprachen.7 Ausgangspunkt dieser Diagnose war die deutsche 

Staatslehre in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, die eng mit den Namen 

Carl Friedrich von Gerber (1832-1891) und Paul Laband (1838-1918) verbunden 

wurde. Aus der Enttäuschung über die gescheitere Revolution von 1848 und ange-

sichts der preußischen Kriegserfolge von 1866 und 1870-71 entstand eine bürgerli-

che Staatslehre, die das Politische zunehmend aus ihrem Gedankengut ausklammer-

te. Besonders Laband war mit seinem vierbändigen Monumentalwerk Das Staats-

recht des Deutschen Reiches (1876)8 zum unangefochtenen Standardinterpreten der 

Bismarckschen Reichsverfassung geworden.9 Aus der Privatrechtswissenschaft 

kommend, vertrat Laband die Ansicht, dass Staatslehre eine reine Staatsrechtslehre 

sein müsste, in der mit Hilfe von mathematischer Logik die juristische Methode von 

allen philosophischen, soziologischen und historischen Erwägungen ferngehalten 

werden würde. Schon Gerber hatte eine „juristische Konstruktion“ entworfen, die an 

die Stelle „politischen und staatsphilosophischen Raisonnements“ zu treten habe.10 

Laband vollendete Gerbers Werk und erarbeitete einen formalistischen Rechtsposi-

tivismus, der den Staat als „ein normatives, prinzipiell unpolitisches Gerüst“11 dar-

stellte und somit dazu beitrug, latente politische Spannungen und Konflikte im Kai-

serreich (besonders zwischen Volks- und Fürstensouveränität) zu neutralisieren und 

den Status Quo der ständischen Monarchie zu legitimieren.12 

Georg Jellinek (1851-1911) führte die Labandsche Tradition mit seiner großen 

Allgemeinen Staatslehre (1900)13 fort. Zwar versuchte er, sich mittels seiner „Zwei-

Seiten-Lehre“ für die Perspektive einzusetzen, dass der Staat sowohl juristisch als 

auch soziologisch betrachtet werden könne, aber damit bestärkte er nur die Vertreter 

des normpositivistischen Ansatzes in ihrem Argument, dass Soziologie, Ethik, Poli-

tik und Geschichte in der Staatsrechtslehre nichts zu suchen hätten. Er bot daher 

keine Alternative zum Staatsrechtspositivismus, sondern nur eine zusätzliche Analy-

                                                           
7  Ein bekanntes Beispiel wäre der von Morgenthau zitierte Aufsatz von Heller 1926. 
8  Laband 1876. Weitere Bände sind 1878, 1880 und 1882 erschienen. 

9  Siehe z. B. Sontheimer 1978, S. 67 und eine ähnliche Äußerung damals schon von Heinrich Triepel 

(1869-1946) in seiner Rede zum Antritt des Rektorats der Friedrich Wilhelms-Universität zu Berlin 

am 15. Oktober 1926: „Labands Staatsrecht hat mehr als eine Generation deutscher Publizisten 

vollständig beherrscht“. Triepel 1927, S. 9. Obwohl es mittlerweile in rechtshistorischen Kreisen 
allgemein anerkannt ist, dass Laband die damalige staatsrechtliche Diskussion keineswegs so be-

herrscht hat, wie es lange rückblickend angenommen wurde (Stolleis 2002, S. 171-2), ist es für den 

gegenwärtigen Zweck dieses Kapitels jedoch nicht nötig, hier im Detail darauf einzugehen. 
10  Gerber 1852, S. 27f; zitiert in Hofmann 2002, S. 22. 

11  Stolleis 2002, S. 91. 

12  Hofmann 2002, S. 23. 
13  Jellinek 1900. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


32 

se soziopolitischer Transformationsprozesse. Sein theoretisches Gehäuse konnte 

Verfassungswandlungen nicht juristisch erklären – stattdessen wurden sie als 

„höchst bedeutsame Fragen der Politik“ diagnostiziert, die außerhalb des Gegen-

stands juristischer Dogmatik blieben: „Die realen politischen Kräfte bewegen sich 

nach ihren eigenen Gesetzen, die von allen juristischen Formen unabhängig sind“.14 

Hans Kelsen, der sich zum ersten Mal mit seinem Opus Hauptprobleme der Staats-

lehre (1912) bemerkbar machte,15 trieb diesen Gedanken dann – basierend auf Kants 

kritischer Philosophie, die die Neukantianische Schule auf die Antithese zwischen 

Sein und Sollen inzwischen radikalisiert hatte – in seiner „Reinen Rechtslehre“ zur 

logischen Konsequenz: er beschuldigte den Spätkonstitutionalismus von Gerber und 

Laband eines „Synkretismus der Methoden“ und verlangte, die Jurisprudenz müsse 

streng zwischen Sein und Sollen, Wirklichkeit und Wert unterscheiden. Es gäbe 

einen soziologischen und einen juristischen Staatsbegriff,16 und die Rechtswissen-

schaft müsse sich ausschließlich mit dem Sollen des staatsrechtlichen Normensys-

tems befassen und nicht mit dem Sein der Verfassungswirklichkeit. Kontra Jellinek 

– und dem Soziologen Max Weber (1864-1920)17 – sei die Geltung einer Rechts-

norm ein ausschließlich normativer Begriff,18 der nicht gleichzeitig rechtssoziolo-

gisch behandelt werden könne; und der Staat selbst sei ein Rechtsinhaltsbegriff und 

kein abstrakter Rechtsvoraussetzungsbegriff, so wie Jellinek noch behauptet hatte. 

„Die Rechtmäßigkeit der Begründung (ist) kein wesentliches Merkmal der 

Staatsgewalt“ – mit diesen Worten hatte 1920 das Weimarer Reichsgericht das 

Recht der gelungenen Revolution von 1918 anerkannt und dabei implizit die These 

vertreten, dass „die Rechtfertigung staatlicher Macht, die Frage also, was die Macht 

als Rechtsmacht qualifiziere, die Frage nach dem Geltungsgrunde des Rechts, kein 

juristisches Problem und das Recht demgemäß mit der jeweiligen empirischen ge-

setzlichen, von einer einheitlichen, in bestimmter Weise organisierten Staatsgewalt 

und nur von ihr garantierten Ordnung zu identifizieren sei“.19 Der Rechtspositivis-

mus, der das Politische systematisch auszuklammern versuchte, diente weiterhin 

                                                           
14  Jellinek 1906, S. 72; zitiert und analysiert in Korioth 1992, S. 221-2. 

15  Kelsen 1911. 

16  Kelsen 1922.  
17  Weber 1924. 

18  Siehe hierzu auch neuestens die Arbeiten von Jörg Kammerhofer; z. B. Kammerhofer 2014, S. 93.  

19  Hofmann 2002, S. 18; der Satz des Reichsgerichts (zitiert in Hofmann 2002, S. 17) stammt aus der 
Entscheidung des 8. Juli 1920, in: Amtliche Sammlung der Entscheidungen des Reichsgerichts in 

Zivilsachen (1RGZ), 100. Band, S. 25/28. Triepel 1899, S. 82 schrieb in ähnlicher Weise: „Der 

„Rechtsgrund“ der Geltung des Rechts ist kein rechtlicher“ (zitiert im Beitrag von Meiertöns in die-
sem Band). 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


33 

denjenigen, die den gegenwärtigen Status quo aufrechterhalten wollten – dieser war 

nun eben keine konstitutionelle Monarchie mehr, sondern die „improvisierte“ De-

mokratie der Weimarer Republik, die zwar eine neue Verfassung aber keine Verfas-

sungsrechtsprechung als Führerin der Interpretation aufwies.20 Anders als z. B. in 

den Vereinigten Staaten von Amerika, wo der Staat durch eine Verfassung gegrün-

det wurde, gab es den deutschen Staat schon vorher, und es war daher immer noch 

(theoretisch wie praktisch) möglich, eine Staatsrechtslehre zu konzipieren, die sich 

nicht auf konstitutionelle Prinzipien berief.21 Und genau derartige existentielle Fra-

gen – zum „Dualismus von Macht und Recht“,22 zum Sinn und Zweck des Rechts 

und der vom Verfassungsgeber geschaffenen Institutionen, und nicht zuletzt zur 

Beziehung zwischen Recht und Gerechtigkeit – führten dazu, dass die Staatsrechts-

wissenschaft sich wieder den Geistes- und Sozialwissenschaften sowie der Philoso-

phie zuwendete.23 

Die Krise des staatsrechtlichen Positivismus gipfelte nach der Veröffentlichung 

von Kelsens Allgemeiner Staatslehre (1925)24 schlussendlich im sogenannten „Me-

thoden- und Richtungsstreit“,25 der sich zum größten Teil an jährlichen Tagungen 

der Vereinigung der deutschen Staatsrechtslehrer abspielte, sowie in bedeutenden 

Fachzeitschriften wie dem Archiv des öffentlichen Rechts. Der Positivismus wurde 

aber nicht wirklich überwunden; stattdessen gab es ein „unklares Nebeneinander“26 

positivistischen Denkens (in Form der „reinen Rechtslehre“ Hans Kelsens und der 

Wiener Schule) und „antipositivistischen“ Strömungen ganz unterschiedlicher An-

nahmen und philosophischen wie auch politischen Ansätzen. Die drei Namen, die 

man vielleicht am ehesten mit dieser Positionenvielfalt verbindet, sind Erich Kauf-

mann (1880-1972), Rudolf Smend (1882-1975) und Carl Schmitt (1888-1985).27 

                                                           
20  Stolleis 2002, S. 156; der Begriff der improvisierten Demokratie stammt von Eschenburg 1963.  
21  Das änderte sich tatsächlich erst 1949 mit dem Grundgesetz der Bundesrepublik – aber auch heute 

schwingt das staatstheoretische Erbe in politischen Diskussionen mit: konservative Politiker spre-

chen manchmal noch vom „Staatsrecht“, während links-orientierte Parteien generell den Begriff 
„Verfassungsrecht“ bevorzugen. Für einen interessanten Vergleich zwischen den USA und 

Deutschland siehe Jacobson/Schlink 2000. 

22  Stolleis 2002, S. 156. 

23  Siehe auch die hilfreiche Beschreibung bei Sontheimer 1978, S. 66-9. 

24  Kelsen 1925. 
25  Siehe Friedrich 1977.  

26  Korioth 1992, S. 229. Korioths Artikel zeigt außerdem, dass der Methoden- und Richtungsstreit 

keineswegs ohne Vorgeschichte war; die „Krise“ kam schon um die Jahrhundertwende zunehmend 
zum Vorschein.  

27  Kenner dieser Debatten würden nun sicherlich auf eine viel komplexere Geschichte mit zahlreichen 

Kontrahenten und sich überschneidenden methodologischen Ansätzen sowie politischen Positionen 
hinweisen – aber eine derartige Beschreibung würde weit über die inhaltlichen Ansprüche und 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


34 

Alle drei hatten sich schon in Frühschriften vor dem ersten Weltkrieg in eindrucks-

voller Weise zu Wort gemeldet – wurden dann aber erst im Laufe der 1920er zu den 

bekanntesten Verfechtern einer Staatsrechtslehre, die historisch-soziologische wie 

auch begriffliche Erwägungen wieder in den überformalisierten Rechtspositivismus 

einfließen lassen wollten. 

All das wurde, in groben Zügen, von Morgenthau in seiner Rede zusammenge-

fasst. „Jede Staatslehre, die in der geistigen und politischen Geschichte etwas bedeu-

tet hat, ist – (...) was schon Ranke gesehen hat – von der konkreten geistesgeschicht-

lichen und politischen Situation abhängig gewesen, in der und für die sie entstanden 

ist“.28 Laband „überliess die politischen Probleme... den Politikern und zog sich in 

den scheinbar unpolitischen Formalismus seines Staatsrechts zurück“ – aber wenn 

man die „geistige Situation“ des Bismarck’schen Reichs berücksichtigt, ist „jener 

uns dünn und wesenlos erscheinende Formalismus Labands das Zeichen einer wei-

sen Beschränkung..., die aus einem eminenten politischen Sinn entsprang“.29 Jelli-

neks Staatslehre entstand ebenfalls aus „dem unproblematischen, optimistischen 

Sicherheitsgefühl seiner Bürger in den Dingen des öffentlichen Lebens“,30 hatte aber 

den großen Verdienst, zu den „letzten psychologischen Quellen des Rechts“ vorzu-

dringen, indem er „das Schwergewicht von der Geltung auf die Wirksamkeit der 

Normen verlegte“.31 Kelsens Versuch wiederum, eine reine Rechtslehre an die Stelle 

der allgemeinen Staatslehre zu setzen,  

...muss an jenem elementaren Bedürfnis scheitern, das der allgemeinen Staatslehre 

im überkommenen Sinn ihre Stellung im Bereiche der Geisteswissenschaften, so-

wohl was Alter als was Bedeutung betrifft, anweist. Es ist den Menschen eben auf 

die Dauer, das heisst solange die Gestaltung der staatlichen Wirklichkeit noch Ge-

genstand emotionaler Auseinandersetzungen ist, unmöglich, sich über den Staat 

Gedanken zu machen, in dessen Gestaltung ja zugleich auch ihr eigenes persönli-

ches Schicksal eingeschlossen ist, ohne sinngebend und wertend zu den öffentli-

chen Dingen Stellung zu nehmen und damit ein irrationales Element in die Staats-

lehre einzuführen. Sich und den anderen von diesen irrationalen Elementen Re-

chenschaft zu geben, ist eine Pflicht der intellektuellen Redlichkeit; sie aus der all-

gemeinen Staatslehre überhaupt auszumerzen, ist ein auf die Dauer undurchführ-

bares Beginnen.32 

                                                                                                                                        
praktischen Limitierungen dieses Kapitels hinausgehen. Zusammenfassend siehe Stolleis 2002; auf 

Englisch: Jacobson/Schlink 2000.  

28  Morgenthau 1932, S. 15. 
29  Morgenthau 1932, S. 6. 

30  Morgenthau 1932, S. 16. 

31  Morgenthau 1932, S. 11. 
32  Morgenthau 1932, S. 17. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


35 

Die Veröffentlichung von Erich Kaufmanns (1880-1972) Schrift Zur Kritik der 

neukantianischen Rechtsphilosophie (1921),33 war daher für Morgenthau „eine Tat 

von reinigender und anregender Kraft“, weil darin „das allgemeine Bedürfnis nach 

Abkehr von den formalen Kategorien der neukantianischen Rechts- und Staatsphilo-

sophie seinen ersten klaren Ausdruck erhielt.34 Jedoch hatte Kaufmann seine darin 

enthaltene Ankündigung einer eigenen materiellen Rechts- und Staatslehre bisher 

nicht wahrgemacht, und auch die „Hauptvertreter“ einer neuen, auf die „staatliche 

Wirklichkeit“ fokussierenden Staatslehre, Rudolf Smend und Carl Schmitt, waren 

„bisher nicht im Stande gewesen (...), den Zentralbegriff ihrer Lehren, den Begriff 

des Politischen, eindeutig zu formulieren“.35 Smends Versuch, die Wirklichkeit des 

Staates durch den Begriff der Integration zu fassen, bliebe „fragmentarisch“, „bruch-

stückhaft“, und leide an dem „völlige(n) Fehlen einer psychologischen Grundle-

gung“,36 und auch Schmitts diverse Schriften waren nur eine Reihe „unzusammen-

hängender und zum Teil widerspruchsvoller Einzelfeststellungen und anregender 

Fragestellungen“.37 Das Werk Jellineks und Kelsens war noch durch ein „ethisches 

Verhältnis zu der Forderung nach Wahrheit der wissenschaftlichen Erkenntnis“ und 

durch einen „festen ausserrechtlichen Standpunkt“ gekennzeichnet, während Schmitt 

„das den Problemen der allgemeinen Staatslehre transzendente geistig-seelische 

Zentrum“ fehle, „von dem aus allein das Chaos der staatlichen Wirklichkeit in die 

Ordnung eines widerspruchslosen wissenschaftlichen Systems gebracht werden 

kann“. Dies wäre daher die Stelle, proklamiert Morgenthau abschließend, „an der 

eine neue, auf die Wirklichkeit des Staates gerichtete Staatslehre die Verbindung mit 

der Lehre Jellineks und Kelsens wieder aufnehmen muss“: 

So wie die staatliche Wirklichkeit Deutschlands – nicht zum ersten Mal in unserer 

Geschichte – uns wieder an den Anfang der Staatsbildung zurückwirft, so muss 

auch das Nachdenken über diese Wirklichkeit wieder bei dem Anfang alles Politi-

schen, alles Staatlichen beginnen, und dieser Anfang kann nichts anderes sein als 

der Mensch. Denn das Politische, begriffen als das Wesen der staatlichen Wirk-

lichkeit, ist nicht von ungefähr in das Leben der Menschen gekommen, ohne Ur-

sprung und ohne Ziel; es ist entstanden und hat seinen Sitz, wie alle Objektivatio-

nen unseres Denken und Handelns, in der Seele des Menschen. Es dort, an jenen 

„letzten psychologischen Quellen“, von denen Jellinek gesprochen hat, aufzusu-

                                                           
33  Kaufmann 1921. 
34  Morgenthau 1932, S. 19. 

35  Morgenthau 1932, S. 20. 

36  Morgenthau 1932, S. 21. 
37  Morgenthau 1932, S. 25. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


36 

chen, ist daher die erste Aufgabe einer Staatslehre, der es mit ihrer Aufgabe, die 

Wirklichkeit des Staates zu erkennen, ernst ist.38 

Norm und Strafmaßnahme  

In einem Brief vom 31. März 1932 gratulierte Arthur Baumgarten Morgenthau zu 

seiner Antrittsrede mit der zusätzlichen Bemerkung, dass, wenn die Hörerschaft den 

Vortrag nicht verstanden hätte, dann „de se queri debet“.39 Tatsächlich waren die 

Herrschaften in Genf alles andere als überzeugt – wahrscheinlich nicht zuletzt we-

gen Morgenthaus dürftiger Französischkenntnisse: erst wurde er gebeten, den deut-

schen Text der Rede nachzuliefern (das uns erhalten gebliebene Manuskript, aus 

dem wir oben zitiert haben); dann wurde er aufgefordert, eine zweite Antrittsrede 

auf Deutsch zu halten. Auch danach wurde seine Probezeit jedoch nicht aufgehoben 

– stattdessen wurde ihm die Erlaubnis erteilt, auf Deutsch zu unterrichten, bis sich 

sein Französisch verbessert hätte. Womöglich gab es auch noch andere Gründe für 

die negativen Reaktionen auf seine Rede; am schwerwiegendsten wog Morgenthaus 

Annahme, er habe es mit nationalsozialistischen, antisemitischen Kollegen an der 

Universität Genf zu tun.40  

Selbst wenn man jedoch von diesen miserablen Vortragsumständen absieht und 

sich inhaltlich auf den Text konzentriert, erscheint es durchaus plausibel, dass das 

rechtswissenschaftliche Publikum sich mit Morgenthaus Aussagen schwer tat. Aus 

der heutigen Perspektive einer detaillierten Auseinandersetzung mit seinem Werk 

wird sofort klar, dass Morgenthau schon damals nicht bereit war, sich an die akade-

mischen Anforderungen und Erwartungen einer spezifischen Disziplin zu halten – 

eine Eigenschaft, die auch seine späteren amerikanischen Schriften prägen würde.41 

Erstaunlich für einen deutsch-jüdischen Denker dieser Zeit war der Rekurs auf „irra-

tionale“ Kräfte in Politik und Gesellschaft – damit bewegte Morgenthau sich eher in 

die Richtung konservativer Stimmen, die, unter dem Einfluss von Nietzsches Skep-

tizismus (und einer Welle populärwissenschaftlicher Publikationen à la Oswald 

                                                           
38  Morgenthau 1932, S. 27-8. 
39  Brief Arthur Baumgartens an Hans J. Morgenthau, 31. März 1932. Morgenthau-Archiv, Box 196. 

40  Frei 2001, S. 45. 

41  Zu Morgenthaus Seiltanz mit der amerikanischen „political science“ in Chicago siehe Jütersonke 
2010, S. 131-5. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


37 

Spengler und nationalistischer Kriegsbelletristik à la Ernst Jünger42), eine höchst 

pessimistische (und tatsächlich auch antidemokratische) „Lebensphilosophie“ pro-

pagierten.43 Außerdem erscheint bemerkenswert, dass Morgenthau Smend und  

Schmitt für ihr fehlendes Wertesystem kritisierte, ist es ihm doch selbst sein Leben 

lang schwergefallen, sozialwissenschaftliche Wertneutralität und seine eigene (zum 

Teil höchst polemische) ethisch-moralische Urteilsfällung voneinander zu trennen – 

geschweige denn, ein derartiges, der staatlichen Wirklichkeit entsprechendes System 

selbst zu entwickeln.44 Aber zum Zeitpunkt der Rede war Morgenthau gerade mal 28 

Jahre alt – und der rhetorische Kampfgeist des jungen Mannes muss bei der Inter-

pretation dieser Frühschriften sicherlich auch berücksichtigt werden. 

Bedeutungsvoll in der Antrittsrede (aber nicht sonderlich überraschend für Ken-

ner von Morgenthaus Werk) ist außerdem seine Obsession mit dem „Begriff des 

Politischen“, durch den er trotz pluridisziplinärer Abschweifungen der Rechtswis-

senschaft vielleicht am längsten treu geblieben ist. Der Begriff des Politischen wur-

de in der „Krisenzeit“ der Weimarer Republik zum Spezialthema – und das in staats-

rechtlichen Debatten, bei denen man besonders auf das (nie erschienene) Reichsge-

setz wartete, das „Näheres“ zu Artikel 48 der Weimarer Reichsverfassung (zur Er-

mächtigung des Reichspräsidenten in Ausnahmezuständen) bestimmen sollte, wie 

auch im internationalen Recht.45 Ziel der „antipositivistischen“ Strömung war es 

schließlich, Recht und Politik wieder zu koppeln – und das in einer Zeit, in der sich 

die Jurisprudenz Jahrzehnte lang bemüht hatte, politische Aspekte des staatlichen 

und zwischenstaatlichen Lebens zu neutralisieren. Schon in seiner Doktorarbeit hatte 

Morgenthau versucht, zwischen internationalen Rechtsstreitigkeiten und politischen 

Spannungen zu unterscheiden – Rechtsstreitigkeiten könne man durch internationale 

Schiedsgerichtsinstanzen schlichten, während Spannungen, bei denen es um nationa-

le Ehre und Interessen gehe, nur durch ein Mächtegleichgewicht beigelegt werden 

                                                           
42  Zu Morgenthaus (gescheitertem) Versuch, selbst einen Beitrag zu den Debatten um Ernst Jünger zu 

liefern, siehe das (von Rowohlt abgelehnte) Manuskript „Der Selbstmord mit gutem Gewissen: Zur 

Kritik des Pazifismus und der neuen deutschen Kriegsphilosophie“. Morgenthau 1930. 

43  Wichtig hierzu die Monographie von Sontheimer 1978. Nietzsches Einfluss auf Morgenthau wurde 

detailliert herausgearbeitet von seinem Biographen Christoph Frei; siehe Frei 2001, S. 99-113. 
44  Wir verdanken es erneut Christoph Frei, in einem ausgezeichneten Kapitel seiner Biographie 

Morgenthaus „search for ultimate values“ auf den Punkt gebracht zu haben: Frei 2001, S. 144-77.  

45  Siehe Jütersonke 2010, S. 45-7. Tatsächlich war es zu dem Zeitpunkt für einen Rechtswissenschaft-
ler nicht ungewöhnlich, sich sowohl zum Staatsrechts als auch zum Völkerrecht zu äußern – „Inter-

nationale Beziehungen“ und „Internationales Recht“ hatten sich noch nicht zu den eigenständigen 

Disziplinen entwickelt, wie wir sie heute kennen. Siehe hierzu auch den Beitrag von Heiko Meier-
töns in diesem Band.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


38 

könnten, oder eben durch Krieg.46 Das Politische hat demnach keine eigene Sub-

stanz, sondern bezieht sich allein auf die „Intensität“ der Auseinandersetzung: geht 

es um die Existenz an sich, wird eine Konflikt politisch, dann kommen womöglich 

„irrationale“ Kräfte ins Spiel und es tritt der Wille zur Macht in der „Seele des Men-

schen“ in Erscheinung.47  

Morgenthau hatte aber damals die Möglichkeit einer akademischen Karriere in 

der Rechtswissenschaft noch nicht völlig aufgegeben, und in einer Reihe von Publi-

kationen und Manuskripten versuchte er, die „Verbindung mit der Lehre Jellineks 

und Kelsens“ wieder aufzunehmen, so wie er es in seiner Antrittsrede angekündigt 

hatte. Dies tat er in den 1930er Jahren (in Genf und Madrid) anhand längerer Stu-

dien zu Normen, insbesondere in seiner als Habilitationsschrift vorgesehenen Mo-

nographie „La réalité des normes“.48 Während sich die Wiener Schule primär mit 

der logischen Struktur von Normen befasst hatte, die traditionelle, positivistische 

Rechtslehre mit dem Inhalt und die Soziologie mit der Umsetzung von Normen, 

fehle weiterhin, so Morgenthau, eine Analyse der normativen Wirklichkeit – eine 

Analyse des Da-Seins des Sollens.49 Morgenthau verwies auf die Arbeiten von Wil-

helm M. Wundt (1832-1920), dem Gründer des ersten Instituts für experimentelle 

Psychologie 1879 in Leipzig, sowie auf Kants Unterscheidung zwischen autonomer 

und heteronomer Willensbestimmung:50 je nachdem, ob der norm-etablierende Wille 

und der Empfänger der Anordnung identisch seien oder nicht, könne man zwischen 

autonomen Normen (der Moral) und heteronomen Normen (Sitten und Rechtsnor-

men) unterscheiden. Wie auch schon bei Kelsen war es dabei für Morgenthau wich-

tig, streng zwischen der Geltung einer Norm und ihrer Verbindlichkeit zu differen-

zieren, wobei er sich auf die Geltungsdefinition von Léon Duguit (1859-1928) be-

                                                           
46  Detailliert besprochen in Jütersonke 2010, S. 51-7. 

47  Morgenthau hat in Genf dieses Thema weiter vertieft und sich dabei eifrig mit dem Werk von Carl 
Schmitt auseinandergesetzt. Siehe Morgenthau 1933. Viele der dabei erarbeiteten Grundeinstellun-

gen Morgenthaus (die wir dann später als sein „human nature realism“ bezeichnen werden), wur-

den in sein Lehrbuch Politics Among Nations (Morgenthau 1948) einbezogen. Dazu Jütersonke 

2010, S. 57-74. 

48  Morgenthau 1934. Das Buch erschien noch bevor die Universität Genf sich, auf Druck Kelsens, 
entschied, Morgenthau dafür zu habilitieren.  

49  Hier kommt stark der Einfluss seines Mentors Arthur Baumgarten zum Vorschein, der gerne darauf 

hinwies, dass die strikte Trennung von Sein und Sollen keine Rechtslehre sondern nur eine nichtsa-
gende Rechtsleere produzieren würde. Baumgarten 1920/1922, S. 224. Hermann Heller sprach in 

ähnlich polemischen Tönen von den „ausgeblasenen Eiern reiner Rechtsformen“ (Heller 1926, S. 

301).  
50  Siehe Wundt 1886. Kant 1785. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


39 

rief.51 Diese beruhte auf der Intensität (sic!) der sozialen Reaktion, die der Verstoß 

gegen die Norm hervorrief: eine Norm, so Morgenthau, sei nur gültig, nur „real“, 

wenn sie von einer durchsetzbaren Strafmaßnahme unterstützt werde. Normen der 

Moral sind autonom, da der Erzeuger der Norm und der Empfänger ein und densel-

ben Willen darstellen, und ihre Geltung wird daher aus dem menschlichen Gewissen 

hergeleitet. Bei Sittengesetzen stammt diese Geltung aus dem Bereich der Sozial-

psychologie, von der spontanen und willkürlichen Reaktion eines Großteils (oder 

zumindest eines wichtigen Teils) der Gemeinschaft, die die Umsetzung einer be-

stimmten normativen Ordnung befürwortet. Rechtsnormen dagegen sind selbst nor-

mativ bestimmt, da aus einem Normensystem hergeleitet: auch hier folgt Morgent-

hau Kelsen und der Wiener Schule, insbesondere Adolf Julius Merkls (1890-1970) 

Lehre vom Stufenbau der Rechtsordnung.52 Morgenthau, wie vorher schon Kelsen 

(und Baumgarten), konzipierte daher das System der Rechtsnormen als hierarchi-

sche Pyramide, in der die (hypothetische) Grundnorm schlussendlich keine Rechts-

norm, sondern eine Norm der Moral ist.53 

Kelsens Arbeiten zur Normenstruktur müssten daher, fährt Morgenthau fort, 

durch eine „théorie des sanctions“ ergänzt werden.54 Die entscheidende Differenzie-

rung bestünde zwischen pazifistischen Strafmaßnahmen (moralische Sanktionen und 

die öffentliche Meinung) und Maßnahmen, die durch physische Gewalt verwirklicht 

werden (Fehden, Todesstrafe und Krieg). Und dies brachte das Thema der Verhält-

nismäßigkeit ins Spiel. Eine Norm ist nur wirksam, wenn die Unrechtsfolge größer 

ist als der mögliche Nutzen, den die Nichteinhaltung der Norm erzeugen könne – 

keine Gemeinschaft ist daher in der Lage, ohne Zwang, ohne gewaltsame Strafmaß-

nahmen auszukommen. Aber es ließen sich noch viel interessantere Szenarien vor-

stellen als nur die bloße Nichteinhaltung einer Norm, meinte Morgenthau. Ein Ak-

teur oder eine Gesellschaftsgruppe könne nicht nur die Umsetzung einer Norm be-

streiten, sondern ihre Existenz an sich – mit anderen Worten: nicht nur ihre Verbind-

lichkeit, sondern die Geltung der Norm wird in Frage gestellt. Man will nicht nur 

nicht selbst die Anordnung oder Regel befolgen, sondern man will auch nicht, dass 

andere es tun (müssen). Derartige Bestrebungen, Normsystem A durch Normsystem 

B zu ersetzen, sind nicht mehr rechtswidriger, sondern tatsächlich politischer, wenn 

                                                           
51  Duguit 1921, S. 25. 

52  Zu Merkls Rolle in der Formulierung von Kelsens „Stufenbau“ siehe Borowski 2005.  

53  Morgenthau 1934, S. 78. 
54  Morgenthau 1935. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


40 

nicht sogar revolutionärer Natur.55 Drei verschiedene Situationen lassen sich heraus-

arbeiten: entweder unterdrücken die Strafmaßnahmen von System A die von System 

B; oder Gruppe B schafft es, System A zu stürzen – in beiden Fällen wäre die Ver-

hältnismäßigkeit der Strafmaßnahmen von A oder B verwirklicht. Aber der interes-

santeste Fall, laut Morgenthau, wäre die dritte Situation, in der keine der beiden 

normativen Ordnungen es schafft, die Vorherrschaft über die andere zu erlangen. 

Beide Systeme koexistieren in einem fragilen Gleichgewicht ihrer jeweiligen Straf-

maßnahmen – eine Balance, die selbst die „norme vitale“ der dadurch etablierten 

Ordnung darstellt. 

Dieses letzte Szenario beschreibt das internationale System, behauptete Morgent-

hau. Hier fände man eine Anzahl rechtlicher Normsysteme, die zusammen die inter-

nationale Gemeinschaft bilden. Strafmaßnahmen sind jeweils auf einem bestimmten 

territorialen Hoheitsgebiet am effektivsten und diese empirische Überlegenheit kon-

stituiert den Staat.56 Souveränität ist daher die exklusive Verfügung über physische 

Gewalt als glaubwürdige Strafmaßnahme nichtbefolgter Rechtsnormen. Während 

man internationale Rechtsstreitigkeiten durch Schiedsgerichtsorgane beilegen kön-

ne, ließen sich die unterschwelligen Spannungen, die durch den Existenzkampf 

zwischen unterschiedlichen nationalen Interessen entstehen, nicht vermitteln – man-

gels einer internationalen Vollzugsinstanz bliebe das internationale Recht eine Art 

dezentralisiertes und daher „primitives“ Recht , wie man es noch bei einigen India-

nerstämmen vorfände. Die normative Wirklichkeit des internationalen Rechts sei 

fast ausschließlich und meistens direkt auf den Willen der Staaten und ihrer Vertre-

ter angewiesen, die gleichzeitig die Subjekte des internationalen Rechts sind. Mit 

anderen Worten: die Normenpyramide ist extrem flach, und die Norm, die die An-

wendung von Strafmaßnahmen im Fall einer Aktion gegen die international Rechts-

ordnung vorschreibt, beruht selbst auf der (moralischen) Grundnorm – anders als im 

Staatsrecht gibt es im internationalen Bereich keine anderen Exekutivorgane als die 

einzelnen Staaten selbst.  

Für Morgenthau war die Schlussfolgerung klar und deutlich. Jeder Staat vertei-

digt seine rechtliche Position gegen jeden anderen Staat, und (gewaltsame) Vergel-

tungsmaßnahmen nehmen die Funktion von Sanktionen ein. Dabei wird auch das 

Prinzip der Verhältnismäßigkeit realisiert: der mächtigste Staat – also der, dessen 

Strafmaßnahmen gegenüber anderen Staaten am wirksamsten sind – hat am ehesten 

die Chance, anhand des Völkerrechts eine internationale Ordnung zu gestalten, die 

                                                           
55  Morgenthau 1935, S. 492-3. 
56  Morgenthau 1935, S. 810. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


41 

seinen eigenen Staatsinteressen am besten entspricht. Der einzige verbliebende Weg, 

die Rechtssphäre zweier konkurrierender Staaten aufrechtzuerhalten, sei daher eine 

„balance of power“ (Morgenthau benutzt an dieser Stelle zum ersten Mal den engli-

schen Ausdruck) zwischen ihren jeweiligen Zwangsmitteln herzustellen. Wie schon 

der große Völkerrechtler Lassa Oppenheim (1858-1919) zu seiner Zeit festgestellt 

hat,57 beruhe daher die bloße Existenz des internationalen Rechts auf einem derarti-

gen Mächtegleichgewicht.58  

In seinem berühmten amerikanischen Lehrbuch, Politics Among Nations, wird 

Morgenthau später diese Kernthesen wiederholen, wenn auch ohne die Kelsensche 

Analyse mitzuliefern, aus der sie entsprungen sind.59 Wichtig ist ihm aber nun, die 

ideologischen und propagandistischen Elemente des Rechts hervorzuheben: das 

internationale Recht, schreibt er, erfüllt eine ideologische Funktion in einer Politik 

des Status Quo. Wie damals schon das positivistische Staatsrecht Labands den Zwe-

cken des Bismarckschen Reichs diente, wurde nun das ebenfalls positivistisch-

operierende internationale Recht, die „legalistische Ideologie Genfs“, als Tarnung 

für die nationalen Interessen der Großmächte entlarvt. Dieser Zwickmühle des Wil-

lens zur Macht könne man nur entkommen, wenn man den Weltstaat ansteuern wür-

de – auch wiederum eine logische Schlussfolgerung des Kelsenschen Monismus mit 

Primat des Völkerrechts. Die Umstände dafür seien aber nicht gegeben, schloss der 

Realist Morgenthau pessimistisch, trotzdem sollte man weiterhin versuchen, alles zu 

tun, damit es nicht schon von vornherein unmöglich würde, einen derartigen Welt-

staat zu kreieren.60 

Schlussbemerkungen 

Die derzeitige Wiederentdeckung Morgenthaus im Theoriegehäuse der Internationa-

len Beziehungen – und nicht zuletzt das erneute Interesse auch im deutschen Sprach-

raum, wie dieser Sammelband bezeugt – hat viel Zeit damit verbracht, Morgenthaus 

Arbeiten zum „Begriff des Politischen“ zu beleuchten. Das mag etwas mit der Tat-

sache zu tun haben, dass man so auch aus IB-Perspektive einen guten Grund hat, 

sich mit Carl Schmitt auseinanderzusetzen. Sicherlich sind dabei auch viele gründli-

                                                           
57  Zu Morgenthau und Oppenheim s. Jütersonke 2010, S. 68-73. 
58  Morgenthau 1935, S. 827. 

59  Siehe dazu Jütersonke 2010, S. 97-102. 

60  Morgenthau 1948, S. 539. Zum Thema „Weltstaat“ siehe auch Scheuerman 2011. S. auch Jüter-
sonke 2012. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


42 

che und höchst interessante Arbeiten und sogar Übersetzungen entstanden.61 Man 

läuft jedoch bei derartiger Ideengeschichte immer Gefahr, mehr in die Schriften 

eines Morgenthau hineinzuinterpretieren, als dort womöglich vorzufinden ist.62 Nun 

muss dies aber nicht nur negativ bewertet werden – Klassiker sind schließlich genau 

deswegen Klassiker, weil man lernt, sie auch in ganz anderen Zeiten und Kontexten 

zu lesen und zu schätzen, und sie als inspirierendes Sprungbrett für seine eigenen 

Ideen verwenden kann.63  

Trotzdem lässt sich aber abschließend feststellen, dass Morgenthaus formalisti-

sches (und in gewisser Hinsicht auch sehr altmodisches) Verständnis des Rechts 

sehr stark vom Positivismus Kelsens beeinflusst war. Dies wurde nicht nur von 

Morgenthaus amerikanischer Leserschaft übersehen, sondern wurde auch neuerdings 

von Morgenthau-Experten womöglich unterschätzt. Nur unter Berücksichtigung 

dieses gedanklichen Erbes machen jedoch gewisse Äußerungen in Politics Among 

Nations tatsächlich Sinn – z. B. die Aussage, dass das internationale Recht „primiti-

ves“ weil völlig dezentralisiertes Recht sei; ebenso seine Grübeleien zur Realisier-

barkeit eines Weltstaats. Natürlich kann man auch diesen Einfluss überbewerten – 

wie sicherlich auch grundsätzlich die Feststellung, dass Morgenthau ursprünglich 

Rechtswissenschaftler war, und daher auch wie ein Jurist gedacht und geschrieben 

hat. Aber vielleicht sind es ja genau derartige intellektuelle Ambiguitäten in seinem 

Werk, die Morgenthau zum Faszinosum und das Lesen seiner Schriften weiterhin so 

spannend machen.  

Literatur 

Baumgarten, Arthur, 1920/1922: Die Wissenschaft vom Recht und ihre Methode. Drei Bände. Tübingen. 

Borowski, Martin, 2005: Die Lehre vom Stufenbau des Rechts nach Adolf Julius Merkl. In Stanley L. 

Paulson/Michael Stolleis (Hg.): Hans Kelsen: Staatsrechtslehrer und Rechtstheoretiker des 20. Jahr-

hunderts. Tübingen, S. 122-59. 

Duguit, Léo, 1921: Traité de droit constitutionnel, Paris. 2. Ausgabe. (1. Band 1911).  

Eschenburg, Theodor, 1963: Die improvisierte Demokratie. Gesammelte Aufsätze zur Weimarer Repub-

lik. München. 

Frei, Christoph, 2001: Hans J. Morgenthau. An Intellectual Biography. Baton Rouge. 

                                                           
61  Siehe z. B. Rösch 2013. Morgenthau 2012. Prägend für die derzeitige Debatte war ursprünglich 

neben Frei 2001, Scheuerman 1999 und Koskenniemi 2002. 

62  Morgenthaus Biograph hat ähnliche Warnsignale geäußert – siehe den Beitrag von Christoph Frei 

in diesem Band.  
63  Jütersonke 2013. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


43 

Friedrich, Manfred, 1977: Der Methoden- und Richtungsstreit: Zur Grundlagendiskussion der Weimarer 

Staatsrechtslehre. In: Archiv des öffentlichen Rechts, 102. Band, S. 161-209. 

Gerber, Carl Friedrich von, 1852: Über öffentliche Rechte. Tübingen.  

Heller, Hermann, 1926: Die Krise der Staatslehre. In: Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, 

55. Band, S. 289-316. 

Hofmann, Hasso, 2002: Legitimität gegen Legalität. Der Weg der politischen Philosophie Carl Schmitts. 

4. Auflage mit einer neuen Einleitung. Berlin. 

Jacobsen, Arthur J./Schlink, Bernhard, 2002: Introduction – Constitutional Crisis: The German and the 

American Experience. In Jacobson und Schlink (Hg.), Weimar: A Jurisprudence of Crisis. Berkeley, 

S. 1-39. 

Jellinek, Georg, 1900: Allgemeine Staatslehre. Berlin. 

Jellinek, Georg, 1906: Verfassungsänderung und Verfassungswandel. Eine staatsrechtlich-politische 

Abhandlung. Berlin. 

Jütersonke, Oliver, 2010: Morgenthau, Law and Realism, Cambridge. 

Jütersonke, Oliver, 2012: Echoes of a Forgotten Past: Mid-Century Realism and the Legacy of Interna-

tional Law. In:  Ethics and International Affairs, Vol. 26 (3/2012), S. 373-86. 

Jütersonke, Oliver, 2013: Politics Among Nations: Ein Klassiker des klassischen Realismus? In: Zeit-

schrift für Politik, 60. Jahrgang (4/2013), S. 452-60. 

Kammerhofer, Jörg, 2014: Hans Kelsen in Today’s International Legal Scholarship. In Jörg Kammerhofer 

und Jean d’Aspremont (Hg.), International Legal Positivism in a Post-Modern World. Cambridge, S. 

81-113. 

Kant, Immanuel, 1785: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Kant, Werke, 4. Band. Berlin 1911, 

S. 385-463. 

Kaufmann, Erich, 1921: Kritik der neukantianischen Rechtsphilosophie. Eine Betrachtung über die Be-

ziehung zwischen Philosophie und Rechtswissenschaft. Tübingen. 

Kelsen, Hans, 1911: Hauptprobleme der Staatsrechtslehre entwickelt aus der Lehre vom Rechtssatze, 

Tübingen.  

Kelsen, Hans, 1922: Der soziologische und der juristische Staatsbegriff. Kritische Untersuchung des 

Verhältnisses zwischen Staat und Recht, Tübingen. 

Kelsen, Hans, 1925: Allgemeine Staatslehre. Berlin. 

Korioth, Stefan, 1992: Erschütterungen des staatsrechtlichen Positivismus im ausgehenden Kaiserreich – 

Anmerkungen zu frühen Arbeiten von Carl Schmitt, Rudolf Smend und Erich Kaufmann. In: Archiv 

des öffentlichen Rechts, 117. Band, S. 212-38. 

Koskenniemi, Martti, 2002: The Gentle Civilizer of Nations: The Rise and Fall of International Law 1870-

1960. Cambridge. 

Laband, Paul 1876: Das Staatsrecht des Deutschen Reiches. 1. Band, Tübingen. 

Morgenthau, Hans, 1929: Die internationale Rechtspflege, ihr Wesen und ihre Grenzen. Leipzig. 

Morgenthau, Hans, 1930: Der Selbstmord mit gutem Gewissen: Zur Kritik des Pazifismus und der neuen 

deutschen Kriegsphilosophie (Manuskript), Morgenthau Archiv, Box 96. 

Morgenthau, Hans, 1932: Der Kampf der deutschen Staatslehre um die Wirklichkeit des Staates (Manu-

skript), Morgenthau Archiv, Box 197. 

Morgenthau, Hans, 1933: La notion du ‘politique’ et la théorie des differends internationaux. Paris. 

Morgenthau, Hans, 1934: La réalité des normes, en particulier des normes du droit international: Fonde-

ments d’une théorie des normes. Paris. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


44 

Morgenthau, Hans, 1935: Théorie des sanctions internationales. In: Revue de droit international et de 

législation comparée, 36. Band, S. 474-503 und 809-36. 

Morgenthau, Hans, 1948: Politics among Nations. The Struggle for Power and Peace. 1. Auflage. New 

York. 

Morgenthau, Hans, 2012: The Concept of the Political. Herausgegeben mit einem Vorwort von Hartmut 

Behr und Felix Rösch. Basingstoke. 

Rösch, Felix, 2013: Entpolitisierung in der Moderne. Zur Zentralität des Begriffs des Politischen im 

Denken Hans J. Morgenthaus. In: Zeitschrift für Politik, 60. Jahrgang (4/2013), S. 430-51. 

Scheuerman, William E., 2011: The Realist Case for Global Reform. Cambridge. 

Scheuerman, William E., 1999: Carl Schmitt: The End of Law. Lanham. Sontheimer, Kurt, 1978: Anti-

demokratisches Denken in der Weimarer Republik. München. 

Sontheimer, Kurt, 1978: Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik. München. 

Stolleis, Michael, 2002: Geschichte des öffentlichen Rechts in Deutschland: Weimarer Republik und 

Nationalsozialismus. München. 

Triepel, Heinrich, 1927: Staatsrecht und Politik. Berlin/Leipzig. 

Weber, Max, 1924: Diskussionsrede zu dem Vortrag von H. Kantorowicz‚ Rechtswissenschaft und Sozio-

logie. In: Gesammelte Aufsätze zur Soziologie und Sozialpolitik. Tübingen. 

Wundt, Wilhelm W., 1903 [1886]: Ethik. Eine Untersuchung der Tatsachen und Gesetze des sittlichen 

Lebens. 1. Band. 3. Ausgabe. Stuttgart. 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


45 

Heiko Meiertöns 

Das Völkerrechtsverständnis im Werk von Hans Morgenthau –         

Wiederentdeckung eines Völkerrechtlers und seiner Lehrer 

Einleitung 

Eine umfangreiche Literatur befasst sich eingehend mit der Rolle Hans Morgenthaus 

für die Entstehung des modernen Realismus und den unterschiedlichen intellektuel-

len Einflüssen, die ihn geprägt haben mögen und die so im Realismus fortwirken.1 

Dabei ist einem Aspekt, nämlich seiner grundständig juristischen Vorbildung, erst in 

letzter Zeit zu Recht besondere Aufmerksamkeit geschenkt worden.2 Hans Morgent-

hau war von seiner wissenschaftlichen Sozialisation her ein deutscher Staatsrechts-

lehrer. Dennoch taucht er in Darstellungen der deutschen Staatsrechtslehre nicht auf3 

und auch als Völkerrechtler wird er kaum wahrgenommen.4 Auch wenn Helen Kel-

ler so weit geht, Morgenthau als „das bedeutendste ‚deutsche Exportprodukt‘ der 

Völkerrechtsdoktrin der Nachkriegszeit“ zu bezeichnen, so merkt sie doch sogleich 

an, dass es sich bei Morgenthau in diesem Zusammenhang um einen „gern verges-

sen[en] Name[n]“ handelt.5 

Vielmehr ist von der desillusionierten Abkehr Morgenthaus von „liberalem“ 

rechtstheoretischem Denken die Rede, die ihn zu einem machtpolitisch denkenden 

Realisten habe werden lassen, der sich von Fragen des Völkerrechts vollständig 

abgewandt habe.6 Eher wird Morgenthaus Skepsis oder gar Abkehr vom Völkerrecht 

betont7 als seine Arbeiten in diesem Fach. Auch wird mitunter die juristische Vor-

bildung und Publikationstätigkeit Morgenthaus zum Teil gänzlich außer Acht gelas-

sen und Morgenthau als Vertreter einer „preußisch“ geprägten Realpolitik angese-

hen.8 In der Tat handelt es sich bei Aussagen Morgenthaus zu völkerrechtlichen 

                                                           
1  Troy 2013, S. 415; Rohde 2004, S. 78-103. 
2  Jütersonke 2010. 

3  Schulze-Fielitz 2013, S. 484.  

4  Jütersonke 2006a, S. 182. 
5  Keller 2007, S. 623-638.  

6  Z. B. Rosenthal 1991. 

7  Hobe 2008 S. 4-5. 
8  Honig 1995/96, S. 283-313; Russell 1990.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


46 

Fragestellungen häufig eher um eine Theorie „über Recht“ als dass es sich um 

Rechtstheorie im eigentlichen Sinne handelt,9 soweit eine solche Trennung über-

haupt logisch möglich und sinnvoll ist.10 

Nicht zu vernachlässigen ist aber, dass die von ihm durchlaufene Ausbildung zum 

Assessor, umgangssprachlich zum Volljuristen, damals wie heute zu wesentlichen 

Teilen aus der Befassung mit dogmatischen Fächern bestand und besteht.11 Dieser 

juristischen, rechtswissenschaftlichen Tätigkeit liegt eine grundlegend andere Aus-

gangsfrage zu Grunde als einer politik- oder sozialwissenschaftlichen. Nicht die 

analytische Erforschung, sondern die normative, sozial-ethische Bewertung von 

Lebenssachverhalten steht im Zentrum der Tätigkeit. Vereinfacht gesagt also nicht 

die Frage: „Warum geschieht etwas?“, sondern die Frage „Wenn etwas geschieht, 

wie ist es sozial-ethisch nach Kategorien von Recht und Unrecht, zu bewerten?“12 

Dies hat nahezu zwangsläufig zur Folge, dass Morgenthau bestimmte Argumentati-

onsmuster zutiefst verinnerlicht hat – oder jedenfalls gemäß der Prüfungsordnung 

verinnerlicht haben sollte – die sich auch in seinen Arbeiten bis ins Spätwerk hinein 

erkennen lassen.  

Trotz seines Bekundens, kein „run of the mill-lawyer“ werden zu wollen,13 war 

Morgenthau daher doch ein Produkt des deutschen juristischen Ausbildungsbetrie-

bes. Auch wenn seine Studienleistungen sich eher im unteren Bereich bewegten und 

er schließlich das erste Staatsexamen im Jahr 1927 bestand,14 so war doch auch 

dafür eine mehrjährige Beschäftigung mit konventionellen juristischen Argumenta-

tionsmustern unumgänglich. So lassen sich juristische Argumentationsmuster, die 

sich anhand der juristischen Methodenlehre einordnen lassen, auch bei Morgenthau 

erkennen. Hierzu zählen beispielsweise Elemente der savignyschen Auslegungsme-

thodik15 mit einem Rückgriff auf den Sinn und Zweck einer Norm, also die teleolo-

gische Auslegung (telos).16 Hinzu kommt ein zweiter Aspekt: Neben der Ausbildung 

zum Volljuristen war Hans Morgenthau zudem sowohl was seinen gewählten Stu-

dienschwerpunkt betrifft, als auch aufgrund seines Dissertationsthemas ausgebilde-

                                                           
9  Jütersonke 2006a, S. 181. 

10  Schulze-Fieliz 2013, S. 219-254.  
11  Hattenhauer 1989, S. 513-520. 

12  Mastronardi 2001, S. 1-3. 

13  Morgenthau 1977, S. 1-17. 
14  Frei 1993, S. 34-35. 

15  Savigny, System des heutigen Römischen Rechts, S. 213ff. (Berlin: Veit, 8 Bd. 1840 bis 1849); dazu 

Larenz/Canaris 1995, S. 141-186.  
16  Jütersonke 2006b, S. 466. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


47 

ter Völkerrechtler.17 Hans Morgenthau war Völkerrechtler schon gut zehn Jahre, 

bevor Carl Schmitt mit seiner Arbeit „Völkerrechtliche Großraumordnung mit In-

terventionsverbot für raumfremde Mächte“,18 die gemeinhin als ein Anbiederungs-

versuch an das NS-Regime angesehen wird, eine offensive Hinwendung zum Völ-

kerrecht vollzog.19 Die sensible Beziehung Morgenthaus zu Carl Schmitt und seinem 

Werk, wohl auch durch Morgenthaus eigenes Zutun häufig in übertriebener Weise 

als „hidden dialogue“ wahrgenommen,20 ist bereits eingehend beleuchtet worden21 

und soll hier nicht thematisiert werden. Vielmehr soll der Versuch einer grundlegen-

deren Einordnung in die Völkerrechtslehre unternommen werden.  

Wenn man die Prämisse akzeptiert, dass der Realismus seine Wurzeln in früheren 

europäischen Diskursen hat,22 wozu auch jene der Staatsrechtslehre und der Völker-

rechtswissenschaft gehören,23 so stellt sich die Frage, wie Hauptvertreter und Mitbe-

gründer dieser Denkschule wie Morgenthau in diesem Diskurs zu verorten waren. 

Im Sinne einer Einordnung Morgenthaus in den völkerrechtlichen Diskurs ist bisher 

wenig unternommen worden, auch wenn diese Kontextualisierung bereits zu Recht 

eingefordert wurde.24 Von welchen Vertretern dieses Diskurses wurden Morgenthau 

dessen Streitstände nahegebracht? War Morgenthau Positivist oder doch eher natur-

rechtlich geprägt? Anhand einer grundlegenden Darlegung dieses Streitstandes soll 

ein erster Versuch einer Einordnung unternommen werden. Zunächst wird an dieser 

Stelle ein Überblick über die grundständig juristische Ausbildung von Morgenthau 

und seiner Ausbildung im Völkerrecht gegeben. Dabei soll insbesondere ein Blick 

auf die Staatsrechts- und Völkerrechtslehrer von Morgenthau und deren dogmati-

sche Ausgangspunkte geworfen werden. Danach wird ein kursorischer Überblick 

über das Völkerrechtsverständnis im Werk von Morgenthau gegeben, um abschlie-

ßend den Versuch einer dogmatischen Einordnung vorzunehmen. 

                                                           
17  Morgenthau 1929. 

18  Schmitt 1941; dazu: Meiertöns 2010, S. 47-50. 
19  Für eine zeitgenössische Kritik des Schmittschen Völkerrechtsverständnisses siehe Kraus 1935: S. 

151-61. 

20  Jütersonke 2006a, S. 183-186. 
21  Scheuermann 2007, S. 62-92. 

22  Amstrup 1978, S. 163-175. 

23  Scheuermann 2011, S 97. 
24  Jütersonke 2010, S. IX; Behr/Heath 2009, S. 327-349.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


48 

Grundlegende völkerrechtliche Streitstände und Unterscheidungskriterien 

Ein wesentliches Kriterium für die dogmatische Einordnung eines Völkerrechtlers 

ist, wie er die Frage nach dem Geltungsgrund des Völkerrechts beantwortet. Einfa-

cher gesagt: weshalb gelten in den internationalen Beziehungen zwischen Völker-

rechtssubjekten (hauptsächlich Staaten) bestimmte verbindliche Verhaltensmuster 

als Völkerecht?25 Gerade in der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg wurde der Frage 

nach den Grundlagen des Völkerrechts erneut größeres Interesse geschenkt.26 Hier-

bei können drei Begründungsmuster unterschieden werden: Naturrechtliche, positi-

vistische und soziologische Theorien. Je nach Schwerpunktsetzung fällt die Antwort 

auf die oben aufgeworfene Grundfrage unterschiedlich aus.  

Naturrechtliche Theorien leiten den Geltungsgrund des Völkerrechts aus einer na-

türlich vorgegebenen Ordnung her, wie beispielsweise eine aller Menschen umfas-

senden Vernunftordnung. Begründungsmuster dieser Art reichen bis in die mittelal-

terliche Spätscholastik zurück, die Recht auch als eine göttliche Vorgabe ansieht.27 

Zu naturrechtlich geprägten Völkerrechtlern zählen der als „Vater des Völkerrechts“ 

geltende Niederländer Hugo Grotius (1583-1645) sowie Völkerrechtler der soge-

nannten Spanischen Epoche 1492-1648,28 wie der Italiener Alberico Gentilli (1552-

1608) und der Spanier De Vitoria (1483-1546).29 Unter den Zeitgenossen Morgent-

haus wird z. B. der britische Völkerrechtler Hersch Lauterpacht dazu gezählt. 30  

Die positivistische Völkerrechtstheorie, wie sie z. B. von Hans Kelsen (1881-

1973) vertreten wurde, 31 leitet dagegen den Geltungsgrund des Völkerrechts aus 

positiven Normen ab. Rechtliche Betrachtungen sind danach streng zu trennen von 

moralischen Erwägungen. Besonders betont wird dabei die Bedeutung staatlicher 

Souveränität für die Entstehung von Normen. Jede Rechtsnorm ist danach von einer 

anderen ableitbar, bis man zur „Grundnorm“ pacta sunt servanda gelangt. Was 

freilich das Dilemma mit sich bringt, dass der Geltungsgrund dieser „Grundnorm“ 

herzuleiten ist und hierbei lediglich auf den Willen von Staaten abgestellt werden 

kann.  

                                                           
25  Ipsen 2014, S. 6-16.  

26  Ziegeler 2007, S. 207-209. 

27  Grewe 2000, S. 144-145. 
28  Ebd., S. 137ff.  

29  Meron 1991, S. 110-116. 

30  Zu Lauterpacht siehe Koskenniemi 2004, S. 601-661. 
31  Kelsen 1950. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


49 

Jüngeren Datums sind Ansätze der Systemtheorie und der „Critical Legal Stu-

dies“,32 die Recht als ein auf sich selbst bezogenes System verstehen, die aber aus 

historischen Gründen bei einem Versuch der Einordnung Morgenthaus außer Acht 

bleiben können. Gleiches gilt für erst in der Zeit nach 1945 entwickelte, spezifische 

amerikanische Ansätze des policy-oriented Approach, der „New Haven School“.33 

Besonderes Interesse verdient aber in diesem Zusammenhang die Beziehung Mor-

genthaus zur Entwicklung einer soziologischen Völkerrechtsschule. Diese im We-

sentlichen durch den Franzosen George Scelle (1878-1961)34 entwickelte Denkschu-

le spricht sich für eine Erklärung und ein Verständnis von Völkerrecht in seinem 

jeweiligen soziologischen und politischen Kontext aus.35 Moderne Ansätze bei-

spielsweise von Bruno Simma zeugen von einer entsprechenden Herangehenswei-

se.36 

Neben einer nahezu zwangsläufigen Einbettung in die Diskussionen der Weima-

rer Staatsrechtslehre zum damaligen Zeitpunkt37 war Morgenthau auch noch in einen 

traditionellen, transnationalen Diskurs der damaligen Völkerrechtslehre eingebun-

den. Innerhalb der deutschen Völkerrechtslehre sind diese Streitstände und der 

grundlegende Richtungsstreit der Weimarer Staatsrechtlehre eng miteinander ver-

woben. So ist zum Beispiel Kelsens Völkerrechtslehre als ein Teil seiner reinen 

Rechtslehre anzusehen.38 Bei einem deutschen Juristen und Völkerrechtler dieser 

Zeit, wie es Morgenthau war, ist also ein Blick auf dessen grundständige Ausbil-

dung, rechtliche Verortung und Prägung geboten.  

Juristische Ausbildung und Prägung – Wahl des Schwerpunktes Völkerrecht 

Glaubt man den Ausführungen Morgenthaus, dann beruhte seine Studienentschei-

dung zugunsten der Rechtswissenschaft auf einem Ausschlussverfahren: Sein Vater 

war gegen das Studium der Germanistik; Philosophie erschien ihm lebensabgewandt 

und Jura schien das Fach zu sein, das vermeintlich die geringste emotionale Hingabe 

                                                           
32  Koskenniemi 1990. 

33  McDougal 2000. 
34  Näher zu George Scelle: Wüst 2007, insb. S. 209-231. 

35  Koskenniemi 2002, S. 327-338. 

36  Simma 1974) S. 78: „Eine völkerrechtswissenschaftliche Methode, die ihre Aufgabe im bloßen 
Beschreiben positivrechtlicher Norminhalte erschöpft sieht, geht in vielen ... ganz entscheidenden 

Punkten an der internationalen Rechtswirklichkeit vorbei"; ähnlich schon: Morgenthau 1929, S. 62. 

37  Dazu Oliver Jütersonke in diesem Band. 
38  Neumann 2011, S. 115-117. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


50 

erforderte.39 Dennoch durchlief er alle Stufen der juristischen Ausbildung in der 

„Pflicht“ mit zwei Staatsexamina und der „Kür“ mit Promotion und schließlich der 

Habilitation. 

Ausbildung zum Rechtsassessor 

Nachdem er ein Semester Philosophie in Frankfurt studiert hatte,40 begann Morgent-

hau das Studium der Rechtswissenschaften zum Wintersemester 1923. Dem juristi-

schen Studium widmete er in dieser Zeit wohl nur wenig Aufmerksamkeit, sondern 

verwandte viel Zeit auf Vorlesungen in anderen Fächern wie Geschichte und Kunst-

geschichte. Zum fünften Semester, dem Sommersemester 1925, wechselte er an die 

Friedrich-Wilhelms-Universität, die heutige Humboldt-Universität zu Berlin, wo er 

Staatsrecht bei Rudolf Smend (1882-1975)41 und Heinrich Triepel (1868-1946) 

hörte.42 Beide, Triepel wie auch Smend, werden im Methodenstreit der Weimarer 

Staatsrechtslehre den „Antipositivisten“ zugerechnet, wenn auch als ehr gemäßigte 

Vertreter.43 

Für Smend bedurfte der Staat jedenfalls einer tieferen Begründung als allein einer 

Herleitung aus dem positiven Recht, wie sie von Positivisten der Wiener Schule wie 

Hans Kelsen propagiert wurde. Staatliche Wirklichkeit musste nach Smend umfas-

send erklärt und gerechtfertigt werden, so dass der Staat als ein „andauernder Integ-

rationsprozess“ der einzelnen Bürger beschrieben wurde. Auch auf Smend geht der 

Begriff des ungeschriebenen Verfassungsrechts zurück.44 

Der andere Staatsrechtslehrer, bei dem Morgenthau Staatsrecht hörte, war der 

damalige Präsident der Friedrich-Wilhelms-Universität, Heinrich Triepel, der fast 15 

Jahre älter als Smend war. Triepel, 1922 Initiator der Gründung der Vereinigung 

deutscher Staatsrechtslehrer, um die Gruppe der Staatsrechtslehrer vor dem Zerfall 

in politisch streitende Parteien zu bewahren,45 galt schon damals als eine „Integrati-

onsfigur“ der deutschen Staatsrechtslehre der Zwischenkriegszeit.46 Triepel war 

                                                           
39  Morgenthau 1977, S. 4. 
40  Jütersonke 2010, S. 21. 

41  Zu Rudolf Smend: Friedrich 1987, S. 1-25. 

42  Frei 1993, S. 35 
43  Stolleis 2002, S. 173-174.  

44  Smend 1916, S. 245-270. Zu Smends Einfluss auf Morgenthau: Frei 2005, S. 39-48. 

45  Stolleis 2002, S. 173-174. 
46  Gangl 2011, S. 11, 27; Lebenslauf von Heinrich Triepel in: 1 Recueil des Cours (1923), S. 73.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


51 

zudem vom Schwerpunkt her ebenfalls Völkerrechtler. Über eine rein positivistische 

Betrachtung hinausgehende Ansätze finden sich schon früh in seinem Werk, in dem 

er deutlich darlegte, dass der Geltungsgrund der Norm ein außerrechtlicher sein 

müsse.47  

Nach dem Erwerb der erforderlichen „Scheine“ bestand Morgenthau am 12. Feb-

ruar 1927 das erste juristische Staatsexamen (ohne Note) und begann im März 1927 

seinen juristischen Vorbereitungsdienst. Damals wie heute erfolgte eine Zuweisung 

zu den Ausbildungsstationen im Referendariat in einer bestimmten Stationsfolge 

durch die zuständige Beschäftigungsbehörde,48 im Falle Morgenthaus also durch das 

bayerische Justizministerium. Die Gerichtsstationen absolvierte er am Bezirksge-

richt Wolfratshausen, am Landgericht München und dem Schöffengericht München 

Land.49  

Zwar urteilte Morgenthau im Nachhinein, dass das Arbeiten an konkreten Fällen 

seine wichtigste rechtliche Erfahrung gewesen sei,50 doch lag ihm die forensische 

Arbeit nicht sonderlich. Insbesondere empfand er die am Bezirksgericht forensisch 

zu bearbeitenden Gerichtsfälle aus dem Bereich des Familien- und Strafrechts als 

belastend; hinzu kam allgemein ein tiefes Befremden  während seiner Referendarsta-

tion im dreißig Kilometer südwestlich von München gelegenem Ort Wolfratshausen 

im Isartal,51 das bei einem bisher in einem bildungsaffinen Umfeld tätigen Stadt-

menschen nur zu verständlich erscheint. 

Zum Mai 1928 wechselte Morgenthau vom bayerischen in den preußischen Vorbe-

reitungsdienst nach Frankfurt am Main, wo er die weiteren Stationen am Amtsge-

richt, Arbeitsgericht und Oberlandesgericht absolvierte.52 Daneben arbeitete er als 

wissenschaftlicher Mitarbeiter in der Kanzlei des Arbeitsrechtlers Hugo Sinzheimer 

(1886-1940).53 Ab Dezember 1930 stationsfrei, bestand Morgenthau am 22. Mai 

                                                           
47  Dazu schon 1899 Heinrich Triepel: „Immer und überall wird man an den Punkt gelangen, an dem 

eine rechtliche Erklärung der Verbindlichkeit des Rechtes selbst unmöglich wird. Der ‚Rechts-

grund‘ der Geltung des Rechts ist kein rechtlicher.“ Triepel 1899, S. 82. 

48  David 1928. 

49  Frei 1993, S. 38. 
50  Morgenthau 1978, S. 63-68; 66.  

51  Die Bewohner des bayerischen Oberlandes, mit denen er dort vor Gericht (zu Vaterschaftsklagen, 

Trunkenheitsfällen und Sodomie) zu tun hatte, empfand Morgenthau als „primitiver“, „roher“ und 
„barbarischer“ Menschenschlag, Formulierung im Brief an seine spätere Frau Irma Thormann vom 

08. Juli 1931, zitiert nach Frei 1993, S. 38. 

52  Ebd., S. 39. 
53  Eckstein 1981, S. 641-652; zu Hugo Sinzheimer s. Kubo 1995. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


52 

1931 das zweite juristische Staatsexamen, die große Staatsprüfung, mit der Gesamt-

note „ausreichend“.54 Diese sonst eher nebenbei behandelte, hauptberufliche Ausbil-

dung Morgenthaus, im Lebensalter von 19 bis 27, als deutscher Rechtsassessor, war 

in jedem Fall, auch bei der unbestrittenen schnellen Auffassungsgabe und intellektu-

ellen Schärfe Morgenthaus ein höchst zeitintensives Unterfangen.55 Dennoch hat er 

sich trotz ursprünglicher bekundeter – und von Politikwissenschaftlern wiederholt 

betonter – Abneigung gegen das Fach Rechtswissenschaft, nicht im Sinne eines 

„Schmalspurstudiums“ auf Seminarfächer konzentriert, welche die größte Schnitt-

menge mit den examensrelevanten Fächern hatten, sondern den Schwerpunkt auf 

das auch damals schon lernintensive Völkerrecht gelegt.56 Die tragische Wendung, 

dass er von dieser Ausbildung nur sehr kurzzeitig originären Gebrauch machen 

konnte, ist wiederholt beschrieben worden.57 Dennoch konnte er auf die juristische 

Ausbildung wiederholt zurückgreifen. So bestand Morgenthau 1943 die Prüfung für 

die Anwaltszulassung in Bundesstaat Missouri (Bar Exam)58 und hielt auch noch 

1944 in Chicago Vorlesungen zum US-amerikanischen Verwaltungsrecht.59 

Völkerrechtliche Ausbildung 

Völkerrecht war – zu Morgenthaus Zeit wie heute – nur in sehr geringem Umfang 

Pflichtstoff und bereits die Wahl dieses Faches zeugt von einem überobligatorischen 

Interesse an bestimmten Themen. Durch die geringen Vorgaben in den jeweiligen 

Prüfungsordnungen waren der Zugang und die Themenschwerpunkte mehr noch als 

in Pflichtfächern vom jeweiligen Lehrer abhängig.60 Sicherlich kann nicht einfach 

eine Kontinuität oder gar Identität der Rechtsauffassungen von Schüler und Lehrer 

angenommen werden. Mitunter mag ein Schüler sogar einen deutlichen Bruch mit 

dem Lehrer vollziehen,61 dennoch ist der Schüler – zumindest unterbewusst – Lehr-

                                                           
54  Frei 1993, S. 41. 

55  Adomeit 1999, S. 362-364. 

56  Hobe 2008, S. 1-4. 

57  Jütersonke 2010, S. 22-23. 
58  Ebd., S. 25. 

59  Morgenthau 1944, S. 91-116. 

60  Kraus 1929. 
61  Z. B. Ernst Friesenhahn (1946-1970 Professor in Bonn, 1951-1963 Richter des Bundesverfassungs-

gerichts) der zwar in seiner Dissertation (Friesenhahn 1928, insb. S. 14ff.) noch dem Freund-Feind-

Gedanken seines Doktorvaters Carl Schmitt folgte, sich aber später konsequent von ihm lossagte; 
siehe Stolte 2004, S. 185-232.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


53 

methoden und Ansätzen ausgesetzt und gezwungen, sich dazu ablehnend oder be-

fürwortend zu verhalten. Deshalb lohnt es sich, die grundsätzliche dogmatische 

Verortung der Völkerrechtslehrer Morgenthaus zu untersuchen. Betrachtet man die 

Völkerrechtler, von denen Morgenthau in diesem Fach unterrichtet worden ist, so 

fällt auf, wie sehr es sich dabei um eher konventionelle Vertreter der damaligen 

Völkerrechtslehre handelt. Keinen könnte man als Vertreter der zum damaligen 

Zeitpunkt eher gewagten interpretatorischen Neuansätze ansehen. In Berlin hörte 

Morgenthau Völkerrecht zunächst bei Viktor Bruns und Edwin Borchard.62  

Viktor Bruns hatte, wie auch andere deutsche Völkerrechtler seiner Zeit wie bei-

spielsweise sein Berliner Fakultätskollege und Verfasser des damals gängigsten 

deutschsprachigen Völkerrechtslehrbuches63 Franz von Liszt,64 erst im Verlaufe 

seiner akademischen Laufbahn zum Völkerrecht gefunden.65 Nach der Promotion im 

Zivilrecht und übergangsweiser Lehre im Staatsrecht wandte sich Bruns nahezu 

ausschließlich dem Völkerrecht zu. Von 1924 bis zu seinem Tod 1943 war er Grün-

dungsdirektor des Kaiser-Wilhelm-Instituts für ausländisches öffentliches Recht und 

Völkerrecht, dem Vorläufer des heutigen Max Planck-Instituts für ausländisches 

öffentliches Recht und Völkerrecht.66Dieser Umstand, seine Tätigkeit in der interna-

tionalen Schiedsgerichtsbarkeit wie auch persönliche Beziehungen67 bedingten eine 

gewisse Regierungsnähe seiner völkerrechtlichen Arbeit. Betrachtet man das Werk 

von Bruns, der in Tübingen bei Triepel studiert hatte, im Hinblick auf eine dogmati-

sche Verortung nach den oben genannten Kriterien, so ist Bruns zwar kein Anhänger 

der „Reinen Rechtslehre“ Kelsens, aber deutlich eher positivistisch geprägt, als dass 

er sich mit naturrechtlichen Ansätzen befassen würde.68 

Zudem hatte Morgenthau an der damaligen Friedrichs-Wilhelms-Universität 1925 

die Gelegenheit, Vorlesungen im Völkerrecht bei Edwin Borchard zu hören, dem 

ersten US-amerikanischen Professor, der nach dem Ersten Weltkrieg als Gastdozent 

Vorlesungen in Berlin hielt.69 Borchard, von einer Familie preußischer Emigranten 

abstammend, die Preußen 1859 verlassen hatte, um sich in New York niederzulas-

                                                           
62  Frei 1993, S. 35. 

63  Insgesamt in 12 Auflagen zwischen 1898 und 1925 erschien Liszt 1925. 

64  Zu von Liszt: Herrmann 2001.  
65  Borchard 1943, S. 658-660. 

66  Triepel 1942/43, S. 324.  

67  Bruns war u. a. ein Cousin 2. Grades des Diplomaten und Staatsekretärs im Auswärtigen Amt 
(1938-1945), Ernst von Weizsäcker (1882-1951). S. Bilfinger 1955, S- 687. „Bruns, Viktor“, in: 

Neue Deutsche Biographie 2 (1955), S. 687 [Onlinefassung]. 

68  Z. B. Bruns 1937, S. 547-669. 
69  Clark 1951.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


54 

sen, war schwerpunktmäßig eher Verfassungsrechtler als Völkerrechtler und maß-

geblich an Vorhaben der Justizreform und der Einführung der Feststellungsklage in 

den USA beteiligt.70 Daneben war Borchard aber auch als starker Befürworter einer 

US-Neutralität und Gegner eines US-amerikanischen Kriegseintritts politikberatend 

tätig, unter anderem als Berater des stark isolationistischen Senators Sam Borah.71 

Unabhängig davon war Borchard aber in jedem Fall zum damaligen Zeitpunkt ein 

nicht untypischer Vertreter der US-Völkerrechtslehre der Zwischenkriegszeit, der 

eher traditionell und nicht als Reformer eingeordnet wird.72 

Wieder in München belegte Morgenthau völkerrechtliche Seminare bei Hans 

Nawiasky (1880-1961) und Karl Neumeyer (1869-1941).73 Beide wurden später 

zum Ziel heftiger nationalsozialistischer Anfeindungen und Proteste.74 Hans Na-

wiasky, einer der späteren Teilnehmer am Herrenchiemseer Verfassungskonvent von 

1948 und maßgeblicher Mitgestalter der bayerischen Verfassung von 1946, emi-

grierte 1933 in die Schweiz nach St. Gallen.75 Auch wenn Nawiaskys Werk sich 

grundlegend mit verfassungsrechtlichen Fragen, wie der Stellung von Gliedstaaten 

im Bundesstaat befasst,76 so war er – jedenfalls in späteren Jahren – gegenüber rein 

positivistischen Ansätzen, in denen er eine Hauptursache für die nationalsozialisti-

sche Entstellung des Rechts sah, skeptisch eingestellt, und vertrat in Arbeiten zum 

„überpositiven Recht“ naturrechtlich geprägte Ansätze.77 

Karl Neumeyer78 wiederum sei nach Morgenthau der erste Professor gewesen, 

der ein persönliches Interesse an ihm gezeigt habe,79 wobei es aber für die damalige 

wie heutige juristische Ausbildung keine Besonderheit darstellt, erst im Zuge eines 

Seminars mit einem Professor in direkten Kontakt zu treten.80 Nur nebensächlich 

befasste sich Neumeyer mit dem Völkerrecht: Von der Promotion her war Neumey-

er Strafrechtler, seine Habilitationsschrift behandelte Fragen des internationalen 

Privatrechts81 und sein Hauptaugenmerk galt dem Ziel der Etablierung eines „inter-

                                                           
70  Borchard 1919. 

71  Zu Borah s. Meiertöns 2010, S. 86, 93.  

72  Shinohara 2012, insb. S. 124-131. 

73  Frei 1993, S. 35. 

74  Behrendt 2006. 
75  Zacher 1998. 

76  Nawiasky 1920. 

77  Nawiasky 1961, S. 386ff.  
78  Zu Neumeyer: Breitenbuch 2013.  

79  Morgenthau 1978, S. 65. 

80  Vagts 1990, S. 670.  
81  Neumeyer 1916. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


55 

nationalen Verwaltungsrechts“. Darin befasste er sich mit der Suche nach „Grenz-

normen“, die zur ausnahmsweisen Geltung ausländischen Verwaltungsrechts im 

Inland führen sollten. Aus diesen Grenznormen seien nach Neumeyer im Zusam-

menspiel mit Regelungen zum räumlichen Geltungsbereich von Verwaltungsrecht, 

materiellem Verwaltungsrecht und Vorschriften, die Rücksichtnahme auf andere 

Staaten festschreiben, Regeln für die grenzüberschreitende Anerkennung ausländi-

scher Amtshandlungen herzuleiten.82 Diese traditionelles Souveränitätsverständnis 

grundlegend einschränkende Idee eines internationalen Verwaltungsrechts nach 

Neumeyer konnte sich nicht durchsetzen. Aufgrund seiner jüdischen Herkunft zu-

nächst zwangspensioniert, lehnte Neumeyer eine Emigration ab und beging 1941 

gemeinsam mit seiner Ehefrau Suizid.83 Morgenthau erinnerte sich in einem Nachruf 

vor allen Dingen an die eng an Text und Wortlaut angelehnte, detailgenaue Analyse 

juristischer Texte in Neumeyers Seminaren.84  

Dem für Morgenthau wohl prägendsten Völkerrechtler, seinem Doktorvater Karl 

Strupp (1884-1940), ist bisher in Werken zu Morgenthaus Ausbildung und Prägung 

nur wenig Beachtung geschenkt worden.85 Strupp war Begründer und Herausgeber 

des „Wörterbuch des Völkerrechts und der Diplomatie“,86 dem in der zweiten Auf-

lage sogenannten Strupp/Schlochauer,87Vorläufer der heutigen Max Planck Encyc-

lopedia of Public International Law.88 Diesem wohl wichtigsten völkerrechtlichen 

Nachschlagewerk, das zu Recht als sein „Lebenswerk“ gilt, widmete er von 1911 bis 

1929 erhebliche Arbeitskraft. Wie auch Morgenthau wurde Strupp als Jude das Op-

fer der Vertreibung von Wissenschaftlern in den Jahren 1933-34, welche in der 

deutschen Staatsrechtslehre die Völkerrechtswissenschaft besonders traf.89 Für 

Strupp hatte diese aber ein weit tragischeres Ende als für Morgenthau: Nach seiner 

Entlassung an der Universität Frankfurt emigrierte Strupp 1933 zunächst nach Istan-

bul und von dort 1935 nach Frankreich. Nach dem Einmarsch deutscher Truppen in 

Frankreich beging auch er Suizid. Auch wenn sich nur schwer ermessen lässt, wie 

eng das Betreuungsverhältnis zwischen Strupp und Morgenthau war, so fällt doch 

auf, dass das Thema der Dissertation Morgenthaus zur internationalen Schiedsge-

                                                           
82  Neumeyer, Internationales Verwaltungsrecht, 4 Bd. (Leipzig: J. Schweitzer, 1930-1936). 
83    Waldhoff 1998, S. 172 f.  

84  Morgenthau 1941, S. 672.  

85  Zu Strupp: Link 2003. 
86  Strupp 1924-29. 

87  Schlochauer 1960-62. 

88  Wolfrum  2012. 
89  Stolleis 2002, S. 381ff.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


56 

richtsbarkeit dem damaligen Forschungsschwerpunkt Strupps entsprach,90 auch 

wenn es eher den Charakter eines Vehikels für allgemeinere Betrachtungen an-

nimmt. Orientierungsfragen des Völkerrechts werden von Strupp grundsätzlich 

positivistisch beantwortet, wenn auch nicht frei von naturrechtlichen Argumentati-

onsmustern.91 Morgenthau geht über den grundlegend positivistischen Ansatz 

Strupps hinaus und unternimmt den Versuch, sich nicht allein auf die Feststellung 

positiven Rechts zu beschränken.92 

Völkerrechtliches Werk 

Mit dem Ansatz, dass positivistische Völkerrechtswissenschaft allein keine adäqua-

ten Problemlösungsansätze für internationale Problemstände bieten könne und daher 

die Perspektive zu erweitern sei, war Morgenthau in den 1920er Jahren nicht alleine. 

Nur ein Jahr nach dem Erscheinen von Morgenthaus Dissertation (1928) veröffentli-

che Max Huber (1884-1960)93 seine bereits 1910 geschriebene Arbeit Die soziologi-

schen Grundlagen des Völkerrechts.94 Darin entwickelte Huber, ausgehend von 

damaliger soziologischer Theorie, eine Form der Völkerrechtsbetrachtung, nach der 

Staaten zwar die wichtigsten interessengeleiteten Akteure des Völkerrechts sind, 

was die Entstehung eines Völkerrechts als Ausdruck dauerhafter gemeinsamer Inte-

ressen aber nicht verhindere.95 Dieser Ansatz kommt bis heute, wenn auch in abge-

wandelter Form, in den Arbeiten einiger führender deutschsprachiger Völkerrechtler 

zum Ausdruck.96 Es überrascht wenig, dass Morgenthau selbst eine Nähe seiner 

Arbeiten zur Völkerrechtssoziologie Hubers feststellte.97 Folgend soll – ohne den 

Anspruch der Vollständigkeit – ein Überblick über die wesentlichen völkerrechtli-

                                                           
90  Vgl. Strupp 1929; Ders. 1930, S. 351-481. 

91  Strupp 1932. 
92  Koskenniemi 2002, S. 445-446. 

93  Zu Huber: Dinggelmann 2012, S. 1156-1161. 

94  Huber 1928. 

95  So führte Huber aus, dass Völkerrecht „. . . von allen Rechten . . . sich am engsten an seinen sozia-

len Unterbau anschließt und anschließen muß, weil hier die objektive Rechtsordnung unmittelbar 
auf dem Willen der Rechtssubjekte beruht und weil es hier an Organen fehlt, welche in der Lage 

wären, unabhängig vom Willen einzelner Rechtssubjekte die Rechtsordnung zu verwirklichen.“ 

Huber 1928, S. 9; Koskenniemi 2002, S. 227-228. 
96  Simma 1974, S. 78; Ähnlich schon: Morgenthau 1929, S. 62. Simma bezeichnet dieses methodische 

Konzept als „soziologisch-politische Völkerrechtsbetrachtung“ (Simma 1974, S. 311; Ähnlich: 

Neuhold 1977, S. 1-16. 
97  Morgenthau 1940, S. 264. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


57 

chen Arbeiten Morgenthaus und das darin vertretene Völkerrechtsverständnis hin-

sichtlich der oben genannten Grundfrage gegeben werden.  

Die internationale Rechtspflege (1927) 

Morgenthaus 1927 an der Universität Frankfurt angenommene, 1929 veröffentlichte 

Dissertation trägt den vollen Titel „Die internationale Rechtspflege, das Wesen ihrer 

Organe und die Grenzen ihrer Anwendung; insbesondere der Begriff des Politischen 

im Völkerrecht“.98 Morgenthau beginnt darin im ersten Teil zunächst mit einer Be-

schreibung und Definition der internationalen Rechtspflegeorgane, wobei er zwi-

schen der „internationalen Schiedsgerichtsbarkeit“ und der allgemeineren „internati-

onalen Gerichtsbarkeit“ unterscheidet.99 Ausgehend von der Frage, wie sich be-

stimmen lässt, welche Streitfälle von Staaten der internationalen Gerichtsbarkeit 

unterworfen werden können,100 gelangt er zu dem Schluss, „ . . . dass nämlich die 

Fähigkeit der internationalen Rechtspflegeorgane, die internationalen Streitigkeiten 

durch ein Sachurteil im materiellen Sinn auf Grund allgemeiner Anwendung fähiger 

Normen zu entscheiden, unbegrenzt ...“ sei.101 

Mit dem Hauptaspekt des Endtitels „...der Begriff des Politischen im Völker-

recht...“ befasst sich der zweite Teil seiner Dissertation. Theoretisch seien zwischen-

staatliche Fragen zwar einer rechtsförmigen Lösung zugänglich, in der Staatenpraxis 

würden aber eben nicht alle einer solchen zugeführt.102 Ausgehend davon unter-

nimmt Morgenthau eine Untersuchung, wonach diese Streitigkeiten „subjektiv“ zu 

unterscheiden seien. Das Konzept einer rechtlichen und einer politischen Streitigkeit 

sollten danach nicht als Gegensätze begriffen werden. Die Kategorisierung einer 

Streitigkeit als „politisch“ oder „rechtlich“ sei demnach kein adäquates Begriffspaar 

zur Unterscheidung und bilde keinen Gegensatz. Der Gegenbegriff zu „politisch“ sei 

nicht „rechtlich“, sondern „nicht-politisch“. Eine Rechtsfrage könne ebenso „poli-

tisch“, wie eben auch „rechtlicher“ Natur sein.103 Der Begriff „politisch“ sei viel-

mehr einer Streitigkeit mit einer höheren Intensität zuzumessen, im Gegensatz zur 

                                                           
98  Morgenthau 1929. 

99  Ebd., S. 6-17. 
100  Ebd., S. 2 

101  Ebd., S. 41ff. (eigene kursive Hervorhebung). 

102  Ebd., S. 56-58. 
103  Ebd., S. 62. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


58 

„nicht-politischen Frage“.104 Daher sei es nach Morgenthau erforderlich, zwischen 

objektiven und subjektiven Grenzen der rechtlichen Regelung zu unterscheiden, 

nämlich zwischen „Streitigkeiten“, die einer rechtlichen Reglung zugänglich seien 

und „Spannungen“, worunter diejenigen zwischenstaatlichen Gegensätze zu verste-

hen seien, „... die eine zwischen einem Staat im Verhältnis zu einem anderen Staat 

behauptete Diskrepanz zwischen der bestehenden Rechtslage und dem tatsächlichen 

Kräfteverhältnis zum Inhalt haben“.105 Während die Gerichtsfähigkeit im objektiven 

Sinne für alle zwischenstaatlichen Streitigkeiten gegeben sei, müsse sie doch für 

Streitigkeiten politischer Art verneint werden.106 Da das Völkerrecht bisher nicht 

eine hinreichende Elastizität besäße, um diese Diskrepanz zu überwinden, müsse de 

lege ferenda der Frage nachgegangen werden, „...welcher Art dieses System von 

Werten und Normen sein müsse, ... damit die friedliche Entwicklung der zwischen-

staatlichen Beziehungen ...“107 möglich werde. Die Unterscheidung von objektiven 

und subjektiven Grenzen der Rechtspflege wurde in den zeitgenössischen Bespre-

chungen, trotz grundsätzlichen Lobes für die Arbeit, kritisiert.108 Nicht nur für Ver-

treter der „Reinen Rechtslehre“, sondern auch für andere positivistische Völker-

rechtler verließ er damit die Disziplin der Rechtswissenschaft und begab sich auf das 

Feld der politischen Betrachtung.109 

Der Ausgangspunkt der zweiten Grundfrage ist jedenfalls eine Fragestellung, die 

über die positivistische Normenbeschreibung hinausgehen; aber die methodische 

Herangehensweise Morgenthaus ist traditionell positivistisch und der Stil entspricht 

vollends einer juristischen Dissertation.110 Die Originalität dieser Dissertation wird 

aus heutiger Sicht, jedenfalls von Vertretern der „critical legal studies“, aber gerade 

in dem Verlassen traditioneller juristischer Methodik und der Einbeziehung von 

Sozialtheorien gesehen.111  

                                                           
104  Ebd., S. 69; Näher dazu Jütersonke 2007, S. 96-97. 
105  Morgenthau 1929, S. 78 (eigene kursive Hervorhebung). 

106  Ebd., S. 90.  

107  Ebd., S. 152 (eigene kursive Hervorhebung). 
108  Lauterpacht 1931, S. 229-30; Guggenheim 1929, S. 3469-70. 

109  Wehberg 1931, S. 30-31.  

110  Koskenniemi 2002, S. 445.  
111  Koskenniemi 2000, S. 17-34.; Ders. 2002, S. 444.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


59 

La Notion du „Politique“ et la Théorie des Différends Internationaux (1933)112 

Schon der gewählte Titel legt nahe, es handele sich hier um eine Auseinanderset-

zung oder Antwort auf Carl Schmitts Werk „Der Begriff des Politischen.“113 In wei-

ten Teilen handelt es sich bei diesem Text um eine Übersetzung von Morgenthaus 

Dissertation, der aber in einigen wichtigen Nuancen von dieser abweicht: Die in der 

Dissertation noch – ob mit Rücksicht auf Ausrichtung und Forschungsschwerpunkt 

seines Doktorvaters Strupp oder aus eigenem Interesse sei dahingestellt – vorhande-

nen Bezüge zur Schiedsgerichtsbarkeit als Vehikel treten weiter hinter allgemeinere 

Betrachtungen zurück.  

Da mit positivem Völkerrecht der Begriff des Politischen nicht zu erfassen sei, 

müssten alle Versuche einer Definition mittels Abgrenzung von „politischen“ Fra-

gen im Gegensatz zu „rechtlichen“ Fragen scheitern.114 Diese Kritik bezog er auf 

Hersch Lauterpacht,115 der diese Unterscheidung allerdings ebenso ablehnte.116 Lau-

terpacht und Morgenthau zogen allerdings aus der Annahme der Unmöglichkeit 

einer solchen Unterscheidung entgegengesetzte Schlüsse: Während Ersterer zu dem 

Schluss kam, dass jede internationale Streitigkeit, ungeachtet ihrer Schwere eine 

„rechtliche“ Streitigkeit sei, und im Wege einer Anwendung von Rechtsregeln ge-

löst werden könne, kam Morgenthau zu dem Schluss, dass bei Fehlen einer begren-

zenden Rechtsregel letztlich jede zwischenstaatliche Streitigkeit „politisch“ sei.117 

Im Gegensatz zu Lauterpacht räumt Morgenthau der Befassung mit den philosophi-

schen und soziologischen Grundlagen der Rechtsordnung den Vorrang ein.118 Wäh-

rend Morgenthau sich in dieser Schrift mit der Arbeit des in der naturrechtlichen 

Tradition nach Grotius stehenden Völkerrechtlers Lauterpacht auseinandersetzte, 

erfolgte dagegen in seiner Habilitationsschrift eine nähere Beschäftigung mit positi-

vistischen Denkmodellen. 

                                                           
112  Morgenthau 1933. 

113  Schmitt 1933, dazu: Koskenniemi 2002, S. 436-440. 

114  Morgenthau 1933, S. 5.  
115  Ebd., S. 89. 

116  Lauterpacht 1933, S. 158. 

117  Koskenniemi 2004, S. 620-621. 
118  Morgenthau 1933, S. 40-42; dazu: Jütersonke 2007, S. 99-100. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


60 

La Realité des Normes ... du Droit International (1934)119 

In seiner, erst nach Schwierigkeiten im dritten Anlauf 1934 in Genf angenomme-

nen120 Habilitationsschrift La realité des normes, folgt Morgenthau grundsätzlich 

einer positivistischen Methode und geht, im Anschluss an Kelsen, davon aus, dass 

jede völkerrechtliche Norm in das System einer Normenhierarchie eingeordnet wer-

den könne.121 Dies führe schließlich zu einer „Grundnorm“. Jedoch weicht das Be-

gründungsmuster Morgenthaus für diese Grundnorm wesentlich von dem Kelsens 

ab, denn er wendet sich von einem normativen Ansatz mit einem Schwenk einem 

naturrechtlichen Begründungsmuster zu: Danach sei eine Grundnorm für den Gel-

tungsgrund von Normen letztlich nicht normativ positivistisch herzuleiten, sondern 

moralisch.122 

Im Vordergrund steht jedoch die Frage der Rechtsrealität und Durchsetzbarkeit 

völkerrechtlicher Normen. Da es Völkerrecht als Koordinationsrecht im Gegensatz 

zum innerstaatlichen Subordinationsrecht an einem zentralen Durchsetzungsmecha-

nismus fehle, hingen Rechtswirkung und -wirklichkeit vom Willen der rechtsunter-

worfenen Staaten ab. In einem solchen System würden Staaten sich folglich bei der 

Verteidigung von Rechtspositionen und Souveränität im Zuge der Rechtsdurchset-

zung entsprechend ihrer Machtverhältnisse durchsetzen.123 Diese Schlussfolgerung 

setzt sich im „balance of power“-Gedanken Morgenthaus in Politics Among Nations 

fort.124 Eine deutliche Distanzierung von Kelsens „Reiner Rechtslehre“ nahm Mor-

genthau schließlich im Text Positivisme Mal Compris et Théorie Réaliste du Droit 

International von 1936 vor. Darin drang er auf die zwangsläufig erforderliche Ein-

beziehung politischer Erwägungen bei der Entstehung und Durchsetzung völker-

rechtlicher Normen.125  

In verschiedenen Arbeiten setzte Morgenthau auch später auf eine solche völker-

rechtssoziologische Betrachtungsweise. So wies er unter anderem in einer Buchbe-

sprechung 1946126 und in einer Diner Speech 1974 vor der American Society of 

                                                           
119  Morgenthau 1934. 

120  Ebd., S. 2; Jütersonke 2010, S. 76ff.  

121  Ebd., S. 83. 
122  Morgenthau 1934, S. 8ff.  

123  Ebd., S. 224ff.  

124  Morgenthau 1973, S. 282ff. 
125  Morgenthau 1936. 

126  Morgenthau 1946, S. 402: „.. . .What we call „order under law“ is not the creation of law but social 

forces which make both for order and law. . .It is therefore in vain to attempt to resurrect interna-
tional law without at the same time resurrecting the social conditions which have made it possible.“ 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


61 

International Law127 darauf hin, dass es müßig sei, über Völkerrecht zu diskutieren, 

ohne die sozialen Verhältnisse seiner Entstehung mit einzubeziehen. 

Positivism, Functionalism, and International Law (1940)128 

Martii Koskenniemi geht so weit, Morgenthaus Artikel „Positivism, Functionalism, 

and International Law“ aus dem American Journal of International Law 1940 als 

„rechtlichen Schwanengesang“ Morgenthaus zu bezeichnen.129 Darin wiederholt er 

seine schon vorher artikulierte Kritik an der bestehenden Völkerrechtswissenschaft. 

Wie im Fall der Weimarer Reichsverfassung habe sich das Völkerrecht von der 

Rechtsrealität entfernt.130 Völkerrechtler würden sich, wie deutsche Verfassungs-

rechtler, an eine Illusion klammern und der dogmatischen Annahme der Rechtsgel-

tung anhängen und dabei die psychologischen und soziologischen Grundlagen der 

Rechtsordnung außer Acht lassen.131 Betrachtet man den Artikel im Kontext des 

Gesamtwerkes, so erscheint er weniger als eine Zäsur als vielmehr als ein Verbin-

dungselement zwischen den früheren, schwerpunktmäßig völkerrechtlichen Arbeiten 

und späteren politikwissenschaftlichen Arbeiten. Auch wenn Morgenthau selbst nie 

im Sinne eines rechtstheoretischen Denkgebäudes einen völkerrechtswissenschaftli-

chen Ansatz mit Bezügen zur Soziologie und Ethik entwickelt hat – was Kosken-

niemi als „anti-formalistische Jurisprudenz“ bezeichnet – 132 so fehlt es auch nach 

diesem Artikel durchaus nicht an einer Auseinandersetzung mit grundlegend völker-

rechtlichen Fragestellungen. So unternahm Morgenthau z. B. auch noch 1946 eine 

kontextuale Auslegung der Art. 51-53 UN-Charta im Vergleich zur Völkerbunds 

Satzung. 133 

                                                           
127  Morgenthau 1974, S. 331-334.  

128  Morgenthau 1940, S. 260-284. 

129  Koskenniemi 2002, „...legal swan song...“, S. 459. 
130  Morgenthau 1940, S. 269. 

131  Ebd., S. 268. 

132  Koskenniemi 2002, S. 459-460. 
133  Morgenthau 1946, S. 1067-1080, insb. S. 1074-1075. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


62 

Völkerrecht im späteren Werk 

Eine Zweiteilung von Morgenthaus Werk in ein „völkerrechtliches Frühwerk“ und 

ein „politikwissenschaftliches Spätwerk“134 , wie sie in der Vergangenheit vorge-

nommen wurde, erscheint weder sinnvoll noch praktisch machbar. Jütersonke geht 

gar so weit, Morgenthau habe das „Handwerkszeug“ des Politikwissenschaftlers 

letztlich nie richtig gelernt.135 Statt einer in diesem Rahmen nicht zu leistenden Ge-

samtbetrachtung soll exemplarisch anhand des Werks Politics among Nation136 die 

Befassung mit völkerrechtlichen Fragestellungen im späteren Werk Morgenthaus 

erfolgen. Im Kapitel VI mit dem Titel „Limitations of National Power: International 

Law“ befasst sich Morgenthau näher mit Grundfragen des Völkerrechts, aber ein 

normativer Ansatz durchzieht das Buch und findet sich an verschiedenen Stellen. 

Auch stellt Morgenthau explizit klar, dass er jedenfalls kein Völkerrechtsleugner ist: 

„... to deny that international law exists at all as a system of binding rules flies in the 

face of all the evidence.“137 Die Befolgung des Völkerrechts hänge aber von kom-

plementären Interessen von Staaten und der Machtverteilung zwischen ihnen ab. 

Dass das Völkerrecht nicht ohne ein Mächtegleichgewicht oder eine „balance of 

power“ existieren könne, ist ein Gedanke, den Morgenthau wohl bei Lassa Oppen-

heim (1858-1919)138 entlehnt zu haben scheint.139 Dies ist aber keine Grundannah-

me, die eine spezifische Besonderheit Morgenthaus oder Oppenheims darstellt. Dass 

eine völkerrechtliche Rechtsordnung der Gleichordnung bedarf, ist eine weit ver-

breitete und vertretene Grundannahme.140 Allerdings ist die fokussierte, ja nahezu 

ausschließliche Betrachtung gerade dieses Aspekts mit sozialwissenschaftlichen 

Methoden, klar als Verlassen der Disziplin der Rechtswissenschaft anzusehen. 

Dennoch wird in Politics Among Nations eine positivistische Betrachtung der 

Regelungen der UN-Charta in Kapitel VII im Vergleich zu Art. 16 der Völkerbunds-

satzung unternommen.141 So überraschend die positivistisch rechtliche Herange-

hensweise für den politikwissenschaftlich geprägten Leser sein mag,142 so erschließt 

                                                           
134  Rosenthal 1991; Koskenniemi 2002, S. 459.  

135  Jütersonke 2010, S. 173-191. 

136  Morgenthau 1973. 
137  Morgenthau 1973, S. 281 (eigene kursive Hervorhebung). 

138  Lassa Oppenheim, Professor in Freiburg (1889-1892), Basel (1892-95) und Cambridge (1908-1919, 

Whewell Professor of international law). Zu Oppenheim: Schmoeckel 2012, S. 1152-1155. 
139  Jütersonke 2006a, S. 205. 

140  Grewe 2000, S. 7-20. 

141  Morgenthau 1973, S. 297-314. 
142  Jütersonke 2013, S. 452-460, S. 457.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


63 

sich doch bei Einordnung in einen völkerrechtlichen Literaturkontext die Befassung 

mit bestimmten Grundfragen bis hin zur Aussagen, wonach das Völkerrecht ein 

primitives Recht sei, wie man es bei Indianerstämmen finde.143 Durch Morgenthau 

werden gewissermaßen Grundfragen des Völkerrechts, wie das Grundverständnis 

von Souveränität, systematisch abgearbeitet, und zu diesen Stellung genommen.144 

Die Einordnung der Antworten auf diese Einzelfragen in einen völkerrechtlichen 

Gesamtkontext würde den hiesigen Rahmen bei weitem sprengen. Auch wenn ein 

Teil des späteren Werkes Morgenthaus weder als rechts- noch als politikwissen-

schaftlich, sondern mitunter eher als polemisch eingestuft werden kann,145 so finden 

sich auch in dieser Zeit noch Arbeiten, in denen eine grundsätzlich positivistische 

Auslegung ausgehend vom Text einer Rechtsnorm vorgenommen wird.146  

Zusammenfassung 

Morgenthaus Werk war durchgehend geprägt von seinen Wurzeln in der Ausbildung 

als grundständiger deutscher Volljurist und Völkerrechtler. Sein Völkerrechtsver-

ständnis ist eng verwoben mit damaligen völkerrechtlichen Streitständen und der 

damaligen Debatte der Weimarer Staatsrechtslehre. Dieses Völkerrechtsverständnis 

entwickelte sich vor dem Hintergrund einer Ausbildung im herkömmlichen Fächer-

kanon der deutschen Juristenausbildung. Von Interesse und einer weitergehenden 

Würdigung wert erscheint auch, dass Morgenthau innerhalb der dogmatischen Fä-

cher gerade dem Arbeitsrecht, das – jedenfalls im Bereich des Kollektivarbeitsrechts 

– als wohl einziges Rechtsgebiet neben dem Völkerrecht in der Durchsetzung vor-

rangig den Charakter eines Koordinationsrechts statt eines bloßen Subordinations-

rechts aufweist,147 besonderes Interesse schenkte.148 

Die Völkerrechtler, von denen Morgenthau dieses Fach erlernte, sind hauptsäch-

lich eher als Positivisten oder moderate Anti-Positivisten einzuordnen, die weniger 

einer naturrechtlichen Ausrichtung folgten. Die damalige Völkerrechtslehre war als 

Fach mit deutlichem Auslandsbezug nationalsozialistischen Anfeindungen ausge-

                                                           
143  Ziegeler 2007, S. 131-136. 

144  Jütersonke 2007, S. 107-110. 
145  Morgenthau 1960, S. 69-88. 

146  Morgenthau 1954, S. 3-21. 

147  Juncker 2011, S. 324ff.  
148  Morgenthau 1978, S. 66. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


64 

setzt149 und Völkerrechtler wurden in größerem Umfang aus Positionen verdrängt 

als Professoren in anderen Teilen der Staatsrechtslehre.150 Aber auch für die bewegte 

Zeit der 1930er Jahre, bei einer weitgehend konservativen Professorenschaft dieser 

Zeit,151 stellt es eine seltene Ausnahme dar, dass sowohl der Doktorvater wie auch 

ein Seminarbetreuer aufgrund nationalsozialistischer Verfolgung Suizid begingen 

und ein anderer Seminarbetreuer emigrierte. Diese traurigen Tatsachen sind aller-

dings weniger auf ihre Eigenschaft als Völkerrechtler als auf die Religionszugehö-

rigkeit von Morgenthaus Völkerrechtslehrern zurückzuführen.152 

Morgenthaus Werk ist gewissermaßen repräsentativ für eine Bewegung in der 

Völkerrechtslehre in der Zeit der 1930er und 1940er Jahre: In einem eng mit Präsi-

dent Wodroow Wilson und seinem 14-Punkte-Plan verknüpften Ansatz des „legal 

moralism“ wurde völkerrechtlichen Lösungsansätzen mit naturrechtlich begründeten 

Wertbezügen und einer Abkehr vom Rechtspositivismus nahezu eine Funktion als 

Allheilmittel zugeschrieben. Diesen Ansatz lehnten mehrere Autoren – wie Mor-

genthau – als übertrieben idealistisch ab.153  

Zwar übte auch Morgenthau deutliche Kritik an der positivistischen Arbeitsweise 

der Zwischenkriegszeit. Es wäre aber verfehlt, anzunehmen, Morgenthau habe sich 

der positivistischen Perspektive vollends entledigt. Davon zeugen zahlreiche Rück-

bezüge auf positivistische Völkerrechtler. Vielmehr wirft Morgenthau einer be-

stimmten Ausprägung des Positivismus (wie der „Reinen Rechtslehre“) vor, keine 

grundlegende, von der juristischen Methodik her saubere Unterscheidung von 

„Seins-“ und „Sollvorschriften“154 vorgenommen zu haben.155 Morgenthau stellt sich 

danach durchaus nicht als Völkerrechtsleugner, sondern vielmehr als vehementer 

Kritiker eines legalistischen Ansatzes der Zwischenkriegszeit dar, der die Wirkung 

des Rechts überschätzt, sich auf Eigengesetzlichkeiten beschränkt und dabei die 

                                                           
149  Vgl. z. B. Gürke 1938. 

150  Vagts 1990, S. 704. Für ein Beispiel siehe: Meiertöns 2014, S. 255-286. 

151  Vagts 1990, S. 670. 

152  Paz 2013, S. 309ff. 
153  Byers 1999, S. 21-22. 

154  Als plakatives Beispiel für eine „Sollvorschrift“ § 211 Abs. 1 StGB, der lautet „Der Mörder wird 

mit lebenslanger Freiheitsstrafe bestraft“, was eine Sollvorschrift, aber keine faktische Beschrei-
bung von Tatsachen darstellt. 

155  Morgenthau 1940, S. 264: „…post-war positivism helplessly confuses reality and imagination, 

wish and fact, because no longer does it possess the scientific means of distinguishing between the 
two“.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


65 

Rechtswirkung und -wirklichkeit außer Acht lässt.156 Hier erkennt der deutsche 

Jurist unschwer das Echo einer in der deutschen Zivilrechtslehre schon auf Rudolf 

von Ihering (1818-1892)157 zurückgehende Ablehnung der Begriffsjurisprudenz.158 

Scharf kritisierte Ihering die im deutschen Idealismus enthaltene absolute Rechts-

theorie mit dem Motto „fiat iustitia pereat mundus“ und setzte ihr ein relativistisches 

„vivat iustitia ut floreat mundus“ entgegen.159 Interessanterweise hatte gerade Lassa 

Oppenheim, der als wesentlicher Einfluss auf Morgenthaus Völkerrechtsverständnis 

gelten kann, wiederum bei Ihering in Göttingen studiert.160 Iherings grundlegende 

Ausführungen zum Verhältnis zwischen Staat und Recht erscheinen jedenfalls nicht 

weit entfernt von Morgenthaus späterer Grundaussage zu einem „realistischen“ oder 

„funktionalen“ Völkerrechtsverständnis161:  

Das Leben des Rechts ist ein Kampf – ein Kampf der Völker, der Staatsmacht, der 

Klassen und Individuen. In der Tat hat das Recht eine Bedeutung nur als Ausdruck 

von Konflikten und es stellt die Anstrengungen der Menschheit dar, sich selbst zu 

zähmen. Aber leider hat das Recht versucht, der Gewalt und dem Unrecht mit Mit-

teln zu begegnen, die in einer vernünftigen Welt dereinst als ebenso befremdlich 

wie schändlich gelten werden. Denn das Recht hat niemals wirklich versucht, die 

Konflikte der Gesellschaft zu lösen, sondern nur sie zu lindern, indem es Regeln 

niederlegte, nach welchen sie ausgefochten werden sollen.162 

Mit einer moderneren Begrifflichkeit kann man also sagen, Morgenthau habe sich 

auch in seinem späteren Werk mit Fragen der „compliance“,163 also der Durchset-

zung und Rechtswirkung von Normen befasst. Daher ist es zutreffend, anzunehmen, 

dass die Rezeption Morgenthaus in der Politikwissenschaft bisher dem Umstand, 

dass Morgenthaus Ausgangspunkt der eines Rechtswissenschaftlers war, nicht ge-

nügend Rechnung getragen hat.164 Auch bestätigt die vorstehend unternommene 

Betrachtung, dass der intellektuelle Ursprung des Realismus nicht allein in amerika-

nischen Debatten der 1940er und 1950er Jahre, sondern in älteren, europäischen 

                                                           
156  Morgenthau 1946, S. 1079-1080: „. . .The question to be answered is not what the law is but what 

the law ought to be, and this question cannot be answered by the lawyer but only by the statesman. . 

. . Fiat iustitia, pereat mundus becomes the motto of a decadent legalistic statecraft . . . “.  

157  Rudolf von Ihering (zuletzt 1872-1892 Professor in Göttingen). Zu von Ihering: Hollerbach 1974, 

S. 123-124 [Onlinefassung].  
158  Zum Begriff: Schröder 2008.   

159  Behrends 1987, S. 229-269.  

160  Schmoeckel 2012, S. 1152. 
161  Dazu Wieclawski 2013, S. 43-50, S. 46. 

162  Ihering 1872 (Reprint 2003). 

163  Zum Begriff: Stoll 2000, S. 456-476.  
164  Jütersonke 2010, S. 31. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


66 

akademischen Diskursen, wie insbesondere der deutschen Staatsrechtslehre mit 

ihren Bezügen zur Völkerrechtslehre zu suchen ist.165 Wie bei einigen politischen 

Praktikern des Realismus wurde bei Morgenthau aber die Wahrnehmung als Jurist – 

die stets mit der Gefahr des Vorwurfs, einem lebensfremden Formalismus anzuhän-

gen, verbunden ist – auch durch eigenes Zutun überdeckt durch eine andere Wahr-

nehmung als Politikwissenschaftler.166 

Morgenthaus Suche nach dem Geltungsgrund des Völkerrechts außerhalb der 

Rechtsordnung erinnert zudem stark an die durch Morgenthaus akademischen Leh-

rer Heinrich Triepel vertretene Rechtsgesinnung, ja erscheint sogar eins zu eins als 

eine Fortsetzung dieses Grundgedankens. Daher ist es insgesamt gesehen zutreffend, 

dass Grundüberzeugungen, die Morgenthau während seiner völkerrechtlichen Arbeit 

entwickelte, auch zu einer späteren Zeit, als sein Name zu Unrecht auf ein Synonym 

für „power politics“ reduziert wurde, weiterhin zentral für seine Herangehensweise 

waren.167 Innerhalb der Völkerrechtswissenschaft wiederum kann Morgenthau einer 

soziologisch-politischen Völkerrechtsbetrachtung zugerechnet werden. 

Literatur 

Adomeit, Klaus, 1999: Erbarmen mit den Jurastudenten. In: Jura (1999), S. 362-364. 

Amstrup, Niels, 1978: The ‚Early’ Morgenthau. A Comment on the Intellectual Origins of Realism. In: 13 

Cooperation and Conflict, S. 163-175. 

Behr, Hartmut / Heath, Amelia, 2009: Misreading in IR theory and ideology critique: Morgenthau, Waltz 

and neo-realism. In: Review of International Studies 35, S. 327-349.  

Behrends, Okko, 1987: Der Durchbruch zum Zweck des Rechts. In: Fritz Loos (Hrsg.), Rechtswissen-

schaft in Göttingen. Juristen aus 250 Jahren. Göttingen, S. 229-269.  

Behrendt, Michael, 2006: Hans Nawiasky und die Münchner Studentenkrawalle von 1931. In:  Elisabeth 

Kraus (Hrsg.) Die Universität München im Dritten Reich. München, S. 15-42. 

Bilfinger, Carl, 1955: Bruns, Viktor. In: Neue Deutsche Biographie 2, S. 687. Online: http://www. deut-

sche-biographie. de/pnd120075075. html. 

Borchard, Edwin, 1943: In Memoriam: Death of Dr. Viktor Bruns. In: American Journal of International 

Law 37, S. 658-660. 

Borchard, Edwin, 1919: The declaratory judgment: brief (University of California Libraries). 

                                                           
165  Amstrup 1978, S. 163-175. 
166  Z. B. George F. Kennan über Dean Acheson: „He was basically a Washington lawyer, not a diplo-

mat. The fact that he looked like a diplomat confused people, but it didn't make him one. “ Zitiert 

nach: Gaddis 2011, S. 339.  
167  Jütersonke 2006a, S. 185, 205-207. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


67 

Breitenbuch, Henriette von, 2013: Karl Neumeyer - Leben und Werk (1869-1941). Frankfurt.  

Bruns, Viktor, 1937: La Cour Permanente de Justice International, Son Organisation et sa Competence. 

In: Recueil des Cours 62, S. 547-669. 

Byers, Michael, 1999: Custom, Power and the Power of Rules. Cambridge, S. 21-22. 

Byers, Michael / Nolte, Georg (Hrsg.), 2003: United States Hegemony and the Foundations of Interna-

tional Law. Cambridge, S. 456-476.  

Clark, Charles E., 1951: "Edwin Borchard". Yale Law Journal, 60, S. 1071–72. 

http://digitalcommons.law.yale.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=4217&context=fss_papers 

David, Albert, 1928: Rechtsstudium und preußische Referendarprüfung. Berlin. 

Dinggelmann, Oliver, 2012: Max Huber (1874-1960). In: Bardo Fassbender und Anne Peters (Hrsg.): The 

Oxford Handbook of the History of International Law. Oxford, S. 1156-1161. 

Eckstein, George, 1981: Hans Morgenthau - A Personal Memoir, Social Research 48, S. 641-652. 

Frei, Christoph, 2005: Hans J. Morgenthau`s Early Quest. In: Christian Hacke/ Gottfried-Karl Kinder-

mann/ Kai Schellhorn (Hrsg.): The Heritage, Challenge, and Future of Realism Göttingen, S. 39-48. 

Frei, Christoph, 1993: Hans J. Morgenthau – Eine intellektuelle Biography. Bern. 

Friedrich, Manfred, 1987: Rudolf Smend 1882-1975. In: Archiv des öffentlichen Rechts 112, 1-25. 

Friesenhahn, Ernst, 1928: Der politische Eid. Bonn. 

Gaddis, John Lewis, 2011: George F. Kennan – An American Life. New York.  

Gangl, Manfred, 2011: Einleitung: Die Weimarer Staatsrechtsdebatte. In: ders. (Hrsg.): Die Weimarer 

Staatsrechtsdebatte. Baden-Baden, S. 9-40.  

Grewe, Wilhelm, 2000: The Epochs of International Law. Berlin. 

Guggenheim, Paul 1929: Buchbesprechung. In: Juristische Wochenschrift 58, S. 3469-70. 

Gürke, Norbert, 1938: Der Einfluss jüdischer Theoretiker auf die deutsche Völkerrechtslehre. Berlin. 

Hattenhauer, Hans, 1989: Juristenausbildung – Geschichte und Probleme. In: Juristische Schulung, S. 

513-520. 

Herrmann, Florian, 2001: Das Standardwerk – Franz von Liszt und das Völkerrecht. Baden-Baden. 

Hobe, Stefan, 2008: Völkerrecht. Tübingen. 9. Auflage. 

Hollerbach, Alexander, 1974: Ihering, Rudolf von. In: Neue Deutsche Biographie 10, S. 123-124. Online: 

http://www. deutsche-biographie. de/pnd118555367. html. 

Honig, Jan Willem, 1995/96: Totalitarianism and Realism: Hans Morgenthau`s German Years. In: Securi-

ty Studies 5, S. 283-313.  

Huber, Max, 1928: Die soziologischen Grundlagen des Völkerrechts. Berlin. 

Ihering, Rudolf von, 2003:  Der Kampf ums Recht. Wien 1872, Reprint: Frankfurt a. M. , 8. Auflage. 

Ipsen, Knut, 2014: Völkerrecht. München, 6. Auflage.  

Juncker, Abbo, 2011: Grundkurs Arbeitsrecht. München, 10. Auflage.  

Jütersonke, Oliver, 2013: Politics Among Nations. Ein Klassiker des klassischen Realismus? In: Zeit-

schrift für Politik 60, S. 452-460.  

Jütersonke, Oliver, 2010 Morgenthau, Law and Realism. Cambridge. 

Jütersonke, Oliver, 2007: The Image of Law in Politics Among Nations. In: Michael C. Williams, (Hrsg.) 

Realism Reconsidered: The Legacy of Hans J. Morgenthau in International Relations. New 

York/Oxford, S. 93-117. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


68 

Jütersonke, Oliver, 2006a: Hans J. Morgenthau on the Limits of Justiciability in International Law. In: 

Journal of the History of International Law 8, S. 181-211. 

Jütersonke, Oliver, 2006b: Morgenthau and the Return to Ethics in a Realist Theory of Power Politics. In: 

Cooperation and Conflict 41, S. 463-469. 

Keller, Helen, 2007: Die Zukunft der Völkerrechtswissenschaft in Deutschland. In: ZaöRV, S. 623-638.  

Kelsen, Hans, 1950: The Law of the United Nations: a critical analysis of its fundamental problems. 

London. 

Koskenniemi, Martti, 2004: Hersch Lauterpacht (1897-1960). In: J. Beatson & R. Zimmermann (Hrsg.) 

Jurists uprooted-German Speaktin Emigré Lawyers in Twentieth-century Britain, Oxford, S. 601-661. 

Koskenniemi, Martti, 2002: The Gentle Civilizer of Nations – The Rise and Fall of International Law 

1870-1960. Cambridge. 

Koskenniemi, Martti, 2000: Carl Schmitt, Hans Morgenthau, and the Image of Law in International 

Relations. In: Byers, Michael (Hrsg.): The Role of Law in International Politics. Oxford, S. 17-34.  

Koskenniemi, Martti, 1990: The Politics of International Law. In: European Journal of International Law 

1, S. 4-32. 

Kraus, Herbert, 1935: Carl Schmitt, Nationalsozialismus und Völkerrecht. In: Niemeyer`s Zeitschrift für 

Internationales Recht 50, S. 151-61. 

Kraus, Herbert, 1929: Teaching methods and curriculum in international law - Address delivered at the 4. 

Conference of Teachers of International Law and Related Subjects. Briarcliff, New York.  

Kubo, Keiji, 1995: Hugo Sinzheimer – Vater des deutschen Arbeitsrechts: Eine Biographie Köln. 

Larenz, Karl/Canaris, Claus-Wilhem, 1995: Juristische Methodenlehre. Berlin, 3. Auflage.  

Lauterpacht, Hersch, 1933: The Function of Law in the International Community. Oxford. 

Lauterpacht, Hersch, 1931: British Year Book of International Law. London. 

Link, Sandra, 2003: Ein Realist mit Idealen – Der Völkerrechtler Karl Strupp (1886-1945), Baden-Baden. 

Liszt, Franz von, 1925: Das Völkerrecht, Systematisch dargestellt. Berlin. 

Mastronardi, Philippe, 2001: Juristisches Denken. Eine Einführung. Bern. 

Meiertöns, Heiko, 2014: An International Lawyer in Democracy and Dictatorship – Re-Introducing 

Herbert Kraus. In: European Journal of International Law Bd 24 Nr. 1, S. 255-286. 

Meiertöns, Heiko, 2010: The Doctrines of US-Security Policy, An Evaluation under International Law. 

Cambridge. 

Meron, Theodor, 1991: Common Rights of Mankind in Gentili, Grotius and Suarez. American Journal of 

International Law 85, S. 110-116. 

Morgenthau, Hans J., 1978: An Intellectual Biography.  Society 15, S. 63-68. 

Morgenthau, Hans J., 1977: Fragments of an Intellectual Biography. In: Hans J. Morgenthau, Kenneth W. 

Thompson & Robert John Myers (eds.): Truth and Tragedy. New York, S. 1-17. 

Morgenthau, Hans J., 1974: International Law and International Politics: An Uneasy Partnership. In: 

Proceedings of the American Society of International Law ASIL-Proceedings 68, S. 331-334.  

Morgenthau, Hans J., 1973: Politics among nations. New York, 5. Auflage. 

Morgenthau, Hans J., 1960:  The Social Crisis in America: Hedonism of Status Quo. In: Chicago Review 

14 Nr. 2, S. 69-88. 

Morgenthau, Hans J., 1954: The New United Nations and the Revision of the Charter. In: Review of 

Politics 16 Nr. 1, S. 3-21. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


69 

Morgenthau, Hans J., 1946: Review: Hersch Lauterpacht, The International Law of the Future; An Inter-

national Bill of Rights of Man. In:  The University of Chicago Law Review 13, S. 402. 

Morgenthau, Hans J., 1946: Diplomacy, Yale Law Journal 55, S. 1067-1080. 

Morgenthau, Hans J., 1944: Implied Limitations on Regulatory Powers in Administrative Law. In: The 

University of Chicago Law Review 11, S. 91-116. 

Morgenthau, Hans J., 1941: Professor Karl Neumeyer. In: American Journal of International Law 34, S. 

672.  

Morgenthau, Hans J., 1940: Positivism, Functionalism, and International Law. In: American Journal of 

International Law 34, S. 260-284. 

Morgenthau, Hans J., 1936: Positivisme Mal Compris et Theórie Réaliste du Droit International. Madrid. 

Morgenthau, Hans J., 1934: La Réalité des Normes En Particulier des Normes du Droit International. 

Paris. 

Morgenthau, Hans J., 1933: La Notion du „Politique“ et la théorie des différends internationaux. Paris. 

Morgenthau, Hans J., 1929: Die internationale Rechtspflege, das Wesen ihrer Organe und die Grenzen 

ihrer Anwendung; insbesondere der Begriff des Politischen im Völkerrecht. Leipzig. 

Nawiasky, Hans, 1961: Das Problem des überpositiven Rechts. In: Joseph Hoffner u. a. (Hrsg.): Naturo-

rdnung in Staat und Gesellschaft - Festschrift für J. Messner. Innsbruck, S. 386-397.  

Nawiasky, Hans, 1920: Der Bundesstaat als Rechtsbegriff. Tübingen. 

Neuhold, Hanspeter, 1977: Internationale Konflikte - verbotene und erlaubte Mittel ihrer Austragung. 

Wien. 

Neumann, Volker, 2011: Antipoden des Staats- und Völkerrechts: Hans Kelsen und Carl Schmitt. In: 

Manfred Gangl (Hrsg.): Die Weimarer Staatsrechtsdebatte. Baden-Baden, S. 101-126. 

Neumeyer, Karl, 1936: Internationales Verwaltungsrecht , 4 Bd. Leipzig. 

Neumeyer, Karl, 1916: Die gemeinrechtliche Entwicklung des internationalen Privat- und Strafrechts bis 

Bartolus. Leipzig). 

Paz, Reut Yael, 2013: A Gateway between a Distant God and a Cruel World – The Contribution of 

Jewish German-Speaking Scholars to International Law. Leiden.  

Rohde, Christoph, 2004: Hans J. Morgenthau und der weltpolitische Realismus. Wiesbaden. 

Rosenthal, Joel H., 1991: Righteous Realists: Political Realism, Responsible Power, and American Pow-

er, and American Culture in the Nuclear Age. Baton Rouge. 

Russell, Greg, 1990: Hans J. Morgenthau and the Ethics of American Statecraft. Baton Rouge/London.  

Scheuermann, William E., 2007: Carl Schmitt and Hans Morgenthau: Realism and beyond. In: Michael 

C. Williams (Hrsg.): Realism Reconsidered: The Legacy of Hans J. Morgenthau in International Rela-

tions. New York/Oxford, S. 62-92. 

Scheuermann, William E., 2011: The Realist Case for Global Reform. Cambridge. 

Schlochauer, Hans-Jürgen, 1960/62: Wörterbuch des Völkerrechts und der Diplomatie, 3 Bd. Berlin, 2. 

Auflage. 

Schmitt, Carl, 1941: Völkerrechtliche Großraumordnung mit Interventionsverbot für raumfremde Mächte. 

Berlin, 4. Auflage.  

Schmitt, Carl, 1933: Der Begriff des Politischen. Berlin. 3. Auflage.  

Schmoeckel, Matthias, 2012: Lassa Oppenheim (1859-1919). In: Bardo Fassbender und Anne Peters 

(Hrsg.): The Oxford Handbook of the History of International Law. Oxford, S. 1152-1155. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


70 

Schröder, Jan, 2008: Begriffsjurisprudenz. In: Albert Cords u. a. (Hrsg.): Handwörterbuch zur deutschen 

Rechtsgeschichte, Bd. 1. Berlin, 2. Auflage. Online: http://www. HRGdigital. de/HRG. begriffsjuris-

prudenz. 

Schulze-Fielitz, Helmuth, 2013: Staatsrechtslehre als Mikrokosmos. Tübingen.  

Shinohara, Hatsue, 2012: US International Lawyers in the Interwar Years - A Forgotten Crusade. 

Cambridge. 

Simma, Bruno, 1974: Völkerrecht und Friedensforschung. In: Friedens-Warte, Bd. 57, S. 65-83.  

Smend, Rudolf, 1916: Ungeschriebenes Verfassungsrecht im monarchischen Bundesstaat. In: Festgabe f. 

Otto Mayer. Tübingen, S. 245-270.  

Stoll, Peter-Tobias 2002: Compliance: multilateral achievements and predominant powers. In: Michael 

Byers und Georg Nolte (Hrsg.): United States Hegemony and the foundations of international law. 

Cambridge, S. 456-476. 

Stolte, Stefan 2004: Ernst Friesenhahn -Wissen und Gewissen machen den Juristen. In: Mathias Schmoe-

ckel (Hrsg.): Die Juristen der Universität Bonn im Dritten Reich. Köln, S. 185-232.  

Strupp, Karl, 1924-1929 (Hrsg.): Wörterbuch des Völkerrechts und der Diplomatie, 3 Bd., Berlin. 

Strupp, Karl, 1932: Grundzüge des positiven Völkerrechts. Bonn, 5. Auflage. 

Strupp, Karl, 1930: Le droit du juge international de statuer selon l'équité. In: Recueil des Cours 33, S. 

351-481. 

Strupp, Karl, 1929: Die Schiedsgerichts-, Gerichts- und Vergleichverträge des Deutschen Reiches, Berlin.  

Triepel, Heinrich, 1942/43: Viktor Bruns. In: Zeitschrift für ausländisches öffentliches Recht und Völker-

recht 11, S. 324.  

Triepel, Heinrich, 1899: Völkerrecht und Landesrecht. Leipzig. 

Troy, Jodok, 2013: Die „Macht“ des Realismus in den Internationalen Beziehungen. Zeitschrift für Politik 

60, 4/2013, S. 413-429.  

Vagts, Detlev F., 1990: International Law in the Third Reich. In: American Journal of International Law 

84, S. 661-704.  

Voos, Sandra, 2000: Die Schule von New Haven-Darstellung und Kritik einer amerikanischen Völker-

rechtslehre. Berlin. 

Waldhoff, Christian, 1998: Neumeyer, Karl. In: Neue Deutsche Biographie 19, S. 172 f. Online: 

http://www. deutsche-biographie. de/pnd116984074. html. 

Wehberg, Hans, 1931: Buchbesprechung. In: Die Friedens-Warte 30, S. 30-31.  

Wieclawski, Jan, 2013: Hans J. Morgenthau and The Legal Origins of His Political Thought. In: Journal 

of International Political Theory 9, S. 43-50. 

Wolfrum, Rüdiger (Hrsg.), 2012: The Max Planck Encyclopedia of Public International Law. 11 Bd. 

Oxford. 

Wüst, Anja, 2007: Das völkerrechtliche Werk von George Scelle im Frankreich der Zwischenkriegszeit. 

Baden-Baden. 

Zacher, Hans F., 1998: Nawiasky, Hans. In: Neue Deutsche Biographie 19, S. 4-6. 

Ziegeler, Karl-Heinz, 2007: Völkerrechtsgeschichte. München, 2. Auflage. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

2. Teil: 
Philosophie und Kritik des Staates 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


73 

Christoph Rohde 

Der Staat als Mythos und Religion: Hans Morgenthaus Kritik am natio-

nalistischen Universalismus und Imperialismus  

Der Staat stellt im politischen Realismus die zentrale Steuerungseinheit in der inter-

nationalen Politik dar. Während dieser nach innen wichtige pazifizierende Funktio-

nen übernimmt, so besteht jedoch jederzeit die Gefahr, dass das innerstaatlich wirk-

same Gewaltmonopol gleichzeitig ein Bedrohungspotenzial für andere Staaten dar-

stellt. Für den klassischen Realisten Hans Morgenthau ist es für einen Staat notwen-

dig, Macht zu akkumulieren, um seine staatsnotwendigen Ziele zu erreichen. Um in 

einem anarchischen internationalen Umfeld eine systemische Stabilität zu erreichen, 

sollten die Staatsmänner ein aufgeklärtes nationales Interesse vertreten, welches von 

den anderen Akteuren im System als legitim erachtet werden kann.1 In seinen dip-

lomatischen Präzeptionen entwickelt Morgenthau ein normatives System für eine 

rationale und empathische Diplomatie,2 die zu das internationale System stabilisie-

renden Mächtegleichgewichten führt. Jedoch gibt es internationale Akteure, die in 

ihren Motivationen von jener von Morgenthau als normativ erachteten Rationalität 

abweichen und somit Instabilität und ein verschärftes Bedrohungspotenzial in das 

internationale System hineintragen. Es gibt laut Morgenthau zahlreiche Gründe 

dafür, dass Staaten in ein systemdestabilisierendes, irrationales Verhalten verfallen, 

das er auf der strategischen Verhaltensebene als „imperialistisch“ bezeichnen würde; 

dahinter steht für ihn das Verfolgen einer Ideologie, die er als „nationalistischen 

Universalismus“ bezeichnet. Es ist nicht so, dass Morgenthau in seinem Denken bei 

seiner normativen Präferenz für ein staatszentristisches internationales System ste-

hen bleibt, wie er es in nostalgischer Verklärung des Mächtegleichgewichtssystems 

des 19. Jahrhunderts und dessen normativer Umrahmung formuliert hatte.3 Nach den 

                                                           
1  Zur Legitimität des nationalen Interesses in restriktiver Version siehe Morgenthau 1952, S. 33-39. 
2  Im Folgenden wird maßgeblich auf die folgende 7. Auflage von Morgenthaus Magnum Opus 

Politics Among Nations aus dem Jahre 2006 zurückgegriffen, die von Morgenthaus ehemaligem 

Mitarbeiter Kenneth W. Thompson und David Clinton herausgegeben wurde, referenziert als 
„Morgenthau et al.“. Die erste Ausgabe erschien im Jahre 1948, die weiteren 1954, 1960, 1973, 

1985 und 1993. In einigen Fällen wird auf die deutsche Übersetzung Macht und Frieden zurückge-

griffen, wenn die Formulierungen besonders geeignet erscheinen.  
3  Morgenthau et al. 2006, S. 224-228. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


74 

Erfahrungen der beiden Weltkriege und des beginnenden nuklearen Rüstungswett-

bewerbs forderte Morgenthau eine Überwindung des parochialen nationalen Den-

kens, da nationalstaatliche Kriege unter diesen Bedingungen das Ende der Mensch-

heit bedeuten könnten.4 Mit anderen „Realisten“ wie Reinhold Niebuhr, John Herz 

oder Georg Schwarzenberger suchte Morgenthau nach Möglichkeiten des Aufbaus 

einer globalen Regierung, die die Kosten nationalstaatlicher Konflikte senken, wenn 

nicht gar aufheben könnte.5 Dabei machte er sich über die kurz- und mittelfristigen 

Realisierungschancen einer supranationalen Ordnung oder gar Weltregierung keine 

Illusionen. Naiven konstitutionellen Ansätzen im Rahmen eines kosmopolitischen 

Idealismus stand er skeptisch gegenüber, denn sie gefährdeten sogar die graduelle 

Entwicklung einer weniger staatszentrierten Ordnung.6 Die Erfahrungen mit dem 

abstrakten Rationalismus des Völkerbundes waren an Morgenthau wie an allen be-

kannten Vertretern des Politischen Realismus nicht spurlos vorübergegangen.7 Die 

wichtigste Aufgabe war es jedoch in mittlerer Frist, die übersteigerten und kompro-

misslosen ideologischen Ambitionen der neuen und unerfahrenen Supermächte8 im 

System des nuklearen Wettbewerbs zu mäßigen und zu einer rationalen, das Überle-

ben sichernden Diplomatie zurückzukehren.9 Dabei setzte Morgenthau auch auf 

Formen technologischer Integration, die im Sinne funktionalistischer Integration die 

Basis für den schrittweisen Aufbau einer Weltgemeinschaft würde legen können.10 

Doch der Staat blieb, trotz zunehmend populärer anderer Interpretationen Morgent-

haus, der Träger moralischer Prinzipien. Erhellend ist eine Diskussion des Council 

on Foreign Relations mit dem Thema „Re-Examination of American Foreign Po-

licy“ aus dem Jahre 1966, in dem Morgenthau auf die Frage des Diskussionspartners 

Mr. Camps die moralische Konnotiertheit des nationalen Interesses verteidigt. Der 

Report, eine Art Protokoll der Sitzung, sagt: „Previously Mr. Morgenthau had said 

that the national interest contains a moral element…“ Morgenthau meinte, dass die 

Einhaltung moralischer Maßstäbe im nationalen Interesse der Nation liege – die 

Diskussion findet in der Phase der Eskalation des Vietnam-Konfliktes statt. An glei-

cher Stelle plädiert er für eine selektive Interventionspraxis von Großmächten. Das 

Protokoll stellt bezüglich Morgenthaus Einstellung weiterhin fest: „ …he asserted 

                                                           
4  Morgenthau et al. 2006, S. 423-425.  

5  Morgenthau et al. 2006, S. 505-506.  

6  Morgenthau 1946, S. 50-51. 
7  Morgenthau 1958b, S. 224-226. 

8  Morgenthau et al. 2006, S. 548-549.  

9  Morgenthau et al. 2006, S. 551-553. 
10  S. dazu den Beitrag von Jodok Troy in diesem Band. S. auch Morgenthau et al. 2006, S. 526-536. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


75 

that the moral principles are ascertained by the nation; not by a supranational au-

thority.“11 

Im Folgenden wird Morgenthaus Verständnis der Begriffe des „nationalistischen 

Universalismus“ (NU) und der damit verbundenen Einstellung des Imperialismus12 

analysiert und in Verbindung zu seinen dezidierten Analysen zur Entstehung des 

modernen Nationalismus und des Selbstbestimmungsrechts der Völker gesetzt. Da-

bei wird gezeigt, dass Morgenthau das Problem des NU als pathologisches außenpo-

litisches Verhalten internationaler Akteure darstellt, das maßgeblich als das Produkt 

staatsmännischer Pathologien, innerstaatlicher Prozesse, gesellschaftlicher Entwick-

lungen in der post-imperialen Epoche und philosophischer Entwicklungen bewertet 

werden muss.13 Ein „falsches Denken“14 verleite die Akteure zu Verhaltensweisen, 

die auf der Ebene der internationalen Politik den anarchischen Charakter des Sys-

tems und das damit verbundene Sicherheitsdilemma erzeugten beziehungsweise 

verschärften. Morgenthaus politischer Realismus erweist sich primär als psycholo-

gisch-philosophischer und erst auf sekundärer Ebene als positivistischer Ansatz.15 

Zwar erlangte Morgenthau vor allem aufgrund seines machtzentrierten realistischen 

Ansatzes Prominenz;16 seine Vorstellung von Politik überwindet jedoch sukzessive 

die starre Separierung von Innen- und Außenpolitik17 und wird im Laufe seiner 

Karriere immer komplexer. Ein verbindendes Element zwischen diesen Domänen 

stellt sein Konzept der nationalen Bestimmung (national purpose) dar.18 

Der folgende Beitrag beginnt mit einer Analyse des Grundkonzepts des „nationa-

len Interesses“, das neben dem Machtbegriff einen Grundpfeiler des Morgenthau-

schen Realismus bildet.  

                                                           
11  Morgenthau 1966a, S. 13. E. H.  

12  Morgenthaus technische Analyse des Imperialismus ist sehr komplex und kann an dieser Stelle 

nicht weiter verfolgt werden. Der Imperialismus wird and dieser Stelle als Resultat eines überstei-

gerten Machtwillens interpretiert, der sich u. a. im Phänomen des NU äußert. Zu Morgenthaus Im-
perialismus-Begriff s. Morgenthau et al. 2006, Kapitel 5: „The Struggle for Power: Imperialism.“ 

13  Leonard 2012. 

14  Morgenthau 1962d, S. 410. 
15  Troy 2013.   

16  Frei 1993. 

17  Morgenthau 1955, S. 25. 
18  Morgenthau 1964.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


76 

Anmerkungen zur Entstehung des Nationalismus 

Die Genese des modernen Staates im Westfälischen Staatensystem brachte für Mor-

genthau einerseits einen organisatorischen und technologischen Fortschritt mit sich, 

beinhaltete andererseits jedoch auch bereits die Gefahr einer ungesunden Überstei-

gerung. Anti-imperiale nationale Unabhängigkeitsbewegungen trugen emanzipatori-

schen Charakter, waren aber nur solange produktiv und stabilisierend, solange sie 

die legitimen Interessen der anderen Nationen anerkannten. Morgenthau zeigt auf, 

welche Folgen die Durchsetzung des Prinzips der nationalen Selbstbestimmung für 

das internationale System dieser Zeit hatte. Napoleon eroberte im Namen der 

Selbstbestimmung weite Teile Europas und zerstörte in diesem Prozess mehr als 

zweihundert souveräne Einheiten, die sich durch die Unfähigkeit zur Selbstverteidi-

gung bei ihren Bürgern delegitimierten.19 Nationale Einheitskriege waren keine 

Bedrohung für das System, solange sie in begrenzbarem Rahmen blieben.20 Wäh-

rend die deutschen Liberalen „durch Einheit zur Freiheit“ gelangen wollten, trug 

eine von Mazzinis Flaggen 1831 die Worte „Einheit und Unabhängigkeit“, eine 

andere die Postulate „Freiheit, Gleichheit, Humanität“.21 Dieser emanzipatorische 

Nationalismus, den Morgenthau „alten Nationalismus“22 nennt, war solange mit den 

Regeln des internationalen Systems vereinbar, solange er nicht imperialistischer 

Natur war.  

„While the old nationalism seeks one nation in one state and nothing else, the new 

one claims for one nation and one state the right to impose its own values and 

standards of action upon all the other nations.”23 

Mit dem Ende des Ersten Weltkriegs entstanden Morgenthau zufolge Großideolo-

gien, die von den Staaten für ihre machtpolitischen Ziele instrumentalisiert wurden. 

Das Selbstbestimmungsrecht hatte sich als zutiefst ambivalentes Prinzip erwiesen. 

Österreich-Ungarn wurde aufgelöst, das westliche Russland in seine Bestandteile 

aufgeteilt und in Deutschland wurden neue Grenzen gezogen. Elsaß-Lothringen ging 

an Frankreich zurück und Schlesien wurde durch internationale Gremien aufge-

                                                           
19  Morgenthau 1958c, S. 172.  

20  Schweller unterscheidet zwischen „limited aimed revisionists“ und „revolutionary powers“. Napo-

leon gehörte zur letzteren Kategorie, weil er das gesamte System verändern wollte. Schweller 1999, 
S. 19. 

21  Ebd., S. 172. 

22  Morgenthau 1963, S. 280-282. 
23  Morgenthau 1958c, S. 172. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


77 

teilt.24 Doch das Prinzip brachte keine Ordnung ins System – die Rollen von Unter-

drückten und Unterdrückern wurden lediglich vertauscht. Diese Krisen zeigten für 

Morgenthau den ungenügenden, widersprüchlichen und selbstzerstörerischen Cha-

rakter des Nationalismus als exklusives Prinzip der internationalen Ordnung und als 

abstrakte Gerechtigkeitsforderung auf. Dieses Prinzip müsse in Theorie und Praxis 

einem übergeordneten politischen System untergeordnet werden:  

„Nationalism, taken by itself, is both in logic and experience a principle of disinte-

gration and fragmentation, which is prevented from issuing in anarchy not by its 

own logic but by the political power which either puts a halt to its realization at a 

certain point...“25 

Der Prozess nationaler Befreiung muss für Morgenthau also an einem Punkt aufhö-

ren, und dieser Punkt wird für ihn nicht durch die innere Logik des Nationalismus 

selber bestimmt, sondern durch reale innen- und zwischenstaatliche Machtverhält-

nisse wie sie beispielsweise durch den Versailler Vertrag oder die deutsche Selbst-

beschränkung nach den Einigungskriegen und der ersten deutschen Wiedervereini-

gung sichtbar wurden. Der Nationalismus schaffte, so Morgenthau, nach dem Ersten 

Weltkrieg keine neue Ordnung, sondern führte zur internationalen Anarchie der 

Zwischenkriegszeit. Er entzündete große Emotionen und revisionistische Wünsche. 

Die endemische Unordnung konnte nur von starken Mächten durch eine „neue Ord-

nung“ ersetzt werden. Deutschland und Russland sahen ihre Gelegenheit und gestal-

teten Mittel- und Osteuropa im Sinne neuer imperialer Strukturen um.26 Morgenthau 

diagnostiziert in der Zwischenkriegszeit die ambivalente Entwicklung von anarchi-

scher Fragmentierung einerseits und dem Versuch des Aufbaus eines Systems kol-

lektiver Sicherheit andererseits. Als sich die totalitären Staaten im Namen westlicher 

Werte, nämlich dem Prinzip der nationalen Selbstbestimmung, gegen den Westen 

wandten, hatte dieser keine Antwort mehr.27  

                                                           
24  Ebd., S. 173. 

25  Ebd., S. 173. 

26  Ebd., S. 175. 
27  Ebd., S. 177. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


78 

Der theoretische Begriff des nationalen Interesses in Morgenthaus Realismus-

Verständnis 

Der „im Sinne von Macht verstandene Begriff des Interesses“28 stellt den Kern des 

„klassischen Realismus“ Morgenthaus dar. Dieser Begriff hat die Aufgabe, die Au-

ßenpolitik von Staaten transepochal und transkulturell übergreifend verstehbar zu 

machen.29 In Morgenthaus Sinne ist er in dualistischer Weise aufzufassen – er ent-

hält epistemologisch eine objektive und eine subjektive Komponente. Spricht Mor-

genthau einerseits von einem objektiv feststellbaren Nationalinteresse im Sinne des 

Staatsräsonbegriffs Friedrich Meineckes als Basis für die Etablierung einer Theorie 

internationaler Politik überhaupt,30 so müssen Staatsmänner in der Lage sein, dieses 

nationale Interesse möglichst treffsicher auszumachen31 - praktische Staatskunst ist 

eine Sache persönlicher Charakterstärke, von Urteilsvermögen und Talent.32 Daraus 

kann man nur schlussfolgern: je mehr ihrem rationalen Interesse folgende Staats-

männer im internationalen System agieren, desto stabiler ist dieses System. Denn die 

internationalen Konflikte des 19. Jahrhunderts und bis zum Ende des Ersten Welt-

krieges ließen für Morgenthau die Hoffnung zu, dass, sobald alle nationalen Aspira-

tionen gestillt seien, eine Gesellschaft saturierter Nationen entstünde, die in den 

gegenseitig anerkannten legalen und moralischen Prinzipien der Selbstbestimmung 

das Mittel zur eigenen Selbsterhaltung erkennen würden.33 Morgenthau hielt dabei 

die Selbstbehauptung von Nationen nicht nur für eine physische Notwendigkeit, 

sondern sogar für eine moralische Pflicht34 - das Gebot der Vorsicht beinhaltete für 

ihn die Ausübung aktiver, aber gezügelter Machtausübung, aber auch die Weisheit, 

eine mögliche imperialistische Politik feindlicher Akteure im internationalen System 

zu entdecken und darauf entsprechend zu reagieren. Morgenthau kritisierte denn 

auch die Politiken der Westmächte in den dreißiger Jahren, die aus Verdrängung, 

Appeasement und unzureichender Eindämmung Hitlers bestanden habe.35 Die Auf-

gabe sei es stets, hinter den ideologischen Verschleierungen die wahre Natur der 

Politik von Staaten zu identifizieren.36 

                                                           
28  Morgenthau 1963, S. 50. 

29  Kindermann 1991.  
30  Kindermann 1963, S. 27. 

31  Morgenthau 1963, S. 52.  

32  S. dazu Kindermann 1963, S. 27.  S. dazu den Beitrag von Christoph Rohde in diesem Band.  
33  Morgenthau 1949. 

34  Morgenthau 1952, S. 38. 

35  Morgenthau et al. 2006, S. 75-81. 
36  Ebd., S. 82. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


79 

Morgenthau idealisierte – in diesem Falle in auffälliger Konsonanz mit dem um-

strittenen Juristen Carl Schmitt37 - das internationale System Europas vom Ende des 

Wiener Kongresses bis zum Ersten Weltkrieg, weil er in diesem die Realisierung 

supranationaler Normen zu erkennen glaubte;38 erst mit dem Aufkommen des sen-

dungsbewussten Kommunismus, des ebenfalls Universalität einfordernden Wilsoni-

anismus sowie den aufkommenden faschistisch-nihilistischen Bewegungen, die 

allesamt zu einer Ideologisierung der Außenpolitik beitrugen, sollte das internationa-

le System instabiler werden.  

Der Staat als Instrument zur Strukturierung von Außenpolitik 

Stabile Staaten, so Morgenthau, verfügen über formale staatliche Institutionen, die 

unter Berücksichtigung der öffentlichen Meinung verbindliche und legitimierte 

Politik formulieren, ein Rechtskontinuum schaffen39 und auf diese Weise friedlichen 

sozialen Wandel produzieren können.40 Die normative Rolle des Staates in Mor-

genthaus Denken bestätigt Seán Molloy, der sagt:  

„For Morgenthau… the importance of the state was in its role as a mediator of 

power, rather than a possessor of power itself.“41 

Wenn alle Staaten ihrem restriktiven und rationalen nationalen Interesse folgten, 

dann sei das System stabil:  

„Gleichzeitig betrachtet der politische Realismus eine rationale Außenpolitik... als 

gute Außenpolitik; denn nur eine vernunftgemäße Außenpolitik vermindert Gefah-

ren, bringt maximalen Vorteil und entspricht damit dem moralischen Gebot der 

Vorsicht und politischen Erfordernis des Erfolges.“42 

Allerdings ist die Rationalität, die Morgenthau fordert, eine machtbewusste Rationa-

lität, die nicht rein auf Konsensfindung bedacht ist. Der Staatsmann müsse sich 

immer der Tatsache bewusst sein, dass aus dem politischen Wettbewerb ein mörde-

                                                           
37  Zum Verhältnis Morgenthaus zu Carl Schmitt s. ausführlich die Beiträge in Williams 2007. 

38  Morgenthau et al. 2006, S. 224-228. 
39  Ebd., S. 510-511. 

40  Scheuerman 2011, S. 82. 

41  Molloy 2006, S. 141. 
42  Morgenthau 1963, S. 52. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


80 

rischer Lebenskampf werden könne.43 Morgenthau weist sich damit als „defensiver 

Realist“ aus, der davon ausgeht, dass im systemischen Normalzustand „Sicherheit 

reichlich“ vorhanden ist44 - er steht damit im Gegensatz zu Vertretern offensiv-

realistischer Ansätze, die davon ausgehen, dass alle Akteure im System in offensiver 

Weise nach maximaler Macht streben.45 Morgenthaus Konzept des nationalen Inte-

resses geht von historisch gewachsenen und/oder ethnisch relativ homogenen Akteu-

ren aus und stellt damit zumindest implizit ein Großmachtkonzept mit stark euro-

zentrischer Perspektive dar. Dabei baut es auf einem nicht haltbaren homogenen 

Vernunftbegriff auf, den Morgenthau in seinem Spätwerk selber in Frage stellte – zu 

einer Totalrevision seines Ansatzes war er jedoch nicht mehr willens.46 Sein Ansatz 

des nationalen Interesses, in dessen Kern er mehr den Begriff des Interesses als den 

des Staates stellte,47 ist in der Welt des Umbruchs nach dem Zweiten Weltkrieg der 

Begrenzung ausgesetzt, dass er zur Analyse komplexerer Prozesse wie der Entkolo-

nialisierung48 oder regionaler Konflikte im Spannungsfeld von Sezessionsbewegun-

gen einerseits und nation building-Projekten andererseits weniger geeignet ist. Und 

wie Morgenthau selber offenbarte, sei der Staat im Atomzeitalter nicht mehr in der 

Lage, die Sicherheit seiner Bürger und der Zivilisation gegen totale Zerstörung zu 

bewahren; Morgenthaus Ansatz bleibt trotz seiner Überlegungen zur Überwindung 

des bestehenden Staatensystems bis zum Ende ein Großmachtansatz, der durch bot-

tom-up- und top-down-Entwicklungen im internationalen System herausgefordert 

wird. Doch noch in seinem letzten Artikel verteidigte er die Relevanz des nationalen 

Interesses zum Verständnis der Weltpolitik.49  

                                                           
43  Morgenthau 1946, S. 194-195. 

44  Zum defensiven Realismus s. Glaser 1994/95. 

45  Paradigmatisch: Mearsheimer 2001. 
46  Fromkin 1993, S. 87-88. 

47  Morgenthau 1963, S. 54. 

48  Watson 1984.  
49  Morgenthau 1980. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


81 

Die Dynamisierung des Konzepts des nationalen Interesses 

Morgenthau nutzte das Konzept des nationalen Interesses in strategischem Sinne. In 

seiner gewünschten Rolle als Praeceptor Americae berief er sich auf angeblich ob-

jektive strategische Interessen der USA, deren Verhalten er mit zu beeinflussen 

gedachte.50 Besonders deutlich wird dies in seinem Werk In Defense of the National 

Interest, das am Ende ein Plädoyer enthält, dass die USA den „guiding star“ des 

nationalen Interesses zur Grundlage ihrer Politik machen sollten.51  

Mit der Festigung der geostrategischen Realitäten im sich stabilisierenden Kalten 

Krieg verlagerte sich Morgenthaus Perspektive auf die innerstaatliche Dimension 

des nationalen Interesses. Er widmete sich der demokratischen Formulierung eines 

vernünftigen nationalen Interesses innerhalb der USA.52 Die Meineckesche Version 

des „objektiven Nationalinteresses“ wurde nun abgelöst von einer Darstellung der 

innerstaatlichen Konstituierung des nationalen Interesses, aber nicht im Sinne einer 

liberalen Präferenztheorie,53 sondern in Bezug auf die Problematik der Herstellung 

und Bewahrung einer pluralistischen Gesellschaft. Denn selbst eine formale Demo-

kratie war – das war Morgenthaus Beobachtung - anfällig für Prozesse des Konfor-

mismus54 - Morgenthau spricht von einem unorganisierten sozialen Druck55 - und 

der technologisch bedingten Zentralisierung von Entscheidungsprozessen, die zur 

praktischen Gefährdung der Demokratie führe.56 Deshalb forderte Morgenthau zu 

Beginn der sechziger Jahre die Wiederherstellung des „American purpose“,57 einer 

nationalen Identitätskonstruktion, die über einen kruden Anti-Kommunismus und 

kapitalistischen Materialismus58 weit hinausging und einen breiten Raum für einen 

Dissenz ermöglichenden Pluralismus, wenn nicht gar einen „gesunden Patriotis-

mus“59 erlaubte. Die „nationale Sendung“ bestand wiederum in der Fähigkeit einer 

Nation, zivilisatorische und humanistische Ideale voranzutreiben – Morgenthau 

forderte eine Repolitisierung der Gesellschaft.60 

                                                           
50  Guilhot 2011, S. 21-22. 

51  Morgenthau 1952, S. 242. 

52  Dies wird besonders deutlich in seinen Evaluationen amerikanischer Staatsmänner in seinem Band 

Truth & Power. Morgenthau 1970.  

53  Wie sie beispielsweise Andrew Moravczik vertritt: S. Moravcsik 1997.  
54  Morgenthau 1968a.  

55  Morgenthau 1966b, S. 24.  

56  Morgenthau 1966b, S. 30-31.  
57  Tjalve 2008b, S. 181. 

58  Morgenthau 1970b, S. 4.  

59  Tjalve 2008a, S. 7.  
60  Tjalve 2008b, S. 153.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


82 

Der Charakter des nationalistischen Universalismus (NU) 

Der NU ist eine Geisteshaltung, der Imperialismus die Technik, um diese Geistes-

haltung realpolitisch ins Werk zu setzen. So könnte man den in Morgenthaus Den-

ken vorgenommenen Nexus dieser Begrifflichkeiten interpretieren. Im Falle des NU 

ist die Nation der Ausgangspunkt einer universellen Mission, in dem diese Nation 

allen anderen Nationen ihre Werte und Handlungsstandards oktroyieren möchte.61 

Der NU ist für den jüdischen Wissenschaftler eine säkulare Religion, die eine uni-

versell gültige Interpretation der Natur und des Schicksals des Menschen bean-

sprucht und in ihrem missionarischen Pathos die Erlösung der Menschheit ver-

spricht. Messianische politische Ideologien trübten das individuelle Bewusstsein. 

Die politische Handlung werde komplett umgewertet. Die Repräsentanten des NU 

betrachteten den Machtkampf als Produkt moralischen Handelns:  

„Where the lust for power seizes upon the state as the vehicle on which to ride to 

hegemonial power among the nations, absolute corruption follows in the wake of 

this drive for absolute power.“62 

Der Staat als „sterblicher Gott“63 substituiere klassische Glaubensformen und stoße 

in das durch deren Abstieg entstandene Sinnvakuum.64 Der von Morgenthau defi-

nierte NU ist nicht mit einer bestimmten Nation verbunden, auch wenn die Sowjet-

union für ihn in den fünfziger und sechziger Jahren den dieses Phänomen verkör-

pernden Prototypen darstellte. Er sei das Ergebnis einer psychologisch-

philosophischen Attitüde, die von Staatsmännern ausgehe und vom Volk oftmals 

dankbar aufgenommen werde. Gerade deshalb sei mit dem NU eine neue Dimension 

des Politischen aufgetreten: die politische Propaganda oder psychologische Krieg-

führung. Neben die Diplomatie und die militärischen Fähigkeiten sei diese als drittes 

zentrales außenpolitisches Instrument hinzugekommen.65 Letztlich führt der NU zu 

einer dramatischen Verabsolutierung der Konflikte:  

„By whatever causes one may explain this transformation – the political and mili-

tary use which great powers made of small nations and national minorities in the 

interwar period and during the Second World War; nationalistic universalism tak-

                                                           
61  Morgenthau et al. 2006, S. 12-13. 
62  Morgenthau 1946, S. 200.  

63  Ebd., S. 197. 

64  Morgenthau 1962a, S. 2-3. 
65  Morgenthau et al. 2006, S. 340. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


83 

ing the place of the nineteenth century nationalism – its barbarous consequences 

deny all that nationalism once stood for.“66 

Dabei nutzen die Regierenden die diffusen Minderwertigkeitsgefühle vieler Mitglie-

der ihrer Gesellschaft, um ihnen scheinbar einen neuen Lebenssinn in Form des 

Nationalismus zu verschaffen.67 Die herrschende Klasse arbeite mit einer Mytholo-

gisierung des Staates, um Menschen für ihre Ziele gefügig zu machen.68 

Spielarten des nationalistischen Universalismus 

In ausgiebiger Weise stellt Morgenthau den Weltkommunismus als klassische säku-

lare Religion dar, die sich einer quasi-religiösen Ideologie bediene, um mit Heilsver-

sprechen einen Großteil der Benachteiligten dieser Welt zu beeinflussen. Die Inte-

ressen der Sowjetunion würden mit denen der gesamten Menschheit identifiziert.69 

Mit Hilfe supranationaler Netzwerke und offen imperialistischen Formen der 

Machtausübung festigten die Sowjets ihre Herrschaft. Morgenthau warnte jedoch 

stets davor, die weltkommunistischen Ansprüche der Sowjetunion überzubewerten; 

man sollte besonders ihre klassischen machtpolitischen Ziele im Auge behalten.70 

Aber auch Napoleons Versuch, die Werte der französischen Revolution mit Hilfe 

militärischen Imperialismus‘ zu verbreiten, zählt für den Politikwissenschaftler zu 

den Beispielen für einen systemdestabilisierenden NU71 - für Morgenthau ist auch 

ein humanistisch motivierter Imperialismus mit Gefahren verbunden.72 Der Natio-

nalsozialismus gehörte für ihn zu den zynischsten Formen des NU. Die rassistische 

Interpretation der Geschichte, seine Nutzung nationalistischer Tradition und sein 

rassistischer Kollektivismus gaben den Nationalsozialisten Propagandainstrumente 

an die Hand, mit denen sie den innerstaatlichen Kampf gewannen und sogar gegen 

ihre internationalen Feinde einem Sieg nahekamen.73 Die Idee der rassischen Ge-

meinschaft zerstörte nicht nur die Idee des Nationalstaates als Hauptinstrument poli-

tischer Ordnung, sondern verschärfte die internationale Anarchie zusätzlich in ent-

                                                           
66  Morgenthau 1958c, S. 183. 
67  Rohde 2004, S. 96. 

68  Systematisch dazu s. Snyder 1993.  

69  Morgenthau 1958d, S. 71-73. 
70  Morgenthau 1952, S. 69.  

71  Ebd., S. 63. 

72  Mearsheimer 2005.  
73  Morgenthau 1962c, S. 234. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


84 

scheidender Weise.74 Denn aus der rassistisch-hierarchischen Logik folge eine Ein-

teilung der Welt in Herrenrasse und Vasallen; das Prinzip der Unabhängigkeit ande-

rer Staaten und das Interventionsverbot seien obsolet geworden.75 Die mystische 

Aufladung des Staates durch Ideen von Blut und Boden sei Hitler gelungen, zeigt 

Morgenthau unter Bezug auf dessen Werk Mein Kampf.76 Im Nationalsozialismus 

sei die traditionelle Dichotomie von Staat und Gesellschaft aufgehoben worden. 

Sein Fanatismus habe in Deutschland auch durch den autoritären Traditionalismus 

des preußischen Militarismus nicht mehr im Zaum gehalten werden können.77 Der 

NU kann aber auch beim Versuch der Verbreitung liberaler Ideale Schaden anrich-

ten, glaubt Morgenthau. Das tragische Ergebnis einer unheiligen Verbindung eines 

NU in Verbindung mit einem innerstaatlichen Konformismus stellt die fatale Viet-

nam-Intervention der USA dar. Diese machte einen ehrlichen Diskurs über die Au-

ßenpolitik Amerikas unmöglich und weise sogar totalitäre Züge auf, so Morgent-

hau.78 Er zeigt in zahlreichen Beiträgen, dass auch demokratische Systeme in als 

solchen perzipierten nationalen Krisen für Formen imperialistischer Machtausübung 

anfällig sind. Und dass sie dabei auf eine Art innerstaatlichen Konsens bauen, der 

mehr oder weniger subtil durchgesetzt wird, dabei aber demokratische Prozeduren in 

den Hintergrund treten lässt.79 Der anti-kommunistische Globalismus eines falsch 

verstandenen Liberalismus sei das Erbe des Wilsonialismus, der zu einer „moral 

crusade“ geführt habe.80 Die Domino-Theorie, die Morgenthau vehement ablehnte81, 

lieferte die ideologische Begründung für diese „demokratische“ Form des NU – 

durch den Einfluss des NU aber wurden gute Absichten zur bösen Tat.82 Der Kampf 

gegen eine andere Ideologie wie den Kommunismus erforderte laut Morgenthau 

gerade keine Gegenideologie, sondern eine Handreichung gegenüber der Sowjetuni-

                                                           
74  Ebd., S. 235. 

75  Morgenthau 1962e, S. 244-245. 
76  Morgenthau 1962c, S. 236. 

77  Morgenthau 1943, S. 189. 

78  Morgenthau 1967. 

79  Morgenthaus Engagement gegen den Vietnam-Krieg ließ ihn denn auch zum Opfer von Überwa-

chungsmaßnahmen des FBI und von gezielten Verleumdungskampagnen werden. S. dazu zahlrei-
che Beispiele in Morgenthau 1970a.  

80  Morgenthau 1965b. 

81  Morgenthau 1965a, S. 33; 39. 
82  „We failed because our conception of foreign policy as a noble crusade on behalf of some trans-

cendent purpose clashed with the reality of things that not only refused to be transformed by our 

good intentions but in turn corrupted our purpose. The purpose, far from ennobling our actions, be-
came itself the source of unspeakable evil.” Morgenthau 1977, S. 21. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


85 

on bei gleichzeitiger Ausnutzung ihrer politischen Fehler, wie er in einem Study 

Report erläuterte:  

„We must consider… how much we can profit from failures of the Soviet Union 

without driving it into acts of desperation that might not be necessary for a more 

securely based regime – the Soviet regime, before its ideological rationales were 

undermined by events.“83 

Quellen der Kritik am NU und Imperialismus 

Aus drei intellektuellen Quellen lassen sich Morgenthaus Kritik am NU und seine 

Imperialismus-Kritik ableiten. Eine dieser Quellen stellt der moderne europäische 

Relativismus dar, den man heute als Dekonstruktivismus bezeichnen würde. Denn 

obwohl dem Realismus das Element der Herrschaftskritik immanent ist, so führte 

eine reine Dekonstruktion aller Werte zu einem Wertevakuum, das wiederum von 

anderen, säkularen, nicht minder absoluten Formen von Religion ausgefüllt werde. 

Die Zerstörung politischer Traditionen durch den dekonstruktivistischen Trend sei-

ner Zeit führte Morgenthau auf den Einfluss Rousseaus und Marx’ im Bereich des 

Politischen, Kierkegaards in der Religion, Nietzsches in der Philosophie und Freuds 

im Menschenbild zurück:  

„These attacks upon the very foundations of Western civilization have left the re-

ceived systems of thought empty, without conviction.“84  

Und dieser Nihilismus wiederum habe den Boden für destruktive säkulare Religio-

nen bereitet. 

Der zweite Einfluss auf Morgenthaus kritisches Verständnis des NU kann auf 

Carl Schmitts Kritik an Formen politischer Theologie zurückgeführt werden, wie 

Schmitt sie in seinem Werk The Nomos of the Earth formuliert hatte.85 Schmitts 

Kritik an der Theorie des gerechten Krieges führte zur Glorifizierung des anschei-

nend relativ ideologiefreien westfälischen Staatensystems; eine unkritische Art der 

Verherrlichung einer politischen Ordnung, die auch bei Morgenthau sichtbar wird.86 

Damit verbunden war die Präferenz für eine Politik nüchterner Diplomatie, die von 

                                                           
83  Morgenthau 1966. 

84  Morgenthau 1962a, S. 3. 

85  Brown 2007, S. 44-45. 
86  Morgenthau et al. 2006, S. 224-227.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


86 

Schmitt in Form einer Freund-Feind-Dichotomie dargestellt wurde87 und die eine 

profunde Kritik an einem besonders US-affinen moralischen Imperialismus impli-

ziert. Im Gegensatz zu Schmitt glaubte Morgenthau jedoch, dass sich das Westfäli-

sche Staatensystem sukzessive zu einem Normensystem, basierend auf einer stabilen 

Mächtegleichgewichtskonstellation, entwickelt habe. Wie Brown zeigt, nähert sich 

Morgenthaus Vorstellung eines normengebundenen europäischen Staatensystems 

der Vorstellung einer „internationalen Gesellschaft“ der Englischen Schule um Hed-

ley Bull an.88 Schmitt dagegen bleibt bei einem vollständig moralfreien Zustand des 

internationalen Systems stehen. William Scheuerman verweist darauf, dass Schmitts 

Einfluss auf Morgenthau einen intellektuellen Ballast für dessen politischen Realis-

mus darstellte, der ihn hinderte, seinen Ansatz in Bezug auf supranationale Normen 

oder die Entwicklung eines Weltstaates jenseits von ad hoc-Gedanken konsequent 

weiterzuentwickeln.89 

Ein dritter Einfluss, der in Morgenthaus Verständnis des NU erkennbar ist, ist der 

George F. Kennans, der die amerikanische Denkschule des Anti-Legalismus reprä-

sentiert. Dahinter steht die intellektuell-konservative Kritik an Internationalisten und 

Liberalen innerhalb der USA, die mit ihren utopischen Zielen die nationalen Interes-

sen des Landes gefährdeten. In seinen Memoiren schreibt Kennan:  

„We are not fitted, either institutionally or constitutionally, to be an imperial pow-

er in a grand manner.“90  

Die Kritik an einem simplen liberalen Universalismus durchzieht seine Walgreen 

Lectures, die er 1950 an der University of Chicago hielt, an welcher auch Morgent-

hau lehrte.91 Kennan, ein Modernitätskritiker und Befürworter nationaler Autarkie, 

erkannte frühzeitig die Grenzen der Vereinten Nationen und sah bereits Mitte der 

vierziger Jahre die Teilung Chinas voraus. Als Russland-Experte erahnte er eben-

falls die Art des Untergangs der Sowjetunion.92 Einer der Befürworter eines allge-

meinen, nicht-selektiven Antikommunismus und damit Gegner eines von Kennan 

und Morgenthau vertretenen selektiven Antikommunismus war Robert W. Tucker, 

der in seinem Werk Nation or Empire93 für ein sendungsbewusstes, klares Auftreten 

                                                           
87  Schmitt 1927. 

88  Brown 2007, S. 53. 

89  Scheuerman 2007, S: 78-79. 
90  Kennan 1967, S. 404.  

91  Kennan 2012.  

92  Zakaria 2014.   
93  Tucker 1968.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


87 

der USA plädierte – ähnlich den US-Neokonservativen der Gegenwart wie zum 

Beispiel William Kristol.94 Tucker hatte bereits 1952 Morgenthaus Begriff des „na-

tional interest“ scharf kritisiert.95 Morgenthau ist außerdem von Reinhold Niebuhrs 

Werk The Structure of Nations and Empires96 beeinflusst worden, in welchem dieser 

die transepochal vorfindbaren religiösen Begründungen historischer Imperien in 

zahlreichen Fallstudien darstellte und dabei den Begriff des Imperialismus definier-

te.97 

Konzept gegen primitiven nationalistischen Universalismus –  

„the national purpose“ 

Der Kampf gegen den NU ist für Morgenthau die wesentliche konfliktreduzierende 

Aufgabe von Staatsmännern – in außen- wie innenpolitischer Hinsicht. Für ihn ist 

die nationale Sendung („national purpose“) eine reife Form des Nationalismus, die 

das internationale System stabilisiert und zivilisatorisch bereichert. Sie sei das Re-

sultat einer vernünftigen Mischung aus innenpolitisch reifen Entscheidungsproze-

duren und außenpolitisch weisem Einfluss.  

„In order to be worthy of our lasting sympathy, a nation must pursue its interests 

for the sake of a transcendent purpose that gives meaning to the day-by-day opera-

tions of its foreign policy.“98  

Während die militärisch erfolgreichen Hunnen- und Mongolenimperien aufgrund 

ihrer inhumanen Praktiken keine nachhaltigen kulturellen Errungenschaften hinter-

ließen, da erinnere man sich bis in die Gegenwart an die alten Griechen, Römer und 

das antike Israel, deren zivilisatorische Leistungen transepochal relevant seien. Die 

Realität einer nationalen Sendung lasse sich aus der kontinuierlichen politischen und 

sozialen Historie einer Nation ablesen.99 Eine konstruktive nationale Sendung bedür-

fe keiner Freund-Feind-Schemata und religiös aufgeladener Gewissheiten, sondern 

                                                           
94  Kristol 1995.  

95  Tucker 1952.  
96  Eine Zusammenfassung des Niebuhrschen Werkes findet sich bei Rohde 1996. 

97  Morgenthau 1962b. 

98  Morgenthau 1964, S. 9.  
99  Morgenthau 1964, S. 7. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


88 

wisse die Interessen anderer Akteure zu berücksichtigen. In diesem Sinne stellt sie 

die Basis für eine moderne Version internationaler Kooperation dar.100 

Wiederbelebung klassischer Diplomatie 

Morgenthau fordert in einer Zeit der gefährlichen Ideologisierung der Außenpolitik 

die Wiederbelebung klassischer diplomatischer Prozesse,101 was von zahlreichen 

Interpreten seines Denkens als unnötiger Konservativismus interpretiert wird.102 

Dabei hat er ein richtiges Gespür bewiesen, denn in zahlreichen erfolgreichen inter-

nationalen Abkommen von Rambouillet bis zum Iran-Verhandlungsformat waren es 

nicht feste Institutionen, die mittels autonomer Wirkungen die Durchsetzung inter-

nationaler Normen erreichten, sondern Adhoc-Formate wie zum Beispiel die Bosni-

en-Kontaktgruppe oder andere spontane diplomatische Konstellationen,103 die ein-

deutig klassisch-realistischer Diplomatie entsprechen. Morgenthaus Vorstellung von 

Diplomatie und staatsmännischen Fähigkeiten beinhaltet zwei Ebenen – das Erfas-

sen außenpolitischer Herausforderungen im Sinne von Macht- und Interessenkalku-

lationen sowie die Führung der öffentlichen Meinung und das Instruieren der eige-

nen Gesellschaft in politischer Urteilsfähigkeit.104 

Der in Coburg geborene Jude sah den Aufstieg Chinas zu einer Supermacht vo-

raus und glaubte, dass die Zukunft der Menschheit davon abhänge, mit welchem 

Grad an ideologiefreier Rationalität sich China dieser Machtfülle bediene.105 Er 

antizipierte bereits 1964 den Zerfall der Sowjetunion aufgrund ihrer ideologischen 

Widersprüche106 und dachte bis in sein empirisches Spätwerk hinein in Termini von 

Großmachtstrategien – trotz seiner Visionen, dass das anarchische Staatensystem auf 

Dauer überwunden werden könne.  

                                                           
100  S. Hendrickson 1998. 
101  Morgenthau et al., S. 551f. 

102  S. z. B. Scheuerman 2009. 

103  Schmalz 2004, S. 147-148. 
104  Morgenthau et al. 2006, S. 558-563. S. dazu auch den Beitrag von Christoph Rohde in diesem 

Band. 

105  Morgenthau 1972, S. 560-561.  
106  Rohde 2004, S. 300. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


89 

Fazit 

Morgenthaus Verständnis des Imperialismus und NU sind nicht notwendigerweise 

an sein Staatsverständnis gebunden. Seine Kritik an diesen Begriffen resultiert aus 

der Forderung nach einer „kosmischen Demut“107 einerseits und einer reflexiven 

transzendentalen, nicht-relativistischen Fundierung politischen Denkens und politi-

scher Institutionalisierung andererseits. Die Wertbezogenheit politischen Handelns 

bleibt damit nicht auf die Entität „Staat“ begrenzt, sondern beinhaltet alle möglichen 

politischen Organisationsformen. Warum sollen nicht auch post- oder prä-nationale 

Einheiten für die Gefahren eines moralisierenden Imperialismus anfällig sein108 oder 

aber den anarchischen Charakter des internationalen Systems überwinden können? 

Morgenthaus Politikverständnis ist einem dynamischen Wandel unterworfen und 

nicht von ontologisch prädeterminierten Aktionseinheiten abhängig,109 sondern ist 

prozessualen Charakters. Während er in Zeiten sicherheitspolitischer Krisen von den 

USA eine aktive Machtpolitik verlangte, da forderte er in den Zeiten einer ideologi-

schen Aufladung der Außenpolitik eine Rückbesinnung auf nüchterne Interessen 

und die Beachtung der Grenzen globaler amerikanischer Machtausübung. Nirgend-

wo wird Morgenthaus Ansatz deutlicher als in seinem 1951 geschriebenen Werk In 

Defense of the National Interest, in welchem er die Amerikaner zu entschlossenem 

Handeln gegen die machtpolitische Herausforderung durch den Kommunismus 

auffordert. In einer predigtartigen Allegorie fordert Morgenthau die Amerikaner am 

Ende dieses Werkes auf, sich von einfachen Glaubenssätzen zu lösen und sich an die 

klassischen Wahrheiten der Republikgründer zurückzuerinnern – in einer Dialektik 

des „Forget and Remember“.  

„Forget the sentimental notion that foreign policy is a struggle between virtue and 

vice, with virtue bound to win. Forget the utopian notion that that a brave new 

world without power politics will follow the unconditional surrender of wicked na-

tions. Forget the crusading notion that any nation, however virtuous and powerful, 

can have the mission to make the world over in its own image.“110 

Man solle sich daran erinnern, dass das Zeitalter isolierter Normalität vorüber sei 

und dass es nun darauf ankäme, verantwortungsvoll und mit diplomatischem Ge-

schick die vorhandene Macht einzusetzen und dabei auch die Interessen anderer 

                                                           
107  Rohde 2004, S. 222. 

108  Morgenthau 2006, S. 339. 

109  Scheuerman 2011, S. 8-11. 
110  Morgenthau 1952, S. 241. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


90 

Mächte zu berücksichtigen. Die Amerikaner sollten sich daran erinnern, dass sie in 

Kriegszeiten entschlossen und mutig und in Friedenszeiten moralbewusst und mit 

Commonsense zu handeln verstanden hatten. Die „Predigt“ endet mit folgender 

Aufforderung:  

„And, above all, remember that it is not only a political necessity but also a moral 

duty for a nation to follow in its dealings with other nations but one guiding star, 

one standard for thought, one rule for action: THE NATIONAL INTEREST.“111  

Die neokonservative Politik unter George W. Bush hätte Morgenthau als Spielart 

eines gefährlichen NU gegeißelt.112 Ist es nur eine Koinzidenz, dass Reinhold Nie-

buhr nur wenig später sein klassisches Werk The Irony of American History veröf-

fentlichen sollte, das eine ähnliche Botschaft wie Morgenthaus In Defense of the 

National Interest enthält?113 

Der Morgenthausche Realismus ist nur als Praxeologie wirklich verstehbar, meint 

auch sein Biograph Christoph Frei. Und so wählte Morgenthau ganz bewusst „die 

Rolle des politischen Predigers und wagte sich aus dem sicheren Bereich intellektu-

eller Unverbindlichkeit heraus“.114 Worauf Morgenthau den Schwerpunkt seiner 

„Predigten“ legte, hing von den Herausforderungen ab, denen sich die amerikani-

sche Außenpolitik außen- oder innenpolitisch stellen musste. Er war in diesem Sinne 

ein „Antizykliker“. Dies ist auch die Essenz der bahnbrechenden intellektuellen 

Biographie Freis.115 Immer aber ging es darum, die USA an ihre humanistische und 

zivilisatorische Berufung, die nationale Sendung zu erinnern – im Spannungsfeld 

der nie vollständig auflösbaren Dialektik von menschlichem Machtwillen einerseits 

und menschlichem Streben nach Vollendung moralischer Ziele andererseits, um 

stetig wenigstens das Verwirklichen des relativen Guten anzustreben.116 Da Mor-

genthaus Denken eben nicht zwangsläufig staatszentriert angelegt ist, ist es mit ver-

schiedenen machtbewusst konzipierten Modellen regionaler oder globaler gover-

nance117 vereinbar. Und es dient weiterhin, hinter hehren politischen Postulaten die 

realen machtbezogenen Interessen zu identifizieren und bedenklichen Moralisie-

                                                           
111  Morgenthau 1952, S. 241-242. 

112  Rohde 2005, S. 69.  

113  Niebuhr 1952. 
114  Rohde 2001, S. 68. 

115  Frei 2001, S. 211. 

116  Ebd., S. 223. 
117  S. das Kapitel von Jodok Troy in diesem Band.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


91 

rungs- und Propagandafeldzügen118 wirksame analytische Waffen entgegenzusetzen. 

Doch nicht mit geschichtsvergessenen social engineering-Konzepten, sondern in 

Konsonanz mit dem Fluss der Geschichte:  

„If we find it so difficult to learn from history, the fault is not with history, but with 

the pride and the intellectual limitations of men. History, in the words of 

Thukydides, is philosophy learned from examples. Those who are morally and in-

tellectually inferior to its teachings, history leads to disaster. Those who are phi-

losophers in the moral and intellectual sense, it teaches.“119 

Literatur 

Literatur 

Behr, Hartmut / Roesch, Felix, 2014: The Ethics of anti-hubris in the political philosophy of International 

Relations: Hans J. Morgenthau. In: Jodok Troy (Hrsg.): Religion and the Realist Tradition. New York 

2014, S. 111-128. 

Brown, Chris: ’The Twilight of International Morality?’ Hans J. Morgenthau and Carl Schmitt on the End 

of the Jus PublicumEuropeum? In: Michael C. Williams (Hrsg.): Realism Reconsidered, S. 44-45. 

Frei, Christoph, 1993: Hans Morgenthau – eine intellektuelle Biographie. Bern. 

Frei, Christoph, 2001: Hans Morgenthau – An Intellectual Biography. Baton Rouge. 

Fromkin, David, 1993: Remembering Hans Morgenthau, World Policy Journal, 10 (1993), S. 81-88. 

Glaser, Charles: Realists as Optimists: Cooperation as Self-Help. In: International Security 19 (Winter 

1994-95), S. 50-90. 

Guilhot, Nicolas, 2011: The Invention of International Relations Theory. New York. 

Hendrickson, David C., 1998: Hans J. Morgenthau and the American Purpose. Papier vom 01. 03. 1998, 

präsentiert auf der Tagung des Carnegie Council on Ethics and International Affairs zum 50. Jahrestag 

der Erstveröffentlichung von Politics Among Nations.  

Kennan, George F., 1967: Memoirs. Boston.  

Kennan, George F., 2012: American Diplomacy, 1900–1950. Chicago. 

Kindermann, Gottfried-Karl, 1963: Hans Morgenthau und die theoretischen Grundlagen des politischen 

Realismus. In: Hans Morgenthau, 1963: Macht und Frieden. Gütersloh, S.  

Kindermann, Gottfried-Karl, 1991: Grundelemente der Weltpolitik. München. 3. Auflage. 

Kristol, Irving, 1995: Neoconservatism: The Autobiography of an Idea. New York. 

Leonard, Jörn, 2012: Wie legitimierten sich multiethnische Imperien im langen 19. Jahrhundert? In: 

Herfried Münkler / Eva Marlene Hausteiner (Hrsg.): Die Legitimation von Imperien – Strategien und 

Motive im 20. Jahrhundert. Frankfurt a. M. 2012.  

Mearsheimer, John J., 2001: The Tragedy of Power Politics. New York. 

                                                           
118  Behr/Roesch 2014.  
119  Morgenthau 1952b, S. 333. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


92 

Mearsheimer, John J., 2005: Hans Morgenthau and the Iraq War: Realism Versus Neo-Conservatism. In: 

openDemocracy, 18 May 2005. 

Moravcsik, Andrew, 1997: Taking Preferences Seriously: A Liberal Theory of International Politics. In: 

International Organization, 51 (4), S. 513-553.  

Morgenthau, Hans J., 1943: The Guilt of the German Army (Review Article). In: The American Journal 

of International Law, Vol. 37, No. 1 (Jan., 1943), S. 188-189. 

Morgenthau, Hans, 1946: Scientific Man versus Power Politics. Chicago. 

Morgenthau, Hans, 1949: The Primacy of the National Interest. The American Scholar, Frühjahr 1949. 

Morgenthau, Hans, 1952a: In Defense of the National Interest. New York.  

Morgenthau, Hans, 1952b: The Lessons of World War II’s Mistakes – Negotiations and Armed Power 

Flexibly Combined. Commentary, October 1952, S. 328-333. 

Morgenthau, Hans, 1955: Contemporary Diplomatic Problems. Vorlesungstransskript. Chicago 1955. 

Morgenthau Archiv, Box 76. 

Morgenthau, Hans, 1958a: Dilemmas of Politics. New York.  

Morgenthau, Hans, 1958b: International Law. In: ders. 1958: Dilemmas of Politics, S. 210-235. 

Morgenthau, Hans, 1958c: Nationalism. In: ders. 1958: Dilemmas of Politics, S. 170-184. 

Morgenthau, Hans, 1958d: The Problem of the National Interest. In: ders. 1958: Dilemmas of Politics, S. 

54-87. 

Morgenthau, Hans, 1962a: Introduction. In: ders. 1962: The Decline of Democratic Politics, S. 1-4. 

Morgenthau, Hans, 1962b: The Intellectual and Moral Dilemma of Politics. In: ders. 1962: The Decline 

of Democratic Politics, S. 7-15. 

Morgenthau, Hans, 1962c: Naziism. In: ders. 1962: The Decline of Democratic Politics, S. 227-240. 

Morgenthau, Hans, 1962d: The Subversion of Foreign Policy. In: ders. 1962: The Decline of Democratic 

Politics, S. 409-424. 

Morgenthau, Hans, 1962e: National Socialist Doctrine of World Organization. In: ders. 1962: The De-

cline of Democratic Politics, S. 241-246. 

Morgenthau, Hans, 1963: Macht und Frieden. Gütersloh.  

Morgenthau, Hans, 1964: The Purpose of American Politics. Paperback 1. Auflage. New York. 

Morgenthau, Hans, 1965a: Vietnam and the United States. Washington D. C.  

Morgenthau, Hans, 1965b: Globalismus: The Moral Crusade. The New Republic, July 3, 1965. 

Morgenthau, Hans, 1966a: Protokoll Study Group Reports des Council on Foreign Relations unter Study 

Director Hans J. Morgenthau „Re-Examination of American Foreign Policy“. 5th Meeting, November 

28, 1966. Morgenthau Archiv, Box 120, S. 1-13 (protokolliert von George Gilder). 

Morgenthau, Hans, 1966b: Truth and Power. In: ders. 1970: Truth and Power, S. 13-28.  

Morgenthau, Hans, 1966c:  Protokoll Study Group Reports des Council on Foreign Relations unter Study 

Director Hans J. Morgenthau „Re-Examination of American Foreign Policy“. 6th Meeting, September 

26, 1967. Morgenthau Archiv, Box 120, S. 1-14 (protokolliert von George Gilder). 

Morgenthau, Hans, 1967: How Totalitarianism Starts: The Domestic Involvement of the CIA. In: ders. 

1970: Truth & Power, S. 51-55.  

Morgenthau, Hans, 1968: The Right to Dissent. In: ders. 1970: Truth & Power, S. 40-44.  

Morgenthau, Hans, 1970a: Truth and Power. Essays of a Decade, 1960-1970. New York. 

Morgenthau, Hans, 1970b: Prologue. In: ders. 1970: Truth & Power, S. 3-9.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


93 

Morgenthau, Hans, 1972: Das internationale System an der Wende? Sonderabdruck aus „Schweizer 

Monatshefte“, 52. Jahr, Heft 8, November 1972, S. 560-561 (Gastvortrag an der Universität Zürich 

vom 14. Juni 1972). 

Morgenthau, Hans, 1977: Three Paradoxes – Explaining the Failures of US Foreign Policy. New Repub-

lic, October 11, 1975, S. 16-21. 

Morgenthau, Hans, 1980: Reality of the National Interest. In: Partisan Review, vol. 47, no. 4, S. 578-580. 

Morgenthau, Hans / Thompson, Kenneth W. / Clinton, David, 2006: Politics Among Nations – The 

Struggle for Power and Peace. New York. 7. Auflage (referenziert als Morgenthau et al. 2006). 

Molloy, Sean, 2006: The Hidden History of Realism. New York. 

Niebuhr, Reinhold, 1952: The Irony of American History. New York.  

Rohde, Christoph, 1996: Das Bild des politisch handelnden Menschen im Christlichen Realismus Rein-

hold Niebuhrs unter besonderer Berücksichtigung der internationalen Politik. Neuried.  

Rohde, Christoph, 2001: Die geistesgeschichtliche und politikkritische Bedeutung Hans J. Morgenthaus 

und seines klassischen Realismus. In: Gottfried-Karl Kindermann/ Alexander Siedschlag (Hg.) 2001 – 

Realistische Perspektiven internationaler Politik. Opladen, S. 67-83. 

Rohde, Christoph, 2004: Hans J. Morgenthau und der weltpolitische Realismus. Wiesbaden. 

Rohde, Christoph, 2005: Current Forms of Foreign Policy Realism in Morgenthau’s Tradition. In: Chris-

tian Hacke / Gottfried-Karl Kindermann / Kai M. Schellhorn, 2005: The Heritage, Challenge and Fu-

ture of Realism. Göttingen, S. 49-69. 

Scheuerman William C., 2007: Carl Schmitt and Hans Morgenthau – Realism and Beyond“. In: Michael 

C. Williams (Hrsg.): Realism Reconsidered, S. 62-92. 

Scheuerman, William C., 2011: The realist case for global reform. Cambridge. 

Schmalz, Uwe, 2004: Deutschlands europäisierte Außenpolitik. Wiesbaden.  

Schmitt, Carl, 1927: Der Begriff des Politischen. In: Archiv für Sozialwissenschaften und Sozialpolitik. 

Bd. 58., S. 1-33. 

Schweller, Randell, 1999: Managing the Rise of Great Powers – History and Theory. In: Alastair Iain 

Johnston/Jack S. Ross. New York/London, S. 1-31. 

Snyder, Jack, 1993: Myths of Empire. Domestic Politics and International Ambition. Ithaca. 

Tjalve, Vibeke Schou, 2008a: Realist strategies of republican peace. Niebuhr, Morgenthau, and the poli-

tics of patriotic dissent. New York. 

Tjalve, Vibeke Schou, 2008b: Realism and the Politics of (Dis)Enchantement. In: Duncan Bell (Hrsg.): 

Political Thought and International Relations – Variations of a Realist Theme. Oxford. 

Troy, Jodok, 2013: Die ‘Macht’ des Realismus in den Internationalen Beziehungen – Morgenthau wieder 

lesen. In: ZfP, 60. Jg., 4/2013, S. 414-429. 

Tucker, Robert W., 1952: Professor Morgenthau's Theory of Political ‚Realism‘. American Political 

Science Review 46, S. 214-24. 

Tucker, Robert W., 1968: Nation or Empire. Washington D. C. 

Kristol, Irving, 1995: Neoconservatism: The Autobiography of an Idea. New York. 

Watson, Adam, 1984: Morgenthau’s Concept of the National Interest and the New States of the Third 

World. In: Kenneth Thompson/ Robert J. Myers, 1984: Truth & Tragedy, S. 305-315. 

Williams, Michael C. (Hrsg.), 2007: Realism Reconsidered - the legacy of Hans Morgenthau in interna-

tional relations. Oxford. 

Zakaria, Fareed, 2014: Review of „A Guest of My Time - The Kennan Diaries,“ by George F. Kennan. 

New York Times vom 21. Februar 2014. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


95 

Alexander Reichwein 

Morgenthau, Vietnam und die Sorge um Amerika: Zum Staats- und De-

mokratieverständnis eines "ziemlich deutschen" liberalen Realisten 

„Morgenthau ist jetzt natürlich ein Hyper-Amerikaner, 

wobei ich sein Denken den Ursprüngen nach 

als ziemlich deutsch bezeichnen würde.“ 

(Golo Mann)1 

Hans J. Morgenthau2 war kein Staatstheoretiker. Der Vordenker der realistischen 

Denktradition in der Lehre der Internationalen Beziehungen (IB) war ein ursprüng-

lich ein im Kontext der Weimarer Staatsrechtsdebatte3 sozialisierter Arbeits- und 

Völkerrechtler, der seine ersten Schriften an der Frankfurter Universität verfasst 

hatte.4 Nach seiner Emigration über Genf, Paris und Madrid (1932-1936) in die 

Vereinigten Staaten (1937) wurde er, so die These von Jütersonke und Söllner, 

„amerikanisiert“, “kulturell assimiliert“ und zum Politikwissenschaftler „umdis-

zipliniert.“5 Die Gründe für Morgenthaus Bruch mit dem Recht und der Zeitpunkt 

für seinen Disziplinwechsel sind in der neuen Literatur über Morgenthau kontrovers 

diskutiert.6 Jedenfalls richtete Morgenthau seinen wissenschaftlichen und politischen 

                                                           
1  Zitiert nach Radkau 1971, S. 219. Der Bielefelder Historiker führte im Rahmen seiner Dissertation 

Die deutsche Emigration in den USA ein Interview mit Golo Mann (1909-1994). Radkaus Disserta-

tion ist Teil des Nachlasses von Max Horkheimer (1895-1973) und steht im Archivzentrum in der 

Johann Christian Senckenberg-Universitätsbibliothek der Goethe-Universität Frankfurt.  
2  Das vorliegende Kapitel ist eine verkürzte und zugeschnittene Fassung eines Kapitels aus meiner 

2013 im Philosophischen Prüfungsamt der Goethe-Universität Frankfurt eingereichten Dissertati-

onsschrift Hans J. Morgenthau und die Twenty Years' Crisis - Eine kontextualisierte Interpretation 
seines realistischen Denkens in den IB. Die Arbeit erscheint unter dem Titel Hans J. Morgenthau 

und die Twety Years' Crisis: Sein realistisches Denken im Lichte seines deutschen Erfahrungshin-

tergrundes beim Springer Verlag, Wiesbaden.  

3  Zur Weimarer Staatsrechtsdebatte zwischen unpolitischen Rechtspositivsten wie Hans Kelsen auf 

der einen sowie Vertretern eines soziologischen (und dezidiert linken politischen) Rechtsverständ-
nis wie Hugo Sinzheimer oder rechtskonservativen Juristen wie Carl Schmitt auf der anderen Seite 

siehe Brunkhorst/Voigt 2008; Gangl 2011.  

4  Morgenthau 1929a; Ders. 1929b; Jütersonke 2010; Ders. 2007; Wieclawski 2013. Ferner Jüterson-
ke und Meiertöns in diesem Band. 

5  Jütersonke 2010, S. 9, 182-189; Ders. 2013; Söllner 1988, S. 168; Ders. 1987, S. 243-245. 

6  Behr/Rösch 2012; Frei 1994, 2001; Jütersonke 2010; Lebow 2003; Neacsu 2009; Reichwein 2013; 
Rösch 2015; Scheuerman 2009a; Williams 2005; Ders. 2007a.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


96 

Fokus spätestens seit Ende der 1940er Jahre auf die Auseinandersetzung mit der US-

Außenpolitik unter den Bedingungen des Kalten Krieges.7  

Folglich entwickelte Morgenthau auch keinen systematischen Staatsbegriff und 

auch keine Theorie über den Staat, wie das Morgenthaus Weggefährten Hannah 

Arendt8 und Franz L. Neumann9, die mit das Schicksal der Emigration teilten10, 

getan haben. Nichtsdestotrotz lassen sich aus Morgenthaus Werk viele Bezüge zu 

den Begriffen Staat und Staatlichkeit herausarbeiten; beispielsweise anhand seines 

in La notion du ‘politique‘ et la théorie des différends internationaux aus dem Jahr 

1933 ausformulierten Verständnisses des Politischen und seines Machtbegriffs11; 

oder anhand seines in Politics Among Nations: The Struggle for Power and Peace 

(folgend PAN) aus dem Jahre 194812 dargelegten theoretischen Konzepts der natio-

nal power.13   

Ich argumentiere in diesem Beitrag, dass Morgenthaus Theorie und sein Denken 

über internationale Politik, seine Vorstellungen über eine rationale und kluge, auf 

moralischen Prinzipien und demokratischen Standards basierende Außenpolitik 

sowie seine in diesem Zusammenhang entstandenen - in der Morgenthau-Rezeption 

aber lange Zeit nahezu unberücksichtigten - Schriften wie The Purpose of American 

Politics aus dem Jahr 1960 (folgend PAP), Decline of Democratic Politics (DDP) 

aus dem Jahr 1962 oder zahlreiche Aufsätze, in denen sich Morgenthau explizit mit 

der amerikanischen Demokratie auseinandersetzt und als deren großer Kritiker und 

glühender Verfechter gleichermaßen erweist, ein klar identifizierbares Verständnis 

von Staat, Gesellschaft und Demokratie ausweisen. Dahinter, so argumentiere ich 

weiter, verbirgt sich Morgenthaus europäisch geprägtes Verständnis von Staat, Ge-

sellschaft und demokratischen Institutionen. Seine über Jahrzehnte anhaltende Kritik 

an den bestehenden politischen, sozialen und gesellschaftlichen sowie den Macht-

verhältnissen in Amerika und die Reformagenda, die Morgenthau in seinen Schrif-

ten ausbuchstabiert, klingen nach heutigen politischen Maßstäben wie ein Plädoyer 

                                                           
7  Morgenthau 1951a; Ders. 1952; Ders. 1969a; Ders. 1977a; siehe dazu auch Myers 1997; Smith 

1986. 

8  Arendt 1951; Dies. 1953; Dies. 1955; siehe dazu Volk 2010.  

9  Siehe Bast 2001; Salzborn 2009. 
10  Siehe dazu Rösch 2014. 

11  Siehe dazu Behr/Rösch 2012, S. 47-64; Morgenthau 1933a; Ders. 1933b, S. 96-120 (übersetzt ins 

Englische und abgedruckt in Behr/Rösch 2012). 
12  Zur Interpretation von Morgenthaus Klassiker Politics Among Nations (der zwischen 1948 und 

1978 sechs Mal von Morgenthau selbst überarbeitet erschien) siehe das Standardwerk von Rohde 

2004.  
13  Siehe dazu Rösch in diesem Band. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


97 

eines Liberalen für ein sozialdemokratisches Programm und soziale Gerechtigkeit.14 

Es gibt also noch einen ganz anderen Realisten Morgenthau.  

Dieses Staats- und Demokratieverständnisse Morgenthaus, die, wie ich weiter ar-

gumentiere, auf die Einflüsse seines Doktorvaters Hugo Sinzheimer15, seiner Ver-

trauten Hannah Arendt16 sowie seinen beiden Frankfurter beziehungsweise Genfer 

Kollegen Karl Mannheim und Hans Kelsen zurückgehen, kommen insbesondere 

dort zum Ausdruck, wo es der Leser vielleicht am wenigstens vermutet und erwar-

tet: in Morgenthaus Kritik am Vietnamkrieg. In dieser Kritik, die Morgenthau über 

drei Jahrzehnte intellektuell und politisch umtrieb und sein intellektuelles Schaffen 

prägte, bietet der Realist mehr als nur rationale und strategische Argumente gegen 

den Krieg, die sich um das Mächtegleichgewicht in Südostasien drehen. Und er 

bietet mehr als bloße Kritik an einer ideologisch angeleiteten Außenpolitik oder 

einem nationalistischen Universalismus im Namen der vermeintlich überlegenen 

eigenen Moral und eigener Werte, wie sie laut Morgenthau Woodrow Wilson vertre-

ten und verfolgt hat.17 In dieser Kritik steckt auch der Anspruch Morgenthaus an 

eine funktionierende Demokratie, eine kritische Gesellschaft und eine Außenpolitik, 

die auf Androhung und Anwendung von Gewalt im Namen einer historischen Mis-

sion, die Amerika glaubt erfüllen zu müssen, verzichtet und Amerika lediglich als 

das anbietet, was es sein soll, nämlich ein erfolgreiches und nachahmenswertes 

Modell.  

Morgenthaus Kritik am Vietnamkrieg geht weit über vermeintlich typisch realis-

tische Argumentationsmuster hinaus. Sie weist, wie im Folgenden gezeigt wird, 

zahlreiche Moral- und Wertebezüge (Demokratie) auf; sie lässt sich angesichts der 

Verbindung von Außen(politik) und Innen (den Auswirkungen des Krieges auf eine 

Gesellschaft) und angesichts von Morgenthaus Idee einer moralisch fundierten 

Machtstellung der soft power Amerika auch in der liberalen und konstruktivistischen 

Denktradition in der Lehre der IB18 verorten; und sie lädt dazu ein, gängige Darstel-

lungen der beiden als solche dargestellten Antipoden Idealismus/Liberalismus und 

Realismus19 zu hinterfragen. Aus Morgenthaus Kritik lässt sich aber nicht nur ein 

                                                           
14  Siehe dazu auch Lebow 2011, S. 545-566. 
15  Siehe dazu auch Scheuerman 2009a, S. 11-39.  

16  Zu den Arbeitsbezügen und dem persönlichen Verhältnis zwischen Arendt und Morgenthau siehe 

Behr/Rösch 2012, S. 3-70; Dies. 2013; Rösch 2013a; Ders. 2013b; Ders. 2013c; Ders. 2013d; Ders. 
2013e. 

17  Siehe dazu die Beiträge von Behr und Rohde in diesem Band. 

18  Zum Konzept der soft power siehe Nye 2004. 
19  Griffith 1992; Herz 1959; Menzel 2001. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


98 

normativ-liberaler und kritischer (für Scheuerman und Behr/Rösch an die Kritische 

Theorie der Frankfurt Schule anknüpfender20) Kern der klassisch realistischen Denk-

tradition herauslesen, der Rückschlüsse auf Morgenthaus Demokratie- und Staats-

verständnis zulässt.  

Im Rahmen seiner Kritik, so argumentiere ich schließlich, zieht Morgenthau viele 

versteckte oder implizite Parallelen und auch explizite Verweise zur deutschen Ge-

schichte. Morgenthaus Kritik gibt allen Anlass zu meiner These, dass sein Moral- 

und Demokratieverständnis sowie seine Auseinandersetzung mit der amerikanischen 

Demokratie und den gesellschaftlichen Verhältnissen – und damit sein Staatsver-

ständnis –  erst im Lichte seines deutschen Erfahrungshintergrundes zu verstehen 

sind. Zu diesem Erfahrungshintergrund zählen Morgenthaus Leben in Deutschland 

in den Zwischenkriegsjahren; seine Sozialisierung im politisch-historischen Kontext 

der Weimarer Republik; seine akademisch-intellektuelle Prägung durch eine Reihe 

von Denkern in ganz speziellen Denkkollektiven in Deutschland und im europäi-

schen Exil; und die Lehren, die Morgenthau für sich aus der deutschen Geschichte 

gezogen und dabei sein ganz persönlichen Denkstil entwickelt hat.21     

Gängige Lesarten „des Realismus“ und amerikanischen Machttheoretikers  

Morgenthaus Kritik am Vietnamkrieg und seine in diesem Zusammenhang entstan-

denen Schriften zur amerikanischen Demokratie sind nur sehr schwer vereinbar mit 

jenem Realismus, der in gängigen Darstellungen mit den Attributen „konservativ“ 

oder „anti-liberal“, „anti-demokratisch“ und „amoralisch“ in Verbindung gebracht 

wird, oder mit jenem amerikanischen Machttheoretiker, der angeblich jeden Moral- 

und Wertebezug in seinem Denken vermissen lässt.22 Meyer spricht Morgenthau und 

dem Realismus grundsätzlich jeden normativen und/oder liberalen Kern ab; Mor-

genthaus Kritik am Vietnamkrieg sei ausschließlich strategisch-pragmatischer Natur 

gewesen und verweise lediglich auf die Unmöglichkeit, diesen Krieg zu gewinnen. 

Morgenthaus früherer Kollege und späterer Kritiker, der deutsche Völkerrechtler 

                                                           
20  Siehe Behr/Rösch 2012, S. 22-32; Scheuerman 2009b; Ders. 2008. 

21  Die persönliche, akademisch-intellektuelle und politisch-historische Sozialisierung verstehe ich als 

die drei Bausteine einer Kontextualisierung von Morgenthaus Denken, die sich der wissenssoziolo-
gischen Ansätze der Standortgebundenheit des Denkens, der Denkkollektive und Denkstile (siehe 

dazu Fleck 1935; Mannheim 1929; Ders. 1984; Neumann 1969) bedient; siehe dazu Reichwein 

2013, S. 34-67.  
22  Meyer 2001; Wrightson 1996.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


99 

John (Hans) Herz (der wie Morgenthau aufgrund seiner jüdischen Herkunft in den 

späten 1930er Jahren in die Staaten emigriert war)23, sparte ebenfalls nicht an Kritik. 

Herz bezichtigte in den amerikanischen Debatten der 1950er Jahre um die Rolle des 

Realismus für die Eliten an den Universitäten und das politische Establishment in 

Washington Morgenthau der Aufgabe von dessen ursprünglich liberalen Ideen. Herz 

machte die anthropologisch argumentierenden „machtbesessenen und Gewalt ver-

herrlichenden“ politischen Realisten (zu denen er auch Morgenthau zählte) für das 

weit verbreitete Missverständnis der realistischen Denkschule als einer zynischen 

Macht- und „Kriegstheorie“ mitverantwortlich.24 Jütersonke und Söllner vertreten 

die Einschätzung, der konservative Morgenthau sei nach seiner Ankunft in Amerika 

aus verschiedenen (auch karriereorientierten) Erwägungen heraus im Strom des 

neuen machtpolitischen Zeitgeistes und auf der Suche nach Anerkennung und Ein-

fluss im neuen akademisch und politisch konservativen Umfeld in Amerika mitge-

schwommen, ohne große Anpassungsschwierigkeiten zu einem überzeugten Macht-

theoretiker geworden und habe PAN als Handlungsanleitung für die amerikanische 

Außenpolitik gegenüber der Sowjetunion im Kalten Krieg geschrieben. 

Die wenigen Autoren, die einige wenige Fälle entdeckt haben, in denen Morgent-

hau moralisch oder mithilfe normativer und ideeller Kategorien argumentiert, spre-

chen von „theoretisch unreflektierten“ Argumentationsmustern beim Realisten, die 

auf die moralisierende Ader eines politisch Übermotivierten zurückzuführen seien.25 

Kaufman erkennt Morgenthaus Moral- und Demokratiebezüge (wenn auch nur im 

Zusammenhang mit dessen Israelposition26), bezeichnet diese aber als Anomalie in 

dessen machtpolitischem Denken, das Kaufman auf die in der zweiten Auflage von 

PAN (im Jahre 1954 erschienen) ausformulierten Six Principles of Political Rea-

lism27 reduziert. Franke und Herborth formulieren eine Reihe an Kritikpunkten an 

der realistischen Denkschule in den IB. Unter anderem verstehen die beiden Kritiker 

den Realismus als eine rückwärtsgewandte und technokratische Machttheorie ohne 

demokratische Elemente, die dem Staatsmann28 alle Verantwortung für die Außen-

politik zuschreibe, die dieser an der demokratischen Öffentlichkeit vorbei mache, 

und Morgenthaus moralische und wertebezogene Standpunkte in seiner Kritik am 

                                                           
23  Zu Herz siehe Puglierin 2001; Dies. 2008; Puglierin in diesem Band. 

24  Herz 1959, S. 6/7, zitiert nach Radkau 1971, S. 214-222, hier S. 221ff; siehe dazu auch Mills 1958, 

zitiert nach Radkau 1971.  
25  Franke/Herborth 2007; Kaufman 2006.  

26  Siehe dazu Reichwein 2013, S. 129-146.   

27  Morgenthau 1954, S. 3-13; zur Geschichte der Six Principles siehe Cristol 2009.  
28  Siehe dazu Rohde in diesem Band. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


100 

Vietnamkrieg daher unvereinbar mit jenen von allen Realisten behaupteten macht-

politischen Gesetzmäßigkeiten, für die auch Morgenthau eigentlich und in seinem 

Selbstverständnis stehe.  

Aus einem zu langen DREI SÄTZE machen: Die Autoren erkennen das norma-

tiv-kritische Potential in Morgenthaus Denken, das insbesondere in seiner Kritik am 

Vietnamkrieg zum Ausdruck kommt, nicht. Zum Teil wider besseren Wissens setz-

ten sie sich auch nicht mit Morgenthaus europäischen Wurzeln und seinem deut-

schen Erfahrungshintergrund auseinander. Dabei vermögen gerade die Ursprünge 

von Morgenthaus Denken und seine politische Sozialisierung sowie intellektuell-

akademische Prägung seine Moral- und Wertebezüge - und damit sein Verständnis 

von Staat und Demokratie - zu erklären. 

Der andere Morgenthau: Moral und Wertebezüge im realistischen Denken 

Morgenthaus Kritik am Vietnamkrieg29 und seine Schriften zur amerikanischen 

Demokratie sprechen eine ganz andere Sprache. Darin kommen diverse moralische 

Prinzipien und eine normative Haltung, demokratische und rechtsstaatliche Über-

zeugungen sowie die Kritik und Verteidigung der amerikanischen Demokratie 

gleichermaßen zum Ausdruck.  

Amerikas Vorbildfunktion, moralische Attraktivität und politische Bestimmung 

Morgenthau verurteilte den Vietnamkrieg nicht nur als einen strategischen Fehler, 

weil er das Gleichgewicht zwischen den Staaten in der Region zugunsten Chinas 

aufgehoben habe und damit den „nationalen Interessen“ Amerikas zuwidergelaufen 

sei.30 Morgenthaus Kritik am Vietnamkrieg erschöpft sich auch nicht in pragmati-

schen Argumenten gegen die Kriegsführung oder die mangelnden Aussichten auf 

einen militärischen Erfolg in diesem Dschungelkrieg gegen eine zu hohen Verlusten 

bereite Guerilla. Und auch nicht in dem Argument, dass es sich um einen ideolo-

gisch motivierten Krieg der „freien Welt“ gegen den dämonisierten „bösen Kommu-

                                                           
29  Zur Kritik Morgenthaus am Engagement der USA in Indochina zwischen den 1950er Jahren und 

Kriegsende 1975 siehe Falk 2004; Rafshoon 2001; Reichwein 2013, S. 87-128; See 2001; Zamber-

nardi 2010. 
30  Morgenthau 1973a, S. ix. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


101 

nismus“ handelte, den es für den Ideologiekritiker zu verurteilen gelte. Und auch 

nicht in Morgenthaus Warnungen vor einem unbesiegbaren Nationalismus in Form 

eines antikolonialen und antiimperialen Befreiungskampfes unterdrückter Menschen 

gegen die als solche wahrgenommenen Invasoren.31 

Morgenthau führte eine Reihe ideeller Argumente wie das Wissen um die viet-

namesische Geschichte und ein entsprechendes Verständnis für die vietnamesische 

Nationalbewegung und deren Unabhängigkeitsbestrebungen an. Morgenthau forder-

te Empathie für kulturelle Differenz im Umgang mit anders verfassten (in diesem 

Fall kommunistischen) Staaten (die sich alle auf ihre Souveränität, das nationale 

Selbstbestimmungsrecht und ihre jeweils nationalen Sicherheits- und andere Interes-

sen berufen dürften), demokratische und völkerrechtliche Standards und Glaubwür-

digkeit im Umgang mit nicht-demokratischen Regimen sowie Transparenz in den 

außempolitischen Entscheidungsprozessen. Morgenthau verwies insbesondere auf 

die Widersprüche in der amerikanischen Außenpolitik: “The champion of the 'free 

world' is protecting the people of South Vietnam from communism by destroying 

them”.32  

Schließlich führte Morgenthau eine Reihe normativer und wertebezogener Grün-

de gegen den Krieg ins Feld. Er erachtete den Krieg als unmoralisch. Es ging Mor-

genthau dabei aber um mehr als nur das von ihm als „moralische Prinzipien“ be-

zeichnete „nationale Interesse“ und das nationale Selbstbestimmungsrecht33, auf das 

sich alle Nationen/Staaten in einer pluralistischen Staatenordnung beziehen dürfen. 

Es ging ihm sowohl um die Folgen des Kriegs für die Menschen als auch um die 

Auswirkungen des Krieges auf Amerika. So problematisierte Morgenthau zum einen 

die begangenen Grausamkeiten im Krieg. Dazu gehörten getötete Gefangene, mit 

Napalm zerstörte Dörfer und landwirtschaftlich nutzbare Felder sowie billigend in 

Kauf genommene Kollateralschäden an der Zivilbevölkerung, die terrorisiert wur-

de.34 

Morgenthau warnte angesichts der hohen Zahl an Opfern unter der Zivilbevölke-

rung (man geht von über 3,5 Millionen vietnamesischer, laotischer und kambod-

schanischer Kriegsopfer zwischen dem Beginn des Ersten Indochina-Krieges gegen 

Frankreich 1946 und dem offiziellen Ende des Vietnamkrieges 1975 aus) aber nicht 

                                                           
31  Morgenthau 1970, S. 15.  

32  Morgenthau 1968, S. 34.  

33  Morgenthau 1951b.  
34  Morgenthau 1965a, S. 19/20.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


102 

nur von einem amerikanischen Völkermord.35 Mit dieser Art der rücksichtslosen 

Kriegsführung ging für Morgenthau eine Verrohung der US-Truppen einher. Krieg 

im Allgemeinen, so lautete ein weiteres seiner Argumente, und der Vietnamkrieg im 

Speziellen widersprachen sowohl seinem Bild einer Demokratie als auch dem „Vor-

bildcharakter“ Amerikas als einem nachahmenswerten Beispiel für andere Nationen 

und Staaten in der Welt36: 

The brutalization of our armed forces would be a serious matter for any nations, 

as the example of France has shown. It is intolerable for the United States. For 

this nation, along among the nations of the world, was created for a notable pur-

pose: to achieve equality in freedom at home, and thereby set an example for the 

world to emulate.37 

Hier kommt ein für Morgenthau ganz wichtiges Argument ins Spiel, das die für 

seine Kritik an der amerikanischen Außenpolitik charakteristische Verbindung von 

machtpolitischen, moralischen und demokratischen Erwägungen sowie einer In-

nendimension amerikanischer Außenpolitik verdeutlicht. Morgenthau warnte davor, 

Amerika könnte angesichts der fadenscheinigen Begründungen für den Krieg 

(Kampf gegen den Kommunismus), der vorgegebenen Kriegsziele (einer Demokra-

tisierung und einem Nation-Building in Vietnam) und der Mittel in Form einer bru-

talen Kriegsführung sowie der Unterstützung des autoritären Diem-Regimes (das der 

amerikanischen Öffentlichkeit als „demokratischer Verbündeter“ präsentiert wurde) 

nicht nur an Glaubwürdigkeit und Vertrauen unter Verbündeten, sondern auch an 

Ansehen und Autorität in der Welt verlieren.38  

Diese Glaubwürdigkeit und dieses Ansehen Amerikas führte Morgenthau auf den 

Vorbildcharakter und die „moralische Attraktivität“ des amerikanischen Gesell-

schaftsmodells zurück, von denen er gleichermaßen überzeugt war und die er sich 

wünschte. Diese Attraktivität und diesen Vorbildcharakter sowie die für ihn damit 

verbundene exzeptionelle Stellung Amerikas als einem leuchtenden und nachah-

menswerten Beispiel in der Welt, von der er ebenfalls überzeugt war, gelte es zu 

bewahren; hier liege, so argumentierte Morgenthau, eine (Außen)Dimension der 

politischen Bestimmung Amerikas in der Welt.39 Morgenthau sah im Vietnamkrieg 

                                                           
35  Bereits in einem Artikel im Time Magazine im Jahre 1965 hatte Morgenthau seine Befürchtung 

geäußert, dass ein Völkermord im Verständnis der US-Militärführung der einzige Weg sein könnte, 

einen solchen Guerillakrieg zu gewinnen; siehe auch Morgenthau 1965b, S. 61-73.  
36  Morgenthau 1965a, S. 19/20; Ders. 1974, S. 69.  

37  Morgenthau 1965b, S. 65. 

38  Morgenthau 1963, S. 384; Ders. 1968a, S. 29, 34; Ders. 1975a.  
39  Morgenthau 1965b; Ders. 1968a.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


103 

aber ganz im Gegenteil die „betrayal of the nation’s legacy which linked power and 

moral purpose“40, und genau jene Attraktivität und jenen Vorbildcharakter gefährdet 

beziehungsweise längst infrage gestellt: 

No civilized nation can wage such a war without suffering incalculable moral 

damage. […] And it is particularly painful for a nation like the United States - 

founded as a novel experiment in government, morally superior to those that pre-

ceded it - which has throughout its history thought itself as performing a uniquely 

beneficial mission not only for itself but for all mankind.41 

Im Lichte der Kriegseskalation war er überzeugt, dass “America came to loose much 

of that peculiar moral attractiveness which throughout its history set it apart from all 

other nations”42. 

Equality in freedom: Staat, Gesellschaft und Politik 

Was verstand Morgenthau unter der moralischen Attraktivität und Vorbildfunktion 

Amerikas, die er so sehr bedroht sah? Womit begründete er diese? Und welche 

grundsätzlichen Überzeugungen und Denkmuster stehen dahinter? Drei Argumente 

sind zu nennen: Ideell-normative, historische und institutionell-rationale.  

(1) Morgenthaus republikanische Gesinnung bezog sich ausschließlich auf Ame-

rika und hatte nichts mit jenem Verständnis des „American Exceptionalism“ 

und jener Überzeugung in die vermeintlich „nationale Größe“ Amerikas und 

dem angeblich „fortschrittlichen“ amerikanischen Nationalismus sowie der 

daraus abgeleiteten „moralischen Mission“ einer Außenpolitik der weltwei-

ten Demokratieverbreitung zu tun, wie sie Wilson und seine Nachfolger (die 

Liberalen Internationalisten)43 und auch Neokonservative44 heute teilen. Zur 

Erinnerung: Morgenthau sah die politische Bestimmung der Vereinigten 

Staaten zum einen darin, eine moralische und politische Instanz und ein de-

mokratisches Vorbild zu sein, die sich einerseits von allen anderen Nationen 

und Staaten unterscheidet, aber gleichzeitig von den Staaten als eine solche 

Instanz anerkannt wird und als nachahmenswertes Beispiel dient. (2) 

                                                           
40  Morgenthau 1965a, S. 20.  
41  Morgenthau 1968a, S. 33/34.  

42  Morgenthau 1975a, S. 516.  

43  Siehe dazu Daase 2006; Schwabe 2006.  
44  Siehe dazu Reichwein 2011; Williams 2007b. Zum Begriff des Exceptionalism siehe Koh 2003. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


104 

(2) In diesem Zusammenhang verwies der historisch argumentierende Morgent-

hau in seinen Schriften immer wieder auf die Errungenschaften der amerika-

nischen Demokratie. Dazu zählten für ihn die von den Verfassungsvätern 

niedergeschriebenen Prinzipien von Freiheit und Gleichheit der Menschen, 

die es zu verteidigen gelte. Diese Prinzipien, an denen sich andere Staaten 

und Nationen orientieren können sollten, wenn sie dies wollten, hatten seines 

Erachtens ihren Ursprung in der amerikanischen Revolution und Gründung 

der Vereinigten Staaten als Republik. Und diese Gründung erfolgte in einem 

Akt der Befreiung von kolonialer Fremdherrschaft (durch Großbritannien 

und Frankreich und Spanien) und gehörten und gehören bis heute zu seinem 

Selbstverständnis. Dazu zählte für Morgenthau auch, dass Amerika allen 

Menschen, die es aufsuchten, eine neue Heimat anbieten sollte. Morgenthau 

selbst hatte Europa nach der Machtergreifung der Nationalsozialisten verlas-

sen müssen und war in die Vereinigten Staaten emigriert. Er hatte dort eine 

neue private und akademische Heimat gefunden, wurde amerikanischer 

Staatsbürger, hatte nach einigen persönlichen und insbesondere beruflichen 

Anlaufschwierigkeiten im neuen akademischen Umfeld Karriere gemacht 

und wurde ein berühmter Professor.45 Auch die eigene Biographie erklärt 

Morgenthaus Verständnis von der moralischen Attraktivität und politischen 

Bestimmung sowie seine Überzeugung in die Strahlkraft Amerikas:  

The very plausibility of the American purpose and the possibility of its achievement 

were from the beginning dependent upon the objective conditions of American ex-

istence […]. American principles […] could plausibly be held up as a model for 

others to emulate only if conditions elsewhere were not totally different from those 

prevailing in the United States. Even in conditions not completely dissimilar, 

American principles could apply only as ideal guideposts, not as blueprints to be 

imitated to the letter. America was not a paradise to be duplicated elsewhere, it 

was a paradise open to all who wanted to enter it. It was a light to attract 

strangers, not as a flame to be spread throughout the world, that America fulfilled 

its purpose. The Statue of Liberty is indeed its proper symbol.46 

(3) Morgenthau sah die moralische Attraktivität Amerikas aber vor allen Dingen 

darin begründet, dass der Staat und seine demokratischen Institutionen die 

Sicherheit seiner (auch neuen) Bürgerinnen und Bürger, rechtsstaatliche 

                                                           
45  Zum persönlichen und beruflichen Werdegang Morgenthaus und dessen Lebensgeschichte siehe 

Frei 1994, 1995; Jütersonke 2010; Lebow 2011; Reichwein 2013, S. 275-407.  
46  Morgenthau 1960a, S. 109.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


105 

Prinzipien (neben Freiheit und Gleichheit auch Minderheitenschutz und ein 

Recht auf freie Selbstbestimmung, Meinungsäußerung und politische Teilha-

be) sowie ökonomische Teilhaberechte und Privatbesitz, auf die sich alle 

Menschen berufen können, schützt und garantiert. Hier argumentierte Mor-

genthau wie der rationalistische Staatsbürger und sprach in diesem Zusam-

menhang von equality in freedom.47  

Morgenthau verstand unter der politischen Bestimmung Amerikas als Demokra-

tie aber auch, dass der Staat und seine Institutionen diese Prinzipien im Sinne der 

Bürgerinnen und Bürger auch um- und wenn nötig durch politische Entscheidungen, 

Rechtsprechung oder Sanktionen gegen Verletzungen durchsetzt; diese Bestimmung 

richtet sich bei ihm also auch nach innen. Darin sah Morgenthau die Einzigartigkeit 

und den eigentlichen Vorbildcharakter des amerikanischen Gesellschaftsmodells, 

der politischen Kultur und der nationalen Identität begründet.48 

Morgenthau bezog sich in seinen Ausführungen zum Prinzip equality in freedom 

also auf die amerikanische Geschichte. Meine These lautet, dass Morgenthaus For-

derung nach Freiheit, Gleichheit und politischer und ökonomischer Rechte in unmit-

telbarem Zusammenhang mit seiner persönlichen Lebenserfahrung und seinen Leh-

ren aus der deutschen Geschichte stehen. 

Charakteristisch für Morgenthaus Verständnis der moralischen Attraktivität, de-

mokratischen Vorbildfunktion und politischen Bestimmung Amerikas ist der un-

trennbare Zusammenhang der Innen- und Außendimension, die sich auch in seinem 

Prinzip equality in freedom zeigt. Dieses sollte erst in Amerika garantiert und umge-

setzt werden, bevor man überhaupt so etwas wie Strahlkraft nach außen beanspru-

chen, seiner politischen Bestimmung nach außen gerecht werden und als leuchten-

des Beispiel für andere Staaten/Nationen dienen kann. Diese Verbindung unter-

streicht noch einmal die Bedeutung der inneren - moralischen und demokratischen - 

Verfassung Amerikas für deren glaubwürdige und vorbildhafte Außenpolitik bei 

Morgenthau. Beides zusammen machte für Morgenthau erst das Ansehen, um das er 

sich so sorgte, und damit einen Teil der Macht Amerikas aus. 

An dieser Stelle lässt sich festhalten:  

(1) Morgenthau misst der moralischen Attraktivität und dem Vorbildcharakter der 

Vereinigten Staaten als einer funktionierenden Demokratie und pluralistischen Ge-

                                                           
47  Morgenthau 1960a, S. 3-42, 293-341; Ders. 1965b, S. 65; siehe auch Myers 1995.  
48  Siehe auch Lebow 2011.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


106 

sellschaft eine große Bedeutung zu.49 Diese Demokratie zeichnete sich für ihn ganz 

im republikanischen Sinne Hannah Arendts durch einen öffentlichen Raum aus. In 

diesem Raum kommt es zur friedlichen Austragung von ökonomischen, politischen 

und sozialen Konflikten, zum politischen Wettbewerb der Akteure in den staatliche 

Institutionen um Einfluss, Entscheidungskompetenzen und Macht nach demokrati-

schen Grundregeln sowie zum Meinungsbildungsprozess unter aktiver Teilnahme 

der Bürgerinnen und Bürger am Gemeinwesen. Genau darin sah Arendt das konsti-

tutive und produktive Element von Macht. Arendt war deswegen auch eine große 

Verfechterin der sogenannten Town Hall-Meetings in den Staaten als Form direkter 

Demokratie.50 Die Demokratie basierte auch in der Vorstellung Morgenthaus auf 

den Grundfesten von Gewaltenteilung, Freiheit und Gleichheit sowie sozialer Ge-

rechtigkeit. 

(2) Die amerikanische Außenpolitik darf laut Morgenthau keine ideologisch mo-

tivierte und wenn nötig mit gewaltsamen Mitteln durchgesetzte interventionistische 

Demokratisierungspolitik im Sinne Wilsons Doktrin eines „liberalen Internationa-

lismus“ sein. Die Verbreitung demokratischer Werte in der Welt gegen den Willen 

anderer Staaten beziehungsweise Nationen durch militärische Zwangsmaßnahmen 

erachtete Morgenthau als eine radikale Form der Fremdbestimmung. Anderen Staa-

ten den eigenen Willen und die eigenen Werte aufzuzwingen, stand für Morgenthau 

im krassen Widerspruch zum Prinzip der demokratischen Selbstbestimmung und 

Gleichheit freier Menschen und Nationen - und damit im Widerspruch zur Ge-

schichte und Staatsgründung der Vereinigten Staaten selbst.51 Morgenthau wendet 

sich auch im Rahmen seiner Opposition zum Vietnamkrieg gegen einen demokrati-

schen Werteuniversalismus und gegen ein Verständnis der politischen Bestimmung 

Amerikas, wie sie Wilson vertrat und seine Erben heute noch vertreten. 

(3) Für Morgenthau stand das „nationale Interesse“ (in diesem Fall das Sicher-

heitsinteresse) der USA in Vietnam, das seines Erachtens noch nicht einmal bedroht 

war, in keinem Verhältnis zu einer ungehemmten Kriegspolitik. Auf dem Spiel stan-

den für ihn die Glaubwürdigkeit, die moralische Integrität und die demokratische 

Vorbildfunktion Amerikas. Morgenthau hatte Amerika seit seiner Emigration immer 

als ein leuchtendes und nachahmenswertes Beispiel für ein pluralistisches Gesell-

schaftsmodell und eine Weltmacht angesehen. In diesem Zusammenhang entwickel-

                                                           
49  Siehe dazu die Arbeiten von Morgenthau 1960a; 1960b; 1960c; 1962a; 1962b; 1964; 1969b; 

1970b; 1970c; 1972a; 1972b; 1973b; 1974b; 1975b. 

50  Siehe dazu Behr/Rösch 2012, S. 3-14, 33-46. 
51  Siehe dazu Morgenthau 1960a, S. 104-110.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


107 

te er sein spezifisches realistisches Verständnis des „American Exceptionalism“, das 

sich von Wilsons Modell unterscheiden lässt.52 Seines Erachtens riskierte Amerika 

mit diesem Krieg, sein moralisches Fundament nach innen, seine Legitimität und 

Anerkennung als Weltmacht nach außen53 und seine politische Bestimmung aus den 

Augen zu verlieren - und einen bleibenden moralischen Schaden davonzutragen. 

Diese Bestimmung lag für ihn darin, dafür Sorge zu tragen, dass die Prinzipien Frei-

heit, Gleichheit, Selbstbestimmung, ökonomische Teilhabe und soziale Gerechtig-

keit in Amerika umgesetzt werden.54 Im Zusammenhang mit seiner Argumentation 

gegen den Vietnamkrieg wird einmal mehr deutlich, dass Morgenthau Macht, Mo-

ral, Recht und Demokratie (als machthegende Faktoren) in einem unmittelbaren 

Zusammenhang dachte. Die amerikanische Außenpolitik sollte laut Morgenthau 

darauf abzielen, dass sich die amerikanische Demokratie als ein attraktives, erfolg-

reiches und nachahmenswertes Gesellschaftsmodell in der Welt präsentiert – und so 

die Machtstellung Amerika festigen. Dazu bedurfte es laut Morgenthau, der sich der 

Schwächen dieses Modells ebenso bewusst wie er von dessen Stärke und den Vor-

zügen überzeugt war, aber erst sozialer, politischer und gesellschaftlicher Reformen 

im eigenen Land. Erst dann könnten die Vereinigten Staaten glaubhaft für ihr Ge-

sellschaftsmodell und politisches System werben.   

                                                           
52  Siehe dazu Reichwein 2011.  

53  Siehe Morgenthau 1969c.  
54  Siehe Morgenthau 1960a, S. 3-42, 293-341.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


108 

Morgenthaus Auseinandersetzung mit der Demokratie 

Im Zusammenhang mit seiner Kritik am Vietnamkrieg setzte sich Morgenthau also 

auch mit den Defiziten und Schwächen der amerikanischen Demokratie und Gesell-

schaft auseinander. Für ihn war das demokratische Amerika, und die Demokratie 

per se, kein gegebener Naturzustand. Für die Demokratie verantwortlich waren für 

Morgenthau Bürgerinnen und Bürger, die sich politisch am Gemeinwesen beteili-

gen. Institutionen, die ihre Rolle und Aufgaben im Sinne der Menschen erfüllen. 

Und Intellektuelle, die sich ihrer Verantwortung bewusst sind und die sich wie 

Arendt, Arendt, Mannheim oder Max Weber (letztere beiden nennt Morgenthau in 

seinem 1984 postum erschienenen autobiographischen Fragment of an Intellectual 

Autobiography: 1904-193255 als sein Vorbilder) als Kritiker und Verteidiger der 

Demokratie gleichermaßen verstanden und dieses Verständnis, die Demokratie je-

den Tag aufs Neue zu stiften, teilten.  

In PAP und DPP sowie in seinen zahlreichen Aufsätzen und politischen Kom-

mentaren erörtert Morgenthau die Entwicklungen innerhalb der westlichen Demo-

kratien und insbesondere in Amerika. In Morgenthaus kritischer Auseinanderset-

zung mit jenem Gesellschaftsmodell, in dem dieser zunächst in Deutschland in den 

1920er Jahren und zu Beginn der 1930er Jahre und später in Amerika politisch und 

intellektuell sozialisiert wurde, stechen mindestens vier Aspekte ins Auge, die auf 

den normativ-liberalen Kern seines Denkens über Demokratie, Staat und Gesell-

schaft deuten: Morgenthaus Forderung nach einem selbstkritischen Umgang mit der 

eigenen Demokratie und dem eigenen Gesellschaftsmodell; seine damit verbunde-

nen Hinweise auf die Defizite und Probleme in der amerikanischen Demokratie und 

Gesellschaft und die sozialen Missstände, die er zu erkennen glaubte und benannte, 

sowie seinen Warnungen vor anti-demokratischen Entwicklungen; seine Reforma-

genda für die Innen- und Außenpolitik, in der eine zutiefst westlich-europäische 

Prägung und ein sozialdemokratisches Gedankengut zum Ausdruck kommen.  

                                                           
55  Siehe Morgenthau 1984. Morgenthau muss mit dem Fragment unmittelbar vor seinem Tod (im 

Jahre 1980) begonnen haben, kam aber nur bis zu jenem Zeitpunkt, als er seine erste akademische 
Station Frankfurt in Richtung Genf verlassen musste.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


109 

Kritische Selbstreflexion statt Überhöhung Amerikas  

Morgenthaus Kritik an der moralischen Überhöhung Amerikas durch die Befürwor-

ter des Vietnamkrieges gründet auf einer doppelten Einsicht: zum einen, dass sich 

Morgenthau sowohl der Stärken und Einzigartigkeit der amerikanischen Demokra-

tie, Gesellschaft und Wirtschaft als auch der Defizite und Schwachstellen und des 

Reformbedarfes bewusst war.56 Morgenthau verteidigte die amerikanische Demo-

kratie auf der einen Seite. Auf der anderen Seite forderte er einen selbstkritischen 

Umgang mit dem eigenen politischen und gesellschaftlichen System. Zum anderen 

ließ die von Morgenthau als solche erkannte moralische und demokratische Krise 

Amerikas im Zusammenhang mit dem Vietnamkrieg57 eine auf die Demokratisie-

rung anderer Staaten abzielende Außenpolitik seines Erachtens unglaubwürdig er-

scheinen. Für Morgenthau konnte angesichts der Krise im eigenen Land nicht ein-

mal für das Gesellschaftsmodell gegenüber den eigenen Bürgerinnen und Bürgern 

glaubhaft geworben werden: „And if America was unable to give equality in free-

dom to her own children, how could she keep open her door for strangers to share 

her children’s humiliation?“58  

Die Befürworter des Vietnamkrieges hingegen, so argumentierte Morgenthau, 

gingen a priori und unisono von einer moralischen Überlegenheit des amerikani-

schen Gesellschaftsmodells und amerikanischer Werte (Freiheit, Gleichheit, Demo-

kratie) aus. Diese gelte es im Verständnis der Kriegsbefürworter zu verbreiten, ohne 

die Verfassung Amerikas und seine Werte, für die es steht, einmal kritisch zu hinter-

fragen. Das war für Morgenthau die Essenz eines Verständnisses des „American 

Exceptionalism“ im Sinne Wilsons. Zur Erinnerung: Im Gegensatz dazu geht es bei 

Morgenthau um die Rolle der USA als gutes Beispiel für die Welt. Ein solches Bei-

spiel kann man laut Morgenthau nur sein, wenn man das eigene politische System 

und die eigene Gesellschaft nach bestimmten demokratischen, pluralistischen und 

moralischen Maßstäben organisiert, und nicht als Kreuzzügler im Namen der eige-

nen vermeintlich überlegenen Moral voranschreitet.  

                                                           
56  Siehe Morgenthau 1960a, S. 43-89, 197-292, 293-323; Morgenthau 1969b. 
57  Mit dieser Krise in Amerika haben sich in den 1960er und 1970er Jahren auch die Neokonservati-

ven auseinandergesetzt; sie sind dabei aber zu vollkommen anderen Schlussfolgerungen für die In-

nen- und Außenpolitik Amerikas gelangt; siehe dazu Reichwein 2011; Williams 2007b.  
58  Morgenthau 1960a, S. 110. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


110 

Warnungen vor anti-demokratischen Strukturen: speaking truth to power 

Morgenthaus Arbeiten zur amerikanischen Demokratie sind dem Anspruch der kriti-

schen Selbstreflexion und der Verteidigung des amerikanischen Gesellschaftsmo-

dells gleichermaßen geschuldet. In keinem seiner Werke wird dies deutlicher als in 

PAP. 

Morgenthau arbeitet in diesem Buch insbesondere die gesellschaftlichen, politi-

schen und sozialen Probleme Amerikas heraus. Sorge bereiteten ihm neben den 

Auswirkungen der McCarthy-Ära und dem damit einhergehenden radikalen, blind-

wütigen Anti-Kommunismus in akademisch-intellektuellen Zirkeln und in der Ge-

sellschaft eine Reihe weiterer Entwicklungen. Dazu zählt er das Fehlen eines politi-

schen Bewusstseins und einer kritischen Öffentlichkeit; ein um sich greifender Ras-

sismus; soziale Ungerechtigkeit; Ungleichheit und Armut als Folge der kapitalisti-

schen Marktwirtschaft und ihrer kaum mehr kontrollierbaren Dynamiken, die einer 

Minderheit an rücksichtslosen Individualisten Wohlstand und Einfluss böten und 

eine Mehrheit in Massenarmut versinken ließen und zu einer kaum mehr überbrück-

baren sozialen Kluft zwischen Arm und Reich führten.  

Sehr hart ins Gericht ging Morgenthau in seinen zahlreichen Artikeln in den 

1960er und 1970er Jahren mit den politischen Verhältnissen unter den Präsidenten 

Lyndon B. Johnson59 und Richard Nixon. Unter deren Regierungsverantwortung 

habe es keinen Raum für Reformen und kritische Gedanken gegeben. Für Morgent-

hau stellte es sich so dar, dass die herrschenden Eliten versuchten, kritische Stimmen  

aus dem linksliberalen Umfeld (zu dem sich Morgenthau zugehörig fühlte) gegen 

den Vietnamkrieg einzuschüchtern beziehungsweise zum Schweigen zu bringen.60 

Unter diesem Eindruck und angesichts der Auswirkungen des kapitalistischen Wirt-

schaftssystems amerikanischer Prägung auf die Gesellschaft sprach Morgenthau von 

„Despotismus“, „Feudalismus“ und dem „Niedergang des öffentlichen politischen 

Raumes“61 und warnte vor „totalitären“ Strukturen.62 Hinzu kamen die politischen 

Lügen der Regierungen Johnson und Nixon zur Rechtfertigung des Vietnamkrieges 

und der Eskalation des Krieges durch die flächendeckende Bombardierung des Lan-

                                                           
59  Siehe Morgenthau 1966, S. 11; Ders. 1967a; Ders. 1970d; Ders. 1970e.  

60  Morgenthau 1960a: Introduction, S. 143-158, 243-292. 

61  Siehe Morgenthau 1962b. 
62  Siehe Morgenthau 1970b.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


111 

des zwischen 1970 und 1973 sowie die im Zuge der Watergate-Affäre aufgedeckten 

undemokratischen Herrschaftspraktiken der Nixon-Administration.63 

Auffällig ist, das Morgenthau in PAP insbesondere den Rassismus und die Dis-

kriminierung der Schwarzen auf dem Arbeitsmarkt und vor dem Gesetz hervorhebt; 

beides erachtete er als die größte Gefahr für die Demokratie in Amerika. Meine 

Lesart ist, dass Morgenthau die schwarze Bevölkerung in Amerika in einer benach-

teiligten Minderheitenrolle sah, die ihn an die Situation der jüdischen Bevölkerung 

in Deutschland in den 1920er Jahren erinnerte. Die politische Bestimmung des Lan-

des sei es, so argumentierte Morgenthau, allen Bürgerinnen und Bürgern in der ame-

rikanischen Gesellschaft die gleichen Chancen und Freiheitsrechte einzuräumen und 

eine gerechte wirtschaftliche und soziale Ordnung zu bieten64, damit diese sich nach 

ihren jeweiligen Möglichkeiten intellektuell entfalten, wirtschaftlich aufstellen und 

politisch am Willensbildungsprozess beteiligen können: 

The contrast between the legal and moral commitment to equal opportunity for all 

and the actual denial of that opportunity to a collectively defined group of citizens 

(damit meint Morgenthau die schwarze Bevölkerung in den Staaten; Anmerk. A. R. 

) constitutes a tragic denial of the American purpose. 65  

Auch in diesem Zusammenhang wird deutlich: Es ging Morgenthau bei der „Be-

stimmung Amerikas“ nicht um Demokratieexport nach außen, sondern um die Ver-

wirklichung der demokratischen Grundprinzipien in Amerika.  

Morgenthau zahlte einen hohen Preis für seine anhaltende Kritik am Vietnam-

krieg. Zunächst wurde er Mitte der 1960er Jahre seiner politischen Beratertätigkei-

ten, die er seit seiner Berufung als Berater durch George Frost Kennan 1947 ins 

Außen- und Verteidigungsministerium für die diversen Administrationen ausfüllte, 

entbunden. Dann wurde er von akademischen Kollegen und Teilen des politischen 

Establishments aus dem „Kriegskabinett“ um den Nationalen Sicherheitsberater und 

späteren Außenminister Henry Kissinger sowie dessen Verbündeten McGeorge 

Bundy oder Zbigniew Brzeziński66 als Kommunist und Anhänger einer „Appease-

mentpolitik“ gegenüber kommunistischen Staaten denunziert.67 Der radikale Anti-

                                                           
63  Siehe Morgenthau 1970f; Ders. 1973c; Ders. 1973d. 

64  Siehe auch Morgenthau 1970a, S. 6. 

65  Morgenthau, zitiert nach Myers 1992, S. 69. 
66  Unter anderem durch den Kolumnisten und Journalisten Joseph Alsop (1910-1989), einem Befür-

worter des Vietnamkrieges (siehe Rafshoon 2001, S. 64). Auch andere Kritiker des Vietnamkrieges, 

die dem politisch linken Spektrum angehörten, wurden als Kommunisten denunziert.  
67  Siehe Rafshoon 2001; Morgenthau 1968b; Ders. 1969d. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


112 

Kommunismus der McCarthy-Ära (1947-1956), der ganze Gesellschaftsteile und die 

politischen Eliten durchdrungen hatte, wirkte bis weit in die 1960er Jahre hinein. 

Unter diesem Eindruck warnte Morgenthau vor anti-demokratischen Strukturen in 

der amerikanischen Politik und Gesellschaft beziehungsweise dem Niedergang der 

Demokratie und Republik.68 Schließlich wurde Morgenthaus Berufung nach Harvard 

und später seine Kandidatur für die Präsidentschaft der American Political Science 

Association im Jahre 1970 von seinen Gegnern verhindert.69 Und von behördlichen 

Stellen wurden er und seine Familie schikaniert: unter anderem wurde sein Sohn 

Matthew zum Militärvorbereitungsdienst für einen Einsatz in Vietnam einberufen, 

und das FBI schleuste Mithörer in Morgenthaus Vorlesungen an der Universität 

ein.70 Die Auswirkungen der McCarthy-Ära reichten bis zur Einschränkung der 

Lehre und Forschung an den amerikanischen Universitäten. Morgenthau sah die 

akademische Unabhängigkeit und politische Freiheit des Einzelnen bedroht.71 

Das bedrückende Gefühl, besser nicht zu sagen und zu schreiben, was man an ei-

ner bestimmten gesellschaftlichen Entwicklung und/oder Politik als problematisch 

oder gefährlich erachtet, hatte der junge Morgenthau schon einmal in Deutschland in 

den 1920er Jahren und zu Beginn der 1930er Jahre erleben müssen. Amerika hinge-

gen symbolisierte für Morgenthau und viele andere europäische Emigranten, die 

wegen ihrer jüdischen Herkunft oder ihrer politischen Haltung aus Europa fliehen 

mussten, die Rettung des physischen Lebens sowie eine neue private und akademi-

sche Heimat. Die neue Welt garantierte jene Arbeits- und Meinungsfreiheit, die es in 

den europäischen Heimatstaaten nicht mehr gab und die Morgenthau im Lichte des 

Vietnamkrieges und seiner Auswirkungen auch in Amerika als bedroht beziehungs-

weise schon eingeschränkt ansah.  

Doch Morgenthau ließ sich weder einschüchtern noch von seinem Wege abbrin-

gen. Als Professor und öffentliche Person verstand er seine Aufgabe und moralische 

Verpflichtung darin, gegenüber seinen Studierenden und in intellektuellen Zirkeln 

sowie in den Medien gewisse Politiken und Herrschaftstechniken zu skandalisieren 

und zum Protest aufzufordern und selbst politisch engagiert zu sein. Diese Haltung 

brachte er mit dem Prinzip speaking truth to power72 und dem geforderten „Recht 

auf Dissidenz“73 zum Ausdruck. 

                                                           
68  Morgenthau 1960a, S. 143-158, 243-292; Ders. 1970g; Ders. 1974b.  

69  Eckstein 1981, S. 650.  
70  Siehe Rafshoon 2001.  

71  Siehe Morgenthau 1965b; Ders. 1968a.  

72  Morgenthau 1970h.  
73  Morgenthau 1970i.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


113 

Ruf nach Reformen: Morgenthaus außen- und innenpolitische Agenda 

Morgenthau forderte im Lichte seiner Gesellschaftsanalyse aber nicht nur eine kriti-

sche Selbstreflexion des Ist-Zustandes der amerikanischen Demokratie. Und er be-

gnügte sich auch nicht damit, bloß eine Krise zu konstatieren beziehungsweise nur 

vor den Gefahren dieser Krise für die amerikanische Demokratie zu warnen. Er rief 

auch zu sozialen und politischen Reformen auf.74 Diesen Reformbedarf buchstabiert 

Morgenthau ebenfalls in PAP aus und formuliert eine politische Agenda im Sinne 

der Erneuerung der amerikanischen Demokratie und ihrer moralischen Basis. Die in 

der Verfassung niedergeschriebenen Prinzipien von Freiheit, Gleichheit, demokrati-

scher Selbst- und Mitbestimmung sowie Meinungsfreiheit und die Möglichkeit der 

Kritik im öffentlichen Raum sollten in den Vereinigten Staaten konsequent verwirk-

licht werden.75 Erst dadurch, so argumentierte Morgenthau, dass diese republikani-

schen Prinzipien im eigenen Land umgesetzt werden, könnten die Vereinigten Staa-

ten wieder moralische Attraktivität beanspruchen. Und erst dann könnten sie wieder 

ihre Strahlkraft als leuchtendes Vorbild nach außen, das sie sein wollen, entfalten. 

Und erst dann könne wieder bei anderen Staaten und Nationen für das amerikani-

sche Gesellschaftsmodell als ein nachahmenswertes Modell glaubwürdig geworben 

werden, ohne dieses Modell gewaltsam durch militärische Interventionen durchset-

zen zu müssen. Das war für Morgenthau eine moralisch angeleitete und auf demo-

kratischen Standards basierende, kluge Außenpolitik; eine Außenpolitik, die gegen-

über anderen Staaten und Nationen jene Demokratie als nachahmenswertes Vorbild 

ausweist, die im eigenen Land funktioniert. Von Demokratieverbreitung ist bei 

Morgenthau keine Rede.  

Morgenthaus liberales Gesellschaftsbild und sozialdemokratisches Gedankengut 

In Morgenthaus Kritik am Vietnamkrieg und seiner damit einhergehenden Ausei-

nandersetzung mit der amerikanischen Demokratie, verbunden mit seiner kritischen 

Gesellschaftsanalyse, wird dreierlei deutlich: erstens die Verbindung von Innen- und 

Außenpolitik, die man in der Lehre der IB gemeinhin als Charakteristikum liberaler 

Ansätze zur Erklärung der Außenpolitik eines Staates kennt. Zweitens Morgenthaus 

offenbar zutiefst westlich und liberal geprägtes Verständnis von Staat und Gesell-

                                                           
74  Morgenthau 1960a, S. 43-89, 197-292, 293-323. 
75  Ebd, S. 293-323.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


114 

schaft sowie sein Glaube an die republikanische Verfassung Amerikas, die sich für 

ihn durch ein funktionierendes System der Gewaltenteilung (checks and balances) 

auszeichnet und die es gegen alle anti-demokratischen Kräfte und Tendenzen im 

Innern zu verteidigen gelte.76 Dies drückt sich zum einen in Form der kritischen 

Reflexion über die moralische und demokratische Verfassung des politischen Sys-

tems und der Gesellschaft aus, die es für ihn in einem andauernden Prozess zu re-

formieren galt; zum anderen in deren Verteidigung vor anti-demokratischen Strö-

mungen und Kräften. Dahinter, so verstehe ich ihn, stand Morgenthaus (mit Arendt 

geteiltes) Ansinnen, den demokratischen und öffentlichen Raum für das Politische 

zu erhalten und zu sichern; einen Raum, in dem es zum Austrag von Konflikten und 

einem Wettbewerb um Macht mit friedlichen Mitteln und im Rahmen demokrati-

scher und rechtstaatlicher Verfahren und Regeln sowie mit offenem Ausgang - was 

den Entscheidungsfindungsprozess angeht - kommt.  

Drittens kommt in Morgenthaus Schriften über die amerikanische Demokratie ein 

sozialdemokratisches Gedankengut zum Ausdruck. Zwar versuchte Morgenthau 

stets, sich einer Einordnung in ein bestimmtes politisches Lager zu entziehen. Trotz-

dem sympathisierte er in Amerika offen, wenn auch in bewusster Abgrenzung zu 

wirtschaftspolitischen  Modellen aus der Planwirtschaft77, mit sozialdemokratischen 

Ideen. In PAP warb Morgenthau im Zusammenhang mit seinen Überlegungen zu 

sozialer Gerechtigkeit in Amerika mit ausformulierten Reformvorschlägen im Grun-

de genommen für den Sozialstaat und eine soziale Marktwirtschaft, die man in 

Deutschland als sozialdemokratisch-reformerisch bezeichnen würde. Morgenthaus 

Reformideen lassen sich in der parteipolitischen Landschaft in Amerika am besten 

mit dem New Deal-Liberalismus und den Wirtschafts- und Sozialreformen des de-

mokratischen Präsidenten Franklin D. Roosevelt (1882-1945, im Amt 1933-1945) 

beschreiben, die dieser in verschiedenen Etappen zwischen 1933 und 1938 in Reak-

tion auf die Weltwirtschaftskrise (1929-1932) politisch umgesetzt hatte. Das New 

Deal-Programm, das im Grunde den Sozialstaat in Amerika einführte, bestand aus 

gezielten staatlichen Eingriffen in die amerikanische Wirtschaft im Sinne der Ar-

beitnehmer mit dem Ziel, die marktwirtschaftliche Ordnung und damit gleichbedeu-

                                                           
76  Siehe Lebow 2011. 

77  Im Jahr 1944 hatte Morgenthau in der Zeitschrift Ethics ein Essay The Limitations of Science and 

the Problem of Social Planning geschrieben. Morgenthau wollte sich von sozialistischen Modellen 
abgrenzen, wie sie seine früheren Frankfurter Kollegen Adorno und Horkheimer (mit deren Fun-

damentalkritik am liberalen Staat und seiner Wirtschaftsordnung er nie übereinstimmte), vertraten. 

Morgenthau sympathisierte aber offen mit der Linken (New Left) in Amerika. So schrieb er 1968 
das Vorwort zu Arnold Kaufmans The Radical Liberal: New Man in American Politics. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


115 

tend die Demokratie zu stabilisieren und zu erhalten. Zu diesen Eingriffen gehörten 

die Unterstützung der Arbeitslosen, die Einführung der Sozialversicherung, die 

Regulierung des Finanzmarktes, des Wertpapierhandels und des Bankensektors, eine 

neue Geldpolitik als Maßnahme gegen die Inflation, eine Reihe an Reformen in der 

Wohnungs- und Arbeitsmarkt- und Konjunkturpolitik sowie im Steuer-, Wettbe-

werbs- und Arbeitsrecht. Morgenthau bezieht sich in PAP explizit auf Roosevelt und 

sein Programm.78  

Morgenthaus politische Nähe zur Sozialdemokratie ist aus zwei Gründen nicht 

verwunderlich: zum einen nicht, wenn man bedenkt, dass mit Kelsen und Sinzhei-

mer zwei seiner Lehrer Sozialdemokraten waren; zum anderen nicht, wenn man 

bedenkt, dass nahezu alle deutschen Wissenschaftsemigrant/innen, und insbesondere 

die deutschen Juden, soziale Krisen in einem Land und deren politische Auswirkun-

gen auf die Gesellschaft und den Staat miterlebt hatten und immer mit ihren Erfah-

rungen in Deutschland in den Zwischenkriegsjahren und der Weltwirtschaftskrise 

verbanden. Diese Krise hatte zu Massenarbeitslosigkeit und Armut geführt, die auch 

die politisch ursprünglich gemäßigte bürgerliche Mitte traf. Daraus resultierten eine 

politische Radikalisierung und Ideologisierung großer Bevölkerungsteile und die 

Suche nach den „Schuldigen“ für den eigenen sozialen Abstieg und die gesamte 

Situation.79 Weitere Folge waren der Aufstieg radikaler Parteien sowie der politische 

Zusammenbruch der Weimarer Republik und die folgende nationalsozialistische 

Diktatur80 sowie der Zweite Weltkrieg gewesen. Dies wollte keiner mehr erleben. 

Diese Emigrant/innen sympathisierten daher mit dem New Deal-Programm, weil sie 

in diesem die beste Möglichkeiten sahen, die insbesondere in der Folge von Kriegen 

oder in Kriegszeiten selbst zu erwartenden Wirtschaftskrisen und deren Auswirkun-

gen auf  Gesellschaft und Politik umgehen zu können.81  

Obwohl Morgenthau die die unter vielen Emigranten gängige Position, die Ent-

wicklung in Deutschland, die zu Hitler führte, habe ihren Ausgangspunkt in den 

späten 1920er Jahren und den Folgen des Ersten Weltkrieges und der Weltwirt-

schaftskrise gehabt, nicht teilte, sondern die Gründe für diese Entwicklung bereits in 

der Kaiserzeit verortete82, so teilte er doch deren Einschätzung, was die Auswirkun-

gen der Weltwirtschaftskrise auf die Weimarer Republik anging. Das ist eine der 

                                                           
78  Morgenthau 1960a, S. 50-57. 
79  Siehe dazu Büttner 2008, S. 209-334. 

80  Ebd., S. 397-498. 

81  Siehe dazu Lebow 2011, S. 551. 
82  Siehe dazu Morgenthau 1945; Ders. 1961. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


116 

bereits angesprochenen Lehren, die Morgenthau aus der deutschen Vergangenheit 

gezogen hat. Scheuerman argumentiert in diesem Zusammenhang sehr plausibel, 

dass die Realisten Carr (ein Brite, E. H.), Herz, Morgenthau und Reinhold Niebuhr 

(Deutsche aus der bürgerlichen, liberalen und sozial gesicherten Mittelschicht) so-

wie Wolfers (ein Schweizer) vier Gemeinsamkeiten haben: eine europäische Her-

kunft; eine akademische Ausbildung als Völkerrechtler oder Sozialwissenschaftler; 

eine religiöse Überzeugung, die sich trefflich als „christlich-jüdischer Sozialismus“ 

(so nannte Niebuhr seine Lehre) beschreiben lässt; und eine politische Überzeugung, 

die sich, geprägt durch die Weimarer Zeit, zwischen links-liberaler und reformorien-

tierter Sozialdemokratie oder, wie bei Carr, Sozialismus bewegte und die soziale 

Frage als ebenso wichtig erachteten wie politische Fragen.83 

Überraschend, ein Rätsel oder eine Anomalie sind Morgenthaus moralische und 

demokratische Überzeugungen und sein liberal und sozialdemokratisch geprägtes 

Verständnis von Staat und Gesellschaft, die in seiner Kritik am Vietnamkrieg und 

seinen Arbeiten zur amerikanischen Demokratie zum Ausdruck kommen, nur dann 

und nur für diejenigen, die gängigen Darstellungen der realistischen Denktradition, 

deren „konservative“ Vertreter moralischen Prinzipien und der inneren Verfasstheit 

eines Staates keine Rolle zuschreiben würden, anhängen. In diesen konventionellen 

Lesarten heißt es, Realisten würden moralischen Prinzipien und der inneren Ver-

fasstheit eines Staates keinerlei Bedeutung beimessen. Überraschend, ein Rätsel 

oder ein Bruch sind Morgenthaus moralische Haltung und sein Demokratieverständ-

nis auch nur dann und auch nur für diejenigen, die Herz‘ These von der Aufgabe des 

normativ-liberalen Kerns bei Morgenthau nach dessen Emigration nach Amerika 

teilen beziehungsweise einen solchen Kern im konservativen, machtpolitisch fokus-

sierten und karriereorientierten Denken Morgenthaus gar nicht erst erkennen. Über-

raschend, ein Rätsel oder ein Bruch sind Morgenthaus Moral- und Wertebezüge 

schließlich auch nur dann und nur für alle diejenigen (mit Ausnahme Jütersonkes), 

die Morgenthaus deutschen Erfahrungshintergrund und seine frühen Schriften nicht 

kennen (oder wider besseren Wissens nicht in ihre Rekonstruktion einbeziehen) und 

sich in der Rezeption seines Werkes auf PAN oder Scientific Man versus Power 

Politics (aus dem Jahre 1946) beschränken.84 Morgenthaus Sorge um die moralische 

                                                           
83  Scheuerman 2009a, S. 197; Ders. 2008. 

84  Aber selbst in Scientific Man „bekämpft“ Morgenthau keine „liberalen Illusionen“ oder normativen 
Standpunkte, sondern er warnt lediglich vor einem seines Erachtens zu naiven und im Blick auf die 

politischen Konsequenzen gefährlichen Glauben an die Macht der Wissenschaft oder die Wirkkraft 

des Rechts. Und er warnt in SM vor ganz bestimmten ideologischen und moralisierenden Denkmus-
tern im „liberalen“ Gewande wie beispielsweise dem von seinen Vertretern so dargestellten fort-

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


117 

Attraktivität und Vorbildfunktion der amerikanischen Demokratie ist aus diesen 

verkürzten Perspektiven heraus dann entweder gar nicht zu erklären, weil dies weit 

über seine theoretischen Grundprämissen über Macht und das „nationale Interesse“ 

hinausgeht. Oder sie sind allenfalls als politisch motiviertes Beiwerk eines geläuter-

ten und enttäuschten Realisten zu erklären, dem die theoretische Erklärungskraft und 

die Möglichkeit politischer Einflussnahme abhandengekommen sind.  

Wir haben es allerdings, so argumentiere ich, bei Morgenthaus Moral- und Wer-

tebezügen im Zusammenhang mit seiner Kritik am Vietnamkrieg und seiner damit 

einhergehenden Auseinandersetzung mit der amerikanischen Demokratie weder mit 

einem Rätsel oder einer „Anomalie“ noch mit einem Bruch, sondern mit einem 

Aspekt von Kontinuität in seinem theoretischen und politischen Denken zu tun. Drei 

Argumente stützen meine These: Zwar ist Morgenthaus Kritik am Vietnamkrieg 

sehr politisch und Ausdruck dafür, dass er ein politisch engagierter Mensch war. 

Seine Moral- und Wertebezüge sind aber auch theoretisch reflektiert und stehen im 

Einklang mit seinen Einsichten in die Rolle von Macht in der (internationalen) Poli-

tik; dies zeigt sich in seinem Argument, dass die moralische Attraktivität und demo-

kratische Vorbildfunktion Amerikas eine Machtressource sind.  

Zweitens zeigen Morgenthaus Sorge um die moralische und demokratische Ver-

fassung Amerikas und seine Warnungen vor anti-demokratischen Strukturen, dass er 

den normativen Kern und die liberalen Wurzeln seines Denkens über Macht, Moral 

und den demokratischen Staat nie aufgegeben hat. Im Zusammenhang mit seiner 

Kritik am Vietnamkrieg und der Auseinandersetzung mit der amerikanischen De-

mokratie und Gesellschaft griff Morgenthau, so argumentiere ich, auf bestehende 

Grundlagen seines Denkens zurück. Dieser normativ-liberale Kern kommt allerdings 

deutlicher denn je zum Ausdruck. Anders ausgedrückt: Morgenthaus Schriften wie 

PAP und seine vielen Aufsätze zum Vietnamkrieg und zur amerikanischen Demo-

kratie sind die Fortführung seiner Auseinandersetzung mit der westlich-liberalen 

Demokratie und seinen Forderungen nach Reformen und einer auf völkerrechtlichen 

und moralischen Prinzipien sowie demokratischen Standards basierenden klugen 

Machtpolitik, die ihren Anfang in seinen Frankfurter und Genfer völkerrechtlichen 

Schriften aus den 1920er und 1930er Jahren und in La notion du ‘politique‘ nehmen 

und die er schon in SM und PAN weitergeführt hat.  

Drittens wird auch in Morgenthaus Arbeiten zu den Auswirkungen des Krieges 

auf Amerika sein deutscher Erfahrungshintergrund greifbar. Morgenthaus Ausei-

                                                                                                                                        
schrittlichen Nationalismus, die für Morgenthau in einer kriegerischen Außenpolitik Amerikas re-
sultierten und den wahren Kern des Liberalismus pervertierten; siehe Scheuerman 2007a. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


118 

nandersetzung mit der amerikanischen Demokratie ist mehr als nur eine kritische 

Bestandsaufnahme des demokratischen und moralischen Zustandes des Landes. Und 

sie ist auch mehr als nur eine Kritik an den bestehenden und seines Erachtens unge-

rechten politischen und sozialen Verhältnissen sowie den dahinterstehenden Mach-

teliten. Morgenthaus Schriften lesen sich wie eine Warnung vor einem zweiten 

Weimar und eine Verteidigung der liberalen Demokratie; beides zeugt gleicherma-

ßen von seinem andauernden Versuch, mit seiner eigenen beziehungsweise mit der 

erlebten Vergangenheit in Deutschland umzugehen und daraus Lehren und Schluss-

folgerungen für seine Gegenwart und die Zukunft zu ziehen. 

Morgenthau im Lichte seines Erfahrungshintergrundes: Das Scheitern Weimars  

Welche gesellschaftlichen und politischen Ereignisse und persönlichen Erlebnisse 

aus seiner Zeit in Deutschland prägten Morgenthau? Auf welchen daraus gewonne-

nen Einsichten und gezogenen Lehren und Schlussfolgerungen gründete seine Sorge 

um die amerikanische Demokratie? Worauf basierte sein Demokratieverständnis 

überhaupt? Im Zusammenhang mit den ersten beiden Fragen sind – neben der be-

reits im Zusammenhang mit Morgenthaus sozialdemokratischem Gedankengut an-

gesprochenen Weltwirtschaftskrise und der in diesem Lichte gewonnenen Schluss-

folgerung Morgenthaus, welche politischen Konsequenzen eine ökonomische Krise 

haben kann und von welcher Bedeutung die soziale Frage ist – zwei weitere Aspekte 

zu nennen, die den schleichenden Niedergang der Weimarer Republik herbeigeführt 

haben, dessen Zeuge der junge Morgenthau in der ersten Hälfte seines Lebens wur-

de: zum einen das Scheitern der jüdischen Integration in die deutsche Gesellschaft, 

Antisemitismus, dessen Opfer auch Morgenthau wurde und Nationalismus; zum 

anderen der geistig-moralische Verfall in Deutschland in den 1920 und 1930er Jah-

ren, den Morgenthau unter anderem an der Ideologisierung großer Teile der Bevöl-

kerung und an der Kollaboration beziehungsweise der Tatenlosigkeit der akademi-

schen Eliten und Intellektuellen mit beziehungsweise gegenüber den Nationalsozia-

listen festmachte. Diese Erfahrungswelt prägte Morgenthaus Denken sein gesamtes 

Leben, kommen in seiner Auseinandersetzung mit der amerikanischen Demokratie 

zum Ausdruck und vermögen sowohl Morgenthaus kritische (und zum Teil morali-

sierende) Haltungen als auch seine Sorge um beziehungsweise seine Verteidigung 

der liberalen Gesellschaft und Demokratie in Amerika zu erklären. Hinter all dem 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


119 

steht Morgenthaus Verständnis von Demokratie, das sich auf den Einfluss von Hans 

Kelsen zurückführen lässt; dieser Einfluss geht über das in der Morgenthau-

Rezeption herausgearbeitete funktionalistische Rechtsverständnis Morgenthaus85 

hinaus. 

Um das vorwegzuschicken: Natürlich setzte Morgenthau Deutschland am Vor-

abend der nationalsozialistischen Machtergreifung nicht mit dem Amerika der 

1960er und 1970er Jahre unter Johnson und Nixon gleich. Trotzdem glaubte er unter 

dem Eindruck des Vietnamkrieges und seiner Auswirkungen auf das Land und seine 

Gesellschaft, viele Parallelen zu erkennen und vor einer ähnlichen und sich anbah-

nenden Entwicklung in Amerika warnen zu müssen, wie er sie aus seiner Zeit in 

Deutschland noch sehr gut in Erinnerung hatte. An zwei einfachen, hier vorwegge-

nommenen Beispielen lässt sich anführen, warum Morgenthaus Sorgen und War-

nungen aus seiner Perspektive angemessen waren. Erstens: Morgenthau hatte in 

Deutschland und im Exil die Erfahrung machen und erleben müssen, was es heißt, 

sich nicht mehr auf das rechtsstaatliche Prinzip der freien Meinungsäußerung 

zwecks öffentlicher Kritik an den politischen Verhältnissen und Machthabern oder 

auf das Prinzip der freien Berufswahl beziehen, oder (wie Herz alias Eduard Brist-

ler) Bücher (Die Völkerrechtslehre der Nationalsozialisten, Zürich: Emil Precht 

Verlag, 1938) nur im Exil unter Synonymen schreiben zu können und sich verste-

cken zu müssen. Erst in Amerika wurden den Emigrant/innen wieder diese demokra-

tischen Grundrechte garantiert. Und genau diese Demokratie und alles, was Mor-

genthau an Gutem und Strahlendem damit verband, sah er im Schatten des Viet-

namkrieg und seiner Auswirkungen in Gefahr. Zu diesen Auswirkungen gehörte, 

dass er wegen seiner Kritik an einer bestimmten Politik als Kommunist denunziert 

wurde und dass seine Vorlesungen überwacht und seine Familie schikaniert wurden. 

Zweitens: Zu diesen Auswirkungen gehörte auch, dass sich Morgenthaus Wahrneh-

mung nach eine Vielzahl an Menschen angesichts von undemokratischen und in-

transparenten Herrschaftspraktiken, Lügen und Glaubwürdigkeitsverlust der Regie-

renden nicht mehr für Politik interessierten, nichts mehr für das demokratische Ge-

meinwesen in Form von politischem Engagement und politischer Teilhabe taten und 

stattdessen nur noch, durch Egoismus und Intoleranz getrieben, den eigenen Vorteil 

                                                           
85  Siehe dazu Jütersonke 2010, der den Einfluss des Rechtsverständnis von Carl Schmitt und des 

Völkerrechtlers Hans Kelsen (Rechtsformalismus, legal positivism) gleichermaßen auf den jungen 

Frankfurter und Genfer Völkerrechtler Morgenthau sowie Morgenthaus doppelten Bruch mit dem 

Recht nach der Emigration herausarbeitet. Zum „Hidden Dialogue“ zwischen Morgenthau und 
Schmitt siehe Koskenniemi 2000; Ders. 2002; Scheuerman 2007b; Ders. 1999. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


120 

im Blick hatten. In dieser Entpolitisierung großer Teile der Gesellschaft sah Mor-

genthau, ganz im Sinne Arendts, ein Einfallstor für Ideologien und die Chance klei-

ner, sehr politischer und radikaler Gruppen, ihre Macht- und Herrschaftsansprüche 

wenn nötig gewaltsam und letztlich auch autoritär/totalitär umzusetzen.86 

Gescheiterte jüdische Integration, Antisemitismus und Nationalismus 

Morgenthau hatte als junger Mensch das antisemitische Klima sowie die Schikanen 

gegen linke und jüdische Wissenschaftler in Deutschland miterleben beziehungswei-

se selbst ertragen müssen. Aufgewachsen in Coburg, wo die Nationalsozialisten 

bereits 1929 im Stadtparlament saßen, wurde der Klassenprimus bei der Abiturrede 

an seiner Schule als „Herr Abendnebel“ verunglimpft und als „stinkender Jude“ 

beschimpft (1922). Morgenthau durfte wegen seiner jüdischen Herkunft und den 

neuen Gesetzen, die die Nazis erlassen hatten, seinen Beruf an der Frankfurter Uni-

versität und am Frankfurter Arbeitsgericht nicht mehr ausüben, und er musste erst 

Frankfurt (1932) und dann auch Genf (dorthin waren Anfang der 1930er Jahre auch 

anti-semitische Studenten und Kollegen gekommen und hatten Morgenthau schika-

niert, zum Boykott seiner Lehrveranstaltungen aufgerufen und gar versucht, sein 

Habilitationsverfahren zu verhindern) verlassen (1934) und schließlich wegen der 

Machtübernahme Francos und der Faschisten auch aus Madrid fliehen (1937). 

Wie schwer er seinerzeit auch von den gesellschaftlichen und politischen Ent-

wicklungen in Deutschland getroffen war, wird deutlich, wenn man sich vergegen-

wärtigt, was Morgenthau 30 Jahre später in einem seiner wenigen Aufsätze, in dem 

er sich explizit mit der deutschen Vergangenheit auseinandersetzt, über seine 

deutsch-jüdischen Wurzeln schreibt. In The Tragedy of German-Jewish Liberalism87 

äußert sich Morgenthau zunächst zu seinen liberalen Grundüberzeugungen und dem 

jüdisch-liberalen Milieu, aus dem er ursprünglich stammte und in dem er bis in die 

Weimarer Republik hinein sozialisiert wurde. Morgenthau, der sich früher als 

„Deutscher Staatsbürger Jüdischen Glaubens“ bezeichnete88, hatte sich wie so viele 

deutsche Juden fest verankert gefühlt im deutschen Liberalismus, und an die erfolg-

reiche Emanzipation der Juden geglaubt89:  

                                                           
86  Morgenthau 1933b; Ders. 1977b; siehe Arendt 1951; Dies. 1953; Behr/Rösch 2012, S. 3-14, 38-42. 

87  Morgenthau 1961. 

88  Ebd., S. 249. 
89  Ebd., S. 247/248. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


121 

Zu diesen liberalen Prinzipien gehörte für ihn auch religiöse Toleranz in einer 

aufgeklärten Gesellschaft.90 Morgenthau führt dann jene seines Erachtens entschei-

denden drei Gründe für die anschließende Entwicklung und das damit besiegelte 

Schicksal der Juden in Deutschland an, das diese trotzdem getroffen und die tragi-

sche jüdische Geschichte um das traurigste aller Kapitel ergänzt habe: mangelnde 

Toleranz in der Gesellschaft, eine ökonomische Krise und die Ideologisierung von 

Politik und Gesellschaft als deren Folge.91 Alle drei Punkte spielen auch in Mor-

genthaus Sorge um die amerikanische Demokratie eine Rolle.  

Die jüdische Religion, so lautet sein erstes Argument, sei tief im täglichen Leben 

und der Identität der Juden verwurzelt; Nicht-Juden sei diese Religion hingegen 

fremd, und es fehle an Toleranz gegenüber dem/den Anderen, die/das als Bedrohung 

wahrgenommen und so dargestellt werde. In diesem Zusammenhang zitiert Mor-

genthau den Repräsentanten der liberalen deutschen Juden, den Rabbiner Leo Baeck 

(1873-1956), dem er seinen Aufsatz widmete und der gesagt haben soll:  

The migrations which characterize the history of the Jews have been virtually al-

ways migrations for the sake of faith. The Jew could have stayed if he had depart-

ed from his religion, but he departed because he was determined to stay with his 

religion.92  

Morgenthau geht zweitens auf die ökonomische und soziale Krise in Deutschland 

als Folge des Wilhelminischen Zeitalters93 und des Ersten Weltkrieges sowie auf den 

dadurch verursachten sozialen Abstieg großer Teile der Bevölkerung in der eigent-

lich sozial abgesicherten und politisch liberal eingestellten Mittelschicht ein. Zu 

dieser Mittelschicht zählte Morgenthau auch den Großteil der Juden. Die Juden 

seien trotzdem zum Sündenbock für die gesellschaftliche und politische Entwick-

lung gemacht und aus der gesellschaftlichen und „proletarisierten“ bürgerlichen 

Mitte ausgegrenzt worden. Diese Mittelschicht wurde infolge von Arbeitslosigkeit 

und Armut auch von einem damit einhergehenden geistig-moralischen Verfall 

                                                           
90  Ebd., S. 255. 

91  Ebd., S. 247. 

92  Ebd. 
93  Morgenthau nutzte diverse Publikationen, um mit dem Preußentum und dem wilhelminischen 

Zeitalter als einer dekadenten, undemokratischen, völkerrechtsfeindlichen und geistig-moralisch 

Ära abzurechnen; unter anderem seinen Aufsatz Stresemann als Schöpfer der deutschen Völker-
rechtspolitik (1929) und die Einleitung zum 1945 erschienenen Buch The Germans talk back des 

deutschen Nationalisten und Revisionisten Heinrich Hauser, die er auf Anfrage des herausgebenden 

New Yorker Verlages Henry Holt and Company verfasst hatte; siehe dazu Reichwein 2013, S. 305-
321, 322-332. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


122 

heimgesucht und radikalisierte sich ideologisch. Die Folge sei schließlich der Auf-

stieg des Nationalsozialismus gewesen, dessen Anhänger neben den Juden auch die 

Marxisten zum Schuldigen für die Kriegsniederlage 1918 und die Folgen und damit 

zum Feind der deutschen Nation erklärt hätten.94  

Drittens habe sich, so Morgenthau, im Windschatten des Liberalismus ein „reli-

giöser und illiberaler Nationalismus des 20. Jahrhunderts“ entfalten können. Er 

grenzt diesen modernen Nationalismus vom Nationalismus des 19. Jahrhunderts 

ab.95 In Letzterem sieht Morgenthau ein emanzipatorisches und fortschrittliches 

Element: dieser Nationalismus habe das Selbstbestimmungsrecht und die Unabhän-

gigkeit von Nationen begründet. Morgenthaus eher positive Einschätzungen der 

vietnamesischen (und anderer) Nationalbewegungen sind meiner Lesart nach auf 

dieses Verständnis eines „Befreiungs-Nationalismus“ zurückzuführen, den Mor-

genthau prinzipiell unterstützte.96 Den modernen und universalistischen Nationalis-

mus des 20. Jahrhunderts hingegen bringt Morgenthau in Verbindung mit dem Stali-

nismus und Nationalsozialismus und deren ideologisch motivierten Vernichtungspo-

litiken im eigenen Land und im Schatten des Zweiten Weltkrieges. Dieser neue und 

ideologisch radikale Nationalismus, mit der die Überzeugung der „auserwählten 

Nation“ einhergegangen sei, habe die Idee der Gleichheit der Staaten und der Men-

schen zerstört. Dies ist auch einer der Kritikpunkte Morgenthaus gegenüber Wilsons 

demokratischem Interventionismus, den Morgenthau ebenfalls als Form des moder-

nen Nationalismus einordnet. In Deutschland und in der Sowjetunion habe dieser 

neue Nationalismus die Juden trotz deren erfolgreicher Emanzipation und trotz der 

von nationalistischen Gruppen (zu diesen gehörte Morgenthaus Vater) versuchten 

Assimilierung erst aus der Gesellschaft ausgeschlossen, dann verfolgt und schließ-

lich vernichtet.97 Als dieser spezifisch deutsche Nationalismus, gepaart mit Revisio-

nismus und Faschismus (die Morgenthaus Einschätzung nach schon im Kaiserreich 

um sich gegriffen und sich spätestens in den Zwischenkriegsjahren etabliert hätten), 

die Früchte dieser jüdischen Emanzipation in der deutschen Gesellschaft zunichte 

gemacht hätte, hätten viele deutsche Juden zu Beginn der 1930er Jahre zu lange 

verzweifelt am Liberalismus als eine Art psychologischer Schutz und Verteidigung 

                                                           
94  Morgenthau 1961, S. 248-250, 253-255. 

95  Siehe Morgenthau 1957. 

96  Siehe auch Morgenthau 1967b. 
97  Morgenthau 1961, S. 251/252. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


123 

vor den anti-liberalen Kräften festgehalten und die Zeichen der Zeit zu spät er-

kannt.98  

Geistig-moralischer Verfall, Radikalisierung und Sieg der Ideologien  

Morgenthau war bis zu seinem Lebensende erschüttert und desillusioniert, dass 

diese Entwicklungen in Deutschland ihren Lauf nehmen konnten, und nannte auch 

die Gründe und die Schuldigen - zu denen er nicht nur die Kollaborateure wie Carl 

Schmitt, die in der Nazizeit Karriere machten und zu geistigen Brandstiftern (und 

Mittätern) wurden, sondern auch seine Frankfurter Kollegen am Institut für Sozial-

forschung zählte, die nichts unternahmen - für diese Entwicklung. In seinem autobi-

ographischen Fragment schreibt er rückblickend:  

It is impossible to visualize the ignorance, confusion, meanness and general moral 

and intellectual degradation that dominated German public life and upon which 

the authority of great scholars bestowed a semblance of moral and intellectual le-

gitimacy.99 

Morgenthau selbst beanspruchte sein ganzes Leben, einer höheren Bestimmung zu 

folgen („Gutes“ und „Richtiges“ zu tun und „etwas zu hinterlassen“, wie er in sei-

nem autobiographischen Fragment schreibt), politisch zu sein und Engagement und 

Zivilcourage zu zeigen. Damit begründete er auch immer wieder seine öffentliche 

Kritik am Vietnamkrieg jenseits der Hörsäle. Diese Grundhaltung wird sowohl in 

einem Schulaufsatz von 1922, der den Titel Was ich von meiner Zukunft erhoffe, und 

worauf sich diese Hoffnung gründet als auch in seinem autobiographischen Frag-

ment aus dem Jahr 1984 deutlich. In diesem Fragment unterstreicht Morgenthau 

auch, welchen Stellenwert er bereits als junger Mensch politischem Engagement und 

dem Mut zugeschrieben hat, sich gegen Ungerechtigkeiten in der Gesellschaft und 

gegen die Herrschenden aufzulehnen und dagegen anzukämpfen. Mit diesen Unge-

rechtigkeiten meinte der junge Morgenthau den Antisemitismus und seine Aus-

wüchse in Deutschland seit Beginn der 1920er Jahre. Später, in Amerika, waren es 

die seines Erachtens falsche Außenpolitik, die undemokratischen Macht- und Herr-

schaftsverhältnisse sowie soziale Ungerechtigkeiten, gegen die er öffentlich oppo-

                                                           
98  Ebd., S. 248/249. 
99  Morgenthau 1984, S. 4. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


124 

nierte. Diese Auflehnung und dieser Kampf waren für Morgenthau ein Aspekt jener 

„großen Sache“, der er dienen wollte:  

Since I am not able to play the role of the suffering martyr and am not, like many 

others, sufficiently callous and indifferent to bear injustice and humiliation in si-

lence, there remains for me only the struggle against the representatives of this 

movement. The stronger the pressure from outside becomes the more violent and 

one-sided will be my reaction to this movement and its representatives, i. e. the in-

tellectual and socially dominant group. I shall find myself in total opposition to 

that social group, and my intellectual attitude toward them will be purely critical 

and negative. […] The moral resistance of people whose sense of honor and jus-

tice is day by day tread underfoot is being slowly but fatally crushed … When I see 

how little the enemy respects the law, how he declares me to be without the protec-

tion of the law, I easily might be persuaded that in dealing with such an enemy I 

could likewise dispense with justice and the law. 100  

Morgenthau bringt in seinem autobiographischen Fragment rückblickend auch zum 

Ausdruck, was er von denen hält, die dieses politische Engagement und diesen Mut, 

sich gegen Ungerechtigkeit und moralischen Verfall zu erheben, nicht aufgebracht 

und der Entwicklung in Deutschland in den 1920er und 1930er Jahren freien Lauf 

gelassen hätten: 

I was particularly struck and repelled by the contrast between the real political 

situation in Germany and the futile hairsplitting in which the ordinary members of 

the Institut of Sozialforschung engaged in. The Nazi enemy was standing at the 

gate, aided and abetted from within, and these intelligent and learned people, the 

natural enemies and designated victims of Nazism, found nothing better to do than 

search for the true meaning of one statement of Marx as over against another.101  

Für Morgenthau hatten die Institutsmitglieder, die in Ihrem „Red Castle“102 saßen 

und an die marxistische Theorie um deren Selbstwillen geglaubt hätten, auch keine 

Antworten auf die dringenden politischen Fragen in der Gesellschaft. Dies ist neben 

der mangelnden Sympathie für Adornos, Horkheimers oder Marcuses Kritik am 

liberalen Verfassungsstaat und an der kapitalistischen Gesellschaft der entscheiden-

de Aspekt, der Morgenthaus Distanz gegenüber marxistischen Ideen und diesen 

Vertretern erklärt. An anderer Stelle in seinem autobiographischen Fragment geht 

Morgenthau allerdings mit großen Teilen der deutschen intellektuellen Elite hart ins 

                                                           
100  Was ich von meiner Zukunft erhoffe, und worauf sich diese Hoffnung gründet (Schulaufsatz, 1922), 

zitiert aus Morgenthau 1984, S. 2. 

101  Morgenthau 1984, S. 1. 
102  Ebd., S. 13. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


125 

Gericht. Er wirft vielen Professoren (die er aber nicht namentlich nennt) vor, nichts 

gegen das gesellschaftliche Klima der 1920er und 1930er Jahre, das von politischem 

Desinteresse, gesellschaftlicher Ignoranz, geistig-moralischem Verfall und Nieder-

trächtigkeit gekennzeichnet gewesen sei, unternommen und geschwiegen oder ganz 

im Gegenteil dieser Entwicklung gar noch den Anschein von Legitimität verliehen 

zu haben.103  

In diesem Lichte erklärt sich auch eine Facette Morgenthaus, die im Rahmen sei-

ner Kritik an Wilson zum Ausdruck kommt: sein sehr hoher moralischer Anspruch, 

gepaart mit der Überzeugung, die „richtige“ Moral zu vertreten, „das Richtige“ zu 

tun und Kritik an „den Richtigen“ zu üben. Dies drückt sich auch in einer moralisie-

renden und richtenden Sprache gegenüber denjenigen aus, die Morgenthaus Erach-

tens ohne moralische Prinzipien sind oder die vermeintlich „falsche Moral“ vertre-

ten. Morgenthau fühlte sich sein ganzes Leben, so lese ich ihn, als moralische In-

stanz. Die Gründe hierfür liegen in den persönlichen Erfahrungen, die er als Jude in 

Deutschland und als Opfer des Antisemitismus machen musste, und der Einsicht in 

das fehlende politische Engagement und Interesse für gesellschaftliche Probleme 

und Ungerechtigkeiten, die fehlende Zivilcourage und die fehlenden moralischen 

Prinzipien vieler Menschen. In seinem autobiographischen Fragment schreibt Mor-

genthau diese Eigenschaften, moralisch und politisch zu sein und Engagement und 

Zivilcourage zu zeigen, nur drei weiteren Personen zu. Zum einen Karl Mannheim: 

On the evening before I left Germany, I attended a lecture at the Institut - if 

memory serves, the speaker was Karl Mannheim - that was dedicated to the propo-

sition of the decisive role “free-floating intelligence” had to play in the struggle 

against Nazism.104 

Zum anderen sah Morgenthau auch in Max Weber einen moralischen, politisch 

engagierten und mutigen Menschen. In Weber erkannte er zwar einerseits den ratio-

nalistischen, objektiven, werturteilsfreien Wissenschaftler, der bei der Analyse von 

Staat, Politik und Gesellschaft unpolitisch gedacht habe. Dieses Verständnis stand 

Morgenthaus Verständnis einer politisch-normativen Wissenschaft entgegen, das er 

                                                           
103  Ebd., S. 7-9. Als ein weiteres Beispiel führt Morgenthau ein Treffen von Juristen 1935 in München 

im Hause von Karl Neumeyer an: Alle hätten aus unterschiedlichsten persönlichen Perspektiven 

heraus gegen die Nationalsozialisten argumentiert. Als er von der Hinrichtung eines befreundeten 

jüdischen Rabbis erzählt habe, sei die Antwort gewesen: „Don’t talk to us about this. We don’t mix 
in politics. It doesn’t interest us“. Morgenthau spricht in diesem Zusammenhang von einer „total 

nemesis, physical and moral, which totalitarianism can cause“ (Johnson 1984, S. 363/364, zitiert 

nach Behr/Rösch 2012, S. 13); siehe auch Morgenthau 1941, S. 672. 
104  Morgenthau 1984, S. 14. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


126 

mit Mannheim teilte. Andererseits sah Morgenthau in Weber aber auch den politi-

schen Menschen und Staatsbürger, der sich um die geistige, moralische und demo-

kratische Verfassung Deutschlands sorgte105 und deswegen, so lautet die These Söll-

ners, in Hindenburg einen „demokratischen Ersatzkaiser“ zur Rettung der Weimarer 

Demokratie gesehen und damit „illiberale Mittel zur Stabilisierung des Liberalis-

mus“ gutgeheißen habe.106  

Morgenthau schreibt in seinem autobiographischen Fragment: „Weber’s political 

thought possessed all the intellectual and moral qualities I had looked for in vain in 

the contemporary literature inside and outside the universities“107. Morgenthaus 

Idealtyp des klugen, moralischen und rationalen Staatsmannes, der politische Kom-

petenzen und Fähigkeiten sowie den Mut und die Weitsicht vereint, die Folgen sei-

nes Handelns abschätzen zu können und zur Grundlage seines Handelns zu machen, 

geht unter anderem auf Weber und dessen Begriff der Verantwortungsethik108 zu-

rück. Schließlich erkannte Morgenthau in Webers Schüler, dem Professor für Ver-

fassungs- und Kirchenrecht Karl Rothenbücher (1880-1932), jene „intellektuelle und 

moralische Gestalt“, der er nachahmte und die sein Denken über politisches Enga-

gement und Zivilcourage ebenfalls prägen sollte.109 Morgenthau hatte in seiner 

Münchner Studienzeit ein Seminar über Webers politische und soziologische Philo-

sophie bei Rothenbücher besucht. Auch dieser habe, so schreibt Morgenthau in 

seinem autobiographischen Fragment, einerseits das rationalistische und objektivis-

tische Wissenschaftsverständnis seines Lehrers Weber geteilt. Andererseits habe 

Rothenbücher aber auch sein politisches Engagement und seine Zivilcourage unter 

Beweis gestellt: Rothenbücher hatte 1923 in einem offenen Brief vor der bayrischen 

Regierung um Ministerpräsident Gustav Ritter von Kahr (1862-1934) gewarnt, die 

mit den Nazis gemeinsame Sache mache und auf das Ende der Weimarer Republik 

hinarbeite. Rothenbücher erhob damit seine Stimme gegen die anti-demokratischen 

Republikfeinde und zahlte dafür einen hohen Preis in Form von Spott und offener 

Anfeindung durch seine Studierenden in München sowie Isolation unter den Kolle-

ginnen und Kollegen, die ihn fortan bis zu seinem plötzlichen Tod nach schwerer 

Krankheit mieden. Diese Erfahrungen von Ausgrenzung, Spott und Denunzierung 

sollten Morgenthau selbst später in Amerika im Zusammenhang mit seiner Kritik 

                                                           
105  Ebd., S. 7. 
106  Söllner 1987, S. 246/247. 

107  Morgenthau 1984, S. 7. 

108  Weber 1919. 
109  Morgenthau 1984, S. 7/8. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


127 

am Vietnamkrieg widerfahren – es war ein ihm wohlvertrautes Erlebnis, das ihm 

nachvollziehbarerweise immer wieder Anlass gab, sich um die Demokratie zu sor-

gen.  

In seiner Enttäuschung über viele seiner Kollegen in seiner Zeit in Deutschland 

liegt sicherlich eine von mehreren plausiblen Erklärungen110 dafür, warum Morgent-

hau in Amerika so beharrlich (aber beredt) über seine jüdische Herkunft und deut-

sche Vergangenheit schwieg. Und dafür, warum er ein politisch-normatives Ver-

ständnis von Wissenschaft als politisches Interventionsinstrument (im Sinne Mann-

heims) kultivierte.111 Und diese Enttäuschung ist auch der Nährboden für die Lehren 

und Schlussfolgerungen, die Morgenthau aus den Entwicklungen in Deutschland in 

den 1920er und frühen 1930er Jahren zog und auf denen auch seine späteren ameri-

kanischen Arbeiten zur amerikanischen Demokratie fußen. Welche sind das und 

woran manifestieren sich diese?  

Eine Schlussfolgerung Morgenthaus war, dass die politischen, geistig-

moralischen und ökonomischen Vorbelastungen aus der Kaiserzeit zu groß und die 

Zeit zu knapp waren, um ein stabiles demokratisches Gemeinwesen zu etablieren 

und einen demokratischen Geist in den Köpfen der Menschen gedeihen zu lassen. 

Dies habe einen entscheidenden Beitrag zum Ende der deutschen Demokratie geleis-

tet. Morgenthaus Erfahrung, dass ein geistig-moralischer Verfall in einer Gesell-

schaft und der politischen Elite zu einer totalitären Diktatur führen kann, erklären 

seine Sorge um die moralische Verfassung und demokratische Vorbildfunktion 

Amerikas. Beide sah er angesichts der fadenscheinigen und auf einer Lüge aufbau-

enden Begründung für den Vietnamkrieg und der brutalen Kriegsführung, der dop-

pelten Maßstäbe im Umgang mit undemokratischen Regimen und der damit einher-

gehenden Täuschung der Öffentlichkeit und der daraus resultierenden fehlenden 

Glaubwürdigkeit Amerikas sowie dem Umgang mit Kriegsgegnern in Amerika in 

Gefahr.  

Eine andere Lehre Morgenthaus aus dem Niedergang Weimars war, dass das 

mangelnde Verantwortungsbewusstsein und die mangelnde Bereitschaft großer 

Teile der alten konservativen Machtelite in der Politik und der Intellektuellen in der 

akademischen Welt, anti-liberale und anti-demokratische Strömungen zu bekämp-

fen, sich gegen die neuen Machthaber aufzulehnen und für die Demokratie einzutre-

ten, zu deren Ende geführt habe. Hier liegt eine Erklärung dafür, warum Morgenthau 

dem politischen Engagement und der Zivilcourage, die er insbesondere von der 

                                                           
110  Siehe dazu Reichwein 2013, S. 276-286. 
111  Ebd., S. 36-42. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


128 

intellektuellen Elite, aber auch von den kritischen und mündigen Bürgerinnen und 

Bürgern einforderte, einen so hohen Stellenwert beimaß und darin eine moralische 

Verpflichtung sah. In diesem Lichte betrachtet erklärt sich auch Morgenthaus eige-

nes Engagement gegen den Vietnamkrieg, seine Kritik und die Skandalisierung der 

seines Erachtens politischen Machenschaften der Herrschenden und der ungerechten 

sozialen Verhältnisse in Amerika sowie sein Engagement für die soziale Demokratie 

in Form seiner Mitgliedschaften in zahlreichen Verbänden und Vereinigungen. 

Morgenthaus Anspruch, unmoralische Herrschaftspraktiken und ungerechte Ver-

hältnisse in Amerika als solche zu entlarven und offen anzusprechen112, kommt in 

seinem moralischen (und manchmal moralisierenden) Imperativ „speaking truth to 

power“113 zum Ausdruck. Auch in diesem Zusammenhang wird der Einfluss 

Kelsens auf Morgenthau deutlich: Morgenthau scheibt in seinem Vorwort zu Truth 

and Power, dass er diesen moralischen Imperativ von Kelsen gelernt habe.114 Und in 

diesem Lichte erklärt sich letztlich auch Morgenthaus harsche Kritik an denen, die 

kein politisches Engagement und keine Zivilcourage an den Tag legten. In diesem 

Zusammenhang moralisierte Morgenthau auch und urteilte darüber, was „wahrhaft“ 

moralisch und was nicht moralisch ist.  

Schließlich zog Morgenthau aus dem Niedergang Weimars die Lehre, dass sozia-

le Spannungen und Gegensätze sowie Armut infolge einer ökonomischen Krise, die 

sich bis in die bürgerlich-liberale Mitte in der Bevölkerung auswirkt, den Nährboden 

für Ideologien bildeten. Diese Lehre erklärt nicht nur Morgenthaus anti-ideologische 

Haltung und seine Kritik an einer ideologisch angeleiteten Außenpolitik, wie sie 

beispielsweise Wilson verfolgt hatte. Diese Lehre erklärt auch Morgenthaus Sorge 

um die liberale Demokratie und deren Verteidigung. Morgenthau hatte in Deutsch-

land in jener Zeit gelebt, in der sich radikale Ideologien von Links und Rechts ent-

wickelten und wirkmächtig wurden. Sein realistisches Denken entstand folglich in 

jener Zeit, die später als das „Jahrhundert der Ideologien“115 in die Geschichte ein-

gehen sollte. Diese Zeit war geprägt durch den „Europäischen Bürgerkrieg 1914-

1945“116 und die Auseinandersetzung zwischen den beiden Großideologien Fa-

                                                           
112  Exakt den gleichen Anspruch vertraten unabhängig von Morgenthaus Kritik und Vorwürfen auch 

die Mitglieder des Frankfurter Instituts für Sozialforschung und Begründer der Frankfurter Schu-
le/Kritischen Theorie, und den gleichen Anspruch vertreten deren Vertreter/innen im Blick auf die 

bürgerlich-kapitalistische Gesellschaft heute). Scheuerman und  Cozette (2008) lesen Morgenthau 

als einen Vordenker der Kritischen Theorie.  
113  Morgenthau 1970h; siehe auch Myers 1992, S. 65; Molloy 2004. 

114  Morgenthau 1970a, S. v. 

115  Bracher 1982. 
116  Traverso 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


129 

schismus und Stalinismus. Dies beschleunigte, so die These Traversos, den unauf-

haltsamen Niedergang des Liberalismus und der demokratisch-bürgerlichen Freihei-

ten und ließ vielen Menschen keine Alternative zur Parteiergreifung in diesem 

„Bürgerkrieg zwischen links und rechts“. In beiden Kräften sah Morgenthau Gefah-

ren für die schwache Weimarer Demokratie. Morgenthau und Arendt, und hier liegt 

ein Aspekt ihrer „Denkverwandtschaft"117, argumentieren, dass sich autoritäre und 

totalitäre Denkweisen und Subsysteme insbesondere in liberalen politischen Syste-

men in Republiken etablieren können. Nur dort bestimmten die Menschen ihr politi-

sches System und ihre Identität selbst. Und nur dort gäbe es ein Maß an Freiheit, das 

den ideologischen Kräften zunächst gewisse Handlungsmöglichkeiten gegen eine 

bestehende staatliche Ordnung ermöglicht. Darin sahen beide Denker die große 

Schwachstelle der liberalen Demokratie und das Einfallstor für radikale Kräfte von 

Links und Rechts.118 Daher gelte es, die demokratische Ordnung gegen autoritäre 

und totalitäre Kräfte zu verteidigen.119 Morgenthau lehnte Ideologien (so argumen-

tieren auch Behr und Rösch, an die ich anschließe) aus drei Gründen ab: Erstens sah 

er in Ideologien Produkte, die über keinerlei rationale Objektivität verfügen.120 

Zweitens dienten Ideologien seiner Meinung nach als Sinnstifter für die politisch 

orientierungslosen Menschen und damit als negatives Surrogat des Politischen.121 

Für Morgenthau, der wie Mannheim von der Standortgebundenheit des politischen 

Denkens ausging122, hatten Ideologien keinerlei Verständnis für die räumliche, sozi-

ale und kulturelle Bedingtheit und damit kein Verständnis für die Veränderung poli-

tischen Wissens und politischer Ordnungen. Ideologien vertraten Morgenthaus Mei-

nung nach universalistische Wahrheitsansprüche, basierten auf einem biologisti-

schen und deterministischen Menschenbild und Geschichtsverständnis und waren 

teleologisch: sie dienten immer dem politischen Zweck der Macht- und Herrschafts-

rechtfertigung und der eingesetzten Mittel zur Macht- und Herrschaftssicherung.123  

                                                           
117  Siehe dazu Behr/Rösch 2012, S.  6-8, 12-13, 24-29, 62-64. 

118  Siehe Arendt 1951; Dies. 1953; Morgenthau  1976; Ders. 1977b. 

119  Siehe Morgenthau 1970b. 

120  Siehe Morgenthau 1937. 

121  Siehe Morgenthau 1930. 
122  Siehe Behr/Rösch 2012. 

123  Morgenthau lag, was die von ihm genannten Gründe für das Ende der Weimarer Republik angeht, 

damals schon auf gegenwärtiger Forschungslinie. In der Forschung gilt es mittlerweile als ausge-
macht, dass eine Vielzahl an Faktoren zum Scheitern der Weimarer Republik beigetragen hat. Bütt-

ner arbeitet eine Reihe an Gründen für das Ende der Republik aus – und die von Morgenthau in 

seinen Lehren und Schlussfolgerungen genannten Punkte gehören alle dazu (Büttner 2008, S. 498-
509). 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


130 

Morgenthau, die Demokratie und der Einfluss Kelsens 

Die Schlussfolgerungen, die Morgenthau aus jenen gesellschaftlichen und politi-

schen Entwicklungen in Deutschland in den 1920er und frühen 1930er Jahren zog, 

die zum Scheitern der Weimarer Demokratie führten, erklären, warum er in seinen 

amerikanischen Schriften neben einer klugen, auf moralischen Prinzipien und de-

mokratischen Standards basierenden Außenpolitik auch einer funktionierenden 

Demokratie (die politisches Engagement ermöglicht) einen so großen Stellenwert 

beigemessen hat und selbst politisch so aktiv war. Und selbst wenn er darüber 

schwieg, konnte (und wollte?) er doch sein “ziemlich deutsches Denken“ und seine 

intellektuelle Prägung nicht verbergen. Das Folgende ist nur eines von vielen Bei-

spielen, die sich anführen lassen.  

In seinen zahlreichen Schriften zur amerikanischen Demokratie fällt auf, dass 

Morgenthau ein Prinzip immer wieder hervorhebt: „equality in freedom“124. Zur 

Erinnerung: Morgenthau verstand unter der politischen Bestimmung Amerikas nicht 

nur, dass der Staat die physische Sicherheit seiner Bürgerinnen und Bürger schützt. 

Dies sollte seines Erachtens durch eine Außenpolitik geschehen, die sich am „natio-

nalen Interesse“ des Landes ausrichtet. Morgenthau verstand diese politische Be-

stimmung Amerikas auch dahingehend, dass der Staat mit seinem Monopol legiti-

mer physischer Gewaltsamkeit und seinen Institutionen dafür Sorge trägt, dass die 

Menschen in Gleichheit und Freiheit auf Basis von moralischen und rechtlichen 

Normen innerhalb einer Gemeinschaft und im Sinne des demokratischen Gemein-

wohls leben können.125 Überdies ging es Morgenthau auch darum, dass der Staat die 

Rechte der mündigen Bürgerinnen und Bürger auf freie Selbstbestimmung, freie 

Meinungsäußerung (was Kritik an den Herrschenden einschließt) und politische 

Partizipation am Willensbildungsprozess schützt und gewährleistet sowie für den 

Schutz von Minderheiten und die soziale Absicherung der Menschen Sorge trägt. 

Das machte für Morgenthau eine funktionierende Demokratie aus. Woher kommt 

dieses Prinzip „Gleichheit in Freiheit“? Morgenthaus expliziter Bezug auf Kelsens 

Buch Vom Wesen und Wert der Demokratie aus dem Jahr 1920 gibt die Antwort.126  

                                                           
124  Morgenthau 1960a, S. 22-30, 293-341; siehe dazu auch Myers 1995. 

125  Morgenthau 1960a, S. 22-30.  
126  Kelsen 1920; Ders. 1955. Einige der Vorlesungen, die Morgenthau in den 1970er Jahren an der 

New School über Aristoteles und die Demokratie hielt, basieren auch auf Kelsens „beautiful state-

ments on democratic theory“ (so Morgenthau, zitiert nach Scheuerman 2009a, S. 230). Morgent-
haus Vorlesungsskripte sind abgedruckt in Lang 2004, S. 86ff. Lang stellt das Denken Morgenthaus 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


131 

Kelsen setzte sich (wie Morgenthau auch) in jener Zeit mit dem Demokratiebe-

griff und der Frage, was den Kern der Demokratie ausmacht, auseinander, als dieser 

Begriff unter Beschuss von Links und Rechts war und in Deutschland neben den 

ideologischen Grabenkämpfen die soziale Frage mehr und mehr in den Vordergrund 

rückte.127 Kelsen entwickelt dabei in seinem Buch unter Bezugnahme auf Rousse-

au128 ein Demokratieverständnis, das zwei Postulate vereint: Freiheit und Gleichheit, 

deren Synthese charakteristisch für die Demokratie sei.129 Unter Freiheit versteht 

Kelsen zum einen das Recht der Bürgerinnen und Bürger, am staatlichen Willens-

bildungsprozess (der nach einem qualifizierten Mehrheitsprinzip funktioniert) zu 

partizipieren. Zum anderen gehören für Kelsen auch das Selbstbestimmungsrecht 

der Bürgerinnen und Bürger, die nur ihrem eigenen Willen untertan sind, und indi-

viduelle Freiheitsrechte zur Freiheit eines Menschen.130 Für damalige Verhältnisse 

neu war das Verständnis von Freiheit, das nicht mehr bedeutete, dass das Individu-

um frei von staatlicher Herrschaft ist, sondern dass die Beteiligung des Individuums 

an der staatlichen Herrschaft meint, und dass die Freiheit des Individuums hinter die 

Freiheit des sozialen Kollektivs zurücktritt.131  

Unter Gleichheit versteht Kelsen zum einen, dass die Menschen in einem Staat 

unter diesen Voraussetzungen begrenzter individueller und kollektiver Freiheit eine 

gesellschaftliche, soziale und rechtliche Ordnung - und damit eine Form der Herr-

schaft - etablieren müssen. Diese Ordnung basiert bei Kelsen auf bestimmten 

Rechts- und Verhaltensnormen, auf die sich alle Menschen im Staat berufen können. 

Diese Normen sind aber auch gleichermaßen bindend für die Menschen, die auf 

Basis dieser Normen Konflikte friedlich lösen sollen.132 Ziel müsse es sein, so Kel-

sen, dass sich die Menschen nicht gegenseitig beherrschen.133 Überdies betont Kel-

sen neben der politischen auch die Bedeutung materieller/wirtschaftlicher Gleich-

heit, um soziale Gerechtigkeit herzustellen.134 Hinter diesen drei Prinzipien von 

Freiheit, Gleichheit und sozialer Gerechtigkeit steht für Kelsen die Grundidee 

Rousseaus, dass der Untertan seine ganze individuelle Freiheit aufgibt, um sie als 

                                                                                                                                        
in den Kontext der aristotelischen Lehre. Zum Einfluss Kelsens auf Morgenthau siehe auch Scheu-

erman 2009, S. 183-188; zu Kelsens Schriften siehe Baume 2012. 

127  Kelsen 1920, S. 1/2.  
128  Ebd., S. 6; 12.  

129  Ebd., S. 3/4.  

130  Ebd., S. 5, 7.  
131  Ebd., S. 10/11.  

132  Ebd., S. 7/8.  

133  Ebd., S. 3/4.  
134  Ebd., S. 94, 96.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


132 

Staatsbürger wieder zurückzuerhalten: „An die Stelle der Freiheit des Individuums 

tritt die Souveränität des Volkes, oder was dasselbe ist: der freie Staat“. Herrschaft 

und Freiheit stehen für Kelsen so in einem dialektischen Verhältnis.135 Schließlich 

erkennt Kelsen im Relativismus (demzufolge kein Standpunkt und keine Weltan-

schauung den/die andere/n negieren darf und somit die Verfolgung von ethnischen, 

religiösen oder sonstigen Minderheiten in einem Staat rechtfertigen kann, wie das im 

Absolutismus der Fall sei) ein weiteres Wesensmerkmal und einen weiteren Wert 

der Demokratie: 

Demokratie schätzt den politischen Willen jedermanns g l e i c h ein, wie sie auch 

jeden politischen Glauben, jede politische Meinung, deren Ausdruck ja nur der po-

litische Wille ist, gleichermaßen achtet. Darum gibt sie jeder politischen Überzeu-

gung die gleiche Möglichkeit, sich zu äußern und im freien W e t t b e w e r b um 

die Gemüter der Menschen sich geltend zu machen. […] Die für die Demokratie so 

charakteristische Herrschaft der Majorität unterscheidet sich von jeder anderen 

Herrschaft dadurch, daß sie eine Opposition ihrem innersten Wesen nach nicht 

nur begrifflich voraussetzt, sondern auch politisch anerkennt und in den Grund- 

und Freiheitsrechten schützt. Die Politik der Demokratie ist eine Politik des Kom-

promisses.136   

Auf diesem Verständnis über eine pluralistische und soziale Demokratie, die sich 

durch Freiheit, Gleichheit und soziale Gerechtigkeit und dem freien Zugang aller 

Menschen zu Informationen und zur relativen Wahrheit (die nicht monopolisiert sein 

und in keinem Dienste einer Ideologie stehen dürfe137) auszeichnet, beruht auch 

Morgenthaus Demokratieverständnis. Und seine kritische Auseinandersetzung mit 

der amerikanischen Demokratie und seine Forderungen nach Reformen zielen auf 

die Verwirklichung dieser Prinzipien ab.  

Schluss 

We are intellectual street-fighters. 

So if we don’t make clear 

on which side of the barricades we stand, we have failed.  

(Morgenthau zu Hannah Arendt)138 

                                                           
135  Ebd., S. 12/13, hier 13.  
136  Ebd., S. 101/102; H e r v o r h. Kelsen.  

137  Siehe dazu Myers 1992, S. 68.  

138  Morgenthau in einem Brief an Arendt vom 5. Juni 1969. Arendt-Papers No. 8721, Arendt-Zentrum, 
Oldenburg, zitiert nach Rohde 2005, S. 50.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


133 

Morgenthau hat seine normativen und demokratischen Überzeugungen und Stand-

punkte und sein darin angelegtes Verständnis des Staates nicht erst als Opponent 

gegen den Vietnamkrieg in Amerika entdeckt oder begründet. Sie sind in seinem 

Denken ursprünglich angelegt und auf seinen persönlichen, beruflichen und gesell-

schaftlich-politisch-historischen Erfahrungshintergrund in Deutschland in den Zwi-

schenkriegsjahren sowie auf seine intellektuelle Prägung durch Arendt, Kelsen, 

Mannheim und Sinzheimer (sowie Weber) und deren Politik-, Staats- und Demokra-

tieverständnis zurückzuführen. Morgenthau hat im Zusammenhang mit seiner Kritik 

am Vietnamkrieg und seiner damit einhergehenden Auseinandersetzung mit der 

amerikanischen Demokratie auf diese normativ-liberalen Grundlagen in seinem 

Denken zurückgegriffen und diese Grundlagen besonders deutlich herausgestellt. 

Insbesondere diese Auseinandersetzung mit der amerikanischen Demokratie ist 

Ausdruck der ganz persönlichen sowie intellektuellen und politisch-historischen 

Lehren und Schlussfolgerungen, die er aus dem Scheitern der Weimarer Demokratie 

für sich gezogen hat, und steht für den andauernden Versuch eines enttäuschten und 

desillusionierten Menschen, mit der erlebten deutschen Vergangenheit umzugehen 

und vor einem zweiten Weimar zu warnen. Anders formuliert: Morgenthaus Überle-

gungen zum Wesen der Demokratie sowie seine Überzeugung von der Bedeutung 

politischen Engagements und Zivilcourage sind Ausdrücke und Formen der ein 

Leben lang andauernden Verarbeitung seines deutschen Erfahrungshintergrundes. 

Sie stellen - neben der ursprünglichen Hoffnung auf die Wirkkraft des Völkerrechts 

und seinen Einsichten in Macht als dem unumgänglichen Bewegungsfaktor aller 

sozialen Beziehungen - den Kern seines realistischen Denkens dar. 

Literatur 

Arendt, Hannah, 1951: The Origins of Totalitarianism. New York.  

Arendt, Hannah, 1953: Ideology and Terror: A Novel Form of Government“. In: Review of Politics 15: 3, 

S. 303-327.  

Arendt, Hannah, 1955: Ideologie und Terror: eine neue Staatsform. In: Elemente und Ursprünge totaler 

Herrschaft. München/Zürich, S. 703-730.  

Arendt, Hannah, 1969: Reflections on Violence. In: New York Book Review (27. February 1969). 

Bast, Jürgen, 2001: Totalitärer Pluralismus. Zu Franz L. Neumanns Analysen der politischen und rechtli-

chen Struktur der NS-Herrschaft. Tübingen.  

Baume, Sandrine, 2012: Hans Kelsen and the Case for Democracy, Colchester/Essex. 

Behr, Hartmut/Rösch, Felix (Hrsg.), 2012: The Concept of the Political – Hans J. Morgenthau. Basing-

stoke.  

Behr, Hartmut/Rösch, Felix, 2013: Ethics of Anti-Hubris in Morgenthau. In: Troy Jodok (Hrsg.), Religion 

and the Realist Tradition. From Political Theology to International Relations theory and back, Lon-

don, S. 111-128.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


134 

Bracher, Karl Dietrich, 1982: Zeit der Ideologien. Eine Geschichte des Politischen Denkens im 20. 

Jahrhundert. Stuttgart. 

Brunkhorst, Hauke/Voigt, Rüdiger (Hrsg.), 2008: Rechts-Staat. Staat, internationale Gemeinschaft und 

Völkerrecht bei Hans Kelsen. Baden Baden. 

Büttner, Ursula, 2008: Weimar. Die überforderte Republik 1918-1933. Stuttgart. 

Cozette, Murielle, 2008: Reclaiming the Critical Dimension of Realism: Hans J. Morgenthau on the 

Ethics of Scholarship. In: Review of International Studies 34: 1, S. 5-27. 

Cristol, Jonathan, 2009: Morgenthau vs. Morgenthau? ‘The Six Principles of Political Realism’ in Con-

text”. In: American Foreign Policy Interests 31, S. 238-244.  

Daase, Christopher, 2006: Crusader State? Wege und Abwege amerikanischer Demokratieförderung in 

historischer Perspektive. In: Hills, Jochen/Wilzewski, Jürgen (Hrsg.), Defekte Demokratie - Crusader 

State? Die Weltpolitik der USA in der Ära Bush. Trier, S. 237-271.  

Eckstein, George, 1984: Hans Morgenthau: A Personal Memoir. In: Social Research 48: 4, S. 641-652. 

Falk, Richard, 2004: Hans Morgenthau on Two Wars of America in Vietnam and Iraq. In: Mazur G. O. 

(Hrsg.), One Hundred Year Commemoration to the Life of Hans Morgenthau (1904-2004), New 

York, S. 27-37.  

Fleck, Ludwig, 1935: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache: Einführung in die 

Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. 3. Auflage, hrsg. mit einer Einleitung v. L. Schäfer und T. 

Schnelle, Frankfurt.  

Franke, Ulrich/Herborth, Benjamin, 2007: Tragedians as Technocrats? Realist policy interventions and 

the problem of reflexivity in international theory. Paper presented at the 48th Annual Conference of 

the International Studies Association (ISA), Chicago, 28 February - 3 March 2007.  

Frei, Christoph, 2005: Hans J. Morgenthau’s Early Quest. In: Hacke, Christian/ Kindermann, Karl-

Gottfried/Schellhorn, Kai M. (Hrsg.), The Heritage, Challenge, and Future of Realism. In Memoriam 

Hans J. Morgenthau (1904-1980), Göttingen, S. 39-48. 

Frei, Christoph, 2001: Hans Morgenthau: An Intellectual Biography. Baton Rouge. 

Frei, Christoph, 1994: Hans J. Morgenthau – Eine intellektuelle Biographie. Bern.  

Gangl, Manfred (Hrsg.), 2011: Die Weimarer Staatsrechtsdebatte. Baden Baden. 

Griffith, Martin, 1992: Realism, Idealism and International Politics. A Reinterpretation. London. 

Herz, John H., 1959: Politischer Realismus und politischer Idealismus. Eine Untersuchung von Theorie 

und Wirklichkeit. Meisenheim am Glan.  

Johnson, Bernhard, 1984: Interview with Hans J. Morgenthau. In: Thompson, Kenneth N./Myers, Robert 

J. (Hrsg.), Truth and Tragedy: A Tribute to Hans J. Morgenthau. New Brunswick/London, S. 333-386. 

Jütersonke, Oliver, 2013: Politics Among Nations. Ein Klassiker des klassischen Realismus? In: Zeit-

schrift für Politik, 60: 4, S. 452-460.  

Jütersonke, Oliver, 2010: Morgenthau, International Law, and Realism. Oxford.  

Jütersonke, Oliver, 2007: The Image of Law in Politics Among Nations. In: Williams, Michael C. 

(Hrsg.), Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Relations. Oxford, 

S. 93-117.  

Kaufman, Arnold, 1968: The Radical Liberal: New Man in American Politics, New York. 

Kaufman, Robert G., 2006: Morgenthau’s Unrealistic Realism. In: Yale Journal of International Affairs 1: 

2,, S. 24-38.  

Kelsen, Hans, 1929: Vom Wesen und Wert der Demokratie, 2. Auflage. Tübingen.  

Kelsen, Hans, 1955: Foundations of Democracy. In: Ethics 66, S. 1-101. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


135 

Koh, Harold Hongju, 2003: On American Exceptionalism. In: Stanford Law Review 55: 5, S. 1470-1528. 

Koskenniemi, Martti, 2002: Out of Europe: Carl Schmitt, Hans Morgenthau, and the Turn to ‘Internation-

al Relations’. In: The Gentle Civilizer of Nations: The Rise and Fall of International Law 1870-1960. 

Cambridge, S. 413-509.  

Koskenniemi, Martti, 2000: Carl Schmitt, Hans Morgenthau, and the Image of Law in International 

Relations. In: Byers, Michael (Hrsg.), The Role of Law in International Politics. Essays in Interna-

tional Relations and International Law. Oxford, S. 17-34.  

Lang, Anthony F. (Hrsg.), 2004: Political Theory and International Affairs: Hans J. Morgenthau on 

Aristotle’s The Politics, Westport. 

Lebow, Richard Ned, 2014: German Jews and American Realism. In: Rösch, Felix (Hrsg.), Emigré 

Scholars and the Genesis of IR. A European Discipline in America? Basingstoke.  

Lebow, Richard Ned, 2011: German Jews and American Realism. In: Constellations 18: 4, S. 545-566. 

Lebow, Richard Ned, 2003: Hans J. Morgenthau. In: The Tragic Vision of Politics. Ethics, Interests, and 

Orders. Cambridge, S. 216-256.  

Mannheim, Karl, 1984: Die Methoden der Wissenssoziologie. In: Lenk, Kurt (Hrsg.), Ideologiekritik und 

Wissenssoziologie. Frankfurt, S. 203-212.  

Mannheim, Karl, 1965: Der soziologische Begriff des Denkens. In: Ideologie und Utopie, 4. Auflage, 

Frankfurt, S. 3-47.  

Menzel, Ulrich, 2011: Zwischen Idealismus und Realismus: die Lehre von den internationalen Beziehun-

gen. Frankfurt. 

Meyer, Karl E., 2001: The Quicksand of Realism. In: World Policy Journal 18: 3, S. 89-99. 

Mills, C. Wright, 1958: The Causes of World War Three. New York. 

Morgenthau, Hans J., 2004: Truth, Power, Theory: Hans Morgenthau’s Formulation of Realism. In: 

Diplomacy and Statecraft 15: 1, S. 1-34. 

Morgenthau, Hans J., 1984: Fragment of an Intellectual Autobiography: 1904-1932. In: Thompson, 

Kenneth N./Myers, Robert J. (Hrsg.), Truth and Tragedy: A Tribute to Hans J. Morgenthau. New 

Brunswick/London, S. 1-17. 

Morgenthau, Hans J., 1977a: The Pathology of American Power. In: International Security 1: 3, S. 3-20. 

Morgenthau, Hans J., 1977b: Hannah Arendt on Totalitarianism and Democracy. In: Social Research 44: 

1, S. 127-131. 

Morgenthau, Hans J., 1976: Hannah Arendt 1906-1975. In: Political Theory 4: 1, S. 5-8.  

Morgenthau, Hans J., 1975a: The Decline of the West. In: Partisan Review 42: 2, S. 508-516.  

Morgenthau, Hans J., 1975b: The Elite Protects Itself. In: New Republic (3 May), S. 20-21. 

Morgenthau, Hans J., 1974a: The Nation as an Exemplar. In: Center Magazine 12, S. 69.  

Morgenthau, Hans J., 1974b: Power and Powerless: Decline of Democratic Government. In: New Repub-

lic (November 9), S. 13-18. 

Morgenthau, Hans J., 1973a: Politics Among Nations. The Struggle for Power and Peace. Fifth Edition, 

New York. 

Morgenthau, Hans J., 1973b: Justice and Power. In: Social Research 40: 3, S. 163-175. 

Morgenthau, Hans J., 1973c: Watergate and the Future of American Politics: The Aborted Nixon Revolu-

tion. In: New Republic (August 11), S. 17-19.  

Morgenthau, Hans J., 1973d: Four Years of Achievement and Failure: Nixon and the World. In: New 

Republic (January 6), S. 17-20. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


136 

Morgenthau, Hans J., 1972a: The American Crisis. In: Buckton, James Dorothy (Hrsg.), Outside, Look-

ing In: Critiques of American Policies and Institutions, Left and Right, New York, S. 350-373. 

Morgenthau, Hans J., 1972b: Der neue Feudalismus. Ein Paradoxon vereitelter Regierung? In: Schatz, 

Oskar (Hrsg.), Auf dem Weg zur hörigen Gesellschaft? Graz, S. 119-135.  

Morgenthau, Hans J., 1970a: Truth and Power. Essays of a Decade, 1960-1970. New York. 

Morgenthau, Hans J., 1970b: How Totalitarianism Starts: The Domestic Involvement of the CIA. In: 

Truth and Power. Essays of a Decade, 1960-1970, New York, S. 51-55.  

Morgenthau, Hans J., 1970c: The Rhetoric of Nixon’s Foreign Policy. In: Truth and Power. Essays of a 

Decade, 1960-1970, New York, S. 426-431.  

Morgenthau, Hans J., 1970d: Lyndon B. Johnson: The Inner Weakness. In: Truth and Power. Essays of a 

Decade, 1960-1970, New York, S. 163-173.  

Morgenthau, Hans J., 1970e: Vietnam: Johnson’s Dilemma. In: Truth and Power. Essays of a Decade, 

1960-1970, New York, S. 398-425.  

Morgenthau, Hans J., 1970f: Nixon vs. Humphrey: The Choice. In: Truth and Power. Essays of a Decade, 

1960-1970, New York, S. 199-206. 

Morgenthau, Hans J., 1970g: Reflections on the End of the Republic. In: New York Review of Books 15: 

5, S. 38-41. 

Morgenthau, Hans J., 1970h: Truth and Power. In: Truth and Power. Essays of a Decade, 1960-1970. 

New York, S. 13-28.  

Morgenthau, Hans J., 1970i: The Right to Dissident. In: Truth and Power. Essays of a Decade, 1960-

1970, New York S. 40-44.  

Morgenthau, Hans J., 1969a: New Foreign Policy for the United States. London.  

Morgenthau, Hans J., 1969b: The Present Tragedy of America. In: Worldview 12 (September 12), S. 14-

15.  

Morgenthau, Hans J., 1969c: The United States as a World Power: A Balance-sheet. In: International 

Studies 11: 2, S. 111-148.  

Morgenthau, Hans J., 1969d: Kissinger on War. In: New York Review of Books 13: 7. 

Morgenthau, Hans J., 1968a: U. S. Misadventure in Vietnam. In: Current History 54: 317, S. 29-35. 

Morgenthau, Hans J., 1968b: Bundy’s Doctrine of War without End. In: New Republic (November 28,), 

S. 18-21.  

Morgenthau, Hans J., 1967a: Die Regierung Johnson und die Intellektuellen. In: Atomzeitalter Nr. 1-2, S. 

18-26.  

Morgenthau, Hans J., 1967b: To Intervene or Not to Intervene. In: Foreign Affairs 45: 3, S. 425-436. 

Morgenthau, Hans J., 1966: Truth and Power. The Intellectuals and the Johnson-Administration. In: New 

Republic (November 26), S. 11.  

Morgenthau, Hans J., 1965a: Vietnam: Shadow and Substance of Power. In: Vietnam and the United 

States. Washington D. C., S. 9-20. 

Morgenthau, Hans J., 1965b: We Are Deluding Ourselves in Vietnam. In: Vietnam and the United States, 

Washington D. C. , S. 61-73.  

Morgenthau, Hans J. 1964: The Coming Test of American Democracy. In: Commentary (January), S. 61-

63.  

Morgenthau, Hans J., 1963: The Impotence of American Power. In: Commentary 36: 5, S. 384-386. 

Morgenthau, Hans J., 1962a: Politics in the Twentieth Century, Vol. 1: The Decline of Democratic Poli-

tics. Chicago.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


137 

Morgenthau, Hans J., 1962b: The New Despotism and the New Feudalism. In: Politics in the Twentieth 

Century, Vol. 3: The Restoration of American Politics. Chicago, S. 83-90.  

Morgenthau, Hans J., 1961: The Leo Baeck Memorial Lecture Vol. 4: The Tragedy of German-Jewish 

Liberalism. New York. 

Morgenthau, Hans J., 1960a: The Purpose of American Politics, New York. 

Morgenthau, Hans J., 1960b: Our Thwarted Republic: Public Power vs. the New Federalism. In Com-

mentary 29, S. 473-485.  

Morgenthau, Hans J., 1960c: The Social Crisis in America: Hedonism of Status Quo. In: Chicago Review 

14: 2, S. 69-88.  

Morgenthau, Hans J., 1957: The Paradoxes of Nationalism. In: Yale Review 46: 4, S. 481-496. 

Morgenthau, Hans J., 1954: Politics Among Nations. The Struggle for Power and Peace. Second Edition. 

New York. 

Morgenthau, Hans J., 1952: Another 'Great Debate'. The National Interest of the United States. In: Amer-

ican Political Science Review 46: 4, S. 961-988.  

Morgenthau, Hans J., 1951a: In Defense of the National Interest – A Critical Examination of American 

Foreign Policy. New York.  

Morgenthau, Hans J., 1951b: The Moral Dilemma in Foreign Policy. In: Yearbook of World Affairs 5, S. 

12-36.  

Morgenthau, Hans J., 1945: Introduction. In: Hauser, Heinrich, The Germans talk back. New York, S. xv-

xxiii.  

Morgenthau, Hans J., 1944: The Limitations of Science and the Problem of Social Planning. In. Ethics 

54: 3, S. 181-186. 

Morgenthau, Hans J., 1941: Professor Karl Neumeyer. In: American Journal of International Law 34, S. 

672. 

Morgenthau, Hans J., 1937: Kann in unserer Zeit eine objektive Moralordnung aufgestellt werden? Wenn 

ja, worauf kann sie gegründet werden? Kennwort: Metaphysik. (Manuskript). Morgenthau Archiv, 

Box 112.  

Morgenthau, Hans J., 1933a: Über die Herkunft des Politischen aus dem Wesen der Menschen. (Manu-

skript) Morgenthau Archiv, Box 151.    

Morgenthau, Hans J., 1933b: La notion du ‘politique‘ et la théorie des différends internationaux. Paris. 

Morgenthau, Hans J., 1929a: Die internationale Rechtspflege, ihr Wesen und ihre Grenzen. Frankfurter 

Abhandlungen zum Kriegsverhütungsrecht. Leipzig.  

Morgenthau, Hans J., 1929b: Stresemann als Schöpfer der deutschen Völkerrechtspolitik. In: Die Justiz. 

Monatsschrift für Erneuerung des Deutschen Rechtswesens 5: 3, S. 169-176.  

Morgenthau, Hans J., 1922: Was ich von meiner Zukunft erhoffe, und worauf sich diese Hoffnung grün-

det. Schulaufsatz, zitiert aus Fragment of an Intellectual Autobiography, 1984. 

Meyers, Robert J., 1997: Hans Morgenthau’s Realism and American Foreign Policy. In: Ethics & Interna-

tional Affairs 11, S. 253-270. 

Meyers, Robert J., 1995: Speaking Truth to Power: The Quest for Equality in Freedom. In: Rosenthal, 

Joel H. (Hrsg.), Ethics & International Affairs: A Reader, Washington D. C. , S. 9-21.  

Meyers, Robert J., 1992: Hans J. Morgenthau: On Speaking Truth To Power. In: Society 29: 2, S. 65-71. 

Neacsu, Mihaela, 2009: Hans Morgenthau’s Theory of International Relations: Disenchantment and Re-

Enchantment. Basingstoke.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


138 

Neumann, Franz L., 1969: The Social Sciences. In: Fleming, Donald/Bailyn, Barnard (Hrsg.), The Intel-

lectual Migration: Europe and America, 1930-1960. Cambridge, S. 4-26.  

Nye, Joseph S., 2004: Soft Power. The Means to Success in World Politics. New York. 

Puglierin, Jana, 2011: John H. Herz. Leben und Denken zwischen Idealismus und Realismus. Deutsch-

land und Amerika, Berlin.  

Puglierin, Jana, 2008: A Universalist in Dark Times. John Herz 1908-2005. In: International Relations 

22: 4 (Special Issue). 

Radkau, Joachim, 1971: Konservative Tendenzen in der Emigration: Die deutsche Emigration in den 

USA: Ihr Einfluss auf die amerikanische Europapolitik 1933-1945. Düsseldorf, S. 214-222. 

Rafshhon, Ellen Glaser, 2001: A Realist Moral Opposition to War: Hans J. Morgenthau and Vietnam. In: 

Peace & Change 26: 1, S. 55-77. 

Reichwein, Alexander, 2013: Hans J. Morgenthau und die Twenty Years’ Crisis. Eine kontextualisierte 

Interpretation des realistischen Denkens in den Internationalen Beziehungen. Frankfurt. 

Reichwein, Alexander, 2011: Ideologie und Außenpolitik: Die Neokonservativen und der 11. September. 

In: Jäger, Thomas (Hrsg.), Die Welt nach 9/11. Auswirkungen des Terrorismus auf Staatenwelt und 

Gesellschaft. Wiesbaden, S. 53-80.  

Rohde, Christoph, 2005: Current Forms of Foreign Policy Realism in Morgenthau’s Tradition. In: Hacke, 

Christian/Kindermann, Karl-Gottfried/Schellhorn, Kai M. (Hrsg.), The Heritage, Challenge, and Fu-

ture of Realism. In Memoriam Hans J. Morgenthau (1904-1980). Göttingen, S. 49-69.  

Rohde, Christoph, 2004: Hans J. Morgenthau und der weltpolitische Realismus. Wiesbaden. 

Rösch, Felix, 2015: Power, Knowledge, and Dissent in Morgenthau's Worldview. Basingstoke. 

Rösch, Felix, 2013a: Pouvoir, Puissance, and Politics: Hans J. Morgenthau’s Dualistic Concept of Power? 

In: Review of International Studies 40: 2, S. 349-365.  

Rösch, Felix, 2013b: Realism as social criticism: The thinking partnership of Hannah Arendt and Hans 

Morgenthau. In: International Politics 50: 6, S. 815-829.  

Rösch, Felix, 2013c: Entpolitisierung in der Moderne. Zur Zentralität des Begriffs des Politischen im 

Denken Hans J. Morgenthaus. In: Zeitschrift für Politik 60: 4, S. 430-451. 

Rösch, Felix, 2013d: The Human Condition of Politics: Considering the Legacy of Hans J. Morgenthau 

for International Relations. In: Journal of International Political Theory 9: 1-2, S. 1-21.  

Salzborn, Samuel, 2009: Kritische Theorie des Staates: Staat und Recht bei Franz L. Neumann. Baden 

Baden. 

Scheuerman, William E., 2009a: Morgenthau – Realism and Beyond. Cambridge.  

Scheuerman, William E., 2009b: A Theoretical Missed Opportunity? Hans J. Morgenthau as Critical 

Realist. In: Bell, Duncan (Hrsg.), Political Thought and International Relations. Variations on a Real-

ist Theme, Oxford, S. 41-62.  

Scheuerman, William E., 2008: Realism and the Left: The Case of Hans J. Morgenthau. In: Review of 

International Studies 34: 1, S. 29-51. 

Scheuerman, William E., 2007a: Was Morgenthau a Realist? Revisiting Scientific Man Vs. Power Poli-

tics. In: Constellations 14: 4, S. 506-530. 

Scheuerman, William E., 2007b: Carl Schmitt and Hans Morgenthau: Realism and Beyond. In: Williams, 

Michael C. (Hrsg.), Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Rela-

tions. Oxford, S. 62-92. 

Scheuerman, William E., 1999: Another Hidden Dialogue: Hans Morgenthau and Carl Schmitt. In: Carl 

Schmitt: The End of Law. Lanham, S. 225-251. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


139 

Schwabe, Klaus, 2006: Woodrow Wilson und das Experiment einer neuen Weltordnung, 1913-1920. In: 

Weltmacht und Weltordnung. Amerikanische Außenpolitik von 1898 bis zur Gegenwart. Eine 

Jahrhundertgeschichte. Paderborn, S. 43-77.  

See, Jennifer W., 2001: A Prophet Without Honor: Hans Morgenthau and the War in Vietnam, 1955-

1965. In: Pacific Historical Review 70, S. 419-448.  

Söllner, Alfons, 1988: Vom Völkerrecht zur Science of International Relations. Vier typische Vertreter 

der politikwissenschaftlichen Emigration. In: Srubar, Ilja (Hrsg.), Exil, Wissenschaft, Identität. Die 

Emigration deutscher Sozialwissenschaftler 1933-1945. Frankfurt, S. 164-180. 

Söllner, Alfons, 1987: Hans J. Morgenthau - ein deutscher Konservativer in Amerika? Eine Fallstudie 

zum Wissenstransfer durch Emigration. In: Erb, Rainer/Schmidt, Michael (Hrsg.), Antisemitismus 

und Jüdische Geschichte. Studien zu Ehren von Herbert A. Strauss. Berlin, S. 243-266. 

Smith, Michael J. (Hrsg.), 1986: Realist Thought from Weber to Kissinger. Baton Rouge. 

Traverso, Enzo, 2008: Im Bann der Gewalt: Der europäische Bürgerkrieg 1914-1945. München. 

Volk, Christian, 2010: Die Ordnung der Freiheit. Recht und Politik im Denken Hannah Arendts, Baden 

Baden. 

Weber, Max, 1919: Politik als Beruf, abgedruckt in H. Münkler (Hrsg.), Politisches Denken im 20. 

Jahrhundert. Ein Lesebuch, 2. Auflage. München 1997, S. 22-34. 

Wieclawski, Jan, 2013: Hans J. Morgenthau and The Legal Origins of His Political Thought. In: Journal 

of International Political Theory 9: 1, S. 43-50. 

Williams, Michael C. (Hrsg.), 2007a: Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in Interna-

tional Relations. Oxford.  

Williams, Michael C., 2007b: Morgenthau now: Neoconservatism, national greatness, and realism. In: 

Ders. (Hrsg.), Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Relations, Ox-

ford, S. 216-240.  

Williams, Michael C., 2005: Hans Morgenthau and the Historical Construction of Realism. In: The Real-

ist Tradition and the Limits of International Relations. Cambridge, S. 82-127.  

Wrightson, Patricia S., 1996: Morality, Realism, and Foreign Affairs: A Normative Realist Approach. In: 

Frankel, Benjamin (Hrsg.), Realism. Restatement and Renewals. London, S. 354-386.  

Zambernardi, Lorenzo, 2010: The impotence of power: Morgenthau’s critique of American intervention 

in Vietnam. In: Review of International Studies 37: 3, S. 1-22. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


141 

Christoph Frei 

Morgenthaus Blick auf den Staat  

Der folgende Aufsatz richtet sich nicht in erster Linie an den kleineren Kreis jener, 

die mit Leben und Werk Hans Joachim Morgenthaus vertraut sind. Mit Dankbarkeit 

und Bewunderung folge ich einer vitalen Forschungsgemeinde auf ihrem Weg in 

immer feinere Verästelungen, mitunter auch mit gemischten Gefühlen, bisweilen 

nicht ohne Skepsis. Unterdessen scheint Morgenthau zu widerfahren, was wir von 

anderen Klassikern her kennen: Aus ihren Schriften werden Steinbrüche, in denen 

sich viele bedienen und alle finden, was sie im Lichte ihrer Fragestellung suchen – 

abstrahierendem Zugriff sei’s gedankt. Vor dem Hintergrund eines mittlerweile 

ebenso weiten wie bunten Spektrums von Lesarten und Interpretationen hilft nur 

Bescheidenheit – und stete Rückbesinnung auf die Quellen. 

Dem weitaus größeren Kreis jener, die Morgenthau (einem rechts-, einem geistes- 

oder politikwissenschaftlichen Studium zum Trotz) nie gelesen oder nur in Häpp-

chen vorgesetzt bekommen haben, sei die folgende Aufarbeitung freundlich zuge-

eignet im Versuch, Neugier zu wecken. Dass Nuancen zugunsten übergreifender 

Zusammenhänge vernachlässigt werden, sei dabei in Kauf genommen. Nicht um das 

Detail soll es gehen, sondern um größere Linien vor dem Hintergrund biographi-

scher Bezüge.  

Die Ausgangsfrage 

Aus welcher Perspektive richtet sich Morgenthaus Blick auf den Staat? Welche Idee, 

Anschauung, Theorien im allgemeinsten Sinne liegt seinem Denken über Staat und 

Politik zugrunde? Wo, in welcher Tradition ist dieses Denken zu verorten? Der 

letzte Punkt sei zuerst aufgenommen. Als Kriterium für die Verortung bietet sich ein 

Text an, der mittlerweile selbst zu einem Klassiker geworden ist. Im Herbst 1957 

unternahm es Wilhelm Hennis, die eben genannten Fragen zu erörtern, allerdings 

nicht mit Blick auf Morgenthau, sondern mit Blick auf – Deutschland. „Wie aber 

steht es um das Staatsverständnis? Welche Idee, Anschauung, ‚Theorie’ im allge-

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


142 

meinsten Sinne liegt dem gegenwärtigen deutschen Denken über Staat und Politik 

zugrunde?“1 

Hennis stellte diese Fragen unter dem Eindruck einer anhaltenden, in seiner 

Wahrnehmung spezifisch deutschen Verengung des Blicks auf Staat und Politik. Mit 

sichtlichem Missfallen registrierte er den Verlust der Frage nach den Zwecken der 

Polis, die Lösung der Perspektive vom Komplement des guten Lebens. Während in 

England oder in den Vereinigten Staaten Elemente der älteren, gemeineuropäischen 

Tradition der praktischen Philosophie „in ganz anderem Ausmaß bis in die Gegen-

wart bewahrt“ worden seien, lasse sich für Deutschland ein „besonders forciertes 

Verschleudern“ besagter Tradition konstatieren. In der deutschen Alltagssprache 

hätte sich zwar ein gewisses Verständnis dafür erhalten, was Politik eigentlich sei; 

gleiches lasse sich von der jungen deutschen Politikwissenschaft aber nicht sagen. 

Mit ihrem Fokus auf Macht – „Machtverteilung und Machterwerb“ – scheine sie 

vielmehr „den ehemals niedrigsten Stand vorwissenschaftlicher Anschauung des 

Politischen in den Rang der Wissenschaftlichkeit erhoben zu haben. Die Frage 

drängt sich auf, wie es dazu hat kommen können.“2 

Auf der Suche nach Erklärungen macht sich Hennis an die Rekonstruktion jenes 

deutschen Sonderwegs, den er als Prozess einer fortgesetzten Distanzierung vom 

klassischen Fundus der praktischen Philosophie interpretiert. Die einzelnen Etappen 

dieser Rekonstruktion interessieren an dieser Stelle weniger als die letzten Stationen 

im 20. Jahrhundert. Erwähnung findet zuerst Max Weber, der „wie kein anderer die 

hier behauptete Entwicklungslinie… zusammenrafft“. Erwähnung findet sodann 

Carl Schmitt mit seiner Theorie des Politischen. Nicht das berühmte Freund-Feind-

Konzept ist dabei für Hennis zentral, sondern Schmitts Verweis auf die „Substanzlo-

sigkeit des Politischen“. Die Implikationen seien so offenkundig wie bedenklich: 

„Wenn es keinen spezifischen Inhalt des Politischen und keine spezifische Aufgabe 

des Staates gibt, so kann eben alles politisch und staatlich werden, warum also nicht 

auch – ich ziehe nur die Konsequenzen des Schmittschen Gedankenguts – der ‚rassi-

sche’ Blutanteil eines Menschen, die Bilder die er liebt… Alles kann politisch wer-

den, hat man einmal alle Inhalte des Politischen beseitigt.“3 

So erscheint Carl Schmitt bei Hennis als „konsequenter Abschluss von eineinhalb 

Jahrhunderten Tradition deutschen Staatsdenkens“ – und an dieser Stelle endet die 

Rekonstruktion ohne Bezug auf weitere Autoren. Dass Hennis im Zeitpunkt der 

                                                           
1  Hennis 1959, S. 1. 

2  Ebd., S. 1-3. 
3  Ebd., S. 23. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


143 

Fertigstellung seines Vortrags (1957) die frühen Publikationen Morgenthaus kannte, 

ist zwar nicht ausgeschlossen, aber auch nicht wahrscheinlich. Tatsache ist, dass er 

Morgenthau 30 Jahre später explizit erwähnen wird, und zwar im Kontext der gro-

ßen Untersuchung zu Max Webers Fragestellung. Er tut dies in einer Fußnote, unter 

Bezugnahme auf eine amerikanische Quelle und ohne jede persönliche Auseinander-

setzung mit den Schriften Morgenthaus. Der letztere erscheint – „nach Carl Schmitt“ 

– als „zweiter Sohn“ Max Webers.4 

Wie verhält es sich tatsächlich mit Morgenthau? Fügt er sich nicht nahtlos in jene 

machtfixierte Perspektive, die Hennis für Weber und Schmitt behauptet? Wäre allen-

falls auch Morgenthau beteiligt am „besonders forcierten Verschleudern gemeineu-

ropäischer Tradition“? 

Der Blick des Wissenschaftlers auf die relevante Wirklichkeit des Staates 

Zurück zur Ausgangsfrage: Welche Idee, Anschauung, ‚Theorie‘ im weitesten Sinne 

liegt Morgenthaus Denken über Staat und Politik zugrunde? Wo ist anzusetzen? – Es 

hat sich eingebürgert, Morgenthaus frühe Arbeiten in den Kontext der deutschen 

Staatsrechtslehre und ihrer damaligen Richtungskämpfe zu stellen. Auf den ersten 

Blick ist das sinnvoll. Gemessen an seiner akademischen Sozialisation war Mor-

genthau in der Tat Jurist, präziser: deutscher Staats- und Völkerrechtler. Im Lichte 

unserer Fragestellung aber greift ein solcher Zugang zu kurz. Als der junge Mann an 

die Universität kam, hatte sein Suchen bereits begonnen. Der akademischen und 

fachlichen Sozialisation ab 1923 gingen persönliche Erfahrungen voraus, die per-

spektivisch prägten – nicht nur im Blick auf Staat und Politik, sondern auch in der 

Wahrnehmung dessen, was später im Hörsaal angeboten werden sollte. 

Aussagen dieser Art wären nicht möglich ohne Belege aus erster Hand – und sol-

che gibt es. Sie gewähren Einblicke in einen Erfahrungshorizont, der sich vom Le-

ben im geordneten Wohlfahrtsstaat unserer Tage deutlicher nicht unterscheiden 

könnte. Morgenthaus geistig-intellektuelle Verselbständigung fällt in die letzten 

Jahre am Gymnasium (1919-1922). Sie vollzieht sich vor dem Hintergrund wirt-

schaftlicher, sozialer und politischer Verwerfungen, in deren Verlauf die Heimat-

stadt Coburg zur Brutstätte radikaler politischer Gesinnung wurde. Von manchen 

Seiten her lässt sich die These erhärten, es sei die unheilvolle Entwicklung der 

                                                           
4  Hennis 1987, S. 168, dort Fußnote 3.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


144 

Weimarer Republik dort kondensiert vorweggenommen worden, einschließlich des 

bekannten historischen Ausgangs. Eine grelle Erscheinung namens Adolf Hitler 

eroberte die Stadt in einem sorgsam orchestrierten Auftritt, allerdings nicht 1933, 

sondern gut zehn Jahre früher. Hans Joachim sah und hörte Hitler im Oktober 1922. 

Dass Coburg reif war für die Nazis, spürte er aus eigener, unguter Erfahrung. 

„Schreiendes Unrecht und entehrende Schmach“: so beschrieb der 18-Jährige sein 

Empfinden wenige Tage vor dem triumphalen Auftritt Hitlers – „schreiendes Un-

recht“ unter täglichen Anfeindungen, unter „Anschuldigungen, die gegen mich als 

Juden“ gerichtet werden.5 Kein Gott der Nächstenliebe stand ihm schützend zur 

Seite, keine irdische Obrigkeit, nicht Recht oder Sitte, keine Moral. Die Stadtpolizei 

war zu schwach, um Ruhe und Ordnung garantieren zu können. Geschändete Grab-

steine, zerbrochene Fensterscheiben, Ausschreitungen und Gewalt in der Innenstadt, 

Schüsse, Gewehrsalven, Handgranaten. ‚Politik in Coburg‘ war nichts für feine 

Seelen, sondern Politik in einer rohen, elementaren Form. 

All dies wäre die Erwähnung nicht wert, hätte der junge Morgenthau seine Angst 

und Betroffenheit, seine Hoffnungen und seine Enttäuschungen nicht mit wachem 

Bewusstsein registriert, hätte er die Ereignisse nicht festgehalten und ein erstes Mal 

zu erklären versucht. Vielleicht wäre er solchen Eindrücken auch bald entwachsen, 

hätte er anderswo so etwas wie Normalität gefunden. Tatsache ist, dass sein Le-

bensweg über die nachfolgenden fünfzehn Jahre hinweg begleitet blieb von Erfah-

rungen, die das ursprüngliche Bild von ‚Politik in Coburg‘ nicht widerlegen konn-

ten, sondern erhärten mussten. Nicht an große Politik ist dabei in erster Linie zu 

denken, sondern an unmittelbares Zeugnis und persönliche Betroffenheit – von 

Hetzjagden junger Nazis auf Priester und Nonnen (1923) über das notgedrungene 

Verlassen Deutschlands (1930) bis hin zum Spanischen Bürgerkrieg und zu jener 

fatalen Artilleriegranate, die Morgenthaus Madrider Wohnung in Schutt und Asche 

legte (1936). 

Das Politische ist stärker als die Gebote von Recht, von Sitte und Moral. – Wäre 

Morgenthaus eigener, urpersönlicher „Kampf um die Wirklichkeit des Staates“ (aus 

dem Titel der Genfer Antrittsvorlesung 19326) plausibel auf eine Formel zu bringen, 

dann wohl auf diese These mit ihren beiden Komponenten. Auf der einen Seite steht 

                                                           
5  Hans J. Morgenthau, Schulaufsatz „Was ich von meiner Zukunft erhoffe, und worauf sich diese 

Hoffnung gründet“, September 1922. – Der persönliche Nachlass lagert heute beim Leo Baeck In-
stitute in New York City; neben den Schulaufsätzen gehören dazu die beiden Tagebücher sowie 

weite Teile der Korrespondenz mit den Eltern, mit Irma Thormann, mit Verwandten und engeren 

Freunden. 
6  Morgenthau 1932. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


145 

das Politische, auf der anderen stehen Normen, Institutionen zur sozialverträglichen 

Einbindung des Politischen. Von beiden Seiten führen schnurgerade Linien zu je-

dem längeren Manuskript, das Morgenthau zwischen 1922 und 1937 geschrieben 

hat. Das Suchen des Wissenschaftlers blieb dabei immer auch vorwissenschaftlich 

motiviert. Ihm saß die Angst im Nacken, und zwar über Jahre hinweg: Sie werde ihn 

„wenn nicht ersticken, so doch zusammenpressen“.7 Er spürte „Bedrohung“ in einer 

Art, die Freunde und Kollegen verschiedentlich als überspannt abtaten. Momente 

der Zerstreuung gab es regelmäßig, nicht aber prinzipielle Besserung. „Es wird 

schlimmer, als man es sich überhaupt vorstellen kann“, lesen wir in einem Brief 

vom Herbst 1931.8 Die Rede ist dort vom „Judenhass“ ebenso wie von „deutscher 

Politik“. Vom Kontext her sind beide Verbindungen möglich, was der Empfindung 

des Schreibenden entspricht: Politik und Antisemitismus waren unauflöslich ver-

knüpft, und beides bedeutet in gleicher Weise Gefahr. 

Weil die Bedrohung „aus dem Politischen“ kam, stand diese „Urkraft“ im Zent-

rum seines Suchens, sie hatte Priorität. Gleichzeitig beschäftigte sich Morgenthau 

immer auch – ein erstes Mal noch vor dem Abitur – mit der Gegenfrage zur sozial-

verträglichen Einbindung des Politischen. Woran lag es, dass Sitte, Recht und Moral 

nicht mehr „beschränkendes Maß“ sein konnten? Aus dieser komplementären Fra-

gestellung heraus fand der Jurist den zweiten Gegenstand seiner frühen For-

schungstätigkeit: die prekäre Wirklichkeit normativer Institutionen. Unter dem Ein-

druck bedrohlicher Zustände galt sein Interesse der Möglichkeit, menschliches Ver-

halten zu beeinflussen. Es richtete sich auf die konkrete, psychische Wirkungsweise 

von Normen über das Element der Sanktion; auf weitere Bedingungen ihrer sozialen 

Wirksamkeit; auf die Nähe von Macht und Recht; schliesslich auf Lage und Zustand 

ganzer Normsysteme. Allein zu diesen Fragen lagen am Ende sieben Abhandlungen 

und über tausend Seiten vor, entstanden in der Auseinandersetzung mit Rechtsphilo-

sophie, Normentheorie, Psychologie und Soziologie. Sie führen den Leser von den 

Grenzen internationaler Rechtspflege (Diss., 1929) über die „Wirklichkeit des Völ-

kerbundes“ (Artikel, 1933) und La Realité des Normes (Habil., 1934) bis hin zum 

„Zusammenbruch der Ethik“ (Manuskript, 1935).9 

                                                           
7  Tagebuch, 8. Mai 1929. 

8  Brief vom 8. September 1931 an Irma Thormann.  

9  Anzumerken ist, dass Morgenthau im Kontext späterer Arbeiten an jenen Begriffen und Konzepten 
festhielt, die er hier zum ersten Mal aufnahm oder selbst entwickelte. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


146 

Einige dieser Arbeiten lassen sich über die Aufarbeitung des staats- und völker-

rechtlichen Schrifttums jener Jahre erschließen, andere nicht.10 Schon der Jura-

Student besuchte mit Vorliebe fachfremde Seminare, die ihm halfen, ein besseres 

Verständnis zu gewinnen – beim Diplomatiehistoriker Hermann Oncken etwa, oder 

bei Karl Rothenbücher zum Denken Max Webers. Die juristische Aus- und Weiter-

bildung im engeren Sinn mündete dagegen immer wieder in Enttäuschung und 

Frustration. Sie bestand überwiegend aus der Befassung mit dogmatischen Fächern, 

„die Wirklichkeit“ blieb außen vor.11 Die Emanzipation vom positivistischen 

Mainstream war damit programmiert. Ihren polemischen Höhepunkt und Abschluss 

fand sie im Kontext der Genfer Antrittsvorlesung mit dem dramatischen Titel „Der 

Kampf der deutschen Staatslehre um die Wirklichkeit des Staates“ (1932). 

Jenes Manuskript zeigt Morgenthau ein erstes Mal auf dem disziplinären Ab-

sprung. Verbündete im Streit mit dem dominanten Positivismus fand er bei jenen 

Autoren, die wenigstens versuchten, dem Bedürfnis nach einer weniger weltfremden 

Staatslehre Rechnung zu tragen, indem sie Politik und den Begriff des Politischen 

ins Zentrum stellten. Allein, weder im Integrationskonzept von Rudolf Smend noch 

im Freund-Feind-Kriterium von Carl Schmitt fand Morgenthau eine zufriedenstel-

lende Abgrenzung des Politischen von anderen Lebensbereichen: Beide Autoren 

seien „auf halbem Wege“ stehengeblieben. Noch weniger hilfreich war für Mor-

genthau der klassische Politik-Begriff bei Aristoteles. Gegen den Einschluss von 

Werten und Zwecken stellte er (mit Nietzsche, mit Weber) das Gebot unbedingter 

Sachlichkeit, postulierte er eine Wirklichkeitswissenschaft im Sinne von Tatsachen-

forschung, gerichtet auf empirisch erfassbares Verhalten von Menschen. 

An dieser Stelle nur so viel zum besagten Genfer Manuskript.12 Morgenthau woll-

te, er musste es genauer wissen. Wo er innerhalb und an den Rändern der Rechts-

wissenschaft überzeugende Antworten nicht fand, suchte er außerhalb weiter: in 

Philosophie und Geschichte, in Soziologie und Psychologie, mitunter auch als origi-

när Suchender ohne erkennbare äußere Anleitung. „Das echte theoretische Denken 

steht der Wirklichkeit unvermittelt gegenüber, und es steht ihr in der Einsamkeit 

seiner individuellen Beschränkung gegenüber.“13– Ein bemerkenswertes Beispiel 

gibt das Manuskript „Über die Herkunft des Politischen aus dem Wesen des Men-

                                                           
10  Die bis anhin weitreichendste rechtswissenschaftliche Kontextualisierung hat Oliver Jütersonke 

vorgelegt: Jütersonke 2012. 

11  Vertiefend der Beitrag von Heiko Meiertöns im vorliegenden Band. 

12  Vertiefend der Beitrag von Oliver Jütersonke im vorliegenden Band. 
13  Morgenthau 1934, S. 58.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


147 

schen“ (Frankfurt 1930).14 Es war dies Morgenthaus Beitrag zu der von ihm explizit 

geforderten „psychologischen Fundierung“ einer empirisch ausgerichteten Staatsleh-

re. Über mehr als 100 Seiten wird hier Psychoanalyse im Wortsinn betrieben, die 

Auflösung des individuellen „seelisch“-motivationalen Apparats auf einzelne Trieb-

kräfte hin. Im Zentrum der Untersuchung steht das Politische als eine solche Kraft. 

Sie zielt auf andere Menschen, und gemeint ist das „Streben nach Macht“. Dieses 

Streben, so Morgenthau zum wiederholten Male, ist nur eine von zahllosen Manifes-

tationen des „maß- und grenzenlosen“ menschlichen Bewährungstriebs. Es konstitu-

iert den politischen Lebensbereich. 

So endet eine lange Suche nach dem angemessenen konzeptuellen Zugriff auf das 

Politische in der Tat bei „Wurzeln“, bei der ursprünglichen Anatomie sozialer Inter-

aktion. Wo immer Menschen zusammenleben, treffen Triebe aufeinander. Daraus 

ergibt sich nicht nur ein beständiges Feststellen von Rang- und Kräfteverhältnissen, 

sondern auch ein permanenter Wettstreit um Gegenstände aller Art. In Morgenthaus 

(Nietzsches, Webers) Terminologie heißt dies: Kampf in allen Formen. Hier berüh-

ren sich der psychologisch verankerte Begriff des Politischen und der später ver-

wendete, von Max Weber übernommene soziologische Politik-Begriff: Das ‚Politi-

sche’ als innerseelische Kraft mündet auf der sozialen Ebene in ‚Politik’ als Kampf 

um Macht. In späteren Jahren äußerte Morgenthau Vorbehalte in Bezug auf die 

Verwertbarkeit der Psychoanalyse im Rahmen der Politikwissenschaft, ohne die 

eigene Grundlegung aber jemals aufzugeben, im Gegenteil: Eisern hielt er daran 

fest.15 

Der in seiner Wahrnehmung wichtigste Ausschnitt der staatlichen Wirklichkeit 

war bis 1933 ausgegrenzt und untersucht. Im Politischen als „Urkraft“ erkannte 

Morgenthau den „Angelpunkt allen Wirkens in der Gesellschaft“.16 Wie aber stand 

es um die sozialverträgliche Einbindung dieser ur-asozialen Kraft? In guten Zeiten 

leisten sanktionsbewehrte Normen aus Recht, aus Sitte und Moral die Befriedung 

der politischen Sphäre. Versagen sie in dieser Funktion, wird das Politische zum 

Maß aller Dinge. Noch vor der Machtergreifung Hitlers gelangte Morgenthau zur 

Überzeugung, in einer solchen Epoche zu leben. Da war zum einen der äußere Rah-

men, geprägt durch die fortschreitende Radikalisierung des politischen Lebens in 

                                                           
14  Das Manuskript findet sich in Box 151, Morgenthau Archiv (Library of Congress). 
15  Beispiel: im Zuge der Arbeiten an Scientific Man vs. Power Politics (Kansas City und Chicago, 

1940 bis 1945) sollte Morgenthau das damals 16-jährige Manuskript neu verwerten, nachdem ein 

Freund es ins Englische übertragen hatte.  
16  Tagebuch, 30. Mai 1930. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


148 

Deutschland, insbesondere durch den Aufstieg der Nationalsozialisten. Die von 

Hitler ausgehende Bedrohung verhieß nicht nur Diktatur, sondern auch einen neuen 

Krieg – „ein Gemetzel ohne Sinn und Weihe“, das „mit Notwendigkeit die europäi-

sche Bevölkerung als Ganzes dezimieren, die europäische Wirtschaft zerstören und 

auch das kulturelle Leben in Europa selbst vernichten“ musste.17 Ob es gelingen 

würde, solches zu verhindern: darin erkannte Morgenthau schon 1930 die große, die 

eigentliche „Schicksalsfrage“.18 

Da war zum anderen die eigene, über mehrere Jahre und Untersuchungen hinweg 

erarbeitete Diagnose zum Zustand der normativen Systeme „in unserer Zeit“. Diese 

Diagnose war düster. Alle Kraft von Recht und Sitte, so Morgenthaus Fazit im Früh-

jahr 1937, stehe in „durchgehender Abhängigkeit“ von der Kernsubstanz morali-

scher Gebote. Moral ihrerseits verdanke die Objektivität ihrer Geltung den überlie-

ferten, fraglos geglaubten Wahrheiten von Religion und Metaphysik. „Heute“ fehl-

ten solche Fundamente: „Gott ist tot“, die dogmatische Metaphysik hat abgedankt, 

alle objektive Werteordnung ist als Illusion enthüllt. An ihre Stelle ist eine Vielzahl 

von inhaltlich unvereinbaren Wertesystemen getreten, die – ideologisch zubereitet – 

den politischen Kampf zwischen Parteien und Staaten nicht einbinden, sondern 

befeuern. Was bleibt, ist das Politische als bestimmende Kraft inner- und zwischen-

staatlicher Wirklichkeit. Es bleibt eine soziale Realität, die sich auf bloß primitive 

Weise selbst reguliert, indem das Machtstreben von A dort an seine Grenzen stößt, 

wo es mit dem Machtstreben von B zusammenprallt. Die Folgen sind Gewalt und 

Krieg im schlimmsten Fall, ein fragiles Gleichgewicht der Kräfte und Mächte im 

besten Fall.  

Solche Feststellungen zum Niedergang der normativen Systeme, heißt es 1936 in 

einem Brief an Hugo Sinzheimer, seien die notwendige Folge einer sachlichen, „in 

keinem Sinne normativen Betrachtungsweise“.19 Beobachten, Feststellen, Sagen was 

ist: so lautete die Losung dieses von der herrschenden Lehre enttäuschten Juristen, 

der ausgezogen war, die Wirklichkeit des Staates selbst zu suchen und besser zu 

fassen. Im konzeptuellen Zugriff auf das Politische und Politik steht er tatsächlich in 

nächster Nähe zu Weber und Schmitt.20 Wo Wilhelm Hennis im engen, machtbezo-

                                                           
17  Morgenthau 1930, S. 46. 

18  Ebd, S. 41. 

19  Brief vom 27. Februar 1936, Morgenthau Archiv, Box 211. 
20  Mit Blick auf die Qualität des Politischen scheint er Schmitt schon 1929 im Kontext der eigenen 

Dissertation fast wörtlich zu kopieren: „Der Begriff des Politischen hat keine Substanz, die ein für 

alle Mal feststände, er ist vielmehr eine Qualität, eine Färbung, die allen Substanzen anhaften kann. 
Einer Frage, die heute politischen Charakter hat, kann morgen jede politische Bedeutung abgehen 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


149 

genen Fokus das Ende jeder gesunden Wissenschaft von der Politik erkennt, beginnt 

für Morgenthau erst, was die Bezeichnung als Wissenschaft verdient. Sein analyti-

scher Blick auf den Staat ist der Blick auf die soziale Arena im Staat – auf einen 

Raum, in dem psychische und soziale Kräfte walten: das Politische als Streben nach 

Macht, Politik als Kampf um Macht. Selbst die Institutionen des Rechts, von Sitte 

und Moral interessieren nur soweit, als sie das Verhalten von Menschen über die 

Glaubwürdigkeit (präziser: über die psychische Präsenz) der jeweiligen Sanktions-

elemente tatsächlich zu beeinflussen vermögen. 

Angemerkt sei, dass der analytische Wechsel von der inner- auf die zwischen-

staatliche Ebene in einer solchen Perspektive keine Schwierigkeiten macht. Auf 

beiden Ebenen fokussiert Morgenthau zuerst auf die soziale Arena und deren politi-

sche Anatomie – und findet keine Unterschiede. Was sich unterscheidet, ist die Qua-

lität des normativen, institutionellen Rahmens. 

Der Blick des Heimatlosen – eine Rückkehr nach Europa 

Bedeutet die unzweifelhaft vorhandene analytische Nähe zu Weber und Schmitt, 

dass Morgenthau Anteil genommen hätte am „besonders forcierten Verschleudern 

gemeineuropäischer Tradition“? Ließe sich namentlich die „sinn- und wertlose Lee-

re“, die Hennis mit Blick auf den „Staat als Verband“ bei Weber konstatiert, auch 

bei Morgenthau finden? Wo steht er selbst mit Blick auf Werte? 

Für die Jahre der juristischen Aus- und Weiterbildung lautet seine eigene, mehr-

fach wiederholte Auskunft: „nirgends“. Vom frühen, starken Kindheitsglauben an 

„das Walten eines gütigen Vaters, der alles weise und mit kluger Voraussicht lei-

tet“21, war bis zum Beginn des Studiums nichts übriggeblieben. Was blieb, waren 

vereinzelte Versuche, einen zumindest prekären Zusammenhang mit allem Jüdi-

schen zu konstruieren, um sich so vor „völligem Skeptizismus und dem folgenden 

Nihilismus“ zu bewahren.22 Ein prekäres Unterfangen, denn „wenig“ verband ihn 

mit dem Judentum, „höchstens schicksalsmäßig etwas“, wie er an gleicher Stelle 

                                                                                                                                        
und eine Frage von an sich geringer Wichtigkeit kann über Nacht zu einer politischen Frage ersten 

Ranges werden.“ Morgenthau 1929, S. 67. – Morgenthau selbst wird die Überzeugung mit ins Grab 

nehmen, Carl Schmitt habe spezifische Elemente seiner eigenen Begrifflichkeit übernommen und 
verwertet, ohne die Quelle zu benennen. 

21  Hans J. Morgenthau, Schulaufsatz, „Wem Gott will rechte Gunst erweisen“, vom 8. September 

1919.  
22  Tagebuch, 1. Oktober 1927. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


150 

schrieb. Wohl gab es da noch einen Gott – Nietzsche nämlich, den „Gott meiner 

Jugend“23 – der aber redete selber der Skepsis das Wort. Unter dem wachsam re-

gistrierten Einfluss Nietzsches machte Morgenthau einen Zustand schwebender 

Ungewissheit zur Tugend: Wer erkennen, wer verstehen will, muss den festen Bo-

den der Gewissheit verlassen, aus Absolutem Relatives machen. Gegen das eherne 

Sittengesetz, gegen das Ewige eines christlich und humanistisch geprägten Kinder-

glaubens stellte der angehende Jurist nunmehr die von Zeit und Raum abhängigen 

„Bedingungen“ der Ausformung normativer Gebote. Die Jahre zwischen 1923 und 

1930 (Studium, Referendariat, Doktorat) waren damit in der Tat von „völligem 

Skeptizismus“ geprägt.24 

Dass es dabei nicht blieb, hing zusammen mit der Zuspitzung des Kampfes um 

die Macht im Staat. Noch bei den Reichstagswahlen im Mai 1928 hatte die Natio-

nalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei lediglich 2,5 Prozent der Stimmen auf sich 

vereinigen können. Im Jahr darauf brach die Weltwirtschaftskrise auch in Deutsch-

land aus, in der Folge nahm die Arbeitslosigkeit völlig neue Ausmaße an. Im Herbst 

1930 gelang der NSDAP der Durchbruch zur Sammelbewegung. In dieser Situation 

konnte es, durfte es Wertfreiheit nicht mehr geben. Wohl stimmte Morgenthau – 

eben erst promoviert und auf der Suche nach einem Thema für die Habilitation – mit 

Weber und Kelsen darin überein, dass Wertentscheidungen rational nicht begründ-

bar, dass weltanschauliche Postulate wissenschaftlich nicht legitimierbar seien. Ei-

ner theoretisch berechtigten Forderung nach Wertfreiheit stehe allerdings ein „ele-

mentares praktisches Bedürfnis“ gegenüber – „das moralische Bedürfnis der 

menschlichen Seele“.25 Auf Dauer sei es dem Wissenschaftler gar nicht möglich, die 

staatliche Wirklichkeit zu untersuchen, ohne „sinngebend und wertend“ zu den öf-

fentlichen Dingen Stellung zu nehmen, zumal dort, wo „das eigene Schicksal“ in der 

Gestaltung dieser Wirklichkeit mit eingeschlossen sei.26 

Will Morgenthau „als Gelehrter wissen, welche Moralnormen hier und jetzt tat-

sächlich gelten“, so will er „als Moralist Gewissheit darüber haben, welche Normen 

mit apriorischer Notwendigkeit gelten müssen.“27 Niemand soll Staatslehre treiben 

ohne einen „festen Standpunkt“, ohne eine klare Idee vom Staat. In Anbetracht der 

gegenwärtigen Krise gelte es, die „weltanschaulichen Ausgangspunkte“ neu zu 

                                                           
23  Tagebuch, 4. Mai 1928. – Zur intensiven Auseinandersetzung Morgenthaus mit Friedrich Nietzsche 

die Aufarbeitung von Frei 2001, S. 93-113. 
24  Tagebuch, 1. Oktober 1927. 

25  Morgenthau 1937, S. 93. 

26  Morgenthau 1932, S. 17. 
27  Morgenthau 1937, S. 16. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


151 

überdenken, „eine Tafel von Werten“ neu aufzustellen, Antworten zu geben „auf 

alle diese Fragen, die von je die Hauptprobleme der allgemeinen Staatslehre ausge-

macht haben.“28 

Nur – welche Werte, welcher Standpunkt? Die ‚neue‘, anti-positivistische Schule 

der Staatsrechtslehre unternahm es ja insgesamt, einen Relativismus zu überwinden, 

der nach 1918 als sozio-kulturelles Phänomen erst offenkundig geworden war. Es 

fehlte ein normatives Projekt, das für die ganze Gesellschaft Verbindlichkeit hätte 

beanspruchen können, und gerade der absolute Anspruch radikaler Ideologien trieb 

den tatsächlich vorhandenen Relativismus des geistigen Lebens auf die Spitze. Mor-

genthau selbst hatte einen Standpunkt noch nicht gefunden. Mit Nietzsche war seine 

Skepsis zur Tugend geworden, jetzt hielt sie ihn gefangen. Bezeichnend sind Eintra-

gungen im Tagebuch: „Du fragst, wo ich politisch stehe? Ich stehe politisch nir-

gends.“29– „Was hat denn die Freiheit der Meinung für einen Sinn, wenn man nicht 

weiß, welche Meinung man haben soll?“30 

Vor einem solchen Hintergrund überrascht es nicht, wenn sich die Sehnsucht 

nach starker Führung, nach berechenbaren Verhältnissen auch bei Morgenthau be-

merkbar machte. Sein Verlangen wuchs, je stärker sich die Republik in Führungs- 

und Orientierungslosigkeit verlor. „Ich würde in England Arbeiterparteiler, in Italien 

wahrscheinlich Faschist, in Russland Bolschewist sein. Ich könnte in Deutschland 

Sozialdemokrat oder Kommunist sein, immer vorausgesetzt, dass man dort wüsste, 

was Politik eigentlich ist. Ich könnte überall sein, wo politisches Denken, politischer 

Wille und politisches Handeln, wo Bereitschaft zur Autorität bei Regierenden und 

Regierten und Mut zu Entscheidung wäre. Aber da dies alles in der deutschen ‚Poli-

tik‘ nirgends ist, so bin ich eben politisch – nirgends.“31 

Mit seinem Verlangen nach Autorität und „Mut zur Entscheidung“ stand Mor-

genthau natürlich nicht allein. Andere Gewichte innerhalb der neuen Schule zogen 

in die gleiche Richtung. Den bürgerlichen Liberalismus hatte man „gründlich satt“, 

wie es ein Zeitgenosse formulierte.32 Schon der erste Weltkrieg, so Morgenthau 

1930, hatte Europa aus dem Glauben an das Individuum als letzten Wert und an sein 

irdisches Glück als mögliches Ziel eines weltanschaulich-politischen Systems geris-

                                                           
28  Morgenthau 1932, S. 14. 

29  30. Juni 1929. 

30  20. November 1929. 
31  Tagebuch, 30. Juni 1929. – Am Rande sei darauf hingewiesen, dass Morgenthau hier mehrfach das 

Adjektiv „politisch“ benutzt, damit aber „weltanschaulich“ meint – mit Blick auf „Ziele und Zwe-

cke“.  
32  Schramm 1932, S. 52. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


152 

sen. Und war seither nicht immer wieder offen zutage getreten, dass die aus dem 

Liberalismus herrührenden politischen Institutionen als Mittel zur Bewältigung der 

wirtschaftlichen und sozialen Probleme nicht taugten? 

Welcher „Standpunkt“ also? Es ist gewiss kein Zufall, dass die Klärung auf sich 

warten ließ, solange der Jurist auf eine berufliche Zukunft in Deutschland hoffen 

konnte. Gerade die fortgesetzte Tätigkeit im Dienst der preußischen Justiz lässt die 

enorme Spannung erahnen, die damals in einer doppelten Zugehörigkeit begründet 

liegen musste. Hans Morgenthau war Jude, zuerst aber deutsch. Er lebte und fühlte 

wie viele andere Deutsche („ganz bürgerlich-conventionell“33) und er plante seine 

Zukunft – natürlich – in Deutschland. Äußerlich ging er den Weg als Referendar bis 

zum Ende weiter, bestand die zweite juristische Staatsprüfung, wurde im Mai 1931 

zum Gerichtsassessor ernannt und im Juli des gleichen Jahres als stellvertretender 

Vorsitzender an das Arbeitsgericht Frankfurt berufen. Dem wohlklingenden Titel 

zum Trotz war diese Stelle allerdings unbezahlt; weder im Dienst der preußischen 

Justiz noch an deutschen Universitäten ließ sich eine halbwegs befriedigende, alter-

native Anstellung finden – „es ist schon zum Kotzen“.34 

Erst im Prozess der äußeren und inneren Abkehr von Deutschland kam es zu ei-

ner nachhaltigen Klärung, die sich am Beispiel polemisch gehaltener Manuskripte – 

gegen Rudolf Smend, gegen Carl Schmitt, eindrücklich auch gegen Ernst Jünger – 

nachzeichnen lässt. An der Schwelle zum Jahr 1931 entstand das Manuskript „Der 

Selbstmord mit gutem Gewissen. Zur Kritik des Pazifismus und der neuen deutschen 

Kriegsphilosophie“.35 Den Hintergrund gab die Hochkonjunktur von Kriegsliteratur 

auf dem deutschen Büchermarkt, wie sie von Erich Maria Remarque ausgelöst wor-

den war. Der sensationelle Erfolg eines pazifistisch gesinnten Autors rief Kritiker 

auf den Plan. Morgenthau nahm sich beide Seiten vor. 

Mit den Pazifisten hält er sich nicht lange auf. Sie sind „naiv“, sie verkennen „das 

Wesen des Politischen im zwischenstaatlichen Leben“.36 Immerhin aber wollen sie 

das Richtige, den Frieden. Für Jünger gilt das Gegenteil. Er ist „realistischer“, aber 

er verherrlicht den Krieg – von daher „das Bindungslos-Barbarische“, „das Kultur- 

und Gesellschaftsfeindliche“ seines Zugangs. Wo, ruft Morgenthau an dieser Stelle 

aus, wo bleibt hier „die höhere Bestimmung des Menschen“? Jünger gibt kein Sollen 

                                                           
33  Tagebuch, 2. August 1927. 

34  Im Brief vom 3. November 1931 an Irma Thormann. 

35  Frankfurt 1930. Morgenthau Archiv, Box 96.  
36  Morgenthau 1930, S. 2. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


153 

auf, weil er im Sein der menschlichen Natur bereits das Gute vermutet. Seine Ethik 

ist „individualistisch“, durch und durch weltimmanent, „zeitlosen Werten fremd“.37 

In polemischer Abgrenzung zu Jünger skizziert Morgenthau die eigene Position: 

Der Dualismus von Wirklichkeit und Wert, von Sein und Sollen muss bestehen 

bleiben. Dem Sein der triebhaft-menschlichen Natur steht „Kultur“ gegenüber, 

„Kultur im umfassendsten Sinne“ verstanden als zivilisatorisches Projekt im Sinne 

nachhaltiger Befriedung sozialer Interaktion. Mit Blick auf die Umsetzung wird an 

Recht, an Sitte und Moral erinnert, diesmal aber nicht in empirisch-analytischer, 

sondern in normativer Absicht. Ihre Ausrichtung empfängt Kultur aus höchsten 

Werten. In der Fixierung abhängig von Ort und Zeit, geben sie die Richtung vor, 

überdies Maßstäbe für die Beurteilung von Denken und Handeln. Ohne sie muss das 

Leben barbarisch bleiben. Und Morgenthau schließt mit einem flammenden Appell 

an „eine höhere, geistige, in den europäischen Werten ausgedrückte Bestimmung 

des Menschen.“38 

Gegen die weltimmanente Ethik bei Jünger (bei Schmitt, bei Nietzsche) stellt 

Morgenthau hier zum ersten Mal die explizite Berufung auf die gemeineuropäische, 

humanistisch-liberale Tradition. Fast zeitgleich zur physischen Abwendung von 

Deutschland verlässt er jenen antiliberalen Strom der Zeit, dem er als Deutscher, als 

Bürger der Weimarer Republik mitunter selber noch erlegen war. Denn ja doch: jetzt 

sah alles anders aus. Spätestens mit der Reichskanzlerschaft Adolf Hitlers war an 

eine Rückkehr nach Deutschland nicht mehr zu denken. 

Aus dem deutschen Juristen war ein jüdischer Emigrant geworden – Deutscher 

zwar, zuerst aber Jude. Wie hätte er in dieser Situation auf etwas anderes setzen 

können als (eben doch) auf jene klassisch liberalen Werte, für die europäische Juden 

im eigenen, besten Interesse immer schon eingestanden waren? Von der Achtung 

minimaler Rechte musste fortan seine Existenz abhängen. Was er noch in Deutsch-

land mit Blick auf andere festgehalten hatte, traf nunmehr auf ihn selber zu: „Der 

Kampf zwischen Judentum und Antisemitismus hat den besten Teil der Juden wie-

der zu Juden gemacht“– und diese Rückkehr war nicht religiös gemeint.39 Was 

Wunder, wenn Morgenthaus Wertetafel bis auf weiteres die eines schonungslos 

ausgesetzten Menschen blieb. „Le but, c’est l’ordre, la paix, l’intégrité de la vie, la 

liberté de l’individu.“40 Die Aussage datiert von 1935. Recht und Ordnung, ein 

                                                           
37  Morgenthau 1930, S. 14, 35, 42, 50. 

38  Morgenthau 1930, S. 42-50. 

39  Tagebuch, 31. März 1929. 
40  Morgenthau 1935, S. 495. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


154 

schützender Rahmen für die eigene Existenz schienen als Ziele umso erstrebenswer-

ter, je weiter weg sie lagen.  

Mit seinem tiefen Bedürfnis nach Sicherheit findet sich der Heimatlose noch in 

Europa in der Tradition jenes gemeineuropäischen Denkens, dem es vorab darum 

geht, das Individuum in einem Kernbereich zu sichern. Kultur – angelegt auf letzte 

Werte hin – steht bei Morgenthau gegen die Natur einer triebhaft motivierten Poli-

tik. Ein gewisser Leo Strauss war es, der 1932 die „Negation des Politischen“ im 

Sinne der zumindest angestrebten „Überwindung des Naturzustandes“ als „liberale 

Position“ bezeichnete, um sie der „Bejahung des Politischen“, verstanden als „Beja-

hung des Kampfes“ bei Carl Schmitt gegenüberzustellen.41 Bedeutsam ist an dieser 

Stelle, dass Morgenthau „die exzellenten Anmerkungen von Strauss“ im Frühling 

1933 sorgfältig kommentierte und dabei nicht nur die Abgrenzungen zu Schmitt, 

sondern auch den eigenen Standpunkt rekonstruieren musste.42 Gleichwohl ging er 

in den 1930er Jahren nie so weit, in eigener Sache von ‚Liberalismus‘ zu sprechen. 

Der Begriff war zum Schimpfwort verkommen, der schwache, der dekadente Libe-

ralismus von Weimar hatte auch in Morgenthaus Wahrnehmung versagt. 

Was ihn in Europa zuletzt beschäftigte, in den letzten Monaten vor der großen 

Überfahrt, war der erneute, unaufhaltbare Niedergang des europäischen Kulturpro-

jekts, das Erlöschen jener Werte, die der europäischen Zivilisation den Zusammen-

halt und der europäischen Kultur den grundlegenden Inhalt gegeben hatten. Was 

Wilhelm Hennis zu einer solchen Perspektive sagen würde? Offensichtlich ist, dass 

sie mitnichten zur Denktradition eines Nietzsche oder Weber passt. Wettbewerb, 

Streit, Kampf durch institutionelle Vorkehrungen nicht auszuschließen, sondern 

recht eigentlich zu provozieren, steht im Mittelpunkt ihrer politischen Theorien.43 

Morgenthau dagegen, geprägt durch eigene Erfahrungen, geht andere Wege. Er 

anerkennt die Wirklichkeit des Politischen, aber er bejaht sie nicht. Was der Wissen-

schaftler untersucht, fürchtet der bedrohte und verurteilt der wertende Mensch. 

                                                           
41  Strauss 1932, S. 739f. 

42  „… remarques excellentes de Strauss“. Morgenthau 1933, S. 46. 

43  Ein Punkt, den wiederum kaum jemand so überzeugend herausgearbeitet hat wie Hennis selbst: 
Hennis 1987, dort namentlich S. 167-236. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


155 

Die Perspektive des Public Intellectual 

Auf die Ankunft in den Vereinigten Staaten folgten noch einmal schwierige Jahre. 

Erst mit der Berufung nach Chicago endete 1943 eine Odyssee, die mit dem Verlas-

sen Deutschlands begonnen und Morgenthaus Leben seither bestimmt hatte. Nun 

war er Professor an einer der angesehensten Universitäten Amerikas, und in Chicago 

sollte er finden, was ihm in den Jahren der unfreiwilligen Wanderschaft versagt 

geblieben war: geordnete, auf Dauer angelegte Verhältnisse; ein neues, sicheres 

Lebensgefühl; bald auch die wiedergewonnene Fähigkeit, alle Sinne auf eine Sache 

zu konzentrieren. Allein zwischen 1946 und 1951 konnte er sechs Bücher und 34 

Artikel veröffentlichen, daneben eine Vielzahl von Kommentaren. Damit legte er 

den Grundstein zu einem raschen, fast schon kometenhaften Aufstieg zu den Großen 

seines Faches, nunmehr verstanden als interdisziplinär angelegte Wissenschaft von 

den Internationalen Beziehungen. Es war die hohe Zeit des streitbaren Realisten und 

seiner mitunter apodiktisch verkürzten Lektionen über Macht und nationale Interes-

sen. Morgenthau war in einem akademischen und sozio-kulturellen Umfeld gelan-

det, in dem die Theorien des machtfokussierten Analytikers mehr Staub aufwirbeln 

mussten als jede Berufung auf klassisch-liberale Werte. 

Weniger bekannt, wenig kommentiert ist Morgenthaus Weg in den Jahren nach 

der großen Polemik – ein Weg notabene, den von der Richtung ebenso wie von 

spezifischen Inhalten und Anliegen her auch andere Realisten (Dean Acheson, 

George Kennan, Walter Lippmann, Reinhold Niebuhr) in ihrer Fortentwicklung 

gingen: „To many policy makers, they must have seemed like bitter old men who 

did nothing but complain to a public that was too polite or too somnolent to chastise 

them for their negativism.“44 Das Beispiel Morgenthaus ist erhellend. Sobald sich 

abzeichnete, dass die maßgeblichen Eliten in Washington durchaus willens waren, 

Vokabular und Argumentation des Realismus zu übernehmen, wurde er vorsichtiger, 

begann zu nuancieren. „We seem to have learned our lesson now“, mahnte er 1952. 

Das ungute Gefühl verstärkte sich in den Jahren der Präsidentschaft Dwight D. Ei-

senhowers. Unter dem Eindruck einer „allzu einseitig“ an militärischen Gesichts-

punkten orientierten Haltung der Regierung gelangte Morgenthau zur Überzeugung, 

es sei an der Zeit, von der anderen, wertbetonten Seite her ein Korrektiv zu entwer-

fen: „I feel very strongly that I must say something new and not the same thing all 

over again.“ (1957)45 

                                                           
44  Rosenthal 1991, S. 151-176. 
45  Im Brief vom 30. September 1957 an Elliot E. Cohen. Morgenthau Archiv, Box 13. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


156 

Im Herbst 1960 legte er ein Buch vor, dass über gut dreihundert Seiten hinweg 

Sinn und Notwendigkeit letzter Werte propagiert: The Purpose of American Politics. 

Der gleiche Autor, der zuvor über Jahre hinweg die Autonomie des Politischen ge-

predigt hatte, spielte unvermittelt auf einer anderen, ideell eingefärbten Klaviatur. 

Ein verdutzter Ludwig Freund erkannte darin „fast nur noch liberale Illusionen, die 

Morgenthau in seinen früheren Werken rasant bekämpft hatte“.46 Was für die Leser-

schaft wie eine kritische Überwindung realistischer Theorie anmuten musste, knüpft 

in Tat und Wahrheit nahtlos an frühere, europäische Arbeiten an. Namentlich basiert 

The Purpose of American Politics auf jener moralphilosophischen Grundlegung, die 

der Autor rund dreißig Jahre früher in der Auseinandersetzung mit Jünger geleistet 

hatte. Sie geht aus von der dualistischen Figur einer moralisch unvollkommenen, 

vom Politischen geprägten sozialen Welt, zu der aus einem jenseitigen Bereich ob-

jektiver Werte der normative Aufruf zur Verwirklichung des sittlich Guten dringt. 

Entscheidend ist für Morgenthau nicht die konkrete Formulierung dieser Werte, 

sondern der kritische Punkt, dass sie ihre normative Kraft bewahren, dass sie 

menschliches Denken und Handeln tatsächlich unter ihre Verbindlichkeiten stellen. 

Ohne sie fehlt das unverzichtbare Korrektiv auch und gerade im Bereich der Politik. 

Als Reaktion auf die „weltanschauliche Krisis der Gegenwart“ hatte Morgenthau 

in den 1930er Jahren über hunderte von Seiten hinweg den „Niedergang objektiver 

Maßstäbe“ untersucht, die „Individualisierung der Moral“ und die „Gleichgültigkeit 

der Massen“ beklagt. Dreißig Jahre später drängte es ihn erneut, wertend Stellung zu 

nehmen, aktiv auf die „gegenwärtige Krise“ zu reagieren, gegen den „Verlust objek-

tiver Maßstäbe“ anzukämpfen. Auf der Anklagebank freilich saßen nicht mehr 

Deutsche oder Europäer, sondern Regierung und Volk der Vereinigten Staaten – 

„America today“. 

In der retrospektiven Gesamtschau offenbart The Purpose of American Politics 

ein erstaunliches Maß an Kontinuität. Natürlich gibt es Neues darin. Ausgehend von 

den spezifischen Entstehungs- und Entwicklungsbedingungen der amerikanischen 

Nation entwickelt Morgenthau (längst eingebürgert) die Formel „equality in free-

dom“ und stellt den politischen Kategorien von Macht und Interesse damit ein histo-

risch und kulturell angepasstes Kriterium als Ziel und Maßstab gegenüber. Aber 

eben: Neu ist der Standort, nicht die Konzeption des Zugriffs. Von der normativen 

Grundlegung ebenso wie von der gesellschafts- und kulturkritischen Stoßrichtung 

                                                           
46  Ludwig Freund an Joachim Radkau, zitiert nach Radkau 1971, S. 222. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


157 

her erweist sich das Buch viel mehr als Fortschreibung früher Manuskripte.47 Als 

Reaktion auf die neuerliche „contemporary crisis“ entwickelt Morgenthau eine gera-

dezu klassische Lehre vom Staatszweck – „centered indeed on politics, but on poli-

tics in the fullest sense the ancient Greeks gave the word,“ wie ein Rezensent aner-

kennend schrieb.48 

Wie deutlich gerade Hans J. Morgenthau in seinem Zugang dem „durchgehenden 

System der abendländischen Philosophie“ (Hennis) zuzurechnen ist, erweisen zu-

letzt jene späteren Schriften, in denen es weder um die Analyse sozialer Wirklichkeit 

(das Sein) noch um die Bestimmung ideeller Wertvorgaben (das Sollen) geht, son-

dern um das Entscheiden und Handeln zwischen Sollen und Sein. Über ein Viertel-

jahrhundert hinweg konnte Morgenthau die Amtsführung amerikanischer Präsiden-

ten und ihrer Administrationen ja begleiten und kritisch kommentieren. Zwei Mono-

graphien, über zweihundert Artikel und eine unübersehbare Zahl von Vortragsmanu-

skripten rücken hier in den Fokus. Allein zwischen 1960 und 1970 sprach der Pro-

fessor mit dem deutschen Akzent durchschnittlich sechzig Mal pro Jahr im Rahmen 

formeller Gastvorträge. Nur selten galt seine Kritik konkreten politischen Entschei-

dungen, fast immer zielte sie auf gedankliche Prämissen der Entscheidungsträger. 

Bezeichnend ist das Spannungsfeld, in dem Morgenthau sich hier ebenso bewegt 

wie der Staatsmann unter seinem kritischen Blick. Gemeint ist die Spannung zwi-

schen Politik (verstanden als machtzentrierte Arena mit eigenen Regeln) und Ethik 

(verstanden als wertbezogene Arena mit anderen Regeln). Was ist politisch notwen-

dig, was mit Blick auf Werte möglich, welche Staatsräson in welcher Situation? 

Weder auf der Ebene moralphilosophischer Reflexion noch in der lebendigen Wirk-

lichkeit gibt es für Morgenthau eine endgültige Auflösung der Spannung zwischen 

ethischem Gebot und politischer Notwendigkeit. In der Antizipation der wahrschein-

lichen Konsequenzen verschiedener Optionen, vor allem aber in der bewusst ge-

troffenen Entscheidung verschmelzen moralisches Urteil und politisches Kalkül. 

Und an dieser Stelle, beim Bedenken und Abwägen möglicher Folgen, hilft vorab 

eine Tugend, nämlich die prudentia. „Prudence“ steht als zentrale Tugend im Fürs-

tenspiegel Morgenthaus – und sie meint nicht einfach Klugheit. Gemeint sind 

                                                           
47  Namentlich: „Der Selbstmord mit gutem Gewissen. Zur Kritik des Pazifismus und der neuen 

deutschen Kriegsphilosophie“ (Frankfurt 1930); „Über den Sinn der Wissenschaft in dieser Zeit 

und über die Bestimmung der Menschen“ (Genf 1934); „Die Krise der metaphysischen Ethik von 
Kant bis Nietzsche“ (Genf 1935); sowie: „Kann in unserer Zeit eine objektive Moralordnung aufge-

stellt werden?“ (Paris 1937). 

48  Crane Brinton, The New York Herald Time Book Review, 11. Dezember 1960; der entsprechende 
Ausschnitt findet sich im Morgenthau Archiv, Box 144.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


158 

Scharfsinn, Kombinationsfähigkeit und Vorstellungsvermögen, darüber hinaus das 

Zusammensehen verschiedener Linien, das Erspüren und Erfassen kausaler Ketten. 

„Prudence“ steht für eine Urteilskraft, die stets aufs Neue vermittelt zwischen abs-

trakten Regeln guten Handelns und konkreter politischer Notwendigkeit.  

Spätestens an dieser Stelle schließt sich die Verbindung vom Modell Hans J. 

Morgenthaus zum klassischen Fundus der praktischen Philosophie. Deren wichtigs-

tes Anliegen, schreibt Hennis, findet „seine angemessene literarische Form in der 

Gattung der Fürstenspiegel, derer man sich von der Antike bis ins 19. Jahrhundert 

hinein bediente, um dem Fürsten, also dem, der im Regiment sitzt, zu sagen, zu 

explizieren, wie er sich verhalten muss, damit sein Regiment ein ‚gutes‘ ist. Mor-

genthau – „in speaking truth to power“ (seine oft benutzte Formel) – schreibt mo-

derne Fürstenspiegel in jenem Spannungsfeld, das sein Denken bis zuletzt prägen 

wird: ideelle Wertvorgaben auf der einen Seite, die Analyse sozialer Wirklichkeit 

auf der anderen Seite, dazwischen das praktische Tun. 

In bewusstem Gegensatz zur jeweiligen Neigung und Stimmungslage in 

Washington betont er dabei die macht- oder aber die wertbezogene Komponente des 

nationalen Interesses. Vorab in späteren Jahren redet er dem Präsidenten häufiger 

dort ins Gewissen, wo dieser den ideellen Rahmen gänzlich zu vergessen scheint. 

Immer deutlicher spricht aus Morgenthaus Texten die Sorge um den inneren Zu-

stand der amerikanischen Nation, immer eindringlicher wird der Zuruf ans politi-

sche Establishment, zuerst das eigene Haus in Ordnung zu bringen. Der gleiche 

Mann, der an der außenpolitischen Front für die machtkonservative Neuformulie-

rung eines mitunter naiven Liberalismus gekämpft hatte, trat nunmehr als Mitglied 

von Vereinigungen in Erscheinung, die ihn als radikalen ‚liberal‘ im spezifisch ame-

rikanischen Kontext ausweisen mussten: Americans for Democratic Action; Council 

for a Livable World; National Council for Civic Responsibility; Turn Toward Peace. 

Die innenpolitischen Folgen der Verstrickung in Vietnam, die Unruhen an den Uni-

versitäten, der Zerfall der Innenstädte, die Situation der Schwarzen, verbreitete Ar-

mut, die Zerstörung der natürlichen Umwelt – was Morgenthau sah, erfüllte ihn 

nicht selten mit einer Mischung aus Ohnmacht und Wut, „discouragement, some-

times bordering on despair.“49 Dass sein persönlicher Standort in der Welt ein völlig 

anderer war als dreißig Jahre früher, dass er als public intellectual höchste akademi-

sche Statur und internationale Reputation erlangt hatte – all dies war ihm ein kleiner 

Trost: „the American purpose is about to lose the war.“50 

                                                           
49  Im Brief vom 13. Dezember 1966 an Louis Halle, Morgenthau Archiv, Box 26. 
50  Morgenthau 1970, S. 439. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


159 

Fazit 

Aus welcher Perspektive richtet sich Morgenthaus Blick auf den Staat? Welche Idee, 

Anschauung, Theorie im allgemeinsten Sinne liegt seinem Denken über Staat und 

Politik zugrunde? Wo, in welcher Tradition ist dieses Denken zu verorten? Natürlich 

gilt es zu differenzieren. Morgenthaus Zugang variiert (zum Beispiel) in Entspre-

chung zum jeweiligen biographischen Standort. Als deutscher Sozialwissenschaftler 

avant la lettre steht er analytisch bei Weber und Schmitt, findet daneben aber Stoffe 

und Konzepte auch weiterhin in der Auseinandersetzung mit rechts- und völker-

rechtswissenschaftlichen Theorien der Zwischenkriegszeit. Als jüdischer Emigrant 

überwindet Morgenthau einen Werterelativismus, der ihn zuvor über Jahre hinweg 

hatte zweifeln lassen, und bindet den Staat im Ganzen eines normativen Projekts: 

„Le but, c’est l’ordre, la paix, l’intégrité de la vie, la liberté de l’individu.“51 Im 

Moment der physischen Abwendung von der alten Heimat verlässt er jenen antilibe-

ralen Strom der Zeit, dem er als Deutscher, als Bürger der Weimarer Republik mit-

unter selber noch erlegen war. Später dann, in den Fürstenspiegeln des public intel-

lectual, manifestiert sich die konzeptuelle Verbindung zum „klassischen Fundus“, 

wie ihn Hennis bei Weber und Schmitt so schmerzlich vermisst. 

Es sind dies nur drei Facetten. Jede steht beispielhaft für einen spezifischen Zu-

gang, für eine Perspektive: einmal analytisch, fokussiert auf soziale Wirklichkeit; 

ein zweites Mal normativ, fokussiert auf Ziele und Zwecke; ein drittes Mal pragma-

tisch, fokussiert auf Entscheiden, Tun und Lassen. Morgenthau bewegt sich auf 

jeder dieser Achsen – was die Dinge kompliziert. Denn: welchen Morgenthau haben 

wir jeweils vor uns? Tatsache ist, dass manche in den Mann hineinlesen, was sie bei 

ihm finden wollen. Tatsache ist aber auch, dass sich in seinen Schriften für manche 

Seite etwas findet. Wer nur punktuell liest, wer vom Teil auf das Ganze schließt, ist 

verloren. Wer sich hingegen einlässt auf das Wagnis vertiefter Lektüre, wird nicht 

nur ein wunderbares Maß an geronnener Erfahrung finden, sondern auch eine prakti-

sche Philosophie von erstaunlicher Geschlossenheit.  

                                                           
51  Morgenthau 1935, S. 495. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


160 

Literatur 

Frei, Christoph, 2001: Hans J. Morgenthau: An Intellectual Biography. Baton Rouge.  

Hennis, Wilhelm, 1959: Zum Problem der deutschen Staatsanschauung, 7 Vierteljahreshefte für Zeitge-

schichte, S. 1-23. 

Hennis, Wilhelm, 1987: Max Webers Fragestellung. Tübingen. 

Jütersonke, Oliver, 2012. Morgenthau, Law and Realism. Cambridge. 

Morgenthau, Hans, 1922: Was ich von meiner Zukunft erhoffe, und worauf sich diese Hoffnung grün-

det“, (Schulaufsatz). September 1922. Der persönliche Nachlass lagert heute beim Leo Baeck Institute 

in New York City; neben den Schulaufsätzen gehören dazu die beiden Tagebücher sowie weite Teile 

der Korrespondenz mit den Eltern, mit Irma Thormann, mit Verwandten und engeren Freunden. 

Morgenthau, Hans, 1929, Die internationale Rechtspflege, ihr Wesen und ihre Grenzen. Leipzig. 

Morgenthau, Hans, 1930, Der Selbstmord mit gutem Gewissen. Zur Kritik des Pazifismus und der neue-

ren deutschen Kriegsphilosophie. Manuskript. Frankfurt. Morgenthau Archiv. 

Morgenthau, Hans, 1932, Der Kampf der deutschen Staatslehre um die Wirklichkeit des Staates, Manu-

skript (Genf), Morgenthau Archiv, Box 110.  

Morgenthau, Hans, 1933, La Notion du ‘Politique’ et la Théorie des Différends Internationaux. Paris. 

Morgenthau, Hans, 1934: Über den Sinn der Wissenschaft in dieser Zeit und über die Bestimmung des 

Menschen. Manuskript (Genf). Morgenthau Archiv, Box 151. 

Morgenthau, Hans, 1935, Théorie des Sanctions Internationales, 16 Revue de Droit International et de 

Législation Comparée S. 495-503. 

Morgenthau, Hans, 1937, Kann in unserer Zeit eine objektive Moralordnung aufgestellt werden? Manusk-

ript. (Paris). Morgenthau Archiv, Box 112. 

Morgenthau. Hans, 1970, Truth and Power: Essays of a Decade, London. 

Radkau, Joachim, 1971: Deutsche Emigration in den USA. Düsseldorf. 

Rosenthal, Joel H., 1991: Righteous Realists. Baton Rouge. 

Schramm, Wilhelm von, 1932: Radikale Politik . Leipzig. 

Strauss, Leo, 1932: Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen, 67 Archiv für Sozialwis-

senschaft und Sozialpolitik, S. 732-749. 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

3. Teil: 
Transzendierung eines staatsbezogenen Status quo

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


163 

Hartmut Behr 

Morgenthau als Kritiker des Nationalstaates und Nationalismus 

Einleitung 

Das Verhältnis zwischen Hans Joachim Morgenthau und der Disziplin der Internati-

onalen Beziehungen in Deutschland, wie auch der US-amerikanischen Disziplin der 

International Relations ist höchst komplex und ambivalent.1 Morgenthau, der in den 

USA eine brilliante Karriere absolviert hat, wurde, so scheint es, für die „falschen“ 

Dinge gelesen, gelobt, und rezipiert; das heißt für Aussagen, die er nie so gemacht 

hat, nachweislich nicht so gemeint hat wie er rezipiert wurde, und die aus ideologi-

schen Gründen absichtlich fehlrezipiert wurden.2 Eines dieser Themen betrifft seine 

Aussagen zum Phänomen des Nationalstaates und Nationalismus als dessen Förde-

rer und Befürworter er weitgehend rezipiert wurde, dessen scharfer Kritiker er je-

doch war. Dies lässt sich aus seinen veröffentlichten Schriften, aber auch aus reich-

haltigem Archivmaterial stichhaltig erkennen.3 Pointiert, aber zutreffend kann seine 

politische Lehre als analytisches Zugeständnis an die historische Realität des Natio-

nalstaates verstanden werden, die in der Konsequenz eine gewisse politische Ratio-

nalität verlangt,4 nicht jedoch als Befürwortung dieser Realität. Dass diese analyti-

sche und normative Dimension in seinen Schriften nicht auseinander gehalten und 

zu einem martialischen Weltbild reifiziert wurde,5 hat zwei Gründe: Zum einen, eine 

wirkungsmächtige Fehlrezeption Morgenthaus in der Disziplin der Internationalen 

                                                           
1  Siehe dazu z. B.: Guilhot 2008, Bain 2000, Scheuerman 2009, Williams 2007 Frei 2001.   

2  Behr/Heath 2009. Williams 2004; Williams 2007, Cozette 2008, Tjalve 2008. 
3  In einem Brief an Karl Gottfried Kindermann beschwert sich Morgenthau beispielsweise über eine 

deutschsprachige Rezension seines Buches Politics Among Nations von Werner Link und be-

schreibt diese als komplettes Missverständnis. Morgenthau schreibt auf Englisch: „This is a com-

plete misunderstanding of my position. Treitschke was the ideologue of the nation state ... and of 

power. I am an analyst of the nation state and of power and have emphasized time and again their 
negative moral connotations. More particularly, I have emphasized the obsolescence of the nation 

state as a principle of political order.“ Siehe Morgenthau Archiv, Box 33. 

4  Diese Rationalität mündet jedoch keineswegs in dem Primat einer nationalen Machtpolitik, sondern 
in den ethischen Idealen der Mäßigung, der politischen Weisheit (im Aristotelischen Sinne von 

„phronesis“) und der Vermeidung politischer und intellektueller Hybris; siehe u. a. Behr/Rösch 

2013. 
5  Honneth 2008. Behr 2010, Kapitel IV. 2.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


164 

Beziehung/International Relations maßgeblich durch die Ideologie des so genannten 

Neo-Realismus, dessen Vertreter aus machtpolitischen Gründen politische und Geis-

tesgeschichte opportun und das heißt auch bewusst falsch und verfälscht gelesen, 

geschrieben, und konstruiert haben;6 zum zweiten ist Morgenthau selbst mitverant-

wortlich für die Fehlrezeption seiner Lehre von den Internationalen Beziehungen: So 

hat er gewissenhafte terminologische Differenzierungen in seinen deutsch- und 

französischsprachigen Schriften in seinen englischen aus ungeahnten Gründen fallen 

lassen; Differenzierungen, die wenn auch nicht jene Fehlrezeptionen unmöglich 

gemacht hätten, so doch hätten noch offensichtlicher und absurder werden lassen als 

es bei Kenntnis der Morgenthauschen Schriften ohnehin der Fall ist. Zu denken ist 

hier in erster Linie an seine frühe Differenzierung des Machtbegriffes in eine analy-

tische und normative Dimension bzw. in „pouvior“ und „puissance“7 sowie seine 

Qualifizierung des Objektivitätsbegriffes als erkennende Eigenschaft des Objektcha-

rakters in der Tradition Nietzscheanischer Perspektvität denn als uneingeschränkte 

Gesetzmäßigkeit.8 

Morgenthaus Kritik des Nationalstaates und Nationalismus, zu dessen Verständ-

nis seine Differenzierung des Machtbegriffes und sein perspektivischer Objektivi-

tätsbegriff einen ontologischen und einen epistemologischen Pfeiler darstellen, lässt 

sich in eine philosophische und eine politische Kritik unterteilen, wobei die politi-

sche aus der philosophischen folgt. Diese zwei Schritte sollen im Folgenden näher 

diskutiert werden und schließlich in den Schlussfolgerungen mit Morgenthaus Hoff-

nung abgerundet werden, dass der Nationalstaat als historisches Phänomen ebenso 

verschwinden wird wie er in der europäischen Moderne entstanden und in Erschei-

nung getreten ist. In gewisser Weise schließt sich hier der Kreis der Morgenthau-

schen Lehre von der internationalen Politik: diese Lehre, nie beabsichtigt als eine 

„große Theorie“ der internationalen Politik, wird dann aufgrund ihrer Kontextge-

bundenheit an das historische Phänomen des Nationalstaates ebenso hinfällig wer-

den wie dieser selbst. Und Morgenthau, durch sein Werk hindurch gelegentlich 

bemüht, eine Ordnung jenseits der Nationalstaatenwelt normativ zu entwerfen,9 

wäre, so steht berechtigt zu vermuten, darüber erleichtert und erhaben wie er es in 

seinem Vorwort zur zweiten Ausgabe von Politics Among Nations erklärt hat. 

                                                           
6  Kahler 1997. Weber 2001, Behr 2010.  

7  Rösch 2014. Behr/Rösch 2012b. 

8  Siehe dazu im Detail Behr/Rösch 2012a. 
9  Siehe dazu Morgenthau 1954, Teil 5 und 6; Morgenthau 1952, 1958, 1962d. Scheuerman 2011.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


165 

Morgenthaus Dualismuskritik 

Bei der Lektüre von Morgenthaus Werk hat man den Eindruck, dass es gewisse 

Argumente gibt, die er nicht müde wurde, zu betonen. Andererseits aber gibt es auch 

Argumente, die er einmal gesagt, nicht für wiederholungswürdig zu erachten schien 

– die Gründe hierfür mögen viele sein, jedenfalls gibt es diese Diskrepanz, die sich 

nicht immer mit den Erwartungen und Hoffnungen des Lesers auf mehr und tiefere 

Argumente deckt und die an der Schnittstelle seiner intellektuellen Biografie be-

steht, d. h. zwischen seinen „europäischen“ und „US-amerikanischen“ Schriften. Zu 

dieser Art Argumente, d. h. zu jenen also, zu denen man gerne Mehr und Tieferes 

lesen würde, gehört seine Kritik an jeglicher Art philosophischen Dualismus. Die 

Stelle, an der er seine diesbezügliche Argumentation entfaltet, findet sich in seinen 

europäischen Schriften, genauer gesagt in La notion du politique von 1933.10 Seine 

Dualismuskritik bezieht sich dabei in erster Linie auf Carl Schmitt. 

Morgenthaus Übereinstimmung mit Schmitt hält nicht lange11 und erstreckt sich 

im Wesentlichen darauf, das Politische als eigenständigen Bereich von der rechtli-

chen Sphäre zu trennen und zu bestimmen. Diese Bestimmung jedoch könnte unter-

schiedlicher nicht sein.12 Und hier, an Morgenthaus Kritik an Schmitt artikuliert sich 

gleichsam seine Dualismuskritik, die sich dann politisch in seine Kritik am Natio-

nalstaat und Nationalismus übersetzt. Was Morgenthau an jeglicher dualistischen 

Denkweise besonders entsetzt, ist die Reduktion des Politischen auf ein dualistisches 

Verhältnis, bei Schmitt zwischen „Freund“ und „Feind“. Allgemein jedoch findet 

Morgenthau diese Art Reduktion als gefährliche Verengung der Vielfalt und Offen-

heit, die Politik kennzeichnet, auf eine Beziehung, gleich welcher Art diese ist: äs-

thetisch, psychologisch, moralisch etc. Anders formuliert: keine dualistische Be-

stimmung des Politischen, jedweder Art, wird dem Politischen als Feld pluralen und 

offenen, nicht bestimmbaren und prognostizierbaren menschlichen Handelns ge-

                                                           
10  Siehe Morgenthau 1933. 

11  Siehe hierzu verschiedene Diskussionen in der Disziplin: Jütersonke 2010, S. 66; ebenso in diesem 
Zusammenhang wichtig Pichler 1998, Scheuerman 1999, Scheuerman 2009, Koskenniemi 2000, 

Koskenniemi 2004. 

12  In der Diskussion des Verhältnisses von Politik und Recht sind Morgenthau und Schmitt ihrerseits 
jedoch nicht alleine, gab es doch in der Mitte bis Ende der 1920er Jahre in einer Zeit dominanten 

Staatsrechtspositivismus ein weitverbreitetes Bestreben, das Politische und das Rechtliche je für 

sich, wie auch in ihrem Verhältnis zueinander zu bestimmen; dafür repräsentativ besonders Kelsen 
1934;, siehe ebenso Jütersonke 2010 und Gangl 2011. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


166 

recht.13 Schließlich sei ein solcher, d. h. dualistischer Bestimmungsversuch immer 

tautologisch, da solcher Art Dualismen, und insbesondere Schmitts „Freund“-und-

„Feind“-Unterscheidung, letztlich Setzungen nach Gutdünken der Autoren wären. 14 

Sowohl „Freund“ oder auch „Feind“, wie auch alle anderen Arten von dualistischen 

Setzungen, könnten jedoch, je nach politischem Diskurs, sowohl politischer als auch 

unpolitischer Natur sein und damit politisch wertvoll oder wertlos. Dies ließe sich 

jedoch a priori nicht entscheiden, sondern bestimme sich je nach Kontext, in dem 

jeweilige politische Diskurse und politisches Handeln stattfänden. Eine a priori-

Setzung jedoch sei wissenschaftlich unbrauchbar, ebenso wie Versuche metaphysi-

scher Herleitungen, das Politische substantiell zu bestimmen, gefährlich würden. 

Wie Morgenthau bereits in seiner Doktorarbeit von 1929 geschrieben hat,15 habe das 

Politische keine Substanz und Metaphysik sei verfehlt, das Politische zu bestimmen, 

da reduktionistisch. Hingegen sei das Politische eine Qualität und habe eine Fär-

bung, der zufolge das, was heute politische Bedeutung habe, morgen vollkommen 

bedeutungslos sein könne. Maßgeblich für diese Bestimmung sei menschliches 

Handeln und Sprache, wie sie konkret und in je spezifischen Kontexten praktiziert 

würden und politisch erfahrbar seien, nicht jedoch metaphysische Wesensspekulati-

onen. 

Neben der Beobachtung, dass derart dualistische Kategorien entweder reine Will-

kürentscheidungen des Forschers oder aber metaphysische Spekulation seien, ist 

dieser Art Denken nach Morgenthau ein wissenschaftstheoretisches Problem zu 

eigen. Dies hat mit der Frage der Konstitution der Wirklichkeit zu tun, die der wis-

senschaftlichen Erforschung zu Grunde gelegt wird. Nach Morgenthau liegt jedwe-

der Art a priori-konstruierter Objektbereiche eine Scheinrealität, jedoch kein Ge-

genstand der Erfahrbarkeit zu Grunde. Insofern habe man es hier mit selbstprodu-

zierten und reproduzierten Objektbereichen, nicht jedoch mit politischer oder gesell-

schaftlicher Wirklichkeit zu tun. Den Kategorien, die der wissenschaftlichen Pro-

duktion dieser rein abstrakten Objektbereiche vorausgehen, werden dann konkrete 

Lebenswirklichkeiten, Geschichte, Politik, Sprache und Handeln, letztlich Humani-

tät untergeordnet und unterworfen. Wir hätten es hier mit einer wissenschaftstheore-

tischen Vergewaltigung politischer Wirklichkeiten und menschlichen Denkens und 

                                                           
13  Es gibt viele Schriften, in denen sich Morgenthau vehement gegen Versuche der Prognose und 

Kalkulierbarkeit von Politik ausspricht. Siehe u. a. Morgenthau 1944, 1945, 1947 1955, 1972a. 

14  Siehe hierzu auch Kleinschmid 2004. 
15  Morgenthau 1929, S. 67. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


167 

Handelns sowie diesbezüglicher Wahrnehmungen und Symbolisierungen zu tun.16 

Nach Morgenthau würden hingegen elastische Konzepte benötigt.17 Wie gesagt, wir 

finden hier Morgenthaus Kritik an Carl Schmitt, jedoch auch eine grundsätzlich 

konstruktivistische und perspektivistische Haltung18 sowie die wissenschaftstheore-

tische Fundierung seiner Kritik rationalistischer Ansätze.19 

Der Nationalstaat als politisches Monster 

Es sind nun genau diese Elemente der metaphysischen Produktion von „Wirklich-

keit“ und des Dualismus, die Morgenthau im Phänomen des Nationalstaates poli-

tisch und in Form des Neo-Realismus akademisch manifest geworden sieht. Mor-

genthaus Kritik an dualistischem und rationalistisch-positivistischem Denken um-

fasst den Neo-Realismus wie er ihn zur dominanten Schule der Disziplin der Inter-

national Relations werden sah. Aus Morgenthauscher Perspektive begeht der Neo-

Realismus genau jene beiden Probleme sowohl der Vergewaltigung von Politik 

unter a priori-Kategorien wie auch der Reifikation: ersteres durch die Subsumierung 

aller politischen Phänomene (national wie international, aktuell, ebenso wie histo-

risch) unter der rationalistischen, d. h. abstrakt-hypothetischen Annahme von Anar-

chie als fundamentalem Strukturelement der Politik; zweitens durch Gleichsetzung 

                                                           
16  Dazu ausführlich Behr 2013.  
17  Siehe dazu Behr/Rösch 2012c, S. 22-23. Als solche ‚elastischen‘ Konzepte versteht er dann seine 

eigenen kontextspezifischen und kontingenten Konzepte zur Analyse nationaler und internationaler 

Politik, nämlich „power“, „interest“ und „morality“; siehe seine „Six Principles of Political Rea-
lism“ sowie Morgenthau 1962b. Mehr dazu, siehe unten FN 18. 

18  Hierzu Williams 2004 ebenso wie Behr/Rösch 2012. Zum Einfluss Nietzsches auf Morgenthau, 

siehe Frei 2001; zum Einfluss deutscher phenomenologischer Soziologie um Georg Simmel und 
Alfred Schuetz, siehe Rösch 2015. Eine ähnliche Argumentation gegen rationalistische Gegen-

standsproduktion findet man im Kontext der Diskussionen um kontextspezifische Wissensproduk-

tion, z. B. Hoeber-Rudolph 2005, auch Behr/Rösch 2010. Interessant in diesem Zusammenhang ist 
auch Morgenthaus Bezugnahme auf Karl Mannheims wissenssoziologisches Konzept der 

„Standortgebundenheit“ politischer Theorie; siehe Morgenthau 1962c. 

19  Siehe ferner vor allem Morgenthau 1944, 1955 und natürlich Morgenthau 1946. Morgenthaus 

Verständnis des Politischen, wie er in The Concept of the Political darlegt und dem er durch sein 

Jahrzehnte langes Schaffen verhaftet bleibt, kann als anti-essentialistisch, historisch-hermeneutisch, 
und kontingent zusammengefasst werden und mündet normativ in den Forderungen nach Pluralität, 

Offenheit, und, wie er selbst schreibt, Elastizität von Normen (Morgenthau 2012, S. 123). In die-

sem Sinne erinnert Morgenthaus Verständnis sehr an Hannah Arendt und ihren Begriff der Optio-
nalität politischer Ordnung und politischen Handelns; siehe Arendt 1958; ebenso Vollrath 1987. 

Die intellektuelle Beziehung zwischen Morgenthau und Arendt ist höchst spannend und fand einige 

Kommentatoren; siehe Rösch 2013; Arendt 1978; Arendt/McCarthy 1995; Young-Bruehl 1982 so-
wie Morgenthau 1976. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


168 

analytisch-empirischer mit normativen Ebenen, d. h. der direkten Ableitung von 

Normen (wie Machtakkumulation)20 von (der essentialistischen Beschreibung) poli-

tischer Empirie. Insofern muss der Neo-Realismus als politische Ideologie des Nati-

onalstaates und als Rationalisierung seines Machtanspruches begriffen werden.21 

Neben expliziter Kritik am Nationalstaat und Nationalismus äußert sich Morgent-

haus Haltung auch in seinen Versuchen, politische Ordnung jenseits des National-

staates in Form supranationaler Organisationen zu durchdenken.22 Die folgenden 

Erörterungen beziehen sich auf seine direkte Kritik und nicht auf seine Versuche der 

Transzendierung nationalstaatlicher Ordnungen und inter-nationaler Politik. Dies 

hat folgenden Grund: ungeachtet jüngster Forschungen zur Rezeption und Fehlinter-

pretation Morgenthaus und des klassischen Realismus in der Disziplin der Internati-

onalen Beziehungen und der International Relations erscheint es aufgrund hartnä-

ckiger „Lehren“ immer noch notwendig und bedeutsam, auf Morgenthau als Kritiker 

des Nationalstaates hinzuweisen. Dies glaubhaft zu vermitteln und herauszuarbeiten 

– denn nichts anderes lässt die Quellenlage zu – ist Projekt genug für diesen Beitrag. 

Wie formuliert nun Morgenthau seine Kritik am Nationalstaat und an seiner Ideo-

logie des Nationalismus? Zum einen finden wir in seinem Werk einige direkte kriti-

sche Äußerungen, zum anderen können wir wesentliche Bestandteile dieser Kritik 

von seinem Verständnis des Konzeptes des „national interest“ herleiten. Zu den 

direkten Äußerungen zuerst. Im Sinne seiner philosophisch inspirierten Dualismus-

kritik sieht Morgenthau den Nationalstaat als paradigmatische politisch-historische 

Manifestation dualistischen Denkens. Nationalstaaten schaffen eine wesensmäßige 

Differenzierung zwischen Innen und Außen, Eigenem und Fremden, und sehen sich 

selbst dabei als höchste und universelle Instanz gegenüber anderen politischen Ver-

einigungen. Das Absurde ist nun, dass jeder Nationalstaat sich nach dem gleichen 

Muster vorstellt.23 Dadurch gebe es nach Morgenthau in der internationalen Politik 

                                                           
20  Siehe hierzu die folgenden Zitate aus Waltz 1979: „(Power) provides the means of maintaining 

one‘s autonomy in the face of force that others wield“, S. 194; „greater power permits wider ranges 

of action“ ebd.; „the more powerful enjoy wider margins of safety in dealing with the less powerful 

and have more to say about which games will be played and how“, ebd. und schließlich: „(Great) 

power gives its possessors a big stake in their system and the ability to act for its sake“, ebd., S. 

195. 
21  Siehe ausführlicher hierzu Behr 2010, Part IV. Als Rationalisierung nationalstaatlichen Machtan-

spruchs kann ferner neo-realistisches Denkens als Form kultureller Gewalt bezeichnet werden; sie-

he Galtung 1990. 
22  Siehe dazu oben Fußnote 8. 

23  Auch zu diesem Aspekt nun, nämlich dem der Innen-Außen-Differenzierung und ihres national-

staatlichen Essentialismus, wie er aus dualistischem Denken erwächst, würde man sich von Mor-
genthau mehr und ausführlichere Diskussionen wünschen. Doch bis auf gelegentliche und verstreu-

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


169 

ein unüberwindbares Konfliktmuster. Es ist also eine ganz bestimmte, historische 

Organisationsform, die des Nationalstaates nach europäischem Muster, entstanden 

zu Beginn der 19. Jahrhunderts und wirkungsmächtig im Laufe des 19. und 20. 

Jahrhunderts, die für Konflikte in der internationalen Politik verantwortlich ist: und 

nicht die menschliche Natur. Ja, sie strebt, so Morgenthau, nach Macht (im Sinne 

von „pouvoir‘“ und „puissance“), ebenso aber nach Gemeinschaft, Anerkennung 

und Liebe, und schafft daher nicht politische Konflikte der dramatischen Größen-

ordnung, die das 19. und 20. Jahrhundert hervorgebracht hat: der historisch-

politische und dramatische Hintergrund von Morgenthaus Analysen. Und wir dürfen 

davon ausgehen, das er mit den philosophischen und politischen Schriften des euro-

päischen Nationalismus – also mit Fichte, Treitschke, Hegel, Renan, Michelet, 

Thierry, Macaulay, Mazzini etc., um nur einige zu nennen – sehr wohl und intensiv 

vertraut war. Morgenthau schreibt: 

The individual nation … having become virtually the highest moral unit on earth, 

has naturally been tempted to equate its own moral values with morality as such, 

and especially the most powerful nations have found it hard to resist that tempta-

tion. In consequence, the main function that morality performs today for interna-

tional politics is ideological.24 

Ein in der Folge dieser Kritik interessanter und wohl überraschender Aspekt be-

steht in Morgenthaus Erklärung von der begrenzten Lebensdauer und historischen 

Hinfälligkeit des Nationalstaates25 und seiner Versuche der Transzendierung des 

nationalstaatlichen Ordnungsmodells in Richtung supranationaler Vereinigungen. 

Morgenthau bezeichnet diese Suche als erstrangiges Problem und primäre Aufgabe 

der Theorie internationaler Beziehungen.26 Daraus ableiten lässt sich seine Hoffnung 

an die Hinfälligkeit des Nationalstaates, den er im Angesicht globaler Bedrohungen 

der Menschheit als überholtes Ordnungsmodell betrachtet.27 Mit dem Erfolg des 

Projektes supranationaler Theoriebildung und entsprechender politischer Praxis wird 

jedoch auch Morgenthaus eigenes wissenschaftliches Projekt hinfällig: eine Konse-

quenz, die sich mit seinem wissenschaftstheoretischen Credo der „Standortgebun-

denheit“ vereinbart und die ihn freuen, gleichzeitig aber unwahrscheinlich sein dürf-

te – mehr dazu in den Schlussfolgerungen. 

                                                                                                                                        
te Stellungnahmen finden wir keine systematische Abhandlung in seinen Schriften. Allerdings ist 

dieser Aspekt bei Morgenthau wohl gesetzt und reflektiert und ist an eine Reihe spezialisierter, spä-

terer Abhandlungen anknüpfbar; siehe u. a. Anderson 1983; Berger 2004; Walker 1993; Behr 1998. 
24  Morgenthau, 1962b, S. 60. 

25  Siehe oben FN 3. 

26  Morgenthau 1962c. 
27  Am deutlichsten wohl in Morgenthau 1964a, 1964b, 1970. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


170 

Wir wollen uns nun Morgenthaus Formulierung des Konzeptes des „national inte-

rest“ zuwenden. Grundsätzlich ist hier festzustellen, dass Morgenthau dieses Kon-

zept tatsächlich als Konzept versteht, d. h. als gedankliche Verdichtung politischer 

Erfahrungen,28 das der Analyse von Politik dient und nicht als Aussage über den 

Charakter, die Natur oder das Wesen von Politik. Dementsprechend gibt es also kein 

nationales Interesse, das festgestellt und bestimmt werden könnte, sondern das Kon-

zept des nationalen Interesses dient der kritischen Analyse von Politik.29 Es ist auf-

schlussreich hier Archivmaterial hinzu zu ziehen und einen Briefwechsel zwischen 

Morgenthau und Henry Kissinger aus den 1950er Jahren zu betrachten. Zum Hinter-

grund: Morgenthau hat 1949 einen Artikel mit dem Titel “National Interest and 

Moral Principles in Foreign Policy: The Primacy of the National Interest” veröffent-

licht,30 der euphorisch aufgenommen und unter anderem von Kissinger zum Anlass 

genommen wurde, Morgenthau als Realpolitiker zu feiern, der endlich das ausge-

sprochen habe, was viele dächten, nämlich dass Außenpolitik dem nationalen Inte-

resse und sonst nichts und niemanden, auch auf Kosten der Diplomatie und des 

Friedens, folgen müsste. Kissinger stand mit dieser Rezeption, wohl allein vom Titel 

verführt, nicht alleine, jedoch vollkommen verfehlt da, schreibt Morgenthau doch 

explizit, dass das nationale Interesse nichts anderes als ein analytischer Standard zur 

Bewertung nationaler Außenpolitik und keine substantiell und inhaltlich bestimmba-

re politische Leitlinie sei.31 Seinen Artikel jedoch in diesem Sinne missverstanden 

und umgedeutet zu haben und ihn als Realpolitiker zu beschreiben, dafür kritisiert 

Morgenthau nun Kissinger in jenem Briefwechsel aus den 1950er Jahren scharf und 

spricht ihm politisches Urteilsvermögen ab – höflich und respektvoll, aber entschie-

den. Zusammengefasst kann festgestellt werden, dass auch das Morgenthausche 

Konzept des nationalen Interesses nicht dafür dient, ihn als nationalen Machtpoliti-

ker, Realpolitiker oder Befürworter des Nationalstaates zu diffamieren, sondern 

                                                           
28  Vgl. zu Morgenthaus Idee des Konzeptes zur Analyse von Politik, Behr/Rösch 2012a. Es ist diesbe-

züglich eine hartnäckige Auffassung in der Rezeption Morgenthaus, dass er ein methodolgisch We-

berianer sei und von Weber die Idee des ‚Idealtypus‘ zur politischen Analyse übernommen habe 

(siehe u. a.  Turner/Mazur 2009; und in der Tat erinnert Morgenthaus Suche nach Konstanten in der 

Politik aufgrund der analytischen Hilfe von Konzepten als Verdichtung historischer Erfahrungen an 
Webers Idealtypus. Jedoch sind die Referenzen in Morgenthaus Werk von Weber mehr als dürftig 

und erlauben keine deutliche Interpretation, so dass diese Ähnlichkeit als Spekulation abgetan wer-

den muss. 
29  Siehe dazu auch Williams 2005. 

30  Morgenthau 1949. 

31  Er schreibt in dem erwähnten Artikel: „(National interest is) the standard of evaluation of foreign 
policies planned and pursued“; Ebd., S. 208. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


171 

ausschließlich als weiteres kritisches Moment seiner Analyse nationaler und interna-

tionaler Politik zu verstehen ist. 

Schlussfolgerungen: Die Vergänglichkeit politischer Wirklichkeit und Lehren 

Waren die bisherigen Ausführungen deutliche Herleitungen aus Morgenthaus veröf-

fentlichten und unveröffentlichten Schriften, so sind die nun folgenden Überlegun-

gen Folgerungen aus den bisherigen Ausführungen, die sich in Morgenthaus Werk 

andeuten. 

 Wie Richard N. Lebow überzeugend nachgewiesen hat, ist Morgenthaus 

Denken von der Auffassung eines tragischen Moments in der Politik geprägt.32 In 

diesem Sinne ist Morgenthaus Arbeit gemäß seinem Selbstverständnis als Analyst 

des Nationalstaates und seiner monströsen Auswüchse und Ausbrüche im 19. und 

20. Jahrhundert einem solchen tragischen Moment gewidmet. Der Nationalstaat 

gebiert und manifestiert ein besonderes Drama der Politik, nämlich das der perma-

nenten Selbstbestätigung durch Ausgrenzung, Gewalt und Krieg. Er schafft ein un-

hintergehbares, aber historisch bedingtes und kontingentes Konfliktmoment in der 

internationalen Politik, das erst dann aufhört, wirkungsmächtig zu sein, wenn der 

Nationalstaat und seine Ideologien des Nationalismus selbst überwunden sind. Dann 

aber stoppt auch die Arbeit des Analysten dieses Dramas, d. h. Morgenthaus eigenes 

Schaffen würde überflüssig: ein Moment grenzenloser Freude, wenn dem Analysten 

des Dramas das Drehbuch selbst abhandenkommt, da seine Protagonisten nicht mehr 

existent und damit der Handlungsrahmen des Dramas überholt ist. Jedoch ist diese 

Realität aus Morgenthaus Perspektive (noch) weit entfernt und heute, gut 15 Jahre 

im 21. Jahrhundert mit weltweit aufflammenden Nationalismen und Renationalisie-

rungen, weiter entfernt als nach dem Ende des Kalten Krieges oder wie von Vertre-

tern des sogenannten. „Post-Nationalismus“ erhofft.  

 Morgenthau jedenfalls, so können wir schlussfolgern, erkennt die potentiel-

le historische Vergänglichkeit und Überwindbarkeit politischer Ordnungen und 

dementsprechend die Veränderbarkeit des Forschungsgegenstandes bis hin zu des-

sen Verschwinden. Es fällt schwer, sich eine stärkere hermeneutische Auffassung 

von Wissenschaft vorzustellen. Dass damit eine bestimmte, d. h. damit verbundene 

Forschungstätigkeit ebenfalls überflüssig würde, ist für einen Analysten politischer 

                                                           
32  Lebow 2003, Morgenthau 1945.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


172 

Tragödien und Dramen ein Grund zu Freude. Überspitzt formuliert hieße dies, Freu-

de an der Unnötigkeit und Vergänglichkeit der eigenen Arbeit – und genau das 

spricht aus Morgenthaus Vorwort zur ersten Ausgabe seines wohl erfolgreichsten, 

am meisten zitierten, aber auch am wenigsten verstandenen Werkes Politics Among 

Nations wenn er davon schreibt, dass dieses Buch als Gegenideologie zum Faschis-

mus, Stalinismus und Idealismus gedacht war und sich daher in seiner zweiten Aus-

gabe (1954) erübrigt habe, da Faschismus als besiegt gelten konnte, Stalin im Jahre 

1953 verstorben war und mit Blick auf die Haltung des Idealismus das Buch ja ge-

schrieben war. Nur auf Drängen seines Verlegers Alfred Knopf konnte Morgenthau 

dazu gebracht werden, einer zweiten Ausgabe zu zustimmen.33 

Literatur 

Anderson, Benedict, 1983: Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. 

London, New York. 

Arendt, Hannah, 1958: The Human Condition. Chicago. 

Arendt, Hannah, 1978: We Refugees. In: Ron H. Feldman (ed.), Hannah Arendt: The Jew as Pariah. 

Jewish Identity and Politics in the Modern Age, New York, S. 55–66, 

Arendt, Hannah/McCarthy, Mary, 1995: Im Vertrauen. Briefwechsel 1949–1975, ed. Carol Bright-man. 

München.  

Bain, William, 2000: Deconfusing Morgenthau: Moral Inquiry and Classical Realism Reconsidered. In:  

Review of International Studies 26 (3), S. 445–464. 

Behr, Hartmut, 1998: Zuwanderungspolitik im Nationalstaat. Formen der Eigen- und Fremdbestim-mung 

in den USA, der Bundesrepublik Deutschland und Frankreich. Opladen. 

Behr, Hartmut / Heath, Amelia, 2009: Misreading in IR Theory and Ideology Critique: Morgenthau, 

Waltz and Neo-Realism. In: Review of International Studies 35, S. 327–349. 

Behr, Hartmut/Roesch, Felix, 2013: Hans J. Morgenthau and the Ethics of Anti-Hubris. In: Jodok Troy 

(Hrsg.):  Religion and the Realist Tradition. London / New York, S. 111-128. 

Behr, Hartmut, 2010: A History of International Political Theory: Ontologies of the International. Ba-

singstoke/New York. 

Behr, Hartmut/Rösch, Felix, 2010: Comparing ‚Systems‘ and ‚Cultures‘: Between Universalities, Imperi-

alism, Indigenousity. In Hans J. Lauth (Hrsg.), Vergleichende Regierungslehre. Opladen 2010, S. 73–

91. 

Behr, Hartmut/Rösch, Felix, 2012a: Morgenthau’s Epistemological Commitments. In: Morgenthau, The 

Concept of the Political, S. 33-46. 

                                                           
33  Siehe ausführlich hierzu in Behr/Rösch 2012b, S. 56ff. sowie Behr/Heath 2009 sowie den Brief-

wechsel zwischen Morgenthau und Knopf hinsichtlich einer zweiten Ausgabe von Politics Among 
Nations im Morgenthau Archiv, Box 121. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


173 

Behr, Hartmut/Rösch, Felix, 2012b: Morgenthau’s Twofold Concept of Power. In: Morgenthau, The 

Concept of the Political, S. 47-64. 

Behr, Hartmut/Rösch, Felix, 2012c: Contextualization of „The Concept of the Political“. In: Morgenthau, 

The Concept of the Political, S. 15-32. 

Berger, S., 2004: Representations of the Past: The Writing of National Histories in Europe. In: Debate: A 

Review of Contemporary German Studies 12 (1), S. 73–96. 

Cozette, Murielle, 2008: Reclaiming the Critical Dimension of Realism: Hans J. Morgenthau on the 

Ethics of Scholarship. In: Review of International Studies 34, S. 5–27. 

Frei, Christoph, 2001:  Hans J. Morgenthau: An Intellectual Biography. Baton Rouge. 

Galtung, Johann, 1990: Cultural Violence. In: Journal of Peace Research, 27(3), S. 291-305. 

Gangl, Manfred, 2011: Die Weimarer Staatsrechtsdebatte. Baden-Baden. 

Guilhot, Nicolas, 2008: The Realist Gambit: Postwar American Political Science and the Birth of IR 

Theory. In: International Political Sociology 4 (2), S. 281–304. 

Hoeber-Rudolph, Susanne, 2005: The Imperialism of Categories: Situating Knowledge in a Globalizing 

World. In: Perspectives on Politics 3, S. 5–14. 

Honneth, Alex, 2008: Reification: A New Look at an Old Idea. Oxford. 

Jütersonke, Oliver, 2010: Morgenthau, Law and Realism. Cambridge. 

Kahler, Miles, 1997: Inventing International Relations. International Relations Theory after 1945. In: 

Michael Doyle and G. John Ikenberry (Hrsg.): New Thinking in International Relations Theory. 

Boulder, S. 20–53. 

Kelsen, Hans, 1934: Reine Rechtslehre: Einleitung in die rechtswissenschaftliche Problematik. Leipzig/ 

Wien. 

Kleinschmidt, Harald, 2004: Carl Schmitt als Theoretiker der internationalen Beziehungen. Hamburg. 

Koskenniemi, Martti 2004: The Gentle Civilizer of Nations: International Law 1870–1960. Cambridge. 

Koskenniemi, Martti, 2000: Carl Schmitt, Hans Morgenthau, and the Image of Law in International 

Relations.  In Michael Byers (ed.), The Role of Law in International Politics: Essays in International 

Relations and International Law. Oxford, S. 17–35. 

Lebow, Richard Ned, 2003: The Tragic Vision of Politics: Ethics, Interests, and Orders. Cambridge.  

Morgenthau, Hans, 1929: Die internationale Rechtspflege, ihr Wesen und ihre Grenzen. Leipzig. 

Morgenthau, Hans, 1944: The Limitations of Science and the Problem of Social Planning. In: Ethics, Vol. 

54, No. 3, S. 174–85. 

Morgenthau, Hans, 1945: The Evil of Politics and the Ethics of Evil. In: Ethics, Vol. 56, No. 1, S. 1–18. 

Morgenthau, Hans, 1947: Scientific Man vs Power Politics. London. 2. Auflage. 

Morgenthau, Hans, 1949: National Interest and Moral Principles in Foreign Policy: The Primacy of the 

National Interest. In: American Scholar, Vol. 18, no. 2, S. 207-212. 

Morgenthau, Hans, 1952: Building a European Federation: The Schuman Plan and European Federation. 

In:  Proceedings of the American Society of International Law, 46, S. 130–134. 

Morgenthau, Hans, 1954: Politics Among Nations. The Struggle for Power and Peace. New York. 2. 

Auflage.  

Morgenthau, Hans, 1955: Reflections on the State of Political Science. In: Review of Politics, Vol. 17, 

No. 4, S. 431–60. 

Morgenthau, Hans, 1962a: The United Nations. In: Commentary 25 (10), S. 375–382. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


174 

Morgenthau, Hans, 1962b: The Commitments of a Theory of International Politics. In: Politics in the 

Twentieth Century, Vol. I, Chicago 1962, S. 55–61. 

Morgenthau, Hans, 1962c: The Intellectual and Political Functions of a Theory of International Relations. 

In: Politics in the Twentieth Century, Vol. I, S. 62–78. 

Morgenthau, Hans, 1962d: L’Etat universel et les institutions supranationales. In: Comprendre, S. 23–4;  

1–11. 

Morgenthau, Hans, 1964a: Death in the Nuclear Age. In: Context, Vol. 2, No. 1, S. 25–27. 

Morgenthau, Hans, 1964b: The Four Paradoxes of Nuclear Strategy. In: American Political Science 

Review, Vol. 58, No. 1, S. 22–35. 

Morgenthau, Hans, 1970: Der Friede im nuklearen Zeitalter. In Oskar Schatz (ed.), Der Friede im nuklea-

ren Zeitalter. Eine Kontroverse zwischen Realisten und Utopisten. 4. Salzburger Humanismusge-

spräch. München, S. 34–62. 

Morgenthau, Hans, 1972a: Science: Servant or Master? New York. 

Morgenthau, Hans, 1972b: Das internationale System an der Wende? In: Schweizer Monatshefte 52 (8), 

S. 556–561. 

Morgenthau, Hans, 1976: Hannah Arendt 1906–1975. In: Political Theory , Vol. 4 (1), S. 5–8. 

Morgenthau, Hans, 2012: The Concept of the Political. Basingstoke/New York. 

Pichler, Hans-Karl, 1998: The Godfathers of ‚Truth‘: Max Weber and Carl Schmitt in Morgenthau’s 

Theory of Power Politics. In: Review of International Studies 24, S. 185 – 200. 

Rösch, Felix, 2013: Realism as Social Criticism: The Thinking Partnership of Hannah Arendt and Hans 

Morgenthau. In: International Politics 50 (6), S. 815-829; 

Rösch, Felix, 2014: Pouvoir, Puissance, and Politics: Hans Morgenthau’s Dualistic Concept of Power. In: 

Review of International Studies 40 (2), S. 349-365. 

Rösch, Felix, 2015. Power, Knowledge, and Dissent in Morgenthau’s Worldview. London. 

Scheuerman, William E., 2009: Hans Morgenthau: Realism and Beyond. Cambridge.  

Scheuerman, William E., 1999: Carl Schmitt: The End of Law, Lanham.  

Scheuerman, William, 2011: The Realist Case for Global Reform. Cambridge. 

Tjalve, Vibeke Schou, 2008: Realist Strategies of Republican Peace: Niebuhr, Morgenthau, and the 

Politics of Patriotic Dissent. New York. 

Turner, Stephen/Mazur, George, 2009: Morgenthau as Weberian Methodologist. In: European Journal of 

International Relations 15 (3), S. 477 – 504. 

Vollrath, Ernst, 1987: Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen. Würzburg. 

Walker, R. B. J., 1993: Inside/Outside: International Relations as Political Theory. Cambridge. 

Waltz, Kenneth, 1979: Theory of International Politics. Reading.  

Weber, Cynthia, 2001: International Relations Theory: A Critical Introduction. London. 

Williams, Michael C. (Hrsg.), 2007: Reconsidering Realism: The Legacy of Hans J. Morgenthau. Oxford.  

Williams, Michael C., 2004: Why Ideas Matter in International Relations: Hans Morgenthau, Classical 

Realism, and the Moral Construction of Power Politics. In: International Organization 58, S. 633–65. 

Williams, Michael, 2005: The Realist Tradition and the Limits of International Relations. Cambridge. 

Young-Bruehl, Elisabeth, 1982: Hannah Arendt: For Love of the World. New Haven.  

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


175 

Felix Rösch 

Die staatskritischen Potenziale des klassischen Realismus in Politics 

among Nations 

Einleitung 

Im Juni 1947 schrieb Hans J. Morgenthau seinem Redakteur, Robert W. Shugg, im 

Verlag von Alfred A. Knopf einen Brief. Darin zeigte er sich zuversichtlich, dass 

Politics among Nations (PaN) „will differ from the traditional textbooks in the field 

as an automobile from a horse and buggy.“1Er sollte Recht behalten. PaN bescherte 

Morgenthau „eine brillante Laufbahn“, wie es sein Biograph, Christoph Frei, zutref-

fend formulierte. Nicht zuletzt auf Grund von mangelnder Konkurrenz – Fredrick 

Schumanns International Politics war eine der wenigen Ausnahmen –, entwickelte 

sich PaN rasch zu einem Verkaufsschlager.2 Kurz nachdem die erste Ausgabe 1948 

erschien, wurde es bereits von so bedeutenden Universitäten wie Harvard, Princeton, 

Yale und Notre Dame als Lehrbuch verwendet.3 Ein Jahr später traf dies auf über 90 

Universitäten und Colleges im ganzen Land zu und bis 1968 wurden weit über 160. 

000 Kopien verkauft.4 Ein phänomenaler Wert für ein Sachbuch. Noch heute ist die 

mittlerweile siebte Auflage des englischsprachigen Originals im Handel erhältlich. 

Es folgten Übersetzungen in zahllose Sprachen. Auf Initiative seines ehemaligen 

Studenten, Gottfried-Karl Kindermann, wurde PaN 1963 auch ins Deutsche über-

setzt und erschien unter dem Titel Macht und Frieden. Grundlegung einer Theorie 

der Internationalen Politik.5 

Der Erfolg von PaN beruht nicht zuletzt darauf, dass Morgenthau ein Gespür da-

für hatte, wichtige gesellschaftliche Debatten frühzeitig zu erfassen und durch eige-

ne Beiträge mitzugestalten; ja, wie es der Fall der internationalen Politik verdeut-

licht, zu dominieren. Schon zu Beginn seiner Karriere, als er sich noch in Genf habi-

litierte und nachdem er als Jude in Deutschland keine Anstellung mehr finden konn-

                                                           
1  Die Korrespondenz zu PaN befindet sich im Morgenthau Archiv Box 121. 
2  Frei 1994, S. 84. 

3  Ebd., S. 84 

4  Frei 2014, S. 2. 
5  Morgenthau 1963. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


176 

te, erschien sein schmales Buch: La notion du “politique” et la théorie des différends 

Internationaux.6 Damit leistete er einen Beitrag zur Debatte über den Begriff des 

Politischen, die, wie die Beiträge zu Manfred Gangls Sammelband verdeutlichen, 

die Politikwissenschaft in der Weimarer Republik mitbegründete.7 Morgenthau 

setzte sich in diesem Buch nicht nur kritisch mit Carl Schmitts Interpretation des 

Begriffs des Politischen auseinander, sondern er setzte selbst Akzente, dessen Ein-

sichten grundlegend fürsein weiteres Denken wurden.8 

Damit könnte man annehmen, zu PaN sei bereits alles gesagt: ein Lehrbuch, des-

sen „six principles of political realism“ seit der zweiten Ausgabe eine Grundlegung 

einer Theorie der internationalen Politik darstellen, wie es der Untertitel zur deut-

schen Ausgabe nahelegt. So oder so ähnlich lesen wir es immer wieder in Hand- und 

Lehrbüchern der Internationalen Beziehungen.9 Der folgende Beitrag argumentiert 

jedoch anders. Ursprünglich war PaN weder als Lehrbuch konzipiert, noch ist es als 

Grundlegung einer absoluten Theorie der Internationalen Beziehungen zu verstehen. 

PaN sollte vielmehr als Fundament für eine Ideologiekritik des 20. Jahrhunderts 

dienen, in der sich Morgenthau vor allem kritisch mit dem Nationalismus auseinan-

dersetzte. PaN war daher als Hilfestellung gedacht, um politische Ideologien erfas-

sen und verstehen zu können sowie Denkanregungen bereitzustellen, internationale 

Politik jenseits von Nationalstaaten zu gestalten.  

Im Folgenden wird diese These näher diskutiert. Nach einer kurzen Kontextuali-

sierung von PaN jenseits allgemeiner Annahmen eines Lehrbuchs und/oder Theorie 

der Internationalen Beziehungen, in der Morgenthaus Beweggründe für PaN näher 

beleuchtet werden, analysiert dieser Beitrag Morgenthaus Kritik am Nationalismus, 

wie wir sie in PaN finden. Abschließend widmet sich dieser Beitrag Morgenthaus 

wiederholtem Plädoyer für eine Weltgemeinschaft jenseits der Nationalstaaten.  

Politics among Nations: Lehrbuch oder Grundlegung einer Theorie der Interna-

tionalen Politik? 

Dass PaN im englischsprachigen Original seit seinem Erscheinen mittlerweile sie-

benmal wiederaufgelegt wurde, noch immer im Handel erhältlich ist und in zahllose 

                                                           
6  Morgenthau 1933. Eine englischsprachige Übersetzung erschien 2012 als The Concept of the 

Political. Eine deutsche Teilübersetzung (1934-1935) findet sich im Morgenthau Archiv. 

7  Gangl 2009. 

8  Siehe u. a. Behr/Rösch 2012; Rösch 2013a und Paipais 2014.  
9  Vgl. u. a. Zürn 1994, Krell 2000 und Menzel 2001. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


177 

Sprachen übersetzt wurde, verdeutlicht den hohen Stellenwert, den dieses Buch auch 

mehr als 65 Jahre seit seinem Ersterscheinen genießt. Allerdings herrscht noch im-

mer Konfusion über den Zweck, den Morgenthau mit PaN verfolgte. Weder war 

PaN ein reines Lehrbuch für Studenten der Internationalen Beziehungen (IB), noch 

war in PaN eine als absolut zu verstehende IB-Theorie niedergelegt worden, wie es 

der Untertitel der deutschsprachigen Ausgabe suggeriert. Im Gegenteil, Morgenthau 

schrieb PaN unter dem Eindruck des erst kurz zuvor zu Ende gegangenen 2. Welt-

kriegs und seiner eigenen Exilerfahrung. Daher konzipierte er PaN als Ideologiekri-

tik.  

Die enormen Verkaufszahlen und die Adaption für unzählige Einführungskurse in 

IB-Theorien lassen die Vermutung aufkommen, bei PaN handle es sich um ein 

Lehrbuch. Legt diese Vermutung nicht auch der Titel – Politics among Nations – 

nahe? Ein Buch, das Studenten die politischen Beziehungen zwischen Nationalstaa-

ten erklärt? Mitnichten, denn der Titel wurde letztlich vom Verleger im Oktober 

1947 bestimmt, nachdem Morgenthaus vorherige Vorschläge – International Poli-

tics und Principles of International Politics – abgelehnt wurden.10 Beide Male äu-

ßerte man die Befürchtung, dass es zu Konfusionen mit Frederick Schumanns Inter-

national Politics, dem wichtigsten Konkurrenten auf dem damals noch überschauba-

ren Markt für IB-Bücher, kommen könnte. Bereits zu Beginn des Projekts stellte 

Morgenthau in einem Brief an Shugg vom 7. August 1945 klar, dass „I [Morgen-

thau] do not intend to write a textbook.“11 Zwar weist Christoph Rohde zu Recht 

daraufhin, dass vor allem auf Grund des Insistierens von Shugg Übereinkunft dar-

über erzielt wurde, PaN als Lehrbuch zu vermarkten, doch weigerte sich Morgent-

hau auch gegenüber unabhängigen Gutachtern, Struktur und Schreibweise derjeni-

gen eines Lehrbuchs anzupassen.12 Diese Intention, kein Lehrbuch zu schreiben, 

erklärt auch zum Teil, warum sich Morgenthau 1951 überraschenderweise mehrere 

Monate gegen eine Neuauflage von PaN wehrte. Für Morgenthau hatte PaN seinen 

Zweck erfüllt und eine Neuauflage schien daher nicht notwendig.13 

Der Zweck von PaN wird im nächsten Kapitel noch eingehender untersucht. An 

dieser Stelle genügt es, über die Gründe für Morgenthaus Sinneswandel zu sinnie-

ren. Das Verb sinnieren ist hier mit Bedacht gewählt, denn die genauen Gründe gibt 

auch die Korrespondenz in der Library of Congress nicht preis. Sicherlich waren 

                                                           
10  Morgenthau Archiv, Box 121. 

11  Ebd., Box 121. 

12  Rohde 2004, S. 203-205. 
13  Morgenthau Archiv, Box 121. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


178 

jedoch die persönlichen Umstände Morgenthaus Anfang der 1950er Jahre von Be-

deutung. In einem Brief an Morgenthau vom 5. November 1951 stellte Shugg aber-

mals die guten Verkaufszahlen von PaN heraus und drängte zu einer Neuauflage, 

um diese Verkaufszahlen auch in Zukunft zu garantieren.14 Es ist anzunehmen, dass 

dies letztendlich half, Morgenthau umzustimmen, da er verstanden hatte, dass PaN 

ein wesentlicher Grund für seinen steilen Aufstieg in der amerikanischen Politikwis-

senschaft war. Anfang der 1950er Jahre war Morgenthau zum ersten Mal auf finan-

ziell festerem Boden, nachdem seine Festanstellung an der Universität von Chicago 

beschlossen wurde. PaN war für den Vater zweier kleiner Kinder ein willkommener 

Zuschuss. Bis dato war Morgenthaus Privatleben überwiegend von finanziellen 

Sorgen auf Grund der dem mitteleuropäischen Hochschulsystem inhärenten Pauperi-

sierung des akademischen Nachwuchses und seiner erzwungenen Emigration be-

stimmt, wie mehrere Briefe und Tagebucheinträge verdeutlichen. Wie zuvor bereits 

angedeutet, realisierte er auch, dass PaN ein wichtiger Baustein für seine über die 

Grenzen des Fachgebiets hinausreichende Popularität wurde. Oliver Jütersonke 

glaubt sogar, dass 

[w]ere it not for those six principles of realism and the success of that textbook,it 

is doubtful whether we would be still talking of Morgenthau today, and even more 

doubtful that he would be considered a “canonical” thinker in International Rela-

tions. Grumble as he might about being misunderstood, even Morgenthau would 

have to accept that fact.15 

Selbst in die Populärkultur hielt PaN Einzug. So wurde in einem Mary Worth Comic 

vom 14. August 1955 Bezug auf PaN genommen.16 Diese Popularität verlieh ihm 

und seinem politischen Aktivismus nicht nur Glaubwürdigkeit, sondern ermöglichte 

diesen Aktivismus erst. Ohne PaN wäre Morgenthau einer von zahllosen Politikwis-

senschaftlern geblieben, der sicherlich Bedeutung für und in seiner Disziplin er-

reicht, aber nie den Stellenwert erlangt hätte, den er noch heute genießt.  

PaN wurde also ursprünglich nicht als Lehrbuch konzipiert und gleiches trifft auf 

die Annahme zu, bei PaN handle es sich um die Niederschrift einer universellen IB-

Theorie. Üblicherweises stützt sich diese Annahme auf Morgenthaus „six principles 

of political realism“17, doch zeigt eine genauere, kontextualisierte Analyse dieser 

                                                           
14  Ebd., Box 121. 

15  Jütersonke 2010, S. 175. 

16  Morgenthau Archiv, Box 130.  
17  Morgenthau 1985, S. 4-17. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


179 

Prinzipien, wie sie von Michael Williams vorgenommen wurde,18 dass hier mitnich-

ten eine positivistisch-universelle Theorie begründet wurde. Morgenthau erörterte 

lediglich sein epistemologisches Rüstzeug, das es ihm ermöglichte, eine Analyse des 

weltpolitischen Ist-Zustandes in den folgenden Kapiteln produzieren zu können. 

Insbesondere sein Machtbegriff verdeutlicht,19 dass auch dieses Rüstzeug kontextua-

lisiert werden muss,20 um eine Vermischung der analytischen und normativen Ebene 

in Morgenthaus Denken zu vermeiden. Wie die nachfolgenden Kapitel eingehender 

demonstrieren werden, war Morgenthaus Weltwollung keine realpolitische Apologe-

tik des westfälischen Systems, sondern er propagierte eine Weltgemeinschaft zur 

Vermeidung nationalstaatlich geprägter Interessenkonflikte.21 

In diesem Zusammenhang ist es auch wichtig, dass die „six principles of political 

realism“ erst zur zweiten Auflage hinzugefügt wurden. Am 21. November 1952 

schrieb Morgenthau an Shugg, dass „following the suggestions of some people 

whose advice I value I plan to start the book with a general simple explanation of the 

philosophy underlying it.“22 Im Vorwort zur zweiten Auflage wird dann deutlich, 

dass zu diesem Personenkreis Leo Strauss, sein Kollege an der Universität von Chi-

cago, und sein Assistent Kenneth W. Thompson, zählten.23 Seit dem Erscheinen der 

ersten Ausgabe von PaN wurde Morgenthaus Werk heftig kritisiert. So schrieb 

beispielsweise Barrington Moore, dass „the major weakness of this study [PaN] lies 

in its shaky psychological underpinning. With no empirical evidence beyond the 

questionable parallel with animal societies, the author assumes that the drive for 

power is both strong and universal.“24 Dies verdeutlicht, dass Morgenthaus histo-

risch-hermeneutischer, in der Tradition deutscher Geisteswissenschaften stehender 

Ansatz, auf Unverständnis in der amerikanischen IB traf,25 die sich als positivisti-

sche Sozialwissenschaft verstand, wie es Stanley Hoffmann so wohlbekannt formu-

lierte.26 Strauss wird Morgenthau sicherlich auf diese intellektuelle Diskrepanz hin-

gewiesen haben. Ähnliches lässt sich auch aus der Korrespondenz mit Michael O-

akeshott schließen. Kurz nach der Veröffentlichung der ersten Ausgabe schrieb 

Morgenthau am 22. Mai 1948 an Oakeshott:  

                                                           
18  Williams 2004.  

19  Rösch 2014a.  
20  Behr 2010, S. 215.  

21  Morgenthau 1985, S. 559. 

22  Morgenthau Archiv, Box 121.  
23  Morgenthau 1954a, S. ix. 

24  Moore 1949, S. 327. 

25  Mehr dazu bei Rösch 2008. 
26  Hoffmann 1977. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


180 

„I can now see clearly that my attempts to make clear the distinctions between ra-

tionalism and rational inquiry, scientism and science, were in vain. I think I was 

fully aware of the importance and difficulty of these distinctions when I wrote the 

book, and it is now obvious to me that I have failed in the task to make my mean-

ing clear.“27  

Die „six principles of political realism“ waren daher Morgenthaus Versuch, der 

Leserschaft seinen historisch-hermeneutischen Ansatz näher zu erläutern, ohne sei-

nen intellektuellen Hintergrund zu thematisieren. Kurz nach Ende des 2. Weltkrieges 

und dem Aufkommen eines Anti-Kommunismus in Form des McCarthyismus in den 

USA war es verständlich, dass Morgenthau seine intellektuelle Sozialisation wäh-

rend der Weimarer Republik mit dem Studium der Werke von Friedrich Nietzsche, 

Max Weber, Karl Mannheim oder Carl Schmitt sowie seine Nähe zum Frankfurter 

Institut für Sozialforschung nicht näher thematisieren wollte. Stattdessen betraute er 

seine Assistenten mit der Aufgabe, nach passenden amerikanischen Referenzen zu 

suchen.28 Erst ein paar Jahre vor seinem Tod gewährte Morgenthau der Öffentlich-

keit in einem Interview und einem autobiographischen Essay einen tieferen Einblick 

in seine intellektuelle Sozialisation.29 

Kritik am Nationalismus  

Wozu schrieb Morgenthau PaN, dieses monumentale Werk von über 600 Seiten, 

wenn es ursprünglich nicht als Lehrbuch und nicht als Grundlegung einer IB-

Theorie konzipiert wurde? Die Antwort darauf findet sich gleich zu Beginn der 

ersten PaN-Ausgabe. Morgenthau schrieb, dass 

the first lesson which the student of international politics must learn and never 

forget is that the complexities of international affairs make simple solutions and 

trustworthy prophecies impossible. It is here that the scholar and charlatan part 

company. Knowledge of the forces which determine politics among nations, and 

knowledge of the way by which their political relations proceed, reveals the ambi-

guity of the facts of international politics.30 

PaN ist Morgenthaus Versuch einer Analyse internationaler Politik zur Mitte des 20. 

Jahrhunderts, die zu jener Zeit hauptsächlich von Nationalstaaten geprägt und von 

                                                           
27  Morgenthau Archiv, Box 44.  

28  Vgl. u. a. Frei 1994, Amstrup 1978, Honig 1996, Scheuerman 2009. 

29  Morgenthau 1984a, 1984b.  
30  Morgenthau 1948, S. 6. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


181 

(totalitären) Ideologien gerade an den Rand des Untergangs gebracht worden war. 

Gleichzeitig schimmert auch in diesem Werk sein „normative approach“ durch, wie 

es John Herz an die Morgenthau-Konferenz zu dessen 100. Geburtstag schrieb.31 In 

der Auswertung des Aufbaus von PaN wird deutlich, dass dieses Buch nicht nur als 

Analyse nationalstaatlich geprägter Weltpolitik konzipiert wurde, sondern Morgent-

hau verfolgt damit auch explizit eine Strategie der „counter-ideology“32, um eben 

diese kriegerische Weltpolitik zu überwinden. Dies erklärt auch sein anfängliches 

Zögern, PaN wiederaufzulegen. Zu Beginn war Morgenthau der Meinung, dass PaN 

sein Ziel erreicht hätte. Er war jedoch gezwungen, diese Meinung zu revidieren, weil 

Morgenthau unter anderem durch den Kalten Krieg eines Besseren belehrt wurde.33 

Ideologien hatten also keineswegs ihren Einfluss verloren, da sie weiterhin ein fried-

liches Zusammenleben verhinderten.34 Zwar zeigte sich Morgenthau jeglichen Ideo-

logien gegenüber kritisch, was nicht zuletzt durch seine eigene Vita bedingt war. In 

PaN aber wird auch deutlich, dass er vor allem dem Nationalismus kritisch gegen-

über eingestellt war. 

Morgenthau machte den Nationalismus dafür verantwortlich, dass internationale 

Politik von kompromisslosen Weltanschauungen dominiert wurde, deren historisch 

determinierte Ansprüche auf universelle Wahrheit die Welt zweimal innerhalb kür-

zester Zeit in ein Schlachtfeld verwandelt hatten. Aus diesem Grunde galt es, die 

Nationalstaaten, diese „blind and potent monster“35, in ihrer Machtentfaltung einzu-

dämmen und letztlich auch alternative Formen politischer Gemeinschaften zu entwi-

ckeln. PaN stellt dazu einen ersten Schritt dar. Zu Beginn bezeichnete Morgenthau 

das Streben nach Macht als charakteristisch für die internationale Politik, da er die-

ses Streben schon seit Beginn seiner wissenschaftlichen Tätigkeit als einem dem 

Menschen inhärenten Trieb ansah.36 Im Rückgriff auf Max Weber schlussfolgerte er 

daher, dass „[a]ll politics ... reveals three basic patterns ... either to keep power, to 

increase power, or to demonstrate power.“37 Vor allem die beiden erstgenannten 

Elemente sah er im Konservatismus und Imperialismus seiner Zeit verwirklicht.  

                                                           
31  Herz 2005, S. 24. 

32  Behr/Kirke 2014. 

33  Morgenthau Archiv, Box 121.  
34  Mehr dazu in Rösch 2013b.  

35  Morgenthau 1962, S. 61.  

36  Morgenthau 1930. 
37  Morgenthau 1985, S. 52. Mehr dazu bei Frei 1994 und Turner 2009.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


182 

Anschließend analysierte Morgenthau den nationalstaatlichen Machtbegriff nä-

her.38 Der Machtbegriff nimmt, wie Morgenthau selbst schrieb,39 in seiner Analyse 

internationaler Politik eine herausragende Stellung ein. Dieses Kapitel in PaN wird 

noch heute zur Begründung herangezogen, um Morgenthaus angeblich „very dark 

medieval perspective on the world and its peoples“40 begründen zu können. Mor-

genthaus Machtbegriff eigne sich, so Jim George weiter, um Menschenrechte dem 

Diktat eines Wettrüstens zu unterwerfen, der die Optionen westlicher Politikgestal-

tung auf „arms racing, proxy war fighting, support for neo-fascist thuggery, and 

global containment“41 reduzieren würde. Was Georges abschätzende Kategorisie-

rung exemplarisch verdeutlicht, ist, dass bisher jedoch nicht zwischen Morgenthaus 

analytischem Machtbegriff, wie wir ihn in PaN finden, und seinem normativen 

Machtbegriff, den er allerdings in seinen amerikanischen Schriften nie zufriedenstel-

lend ausarbeitete, unterschieden wurde.  

Selbst neuere Untersuchungen, die sich um die Aufarbeitung intellektueller An-

reize des Morgenthauschen Machtbegriffs verdient gemacht haben, übersehen diesen 

entscheidenden Unterschied. Robert Schuett unterstreicht zum Beispiel zu Recht den 

Einfluss, den das Werk Sigmund Freuds auf die Entwicklung von Morgenthaus 

Machtbegriff hatte.42 Allerdings bezieht sich auch Schuett auf die analytische Seite 

und vernachlässigt das normative Element in Morgenthaus Machtbegriff. Betrachten 

wir jedoch Morgenthaus normativen Machtbegriff näher, so wird deutlich, dass 

Macht für ihn keineswegs eine ontologische Kategorie der Dominanz war, sondern 

Macht war eine epistemologische Kategorie des gemeinsamen Werdens.43 In seinem 

Frühwerk unterschied Morgenthau zwischen Macht und Kraft beziehungsweise 

pouvoir und puissance, um diese beiden Kategorien voneinander zu trennen.44 Kraft 

und puissance repräsentierten für Morgenthau die temporäre Möglichkeit, mit ande-

ren eine Gemeinschaft zu gründen, um für ein gemeinsames Gut zu arbeiten. Dieser 

durchwegs positiv besetzte Machtbegriff, der starke Gemeinsamkeiten mit Hannah 

Arendt aufweist,45 schließt jedoch nicht aus, dass um dieses gemeinsame Gut gerun-

gen wird. In frühen Schriften nannte Morgenthau dies „Diskussion“46, später charak-

                                                           
38  Morgenthau 1985. 

39  Vgl. u. a. Morgenthau 1971, S. 66-77. 
40  George 1995, S. 204. 

41  Ebd., S. 215. 

42  U. a. bei Schuett 2007. 
43  Mehr dazu in: Rösch 2014a. 

44  Morgenthau 1930, 1933. S. auch Rösch 2013b. 

45  Rösch 2013c. 
46  Morgenthau 1933, S. 73. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


183 

terisierte er dieses Ringen als „antagonism of interests“. Macht entfaltet sich also in 

dem Moment, in dem Menschen in einer Gemeinschaft ihre unterschiedlichen Inte-

ressen, aber auch Emotionen, zum Ausdruck bringen und diese Differenzen leben.47 

Das bedeutet nicht, dass abweichende Meinungen zum Schweigen gebracht werden. 

Im Gegenteil, es wird sichergestellt, dass Meinungen zum Ausdruck gebracht und 

wahrgenommen werden, damit alle Mitglieder einer Gemeinschaft die Möglichkeit 

haben, ihren eigenen Standpunkt zu überdenken, zu schärfen und gegebenenfalls zu 

revidieren.  

Legen wir diesen Machtbegriff Morgenthaus zu Grunde, wird deutlich, dass er 

kein Apologet des Nationalismus war und dem westfälischen System kritisch ge-

genüber eingestellt war. Wie anderen Ideologien auch48 warf Morgenthau dem Nati-

onalismus vor, diese Interessengegensätze zu unterdrücken und Bürgern keinen 

Raum zu geben, ihre Interessen gemeinschaftlich zum Ausdruck zu bringen. 

Dadurch wird auch deutlich, warum Macht für Morgenthau die zentrale politische 

Kategorie war. Macht entsteht im Moment des Politischen, wenn Menschen in Ge-

meinschaft über die Zukunft ihrer Gemeinschaft disputieren. Jegliche Ideologien in 

ihrem historischen Determinismus müssen den sozio-politischen status quo bewah-

ren und folglich Ausbrüche des Politischen unterdrücken. Morgenthaus Kapitel zur 

Macht in PaN, in dem er unter anderem auf Rohstoffe, industrielle und militärische 

Leistungsfähigkeit sowie die Bevölkerungsgröße einging, war folglich eine kritische 

Analyse nationalstaatlicher Machtentfaltung zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Dies 

wird in seiner Wortwahl deutlich, denn dieser Teil ist explizit mit „national power“49 

betitelt. Die folgenden Kapitel – Balance of Power, International Morality and 

World Public Opinion und International Law – widmen sich ausschließlich der 

Frage, wie Macht in einer von Nationalstaaten dominierten Weltpolitik einge-

schränkt werden könnte. Diese Kapitel verweisen jedoch nur auf Möglichkeiten, 

nationalstaatliche Macht temporär einzuschränken, ohne grundlegende Änderungen 

am System internationaler Politik vorzunehmen. Wie eingangs erwähnt, ließ Mor-

genthau auch in PaN keinen Zweifel daran, dass dies keine dauerhafte Lösung sein 

kann. Um zu verhindern, dass Konflikte in Gewalt ausarten, diskutierte Morgenthau 

in den abschließenden Kapiteln von PaN Möglichkeiten zur Umsetzung einer fried-

licheren Weltpolitik und plädierte für eine radikale Abkehr von Nationalstaaten. 

                                                           
47  Siehe hierzu u. a. Ross 2013. 

48  Rösch 2013a. 
49  Morgenthau 1985, S. 115. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


184 

Plädoyer für eine Weltgemeinschaft 

Morgenthau kritisierte jedoch Nationalstaaten in PaN nicht nur dafür, ihre Daseins-

berechtigung aus Ideologien zu beziehen, die gewaltsame Konflikte auf internationa-

ler Ebene befördern, sondern er erachtete Nationalstaaten auch als nicht mehr geeig-

net, den veränderten sozio-politischen Gegebenheiten des 20. Jahrhunderts Rech-

nung tragen zu können. Nationalstaaten bezogen ihre Souveränität für Morgenthau 

vor allem in der Gewährleistung von Sicherheit für ihre Bürger, könnten dieser Auf-

gabe jedoch aus zweierlei Gründen nicht mehr nachkommen. 

Erstens verschwenden Nationalstaaten natürliche Ressourcen in einem Maße, die 

nachhaltiges Leben auf der Erde generell bedrohe.50 Nationalstaatliche Gewaltbe-

reitschaft und das daraus resultierende Sicherheitsdilemma, wie es von John Herz 

beschrieben wurde,51 zwang Nationalstaaten nicht nur in Konflikte zur Sicherung 

natürlicher Ressourcen, sondern hatte auch zur Folge, dass immer größere Militä-

retats aufgelegt wurden, die Ressourcen in für das Militär wichtiger Infrastruktur 

und Objekten bündelten. In relativ kurzer Zeit wurden diese jedoch wieder entwertet 

- auf Grund von veränderten politischen Konstellationen und/oder Fortschritten in 

Forschung und Entwicklung. Es wäre vermessen, Morgenthau als Vorläufer der 

Friedens- und Umweltbewegungen der 1980er Jahre zu bezeichnen, zumal er der 

Kritik an der Verschwendung von Rohstoffen nur relativ geringen Raum in seinem 

Werk beimaß. Doch steuerte die Besorgnis über die fortlaufende Zerstörung der 

Umwelt zu seinem Unbehagen über die Existenz Nationalstaaten bei. Weitaus wich-

tiger war für ihn jedoch der zweite Kritikpunkt.  

So kritisierte Morgenthau die Nationalstaaten dafür, dass sie auch Sicherheit im 

klassischen Sinne nicht mehr gewähren können.52 Die Entwicklung von Langstre-

ckenraketen, Nuklear- und später Chemiewaffen erlaubte es, größtmöglichen militä-

rischen, aber auch zivilen Schaden über Grenzen hinweg zu verursachen, ohne eige-

ne Soldaten in Gefahr zu bringen. Grenzen wurden obsolet, da sie zumindest kein 

schwer zu überwindendes Ziel mehr darstellten. Diese militärisch-technologischen 

Entwicklungen führten zu einem regelrechten Schock, der mit dazu beitrug, den 

Begriff der Souveränität neu zu definieren.53 Morgenthau schaltete sich bereits früh 

in diese Debatte ein, da er davon überzeugt war, dass diese Entwicklungen zu einer 

                                                           
50  Morgenthau 1972, S. 80. 

51  Siehe u. a. Herz 2003. 

52  Siehe u. a. Morgenthau 1950, S. 24 sowie Morgenthau 1970, S. 34-62. 
53  Siehe hierzu insbesondere: Craig 2003. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


185 

Neuordnung politischer Gemeinschaften führen müssten. Davon zeugen zahlreiche 

Beiträge in der Bulletin of the Atomic Scientists, einer Zeitschrift, die sich seit ihrer 

Gründung 1945 kritisch mit den sozio-politischen Folgen der Entwicklung nuklearer 

Massenvernichtungswaffen auseinandersetzt. Zeit seines Lebens wiederholte Mor-

genthau diese Kritik und noch in seiner letzten öffentlichen Vorlesung, der ersten 

Council on Religion and International Affairs (CRIA) lecture on Morality and For-

eign Affairs, schlussfolgerte er, dass “we are living in a dream world.”54 Dem sei so, 

da Nationalstaaten “are no longer viable economic, political, or military units”55 und 

folglich können sie die Aufgaben, die mit ihrer Souveränität einhergehen, nicht 

mehr ausüben. In PaNs letzten Kapiteln legte er nun erstmals seine Gedanken zur 

Gestaltung alternativer politischer Gemeinschaften nieder.  

Im neunten Teil von PaN56 geht Morgenthau, ein durch seine Lebensumstände er-

zwungener Weltbürger,57 näher auf die Möglichkeiten der Schaffung eines Welt-

staats ein.58 Frühere Kommentatoren taten dieses Streben als utopisch und als sei-

nem restlichen Denken widersprechend ab.59 Erstgenannte Kritik mag durchaus 

seine Berechtigung haben, doch beinhalten jegliche normative Weltwollungen uto-

pische Elemente, da sie eine (noch) nicht existierende Realität beschreiben. Wie 

bereits erörtert, weist letztgenannte Kritik auf ein fundamentales Missverständnis in 

der Interpretation des Morgenthauschen Politikverständnisses hin. Es besteht jedoch 

kein Zweifel, dass Morgenthau sich auch Gedanken über eine mögliche Umsetzung 

eines Weltstaates machte.60 Er war sich durchaus darüber bewusst, dass zur Mitte 

des 20. Jahrhunderts ein Weltstaat auf absehbare Zeit kaum umsetzbar sei. Morgent-

hau hielt es für unwahrscheinlich, dass kurzfristig Loyalität auf einen Weltstaat 

ausgerichtet werden könne, nicht zuletzt deshalb, weil das westfälische Souveräni-

tätskonzept die Undurchdringbarkeit der Grenzen zur Folge hatte.61 Mit diesem von 

Hans Kelsen übernommenen Konzept wies Morgenthau darauf hin, dass unter dem 

                                                           
54  Morgenthau 1979, S. 42. 

55  Ebd., S. 34. 

56  Morgenthau 1985, S. 523ff. 

57  Eigenschaften eines erzwungenen Weltbürgers charakterisieren viele Emigrationswissenschaftler, 

da ihnen die Bürgerrechte ihres Heimatlandes genommen wurden und sie über Jahrzehnte eine rast-
lose Existenz führen mussten. Dies wurde näher thematisiert in Arendt 1970 (siehe vor allem das 

Kapitel zu Karl Jaspers). Mehr zu Emigrationswissenschaftlern: Schale/Thümmler/Vollmer 2012 

und Rösch 2014b. 
58  Mehr dazu bei Scheuerman 2011.  

59  Siehe hierzu, z. B. Söllner 1987, S. 264 und Craig 2007, S. 210. 

60  Fromkin 1993, S. 84. 
61  Morgenthau 1948b, S. 344. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


186 

gegebenen internationalen System nur eine Institution Souveränität auf ein Territo-

rium beanspruchen und ausüben könne. Ein Weltstaat könne daher nicht per Dekret 

oktroyiert werden, sondern müsse sich als gemeinsames Gut in einem Interessen-

saustausch aller involvierten Personen herauskristallisieren. Dazu bedürfe es jedoch 

einer Weltgemeinschaft.62 

Eine Weltgemeinschaft würde die Schaffung eines transnationalen politischen 

Raumes ermöglichen, in dem Interessen bezüglich alternativer politischer Gemein-

schaften ausgetauscht werden könnten. Obwohl Morgenthau die fortschreitende 

Globalisierung und Technologisierung durchaus kritisch begleitete, begrüßte er die 

vereinfachten Reise- und Kommunikationsmöglichkeiten, die sich positiv auf die 

Erschaffung einer Weltgemeinschaft auswirken würden.63 Raymond Aron hat dies 

pointiert in seinem Konzept einer „transnational society“ zum Ausdruck gebracht: 

commercial exchange, migration of persons, common beliefs, organizations that 

cross frontiers and, lastly, ceremonies or competitions open to the members of all 

these units. A transnational society flourishes in proportion to the freedom of ex-

change, migration or communication, the strength of common beliefs, the number 

of non-national organizations, and the solemnity of collective ceremonies.64 

Morgenthau war sich jedoch dessen bewusst, dass die fortschreitende Globalisierung 

und Technologisierung auch negative Seiten hat, die die Erschaffung einer Weltge-

meinschaft be- und womöglich sogar verhindern könnten. So argumentierte er, dass 

„the creation of an international community presupposes at least the mitigation and 

minimization of international conflicts so that the interests uniting members of dif-

ferent nations may outweigh the interests separating them.”65 Dies hoffte er durch 

Methoden traditioneller Diplomatie zu erreichen, was auch erklärt, warum er so 

häufig zu diesem Thema zurückkehrte.66 Mittels Verhandlungen gleichberechtigter 

Partner, hoffte Morgenthau, würden sich Kompromisse finden lassen, die sich als 

nachhaltig genug erweisen würden, um das Fundament für eine Weltgemeinschaft 

bilden zu können. Obwohl er anfänglich Organisationen wie den Vereinten Nationen 

kritisch gegenüber eingestellt war,67 änderte er im Laufe der Jahre seine Meinung. 

Er baute darauf, dass die Vereinten Nationen oder auch die Europäische Gemein-

                                                           
62  Morgenthau 1985, S. 542ff. 

63  Morgenthau 1973, S. 51-53. 
64  Aron, S. 115. 

65  Morgenthau 1985, S. 559. 

66  So z. B. Morgenthau 1945, 1957, Kertesz/Fitzsimons 1974, S. 11-20. 
67  Morgenthau 1954b, S. 81-82. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


187 

schaft für Kohle und Stahl, eine Vorläuferorganisation der Europäischen Union, als 

neutrale Foren dienen könnten, die der Diplomatie den Raum für Kompromissfin-

dungen bieten könnten. Im Vorwort zu David Mitranys A Working Peace System 

fasste er diese Hoffnung wie folgt zusammen: 

[A]n international community must grow from the satisfaction of common needs 

shared by members of different nations. International agencies, serving all peoples 

all over the world regardless of national boundaries, could create by the very fact 

of their existence and performance a community of interests, valuations, and ac-

tions. Ultimately, if such international agencies were numerous enough … the loy-

alties to these institutions and to the international community of which they would 

be the agencies would supersede the loyalties to the separate national societies.68 

Schlussfolgerungen  

Dieser Beitrag sezierte die staatskritischen Ziele, die Morgenthau mit PaN verband. 

Es wurde aufgezeigt, dass PaN weder als Lehrbuch noch als Grundlegung einer 

universellen IB-Theorie konzipiert worden war. Morgenthau verfolgte explizit das 

Ziel, gegen die kriegerische Welt der Nationalstaaten anzuschreiben. 

Gemessen an seinem Ziel ist der Erfolg von PaN bis heute zweifelhaft. Für den 

größten Teil des 20. Jahrhunderts blieb sein Werk in den USA missverstanden, wie 

Hartmut Behr verdeutlichte.69 Aber auch in Deutschland blieb sein Werk lange ver-

kannt, nicht zuletzt, weil seine frühen Werke in Vergessenheit gerieten und die Poli-

tikwissenschaft in Deutschland mit dem Nationalsozialismus einen intellektuellen 

und zum Teil personellen Bruch erlebte.70 Wiedereingeführt als positivistische Sozi-

alwissenschaft, betraut mit der Aufgabe der demokratischen Erziehung, vernachläs-

sigte die deutsche Politikwissenschaft ihr kritisches Erbe der Weimarer Geisteswis-

senschaften. Morgenthau wurde daher lange Zeit auch in Deutschland als Realpoli-

tiker wahrgenommen.  

Erst in den letzten Jahren hat ein Wandel in der Morgenthau-Rezeption und der 

des klassischen Realismus generell stattgefunden. Ausgehend von Christoph Freis 

Morgenthau-Biographie, die interessanterweise vor allem seit ihrer Übersetzung 

Anklang in der anglophonen IB fand,71 wird Morgenthaus kritisch-

                                                           
68  Morgenthau 1966, S. 11. 

69  Behr 2005.  

70  Siehe hierzu: Bleek 2001, Eisfeld 2013. 
71  Frei 2001. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


188 

epistemologischer Beitrag zur IB sowie seine normative Weltwollung näher unter-

sucht.72 Postmoderne Ansätze jedoch, die, wie der klassische Realismus, kritisch 

gegenüber der Moderne eingestellt sind, da sie deren entpolitisierenden, szientisti-

schen und letztendlich entmenschlichenden Charakter fürchten, fällt es noch schwer, 

sich unvoreingenommen dem Morgenthauschen Werk zu nähern. Zu tief ist die 

Kategorisierung Morgenthaus als positivistisch-amerikanischer Realpolitiker im 

Selbstverständnis der Disziplin verankert. Sicherlich bietet Morgenthau einer kriti-

schen IB wenig grundlegend neue Einsichten für deren Modernekritik. In dieser 

Hinsicht hat vor allem die französische Soziologie mittlerweile mehr geleistet. Doch 

gerade Morgenhaus Konzentration auf epistemologische Fragen verspricht der 

Postmoderne ein Stück weit ihre Furcht vor einem „cul-de-sac of a totaling grand 

narrative“73 zu nehmen, denn sein Leben und Werk sind auch heute noch eine Inspi-

ration, um die Kluft zwischen Theorie und Praxis zu schließen, ohne in die Falle 

einer unkritischen, policy-orientierten Wissenschaft zu tappen.  

Literatur 

Amstrup, Niels, 1978: The „Early” Morgenthau. A Comment on the Intellectual Origins of Realism. In: 

Cooperation and Conflict 13 2, S. 163-175. 

Arendt, Hannah, 1970: Men in Dark Times, London. 

Aron, Raymond, 1966: Peace and War. A Theory of International Relations. New York. 

Behr, Hartmut, 2005: Misreading in International Relations Theory. Ideologiekritische Anmerkungen 

zum Realismus und Neo-Realismus“, in: Zeitschrift für Politikwissenschaft 15, 1, S. 61-90. 

Behr, Hartmut, 2010: A History of International Political Theory: Ontologies of the International, Basing-

stoke.  

Behr, Hartmut/Rösch, Felix, 2012: „Introduction“. In: Hans J. Morgenthau, The Concept of the Political, 

Basingstoke, S. 1-80. 

Behr, Hartmut/Kirke, Xander: The Tale of a ‘Realism’ in International Relations. In: E-International 

Relations, 13. Juni 2014. Online: http://bit. ly/1uxEIq0, 

Bleek, Wilhelm, 2001: Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland. München. 

Craig, Campbell, 2003: Glimmer of a New Leviathan: Total War in the Thought of Niebuhr, Morgenthau 

and Waltz. New York. 

                                                           
72  Siehe hierzu das Classical Realism meets Critical Theory Forschungsnetzwerk: http://bit. 

ly/1n2ys9B und Rösch 2014c. 
73  Hobson/Lawson 2008, S. 425. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


189 

Craig, Campbell, 2007: Hans Morgenthau and the World State Revisited. In: Michael C. Williams 

(Hrsg.), Realism Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Relations, Oxford 

2007. 

Eisfeld, Rainer, 2013: Ausgebürgert und doch angebräunt. Deutsche Politikwissenschaft 1920-1945, 

Baden Baden. 

Frei, Christoph, 1994: Hans J. Morgenthau. Eine intellektuelle Biographie. Bern. 

Frei, Christoph 2001: Hans J. Morgenthau. An Intellectual Biography, Baton Rouge. 

Frei, Christoph, 2014: Politics Among Nations - A Brief Genealogy. Vortrag bei International Studies 

Association Annual Convention, Toronto, 26.-29. März 2014. 

Fromkin, David, 1993: Remembering Hans Morgenthau. In: World Policy Journal 10, 3, S. 81-88. 

Gangl, Manfred (Hrsg.), 2009: Das Politische. Zur Entstehung der Politikwissenschaft während der 

Weimarer Republik. Frankfurt. 

George, Jim, 1995: The Realist ‘Ethics’, International Relations, and Post-Modernism: Thinking beyond 

the Egoism-Anarchy Thematic. In: Millennium: Journal of International Studies 24, 2, S. 204. 

Herz, John H., 2003: The Security Dilemma in International Relations: Background and Present Prob-

lems. In: International Relations, 17, 4, S. 411-416.  

Herz, John H., 2005: Letter to the Morgenthau Conference. In: Christian Hacke, Gottfried-Karl Kinder-

mann und Kai Schellhorn (Hrsg.), The Heritage, Challenge, and Future of Realism. In Memoriam 

Hans Morgenthau (1904–1980), Bonn 2005. 

Hobson, John M./Lawson, George, 2008: What is History in International Relations? In: Millennium: 

Journal of International Studies 37, 2. 

Hoffmann, Stanley, 1977: An American Social Science: International Relations. In: Daedalus 106, S. 41-

60. 

Honig, Jan Willem, 1996: Totalitarianism and Realism: Hans Morgenthau’s German Years. In: Benjamin 

Frankel (Hrsg.), Roots of Realism, London 1996, S. 283-313. 

Jütersonke, Oliver, 2010. Morgenthau, Law and Realism, Cambridge. 

Kertesz, Stephen/Fitzsimons, M. A., 1974 (Hrsg.), Diplomacy in a Changing World. Westport. 

Krell, Gert, 2000: Weltbilder und Weltordnung. Einführung in die Theorie der internationalen Beziehun-

gen. Baden-Baden.  

Menzel, Ulrich, 2001: Zwischen Idealismus und Realismus. Die Lehre von den Internationalen Beziehun-

gen. Frankfurt. 

Moore, Barrington, 1949: Review of Politics among Nations. In: American Sociological Review 14, 2, S. 

326-327.  

Morgenthau, Hans, 1930: Über die Herkunft des Politischen aus dem Wesen des Menschen. Morgenthau 

Archiv, Box 151. 

Morgenthau, Hans, 1933: La notion du “politique” et la théorie des différends internationaux. Paris. 

Morgenthau, Hans, 1945: Diplomacy. In: Yale Law Journal 55 (1945-1946), S. 1067-1080. 

Morgenthau, Hans, 1948b: The Problem of Sovereignty Reconsidered. In Columbia Law Review 48, 3, S. 

341-365. 

Morgenthau, Hans, 1948a: Politics among Nations. The Struggle for Power and Peace, New York. 1. 

Auflage. 

Morgenthau, Hans, 1950: The Conquest of the United States by Germany. In: Bulletin of the Atomic 

Scientists 6, 1, S. 21-26. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


190 

Morgenthau, Hans, 1954a: Politics among Nations. The Struggle for Power and Peace, New York. 2. 

Auflage. 

Morgenthau, Hans, 1954b: The Yardstick of National Interest. In: Annals of the American Academy of 

Political and Social Science 296, S. 77-84. 

Morgenthau, Hans, 1957: Wirkungsformen traditioneller und demokratisch legitimierter Diplomatie. 

RIAS Funk-Universität, ausgestrahlt am 6. November 1957, Morgenthau Archiv, Box 199. 

Morgenthau, Hans, 1962: Politics in the Twentieth Century. Volume I. The Decline of Democratic Poli-

tics. Chicago. 

Morgenthau, Hans, 1963: Macht und Frieden. Grundlegung einer Theorie der internationalen Politik. 

Gütersloh. 

Morgenthau, Hans, 1966: Introduction. In: David Mitrany, A Working Peace System, Chicago 1966. 

Morgenthau, Hans, 1970: Der Friede im nuklearen Zeitalter. In Oskar Schatz (Hrsg.), Der Friede im 

nuklearen Zeitalter. Eine Kontroverse zwischen Realisten und Utopisten. 4. Salzburger Humanismus-

gespräch. München 1970, S. 34-62. 

Morgenthau, Hans, 1971: Power as a Political Concept. In: Roland Young (Hrsg.), Approaches to the 

Study of Politics. Evanston, S. 66-77. 

Morgenthau, Hans, 1972: Science: Servant or Master? New York. 

Morgenthau, Hans, 1973: Macht und Ohnmacht des Menschen im technologischen Zeitalter. In: Oskar 

Schatz (Hrsg.), Was wird aus dem Menschen? Graz 1973, S. 51-53. 

Morgenthau, Hans, 1974: The Permanent Values in the Old Diplomacy. In: Stephen D. Kertesz und M. 

A. Fitzsimons (Hrsg.), Diplomacy in a Changing World, Westport, S. 11-20. 

Morgenthau, Hans, 1979: Human Rights and Foreign Policy. New York. 

Morgenthau, Hans, 1984a: Fragment of an Intellectual Autobiography: 1904-1932. In: Kenneth W. 

Thompson/Robert J. Myers (Hrsg.), Truth and Tragedy. A Tribute to Hans J. Morgenthau. New 

Brunswick, S. 1-17. 

Morgenthau, Hans, 1984b: Postscript to the Transaction Edition: Bernard Johnson’s Interview with Hans 

J. Morgenthau. In: Thompson/Myers (Hrsg.), Truth and Tragedy, S. 333-386. 

Morgenthau, Hans, 1985: Politics among Nations. The Struggle for Power and Peace. New York. 5. 

Auflage. 

Paipais, Vassilios, 2014: Between Politics and the Political: Reading Hans J. Morgenthau’s Double 

Critique of Depoliticisation. In: Millennium. Journal of International Studies 42, 2, S. 354-375. 

Rösch, Felix, 2008: Hans J. Morgenthau and the Weimar Republic. On the Epistemological Origins of 

Hans J. Morgenthau’s Weltanschauung, Saarbrücken.  

Rösch, Felix, 2013a: Entpolitisierung in der Moderne. Zur Zentralität des Begriffs des Politischen im 

Denken Hans J. Morgenthaus. In: Zeitschrift für Politik 60, 4, S. 430-451. 

Rösch, Felix 2013b: The Human Condition of Politics: considering the Legacy of Hans J. Morgenthau for 

International Relations. In: Journal of International Political Theory 9, 1, S. 1-21. 

Rösch, Felix 2013c: The Thinking Partnership of Hannah Arendt and Hans Morgenthau“, in: International 

Politics 50, 6, S. 815-829. 

Rösch, Felix, 2014a: Pouvoir, Puissance, and Politics: Hans Morgenthau's Dualistic Concept of Power? 

In: Review of International Studies 40, 2, S. 349-365. 

Rösch, Felix, 2014b, (Hrsg.): Émigré Scholars and the Genesis of International Relations. A European 

Discipline in America? Basingstoke. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


191 

Rösch, Felix, 2014c: Best Friends Forever? Classical Realism and Critical Theory. In: E-International 

Relations, 20. Juni 2014. Online: http://bit. ly/1owh0d1.  

Rohde, Christoph, 2004: Hans J. Morgenthau und der weltpolitische Realismus. Wiesbaden.  

Ross, Andrew A. G., 2013: Realism, Emotion, and Dynamic Allegiances in Global Politics. In: Internati-

onal Theory 5, 2, S. 273-299. 

Schale, Frank / Thümmler, Ellen / Vollmer, Michael (Hrsg.), 2012: Intellektuelle Emigration. Zur Aktuali-

tät eines historischen Phänomens. Wiesbaden. 

Scheuerman, William E., 2009: Hans Morgenthau. Realism and beyond. Cambridge. 

Scheuerman, William E., 2011: The Realist Case for a Global Reform, Cambridge. 

Schuett, Robert, 2007: Freudian Roots of Political Realism: the Importance of Sigmund Freud to Hans J. 

Morgenthau’s Theory of International Power Politics. In: History of the Human Sciences 20, 4, S. 53-

78. 

Söllner, Alfons, 1987: Hans J. Morgenthau – Ein deutscher Konservativer in Amerika? Eine Fallstudie 

zum Wissenstransfer durch Emigration. In: Rainer Erb/Michael Schmidt (Hg.), Antisemitismus und 

jüdische Geschichte. Studien zu Ehren von Herbert A. Strauss, Berlin 1987. 

Turner, Stephen P., 2009: Hans J. Morgenthau and the Legacy of Max Weber. In: Duncan Bell (Hg.), 

Political Thought and International Relations. Variations on a Realist Theme. Oxford, S. 63-82. 

Williams, Michael C., 2004: Why Ideas Matter in International Relations: Hans Morgenthau, Classical 

Realism, and the Moral Construction of Power Politics. In: International Organization 58, 4, S. 633-

665. 

Zürn, Michael, 1994: Neorealistische und Realistische Schule. In: Andreas Boeckh (Hg.), Lexikon der 

Politik. Band 6. Internationale Beziehungen. München, S. 309-322. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


193 

Christoph Rohde 

Die Figur des Staatsmannes als Konstante 

 „Neuheit ist... in der politischen Theorie nicht eo ipso eine Tugend, so wie Alter 

ein Mangel.“1 Hans Morgenthau 

Vorbemerkung 

Hans Morgenthau ist ein politischer Theoretiker, der nie aus der Mode kommt. Und 

das, obwohl „es in der Natur der Dinge (liegt), dass eine Theorie der Politik, die auf 

solchen Grundsätzen beruht, keineswegs ungeteilte Zustimmung erhalten wird.“2 

Überraschenderweise aber ist in der Morgenthau-Rezeption etwas eingetreten, was 

den deutschstämmigen Juden selber erstaunt hätte. Morgenthaus Denken findet mehr 

und mehr Zustimmung. Dies ist darauf zurückzuführen, dass die rechtswissenschaft-

lichen Wurzeln Morgenthaus in der Weimarer Republik und seine Affinität zur 

sozialdemokratischen Partei in den Vordergrund gerückt werden. Ob dieser Aspekt 

des Morgenthauschen Denkens repräsentativ für sein Gesamtwerk ist und Morgent-

hau als Weltstaats-Proponent und Idealist betrachtet werden kann, der auf die global 

wirksame Kraft des Rechts vertraut, wird in diesem Text überprüft. Dabei wird ver-

sucht, zwischen der analytischen und der normativen Dimension in seinem Denken 

zu unterscheiden, was aber nicht vollständig gelingt, weil diese Unterscheidung bei 

Morgenthau selber diffus bleibt. Wenn Morgenthau vom Wünschenswerten spricht, 

wird er dann seiner Ist-Analytik untreu? Oder war er nie solch ein radikaler Positi-

vist, wie das seine zeitgenössischen Kritiker behaupteten? Morgenthau wird inzwi-

schen nicht nur von neoklassischen Realisten,3 sondern auch von Vertretern der 

„kritischen“ oder emanzipatorischen Theorie4 in Anspruch genommen. Andere se-

hen ihn damit jedoch in einem anti-liberalen Bündnis gefangen. Was ist Morgenthau 

nun? Ein Realist, ein Konservativer, ein Liberaler oder doch ein Radikaler? In den 

verschiedenen Ausgaben seines Magnum Opus Politics Among Nations (PaN), des-

                                                           
1  Morgenthau 1963, S. 50. 

2  Ebd., S. 60. 

3  Rose 1998. 
4  Scheuerman 2009.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


194 

sen Struktur auf Morgenthaus Vorlesungen an der Universität von Chicago von 

1943 bis 1948 basiert, wird eine literarische Struktur sichtbar, die in der Rezeption 

Missverständnisse generieren kann. Morgenthau beginnt in zahlreichen Kapiteln mit 

einer Begriffsklärung und Analyse des Bestehenden, unterfüttert selbige mit histori-

schen Fallbeispielen und kommt dann zu schrittweisen Schlussfolgerungen. Dabei 

sind zwei Drittel von PaN den „Schranken nationaler Macht und der Heraufführung 

des Friedens“ gewidmet. Morgenthau hat mit PaN ein Hauptwerk vorgelegt, dessen 

Grundstruktur er bis zum Ende relativ unverändert gelassen hat. Dass sein Denken 

viel umfassender ist als eine machtzentrierte, krude Außenpolitiktheorie, die histo-

risch sehr selektiv unterfüttert ist, wurde erst in der letzten Dekade von einer breite-

ren wissenschaftlichen Öffentlichkeit wahrgenommen. In diesem Beitrag wird Mor-

genthaus Vorstellung vom politisch handelnden Individuum genauer untersucht; 

dabei wird der analytische Schwerpunkt auf die Figur des Staatsmannes und dessen 

Rolle in der Diplomatie gerichtet. War Morgenthau in einem zutiefst konservativen 

„Idealtypus des Staatsmannes“5 gefangen oder glaubte er an eine institutionelle 

Weiterentwicklung der globalen Ordnung, und wenn ja, unter welchen Bedingun-

gen? Die Tatsache, dass Morgenthau die politische Praxis als „Kunst, nicht als Wis-

senschaft“6 bezeichnete, lässt zumindest vermuten, dass er in Bezug auf die Steue-

rung politischer Systeme mehr auf menschliche Faktoren als auf abstrakte Steue-

rungssysteme vertraute. Die folgende Darstellung beginnt mit einer Übersicht über 

neuere Morgenthau-Interpretationen, die die vielbeschworene „Morgenthau-

Renaissance“ ausmachen. Anschließend wird Morgenthaus komplexe Methodologie 

innerhalb seiner 6 Punkte des Realismus dargestellt, die er jedoch in seinen empiri-

schen Analysen selten konsequent einhält, ihn jedoch eindeutig als Hermeneutiker 

und nicht als Positivisten ausweist. Darauf folgend werden Morgenthaus Diploma-

tieverständnis und sein Bild vom Staatsmann analysiert und ein diplomati-

scher„Tugendkatalog“ auf Basis der Persönlichkeitseigenschaften Abraham Lin-

colns entwickelt. In diesem Abschnitt wird sichtbar, dass Morgenthaus Ansatz me-

thodologisch individualistischer Natur ist und erst durch diesen Ansatz die Formu-

lierung eines ethisch-realistischen Programms möglich wird. Dass sich Morgenthau 

auch mit Sozialpsychologie und den Grenzbereichen sozialwissenschaftlicher For-

schung und der menschlichen Psyche beschäftigt hat und von diesen Grenzen faszi-

                                                           
5  In vielen Morgenthau-Rezeptionen wird eine fast zwangsläufige Verbindung von Morgenthaus 

Idealisierung des Staatsmannes und einem damit notwendigerweise verbundenen Konservativismus 

hergestellt. S. z. B. Molloy 2006, S. 93.  
6  Morgenthau 1946, S. 10.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


195 

niert war, wird am Beispiel der „Affäre Ichheiser“ verdeutlicht. Denn das Schicksal 

eines Mannes, der gesellschaftliche Tabus bewusst missachtete, bewegte den gebür-

tigen Coburger. Aus Morgenthaus diplomatischer Ethik resultiert ein elitaristisches 

Verständnis politischer Steuerung, das einem radikalen Rechtsoptimismus zuwider 

läuft, der unlängst in Rezeptionen des jungen Morgenthau scheinbar entborgen wor-

den ist.7 Diplomatie in Morgenthaus Sinne entspricht einem Verhandlungsprozess, 

der nicht aus dem institutionellen Kontext heraus Effektivität erlangt, sondern aus 

der psychologischen Fähigkeit zu reifer sozialer Interaktivität. Die Diplomatie als 

Instrument ist auch ein Ergebnis von Morgenthaus Erkenntnis, dass der National-

staat auf mittelfristige Sicht nicht überholt sei. In seinem Ansatz ist die Diplomatie 

in dreifacher Hinsicht wichtig: erstens agiert sie mittels des Nationalstaates; zwei-

tens aktualisiert sie die Macht des Nationalstaates8 und drittens hilft sie den USA, 

ihre weltpolitische Rolle zu finden. Abschließend werden Morgenthaus Gedanken 

zur innerstaatlichen Gemeinschaftsbildung und der Idee des Weltstaates im Lichte 

seiner diplomatischen Ethik bewertet. Dabei zeigt sich, dass Morgenthau zwar die 

Notwendigkeit einer Veränderung der globalen internationalen Ordnung gesehen 

hat, rein institutionellen Lösungen zur Friedenssicherung jedoch kaum Realisie-

rungschancen eingeräumt hat. Er blieb in seinen empirischen Analysen seinem 

Staatszentrismus verhaftet und überzeugte in diesem Bereich mit Machtanalysen 

und Prognosen bis zum Ende seines Schaffens.9 Und in sicherheitspolitischen Krisen 

wie dem Ukraine-Konflikt seit Februar 2014 erweist sich immer wieder, dass das 

Zeitalter geopolitischer und territorialer Konflikte keineswegs überwunden ist, wie 

dies liberale Optimisten häufig erhoff(t)en.10  

Neuere Rezeption: Morgenthau als „kritischer Realist“ 

Spätestens mit dem Einmarsch der USA in den Irak kam es zu einer Renaissance der 

Rezeption Hans Morgenthaus.11 Dies ist kein Wunder, denn Morgenthaus Argumen-

te gegen die Ideologisierung der amerikanischen Außenpolitik während der Viet-

                                                           
7  S. hierzu die Beiträge von Meiertöns und Jütersonke in diesem Band.  

8  Morgenthau et al. 2006, S. 152-153. 

9  Wie sehr Morgenthaus Politikverständnis vom Faktor Macht geprägt war und blieb, zeigt sein 
Beitrag auf der Rockefeller-Konferenz von 1954 zum Thema „Theorie internationaler Beziehun-

gen“. Morgenthau 1954, S. 266-267. 

10  Czempiel 2003, S. 36-41. 
11  Zum Beispiel: Schmidt / Williams 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


196 

nam-Tragödie,12 die ihn zu einem „Propheten ohne Ehre“13 machten, lassen sich 

mühelos auf die neokonservative Regime Change-Politik der Administration des 

George W. Bush beziehen. Doch bereits die englischsprachige Veröffentlichung von 

Christoph Freis intellektueller Biographie zu Hans J. Morgenthau im Jahr 2001 hat 

das Interesse an Leben und Werk des deutschstämmigen Juden entfacht.14 Dazu 

führte die konstruktivistische Wende in der Disziplin zu einer (Wieder)entdeckung 

der moralkonnotierten Narrative im Werke Morgenthaus. Die zunehmende Frustra-

tion mit dem in den achtziger Jahren populären, positivistisch orientierten Waltz-

schen Strukturalismus15 und die Begründung des eher akteurszentrierten Neoklassi-

schen Realismus16 führten zu einer Rückbesinnung auf Morgenthaus gesamtes 

Schrifttum. A. J. H. Murray hat Morgenthau als Augustinianer dargestellt,17 Antony 

Lang den Einfluss des Aristoteles, das in Morgenthaus Vorlesungen sichtbar wird,18 

Christoph Frei hob die Nietzscheanischen Wurzeln im Denken des jungen Morgent-

hau hervor,19 Turner/Mazur haben den Einfluss Max Webers auf Morgenthaus Theo-

riekonstruktion rekonstruiert20 und Pichler stellte als erster die brisante Verbindung 

von Morgenthau und Carl Schmitt her,21 die inzwischen in Bezug auf rechtstheoreti-

sche Analysen Morgenthaus intensiver rekonstruiert wurden.22 Morgenthau wurde 

von Rosenthal im Vergleich mit Reinhold Niebuhr als quasi-atheistischer Christli-

cher Realist dargestellt23 und von Ben Mollov als jüdischer Aktivist.24 Das tragische 

Element in Morgenthaus Anthropologie wird von Ned Lebow25 aufgezeigt und von 

Klusmeyer unter Bezugnahme auf Hannah Arendt in Hinsicht auf dessen angebli-

chen Fatalismus kritisiert.26 Morgenthau als kritischer Theoretiker wird von Sean 

                                                           
12  Umfassend s. Zimmer 2011. 

13  See 2001. 
14  S. Frei 2001. Zahlreiche prominente Wissenschaftler der amerikanischen internationalen Bezie-

hungen haben Freis Arbeit rezensiert, so Stanley Hoffman und John J. Mearsheimer. Zahlreiche 

Forschungsstränge sind aus diesem umfassenden Werk hervorgegangen. 
15  Waltz 1979. Die erste systematische Kritik findet sich bei Keohane 1986. 

16  Lobell / Ripsman / Taliaferro 2009. 

17  Murray 1996. 

18  Lang 2004. 

19  Frei 1993, S. 102-114. 
20  Turner / Mazur 2009. 

21  Pichler 1998. 

22  Jütersonke 2010. S. auch die Beiträge von Jütersonke und Meiertöns in diesem Band.  
23  Rosenthal 1991.   

24  Mollov 2002.  

25  Lebow 2003.   
26  Klusmeyer 2009.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


197 

Molloy dargestellt,27 der ihn einen Proto-Postmodernisten nennt – diese These wie-

derum wird von Levine in Frage gestellt.28 William Scheuerman sieht in Morgent-

hau einen „Moralisten“,29 während Neacsu ihn einen „Propheten der Entzaube-

rung“30 nennt. Auch Bell unterstützt die These, dass Morgenthaus theoretische Am-

bition hauptsächlich der Kritik des politischen Status Quo gilt.31 Es scheint unbe-

friedigend, aber es gibt viele Morgenthaus. Und nach persönlicher Prädisposition 

und erkenntnisleitendem Interesse wählt der Wissenschaftler den Morgenthau, der 

ihm passt. Der Parforceritt durch die neuere Rezeptionsgeschichte verdeutlicht je-

doch bereits, dass Morgenthaus Wissenschaftsbegriff einem hermeneutisch-

interpretativen Verständnis näher liegt als einem klassischen Positivismus.  

Die duale Methodologie Morgenthaus 

Die Sein-Sollen-Dialektik in Morgenthaus „Theorie“ stellt die Quelle für zahlreiche 

interpretative Missverständnisse dar. Sein dialektischer historischer Rationalismus32 

basiert auf einer zweistufigen Erkenntnismethode:  

„Eine Theorie der Politik muss der zweifachen Prüfung durch die Vernunft und 

durch die Erfahrung unterworfen werden... Für den Realismus besteht Theorie da-

rin, Tatsachen festzustellen und ihnen durch Vernunft Sinn zu verleihen.“33  

Das reine Faktensammeln reicht Morgenthau jedoch nicht aus, um zu einer Theorie-

bildung zu gelangen. Das erkenntnisleitende Interesse muss eine Bedeutungsstruktur 

bereitstellen, damit der Forscher nicht in einer ungeordneten Menge von Einzelin-

formationen untergeht.  

„Um den faktischen Elementen der Außenpolitik Sinn zu verleihen, müssen wir an 

die politische Wirklichkeit mit einem gedanklichen Schema, mit einem Plan heran-

gehen, der uns auf die möglichen Bedeutungen von Außenpolitik verweist.“34 

                                                           
27  Mollov 2006. 
28  Levine 2013.  

29  Scheuerman 2009, S. 51-65. 

30  Neacsu 2009. 
31  Bell 2009, S. 16.  

32  Rohde 2000, S. 165.  

33  Morgenthau 1963, S. 50. 
34  Ebd., S. 50. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


198 

Morgenthau möchte die Kontingenz historischer Partikularismen mit Hilfe von 

überzeitlichen, objektiven Universalgesetzen einfangen.35 Die damit verbundene 

Zentrierung auf die Bedeutung des politischen Handelns verhindert jede Möglich-

keit, Morgenthau in die positivistische Ecke abzudrängen. Jim George behauptet 

hingegen, dass Morgenthau die Politik als neutraler Beobachter betrachtete und 

damit als Positivist in engem Sinne zu gelten haben.36 Für Bain erkennen Hollis und 

Smith die dialektische Dimension des Morgenthauschen Ansatzes besser, obwohl sie 

Morgenthau ebenfalls in der naturwissenschaftlichen Tradition verorten:  

„Although Hollis and Smith... locate Morgenthau in the natural science tradition, 

their distinction between inside and outside theory is a better way of assessing 

Morgenthau's realism than George's reliance upon the contested meaning of posi-

tivism.“37  

Morgenthau versucht, die methodologischen Pole von Erklären und Verstehen zu 

synthetisieren.38 Er fordert den Forscher dazu auf, eine Art Diskursanalyse zum 

Denken und Handeln des Staatsmannes durchzuführen. Die Geschichte  

„erlaubt, politische Entscheidungen von Staatsmännern… zurückzuverfolgen oder 

vorherzusehen. Wir beobachten Staatsmänner bei der Abfassung einer Note, wir 

belauschen ihre Gespräche mit anderen Staatsmännern; selbst ihre Gedanken 

können wir erraten und vorhersehen.“39 

Die Inhaltsanalyse wird an einem gedachten rationalen System kontrastiert, das es 

dem Forscher (wie dem Staatsmann) erlaubt, die eigenen Interessen und das System 

von Fremdinteressen in einer Entscheidungssituation zu verstehen bzw. den politi-

schen (historischen) Möglichkeitsraum und seine potenziellen Entwicklungspfade zu 

eruieren. Das Verständnis für die Grundinteressen der Akteure eröffnet dadurch 

einen breiten Raum für eine notwendige Entideologisierung von Konflikten und für 

eine potenzielle Kompromissfindung. Die Etablierung der (Sicherheits-)Politik als 

autonomer Sphäre ist die Voraussetzung für wissenschaftliche Erkenntnis40 wie auch 

für das ethisch gezügelte Vertreten des nationalen Interesses.41 Morgenthaus Ambi-

tion in Bezug auf seine Theoriekonstruktion ist eminent praktischen Charakters:  

                                                           
35  Pin-Fat 2005, S. 221. 

36  George 1994, S. 12-13. 

37  Bain 2000, S. 456. 
38  Rohde 2004, S. 117-122; Oren 2009, S. 283. 

39  Morgenthau 1963, S. 51. 

40  Ebd., S. 52-54. 
41  Schuett 2011, S. 186. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


199 

„Morgenthau argues that for all the mysteries that theory might uncover, it cannot 

change the world. Theory entails no action; and as such, theory is inferior to prac-

tical action such as politics.”42  

Vom Staatsmann fordert Morgenthau die Fähigkeit zu pragmatischen Lösungen. 

Dabei beruft er sich auf Edmund Burke und seinen Begriff der „prudence“. Starre 

Dogmatik und gesinnungsethische Verbissenheit führe in einer Welt komplexer 

moralischer Dilemmata zu kontraproduktiven Entscheidungen.43 Morgenthau ist 

nicht der Analytiker ohne normative Überzeugungen, sondern demonstriert seine 

Wertpräferenzen am Beispiel von handelnden Staatsmännern. Oren fordert Realisten 

zur methodologischen Integration auf:  

„. . . rather than presuppose that realist theories are external to the political pro-

cesses they analyze, realists should harmonize their epistemological assumptions 

with their practical experience by exchanging the dualistic truth-power framework 

for Carr’s dictum that “political thought is itself a form of political action.”44 

Die Rolle des Staatsmannes als Träger konkreter Moral und Verantwortlichkeit 

Morgenthaus Staatsmann hat eine janusköpfige Aufgabe, einerseits eine stetig von 

anarchischen Prozessen bedrohte Gesellschaft im Gleichgewicht zu halten und zu 

„lehren“ und auf der anderen Seite die machtbezogenen Interessenpotenziale dieser 

Gesellschaft festzustellen und autoritativ nach außen zu vertreten.45 Gelingt es den 

Diplomaten einer Nation nicht, die vorhandenen Mittel mit den formulierten Zielen 

strategisch in Einklang zu bringen, dann werden die einzelnen materiellen Assets der 

Macht entwertet.46  

Gerade weil Morgenthau die Grenzen internationalen Rechts in Form des Schei-

terns von Völkerbund und Briand-Kellogg-Pakt als allgemeines institutionelles 

Strukturdefizit des Systems kollektiver Sicherheit erkannt hat,47 sieht er keine Alter-

native zu einer personalisierten Ethik.  

„The ills of international law cried out for wise statesmen who fully grasped its 

limitations and embraced the tried and tested methods of traditional diplomacy. 

                                                           
42  Bain 2000, S. 457. 

43  Russell 1990, S. 170. 
44  Oren 2009, S. 296. 

45  Morgenthau 1968, S. 194. 

46  Morgenthau 1963, S. 450-453. 
47  Ebd., S. 356-362. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


200 

Only classical diplomacy, Morgenthau asserted, rested on a sufficient appreciation 

of human nature and the deep antagonisms built on it.”48  

Diese klassische Diplomatie basiert auf empathischen Fähigkeiten und einer inneren 

Reife, die ideologische Kreuzzüge49 und die Dämonisierung von Gegnern aus-

schließt. Fünf der von Morgenthau betonten diplomatischen Kompetenzen werden 

an dieser Stelle hervorgehoben.50 

Regel Nr. 3: Diplomatie muss die politische Lage auch vom Standpunkt anderer 

Nationen aus beurteilen.  

Regel Nr. 4: Nationen müssen in nicht lebenswichtigen Fragen kompromissbereit 

sein.  

Regel Nr. 5: Die Realität echter Vorteile muss das Trugbild wertloser Rechte er-

setzen.  

Regel Nr. 6: Ein Staat darf sich nie in eine Situation begeben, aus der sie ohne 

Gesichtsverlust nur unter Inkaufnahme großer Gefahren wieder herauskommt. 

Regel Nr. 9: Die Regierung ist Herr, nicht Sklave der öffentlichen Meinung.  

Morgenthaus politische Theorie betont das Prinzip der Personalisierung politi-

scher Sachverhalte. Politische Prinzipien müssten als Beispiel gebend für die Gesell-

schaft und glaubwürdig praktiziert werden. Deshalb nimmt die „Ethik des Staats-

mannes“ breiten Raum in seinen Untersuchungen ein. 

Lincolns Urteilsvermögen als personifizierte Norm 

In zwei Werken hat Morgenthau implizit die Eigenschaften von Staatsmännern und 

Persönlichkeiten hervorgehoben, die seinem Ideal innerstaatlicher und diplomati-

scher Führung entsprechen. Die Anthologie Truth & Power enthält eine Bewertung 

politischer Persönlichkeiten seiner Zeit, während die Essays on Lincoln's Faith post-

hum von Kenneth Thompson und David Hein herausgegebene Exegesen Morgent-

haus zu Reden und Schriften Abraham Lincolns beinhalten. Statt der Weiterentwick-

lung des theoretischen Kerns seines Realismus konzentrierte sich Morgenthau auf 

                                                           
48  Scheuerman 2009, S. 50.  

49  Zum Problem des nationalistischen Universalismus s. den Beitrag von Christoph Rohde in diesem 

Band.  
50  Die neun Punkte der Diplomatie finden sich in: Morgenthau 1963, S. 471-478. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


201 

die Herausstellung staatsmännischer Tugenden,51 die er in den Qualitäten „morali-

schen Mutes, überlegenen Wissens und reflexiver Kreativität“ lokalisierte.52 Politi-

sche Weisheit ist für Morgenthau nicht erlernbar, sondern ist von Lebenserfahrung 

abhängig.  

„Political wisdom, understood as sound political judgment, cannot be learned; it 

is a gift of nature, like the gift of artistic creativity or literary style or eloquence or 

force of personality. As such, it can be deepened and developed by example, expe-

rience, and study. But it cannot be acquired through deliberate effort by those from 

whom nature has withheld it.”53  

Kaderschmieden, Coaching-Laboratorien und Eliteschulen können folglich politi-

sche Exzellenz nicht einfach anerziehen. Der platonische Philosophenkönig, der in 

die Vita Activa herabsteigt, stellt für Morgenthau den Idealtypus des Staatsmannes 

dar:  

„Political success will be assured, insofar as it depends on the actor, when the 

philosophers and the kings, the men of wisdom and the men of action, become 

one.”54  

Somit ist die menschliche Natur für Morgenthau nicht statisch und unveränderlich, 

sondern ambivalent und unter bestimmten Voraussetzungen konstruktiv modifizier-

bar. Besondere psychologische Qualitäten sind gefordert, die durch praktische Le-

benserfahrungen, nur wenig durch theoretisches Wissen, ausgeprägt werden können. 

Für Morgenthau ist es eine staatsmännische Qualität, mit Hilfe bewusst gewähl-

ter, moderater Sprachwahl Konflikte zu entschärfen, politische Entscheidungen zu 

legitimieren und die Bevölkerung mit den Realitäten vertraut zu machen, anstatt 

einfache Bilder des Wünschbaren zu verbreiten. Gegenüber der von Außenminister 

John Foster Dulles in den fünfziger Jahren  postulierte Politik des Rollback und der 

Liberation gegenüber der Sowjetunion55 zeigte sich Morgenthau besonders kritisch, 

weil dessen sentimentale und moralistische Politik entweder die Erhöhung der 

Kriegsgefahr oder gar nichts bedeute.56 An Lincoln hingegen schätzte er eine große 

Demut und eine konstruktive Art des Fatalismus; Eigenschaften, die in ihrer Kombi-

                                                           
51  Gottfried-Karl Kindermann erzählte dem Verfasser, dass Morgenthau kurz vor Endes seines Lebens 

geplant habe, ein Werk über die Propheten des Alten Testamentes zu verfassen.  

52  Neacsu 2009, S. 133. 
53  Morgenthau 1972a, S. 45. 

54  Ebd., S. 45. 

55  Borhi 1999. 
56  Morgenthau 1961a, S. 105-107. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


202 

nation den Eindruck von Allwissenheit und Allmacht verhindern und einen gesun-

den Realismus ausprägen könnten. Im Aufsatz „On Trying to be just“ führt er aus:  

„The more certain men are in their knowledge of what justice requires, the more 

ruthless they are in the search for, and the use of, power.“57  

Moralische Klarheit,58 zum Beispiel von der neokonservativen Bush-Administration 

exzessiv vertreten und sogar mit einem moralisch begründeten Weltführungsan-

spruch versehen,59 führt für Morgenthau zwangsläufig zu politischer Ideologisierung 

und multiplen Formen von Machtmissbrauch. Statt derartigen Illusionen nachzuge-

ben besaß Lincoln, so Morgenthau, ein klares intellektuelles und moralisches Be-

wusstsein für die Natur des politischen Aktes. Aus diesem Bewusstsein heraus habe 

er „intellectual distinction and moral sensitivity“60 entwickeln können. Lincolns 

Größe sei auf seine Fähigkeit zur gezielten und moralkonnotierten Steuerung des 

Diskurses, die von ihm praktizierte  Entideologisierung des Konfliktes und die 

Entdämonisierung des politischen Gegners zurückzuführen. Des Weiteren habe er 

die Charakterstärke besessen, nicht sich selbst in den Mittelpunkt zu stellen, sondern 

die Sache. Lincoln  

„recognized that the involvement of his self with itself, this lack of detachment 

from himself, detracted from his sound judgement. Thus he paid tribute to what 

was indeed his principal virtue, the source of all the others.”61  

Die von Morgenthau herausgehobene Fähigkeit war das „Detachment“, eine Fähig-

keit zu psychologischer und moralischer Objektivität, die auf einem transzendenta-

len Wertekanon basierte.62 Sie entspricht einem durch Gewohnheit eingeübten 

Pragmatismus, wie er von dessen amerikanischen Vertretern formuliert wurde:  

„Diese doppelte und unauflösliche Koppelung von Zweifel und Überzeugung ei-

nerseits sowie Denken und Handeln andererseits ist gemeint, wenn der Kern des 

Pragmatismus von seinen Anhängern in drei Worten zusammengefasst wird: Über-

zeugungen sind Handlungsregeln“ („belief is a rule for action“).63  

                                                           
57  Morgenthau 1963b, S. 66. 
58  Zum Konzept der moralischen Klarheit s. Neiman 2008. 

59  Einen guten Überblick über den Ursprung des Neokonservativismus und deren Vertreter bietet 

Dorrien 2004. S. auch Geissbühler 2008. 
60  Morgenthau 1965 a, S. 132-138. 

61  Morgenthau / Hein / Thompson 1983, S. 177.  

62  Tjalve 2008, S. 5. 
63  Hellmann 2010, S. 151. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


203 

Morgenthaus Staatsmann muss die Überzeugung in sich tragen, eine absolute mora-

lische Grenze gegen Übertretungen zu verteidigen, meint Gismondi:  

„. . . legitimacy, which is not to be confused with force, requires that statesmen not 

violate their own consciences nor those of their fellow citizens lest legitimacy be 

lost. These moral rules pose what Morgenthau calls “an absolute barrier” to im-

moral policies…“64 

In einer Vorlesung von 1971 verteidigt Morgenthau eine politische Elite, deren Mit-

glieder laut Aristoteles „wie Götter unter Menschen seien.“65 Es sei das große Para-

dox der Politik, dass eine gerechte politische Ordnung auf dem Prinzip der Gleich-

heit basiere, die Politik die Menschen aber nach dem Prinzip der Ungleichheit tren-

ne.66 Der charismatische Staatsmann ist dann die Lösung für das Problem des 

Machtmissbrauchs, wenn er in einem System von Checks and Balances agiert, 

glaubt Morgenthau,67 in dem dieser zu legitimem Handeln gezwungen werde. Be-

sondere charakterliche Unbestechlichkeit sei für Diplomaten notwendig und bilde 

die Basis für unparteiliches Urteilsvermögen, das für Morgenthau eine genuin mora-

lische Qualität darstellt. Ähnlich argumentiert der amerikanische Philosoph Thomas 

Nagel: 

„So ermöglicht Objektivität uns die Überschreitung unserer besonderen Perspekti-

ve und die Entwicklung eines erweiterten Bewusstseins, das die Welt in einem hö-

heren Maße in sich aufnimmt. All dies gilt gleichermaßen für Werte und Einstel-

lungen wie für Überzeugungen und Theorien... Wir gehen naturgemäß davon aus, 

dass auch wir selbst uns nicht nur in der subjektiven Erscheinungswelt befinden. 

Sind wir jedoch in der Welt, wie sie an sich ist, als Teil von ihr enthalten sollten 

wir eigentlich auch in der Lage sein, uns selbst – und nicht nur unsere Körper, 

sondern auch unser Bewusstsein – in eine Weltbeschreibung mit aufnehmen, die 

nicht ausschließlich an unsere Eigenperspektive gebunden ist. Wir sollten… auch 

uns selbst aus der Außenperspektive denken können – und zwar in einer psycholo-

gischen und nicht in einer materialistischen Begrifflichkeit.“68 

Dieses Unparteilichkeitsvermögen ist für Nagel die Quelle von Moral per sé. Es ist 

die Qualität der Loslösung von sich selbst (detachment), die Lincoln zur Versöh-

nung fähig machte, so Morgenthau. Doch Morgenthaus eigene „Tugendlehre“ bleibt 

letztlich dadurch provisorisch, da sie im Widerspruch zur eigenen Imperfektibilitäts-

                                                           
64  Gismondi 2004, S. 458. 
65  Lang 2004, S. 59.  

66  Ebd., S. 61. 

67  Ebd., S. 61. 
68  Nagel 1992, S. 15/34.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


204 

these der menschlichen Natur steht und auch vollkommene Charaktere vom Gift der 

Hybris befallen werden können.69 Dazu kommt die Tatsache, dass die Glorifizierung 

des Staatsmannes einer Mythologisierung von Individuen bedarf, die im medialen 

Zeitalter der Dekonstruktion, der totalen Transparenz und der Dauerskandalisierung 

gesellschaftlicher Sachverhalte70 nicht mehr realistisch zu praktizieren ist. Morgent-

hau hatte diesen Widerspruch erkannt, da er für einen aufgeklärten Patriotismus 

plädierte, der den Mut zum Nonkonformismus und zur Kritik beinhaltete.71 Mor-

genthaus Rollen als außenpolitischer Analytiker und als zivilgesellschaftlicher Kriti-

ker blieben dennoch zeitlebens unversöhnlich nebeneinander stehen. 

Morgenthaus Begegnung mit Psychopathologie – Der Fall Ichheiser 

Morgenthaus Potenzial zur kritischen Analyse wurde in der Literatur eingehend 

gewürdigt. Christoph Frei hat den Nietzscheanischen Dekonstruktivisten Morgent-

hau glänzend dargestellt. Das Seiende, die „Wahrheit“ zu suchen wird von diesem 

als höher und edler betrachtet als Luftschlösser des Sollens zu errichten. In seinem 

Werk Truth & Power vollendet Morgenthau das, was sein Lebensziel war: „Er-

kenntnis… als Lebensziel.“72 Durch seine Begegnung mit Nietzsche erkennt der 

junge Morgenthau schon früh die hohen Kosten der Suche nach Wahrheit, die er 

später sogar in den „liberalen“ USA zahlen musste, als ihm einflussreiche Posten in 

der Akademia verweigert wurden73 und er während seines Engagements gegen den 

Vietnam-Krieg von prominenten, der Johnson-Administration nahestehenden Jour-

nalisten verleumdet wurde.74 Morgenthau fordert vom Wissenschaftler einen Ethos 

der Unbestechlichkeit, doch in bestimmtem Grade muss auch er die gesellschaftlich 

vorherrschenden Normen beachten, schreibt er im Sommer 1965.75 Denn Morgent-

hau kennt einen tragischen Fall aus seinem persönlichen Umfeld, der Foucaults 

Analysen zu gesellschaftlichen Tabus und die Bestrafung bei Nichtbeachtung dieser 

geradezu verifizieren könnte.76 Es handelt sich um die Person Gustav Ichheisers, 

                                                           
69  Morgenthau 1973, S. 38.  

70  Kepplinger 2012. 
71  Bell 2009, S. 15. 

72  Frei 1993, S. 104.  

73  S. hierzu den Beitrag von Alexander Reichwein in diesem Band.  
74  Rohde 2004, S. 250-252. 

75  Morgenthau 1965b, S. 58. 

76  Foucault schildert die Diskurskontrollmechanismen zwischen Vernunft und Wahnsinn. S. Foucault 
2010, S. 11-13.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


205 

eines Sozialpsychologen, mit dem Morgenthau befreundet war.77 Dieser hatte sich 

bewusst mit „Misunderstanding in human relations“ im Rahmen einer fundamenta-

listischen phänomenologischen Sozialpsychologie beschäftigt. Der von den Natio-

nalsozialisten verfolgte Jude floh über die Schweiz und England 1940 in die USA, 

wo er durch die Unterstützung Karl Mannheims nach Chicago gelangte. Hier kam er 

an der University of Chicago über den Posten eines Research Assistent nicht hinaus, 

aber er wurde von Hans Morgenthau, Everett Hughes, Sol Tax und Louis Wirth 

protegiert. Aufgrund seiner radikalen Positionen konnte sich Ichheiser nicht durch-

setzen und führte ein Leben am Rande der Gesellschaft. Wegen angeblicher Schizo-

phrenie und Unfähigkeit, seinen Alltag zu meistern, wurde er ins State Hospital in 

Peoria, Illinois, eingewiesen.78 Im Jahre 1969 starb der Intellektuelle; Selbstmord 

wurde vermutet, aber nicht nachgewiesen. Ichheisers Appearances and Realities: 

Misunderstandings in Human Relations wurde von Morgenthau 1970 im New Lea-

der rezensiert. Wie die Korrespondenz im Morgenthau Archiv (Box 29) zeigt, war 

Morgenthau über die Arbeiten Ichheisers in den fünfziger und sechziger Jahren 

informiert und sichtete auch einen Koffer voll unveröffentlichter Manuskripte des 

verkannten Genius, über den Morgenthau schreibt: „The organic interplay of Ichhei-

ser's madness and his originality as a sociologist has always been fascinating.“ Er 

hatte Ichheiser zu einer Behandlung geraten. Aber wer die Krankheit bekämpfe, 

verliere wohl auch den Genius:  

„I remember that more than 20 years ago I raised the question of psychiatric 

treatment with him; we both agreed that if successful it would probably destroy his 

powers of social criticism... his inadaptability and paranoia were rooted in the 

same fundamental attitude to society from which his insights sprang.”79 

In fast Nietzscheanischer Weise liegen Genie und Wahnsinn dicht beieinander, was 

Rudmin bestätigt: Jede Bewertung der Person Ichheisers und seines Werkes müsse 

seinen intensiven Hang zum Misstrauen berücksichtigen. Diese tief sitzende Charak-

tereigenschaft war aber auch ein wesentlicher Bestandteil seiner phänomenologi-

schen Methodologie.80  

In einer Vorlesung über „Equality in Freedom“ vom November 1970 ging Mor-

genthau sogar auf den Fall Ichheiser ein:  

                                                           
77  Lang 2004, S. 40-41. 

78  Rudmin et al. 1987, S. 167-169. 

79  Morgenthau 1970c. 
80  Rudmin et al. 1987, S. 170. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


206 

„(Ichheiser) did not fit into this particular society… Society tolerates such a fellow 

up to a certain point, but if he acts in what we call a “strange way“, then we put 

him away”.81 

Morgenthau, der die hysterischen sozialpsychologischen Phänomene innerhalb der 

US-Demokratie wie McCarthyism kritisch sah,82 erkannte die Schwierigkeiten, auch 

innerhalb einer Demokratie eine abweichende Meinung zu vertreten. Abweichler 

würden versucht, sich außerhalb des demokratischen Systems zu stellen und das 

System an sich anstatt die gewählte Mehrheit zu attackieren; und die Mehrheit sei 

versucht, Abweichler aus dem System zu stoßen und als Verräter zu kriminalisieren 

anstatt sie als legitime Kritiker zu betrachten.83 Ichheiser selber erkannte das Di-

lemma zwischen objektiver gesellschaftlicher Tabusetzung und persönlicher Para-

noia in seinem Leben:  

„I have been heavily disturbed about the ideological dilemmas of our age for the 

past 15 years, and these conflicts profoundly affected my inner moral life. I am a 

victim of a kind of 'political neurosis'.”84 

Für das pathologische Genie blieb Morgenthau auch nach dessen gesellschaftlicher 

Isolation eine wichtige Bezugsperson. Dies offenbart die persönliche Korrespon-

denz, in der Ichheiser gesellschaftlich konstruierte Tabus schonungslos aufdeckt und 

in der er ein „contemporary political dictionary“85 mit etwa dreißig Begriffen entwi-

ckelte, das zum Beispiel Aggression, Imperialismus, Frieden und Toleranz „politisch 

unkorrekt“ neu definierte. In einer kurzen Schrift, die er am 12. 6. 59 an Morgenthau 

sandte, zitiert er Edward Gibbon und den moralischen Relativismus: „…And Atha-

nasius, who in the West was revered as a saint, was exposed as a criminal to the 

abhorrence of the East.“ 86 Wir könnten nicht intelligent, realistisch und ehrlich über 

Probleme und Dilemmata unserer Zeit reden, weil alle unsere Diskussionen von 

einem „heiligen Dogma“ penetriert seien:  

„(our discussions) “are fettered and dominated by the „SACRED DOGMA“ that 

the Nazis were entirely wrong and that everything they were believing and saying 

was entirely false. Thus, by the prevailing climate of opinion which has established 

and is watching closely over the inviolability of that sacred dogma, we have been 

                                                           
81  Lang 2004, S. 40-41. 

82  Rohde 2004, S. 40.  
83  Morgenthau 1968a, S. 41.  

84  Brief an Louis Wirt vom 10. Januar 1947, zitiert in Rudmin et al., S. 172.  

85  Anlage zu einem Brief Ichheisers an Morgenthau vom 10. 1. 64.  
86  Ichheiser 1959.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


207 

forced in the position of the medieval schoolmen who were permitted to discuss the 

problems of their age only in the framework of the conceptions of the Church and 

the Aristotelian philosophy.”87 

Alle möglichen Sachverhalte würden künstlich verdreht, damit dieses SACRED 

Dogma aufrechterhalten werden könne. Und sein kleines provokatives Exzerpt endet 

mit einer Kritik der Siegerjustiz von Nürnberg:  

„The blunt truth is that Hitler was the political enfant terrible of our age. In a 

world addicted to hypocritical phrases the purpose of which is to conceal the bru-

tal realities of human existence, he was the only political leader who openly was 

proclaiming the truth that power of all human affairs. And it almost seems as if, 

ironically, the main result of the war-crime trials was to prove that Hitler indeed 

was saying the truth. For since obviously only the defeated are ever tried and exe-

cuted as „war-criminals”, the trials have actually proved only one thing – that 

might is right.”88 

Ichheiser sägte ganz bewusst an gesellschaftlichen Tabus, kündigte sozial akzeptier-

te Interpretationen auf und zahlte dafür den zu erwartenden Preis, erkannte Mor-

genthau, der in seiner Vorlesung darauf verzichtete, Ichheisers Namen zu nennen.89 

Im Grunde aber teilte Morgenthau einige wesentliche Prämissen aus Ichheisers 

Weltbild. Gegen die Nürnberger Prozesse und deren Siegerjustiz hatte sich Mor-

genthau bereits 1946 in einem kleinen Artikel in der Zeitschrift America gewandt 

und diese Position laut Lang90 auch nicht mehr signifikant verändert.  

Morgenthau wusste nach dessen Tod 1969 Ichheisers Werk Appearances and Re-

ality wissenschaftlich als konstruktiv zu würdigen. Denn er teilte auch theorieimma-

nent wesentliche Ideen Ichheisers wie dessen zentrale Annahme, dass es die Unter-

scheidung von Zwang und Nicht-Zwang in sozialen Beziehungen nicht geben kön-

ne. Nur die Sichtbarkeit unterscheide Gewalt von anderen Formen sozialen Zwangs. 

Wie erinnerlich, definierte Morgenthau politische Macht als psychologische Bezie-

hung zwischen den Machtausübenden und denen, über die sie ausgeübt wird.91 Bis 

in die Familie reichen auch für Morgenthau die Abhängigkeitsbeziehungen. Für 

Morgenthau ist derjenige im Nachteil, der Macht ausübt, die durch Gewaltanwen-

dung manifest wird. Auch in Bezug auf die Herausarbeitung impliziter Motivstruk-

                                                           
87  Ebd. 
88  Ebd. 

89  Lang 2004, S. 41.  

90  Lang 2004, S. 143.  
91  Rohde 2004, S. 59. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


208 

turen politischer Akteure war Ichheisers Kategorialapparat für Morgenthau von 

hohem Nutzen. Hier schließen Morgenthau und Ichheiser direkt an Karl Mannheims 

Form der Ideologiekritik an. Morgenthau nutzte schon früh in seiner Karriere Ele-

mente der sozialpsychologischen Phänomenologie Husserls wie der Verstehensme-

thode Max Webers.92 Die ausgeprägte hermeneutische Methodik wird besonders in 

Morgenthaus Persönlichkeitsstudien in seinem Kompendium Truth & Power deut-

lich. Morgenthau, der selber biographiebedingt Skeptiker, Kritiker und investigati-

ver Wissenschaftler war, hat seine Analysen immer der dialektischen Wahrheitssu-

che des Diskurses unterworfen. Dies tat Ichheiser ab einem bestimmten Zeitpunkt 

nicht mehr. Die Isolation beförderte seine Paranoia. Dennoch war Morgenthau von 

Ichheiser persönlich und fachlich bewegt worden. Es ist möglicherweise mehr als 

eine Koinzidenz, dass Morgenthau, auch beeinflusst vom Vietnam-Konflikt, in das 

erste Kapitel der fünften Ausgabe von PaN folgenden Paragraph hinzufügt:  

„Deviations from rationality which are not the result of the personal whim or the 

personal psychopathology of the policy maker may appear contingent only from 

the vantage point of rationality, but may themselves be elements in a coherent sys-

tem of irrationality. It is a question worth looking into whether modern psychology 

and psychiatry have provided us with the conceptual tools which would enable us 

to construct, as it were, a counter-theory of irrational politics, a kind of pathology 

of international politics.”93 

Morgenthau suchte also nach seinen negativen Erfahrungen mit der “irrationalen” 

Politik in der Empirie weiterhin nach einer deduktiven Logik, und wenn ihre Basis 

irrationaler Natur sei.94 Sein Interesse galt den psychologischen Tiefenstrukturen 

menschlichen Handelns im Allgemeinen und politischen Handelns im Besonderen. 

Die großen Philosophen hätten die menschliche Neigung zum Selbstbetrug aufge-

deckt, während die moderne Psychologie die Kraft dieses Selbstbetruges systema-

tisch untersuche.95 Zur Konstruktion einer systematischen Decision-Making-Theorie 

zur Erklärung von staatsmännischem „Fehlverhalten“ kam Morgenthau leider nicht 

mehr. Ichheisers Leistungen im Bereich der Wahrnehmungspsychologie wurden erst 

sukzessive von der Wissenschaft entdeckt. Beispielsweise sind seine Forschungen 

auf dem Feld des Images als der kognitiven Repräsentation einer Person bahnbre-

                                                           
92  Jütersonke 2010, S. 18. 

93  Morgenthau 1973, S. 7-8. 

94  Fromkin 1993, S. 87.  
95  Morgenthau 1963b, S. 64-65.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


209 

chend gewesen.96 Die aktuelle sozialpsychologische Forschung hat aus dem Begriff 

des Images den Begriff des Schemas (Schematherapie)97 entwickelt.   

Morgenthau und der Weltstaat 

Obwohl für Morgenthau das politisch handelnde Individuum im Zentrum seiner 

Außenpolitikanalyse stand, so setzte er in anderen Politikfeldern auf die Kraft der 

Zivilgesellschaft. Den Anachronismus zwischen den Realitäten der Weltpolitik mit 

ihren globalen Problematiken (Umweltzerstörung, Atomwaffen, Bevölkerungsex-

plosion, soziale Ungleichheit) und dem anachronistischen Staatensystem des 19. 

Jahrhunderts beklagt der späte Morgenthau:  

„These residues of an obsolescent legal and institutional order not only stand in 

the way of a rational transformation of international relations in the light of the 

inequality of power and the interdependence of interests but they also render pre-

carious, if not impossible, major rational policies within the defective framework 

of such a system.“98 

Morgenthau baut zwar auf eine konstruktiv-führende Rolle des Staatsmanns, ande-

rerseits aber warnt er vor einer primitiven Personalisierung sozialer Probleme.99 Ein 

abstraktes, intransparentes institutionelles Geflecht à la global governance stellt für 

ihn dennoch keine Alternative dar, da das Recht in entscheidenden Fragen durch die 

Machtpolitik gebrochen werde. Daher beruht Morgenthaus Weltordnungsmodell 

nicht auf dem Vertrauen in einen kosmopolitischen Legalismus. Theoretisch kann 

die anarchische Struktur der Welt zwar durch einen Weltstaat überwunden werden; 

in der lebenswirklichen Praxis jedoch bleibt das Recht nur eine leere Folie, die es 

durch konstruktive soziale Interaktionen zu füllen gelte. Morgenthau fürchtet zu-

nehmende institutionelle Abstraktion. Dies demonstriert er am Beispiel der bürokra-

tischen Abläufe innerhalb des U. S.  State Department; sein Argument lässt sich aber 

problemlos auf den Prozess der global governance übertragen. Morgenthau fürchtet, 

dass eine „inflationierte kollektive Methode des policy-making“ zu drei nachteiligen 

Wirkungen für die (außen)politische Steuerung eines Handlungszentrum führen 

könne: 1. nachhaltige Politikführung werde unmöglich; 2. der Status Quo werde 

                                                           
96  Rudmin et al. 1987, S. 174-175. 

97  Sachse 2004.  

98  Morgenthau 1977, S. 5-6. 
99  Ebd., S. 8. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


210 

zementiert, wodurch politische Innovationen und Initiativen blockiert würden; 3. die 

Verantwortlichkeit für das konkrete Handeln werde  verwässert.100 Dezidiert wendet 

sich Morgenthau gegen die Bürokratisierung und Mechanisierung des politischen 

Lebens.101 Eine positive Personalisierung der Politik kann für ihn allein der „Ent-

zauberung“ und Technokratisierung der Welt etwas entgegen setzen, kann allein 

politische Legitimität auch in der komplexen technokratischen Gesellschaft liefern. 

Auf Dauer muss die technologische Entwicklung der Welt aber, soll sie friedlich 

verlaufen, mit von Nationalstaaten akzeptierten Souveränitätsabschlägen gesteuert 

werden:  

„What is needed [for permanent peace] is a radical transformation of the existing 

international society of sovereign nations into a supranational community of indi-

viduals.“102 

Eine Weltregierung, die nicht nur politikfeldspezifische Regime beinhaltet, hielt er 

trotz der angenommenen Notwendigkeit für mittelfristig nicht realisierbar. Er argu-

mentiert wieder elitaristisch, etatistisch und sozialpsychologisch.103 Eine Weltöffent-

lichkeit zur Verhinderung von Kriegen und zur Legislation zentraler Politikfelder 

mit unterschiedlichen Interessen hielt Morgenthau für „populäre Phraseologie“. Die 

öffentliche Weltmeinung existiere nur als diffuses Gefühl, aber nicht als handlungs-

leitende Ressource, die einen drohenden Krieg verhindern könne.104 

Für zahlreiche Beobachter, die Morgenthaus linksliberale Vergangenheit als 

Rechtswissenschaftler analysiert haben, sind Morgenthaus anthropologische Analy-

sen ein intellektueller Rückschritt. Jütersonke glaubt, dass Morgenthau einen geisti-

gen Salto Mortale weg vom Recht hin zu einer anthropologischen Metaphysik voll-

zogen habe.105 Ebenso kritisch äußert sich Scheuerman. Auch wenn sein Nach-

kriegsruf als konservativer Verteidiger des Status Quo unberechtigt gewesen sei, so 

hätten seine Aussagen zu den psychologischen Wurzeln der internationalen Politik 

zu diesen Fehlinterpretationen beigetragen.106 Craig hingegen meint, dass Morgent-

hau gar keine gradualistische Weltstaatstheorie in Lockeschem Sinne entwickeln 

konnte, weil er im deutschen Romantizismus und Nationalismus stecken geblieben 

                                                           
100  Morgenthau 1964, S. 180-181. 

101  Neacsu 2009 S. 128.  

102  Morgenthau 1948, S. 480. 
103  Morgenthau 1970b, S. 6-7. 

104  Morgenthau 1973, S. 273. 

105  Jütersonke 2010, S. 63.  
106  Scheuerman 2009, S. 38. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


211 

sei.107 An dieser Stelle wurde hingegen argumentiert, dass die Anthropologie als 

Basis und Ergebnis seiner Verstehensmethode Morgenthaus Ansatz besondere 

Wirksamkeit verschafft hat. Denn sein Kampf galt einer legalistischen Abstraktion, 

die der Wissenschaft jede Praxisrelevanz rauben würde. Deshalb ist sein Ansatz tief 

in der Psychologie verwurzelt wie seine Analysen zur Figur des Staatsmannes. Der 

Staatsmann, das Vorbild, der Lehrer kann und muss auf der Ebene der hohen Politik, 

der Diplomatie, die Ordnung der Welt durch verantwortliche, restriktive Machtaus-

übung gewährleisten. Dazu sei es notwendig, dass die einzelnen Staatsmänner den 

Nationalismus ihrer Völker steuerten und ideologische Kreuzzüge, wie sie bei-

spielsweise Präsident Lyndon B. Johnson mit seinem Anti-Kommunismus verfolge, 

verhinderten.108 Institutionen per sé seien kein Allheilmittel, weil der Machttrieb 

diese durchziehe oder Institutionen im Falle echter Interessendifferenzen von den 

starken Akteuren bewusst marginalisiert würden.109 Oder anders ausgedrückt: „Die 

politische Wirkungskraft von Verträgen (ist) nicht konstant, sondern vom variablen 

Wirkungsgrad der sie schaffenden und tragenden Interessen abhängig.“110 Als Pro-

totypen für einen Staatsmann seiner Gegenwart, der die Eigenschaften der Beson-

nenheit, Weisheit und Klugheit miteinander verband, galt für Morgenthau Winston 

Churchill, der aus geschichtlichen Zusammenhängen die richtigen Schlüsse gezogen 

habe: „... nobody alive combines to such a degree intellectual excellence with ability 

in action and dedication to a cause.“111 

Morgenthau sieht den Machttrieb in allen möglichen Formen menschlicher Orga-

nisation wirksam werden:  

„Es ist die Allumfassendheit des Machtwunsches, der, neben und über besonderen 

Formen von Selbstsucht oder böser Absicht, die Allumfassendheit des Bösen im 

menschlichen Handeln hervorbringt. Da sind die Elemente der Korruption und der 

Sünde, die auch die besten Absichten infizieren und zumindest teilweise an ihrer 

Umsetzung hindern. Auf einer größeren Ebene sind die Transformationen der Kir-

chen in politische Organisationen, von Revolutionen in Diktaturen, der Liebe zum 

Land in einen Imperialismus Beispiele für dieses Verhalten.“112 

Gesellschaftliche Gruppen tendierten zu anarchischem Verhalten und benötigten 

Erziehung und Führung – durch Vorbilder, nicht durch abstrakte Regeln oder autori-

täre Strukturen. Selbst eine Demokratie, die das Mehrheitsprinzip verwirklicht, biete 

                                                           
107  Craig 2007, S. 210.  

108  Morgenthau 1968b, S. 192.  
109  Aktuelle Beispiele für dieses Phänomen bei Schmalz 2004, S. 174f.  

110  Kindermann 1986, S. 117. E. H. 

111  Morgenthau 1955, S. 288. 
112  Morgenthau 1946, S. 194-195. E. Ü. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


212 

keinen automatischen Schutz vor der Destruktivität menschlichen Kollektivverhal-

tens; zu leicht könne der Mehrheitswille für negative Ziele instrumentalisiert wer-

den.113 Die wesentlichen Dynamiken der Weltpolitik bleiben für Morgenthau bis 

zum Ende machtzentriert. Und der Versuch, Morgenthaus Ansatz kosmopolitisch 

umzubiegen, taugt nicht. Zu sehr hat Morgenthau durch seine geopolitischen Analy-

sen Prominenz erlangt, indem er der Öffentlichkeit in den USA die Dynamiken des 

Kalten Krieges nach dem Sieg über die despotischen Mächte im Zweiten Weltkrieg 

in Mächtegleichgewichtstermini erklärte,114 die Dominotheorie bereits Mitte der 

fünfziger Jahre widerlegte, die strategische Dreiecksbildung der Ping-Pong-Politik 

zwischen China, den USA und Russland frühzeitig präskribierte,115 einen potenziel-

len Krieg zwischen Vietnam und China antizipierte116 und die Entwicklung einer 

tripolaren Weltstruktur im 21. Jahrhundert mit China als kommender Supermacht 

voraussah.117 Seine Anwandlungen in Bezug auf den Funktionalismus eignen sich 

mehr dazu, um eine durch politikfeldspezifische Regime ergänzte staatszentrierte 

Ordnung zu begründen als dazu, eine Überwindung der anarchischen Systemstruktur 

zu begründen. Morgenthaus Verdienste auf der Suche nach einer Transformation 

und Pazifizierung der internationalen Politik liegen primär nicht in der Konstruktion 

einer institutionellen Ethik, sondern auf den personal-psychologischen Reflexionen, 

die in seinem Diplomatieverständnis durchschimmern. Die intellektuellen und mora-

lischen Fähigkeiten, die zu einem reifen Urteilsvermögen führen, sind jedoch selten 

vorzufinden, so dass Morgenthaus Ansatz kein demokratietheoretischer, sondern ein 

klar elitaristischer ist.  

Morgenthaus Angst vor einer öffentlichen Meinung, die die Staatenlenker zu kru-

dem Nationalismus zwingen könnte, verführte ihn dazu, dem Staatsmann fast über-

menschliche Lasten aufzubürden. Stabile Nationalstaaten hingegen würden die öf-

fentliche Meinung positiv beeinflussen und friedlichen sozialen Wandel befördern 

können.118 Die Entwicklung staatsmännischer (charismatischer) Qualitäten innerhalb 

institutioneller Designs zur breiten Legitimierung selbiger, das wäre ein For-

schungsdesiderat, dem sich eine stark rechtsbasierte Institutionenforschung zukünf-

tig widmen sollte. Institutionen ohne Legitimität und ohne moralisch zurechenbare 

                                                           
113  Morgenthau 1961b, S. 142. 

114  Morgenthau 1952. 
115  Hacke 1983. 

116  Rohde 2004, S. 278.  

117  Morgenthau 1972b. 
118  Scheuerman 2011, S. 82. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


213 

Handlungsstrukturen würden für Morgenthau mehr Schaden als Nutzen stiften.119 

Die gegenwärtige Krise der Europäischen Union würde diese Analyse wohl bestäti-

gen. Morgenthau bleibt als Theoretiker des nationalen Interesses, aber auch als 

handlungstheoretisch und psychologisch argumentierender Ethiker aktuell. Unver-

söhnlich stehen in seinem Denken allerdings ein Vertrauen in die Kraft der Zivilge-

sellschaft, auf die er während seines Protestes gegen den Vietnam-Krieg baute, und 

eine elitaristische Individualethik gegenüber. Wann ist gegenüber einer legitimen 

Regierung Widerstand gerechtfertigt und gerecht und wer entscheidet das? Es bleibt 

unklar. Die Frage ist, ob man diese Ebenen verbinden kann. Dies erfordert Instituti-

onen, die den Schatten von Abstraktion und Intransparenz ablegen und über eine 

breitere politische Reichweite verfügen als herkömmliche NGOs. Denn eine Ethik 

allein auf das nationale Interesse aufzubauen, das kann nicht funktionieren, meint 

Pin-Fat:  

„The paucity of seeking ethical solutions in the national interest lies either in 

elvating the status of the nation-state to mystical heights (thus, unwittingly, endors-

ing totalitarianism) or it postulates an ethics so hopelessly stranded in the trans-

cendent that it leaves the moral decisions of statesmen [sic] in the lap of the gods 

and forecloses the possibility of there being any ethics in international politics.“120 

Auf der anderen Seite ist Morgenthaus Kelsenianisches Erbe nicht mehr so weit 

erkennbar, dass Morgenthau als Vertreter eines Kosmopolitanismus durchgeht. Für 

Scheuerman war die Ablehnung idealistischer Ansätze bei Morgenthau bis zuletzt zu 

absolut: 

„Morgenthau was too quick to preclude the possibility that policies he might decry 

as unrealistic or “idealistic” might be effectively advanced in accordance with the 

sober consequentialist ethic of which he was so enamored.“121 

Auf drei Ebenen sollten für Morgenthau stete Reformen die Weltordnung stabil 

halten:  

Wiederbelebung eines zivilen Republikanismus - innerstaatlich-pluralistisches 

Gleichgewicht und politische Kultur. 

                                                           
119  Die Kontroverse um das Transatlantische Freihandelsabkommen mag als Spiegelbild für die gesell-

schaftliche Kontroverse um zukünftige Steuerungsmechanismen der Globalisierung gelten. Dieter 

2014. 

120  Pin-Fat 2005, S. 220. 
121  Scheuerman 2009, S. 96. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


214 

Leadership, die mobilisiert und beschränkt und zivile Tugenden fördert. 

Die Herstellung eines internationalen zwischenstaatlichen Mächtegleichgewichts. 

Morgenthaus Denken generiert humanistische Kategorien, die bei der Entwicklung 

weitergehender Techniken der conflict resolution, der Durchsetzung von human 

security-Ansätzen, internationaler Mediation und regionaler Institutionalisierung 

von Sicherheit von Nutzen sein können. Doch stets muss der Akteur ein Bewusst-

sein für die Unvollkommenheit politischer Lösungen bewahren und sollte unter 

tragischen Umständen den Mut zum Handeln nicht verlieren.122 Morgenthaus ak-

teurszentriertes und prozessuales Diplomatieverständnis bleibt in diesem Sinne zeit-

los und modern. Einhundert Jahre nach dem Ende des Ersten Weltkrieges, in einem 

Jahr mit parallel auftretenden heterogenen Konflikten von der Ukraine über den 

Jemen, den syrischen Bürgerkrieg und den Staatszerfall im Irak und in Libyen, zeigt 

sich, dass das von Morgenthau postulierte und von historischen Optimisten hart 

kritisierte tragische Weltbild leider beklemmend aktuell geblieben ist.  

Literatur 

Bain, William, 2000: Deconfusing Morgenthau: Moral Inquiry and Classical Realism Reconsidered. In: 

Review of International Studies, Jg. 26, Nr. 3, S. 445-464. 

Bell, Duncan, 2009: Introduction: Under an Empty Sky: Realism and Political Theory. In: Duncan Bell 

(Hrsg.): Political thought and international relations. Variations on a realist theme. Oxford 2009, S. 1-

25. 

Laszlo, Borhi, 1999: Rollback, Liberation, Containment, or Inaction? U. S. Policy and Eastern Europe in 

the 1950s. Journal of Cold War Studies, Vol. 1, No. 3., S. 67-110.  

Cozette, Murielle, 2008: Reclaiming the critical dimension of realism: Hans J. Morgenthau on the ethics 

of scholarship. In: Review of International Studies, H. 34, S. 20. 

Craig, Campbell 2007: Hans Morgenthau and the world state revisited. In: Michael C. Williams (Hrsg.): 

Realism Reconsidered, S. 195-215.  

Czempiel, Ernst-Otto, 2003: Neue Sicherheit in Europa: eine Kritik an Neorealismus und Realpolitik. 

Frankfurt. 

Dieter, Heribert, 2014: TTIP gefährdet weit mehr als nur den Verbraucherschutz. SWP-Aktuell 2014/A 

41, Juni 2014, S. 1-4. 

Dorrien, Gary, 2004: Benevolent Global Hegemony: William Kristol and the Politics of American Em-

pire. In: Logos. Spring 2004. Online: http://www. logosjournal. com/issue_3. 2/dorrien. htm 

Doyle, Michael, 1997: Ways of War and Peace. New York. 

                                                           
122  Morgenthau 1962, S. 51-55. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


215 

Foucault, Michel, 2010: Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt am Main. 

Geissbühler, Simon (Hrsg.), 2008: Der amerikanische Neokonservatismus und die Außenpolitik der 

USA, Anne Bayefsky, Max Boot, Michael A. Ledeen, Joshua Muravchik und Douglas Murray in der 

Diskussion. Münster. 

George, Jim (Hrsg.), 1994: Discourses of global politics. A critical (re)introduction to international 

relations. Boulder. 

Gismondi, Mark, 2004: Tragedy, Realism, and Postmodernity: Kulturpessimismus in the Theories of Max 

Weber, E. H. Carr, Hans J. Morgenthau, and Henry Kissinger. Diplomacy & Statecraft, Volume 15, 

Issue 3, 2004, S. 435-464. 

Habermas, Jürgen, 1992: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demo-

kratischen Rechtsstaates, Frankfurt a. M. 

Hacke, Christian, 1983: Die Ära Nixon-Kissinger 1969-1974. Konservative Reform der Weltpolitik. 

Stuttgart. 

Hellmann, Gunter 2010: Pragmatismus. In: Masala/Sauer/Wilhelm: Handbuch der Internationalen Politik. 

Wiesbaden, S. 148-181. 

Ichheiser, Gustav, 1959: Why we Cannot Discuss Intelligently, Realistically and Honestly Any of the 

Major Issues and Dilemmas of our Age. Unveröffentlichtes Manuskript. Morgenthau Papers, Box 29. 

Joffe, Josef, 2006: Überpower. The Imperial Temptation of America. New York. 

Jütersonke, Oliver, 2010: Morgenthau, law, and realism. Cambridge. 

Keohane, Robert O. (Hrsg.), 1986: Neorealism and Its Critics. New York. 

Kepplinger, Hans Mathias, 2012: Die Mechanismen der Skandalisierung. München. 

Kindermann, Gottfried-Karl Kindermann, 1986: Grundelemente der Weltpolitik. München.  

Klusmeyer, Douglas, Beyond Tragedy: Hannah Arendt and Hans Morgenthau on Responsibility, Evil and 

Political Ethics. In: International Studies Review, H. 11, S. 332–351. 

Lang, Anthony F., 2004: Political Theory and International Affairs: Hans J. Morgenthau on Aristotle's 

The Politics. Westport. 

Lebow, Richard Ned, 2003: The tragic vision of politics: ethics, interests and orders. Cambridge. 

Lebow, Richard Ned, 2007: Texts, Paradigms, and Political Change. In: Michael C. Williams (Hg.): 

Realism reconsidered, S. 241-268. 

Levine, Daniel, 2013: Why Hans Morgenthau Was Not a Critical Theorist (and Why Contemporary IR 

Realists Should Care). In: International Relations, March 2013, S. 95-118. 

Lobell, Steven E. / Ripsman, Norrin M. / Taliaferro, Jeffey W., 2009: Neoclassical Realism, the State and 

Power. Cambridge.  

Mollov, M. Benjamin, 2002: Power and Transcendence: Hans J. Morgenthau and the Jewish Experience. 

Lexington Books. 

Molloy, Sean, 2006: The Hidden Hand of Realism – A Genealogy of Power Politics. Basingstoke. 

Morgenthau, Hans, 1945: The Evil in Politics and the Ethics of Evil. In: Ethics 56, 1, S. 1-18. 

Morgenthau, Hans, 1946: Scientific Man versus Power Politics. Chicago. 

Morgenthau, Hans, 1948: Politics Among Nations. 1. Auflage. New York.  

Morgenthau, Hans, 1954: The Theoretical and Practical Importance of a Theory of International Rela-

tions. In: Nicolas Guilhot (Hrsg.), 2011: The Invention of International Relations Theory. New York, 

S. 263-266. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


216 

Morgenthau, Hans, 1955: Foreign Policy – The Conservative School. In: World Politics; January 1955, 

Vol. 7, S. 288. 

Morgenthau, Hans, 1961a, John Foster Dulles. In: Truth & Power, S. 87-108.  

Morgenthau, Hans, 1961b: John F. Kennedy. In: Truth & Power, S. 139-162. 

Morgenthau, Hans, 1962: The Trouble with Kennedy, Commentary 33, 1962, S. 51-55. 

Morgenthau, Hans, 1963a: Macht und Frieden. Gütersloh. 

Morgenthau, Hans, 1963b: On Trying to be Just. In: Truth & Power, S. 61-67. 

Morgenthau, Hans, 1964: J. William Fulbright. In: Truth & Power, S. 174-181. 

Morgenthau, Hans, 1965a: Adlei E. Stevenson: Tragedy and Greatness. In: Truth & Power, S. 132-138. 

Morgenthau, Hans, 1965b: The Writer’s Duty and His Predicament. In: Truth & Power, S. 56-60. 

Morgenthau, Hans, 1967: What Ails America? In: Truth & Power, S. 29-39. 

Morgenthau, Hans, 1968a: The Right to Dissent. Truth & Power, S. 40-44. 

Morgenthau, Hans, 1968b: Eugene McCarthy. In: Truth & Power, 1970, S. 191-198. 

Morgenthau, Hans, 1970a, Truth & Power. New York. 

Morgenthau, Hans, 1970b: Prologue. In: Truth & Power, S. 4-9. 

Morgenthau, Hans, 1970c: Genius in Madness. In: The New Leader 53, May 11, 1970, S. 13.  

Morgenthau, Hans, 1972a: Science – Servant or Master? New York. 

Morgenthau, Hans, 1972b: Das internationale System an der Wende? Sonderabdruck aus „Schweizer 

Monatshefte“, 52. Jahr, Heft 8, November 1972, S. 560-561. (Gastvortrag an der Universität Zürich 

vom 14. Juni 1972). 

Morgenthau, Hans, 1973a: Politics Among Nations. New York. 4. Auflage 

Morgenthau, Hans, 1977: The Pathology of American Power. In: International Security, Vol. 1, No. 3, S. 

3-20. 

Morgenthau, Hans, 1983 (mit David Hein und Kenneth W. Thompson): Essays on Lincolns Faith. Lan-

ham. 

Murray, A. J. H.: The Moral Politics of Hans Morgenthau. The Review of Politics 58, No. 1 (1996). S. 

81–107. 

Nagel, Thomas, 1992: Der Blick von nirgendwo. Frankfurt am Main.  

Neacsu, Mihaela, 2009: Hans J. Morgenthau’s Theory of International Relations: Disenchantment and 

Re-enchantment. Basingstoke 

Neiman, Susan, 2008: Moral Clarity: A Guide for Grown-Up Idealists. New York 

Oren, Ido, 2009: The Unrealism of Contemporary Realism: The Tension between Realist Theory and 

Realists’ Practice. In: Perspectives on Politics, Vol. 7, No. 2, S. 283-301. 

Pichler, Hans-Karl, 1998: The godfathers of ‘truth’: Max Weber and Carl Schmitt in Morgenthau’s 

theory of power politics. Review of International Studies, Vol. 24, No. 2, April 1998, S. 185-200. 

Pin-Fat, Véronique, 2005: The Metaphysics of the National Interest and the 'Mysticism' of the Nation-

State: Reading Hans J. Morgenthau. In: Review of International Studies 31:2, S. 217-36. 

Rohde, Christoph, 2000: Hans J. Morgenthau – die Grundlegung einer realistischen Theorie der Internati-

onalen Politik. Unveröffentlichte Dissertationsschrift. München. 

Rose, Gideon, 1998: Neoclassical Realism and Theories of Foreign Policy. In: World Politics, Vol. 51, 

No. 1, S. 144-172. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


217 

Rosenthal, Joel H., 1991: Righteous Realists: Political Realism, Responsible Power, and American Cul-

ture in the Nuclear Age. Louisiana State University Press.  

Rudmin, Floid et al, 1987: Gustav Ichheiser in the history of social psychology: An early phenomenology 

of social attribution. In: British Journal of Social Psychology, Jg. 26, No. 2, S. 165-180. 

Russell, Greg 1990: Hans J. Morgenthau and the ethics of American statecraft. Baton Rouge.  

Sachse, Rainer, 2004: Persönlichkeitsstörungen – Leitfaden für die Psychologische Psychotherapie. 

Göttingen. 

Scheuerman, William E., 2009a: Hans Morgenthau – Realism and Beyond. Cambridge 

Scheuerman, William E., 2009b: A theoretical missed opportunity? Hans J. Morgenthau as a Critical 

Realist”. In Duncan Bell (2009): Political Thought and International Relations: variations on a Realist 

theme. New York, S. 41-57. 

Schmalz, Uwe, 2004: Deutschlands europäisierte Außenpolitik. Kontinuität und Wandel deutscher Kon-

zepte zur EPZ und GASP. Wiesbaden. 

Schmidt, Brian C. / Williams, Michael C., 2008: The Bush Doctrine and the Iraq War: Neoconservatives 

Versus Realists, Security Studies, 17, 2, S. 191–220. 

Schuett, Robert, 2011: Peace through Transformation? Political Realism and the Progressivism of Nation-

al Security. In: International Relations June 2011, 25, S. 185-203. 

See, Jennifer, 2001: Prophet Without Honor: Hans Morgenthau and the War in Vietnam, 1955-1965. In: 

Pacific Historical Review, 70, August 2001, S. 419-447. 

Schmidt, Brian C. / Williams, Michael C., 2008: The Bush Doctrine and the Iraq War: Neoconservatives 

Versus Realists. Security Studies, 17, 2, S. 191–220. 

Tjalve, Vibeke, 2008: Realist strategies of republican peace: Niebuhr, Morgenthau, and the politics of 

patriotic dissent. New York.  

Turner, Stephen / Mazur, George, 2009: Morgenthau as a Weberian Methodologist. In: European Journal 

of International Relations, Jg. 15, H. 3, S. 477–504. 

Waltz, Kenneth, 1979: Theory of International Politics. Reading.  

Walzer, Michael, 1994: Thick and Thick – moral argument at home and uproad. New York. 

Williams, Michael C. (Hrsg.), 2007: Realism Reconsidered - the legacy of Hans Morgenthau in interna-

tional relations. Oxford. 

Zimmer, Louis B., 2011: The Vietnam Debate. Hans Morgenthau and the Attempt to Halt the Drift into 

Disaster. Lanham. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


219 

Jana Puglierin 

„Wedding of Paradoxes“1 John H. Herz’ liberaler Realismus zwischen 

Utopie und Realität 

Einleitung 

Während Hans J. Morgenthau seit einiger Zeit vermehrt das Interesse der Forschung 

auf sich gezogen hat und die Ursprünge und die Entwicklung seines Werks mittler-

weile relativ gut erschlossen sind, wurde seinem Zeitgenossen und Weggefährten 

John H. Herz bisher relativ wenig Aufmerksamkeit zu Teil. Der deutsch-

amerikanische Politikwissenschaftler ist in den letzten Jahrzehnten weitgehend aus 

dem Gedächtnis verschwunden. Obwohl er mancherorts noch heute als „einer der 

berühmtesten Wissenschaftler auf dem Gebiet der Internationalen Politik“2 und 

Gründungsvater des Realismus gilt,3 haben sich bislang nur einige wenige mit sei-

nem Leben und Denken näher auseinandergesetzt.4 Der nachfolgende Text möchte 

hier anknüpfen.5 Dabei liegt der Fokus auf Herz’ Versuch, die sich scheinbar unver-

söhnlich gegenüber stehenden Extreme Politischer Realismus und Politischer Idea-

lismus miteinander zu verbinden und einen neuen Realismus mit liberalem Antlitz 

zu entwickeln.6 Herz erkannte die auch von Morgenthau identifizierten Gegebenhei-

ten explizit an, war jedoch nicht bereit, sich mit ihnen als alleinig determinierende 

                                                           
1  So der Titel der Rezension von Herz’ Buch Political Realism and Political Idealism durch Hans J. 

Morgenthau. Vgl. Morgenthau 1951. 

2  Czempiel 1999, S. 1. 
3  Der amerikanische Politikwissenschaftler Kenneth Thompson schrieb: „Herz must be included 

among the small group of European-American scholars who have played a decisive role in the 

emerging study of international politics in the United States.“ Thompson 1980, S. 112. Auch wenn 

Michael J. Smith Herz nicht in seine Portrait-Sammlung berühmter Realisten aufgenommen hat, 

erwähnt er im Vorwort zum Buch doch, dass man John H. Herz hätte dazunehmen können. Vgl. 
Smith 1983, S. 2. Schließlich verstand sich auch Herz selber als „co-founder“ der realistischen 

Schule. Siehe Herz an Joel H. Rosenthal, 11. Januar 1992, Box 3, Correspondence 1991-1993 

[Ordner], Herz Papers. 
4  Vgl. Z. B. Stirk 2005, Hacke/Puglierin 2007 sowie insbesondere das Special Issue der Zeitschrift 

International Relations, 22 (4), 2008, anlässlich des 100. Geburtstages von Herz. 

5  Ausführlich zu Herz’ Leben und Denken s. Puglierin 2011. 
6  Hier ausführlich: Herz 1951. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


220 

Konstanten abzufinden. Mit dem „Realliberalismus“ stellte er dem klassischen Rea-

lismus von Hans J. Morgenthau ein „realisierbares Ideal“ gegenüber.  

Das Sicherheitsdilemma als Grundlage sozialen Handelns 

Herz’ Kernprämisse bestand in der Annahme, dass das politische Denken der Men-

schen durch fundamentale Grundeigenschaften charakterisiert wurde. Er wollte diese 

Grundeigenschaften herauszufiltern und analysieren, um so Licht in das Dunkel der 

Gedankengänge und Motive politisch handelnder Individuen oder ganzer Gruppen 

zu bringen.7 Darin gleicht sein Vorgehen demjenigen Hans J. Morgenthaus: Auch 

Morgenthau hatte im ersten seiner sechs Prinzipien des politischen Realismus postu-

liert, dass die internationale Politik – so wie die Gesellschaft im Allgemeinen – von 

objektiven Gesetzen beherrscht werde, die ihre Gültigkeit auch jenseits von Zeit und 

Raum bewahrten und ihren Ursprung in der menschlichen Natur hatten.8 Beiden 

Denkern ging es also zunächst darum, die ewig wiederkehrenden, unabhängigen 

Konstanten des politischen Denkens und Handelns zu identifizieren. Beide beriefen 

sich dabei auf die psychologische Verfasstheit des Menschen. Jedoch führten ihre 

Überlegungen sie zu unterschiedlichen Ergebnissen. 

Morgenthau hatte argumentiert, der Mensch denke im Banne seiner fundamenta-

len Leidenschaften und Triebe ausschließlich an die Maximierung seiner eigenen 

Macht und neige bei all seinen Taten eher zum Bösen als zum Guten. Die Gier der 

Menschen nach Macht und Herrschaft kannte für ihn keine Grenzen, sie war unstill-

bar. Immer und überall, so schrieb er, „versucht der Mensch, Macht über andere 

Menschen zu bewahren und zu begründen“9. Dieser beständige Kampf um die 

Macht sei niemals zu überwinden, da das menschliche Verlangen immer größer sein 

werde als die Möglichkeit, es zu befriedigen.10  

Herz sah den Menschen zunächst als Lebewesen, das sich seiner eigenen Sterb-

lichkeit bewusst war und daher den Tod fürchtete. Entscheidend für das Miteinander 

                                                           
7  Vgl. Herz 1951, S. XII. 

8  Vgl. Morgenthau 1963, S. 49. 
9  Morgenthau 1963, S. 77. 

10  „For while man’s vital needs are capable of satisfaction, his lust for power would be satisfied only 

if the last man became an object of his domination, there being nobody above or beside him, that is, 
if he became like God.“ Vgl. Morgenthau 1946, S. 165. Dennoch ist Morgenthaus Menschenbild 

nicht konstant pessimistisch geblieben: „Man is an animal longing for power, but he is also a crea-

ture with moral purpose, and while man cannot be governed by abstract moral principles alone, he 
cannot be governed by power alone either.“ Morgenthau 1962, S. 130. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


221 

in einer Gruppe oder Gesellschaft war die Erkenntnis, dass jeder Mensch potenziell 

zu einem Mörder werden konnte: „This very realization that his own brother may 

play the role of Cain makes his fellow men appear to him as potential foes. Realiza-

tion of this fact by others, in turn, makes him appear to them as their potential mortal 

enemy.“11 Für Herz war es also nicht die Gier nach Macht, sondern die Angst, wel-

che das menschliche Verhalten bestimmte. Aus diesem Angstfaktor leitete Herz das 

fundamentale Dilemma der menschlichen Existenz ab, dessen Identifikation in den 

nachfolgenden Jahren ganz maßgeblich zu seinem Ruhm beitragen sollte: „[T]he 

dilemma of ‚kill or perish’, of attacking first or running the risk of being de-

stroyed“12, auch „security dilemma“13 genannt. Einerseits sucht und benötigt der 

Mensch Kontakt zu seinen Mitmenschen, um zu überleben. Andererseits kann er 

jedoch nie wissen, was diese im Schilde führen, welche geheimen Absichten sie 

verfolgen. Das Dilemma resultiert also weniger aus den tatsächlichen Absichten und 

Fähigkeiten eines bestimmten Akteurs, sondern vielmehr aus dem existenziellen 

Gefühl der Unsicherheit.14  

Für Herz lagen die Wurzeln des gerade skizzierten Dilemmas im dualistischen 

Charakter menschlichen Lebens, darin, dass der Mensch von seinen potentiellen 

Todfeinden abhängig war und deshalb in ständiger Furcht leben musste. Um sich 

gegen Angriffe, Unterwerfung, Beherrschung oder Vernichtung zu schützen, sei er 

darauf angewiesen, seine Macht stetig zu mehren, um so der Macht der anderen 

begegnen zu können. Weil alle Menschen innerhalb einer Gesellschaft aber ständig 

und gleichzeitig damit beschäftigt seien, Macht anzusammeln, führe der Machtge-

winn des Einen zu einem Gefühl der Bedrohung des Anderen und zu der Befürch-

tung, er könne ein Opfer dieses Machtvorteils werden. Einmal in der Spirale der 

Machtakkumulation gefangen, führe das Dilemma zwischen töten oder getötet wer-

den in einen Teufelskreis, aus dem es kein Entrinnen gebe. Was eigentlich der Si-

cherheit dienen solle, schlage um in deren Gefährdung. Das besonders Fatale an der 

Situation sei, dass auch Menschen mit ursprünglich friedlichen und defensiven Ab-

sichten so zu einem aggressiven und offensiven Verhalten gezwungen würden.  

Übertragen auf die Staatenwelt analysierte Herz: Während es auf regionaler oder 

nationaler Ebene noch die Möglichkeit gebe, das „Sicherheitsdilemma” abzumil-

                                                           
11  Herz 1951, S. 3. 
12  Ebd. 

13  Ebd. 

14  Ken Booth und Nicholas Wheeler bezeichnen diese Grundkondition mit dem Ausdruck „unresolva-
ble uncertainty“. Vgl. Booth/Wheeler, S. 30.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


222 

dern, etwa durch eine zentrale Sanktionsinstanz, sei dies auf internationaler Ebene 

sehr viel schwieriger.15 In einem anarchischen System, in dem souveräne National-

staaten allein auf sich selbst gestellt seien, um sich gegen Übergriffe anderer Staaten 

zu schützen, bleibe auch friedlich gesonnenen Staatsoberhäuptern nichts anderes 

übrig, als sich für den Ernstfall zu wappnen: Si vis pacem, para bellum! Ein unver-

meidlicher Kampf um Ressourcen, weltweites Auf- und Wettrüsten und eine sich 

ständig erhöhende Kriegsgefahr seien die logische Folge dieser Zwangslage.  

Bei Herz ist also nicht die Rede von einer irrational-wölfischen Triebnatur oder 

einer obsessiven Machtgier, sondern von den Vorbeugungsstrategien der instrumen-

tellen Vernunft. An dieser Stelle besteht der große Unterschied zwischen Herz und 

Morgenthau. Während Morgenthau davon ausging, der Machttrieb sei dem Men-

schen angeboren, er also individual-psychologisch argumentierte, sah Herz den 

Menschen erst durch die Interaktion mit seinem Mitmenschen zu einem aggressiven 

Verhalten gezwungen. Man sei nicht von Natur aus jemandes Feind, sondern man 

werde es aus der Situation des gegenseitigen Verdachts, der beiderseitigen Furcht 

heraus, argumentierte Herz.16 Er löste sich somit von Morgenthaus auf „Macht“ und 

„Interesse“ basierendem Erklärungsansatz und begründete seinen eigenen Ansatz 

stattdessen sozialpsychologisch, bzw. systemisch.17  

Anders als viele klassische Realisten konzentriert sich Herz also nicht auf die 

Staaten als Akteure des internationalen Systems, sondern auf das System selbst. 

Staaten waren als Akteure auswechselbar, wie auch William E. Scheuerman betont: 

„Revealingly, Herz’s famous opening analysis … refers to social (and ‚politically 

active‘) groups and individuals, but not to states or nation states.“18 Gerade im Zeit-

alter von Bipolarität und nuklearer Bedrohung nahm die Bedeutung des klassischen 

Territorialstaates nach Herz’ Einschätzung ohnehin beständig ab.19 Er verwies da-

rauf, dass die Staaten ihre ursprüngliche Schutzfunktion angesichts des Vernich-

tungspotentials der Nuklearwaffen nicht mehr aufrechterhalten könnten und selbst 

ganze Machtblöcke nicht mehr dazu in der Lage seien, Sicherheit zu garantieren. 

Auf diese Argumentation gründete er seine These vom Niedergang des National- 

bzw. Territorialstaats und vom Ende des territorialen Zeitalters. Auch wenn sich 

diese These als voreilig erwiesen hat, waren Bestandsaufnahme und Analyse der 

                                                           
15  Vgl. Herz 1950, S. 158. 
16  Vgl. Herz 1974, S. 13. 

17  Vgl. Herz 1951, S. 3. 

18  Scheuerman 2011, S. 35. 
19  Vgl. Puglierin 2011, S. 209f. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


223 

gewandelten Ausgangsbedingungen von der Einsicht geprägt, dass die Vorstellung 

geschlossener staatlicher Räume heute eine Illusion ist. Als einer der ersten realisti-

schen Denker stellte er die unangefochtene Bedeutung von Nationalstaaten infrage: 

Das „Sicherheitsdilemma“ war eine strukturelle Bedingung des internationalen Sys-

tems, völlig losgelöst von der Natur der einzelnen Akteure.20 Genau wie Kenneth 

Waltz schenkt Herz daher auch der Morgenthauschen Erklärungsvariable „nationa-

les Interesse“ keine große Beachtung. Von einem objektiven „nationalen Interesse“ 

konnte man seiner Meinung nach sowieso nie ausgehen, stattdessen verwies er auf 

die subjektive Wahrnehmung durch das Auge des jeweiligen Betrachters und führte 

den Faktor „Perzeption“ in die Analyse ein.21 Er löste das „Agent-Structure Prob-

lem“22 klar zugunsten der Struktur. In diesem Sinne ist Herz wie Waltz als struktu-

reller Realist zu sehen. Er unterschied defensives Machtstreben deutlich von aggres-

sivem Verhalten.  

Die Konsequenz aus dieser Feststellung für die nachfolgende Theoriebildung war 

schwerwiegend: So unüberwindbar der Teufelskreis des „Sicherheitsdilemmas“ 

auch zu sein schien, ließ Herz’ Argumentation an dieser Stelle doch einen Ausweg 

erkennen, der dem anthropologisch oder theologisch begründeten Realismus fehlte. 

Das Beste, worauf man unter Berufung auf Morgenthaus Ansatz nach hoffen konnte, 

„was being rational enough to aim at compromise and negotiate ever so temporary 

settlements of issues.”23 Im Gegensatz dazu bot das Sicherheitsdilemma Raum für 

eine umfassendere Politik.24 Zwar wies auch Herz’ Konzeption des Sicherheitsdi-

lemmas eine deutlich fatalistische bzw. deterministische Komponente auf. Er hielt es 

jedoch für voreilig, die sich aus diesem Dilemma ergebenden Folgen als ewig gülti-

ge Gesetze anzusehen. So sei es nicht a priori unmöglich, eine Situation oder Kons-

tellation zu beeinflussen, zu verändern oder wenigstens doch abzumildern, die der 

Mensch selbst geschaffen habe:25 „This homo homini lupus situation does not 

preclude social cooperation as another fundamental fact of social life“ 26 – wie Herz 

es an anderer Stelle schrieb. Denn wenn die Staaten wirklich nur Sicherheit vorei-

nander suchten, dann müssten sie in der Lage sein, das Sicherheitsdilemma durch 

                                                           
20  Herz 1959a, S. 7. 
21  Vgl. Herz 1971, S. 41: „[The national interest] is not something that presents itself ‚objectively’ to 

the actor (as even the otherwise so perceptive Hans Morgenthau seems to assume).“ 

22  Vgl. Wendt 1987. 
23  Herz 1984b, S. 8. 

24  Herz 1981a, S. 239. 

25  Vgl. Herz 1951, S. 64. 
26  Herz 1950, S. 157. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


224 

gemeinsame Verabredungen und Versicherungen über die wechselseitigen defensi-

ven Absichten abmildern zu können, weil sich Sicherheit so viel besser garantieren 

ließe als durch einen latenten Kriegszustand. In seinem 1959 veröffentlichtes Buch 

International Politics in the Atomic Age wird dies noch einmal besonders deutlich: 

Both sides might even profit from the security dilemma itself, or, rather, from fac-

ing and understanding it. For, if it is true … that inability to put oneself into the 

other fellow’s place and to realize his fears and distrust has always constituted one 

chief reason for the dilemma’s poignancy, it would then follow that elucidation of 

this fact might by itself enable one to do what so far has proved impossible – to put 

oneself into the other’s place, to understand that he, too, may be motivated by 

one’s own kind of fears, and thus to abate the fear. This would not resolve the di-

lemma entirely, of course, for one could never be entirely certain; but it might at 

least take some of the sting out of it and insert a wedge toward a more rational, 

less fear-ridden, less ideology-laden, and less emotion-beset attitude through a 

kind of psychoanalysis in the international field where lifting one factor into the 

realm of the conscious might become part of the healing process.27 

Herz ging es darum, zu zeigen, dass gerade Empathie für den Feind und Verständnis 

für die Mechanismen des Sicherheitsdilemmas ein Schlüssel dafür sein können, ein 

außenpolitisches Verhalten zu entwickeln, dass andere eher in ihrem Sicherheitsbe-

dürfnis stärkt, als ihre Angst zu schüren.28 Herz plädierte also ganz offensichtlich 

dafür, eine defensive Lehre aus dem Sicherheitsdilemma zu ziehen – und eben keine 

offensive. Er rief vielmehr dazu auf, sich in den „Gegner“ hineinzuversetzen und 

ohne ideologische Scheuklappen dessen Position nachzuvollziehen, um so gegensei-

tigen Ausgleich und gegenseitiges Verständnis zu erreichen.29  

Vom Sein zum Sollen: Auf der Suche nach einem realisierbaren Ideal 

Die Lehren des klassischen Realismus blieben für Herz unbefriedigend und „zy-

nisch“30. Er gab zwar zu, dass realistische Ansätze den beständigen Kampf um 

Macht und Sicherheit korrekterweise als die treibende Kraft der internationalen 

Beziehungen identifizierten, kritisierte jedoch, dass sie keine Entwicklung hin zum 

„Besseren“ mehr zuließen und mancherorts sogar eine apologetische Machtpolitik 

                                                           
27  Herz 1959a, S. 249. 

28  Vgl. auch Herz 1979, S. 251. 

29  Vgl. Herz 1984b, S. 9. 
30  Herz 1950, S. 177.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


225 

im Namen der Staatsräson glorifizierten.31 Der außenpolitische Realismus forcierte 

seiner Meinung nach eine Außenpolitik, die alles auf Konfrontation, Überlegenheit 

und eine Schmittsche „Freund-Feind“-Dichotomie abstellte, und deren bestes Bei-

spiel Herz in der amerikanischen Strategie des „Containment“ sah.32 

 Herz wollte einen dritten Weg propagieren, der dort weiterging, wo der 

klassische Realismus stehen geblieben war. Im zweiten Teil seines Buchs Political 

Realism and Political Idealism versuchte er daher, eine Synthese aus zynischem 

Realismus und utopischen Idealismus – „mit gleichem Abstand zwischen beiden“33 

– zu konstruieren. Er versah seine Position mit dem Begriff „Realist Liberalism“, 

auf Deutsch „Realliberalismus“34, „a term which sums up the work of someone who 

acknowledges all the empirical constraints identified by more traditional ‚realists’, 

but who also affirms the need to transcend those constraints in search of a more 

human and just world order”35, wie Martin Griffiths treffend formuliert hat.  

 Der „Realliberalismus“ sollte nicht nur eine theoretische Alternative zu den 

altbekannten großen Idealtypen politischen Denkens bilden, sondern er sollte viel-

mehr eine konkrete Handlungsanleitung geben. Auf die Analyse des Handlungs-

zwanges folgte die Handlungsempfehlung. Wie an dieser Stelle bereits deutlich wird, 

läuft ein solches Unterfangen naturgemäß Gefahr, sich in theoretische Widersprüche 

zu verstricken. Herz wollte sich jedoch nicht auf eine reine Bestandaufnahme, auf 

eine „Reine Lehre“, beschränken, die dem Leser alle Werturteile anheim stellte. Ihm 

ging es in einem zweiten Schritt vielmehr darum, von einer nüchternen Analyse der 

                                                           
31  Hier nahm Herz Morgenthau allerdings explizit aus und berief sich auf die falsche Rezeption des 

Morgenthauschen Werks innerhalb der Disziplin. Morgenthau werde „oft fälschlicherweise als eine 
Art ‚Über-Machiavel’ angesehen, der eine unbeschränkte Machtpolitik befürwortete, in Wirklich-

keit betonte [er] Möglichkeiten des Ausgleichs der Interessen, des Gleichgewichts, der friedlichen 

diplomatischen Regelungen, gegen Kreuzzug-Geist auf beiden Seiten.“ Vgl. Herz 1959. Dennoch, 
„die Geister, die er gerufen hatte, wurde er [Morgenthau] nicht mehr los.“ Herz 1984a, S. 161.  

32  Auffällig ist an dieser Stelle das Herzsche Verständnis von „Containment“. Was dieser nämlich 

unter der amerikanischen Strategie verstand, hat auf den ersten Blick viel mehr mit Eisenhowers of-
fensivem „Roll Back“ gemein als mit Kennans defensivem „Containment“. Als Herz sein Buch 

verfasste, hatte jedoch der Nationale Sicherheitsrat der Vereinigten Staaten in seinem Memoran-

dum Nr. 68 (besser bekannt als NSC 68) am 14. April 1950 Truman bereits empfohlen, die Ausga-

ben für das Militär massiv zu erhöhen, um den weltweiten Einfluss des Kommunismus einzudäm-

men. Kennans „Containment“ wurde durch NSC 68 vielfach modifiziert – und militarisiert – schon 
bevor Eisenhower überhaupt ins Amt kam. Vgl. Gaddis 2005, S. 89ff. 

33  Herz 1984a, S. 166. 

34  „Liberalismus“ wurde von Herz mangels einer besseren Bezeichnung verwendet. Später zog Herz 
den Begriff „realistischer Idealismus“ oder „idealistischer Realismus“ vor. Vgl. Herz im Brief an 

Christian Hacke am 1. Mai 1990, Box 17, Notes and Clippings on New World Order [Ordner], 

Herz Papers. 
35  Griffiths 1999, S. 16. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


226 

Gegebenheiten ausgehend auch das „Erstrebenswerte“ zu definieren, namentlich 

eine „gute“ Außenpolitik.36 Unter Anerkennung des Sicherheitsdilemmas und den 

damit verbundenen Handlungszwängen sollte der „Realliberalimus“ danach streben, 

die Wirklichkeit im Rahmen des Möglichen zu verbessern. Herz’ „Gebrauchsanwei-

sung“ für einen solchen idealistischen Realismus las sich wie folgt: 

While all political action and endeavor should be based firmly on a sound founda-

tion of „realist” facts and insights, the guiding star of all such action should be 

one that moves man to try to push developments in a different direction. They 

should be built, not on the sands of wishful thinking but on the rock of reality. On 

the other hand, they should not be left where the inertia of things would carry 

them.37 

Das Wünschenswerte und das Mögliche waren für Herz nicht identisch. Bei der 

Umsetzung des „Realliberalismus“ konnte es – wollte man das Abgleiten in einen 

utopischen Idealismus vermeiden – allein darum gehen, das Mögliche soweit an dem 

Wünschenswerten zu orientieren, wie es die Realität zuließ. Was Herz mit dem 

„Realliberalismus“ anstrebte, war somit nicht weniger als eine „Wedding of Parado-

xes“, wie Hans Morgenthau 1951 schrieb – oder auch, in den Worten Christian Ha-

ckes, die „wissenschaftlich-artistische Kunst, sich zwischen den extremen Polen von 

starrem Realismus und utopischem Idealismus auf das realisierbare Ideal zu kon-

zentrieren“38. 

Ausgangspunkte dieses Unterfangens war das „Sicherheitsdilemma“ als die 

grundlegende Sozialkonstellation, der alle Menschen von Geburt an ausgesetzt wa-

ren und aus der man nicht entkommen konnte. Dennoch hielt Herz es durchaus für 

möglich, die Auswüchse des Dilemmas abzumildern und einzudämmen: Machtkon-

kurrenz war zwar die nahe liegenste Konsequenz aus dem Sicherheitsdilemma, doch 

Kooperation und Solidarität waren gleichermaßen mögliche Handlungsweisen für 

den Menschen. Rationalität verstand Herz nicht nur instrumentell. Zwar zwang die 

Vernunft den Menschen einerseits zur Machtakkumulation, da sie die Unsicherheit 

über die wahren Absichten des Gegners durch eine stetige Vergrößerung des Selbst-

behauptungspotentials und Strategien präventiver Gewaltanwendung zu überwinden 

suchte. Andererseits glaubte Herz, seine Vernunft gebe dem Menschen mehr als nur 

ein Mittel an die Hand, um einen bestimmten Zweck, nämlich den Schutz seines 

Lebens, zu erreichen. Die wichtigste Erkenntnis bestand für Herz in der Feststellung, 

                                                           
36  Vgl. Herz 1951, S. 131. 

37  Ebd. 
38  Hacke 2006, S. 95. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


227 

dass der Mensch fähig sei, selbstbestimmt zu handeln. Dadurch sei er kein bloßes 

Opfer realpolitischer Zwänge, die ihn willenlos in die eine oder andere Richtung 

trieben. In einem seiner letzten Aufsätze formulierte er dies wie folgt: „But Homo 

sapiens has been unique among all other species by being able to act consciously, by 

applying thought, reasoning, and evaluation to his problems.“39 Der Mensch bleibt 

für Herz trotz der Zwänge des „Sicherheitsdilemmas“ ein freies Wesen – wenn auch 

in den Grenzen, die die realistischen Gegebenheiten ihm auferlegten.  

 Die Frage, die sich Herz stellte, war: „How shall he act? And – even more 

importantly – What can he do?”40 Der „Realliberalismus“ sollte es sich explizit zur 

Aufgabe machen, fundamentale ethische Voraussetzungen zu definieren. Damit 

handelte es sich um eine eindeutig normative Theorie. Herz wollte jedoch Abstand 

nehmen von moralischem Extremismus und Dogmatismus und keinesfalls in „Ge-

sinnungsethik“ abgleiten. Er verstand „Realliberalismus“ als politische, das hieß für 

ihn auf praktisches Handeln ausgerichtete Haltung.41 Als solche müsse er flexibel 

und wandelbar sein und seine Handlungsempfehlungen der jeweiligen konkreten 

Situation anpassen, um realistisch zu bleiben.42 Einen moralischen Absolutheitsan-

spruch könne sich der „Realliberalismus“ nicht leisten – um in der realen Welt zu 

bestehen, müsse er mit relativen, nicht mit absoluten Maßstäben arbeiten. Im „Real-

liberalismus“ gebe es daher nicht die Wahl zwischen „gut“ oder „schlecht“, „richtig“ 

oder „falsch“, sondern nur zwischen „besser“ oder „schlechter“. „Realliberalismus“ 

lässt sich daher weniger als eine ganz konkrete Handlungsanweisung begreifen, 

sondern vielmehr als eine bestimmte Art des Denkens. In diesem Sinne gleicht er 

eher einer Geisteshaltung als einer politischen Theorie. 

 Herz war sich durchaus darüber im Klaren, dass es nicht genügte, einfach 

die eine Theorie zur anderen hinzuzuaddieren: Jede Kombination aus realistischen 

Einsichten und idealistischer Zielsetzung arbeite wider die natürlichen Kräfte.43 Dies 

gelte in besonderem Maße für die ethische Grundlage des „Realliberalismus“: „The 

ideal of freedom … is indeed something ‚unnatural,’ something against which all 

‚natural’ tendencies and forces of social and political life conspire, as long as they 

are uninfluenced by ethical consideration.”44 Obwohl Macht prinzipiell amoralisch 

und unethisch sei, könne eine auf Macht basierende Politik, die ein gewisses Maß an 

                                                           
39  Herz 2006, S. 19. 

40  Herz 1951, S. 134. 
41  Vgl. ebd., S. 137. 

42  Vgl. ebd., S. 166.  

43  Vgl. auch Herz 1974, S. 14. 
44  Herz 1951, S. 137. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


228 

Gewalt und Unterdrückung mit sich bringe, dennoch durch ihre wahrscheinlichen 

Ergebnisse gerechtfertigt sein, wenn sie der Freiheit diene. Die Devise laute: „Politi-

cal action must be ready to utilize power in the interest of the basically anti-power 

principle of freedom.”45  

 Infolgedessen verteufele oder verneine der „Realliberalismus“ Macht nicht, 

sondern wolle sie im eigenen Interesse und für eigene Zwecke anwendbar machen 

und nutzen. Bis zu einem gewissen Grad war also auch im „Realliberalimus“ der 

alte realistische Grundsatz vom Zweck, der die Mittel heiligt, präsent.46 Doch wo 

waren hier die Grenzen zu ziehen? In einem späteren Aufsatz schrieb Herz selbst zu 

diesem Thema: „It is true that means can easily turn into ends and where power is 

meant to be used for an indefinite national interest or security end, power tends to 

accumulate it on end.“47 Der „Realliberalismus“ wandelte also auf einem mehr als 

schmalen Grad zwischen einer vernunftgeleiteten Machtpolitik und ihrem Ausufern 

in „excessive power games“48. Bedauerlicherweise sagte Herz in keinem seiner 

Texte etwas Konkretes zu der Ziel-Mittel-Problematik und den Grenzen der Macht-

politik. Dennoch kritisiert er selbst Morgenthau genau für dieses Versäumnis. Herz 

schrieb:  

Der Handelnde muss ja nach Morgenthau unter Umständen moralische Erwägun-

gen hintanstellen. Doch müssen wir dann immer noch fragen: Unter welchen Um-

ständen und welche Moralprinzipien? Der … Satz Morgenthaus, dass ‚zwischen 

verschiedenen Handlungen die am wenigsten üble zu wählen … moralisches Urteil 

beweise’, führt auch nicht immer weiter. Wer bestimmt, was mehr oder weniger 

„übel“ ist? Was gilt, wenn keine verschiedenen Möglichkeiten vorhanden sind 

bzw. gesehen werden?49 

Hier zeigt sich Herz als der berühmte Steinewerfer im Glashaus, denn im Grunde 

genommen eignet sich die an Morgenthau geübte Kritik vortrefflich, um auch bei 

Herz die offensichtliche Schwachstelle aufzudecken. Auch er lässt den geneigten 

Leser im Regen stehen: Wer bestimmt im „Realliberalismus“ die Regeln? Wer ur-

teilt über das, was „mehr oder weniger ‚übel’ ist“? Dazu schweigt Herz. Dies 

bemängelt auch Ken Booth, der schreibt: „Herz did not explore this problematique; 

he was light on detail on this and other practical matters, though practice remained 

                                                           
45  Ebd., S. 138f. 
46  Vgl. ebd., S. 143. 

47  Herz 1984b, S. 7. 

48  Ebd. 
49  Herz 1978, S. 397. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


229 

his ultimate political challenge.“50 Es bleibt seltsam vage und offen, welche konkre-

ten Handlungsempfehlungen für die Politik sich hinter Herz’ „Realliberalimus“ 

tatsächlich verbergen.  

Fazit 

Herz war nicht nur der erste Theoretiker, der das „Sicherheitsdilemma“ als solches 

benannt hat, sondern auch der erste, der seine „Abmilderung“ bzw. „Entschärfung“ 

für möglich hielt und der eine außenpolitische Theorie entwarf, die genau diesem 

Zwecke dienlich sein sollte. Herz’ „Realliberalismus beinhaltete zwar, das Sicher-

heitsdilemma als gegeben anzuerkennen und sich bewusst zu machen, wie schwierig 

es ist, den beständigen Kampf um die Macht zu vermeiden, den eine anarchische 

Staatenwelt unweigerlich begünstigt. Er beinhaltete hingegen nicht, diesen Kampf 

auch noch zur außenpolitischen Maxime zu erheben.51 Eine auf Machtexpansion 

ausgerichtete Außenpolitik war für Herz eben nicht der Weisheit letzter Schluss. 

Denn indem ein Staat aggressiv vorgeht, um seine eigene Sicherheit zu gewährleis-

ten, stellt er ja eine potentiell größere Bedrohung für die anderen Staaten im System 

dar und fordert diese heraus, ebenfalls entsprechend aggressiv zu reagieren.52 

Dadurch entsteht der von Herz beschriebene „vicious circle“53, der keinen Staat 

sicherer dastehen lässt als zuvor: Im Gegenteil, die Spirale des Wettrüstens führt die 

Welt in den Untergang. Im Rahmen der Diskussion um die Wirksamkeit nuklearer 

Abschreckung positionierte sich Herz klar auf Seiten der Abschreckungskritiker und 

propagierte stattdessen Rüstungskontrolle bzw. Abrüstung. Hatte er noch bei der 

Ausarbeitung des Sicherheitsdilemmas argumentiert: Si vis pacem, para bellum, so 

                                                           
50  Booth 2008, S. 516. 

51  Vgl. Herz 1976, S. 10. 
52  Es ist dies auch die Argumentation der „defensiven Realisten“. Vgl. statt vieler: Glaser 1997. 

Mearsheimer entgegnet auf diesen Einwand, dass, würde man den „defensiven Realisten“ folgen, 

überhaupt kein Wettstreit um Sicherheit zwischen den Staaten entstünde, da es kontraproduktiv wä-

re, einen Vorteil über den Gegner gewinnen zu wollen. Demnach sei es unverständlich, wieso Staa-

ten, deren aggressives Vorgehen nur der Selbstverteidigung diene, überhaupt einem „Sicherheitsdi-
lemma“ ausgesetzt seien. Stattdessen müssten sie das Kriegsbeil begraben und friedlich zusammen-

leben. Dies sei nun aber offensichtlich nicht der Fall. Mearsheimer 2001, S. 417, Endnote 27. Auch 

Randall Schweller argumentiert, dass es, wenn nur Sicherheit das Ziel staatlichen Handelns sei, 
überhaupt kein Sicherheitsdilemma geben dürfe. Denn wenn alle Staaten nur die Wahrung ihrer Po-

sition im internationalen System als Ziel ihres Handelns verfolgen würden, dann bräuchte sich kein 

Staat über die Politik eines anderen Staates zu sorgen. Vgl. Schweller 1994. 
53  Herz 1950, S. 157. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


230 

forderte er nun: Si vis pacem, para pacem. Wieder und wieder schrieb er, es sei 

möglich, die teuflische Natur dieses Kreislaufs zu durchbrechen und das Sicher-

heitsdilemma abzumildern. Mit dem Konzept des „Realliberalimus“ setzte er auf 

einen Wandel in der Geisteshaltung von Entscheidungsträgern, der dann zu einer 

gewandelten Politik führen sollte. Wahrnehmung bestimmte laut Herz das Bewusst-

sein und dieses bestimmte wiederum das Sein. Eine Textpassage aus dem Jahre 

1981 vermag dieses Argument zu illustrieren:  

Uncritically, we are inclined to think of states, nations, classes, their power rela-

tions, balances of power or international systems, as givens possessing the same 

reality. But these are realities because we are accustomed to view them as givens. 

To the critical mind, the world of international relations, with its systems and ac-

tors, its grouping and conflicts, results from the perceptual and conceptual struc-

tures that we, observers or actors, bestow on the world.54  

Herz theoretischer Ansatz weist daher von Anfang an konsequent eine stark norma-

tive Komponente auf, die weiter führte, als bei anderen Realisten. Mit dem „Sicher-

heitsdilemma“ hatte er eine Theorie der internationalen Politik entwickelt, die auf 

der strukturellen Ebene angesiedelt war. Beim „Realliberalismus“ ging darum, eine 

konkrete Außenpolitiktheorie zu entwickeln, um das Sicherheitsdilemma abzumil-

dern und den außenpolitischen Entscheidungsträgern Leitlinien an die Hand zu ge-

ben, wie sie sich unter den realpolitischen Zwängen am besten zu verhalten hätten. 

Er operierte also auf der Akteursebene.  

In dieser Zweiteilung offenbart sich jedoch ein fundamentales logisches Problem, 

welches im Herzschen Werk vorhanden ist: So argumentierte Herz auf der Akteurs-

ebene gegen seine eigenen strukturellen Grundannahmen. Das „Sicherheitsdilemma“ 

stellte nach Herz die entscheidende Variable für das außenpolitische Verhalten von 

Staaten dar, wobei es zunächst egal war, wie Staaten innenpolitisch verfasst sind 

oder welcher Ideologie sie anhingen. Die Logik des Sicherheitsdilemmas ist somit 

deterministisch, sie lässt keine Alternative zu. Dennoch behauptet Herz, genau diese 

Alternative anbieten zu können, indem er eine normative Handlungsanweisung aus-

gibt. Der Mensch ist also bei Herz gleichzeitig den Bedingungen des Sicherheitsdi-

lemmas unterworfen und frei, das „Richtige“ zu tun. Er ist gleichzeitig soziales 

Wesen und selbstbestimmtes Individuum. Einerseits zwingt ihn das Sicherheitsdi-

lemma zu einem aggressiven, offensiven Verhalten, andererseits verlangt Herz von 

ihm, an eben jenem Punkt nicht stehen zu bleiben, und sucht nach defensiven Wegen 

                                                           
54  Herz 1981b, S. 184f. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


231 

der Mäßigung und des Ausgleichs. Damit verstrickt sich Herz nach eigener Aussage 

in ein „unnatürliches“ – oder, wie man mit gutem Grund ebenfalls behaupten kann: 

unlogisches – Projekt und opfert damit seinen theoretischen Anspruch seinem 

Wunsch nach einer besseren Welt. Diese fundamentale Spannung, die sein Denken 

durchzog, löste er niemals auf. Im Gegenteil. Wie Richard Ashley schreibt, 

„[e]xactly this antinomy animates Herz’s writing. In his view, the contradiction is to 

be found ‚out there’ in the reality that realists would study.“55 In diesem Sinne sind 

die theoretischen Bemühungen Herz’ in ihren Widersprüchen das Abbild einer wi-

dersprüchlichen Wirklichkeit. 

Die Widersprüchlichkeit innerhalb des „Realliberalismus“ blieb schon zum Zeit-

punkt der Veröffentlichung des Buchs Political Realism and Political Idealism in 

der Disziplin nicht unbemerkt. So attestierte Hans Morgenthau dem Autor in seiner 

Besprechung, dieser habe sich wesentlich erfolgreicher beim Aufdecken der Schwä-

chen von Realismus und Idealismus geschlagen, als bei der Entwicklung seiner 

eigenen Theorie: 

Is it really enough to accept both the universality of power as an empirical fact 

and the concern for the individual and its free development as an ideal postulate? 

And is not the real problem, rather, how under the moral and material conditions 

of the contemporary world the liberal concern for the individual can be satisfied? 

The solution which the author has to offer amounts to little more than the common-

sense advice to do the best you can under prevailing circumstances in approaching 

as far as possible the liberal ideal.56 

Einige Jahre zuvor hatte Morgenthau sich schon einmal gegen den Versuch ausge-

sprochen, eine Synthese aus „Utopia“ and „Reality“ zu wagen. Damals hatte sich 

seine Kritik noch gegen Edward H. Carr gerichtet: „It is a dangerous thing to be a 

Machiavelli. It is a disastrous thing to be a Machiavelli without virtù.“57 Ein Machi-

avelli ohne virtù, ein kraftloser Realist zu sein, diesen Vorwurf hätte Morgenthau 

auch gegen Herz erheben können, da er die Konsequenz seiner eigenen Entdeckun-

gen offensichtlich nicht tragen wollte. Obwohl Morgenthau Herz’ grundsätzliches 

Anliegen im Wesentlichen teilte, erschien ihm der „Realliberalismus“ wenig Kon-

kretes zu enthalten. Es war leicht gesagt, dass der Staatsmann sich immer nach dem 

realisierbaren Ideal richten müsse, doch wie sollte dies in der Praxis aussehen?  

                                                           
55  Ashley 1981, S. 226. 

56  Morgenthau 1951.  
57  Morgenthau 1948, S. 134. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


232 

Morgenthau stand mit seiner Kritik an Herz’ „Realliberalismus“ bei weitem nicht 

allein. Joseph Kraft bemängelte: „[U]naccompanied by detailed proposals for specif-

ic application, the statement of the general principle of moderation constitutes noth-

ing more than an admonition to be ‚good’.”58 Ein anderer Rezensent, F. M. Watkins, 

verglich Herz’ Ansatz mit demjenigen von Hobbes. Während Hobbes von den Men-

schen erwarte, ihr individuelles Streben nach Macht einzustellen, um – zugunsten 

der eigenen Sicherheit – stattdessen alle Macht auf den Leviathan zu übertragen, 

verlange der „Realliberalismus“ wesentlich moderater nur die Kanalisierung und 

Bändigung des individuellen Machtstrebens. Der Preis für diesen bescheidenen 

Anspruch bestehe allerdings in seiner mangelhaften Logik:  

Whereas it is at least conceivable that men might be willing to accept complete 

frustration of their power-drives in the interest of complete peace, it is difficult to 

see why they would accept partial frustration in a society which still remains es-

sentially bellicose and competitive.59 

Genau wie Watkins stieß sich auch Anders M. Myhrman in der Zeitschrift Phylon 

am mangelnden Realitätsbezug des „Realliberalismus“. Dieser schien ihm in der 

Praxis auf verlorenem Posten zu sein, denn zu irrational und extrem seien die Kräfte, 

die das Sicherheitsdilemma freisetze.60 Francis J. Grogan fühlte sich gar veranlasst 

zu fragen: „[I]s not his own philosophy of Realist Liberalism open to the same criti-

cism which he heaps on Idealism, namely that its utopian aspirations must necessari-

ly come to grief on the realities of power-craving human nature?”61 

Der Glaube an die menschliche Vernunft, an die Möglichkeit, sich Kraft eigenen 

Denkens aus den Mechanismen des „Sicherheitsdilemmas“ zu befreien, ist die große 

Konstante in Herz’ Gesamtwerk. Obwohl Herz die Anarchie als Grundproblem 

internationaler Politik akzeptiert hat, weigerte er sich gleichzeitig, Machtpolitik als 

Lösung anzuerkennen. Dass dieser Weg des Kompromisses zwischen zwei wider-

streitenden Kräften weder einfach, noch widerspruchsfrei, noch ruhmreich war, 

darüber war er sich bewusst. Kenneth Booth bemerkt dazu treffend: „Herz recog-

nised these potential downsides of his approach, though he continued to fly its 

                                                           
58  Kraft 1951, S. 15-16.  

59  Watkins 1952, S. 551. 

60  Vgl. Myhrman, S. 291: „[A]s a mode of action Realist Liberalism, with its high regard for personal 
values and its goal for ‘freedom’, is not likely to prove effective in the modern world. The forces 

which the present ‘security and power dilemma’ have set in motion are too irrational and extreme 

to be influenced by any liberal philosophy.“ 
61  Grogan 1952, S. 90. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


233 

flag.“62 Sein primäres Ziel war jedenfalls nicht, sein Denken einer geschlossenen 

realistischen Logik zu unterwerfen, um Stringenz zu bewahren. Realismus verstand 

er nie als starres Konzept: „I didn’t mean to stop there all my life.“63 Ihm ging es 

vielmehr darum, unter dem Eindruck einer sich stetig wandelnden Welt immer wie-

der zu überprüfen, welche realistischen Konzepte ungebrochene Geltung besaßen 

und welche Argumente die Wirklichkeit am besten abbildeten.64 Er forderte dazu 

auf, die Gegebenheiten immer wieder neu analysieren, „in einer Weise, die nur dann 

relevant bleibt, wenn sie zukunftsorientiert ist.“65 Er wollte den Realismus in Frage 

stellen, erweitern und verbessern – buchstäblich über ihn hinausgehen. 

Literatur 

Literatur 

Ashley, Richard, 1981: Political Realism and Human Interest. In: International Studies Quarterly, Vol. 25, 

No. 2, June 1981, S. 204-226. 

Booth, Ken/Wheeler, Nicholas J., 1992: The Security Dilemma. In: John Baylis / Nicholas J. Rengger 

(Hrsg.), Dilemmas of World Politics. International Issues in a Changing World. Oxford 1992. 

Booth, Kenneth, 2008: Navigating the ‚Absolute Novum’: John Herz’s Political Realism and Political 

Idealism. In: International Relations, Vol. 22, No. 4, 2008. 

Czempiel, Ernst-Otto, 1999: Vorwort zu John H. Herz, Nachdenken über mein Jahrhundert. In: HSFK-

Standpunkte, Nr. 8, 1999. 

Gaddis, John Lewis, 2005: Strategies of Containment. A Critical Appraisal of American National Securi-

ty Policy During the Cold War, Auflage. New York. 

Glaser, Charles L., 1997: The Security Dilemma Revisited. In: World Politics, Vol. 50, No. 1 (October 

1997), S. 171-201..Griffiths, Martin, 1999: Fifty Key Thinkers in International Relations. London. 

Grogan, Francis J., 1952 ohne Titel. In: Social Order, February 1952.  

Hacke, Christian, 2006: „Ein Vordenker des 21. Jahrhunderts. Zum Tode des großen ‚realistischen Idea-

listen’ John H. Herz“, in: Internationale Politik, Nr. 2/2006, S. 95-97. 

Hacke, Christian/Puglierin, Jana, 2007: John H. Herz: Balancing Utopia and Reality. In: International 

Relations, 21 (3), S. 367-382. 

Herz, John H., 1950: Idealist Internationalism and the Security Dilemma. In: World Politics, Vol. 2, No. 

2, 1950. 

Herz, John H., 1951: Political Realism and Political Idealism. A Study in Theories and Realities. Chica-

go. 

                                                           
62  Booth 2008, S. 521. 

63  Herz 1981b, S. 184. 

64  Vgl. Ashley 1981, S. 228. 
65  Herz 1974, S. 35. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


234 

Herz, John H., 1959a: International Politics in the Atomic Age. New York 1959. 

Herz, John H., 1959b: Die Wissenschaft von der Außenpolitik in den Vereinigten Staaten, (unveröffent-

lichtes Manuskript), Juli 1959, Box 17, Theories of International Relations Lecture Notes [Ordner], 

Herz Papers.  

Herz, John H., 1971: Relevancies and Irrelevancies in the Study of International Relations. In: Polity, 

Vol. IV, No. 1, 1971. 

Herz, John H., 1974: Staatenwelt und Weltpolitik. Aufsätze zur internationalen Politik im Nuklearzeital-

ter. Hamburg. 

Herz, John H., 1976: The Nation-State and the Crisis of World Politics. Essays on International Politics in 

the Twentieth Century. New York. 

Herz, John H., 1978: Der ‚Politische Realismus’ Hans J. Morgenthaus. In: PVS, Heft 3/1978, S. 394-398. 

Herz, John J., 1979: „An Internationalist’ Journey through the Century“. In: Joseph Kruzel / James M. 

Rosenau (eds.): Journeys Through World Politics. Lexington 1979, S. 247-261. 

Herz, John H., 1981a: Comment. In: International Studies Quarterly, Vol. 25, No. 2 (June 1981). 

Herz, John H., 1981b: Political Realism Revisited, in: International Studies Quarterly, Vol. 25, No. 2.  

Herz, John H., 1984a: Vom Überleben. Wie ein Weltbild entstand. Düsseldorf. 

Herz, John H., 1984b: Reflections on Hans Morgenthau’s Political Realism. In: American Foreign Policy 

Newsletter, Vol. 7, No. 1, 1984. 

Herz, John H., 2006: On Human Survival. Reflections on Survival Research and Survival Policies. In: 

Ervin Laszlo / Peter Seidel: Global Survival. The Challenge and its Implications for Thinking and 

Acting, New York, S. 9-25. 

Kraft, Joseph, 1951: The Great Divide. In: The Nation, 7. Juli 1951, S. 15-16. 

Morgenthau, Hans J., 1946: Scientific Man versus Power Politics. Chicago.  

Morgenthau, Hans J., 1948: The Political Science of E. H. Carr. In: World Politics, Vol. 1, No. 1/1948, S. 

127-134. 

Morgenthau, Hans, 1951: Wedding of Paradoxes. In: Saturday Review of Literature, 21. Juli 1951. 

Morgenthau, Hans J., 1962: The Commitments of Political Science. In: Ders. (Hg.): The Decline of 

Democratic Politics, Chicago. 

Morgenthau, Hans, 1963: Macht und Frieden. Grundlegung einer Theorie der internationalen Politik. 

Gütersloh. 

Myhrman, Anders M., 1951: Realist Liberalism, in: Phylon, Vol. 12, No. 3, 3rd Quarter, 1951, S. 290–

291. 

Puglierin, Jana, 2011: John H. Herz. Leben und Denken zwischen Idealismus und Realismus, Deutsch-

land und Amerika. Berlin. 

Scheuerman, William E., 2011: The Realist Case for Global Reform. Cambridge. 

Schmidt, Brian C. Schmidt, 1998: The Political Discourse of Anarchy. A Disciplinary History of Interna-

tional Relations. Albany. 

Schweller, Randall 1994: Bandwagoning for Profit. Bringing the Revisionist State Back In. In: Interna-

tional Security, Vol. 19, No. 1 (Summer 1994), S. 72-107. 

Sirk, Peter, 2005: John H. Herz and the Fragility of the International Order. In: Review of International 

Studies, 31 (2), S. 285-306. 

Smith, Michael Joseph, 1983: Realist Thought from Weber to Kissinger. Baton Rouge.  

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


235 

Thompson, Kenneth W., 1980: Masters of International Thought: Major Twentieth-Century Theorists and 

the World Crisis. Baton Rouge et al.  

Watkins, F. M., 1952: Rezension. In: The American Political Science Review, June 1952, S. 550-552. 

Wendt, Alexander Wendt, 1987: The Agent-Structure Problem in International Relations Theory. In: 

International Organization, Vol. 41, No. 3 (Summer 1987), S. 335-370. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


237 

Jodok Troy 

Morgenthau, der Funktionalismus und die Fundamente der Europäischen 

Union 

Einleitung 

Ein wesentliches Missverständnis in der Lektüre der vielen „Schulen“ und Strömun-

gen des Realismus besteht in der Vereinfachung und Vereinheitlichung – bis hin zur 

Verfälschung – der epistemologischen und ontologischen Grundannahmen.* Ein 

klassisches Beispiel hierfür stellt der im – auch klassischen – Realismus vermeint-

lich vorfindbare Graben zwischen Innen- und Außenpolitik dar. „Dem“ Realismus 

wird oft vorgeworfen, internationale Politik nur in außenpolitischen (Macht-

)Kategorien zu analysieren. Für den Neorealismus im Sinne von Kenneth Waltz mag 

das zutreffen. In dessen Ansatz werden die maßgeblichen Einheiten (vor allem Staa-

ten) des internationalen Systems als funktional undifferenzierte Einheiten darge-

stellt; relevant ist für ihn lediglich die Verteilung der Fähigkeiten zwischen den 

interagierenden Akteuren.1 Der vorstehend dargestellte Vorwurf wird aber nicht 

zuletzt auch den klassischen Realisten à la Hans Morgenthau gemacht, indem realis-

tische Prämissen unter der Billardball-Metapher von Otto von Bismarck subsum-

miert werden: internationale Politik sei wie ein Billardspiel;2 wenn einzelne Kugeln 

angestoßen würden, träfen sie auf andere Kugeln und stießen diese an und ab – wo-

raus eine endlose Dynamik im System resultiere.  

Morgenthaus Verständnis von internationaler Politik und internationalen Bezie-

hungen fußt jedoch ganz wesentlich auch auf der innenpolitischen Analyse von 

Staaten bzw. der gleichrangigen Bedeutsamkeit der innen- und der außenpolitischen 

Sphäre: „In dieser Hinsicht ist der Unterschied zwischen Innenpolitik und Außenpo-

litik daher“ wie Morgenthau selbst schreibt, „nur ein gradueller, nicht aber ein prin-

                                                           
1  Waltz 1979. Waltz’ Neorealismus versteht sich jedoch in erster Linie als eine Theorie des internati-

onalen Systems und nicht als eine Theorie von Außenpolitik. Siehe auch Masala 2005. 
2  Kaplan 2012. 

* Acknowledgements: Austrian Science Fund (FWF) project P 25198-G16 Which Structure, Whose 
Virtue? Realism’s Premises on Men and Power. Für eine generelle Subsummierung „realistischer“ 

Grundannahmen – groupism, egoism, anarchy, power politics – siehe Wohlforth 2010. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


238 

zipieller.“3 Der Titel seines bekanntesten Werks Macht und Frieden (Englische 

Erstausgabe 1948 Politics among Nations: The Struggle for Power and Peace) gibt 

einen weiteren Hinweis darauf, dass Morgenthaus Verständnis von internationaler 

Politik nicht nur in Bezug auf die Akteursqualitäten, sondern auch auf politische 

Inhalte, umfassender Natur ist. Diese wird bei Morgenthau nie nur in amoralischen 

Kategorien verstanden, sondern immer auch in normativen Dimensionen: es geht um 

Macht und Frieden. Wobei „Macht“ an sich von Morgenthau zunächst weder per sé 

als gut noch als schlecht definiert wird, sondern als wertneutrale Triebkraft politi-

schen Handelns. Diese Tatsache schließt jedoch nicht aus, dass der Politikprozess an 

sich für Morgenthau ein „Kampf um Macht“ ist. „Innenpolitik und Außenpolitik 

sind zwei verschiedene Ausdrucksformen derselben Erscheinung: des Kampfes um 

Macht.“4  

Wie dieser von Morgenthau angenommene Machtkampf vielleicht wenn nicht 

gezähmt, zumindest aber reguliert werden kann, hat Morgenthau am Beispiel des auf 

David Mitrany zurückgehenden Funktionalismus aufgezeigt.5 An einigen Beispielen 

wie etwa der Bündnispolitik, der Unterorganisationen der Vereinten Nationen oder 

der Entwicklung der zu seiner Zeit im Entstehen begriffenen Europäischen Gemein-

schaften hat Morgenthau alternative Politikkonzepte zur klassischen Mächtegleich-

gewichtspolitik dargestellt. Dieser Beitrag greift Morgenthaus Überlegungen in 

Bezug auf eine funktionalistische Alternative zu klassischen machtpolitischen Steue-

rungsformen auf und weist damit auf eine vielfach übersehene oder ignorierte Vari-

ante des Realismus hin, wie sie sich in Morgenthaus Hauptwerk Politics among 

Nations findet. Nach einer Darstellung von Morgenthaus Operationalisierung des 

Funktionalismuskonzepts wird auf seine Analyse eines möglichen Weltstaates ein-

gegangen; abschließend werden die Ergebnisse auf die Entwicklung der Europäi-

schen Gemeinschaften (EG) bezogen. 

                                                           
3  Morgenthau 1963, S. 81. Ich verwende für die direkten Zitate in diesem Beitrag die deutsche 

Ausgabe von  Politics among Nations, Macht und Frieden. 

4  Ebd., S. 80. 
5  Mitrany 1943. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


239 

Morgenthau und der Funktionalismus 

Internationale Regime 

Die Auswüchse und Gefahren des internationalen Machtkampfes waren Morgenthau 

– nach den Erfahrungen des Zweiten Weltkrieges und im beginnenden Nuklearzeit-

alter – nur zu bewusst. Den einzigen, wenn auch unwahrscheinlichen, Ausweg aus 

den sicherheitspolitischen Dilemmata seiner sah er in der Konstruktion eines Welt-

staates, wenn er konzedierte:  

Um die Welt vor der Selbstvernichtung zu bewahren, ist nicht die Begrenzung der 

Ausübung der nationalen Souveränität durch internationale Verpflichtungen und 

Institutionen nötig, sondern die Übertragung der Souveränität der einzelnen Staa-

ten auf einen Welt-Autorität, die über die einzelnen Staaten herrschen würde, wie 

die einzelnen Staaten innerhalb ihrer jeweiligen Gebiete herrschen. Reformen in-

nerhalb der internationalen Gesellschaft sind gescheitert und waren zum Scheitern 

verurteilt. Eine radikale Umformung der bestehenden internationalen Gesellschaft 

souveräner Staaten in eine supranationale Gemeinschaft von Individuen ist daher 

erforderlich. Das Argument beruht auf einer Analogie mit den nationalen Gesell-

schaften.6 

Morgenthaus Argument für eine „Weltautorität“ ist daher ein ähnliches wie es der 

Vordenker des europäischen Integrationsprozesses, Robert Schuman, formulierte: 

die Konzentration von Souveränität auf globaler Ebene als stabilisierendes Element 

der internationalen Politik.7 Über weite Strecken und unter der Überschrift „Die 

funktionelle Annäherung“ zitierte Morgenthau in Macht und Frieden daher nicht 

zufällig einen frühen Denker der funktionalistischen Schule, David Mitrany und 

dessen Standardwerk A Working Peace System.8 Der zentrale Punkt, den Morgent-

hau aus Mitranys Studien entnahm war der, dass die von supranationalen Organisa-

tionen vorangetriebene Zusammenarbeit zur Lösung konkreter Aufgaben in techno-

logischen oder ökonomischen Politikfeldern einen wesentlichen Beitrag auf dem 

Weg der Entwicklung einer globalen Ordnung leisten könne. Nicht der Transfer 

nationaler Souveränität im Großen, sondern kleine Reformschritte seien entschei-

                                                           
6  Morgenthau 1963, S. 417. Es mag reine Spekulation bleiben aber wahrscheinlich ist im deutschen 

Text mit „internationaler Gesellschaft“ der englische Begriff „international society“ gemeint, was 
zutreffender wäre. 

7  Scheuerman 2011, S. 81. 

8  Morgenthau 1963, S. 439–449; Mitrany 1943. Für die Ausgabe von 1966 schrieb Morgenthau gar 
das Vorwort. Mitrany 1966. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


240 

dende Brückenpfeiler beim Aufbau einer zusammenwachsenden Weltgemeinschaft.9 

Die politikfeldspezifische Verflechtung, die ihm vorschwebte, antizipierte Keohanes 

und Nyes Vorstellung „komplexer Interdependenz“.10 „Komplexe Interdependenz“, 

gegenseitige Abhängigkeit und Durchdringung, bildeten die Triebkraft, die zur Ent-

stehung internationaler Regime führte. Nicht von ungefähr nennt Morgenthau als 

Beispiel für einen wirkungsvollen Funktionalismus die Arbeit und Funktion des 

Weltpostvereins,11 welcher als klassisches Beispiel für eines der ersten internationa-

len Regime gilt.12 

Ein internationales Regime wird von Stephen Krasner in klassischer Weise defin-

iert als ein Set von „implicit or explicit prinicples, norms, rules, and decision-

making procedures around which actors’ expectations converge in a given area of 

international relations.”13 Das Wesen von internationalen Regimen besteht in der 

Lösung von konkreten Problemen, die sich aus der Struktur komplexer Interdepen-

denz ergeben. Genau auf dieser Regelungsdynamik baut auch Morgenthaus Funkti-

onalismusverständnis auf,14 was nicht zuletzt das erwähnte Beispiel des internationa-

len Postverkehrs aufzeigt. Die seiner Meinung nach wichtigsten Einzelorganisatio-

nen auf dem Weg zu einer durch funktionalistische Prozesse zu kreierenden Welt-

gemeinschaft seien die NATO, verschiedene Institutionen für wirtschaftliche und 

technische Hilfe und vor allem auch die Europäische Gemeinschaft(en) bzw. ihre 

Vorläuferorganisationen wie die Europäische Gemeinschaft für Kohle und Stahl 

(EGKS).15 

Die Europäische(n) Gemeinschaft(en) 

In einer Darstellung der drei Europäischen Gemeinschaften (EGKS, Europäische 

Wirtschaftsgemeinschaft und Europäische Atomenergiegemeinschaft – Euratom) 

charakterisiert Morgenthau diese als Versuch, „eine überlegene Macht mit einer 

unterlegenen zu fusionieren, um eine gemeinsame Kontrolle ihrer vereinigten Stärke 

                                                           
9  Scheuerman 2011, S. 83. Scheuerman 2009, S. 129. 
10  Keohane/Nye 1977. 

11  Morgenthau 1963, S. 442. 

12  Zu internationalen Regimen und dem Studium der Internationalen Beziehungen siehe wegweisend 
Rittberger/Mayer 1993. 

13  Krasner 1983, S. 2. 

14  Morgenthau 1963, S. 442. 
15  Ebd., S. 443–449. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


241 

zu schaffen.“16 Besonders wichtig erscheint ihm die Tatsache, dass die Europäischen 

Gemeinschaften durch eine bottom-up Initiative entstanden sind: 

Die Europäischen Gemeinschaften fangen gleichsam am anderen Ende der beab-

sichtigen Struktur an. Sie beginnen von unten anstatt von oben. Sie versuchen, eine 

funktionelle Einheit innerhalb einer begrenzen Handlungssphäre zu schaffen, und 

erwarten, da[ss] die Wirksamkeit jener Einheit innerhalb jener begrenzten beson-

deren Sphäre zuerst zu einer Interessensgemeinschaft innerhalb jener besonderen 

Sphäre führen wird und da[ss] dieses Beispiel sich dann auf andere funktionelle 

Gebiete … ausbreitet. Schließlich hofft man, da[ss] die politische Einheit orga-

nisch aus dieser Serie funktioneller Einheiten entstehen wird. Wenn alle die funkti-

onellen Organisationen als arbeitende Unternehmen erst einmal errichtet worden 

sind, wird die Souveränität schrittweise de facto auf eine gemeinsame europäische 

Regierung übertragen worden sein, ohne da[ss] es die einzelnen Staaten richtig 

gewahr werden.17 

Der erste Teil dieses Zitates könnte sich auch als Regimedefinition in einem libera-

len und institutionalistisch geprägten Handbuch der Internationalen Beziehungen 

finden.18 Morgenthaus Vorstellungskraft wird besonders im letzten Satz sichtbar, der 

die Probleme der Legitimität des europäischen Einigungsprozesses antizipiert, der 

bis in die Gegenwart spürbar ist: was passiert mit der Legitimität der politischen 

Herrschaft, wenn die einzelnen Staaten bzw. deren Bevölkerungen diesen schlei-

chenden Integrationsprozess bewusst wahrzunehmen beginnen? Mit guten Gründen 

könnte genau dieser Vorbehalt eine Erklärung für die heute vielfach vorherrschende 

Skepsis gegenüber der Europäischen Union liefern. 

Morgenthau hat drei Faktoren identifiziert, die für den Erfolg dieser funktionalen 

Herangehensweise im sich vereinigenden Europa entscheidend sind: 1) „Wie sieht 

das interne Machtverhältnis innerhalb und zwischen den verschiedenen Organen der 

Europäischen Gemeinschaften aus?“ 2) „Wie ist das Machtverhältnis zwischen den 

Organen der Gemeinschaften und den Mitgliedsregierungen?“ 3) „Was ist der Grad 

der Einheit der Mitgliedstaaten in den wirtschaftlichen, militärischen und politischen 

Bereichen?“19 Über die Sprengkraft dieser drei Voraussetzungen und Fragen besteht 

kein Zweifel, gerade wenn wir an die heutige EU denken: die relative Machtlosig-

keit des Parlaments gegenüber dem Rat, die Reibereien zwischen Kommission und 

nationalen Regierungen, oder der unterschiedliche Entwicklungsstand (Spannungs-

                                                           
16  Ebd., S. 446. 

17  Ebd. 

18  Siehe z. B. Nye/Welch 2011. 
19  Morgenthau 1963, S.447. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


242 

verhältnis von Erweiterung und Vertiefung) in wirtschaftlichen, politischen und 

militärischen Bereichen. 

Die Theorie des Funktionalismus und die EU 

Auch die Strukturen von sich beständig weiter integrierenden, regionalen, „pluralis-

tischen Sicherheitsgemeinschaften“ wie der EU beinhalten das Management von 

Machtverhältnissen, wie Karl Deutsch ausgeführt hat.20 Der Funktionalismus und 

der Realismus stehen deshalb nicht zwangsläufig im Widerspruch zueinander. Mor-

genthaus Realismus suchte und fand im Funktionalismus eine zu diskutierende Al-

ternative zum Fatalismus einer als apokalyptisch wahrgenommenen Weltsituation, 

die gegenwärtig in neuen Ausdrucksformen von Machtkämpfen eine Renaissance 

erfährt. Auch in der liberalen Regimetheorie sind die zentralen kausalen Variablen, 

die zur Bildung von Regimen führen, die Faktoren der Macht und des Interesses, 

wie Stephen Krasner postuliert.21 Auch Morgenthaus Realismus geht von einem 

Politikverständnis aus, das von Kalkulationen im Sinne von Macht und Interesse 

geprägt ist. Diese seien jedoch in der Regel nicht im Sinne a-moralischer Formen 

von Macht- und Interessensdurchsetzung zu verstehen und seien keine kontextlosen 

Kategorien.22 Gerade diese Entschärfung seines in der Rezeption der Sekundärlitera-

tur of reduzierten Machtbegriffes hat Morgenthau in seiner Auseinandersetzung mit 

dem Funktionalismus und im zweiten Teil von Politics among Nations geleistet. Er 

nähert sich dadurch sogar einer Regimekritik an, wie sie sich beispielsweise implizit 

in Hedley Bulls paradigmatischem Werk Anarchical Society findet.23 Nicht nur 

reines, egoistisches Interesse and funktionale Differenzierungen führten demnach 

zur Bildung von Regimen. Vielmehr gebe es auch im grundsätzlich anarchisch 

strukturierten internationalen Raum eine auf Regeln, Normen und Institutionen be-

ruhende Gesellschaft (im Sinne von society).24 

Morgenthau hat schließlich hinsichtlich der Einigung Europas konstatiert, dass 

„die Funktionalisten“ in Europa zwar erfolgreich gemeinsame ökonomische und 

technologische Interessen geschaffen hätten. Diese (materiellen) Interessen, so Mor-

genthau, erforderten jedoch zu ihrer Realisation und dem Schutz vor Erosionspro-

                                                           
20  Deutsch 1969, 1957; Adler/Barnett 2000. Siehe auch bereits Haas 1958. 
21  Krasner 1983, S. 21. 

22  Morgenthau 1963, Kapitel 8. 

23  Bull 2002. 
24  Siehe auch Hurrell 1993. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


243 

zessen in der Gemeinschaft gemeinsame politische Institutionen.25 Die Prämissen 

eines reinen Funktionalismus stellten für ihn eine zu dünne Basis für die Entfaltung 

einer politischen Entität dar; zumal einer so diversifizierten wie die der EU. Mor-

genthau wäre nicht Morgenthau gewesen, wenn er schließlich nicht doch noch 

(auch) auf die Notwendigkeit des Aktes des politischen Willens zum Handeln und 

Entscheiden gesetzt hätte: um diesen Willensakt kommt auch eine funktionalistische 

Reform von Europa nicht herum.26 

Literatur 

Adler, Emanuel/Barnett, Michael, (Hg.), 2000: Security Communities. Cambridge. 

Bull, Hedley, 2002: The Anarchical Society: A Study of Order in World Politics, 3. Aufl. New York. 

Deutsch, Karl Wolfgang, 1969, 1957: Political Community and the North Atlantic Area: International 

Organization in the Light of Historical Experience. New York. 

Hurrell, Andrew, 1993: International Society and the Study of Regimes: A Reflective Approach. In 

Rittberger, Volker/Mayer, Peter (Hg.): Regime theory and international relations. Oxford, New York. 

Kaplan, Robert D, 2012: Why John J. Mearsheimer Is Right (About Some Things). In The Atlantic 

Monthly. http://www. theatlantic. com/magazine/archive/2012/01/why-john-j-mearsheimer-is-right-

about-some-things/308839/.  

Keohane, Robert O. / Nye, Joseph, 1977: Power and Independence: World Power in Transition. Boston. 

Krasner, Stephen D., 1983: Structural Causes and Regime Consequences: Regimes as intervening varia-

bles. In Krasner, Stephen D. (Hg.): International regimes. Ithaca, NY. 

Haas, Ernst B, 1985: The Uniting of Europe: Political, Social, and Economic Forces, 1950-1957. Stan-

ford, California. 

Masala, Carlo, 2005: Kenneth N. Waltz: Einführung in seine Theorie und Auseindersetzung mit seinen 

Kritikern. Baden-Baden: Nomos, 2005. 

Mitrany, David, 1943: A working peace system: An argument for the functional development of interna-

tional organization. London. 

Mitrany, David, 1966: A working peace system. Chicago. 

Morgenthau, Hans J., 1970: Truth and Power: Essays of a Decade, 1960-1970. New York. 

Morgenthau, Hans Joachim, 1963: Macht und Frieden: Grundlegung einer Theorie der internationalen 

Politik. Krieg und Frieden. Gütersloh.  

Nye, Joseph S. / Welch, David A, 2011: Understanding global conflict and cooperation: An introduction 

to theory and history. 8th ed. Boston, London. 

                                                           
25  Morgenthau 1970, S. 337. 
26  Scheuerman 2009, S. 134. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


244 

Rittberger, Volker / Mayer, Peter (Hg.) 1993: Regime theory and international relations. Oxford, New 

York. 

Scheuerman, William E. 2009: Hans Morgenthau: Realism and Beyond. Cambridge. 

Scheuerman, William E., 2011: The Realist Case for Global Reform. Cambridge. 

Waltz, Kenneth N., 1979: Theory of International Politics. Reading: McGrwa-Hill. 

Wohlforth, William C., 2010: Realism. In The Oxford Handbook of International Relations. Edited by 

Christian Reus-Smit and Duncan Snidal. Oxford. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


245 

Autorenhinweise 

Hartmut Behr ist Professor für Internationale Politik an der Universität Newcastle 

(UK). Seine Spezialgebiete sind Politische Theorie, Wissenssoziologie der Internati-

onalen Beziehungen, Critical Geopolitics, Critical European Studies. Er ist Autor 

von Zuwanderungspolitik im Nationalstaat (1998), Entterritoriale Politik (2003), A 

History of International Political Theory (2010) und Politics of Difference (2014) 

sowie von zahlreichen Aufsatzpublikationen. Nähere Information unter: 

http://www.ncl.ac.uk/gps/staff/profile/hartmut.behr. 

Christoph Frei lehrt Staats- und Politikwissenschaften an der Universität St. Gal-

len, er ist akademischer Leiter des Studiengangs International Affairs and Gover-

nance. Klosterschule in Appenzell, interdisziplinäres Studium der Staatswissen-

schaften an der HSG. Zu seinen Veröffentlichungen gehört eine vielfach ausge-

zeichnete intellektuelle Biographie zu Hans J. Morgenthau. Wichtige Erfahrungen 

verdankt er langjährigen Lehr- und Forschungsaufenthalten im Ausland, so in den 

Vereinigten Staaten, in Frankreich und Ungarn.  

Heiko Meiertöns hat Rechtswissenschaften und Politikwissenschaften in Göttingen, 

Trier und Aberdeen studiert, 1. jur. Staatsexamen 2002, Master of Letters 2003, 

Hague Academy of International Law 2004, Promotion zum Dr. jur. 2005, Referen-

dariat am HansOLG Hamburg, 2. jur. Staatsexamen 2007, Assistent an der HU Ber-

lin, seit 2009 im allg. höheren Verwaltungsdienst, seit 2011 Lehrbeauftragter an der 

Hochschule für Politik München.  

Oliver Jütersonke, docteur en relations internationales, ist seit 2008 Forschungs-

leiter des Centre on Conflict, Development and Peacebuilding (CCDP) am Graduate 

Institute of International and Development Studies, Genf. Er ist außerdem assoziier-

tes Mitglied am Ethik-Zentrum der Universität Zürich. Seine Forschungs- und 

Lehrtätigkeiten befassen sich mit der Disziplingeschichte der Internationalen Bezie-

hungen, sozialwissenschaftlichen Forschungsmethoden, sowie mit Staatsverständ-

nissen in postkolonialen Entwicklungs- und Schwellenländern. Feldforschung führte 

ihn mehrmals nach Madagaskar, Rwanda und Ost-Timor. 2010 publizierte er die 

Monographie Morgenthau, Law and Realism. 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.ncl.ac.uk/gps/staff/profile/hartmut.behr
https://doi.org/10.5771/9783845252049
http://www.ncl.ac.uk/gps/staff/profile/hartmut.behr


246 

Jana Puglierin ist wissenschaftliche Mitarbeiterin im Forschungsinstitut der Deut-

schen Gesellschaft für Auswärtige Politik. Zwischen 2003 und 2013 war sie wissen-

schaftliche Mitarbeiterin an der Universität Bonn und arbeitete als Referentin im 

Deutschen Bundestag. Sie studierte Politikwissenschaft, Völker- und Europarecht 

und Soziologie an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn, der Ve-

nice International University und der State University of New York (SUNY) at Al-

bany und promovierte 2009 über das Leben und Denken von John H. Herz. 

Alexander Reichwein ist Lecturer und PostDoc am Institut für Politikwissenschaft 

der Goethe-Universität Frankfurt sowie Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der 

Justus-Liebig-Universität Gießen. Er forscht zur Geschichte der Disziplin Internati-

onale Beziehungen, den europäischen Ursprüngen der Denktraditionen in den IB 

sowie zur Geschichte der Europäische Integration. Er ist Mitglied der Forschergrup-

pe „Normwandel in der Weltpolitik“ am Gießener Graduiertenzentrum (GGS) und 

Mitherausgeber der Book Series Trends in European IR Theory (Palgrave Macmil-

lan). Zu seinen Publikationen gehören Hans J. Morgenthau und die Twenty Years’ 

Crisis. Sein realistisches Denken im Lichte des deutschen Erfahrungshintergrundes 

(erscheint 2015 im VS), Classical Realism in P. James (ed.), Oxford Bibliographies 

Online: International Relations (Oxford University Press 2014) und The tradition of 

neoclassical realism’ in A. Toje and B. Kunz (eds.), Neoclassical Realism in Euro-

pean Politics: Bringing Power Back In (Manchester University Press, 2012).  

Felix Rösch ist Senior Lecturer in International Relations an der Coventry Universi-

ty und leitet die BISA Working Group International Relations as a Social Science. 

Mit einer Arbeit über die Weltanschauung von Hans Morgenthau hat er an der 

Newcastle University promoviert, war Gastwissenschaftler an der Paul H. Nitze 

School of Advanced International Studies der Johns Hopkins University in 

Washington D.C., der Kansai University in Osaka und der Tokyo University of 

Foreign Studies. Seine Forschungsinteressen konzentrieren sich auf IB-Theorien, 

klassischen Realismus, Emigrationswissenschaftler in den IB, IB-Wissenssoziologie 

und politisches Denken in Japan. Er ist Herausgeber von Émigré Scholars and the 

Genesis of International Relations (2014) und The Concept of the Political (2012, 

zusammen mit Hartmut Behr). Seine Monographie Power, Knowledge, and Dissent 

in Morgenthau’s Worldview erscheint 2015. Mit Hartmut Behr gibt er die Buchserie 

Global Political Thinkers heraus. 

Christoph Rohde ist Lehrbeauftragter an der Hochschule für Politik München. 

Vorher war er Lehrbeauftragter an der Ludwig-Maximilians-Universität München 

und erhielt im Jahre 2002 den Förderpreis für die beste sozialwissenschaftliche Dis-

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845252049


247 

sertation. Er ist Herausgeber von Das Bild des politischen Menschen im Christlichen 

Realismus Reinhold Niebuhrs unter Berücksichtigung der Internationalen Politik 

(1996) und Hans Morgenthau und der Weltpolitische Realismus (2004). Seine Mo-

nographie Der Christliche Realismus Reinhold Niebuhrs im 21. Jahrhundert er-

scheint Ende 2015 bei Duncker & Humblot.  

Jodok Troy ist Projektleiter und Lektor am Institut für Politikwissenschaft der Uni-

versität Innsbruck. 2007 hatte er ein Research Fellowship am Center for Peace and 

Security Studies an der Georgetown Universität, USA. Nach dem Doktorat wurde 

seine Forschung durch verschiedenste Drittmittel finanziert; aktuell das FWF Pro-

jekt (P25198-G16) Which Structure, Whose Virtue? Realism’s Premises on Men and 

Power. Er ist u.a. Autor der Monographie Christian Approaches to International 

Affairs (2012). Mehr Informationen unter www.jodok-troy.at  
 

https://doi.org/10.5771/9783845252049 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 05:37:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.jodok-troy.at/
https://doi.org/10.5771/9783845252049
http://www.jodok-troy.at/

	Cover
	Einleitung
	Interview zur Rolle Hans Morgenthaus in der Fachdisziplin Internationale Politik
	1. TEIL:  STAATSVERSTÄNDNIS, STAATSRECHT UND VÖLKERRECHT
	Die Krise der deutschen Staatslehre im Schatten des Rechtspositivismus: Hans J. Morgenthau und die Kelsensche Normenlehre
	Das Völkerrechtsverständnis im Werk von Hans Morgenthau – Wiederentdeckung eines Völkerrechtlers und seiner Lehrer

	2. TEIL:  PHILOSOPHIE UND KRITIK DES STAATES
	Der Staat als Mythos und Religion: Hans Morgenthaus Kritik am nationalistischen Universalismus und Imperialismus
	Morgenthau, Vietnam und die Sorge um Amerika: Zum Staats- und Demokratieverständnis eines „ziemlich deutschen“ liberalen Realisten
	Morgenthaus Blick auf den Staat

	3. TEIL:  TRANSZENDIERUNG EINES STAATSBEZOGENEN STATUS QUO
	Morgenthau als Kritiker des Nationalstaates und Nationalismus
	Die staatskritischen Potenziale des klassischen Realismus in Politics among Nations
	Die Figur des Staatsmannes als Konstante
	„Wedding of Paradoxes“ John H. Herz’ liberaler Realismus zwischen Utopie und Realität
	Morgenthau, der Funktionalismus und die Fundamente der Europäischen Union


