
4	 Zeno und seine historischen 
Verehrergemeinschaften im Spiegel 
der liturgischen Überlieferung

4.1	 Die Geburt des Heiligen

Die vorliegende Arbeit versteht Heiligkeit als Konstruktionsprozess, bei dem aus 
einer bedeutenden Person ein Heiliger gemacht wird. Dieser Prozess erfolgt im 
Wesentlichen durch die Verehrung des Heiligen durch eine Gemeinschaft, die 
sich um diese Person, vielleicht am Ort ihres Wirkens oder Sterbens, konstituiert. 
Heilige sind daher nicht von Beginn an heilig, Heilige entstehen in postumer 
Idealisierung. Zwar handelt es sich in der Regel um historische Persönlichkei-
ten, zu Heiligen werden diese aber erst, wenn sie zugleich Objekte retrospekti-
ver Zuschreibungen und liturgischer Verehrung werden. Das folgende Kapitel 
verfolgt die Spuren der Geburt des Heiligen Zeno. Dabei werden zunächst die 
wenigen bekannten Nachrichten über die historische Person sowie die ersten 
Zeugnisse ihrer kultischen Verehrung von der ausgehenden Spätantike über 
die Langobardenzeit gesammelt. Anschließend wird die Etablierung Zenos als 
Heiliger mit und durch feste Verehrergemeinschaften im karolingischen Verona 
beschrieben.

4.1.1	 Spuren des heiligen Zeno: von der historischen Person bis zu den Anfängen 
seiner Verehrung

Nur wenig ist über den historischen Veroneser Bischof mit dem Namen Zeno 
bekannt. Der spätere Heilige lebte in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts, über 
die Zeit seiner Geburt sind wir nicht unterrichtet. Auch seine Herkunft ist nicht 
gesichert, allerdings lässt sich aus dem Inhalt einer ihm zugeschriebenen Predigt-
sammlung unter der Bezeichnung Tractatus1 auf einen nordafrikanischen Hinter-
grund deuten: 

Es ist möglich, dass der Verfasser unserer Predigten aus Afrika stammt. Davon zeugt in 
erster Linie der Umstand, dass in die Sammlung die Passio des Heiligen Archadius mit 

1	 Dolbeau untersuchte die Verbreitung des Tractatus und kam zu folgendem Schluss: „les 
oeuvres de Zénon circulaient en Gaule du Sud, durant la première moitié de VIe siècle. […] 
les Tractatus, loin d’etre confinés à la région de Vérone, ont connu une diffusion nettement 
plus large qú on n le pensait naguère“, vgl. François Dolbeau: Zenoniana. Recherches sur 
le texte et sur la tradition de Zénon de Vérone, in: Recherches Augustiniennes et Patristi-
ques 20, 1985, S. 3–34, hier: S. 14. Auch in Nordirland muss das Werk von Zeno im 7. Jhdt. 
bekannt gewesen sein, wie ein Eintrag im sogenannten Antiphonar von Bangor zeigt. Hier 
ist ein Gebet überliefert, das eine Passage aus der Predigt XXII der Sammlung wiedergibt, 
vgl. André Galli: Zénon de Vérone dans l’antiphonaire de Bangor, in: Revue bénédictine 
93, 1983, S. 293–301. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

aufgenommen worden ist [...]; ich glaube, dass sie von demselben Autor wie die Predig-
ten stammt, und es liegt nahe, anzunehmen, dass ein Afrikaner die Leidensgeschichte 
dieses sonst wenig bekannten Märtyrers geschrieben hat [...].2

Ebenfalls lässt sich Zenos Wirken anhand dieser Predigtsammlung geographisch 
und zeitlich verorten. Nicht nur benennen ihn die Handschriften, welche die 
Sammlung überliefern, als heiligen oder seligen Bischof von Verona.3 Tatsäch-
lich ergibt sich der Bezug zur Stadt auch aus den Inhalten der Predigten selbst. 
Die Tatsache, dass eine dieser Predigten anlässlich der Weihe einer umgebauten 
Kirche gehalten wurde, legt zusammen mit archäologischen Befunden nahe, dass 
Zeno als Erbauer einer Vorgängerkirche des heutigen Doms in Erscheinung trat.4 
Die Kirchweihe war ausdrücklich dem Bischof vorbehalten, womit gleichzeitig 
Zenos Inhaberschaft dieses Amtes bewiesen wäre.5 Außerdem behandeln zahlrei-
che Predigten mit der Taufe und dem Osterfest wichtige liturgische Anlässe, die 
ebenfalls in den Aufgabenbereich des Bischofs fielen.6 Um den Prediger herum 
war außerdem auch eine organisierte Gemeinschaft tätig, wie eine Passage in einer 
der Predigten (Tractatus I 41)7 nahelegt, in der von einer Gruppe von Personen, 
den operarii, die Rede ist, die üblicherweise einem Bischof zuarbeiteten. Somit ist 
es möglich, dass nicht nur der Bischof, sondern auch die Gruppe der Kleriker, die 
ihm liturgisch dienten, auf die Spätantike zurückgeht. Auch die Lokalisierung in 
Verona wird durch die Predigten unterstrichen, die häufig einen Bezug zur Stadt 
aufweisen.8 Textimmanent ist außerdem ein Terminus post quem für Zenos Wir-
ken in der oberitalienischen Stadt: Er bezieht sich in einer seiner Predigten auf 
den Psalmenkommentar des Hilarius und daher, dies schlussfolgert der Editor 
des Tractatus, kann Zeno sein Werk nicht vor 360 verfasst haben.9 

Ebenso wie die Umstände seiner Geburt bleibt auch Zenos Tod weitestgehend 
im Dunkeln. Lediglich ein Briefwechsel aus der Zeit von 380 bis 396 zwischen 
Ambrosius von Mailand und dem damaligen Veroneser Bischof Siagrio gibt Hin-
weise auf das Ableben Zenos, da dort bereits von seinem heiligen Andenken („san-
cta memoria“) die Rede ist.10 Dass seine Tätigkeit als Bischof ihm offenbar auch 
außerhalb Veronas ein gewisses Ansehen einbrachte, zeigt neben dem Ambrosius-
brief auch eine Passage in den Dialogi Gregors des Großen. Darin widmete dieser 
Zeno eine kurze Passage im Kapitel 19 des dritten Buches, womit wir den Boden 

2	 Zeno von Verona: Zenonis Veronensis tractatus, 6*–7*.
3	 „sanctus (Beatus, Divus) Zeno, episcopus (presul) Veronensis“, ebd., 5*.
4	 Vgl. Silvia Lusuardi Siena: Puntualizzazioni archeologiche sulle due chiese paleocristiane, 

in: Pierpaolo Brugnoli (Hg.): La Cattedrale di Verona nelle sue vicende edilizie dal secolo 
IV al secolo XVI, Venedig 1987, S. 26–78, hier: S. 55.

5	 Vgl. Zeno von Verona: Zenonis Veronensis tractatus, S. 7.
6	 Vgl. ebd.
7	 Vgl. ebd., 112.
8	 ebd., 7*–8*.
9	 Vgl. ebd., S. 8.
10	 Vgl. Ambrosius von Mailand: Sancti Ambrosii Opera. Epistularvm libri VII–VIIII, hrsg. 

von Otto Faller (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 82,2), Wien 1990, S. 84.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

der historisch gesicherten Tatsachen verlassen und den Bereich der Heiligenver-
ehrung betreten. Gregor berichtet von der Wundertätigkeit Zenos, der hier als 
„beatus“, „pontifex“ und fälschlicherweise auch als „martyr“ beschrieben wird: 
Als sich die Verehrer Zenos zu dessen Ehren in seiner Kirche versammelt hätten, 
sei es zu einer Überschwemmung durch die Etsch gekommen. Durch das Eingrei-
fen des Heiligen stoppte das Wasser vor dem Eingang der Kirche und bewahrte 
die Eingeschlossenen so auch vor dem Verdursten.11 Diese Episode wird später 
zum wesentlichen Bestandteil der biographischen Erzählungen über Zeno und 
kommt ab dem 9. Jahrhundert in vielen Versionen seiner Vita in leicht abgeän-
derter Form vor. Relevant ist weiterhin, dass Gregor neben der Wundererzählung 
auch von einer dem Heiligen gewidmeten Kirche berichtet – und dies nicht als 
Einziger.

Auch zwei Predigten eines gewissen Petronius, die in einer Handschrift als 
Predigt des Bischofs Petronius von Verona für den Todestag des heiligen Zeno (Sermo 
Petronii episcopi veronensis in natale sancti Zenonis) und Predigt über das gleiche 
Thema wie oben, am Tag der bischöflichen Weihe oder am Todestag des Bischofs (Sermo 
de cuius supra in die ordinationis vel natale episcopi) bezeichnet werden,12 bezeu-
gen eine Verehrung Zenos sowie eine dem Heiligen gewidmete Kirche in Verona 
im 5. Jahrhundert. Zwar war die Identität des Autors dieser Predigten trotz der 
eindeutigen Nennung im ältesten handschriftlichen Zeugnis lange umstritten,13 
heute herrscht allerdings Konsens darüber, dass die zwei Predigten tatsächlich 
einem Veroneser Bischof namens Petronius aus dem 5.  Jahrhundert (425–450) 
zuzuschreiben sind.14 Petronius erwähnt in einer der Predigten, dass Zeno von 

11	 Siehe Einleitung, S. 11.
12	 Hier gebe ich den Wortlaut der Überschriften der Handschrift wieder: Clm 14386, Homi-

liar aus Regensburg oder Umgebung; letztes Drittel des 9. Jhdts. Die Sermones des Petro-
nius für Zeno sind auf fol. 31r–32v. Die Handschrift ist Online verfügbar unter: https://
www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00046516?page=65. [14. Juli 2021]. Übrigens 
ist zu den vier in der Forschung bekannten Handschriften, nämlich München BSB Clm 
14386, Homiliarium, Regensburg oder Umgebung, letztes Drittel des 9. Jhdts.; Wien ÖNB 
1557, Homiliarium, Mondsee, 10. Jhdt.; Wien ÖNB 1013, 13. Jhdt.1; Admont BS 120, 
Homiliarium, erste Hälfte des 12. Jhdts., eine fünfte hinzuzufügen, nämlich Innsbruck 
UB 243, Homiliarium, 1. Hälfte des 12. Jhdts.

13	 Vgl. Enzo Lodi: Le due omelie di San Petronio vescovo di Bologna. Saggio critico-storico, 
in: Miscellanea liturgica in onore di Sua Eminenza il Cardinale Giacomo Lercaro, Rom 
1967, S. 263–302, hier: S. 293–294. Vgl. Germain Morin: Deux petits discours d’un évêque 
Pétronius, du V e siècle, in: Revue bénédictine 14, 1897, S. 3–8, hier: S. 8. (Morin ist für 
eine Zuschreibung zu Petronius von Bologna und nicht, wie Anti schreibt, zu Petronius 
von Verona).

14	 Vgl. Guglielmo Ederle / Dario Cervato: I vescovi di Verona: dizionario storico e cenni sulla 
Chiesa veronese, Verona 2002, 20–21. Die Veroneser Lokalforschung war bereits seit dem 
18. und 19. Jhdt. überzeugt, dass die zwei Reden einem Petronius, Bischof von Verona, 
zuzuschreiben seien, auch wenn diese These zunächst eher patriotisch motiviert gewe-
sen war. Vgl. Giuseppe Venturi: Compendio della storia sacra e profana di Verona 1825, 
VII. Siehe außerdem: Angelo Orlandi: Il culto dei vescovi veronesi: origine, sviluppo, testi-
monianze, in: Bollettino della diocesi di Verona 66, 1979, S. 199–213 und Guido Vitac-
chio: I vescovi pre-zenoniani, in: Zenonis Cathedra. Miscellanea di studi in onore di S.E. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

seinem Grab aus Wunder bewirke: „das, was er während seines Amtes bewirkte, 
vermehrt er nun aus seinem Grab. Die großen Wunder, die der sehr selige Bischof 
lebendig bewirken konnte, bewirkt er heute aus seinem Grab.“15 Petronius und 
die Gemeinde, der er predigte, befanden sich aber wahrscheinlich nicht am Grab 
Zenos, sondern in einer Kirche des Heiligen an einem anderen Ort. Einen Hin-
weis darauf gibt der Bericht in den Quellen von der „Schönheit dieser vergrö-
ßerten Kirche, die den Wohlgeruch ihrer Lieblichkeit überall ausstreut.“16 Dieser 
Hinweis auf den Ausbau einer Zenokirche kann helfen, ihren genauen Ort zu 
bestimmen. Archäologische Funde belegen, dass während Petronius’ Episko-
pat verschiedene Kirchen erbaut und umgebaut wurden. So wurde die Kirche 
Santo Stefano am nördlichen Ufer der Etsch neu errichtet17 und die städtische 
Kathedrale renoviert. Archäologische Untersuchungen um die Kathedrale Santa 
Maria Matricolare, bei denen Reste eines Bodenmosaiks sowie frühchristliche 
Inschriften entdeckt wurden,18 ergaben, dass sich hier zwei frühchristliche Kir-
chen befanden (die sogenannten ‚Chiesa A‘ und ‚Chiesa B‘). Während die ‚Chiesa 
A‘ zur Zeit des Episkopats von Zeno (ca. 360–380) gebaut wurde, wurde in der 
ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts eine größere ‚Chiesa B‘ errichtet, die den alten 
Bau ersetzte und durchaus als Renovierung und Erweiterung bezeichnet werden 
kann.19 Es liegt daher nahe, die von Petronius erwähnte und erweiterte Kirche 
Zenos mit dem Dom zu identifizieren, der damit bereits im 5. Jahrhundert als 
Ort einer ersten Verehrergemeinschaft des Heiligen fassbar wird. Es wurde auch 
ein Zusammenhang zwischen der baulichen Erweiterung und der zunehmenden 
Popularität des Kults um den heiligen Bischof vermutet.20

Über die Praktiken der Verehrung Zenos zu dieser Zeit ist wenig greifbar. 
Deutlich wird die Existenz einer Feier durch die Predigten des Petronius, die sich 
an eine wie auch immer geartete Gemeinde richteten. Belegbar ist allerdings das 
Datum dieser Feier, über die in den Predigten gesagt wird, dass sie zur Eröff-
nung der Adventszeit stattfände.21 Damit war sehr wahrscheinlich das Fest am 8. 

l’arcivescovo mons. Giovanni Urbani (Nova historia. Numero speciale 7/III–IV), Verona 
1955, S. 15–21.

15	 „quod in sacerdotio gessit, multiplicat in sepulchro. […] Ideoque quas beatissimus vates 
in corpore constitutus potuit exercere virtutes, hodie magnas suo operatur in tumulo.“ 
Morin: Deux petits discours, S. 4.

16	 „[…] hac aedis istius ampliata sublimitas, quae [...] fragrantiam suavitatis eius longe lateque 
dispergit.“ Ebd.

17	 Vgl. Pierpaolo Brugnoli (Hg.): La Cattedrale di Verona nelle sue vicende edilizie dal secolo 
IV al secolo XVI, Venedig 1987, S. 8. Siehe außerdem: Alessandro Da Lisca: La basilica di 
S. Stefano in Verona, in: Atti e memorie dell‘Accademia di Agricoltura, Scienze e Lettere 
di Verona 14, 1936, S. 45–119

18	 Vgl. Pierpaolo Brugnoli (Hg.): La Cattedrale di Verona, S. 26–36.
19	 Ebd., S. 37–78.
20	 Ebd., S. 7.
21	 „Nun aber lass uns die Kirche Gottes mit einer Predigt, mit Gesängen honorieren: und 

lasst uns um das Gesicht der Braut für den himmlischen Bräutigam zu beleuchten, den 
Advent eröffnen“ („Nunc vero honoremus ecclesiam Dei sermonis officio, vocalibus can-

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

Dezember gemeint, das als einziges Zenofest in der Folgezeit bis in die Karolin-
gerzeit bekannt war.22 

Wer genau an diesem Datum in der Kathedrale versammelt war, lässt sich nur 
indirekt erschließen. Neben Laien, die so zahlreich die Kirche Zenos besuchten, 
dass der Dom renoviert werden musste, gibt es Hinweise auf eine Gruppe von 
Klerikern, die einen liturgischen Dienst versahen und den Bischof bei der Zere-
monie unterstützten. Über eine solche Gruppe von Klerikern am Dom gibt 517 
die berühmte Subscriptio des Ursicinus Auskunft, der sich in seiner Abschrift der 
Vita Martini und der Vita Pauli namentlich verewigte und sich dabei als Lector der 
Veroneser Kirche bezeichnete. Dieser Titel bezeichnet einen der niederen Weihe-
grade und zugleich eine bestimmte Funktion im liturgischen Dienst, nämlich 
die des Vorlesers der heiligen Schriften.23 Dass der Codex auch im Rahmen eines 
gemeinsam geleisteten liturgischen Dienstes verwendet wurde, bezeugt das darin 
verwendeten Gliederungs- und Interpunktionssystem.24

Ob zum Fest des heiligen Zeno neben einer Messe, in der die Predigten des 
Petronius gehalten wurden, auch weitere liturgische Dienste gehörten, etwa die 
in der Einleitung erwähnte Nachtwache, ist nicht belegbar. Auch bleibt unge-
wiss, ob zu diesem Zeitpunkt biographische Texte oder gar eine regelrechte Vita 
des Heiligen existierten, die bei einem solchen liturgischen Dienst hätten gele-
sen werden können. Die wenigen Informationen über Zeno, die Petronius in sei-
ner Predigt erwähnt, lassen eher darauf schließen, dass zu dieser Zeit noch kein 
spezifisch auf die Figur des heiligen Zeno zugeschnittenes Material zirkulierte. 
Die Predigten heben lediglich seine bischöfliche Funktion hervor und preisen 
sein Wirken als solcher und seine Wundertätigkeit als Heiliger: „So wird der vor-
nehme Bischof Zeno mit Wundern bestätigt: das, was er während seines Amtes 
bewirkt, vermehrt er aus dem Grab.“25 Zentraler Ort dieser ansonsten unspezifi-
schen Verehrung Zenos war zum Ausgang der Spätantike auf jeden Fall der Dom.

Für die folgenden Jahrhunderte bleibt die weitere Entwicklung des Zenokul-
tes weitgehend im Dunkeln. Dass er bis ins 8. Jahrhundert und damit über die 
Langobardenzeit hinweg bestehen blieb, wird durch das sogenannte Sakramentar 
von Prag (Prag, Bibliothek des Metropolitankapitels, Cod. 083) aus der Zeit vor 
794 angedeutet, in welchem das Zenofest für den 8. Dezember notiert ist. Zur 
Feier war dort eine Messe vorgesehen, deren Wortlaut nach Gamber gallikani-

tilenis; et ad inluminandum sponsae faciem caelestis sponsi aperiamus adventum“), aus: 
Morin: Deux petits discours, S. 4, Z. 39–41.

22	 Siehe unten, Kap. 4.1.2.
23	 Vgl. Wilhelm Ülhof: Weihegrade, in: Josef Höfer / Karl Rahner (Hg.): Lexikon für Theolo-

gie und Kirche, Freiburg 1965, Sp. 981, hier: Sp. 981.
24	 Vgl. Kirsten Wallenwein: Corpus subscriptionum. Verzeichnis der Beglaubigungen von 

spätantiken und frühmittelalterlichen Textabschriften (saec. IV–VIII), Heidelberg 2017, 
S. 78–79; 265–266. 

25	 „Sic egregius Christi pontifex Zeno signorum virtutibus approbatur: quod in sacerdotio 
gessit, multiplicat in sepulchro“, aus: Morin: Deux petits discours, S. 4, Z. 27–29.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

schen Ursprungs ist.26 Zwar enstand die Handschrift in Regensburg, allerdings 
konnte Gamber zeigen, dass die Messe wohl aus Verona stammt, was angesichts 
der Herkunft des Kultes auch naheliegt.27 Die frühe Verbreitung in Regensburg 
spricht darüber hinaus für eine gewisse Bekannt- und Beliebtheit des Kultes.

Unsicherheit besteht hinsichtlich der oben erwähnten Kirche am Grab des Hei-
ligen.28 Mehrere Quellen der Karolingerzeit – darunter Paulus Diaconus – legen 
nahe, dass bereits in langobardischer Zeit oder davor eine Kirche außerhalb der 
Stadt am Grab existierte.29 Diese Berichte haben in der Forschung mitunter zu 
Vermutungen über eine vorkarolingische monastische Gemeinschaft an diesem 
Ort geführt, die dann als Verehrergemeinschaft des Heiligen zu gelten hätte.30 
Allerdings basiert diese These auf einer fehlerhaften Identifikation eines in einer 
langobardischen, durch eine Kopie von 806 überlieferten Urkunde, genannten 
„domus sancti Zenonis“31 mit einer solchen Gemeinschaft. Mittlerweile wurde 
bewiesen, dass sich diese Bezeichnung nur mit dem in der Stadt gelegenen Dom 
in Verbindung bringen lässt.32 Zwar ist die Existenz eines Sakralbaus am Grab 

26	 Vgl. Klaus Gamber: Die gallikanische Zeno-Messe. Ein Beitrag zum ältesten Ritus von 
Oberitalien und Bayern, in: Münchener Theologische Zeitschrift 10, 1959, S. 295–299, hier: 
S. 295.

27	 Vgl. ebd., S. 298.
28	 Lange hat die Forschung versucht, die Kirche zu verorten, in der das von Gregor berich-

tete Mirakel der Etschüberflutung stattgefunden haben soll. Es wurde verschiedentlich 
für den Dom, das Kloster San Zeno Maggiore sowie für die kleine Kirche San Zeno in 
Oratorio argumentiert. Diese Identifizierung gestaltete sich immer als problematisch, weil 
das Mirakel in einer neben der Etsch gelegenen Kirche stattgefunden haben soll, wo auch 
Zeno begraben sei. Dabei war es unmöglich, eine Kirche mit beiden Merkmalen zu fin-
den: Entweder ereignete sich das Mirakel dort, wo Zeno begraben war, nämlich im Klo-
ster San Zeno Maggiore. Dieses ist aber zu weit entfernt von der Etsch. Der Dom und 
San Zeno in Oratorio sind hingegen näher an der Etsch und konnten überflutet werden, 
allerdings gibt es keinerlei Hinweise, dass der Heilige jemals hier bestattet worden war. 
Elisa Anti löste das Problem überzeugend, indem sie vorschlug, in der Kirche des Mirakels 
und der Grabkirche Zenos zwei unterschiedliche Orte zu sehen, da Gregor nicht deutlich 
von einer Einheit beider ausginge. Sie legt dar, dass Gregor für sein Mirakel an den Dom 
dachte, während Zeno seit seinem Tod außerhalb der Stadtmauer lag. Vgl. Elisa Anti: Note 
sulla prima sepoltura di san Zeno e sulla sede del miracolo delle acque, in: Annuario sto-
rico zenoniano 17, 2000, S. 11–18. 

29	 Vgl. Paulus Diaconus: Historia Langobardorum, in: L. Bethmann / G. Waitz (Hg.): Scripto-
res rerum langobardicarum et italicarum saec. VI–IX (Monumenta Germaniae historica), 
Hannover 1878, S. 45–187, hier: Buch III, Kapitel 23, hier S. 104. 

30	 Vgl. Vittorio Fainelli: L’abbazia di S.  Zeno nell’alto medioevo, in: Miscellanea Roberto 
Cessi (Storia e letteratura. Raccolta di studi e testi 71), Rom 1958, S. 51–62, hier: S. 51.

31	 Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 71, S. 88. 
32	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 32. Dass der Terminus eindeutig den Dom bezeichnet, zei-

gen auch die Urkunden, dazu: Andrea Brugnoli: „Pares illorum famuli“. Una tipologia 
documentaria veronese per negozi tra persone di condizione servile, in: Andrea Brugnoli 
/ Gian Maria Varanini (Hg.): Studi Pierpaolo Brugnoli. Magna Verona vale. Studi in onore 
di Pierpaolo Brugnoli, Verona 2008, S. 27–48, hier: S. 33. Außerdem: Pierpaolo Brugnoli 
(Hg.): La Cattedrale di Verona, S. 81. Auf ähnliche Weise wird das Episkopium Mailands 
als „domus Ambrosii“ bezeichnet, Giovanni B. Sannazzaro: L’architettura dal Medioevo 
al Rinascimento, in: Adele Buratti Mazzotta (Hg.): Domus Ambrosii. Il complesso monu-
mentale dell’arcivescovado, Mailand 1994, S. 35–59, hier: S. 35. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

des Heiligen durchaus anzunehmen; dass hier aber eine vom Dom getrennte und 
institutionalisierte Verehrung stattfand, ist eher unwahrscheinlich.

Bis zum Ende der Langobardenzeit hatte sich also in Verona um den heiligen 
Zeno ein Kult gebildet, der in erster Linie am Dom gefeiert und vom Bischof und 
seinen Klerikern getragen wurde. Zwar umfasste dieser Kult bereits eine liturgi-
sche Praxis, die sich im Rahmen der Messe nachweisen lässt, eine auf den Heili-
gen direkt zugeschnittene Liturgie ist allerdings nicht belegt. Dies änderte sich 
mit Beginn der fränkischen Herrschaft über Norditalien unter den Karolingern.

4.1.2	 Die Etablierung Zenos als Heiliger: 8.–10. Jahrhundert 

Mit der Ankunft der Karolinger, die Verona 774 nach einem Sieg gegen die Lan-
gobarden ins fränkische Reich eingliederten,33 erfuhr die Verehrung Zenos tief-
greifende Veränderungen. Die Integration Oberitaliens in das fränkische Reich 
bedeutete, dass die wichtigsten politischen und organisatorischen Posten mit Ver-
tretern der fränkischen Eliten besetzt wurden. Während die Comites die Verwal-
tung des Militär- und Wirtschaftswesens beaufsichtigen, pflegten die Bischöfe die 
Administration des politischen und gesellschaftlichen Lebens und waren für die 
Anbindung der ihnen anvertrauten Städte an das Zentrum des Reiches verant-
wortlich. De facto gewannen die Bischöfe zunehmend an Einfluss und wurden 
zu den wahren Herren der Städte.34 

Auch auf den Veroneser Bischofsstuhl wurden sehr bald nach der Eingliede-
rung fränkische Exponenten gesetzt. Zwischen dem Ende des 8. und der ersten 
Hälfte des 9. Jahrhunderts waren es die von der Reichenau stammenden Mönche 
Egino und Ratold, die Verona nicht nur mit dem Königshof, sondern auch mit 
wichtigen fränkischen Klöstern nördlich der Alpen verbanden. Besonders in zwei 
Bereichen ist das Wirken dieser Bischöfe für eine Untersuchung des Zenokultes 
zwischen dem 8. und 10. Jahrhundert relevant: in der Gründung und Förderung 
von religiösen Verehrergemeinschaften sowie in der Erweiterung und Reform der 
Liturgie.

Egino (gest. 27. Februar 802) war ein Alemanne – so berichten es die Miracula 
sancti Marci35 – und wurde nach der fränkischen Eroberung Italiens wahrschein-

33	 Vgl. Carlo G. Mor: Dall’età carolingia alle prime lotte sociali, in: Vittorio Cavallari / Piero 
Gazzola (Hg.): Verona e il suo territorio, Verona 1960–1984, S. 5–142, hier: S. 67–142. 

34	 Vgl. Michele Pellegrini: Vescovo e città. Una relazione nel Medioevo italiano (secoli II–
XIV), Mailand 2009, S. 26–28. Außerdem: Andrea Castagnetti: Aspetti politici, economici 
e sociali di chiese e monasteri dall’epoca carolingia alle soglie dell’età moderna, in: Gior-
gio Borelli (Hg.): Chiese e monasteri a Verona, Verona 1980, S. 43–119, hier: S. 45. Zu den 
Bischöfen und ihren Handlungsspielräumen im Frühmittelalter siehe auch: Sean Gilsdorf: 
The Favor of Friends: Intercession and Aristocratic Politics in Carolingian and Ottonian 
Europe (Brill’s Series on the Early Middle Ages 23), Leiden 2014.

35	 Vgl. Walter Berschin / Theodor Klüppel: Der Evangelist Markus auf der Reichenau, Sigma-
ringen 1994, S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

lich gegen 78036 zum Veroneser Bischof erhoben.37 Über sein Leben ist vergleichs-
weise wenig bekannt, sein Tod hingegen interessierte die Geschichtsschreiber 
der Reichenau, da er sich nach seinem Rücktritt vom bischöflichen Amt, wahr-
scheinlich um die Mitte der 90er Jahre des 8. Jahrhunderts,38 dorthin zurückgezo-
gen hatte. Auf der Bodenseeinsel gründete Egino die Peterskirche in Niederzell, 
wo er wenige Jahre später (802) begraben wurde.39 Auch wenn seine Amtszeit 
nicht allzu lang gewesen ist, spielte Egino als Initiator eines regen Transfers von 
Büchern zwischen Verona und der Reichenau sowohl bei der Reform der Liturgie 
am Veroneser Dom als auch im Bereich der Handschriftenproduktion im Verone-
ser Skriptorium eine entscheidende Rolle.40

Das beste Beispiel für Eginos Wirken am Veroneser Dom ist die Handschrift 
Berlin, Deutsche Staatsbibliothek, Phillipps 1676.41 Paläographische und kodiko-
logische Untersuchungen dieses Codex stellen das handwerkliche Niveau heraus, 
das das Skriptorium des Veroneser Doms unter Egino erreicht hatte.42 Vor allem 
aus liturgiewissenschaftlicher Sicht ist der Codex interessant, weil er die Reform 
der Veroneser Liturgie und ihre Anbindung an fränkische Traditionen zeigt. Es 
handelt sich bei dem Codex um ein liturgisches Homiliar, also eine Sammlung 

36	 Vgl. Walter Berschin / Alfons Zettler: Egino von Verona. Der Gründer von Reichenau-Nie-
derzell (799) (Reichenauer Texte und Bilder), Stuttgart 1999, S. 48.

37	 Zu Egino siehe: Alfons Zettler: Die karolingischen Bischöfe von Verona I. Studien zu 
Bischof Egino (+ 802), in: Sebastian Brather (Hg.): Historia archaeologica: Festschrift für 
Heiko Steuer zum 70. Geburtstag, Berlin u. a. 2009, S. 363–388.

38	 Vgl. Berschin / Zettler: Egino von Verona, S. 52.
39	 Vgl. ebd.
40	 Eine ganze Reihe von Handschriften, die man als Egino-Gruppe bezeichnet, weist bezüg-

lich der Schrift klare Veroneser Merkmale auf, viele davon befanden sich aber sehr bald 
nach ihrer Anfertigung auf der Reichenau, wie zeitgenössische Korrektureinträge oder 
Nachträge zeigen, vgl. Elias A. Lowe: Codices Latini Antiquiores: A Palaeographical 
Guide to Latin Manuscripts Prior to the 9th Century. Vol. 8: Germany: Altenburg-Leipzig, 
Oxford 1959, VIII. 1076, V. 601, VII. 907. Vgl. Martin Steinmann: Neue Fragmente von 
Hieronymus in psalmos und das Scriptorium Bischof Eginos von Verona, in: Deutsches 
Archiv für Erforschung des Mittelalters 48, 1992, S. 621–624.

41	 Vgl. Bernhard Bischoff: Katalog der festländischen Handschriften des neunten Jahrhun-
derts. Aachen-Lambach, Wiesbaden 1998, S. 86, Nr. 410.

42	 Veroneser Schreiber waren mit einer „firm, massive Caroline miniscule“ (Lowe (wie Anm. 
255), Nr. 1057) an der Anfertigung des Codex beteiligt und partizipierten somit bereits 
gegen Ende des 8. Jhdts. (die Handschrift wurde 796–799 datiert, vgl. Susanna Polloni: 
Manoscritti liturgici della Biblioteca Capitolare di Verona (secolo IX). Contributo per uno 
studio codicologico e paleografico, in: Medioevo. Studi e documenti 2, 2007, S. 151–228, 
hier: S. 158.) an der neusten fränkischen Schriftentwicklung. Vgl. Mirella Ferrari: Libri 
liturgici e diffusione della scrittura carolina nell’Italia settentrionale, in: Culto cristiano, 
politica imperiale carolingia (Convegni del Centro di Studi sulla Spiritualità Medievale 
18), Todi 1979, S. 265–279, hier: 269–272; außerdem: Beniamino Pagnin: Formazione della 
scrittura carolina italiana, in: Guiscardo Moschetti (Hg.): Atti del Congresso internazio-
nale di diritto romano, Verona 1951–1953, S. 243–266. Insbesondere zu liturgischen Hand-
schriften siehe auch: Giacomo B. Baroffio: Manoscritti liturgici e musicali sull’arco alpino 
fra i secoli IX e XII, in: Carlo Magno e le Alpi: atti del XVIII Congresso Internazionale di 
Studio sull’Alto Medioevo, Susa, 19–20 ottobre 2006, Novalesa, 21 ottobre 2006, Spoleto 
2007, S. 141–150.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

von Homilien der Kirchenväter für die Lesung im Stundengebet,43 die Egino 
in Anlehnung an die Sammlung des Alanus von Farfa zusammenstellte.44 Der 
Bischof ließ den Codex explizit für den Gebrauch an dem der Jungfrau Maria 
gewidmeten Dom anfertigen, wie aus dem Widmungsbrief auf f. 23v hervorgeht: 
„Schiedsrichter des Himmels, Vater der künftigen Zeit, gebe dem Bischof Egino 
deine gute Belohnung, der dieses Buch in Auftrag gab und es der Kirche dei-
ner heiligen Mutter Maria schenkte.“45 Eginos Homiliar stellt eines der frühesten 
Exemplare dieser Gattung von Handschriften dar. Das Werk wurde im Gebrauch 
zwar wenig später vom Homiliarius des Paulus Diaconus in der fränkischen Litur-
gie abgelöst,46 die Handschrift bezeugt aber die Bemühungen des alemannischen 
Bischofs um die Reform der Liturgie am Dom von Verona entsprechend dem 
fränkischen Programm. In deren Rahmen wurden unter anderem auch neue 
Text- und Handschriftengattungen eingeführt, wie beispielsweise das gregoriani-
sche Sakramentar.47 

Das Engagement Eginos für eine Reform der Veroneser Kirche endete nicht mit 
dessen Rückkehr auf die Reichenau. Vielmehr wurde es von seinem engen Ver-
trauten und Nachfolger auf dem Bischofsstuhl weitergeführt, dem ebenfalls von 
der Reichenau stammenden Ratold. Ratold, der um 770 wahrscheinlich in eine 
hochadlige alemannische Familie geboren wurde, war Hofkaplan König Pippins 
und enger Vertrauter Bischof Eginos.48 Als wahrscheinliches Datum der Weihe 
Ratolds zum Bischof gibt Hlawitschka aufgrund eines Eintrages in einem Kalen-
der des 9. Jahrhunderts, wo von einer „Consecratio domini episcopi Ratoldi“ die 
Rede ist, den 26. September 801 an.49 Über 30 Jahre später, wahrscheinlich ab 834, 
wurde Ratold als Unterstützer Ludwigs des Frommen die Rückkehr zu seinem 
Bischofssitz Verona verwehrt, das in Italien und damit im Machtbereich Lothars 
I. lag.50 Ratold zeichnete sich durch seine Unterstützung für die religiösen Institu-
tionen Veronas so sehr aus, dass er in den lokalen Geschichtsbüchern als großer 
Wohltäter erinnert wird.51 Dies kam insbesondere den Verehrergemeinschaften 
um den heiligen Zeno zugute.
43	 Vgl. Palazzo: A History of Liturgical Books, S. 154.
44	 Vgl. Berschin / Zettler: Egino von Verona, S. 19–20.
45	 „Arbiter excelsi poli, pater futuri seculi, Egino presuli, tuo famulo, redde mercedem opti-

mam, qui hunc librum scribere iussit sanctaequae matris tui filii Mariae [...] tradidit aeccle-
siae [...]“, aus: Valentin Rose: Verzeichniss der Lateinischen Handschriften der Königlichen 
Bibliothek zu Berlin, Erster Band: Die Meermann-Handschriften des Sir Thomas Phillipps 
(Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek zu Berlin. 12), Berlin 1893, 
S. 81.

46	 Vgl. Palazzo: A History of Liturgical Books, S. 155.
47	 Vgl. ebd., S. 154–155.
48	 Vgl. Eduard Hlawitschka: Ratold, Bischof von Verona und Begründer von Radolfzell, in: 

Hegau 54 / 55, 1997, S. 5–44, hier: S. 9.
49	 Die Kalenderblätter befinden sich nun in einer Handschrift in Berlin, Berlin, Staatsbiblio-

thek, lat. 128. Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 21–23. 
50	 Vgl. Hlawitschka: Ratold, S. 25.
51	 Vgl. Vittorio Fainelli: Grandi benefattori: il Vescovo Ratoldo e l’arcidiacono Pacifico, in: 

Zenonis Cathedra. Miscellanea di studi in onore di S.E. l’arcivescovo mons. Giovanni 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

So beförderte Ratold die bauliche Umgestaltung des Areals um den Dom und 
die Erneuerung der Gebäude in diesem Bereich: Er renovierte die Kathedrale 
Santa Maria Matricolare, die angegliederte Taufkirche San Giovanni in Fonte 
und die bischöflichen Wohnungen. Auch neue Gebäude wurden dort errichtet, 
nämlich die Kirche San Giorgio e San Zeno, ein Krankenhaus für die Pflege 
von Kranken und Armen sowie weitere Gebäude für die Kleriker (Räume für 
den Unterricht und die Ausbildung sowie private Wohnungen).52 Die räumliche 
Struktur des Komplexes um die Kathedrale von Verona im Frühmittelalter ist in 
einem Beitrag von Silvia Lusuardi Siena und Cinzia Fiorio Tedone abgebildet.53 

Besonders bemühte sich Ratold um die Kleriker am Veroneser Dom. Diesen 
kam nicht nur seine Bautätigkeit zugute, sondern auch wirtschaftliche Zuwen-
dungen. In einer Urkunde von 813 garantierte ihnen der Bischof Güter und 
Einkommen aus Kirchen und Klöstern in und außerhalb der Stadt. Auch stellte 
Ratold den Domklerikern Räume und Häuser sowie eine eigene Kirche zur Ver-
fügung, in der sie den alltäglichen liturgischen Dienst verrichten konnten, näm-
lich die kleine Kirche San Giorgio e San Zeno, die durch eine überdachte Halle54 
mit der Hauptkirche des Doms verbunden war.55 Mit diesen Maßnahmen garan-
tierte Ratold die finanzielle und teilweise räumliche Unabhängigkeit der Kanoni-
ker vom Bischofsstuhl. Seine Vorkehrungen, die vor allem wirtschaftlicher Natur 
waren, bedeuteten darüber hinaus die Gründung des Kapitels der Domkleriker, 
die bereits seit dem 6.  Jahrhundert am Dom wirkten, als eine eigene Körper-
schaft. Bischof Ratold hatte daher mehr als bloß die wirtschaftliche Fundierung 
einer religiösen Institution bewirkt. Vielmehr ermöglichte er dieser die Entwick-
lung einer unabhängigen und erkennbaren Identität in einer eigenen Kirche, in 

Urbani (Nova historia. Numero speciale 7/III–IV), Verona 1955, S. 23–27.
52	 Vgl. Silvia Lusuardi Siena / Cinzia Fiorio Tedone: Il complesso episcopale nell’alto 

medioevo alla luce delle testimoninaze scritte, in: Pierpaolo Brugnoli (Hg.): La Cattedrale 
di Verona nelle sue vicende edilizie dal secolo IV al secolo XVI, Venedig 1987, S. 79–82.

53	 Dies.: Ipotesi interpretativa sullo sviluppo del complesso episcopale veronese, in: Pierpaolo 
Brugnoli (Hg.): La Cattedrale di Verona nelle sue vicende edilizie dal secolo IV al secolo 
XVI, Venedig 1987, S. 83–87, hier: S. 87.

54	 Zu dieser architektonischen Konstruktion, deren Anwesenheit und Funktion sich mit 
den Anforderungen der Liturgie der Kanoniker erklären lassen, da diese täglich von San 
Giorgio in die Hauptkirche gingen, siehe: Fabio Coden: Il portico detto „santa Maria 
Matricolare“ presso il complesso episcopale di Verona, in: Arturo C. Quintavalle (Hg.): 
Medioevo: L’Europa delle cattedrali. Atti del convegno internazionale di studi, Mailand 
2007, S. 339–349. 

55	 Vgl. Fainelli: Codice diplomatico Veronese, N. 97, N. 101–102. Vgl. Castagnetti: Aspetti 
politici, economici, S. 49–50: „La dotazione assegnata al capitolo fu massiccia e a buon 
diritto possiamo considerarla come la base degli sviluppi successivi. […] Il capitolo della 
cattedrale veronese assume una propria autonomia giuridica, economica ed amministra-
tiva all’inizio del secolo IX. Anticipando quella che di li a poco sarebbe stata realizzata dai 
Carolingi e conosciuta come la riforma di Aquisgrana, che introduceva la vita comune del 
clero nei capitoli delle cattedrali, il vescovo franco Ratoldo decise nell’813 di istituire una 
mensa canonicale affinché servisse, con i cospicui redditi che ne potevano provenire, di 
supporto economico ad un regolare svolgimento della vita canonicale presso la cattedrale.“

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

der sie neben anderen Heiligen besonders Zeno verehrten, dem sie ihre Kirche 
widmeten.56

Ratolds Bemühung um eine Profilierung der Identität des Domkapitels wird 
auch in den Neuerungen deutlich, die er in die Liturgie der Kleriker einführte. 
Diese lassen sich besonders in einem liturgischen Codex nachvollziehen, der in der 
ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts im Skriptorium des Domes angefertigt wurde, 
dem Kollektar Verona, BC, CVI(99). Diese Handschrift gibt außerdem Auskunft 
über die Lebensweise des Kapitels in der frühen Karolingerzeit. Das Kollektar 
enthält die Gebete, die ein Zelebrant während des Stundengebetes aussprach und 
erfüllte somit die gleiche Funktion wie ein Sakramentar, in dem ebenso die im 
Rahmen der Messe zu betenden Partien enthalten sind.57 Der Bestand an Gebe-
ten für das Stundengebet wird in dieser Handschrift durch ein Kalendar (in der 
Handschrift als Martyrologium gekennzeichnet)58 und eine Reihe von Benedik-
tionen vervollständigt. Auch weiteres liturgisches Material, wie das Athanasische 
Glaubensbekenntnis, einige Ordines und eine Litanei, sind Teil der Veroneser 
Handschrift.59

Das Kollektar wurde bereits von Meersseman und Venturini untersucht und 
datiert. Beide gingen davon aus, dass die Handschrift durchgängig von einer 
einzigen Hand geschrieben worden sei, und waren zuversichtlich, Pacificus, den 
Erzdiakon der Veroneser Kathedrale in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts, als 
Schreiber identifizieren zu können.60 Außerdem datierten sie die Handschrift auf-
grund eines Eintrages im Kalender, in dem der Tod Pippins fixiert wurde, vor 
810.61 2007 wurde der Codex erneut untersucht. Dabei wurde nicht nur festge-
stellt, dass er nicht von einer Hand geschrieben wurde, sondern auch, dass die 
Handschrift in zwei Teile zu unterteilen ist, die jeweils von sechs beziehungs-
weise vier unterschiedlichen Händen geschrieben worden sind.62 Auch die Datie-
rung musste somit neu bestimmt werden. Der erste Teil der Handschrift, in dem 
der Kalender, das Glaubensbekenntnis, das Kollektar und ein Ordo eingetragen 
worden sind, lässt sich wegen des kalendarischen Eintrages zum Tode Pippins 
weiterhin vor 810 datieren.63 Aufgrund eines Nachtrages kann die zweite kodi-
kologische Einheit datiert werden. Auf fol. 62v lässt sich trotz einer Rasur ein 

56	 Vgl. Forchielli: Collegialità di chierici, S. 38–41. Außerdem: Miller: The Formation of a 
Medieval Church, S. 42–43.

57	 Vgl. Palazzo: A History of Liturgical Books, S. 145.
58	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 138–145.
59	 Vgl. ebd., S. 14–15.
60	 Vgl. ebd., S. 5. Außerdem: Maria Venturini: Ricerche paleografiche intorno all’Arcidiacono 

Pacifico di Verona, Verona 1929, S. 149. 1995 konnte von La Rocca herausgearbeitet wer-
den, dass die Figur des Pacificus vor allem im Laufe des 12. Jhdts. besonders aufgeladen 
und zum Symbol und mythischen Ursprung für das Domkapitel gemacht wurde. Vgl. La 
Rocca: Pacifico di Verona.

61	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 17. 
62	 Vgl. Polloni: Manoscritti liturgici della Capitolare, 161, Fußnote 21.
63	 Bei Meersseman fälschlicherweise als 8. August angegeben, vgl. Meersseman u. a.: 

L’orazionale, S. 17; vgl. auch: Venturini: Ricerche paleografiche, S. 92. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Eintrag nachvollziehen, in dem für die Bewahrung des Kaisers Karl gebetet wur-
de.64 So wurde diese zweite Einheit, die die Benediktionen, die Litanei und einen 
weiteren Ordo enthält, sicher vor 814 angefertigt, als Karl der Große noch am 
Leben war.65

Meiner Ansicht nach lässt sich der Abfassungszeitpunkt des ersten Teils inso-
fern näher bestimmen, als dass eine Hand des frühen 9.  Jahrhunderts die spä-
ter im Detail zu untersuchende Übertragung der Reliquien des Heiligen ins neu 
errichtete Kloster San Zeno Maggiore nachtrug. Das Kollektar dürfte daher vor 
dieser Translation entstanden sein. Da der genaue Zeitpunkt dieser Translation 
nach heutigem Wissensstand allerdings nicht gesichert ist, bleibt es bei einer 
Datierung in das erste Jahrzehnt des 9. Jahrhunderts. Die Handschrift überliefert 
somit das früheste vollständige Beispiel für ein Kollektar, da ansonsten aus dem 8. 
und 9. Jahrhundert nur Fragmente oder unvollständige Exemplare eines solchen 
Handschriftentypus überliefert sind.66

Auch die Lokalisierung der Handschrift in Verona ist unumstritten: Sowohl 
im Kalender als auch in der Litanei sind Feste und Heilige erwähnt, die typisch 
für das frühmittelalterliche Verona sind, darunter der Todestag Zenos am 12. 
April und das Zenofest am 8. Dezember.67 Auf den Dom verweisen darüber hin-
aus die Verzeichnung der Domweihe im Kalender sowie verschiedene nekrologi-
sche Nachträge, die weiter unten noch genauer untersucht werden und explizit 
auf Kleriker des Kapitels verweisen. 

Auch wenn sich das Kollektar durch die neuen paläographischen Befunde Pol-
lonis nicht mehr als Produkt des mythischen Pacificus bestimmen lässt, kann es 
mit Bischof Ratold in Zusammenhang gebracht werden. Das zeigt die Tatsache, 
dass die Vorlage direkt von der Reichenau, dem Herkunftskloster der beiden frü-
hen Veroneser Bischöfe, nach Verona kam. Bei dieser Vorlage handelte es sich nach 
Meersseman um ein nun verschollenes Kollektar der Abtei, das noch vor dem 
heute nur noch fragmentarisch überlieferten Kollektar der Abtei, Karlsruhe BLB 
Aug. perg. XXII,68 auf der Reichenau angefertigt wurde.69 Dies belege sowohl der 
Kalender der Veroneser Handschrift, in dem wichtige Feste für die Abtei (Maria 
und Petrus) verzeichnet wurden, als auch die Aufnahme von umfangreichem 
monastischem Material.70 Es ist vor allem die Sammlung von Benediktionen und 
Gebeten, die Meersseman als Benedictionale bezeichnet, die ihren monastischen 
Ursprung verrät. Hier sind nämlich Segnungen und Gebete für die Räume eines 
Klosters enthalten.71

64	 Vgl. ebd., S. 90–91.
65	 Vgl. Polloni: Manoscritti liturgici della Capitolare, S. 163–164.
66	 Vgl. Klaus Gamber: Codices liturgici latini antiquiores. Pars II (Spicilegium Friburgense. 

Subsidia 2), Freiburg 1968, S. 548–550.
67	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 18.
68	 Nr. 1503 in Gamber: Codices liturgici latini, S. 550.
69	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 53–55. 
70	 Vgl. ebd., S. 54–55.
71	 Vgl. ebd., S. 177–183.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Die Aufnahme dieser Texte wurde nicht nur mit der Treue des Veroneser Kopis-
ten zu seiner Vorlage erklärt. Vielmehr hätte Ratold die Kleriker des Domkapitels 
bereits vor der Aachener Reform von 816 zur Vita communis verpflichtet.72 Tat-
sächlich lässt sich diese These eines gemeinsamen Lebens des Kapitels auch durch  
das Urkundenmaterial stützen. So ist in der bereits erwähnten Gründungs- 
urkunde des Kapitels vom 24. Juni 813 von einem gemeinschaftlichen Einkom-
men der Körperschaft die Rede, das unter den Kapitelmitgliedern zu teilen war.73 
Dass das Einhalten der Vita communis von den Klerikern des Kapitels erwartet 
wurde, zeigt auch der Tadel Bischof Rathers, der ebenfalls Mönch gewesen und 
etwa um 930 zum Bischof von Verona ernannt worden ist: Seiner Ansicht nach 
hätten die Kleriker den Weg des gemeinsamen Lebens verlassen.74 

Dass Ratolds Maßnahmen zur Förderung der Identitätsbildung des Kapitels 
als erfolgreich beurteilt werden müssen, belegen die bereits erwähnten nekrolo-
gischen Einträge, die im Laufe des 9. Jahrhunderts in das Martyrolog eingetragen 
wurden. Neben den Festangaben wurden die Todesdaten vieler Mitglieder des 
Kapitels notiert, die dadurch erkennbar sind, dass diese Personen als „presby-
ter“, „clericus“, „archipresbyter“ und so weiter bezeichnet wurden. Einige dieser 
Namen sind außerdem auch in Urkunden aus dem Domkapitel zu finden.75 Die 
Tatsache, dass Kleriker des Kapitels das Bedürfnis verspürten, die Namen verstor-
bener Mitglieder zu notieren, drückt einen Sinn für Identität und Gruppenzuge-
hörigkeit aus.

Es kann nicht verwundern, dass sich gerade in dieser Situation die ersten 
profilierenden liturgischen Texte um den Heiligen finden lassen, nämlich der 
sogenannte Sermo de vita sancti Zenonis eines sich selbst als Coronatus notarius 
bezeichnenden Autors. Als Sermo bezeichnet man die früheste Vita Zenos, die 
in unterschiedlichen Fassungen vorliegt, die mit den BHL-Nummern 9001–9008 
unterschieden werden. Bis heute existiert keine historisch-kritische Edition dieser 
Fassungen, die auf die genaue Entstehung und Verbreitung dieser frühen hagio-
graphischen Texte für Zeno Licht werfen könnte. Gedruckt wurde der Text auf 
Basis einer Handschrift durch die Gebrüder Ballerini 1739.76

Der Sermo ist in neun episodenhafte Kapitel gegliedert. Die Vita wird im ers-
ten Kapitel mit einer dreifachen Metapher eröffnet, die die menschliche Neugier 
für das Leben der Heiligen thematisiert. Die brennende Neugier der Menschen 

72	 Vgl. ebd., S. 55–57. Siehe dazu auch: Borders: The Cathedral of Verona, S. 61.
73	 Vgl. Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 102, S. 127–132.
74	 Vgl. Dario Cervato: Raterio di Verona e di Liegi. Il terzo periodo del suo episcopato vero-

nese (961–968). Scritti e attività, Verona 1993, S. 270–271.
75	 Vgl. Vittorio Lazzarini: Scuola calligrafica veronese del secolo IX, in: Vittorio Lazzarini 

(Hg.): Scritti di paleografia e diplomatica, Padua 1969, S. 10–27, hier: S. 15–17. Lazzarini 
ist der einzige, der explizit auf die Anwesenheit dieser Nachträge hinweist. Weder Meers-
seman, der den Kalender edierte (vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 138–145, noch 
Venturini (vgl. Venturini: Vita ed attività, S. 94.) oder Polloni (vgl. Polloni: Manoscritti 
liturgici della Capitolare, S. 161–164) drucken diese Nachträge ab. 

76	 Vgl. Ballerini / Ballerini: Sancti Zenonis Episcopi, S. CXLVII–CL.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

gegenüber den Erzählungen über Heilige wird zunächst mit dem Begehren eines 
Dürstenden nach Wasser verglichen, dann mit der Ungeduld eines Menschen, der 
auf eine Nachricht wartet und die Ankunft eines Boten wünscht, und zuletzt mit 
der Sehnsucht eines Reisenden, der von den Speisen und Köstlichkeiten seiner 
Heimat träumt. Der Autor erklärt auch, dass er erzählen wolle, was er über Zeno 
habe erfahren können, und dies verschriftlichen wolle, um die Heiligkeit von 
Zeno außer Zweifel zu stellen. Im Kapitel 2 werden die Persönlichkeit und asketi-
schen Gewohnheiten des Heiligen beschrieben: Er ist friedlich („mitis“) und ange-
nehm im Gespräch („in sermone affabilis erat“),77 er fastet und betet unaufhörlich 
(„Erat enim sedens in monasterio in secretiori parte in oppido Veronensi continuis iei-
uniis et crebris orationibus“).78 Sein erstes Wunder wird in Kapitel 3 erzählt: Zeno, 
der in der Etsch fischt, rettet einen Bauern vor dem Teufel, der ihn durch Einwir-
ken auf die Rinder, die seinen Karren ziehen, ertrinken lassen wollte. Der Teufel 
ist daraufhin erbost und rächt sich, indem er die Tochter des Kaisers Gallienus 
quält. Er fordert Zeno heraus und Kaiser Gallienus lässt nach Zeno suchen. Die 
Gesandten des Kaisers treffen auf Zeno, der, wieder fischend, nach kurzer Unsi-
cherheit – der Kaiser sei nämlich ein Feind der Christen – den Soldaten folgt. In 
Kapitel 5 besiegt Zeno nochmals den Teufel und kann das Mädchen ihrem Vater 
wohl und gesund zurückgeben. Gallienus ist von Zeno so beeindruckt, dass er 
ihm seine eigene Krone schenkt. Zeno nimmt die Krone entgegen, um sie unmit-
telbar den herbeigelaufenen und um die Taufe bittenden Armen zu schenken. In 
Kapitel 7 verwandelt der Heilige die Stadt in einen christlichen Ort voller Kirchen 
und frei von heidnischen Idolen. In Kapitel 8 stirbt der nun berühmt gewordene 
Heilige, und eine Kirche wird für ihn in der Nähe der Etsch gebaut, in der sein 
Leichnam auch bestattet wird. Kapitel 9 beschreibt, in Anlehnung an Gregor den 
Großen, Zenos postumes Wunder, in dem er die versammelten Gläubigen vor 
einer Überschwemmung durch die Etsch rettet.

Der Sermo kann nun recht sicher am Anfang des 9.  Jahrhunderts und ins 
Umfeld der Kleriker am Dom verortet werden. Der Sermo wurde sicher vor circa 
810 verfasst, da in diesem ersten Jahrzehnt des 9. Jahrhunderts die Überführung 
der Reliquien von Zeno ins Kloster San Zeno Maggiore stattfand, das weiter unten 
näher thematisiert wird. Dies kann wohl als ein einschneidendes Ereignis gese-
hen werden, das kein Hagiograph verschwiegen hätte, das vom Autor des Sermo 
aber nicht erwähnt wird.79 Bezüglich des Terminus post quem kann mittlerweile 
gelten, dass er nach 774, also in der karolingischen Zeit verfasst worden ist. Elisa 
Anti beobachtet eine in diesem Zusammenhang bedeutsame Tatsache: während 
in Kapitel 9 des Sermo Gregors Schilderung der Etschüberflutung von Coronatus 
fast wortwörtlich übernommen wird, bleibt ein Detail der Vorlage unerwähnt, 
nämlich die Nennung des langobardischen Königs Autari sowie anderer lango-
77	 Ebd., CXLVII.
78	 Ebd.
79	 Er wird erst in der Mitte des 12. Jhdts., also mehr als dreihundert Jahre später, schriftlich 

fixiert, siehe dazu Kapitel 4.3.2.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

bardischer Autoritäten als Garanten des Mirakels. Diese Zensur, infolge derer 
die langobardischen Persönlichkeiten aus der Erzählung getilgt werden,80 spricht 
dafür, dass der Text bereits unter karolingischer Herrschaft verfasst worden ist.

Sowohl textliche Eigenschaften des Sermo als auch kodikologische Aspekte der 
frühesten Handschrift, die ihn überliefert, erlauben nun eine Lokalisierung im 
Milieu der Kleriker und legen nahe, dass der Sermo von einem Kleriker für seine 
Gemeinschaft verfasst wurde. Außerdem lässt sich zeigen, dass der Text dort im 
Rahmen der liturgischen Lesung rezipiert wurde. Zunächst ist die Autorenfrage 
näher zu erörtern. Die vielen zitierten biblischen Passagen sowie seine Kenntnis 
von Gregors von Tours Werk Liber in gloria confessorum, das in der Episode zur 
Heilung der Königstochter anklingt, weisen darauf hin, dass der Autor ein gut 
ausgebildeter Kirchenmann war.81 Außerdem wird dem monasterium von Zeno 
eine prominente Rolle zugeschrieben: Dort bereitet sich der Heilige durch geistige 
und körperliche Übungen auf das Predigen vor, in dessen Nähe wird Zeno beim 
Fischen dargestellt. Allerdings bezeichnet der Terminus hier nicht eine Kloster-, 
sondern vielmehr eine Bischofskirche, und zwar den Veroneser Bischofsitz, eine 
Besonderheit, die – wie Golinelli zeigte – auch ein weiterer hagiographischer Text 
aus Verona aufweist, nämlich die Passio Firmi et Rustici.82 Diese Hinweise lassen 
darauf schließen, dass der Autor Kleriker des Veroneser Domkapitels gewesen 
ist.83 Auch der Beiname Coronatus wurde von Elisa Anti als ein Hinweis darauf 
gedeutet, dass der Autor ein Kleriker sei: der Beiname Coronatus drücke aus, dass 
er ein mit der Krone des Priesteramtes ausgezeichneter Notar sei.84 

Ebenso ist der intendierte Rezipientenkreis des Textes in der Gemeinschaft der 
Kleriker am Dom zu suchen. Dies lässt sich aufgrund lexikologischer und thema-
tischer Aspekte des Sermo vermuten: Für diese Gruppe wurde Zeno im Sermo vor 
allem als Sacerdos und nicht nur als Episcopus dargestellt, für sie wird auch im 
Prolog die besondere Würde eines Lebens als Sacerdos betont und auch die Mira-
kel, die Zeno bewirkt, stellen ein eindeutiges Signal dar, dass der Heilige einen 
besonderen Grad der Priesterweihe innehatte, nämlich den eines Exorzisten.85 

Auch andere Hinweise legen diese Identifikation nahe: Es wird berichtet, wie 
Zeno vor seinen Reisen ein Gebet spricht und wie er dies auch vor dem Eintre-
ten in den Palast des Kaisers Gallienus tut, der die Christen verfolgte. Auch die 
Handlungen Zenos bei den Exorzismen werden präzise beschrieben: Zunächst 
macht er das Kreuzzeichen, dann erhebt er seine Hand und spricht passende 

80	 Vgl. Elisa Anti: Verona e il culto di San Zeno tra IV e XII secolo, Verona 2009.
81	 Bezüglich der Episode der Heilung des besessenen Mädchens und ihres literarischen Vor-

bildes siehe: Golinelli: Il Cristianesimo nella Venetia, S. 287.
82	 Vgl. ebd., S. 283–284.
83	 Die frühere Forschung vertrat die These, dass der Sermo von einem Mönch des Zeno- 

klosters verfasst worden sei, wie zum Beispiel Mario Carrara: Gli scrittori latini, in:  
Vittorio Cavallari / Piero Gazzola (Hg.): Verona e il suo territorio, Verona 1960-1984, 
S. 349–420, hier: S. 367. Diese Hypothese erschien nach und nach weniger haltbar. 

84	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 51.
85	 Vgl. Golinelli: Il Cristianesimo nella Venetia, S. 284–285.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Gebete. Diese Passagen lassen sich nahezu als Handlungsanweisungen lesen, die 
das priesterliche Publikum in alltäglichen Bereichen anleiten sollten: „Sprich vor 
jeder Reise ein Gebet“, „Sprich ein Gebet, wenn du einen profanen Ort betrittst“, 
oder auch: „Verhalte dich bei einem Exorzismus auf diese oder jene Weise“. Diese 
Aspekte veranschaulichen den pragmatischen Charakter des Sermo und erlauben 
es, die Gemeinschaft der Priester am Dom als primäre Rezipienten des Textes zu 
identifizieren.

In der Frage nach der Abfassungsmotivation des Sermo ist sich die Forschung 
weitgehend einig. Aufgrund der erwähnten historischen Verhältnisse, in denen 
die Vita verfasst wurde – der Machtwechsel, die Ankunft neuer, fremder Herr-
scher im geistlichen sowie säkularen Bereich – wird der Sermo oft als ein Mittel 
der bischöflichen Propaganda oder, neutraler, der Verbreitung und Verstärkung 
des Zenokultes gedeutet, und zwar sowohl innerhalb Veronas, wo er für den Vor-
trag im Rahmen einer Lectio publica vorgesehen gewesen wäre, als auch außer-
halb der Stadt:86 

Die Kultur und Sensibilität der Veroneser Bischöfe, die in den ersten Jahrzehnten nach 
der fränkischen Eroberung auf den Bischofsstuhl kamen, machte sie für einen Text 
besonders empfänglich, der sich sehr für die Zelebrierung des Veroneser Bischofssitzes 
eignete.87 

Auch wenn die Abfassung der Zenovita im Umfeld des Domkapitels verortet 
werden kann,88 wurde sie bald vom Bischof genutzt, um damit episkopale Pro-
paganda zu betreiben. Diese propagandistische Kampagne sei auch nördlich der 
Alpen betrieben worden, wofür die Vita exportiert worden sei, etwa zu Hinkmar 
von Reims.89

Bei näherer Betrachtung kann von einer propagandistischen Absicht aber keine 
Rede sein. Auch eine Nutzung im schulischen Kontext, wie Golinelli vermutet,90 
ist auszuschließen, wie eine Untersuchung der frühesten Handschrift eröffnet. 
Trotz seiner Zerstörung 1744 kann der älteste Codex für eine Untersuchung her-
angezogen werden, da wir über eine Beschreibung, Transkription sowie Abbil-
dungen des Bandes, angefertigt durch den Veroneser Gelehrten Scipione Maffei 
verfügen. Dieser konnte die Handschrift anlässlich einer Gelehrtenreise nach 
86	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 49–52.
87	 „La cultura e la sensibilità dei vescovi di Verona che si avvicendarono nei primi decenni 

della dominazione franca, li rendevano particolarmente ricettivi nei confronti di un testo 
che si prestava docilmente all’operazione di celebrazione del seggio episcopale veronese“, 
aus: Giorgia Vocino: Santi e luoghi santi al servizio della politica carolingia (774–877). 
Vitae e Passiones del regno italico nel contesto europeo, Venedig 2010, S. 221.

88	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 49. Vgl. Golinelli: Il Cristianesimo nella Venetia, S. 284–285. 
Dafür sprechen lexikologische Beobachtungen (die Häufigkeit der Benennung von Zeno 
als „sacerdos“ gegenüber „episcopus“) und die Typologie der von Zeno bewirkten Mirakel, 
die darauf schließen lassen, dass Zeno als Exorzist geweiht war, aber auch der Hinweis auf 
den Namen des Autors, der sich „coronatus notarius“ nennt, der also möglicherweise ein 
‚Geweihter‘, also ein Kleriker war. Siehe Anti: Verona e il culto, S. 50–51.

89	 Vgl. Vocino: Santi e luoghi santi, S. 216–221.
90	 Vgl. Golinelli: Il Cristianesimo nella Venetia, S. 287.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

Frankreich 1720 in Paris inspizieren und die Ergebnisse seiner Untersuchung den 
Brüdern Ballerini, den ersten Editoren des Sermo und der Tractatus von Zeno, mit-
teilen.91 Es handelte sich um eine Pergamenthandschrift von 140 Blatt im Klein-
folioformat, bei der zwei Schreiberhände am Werk waren. Aufgrund der Schrift 
wird sie zwischen dem Ende des 8. und dem Beginn des 9. Jahrhunderts datiert, 
also zeitlich sehr nah zur Entstehung des Sermo verortet.92 Zu einem unbestimm-
ten Zeitpunkt kam der Codex in den Besitz von Hinkmar von Reims, der ihn 
dann seiner Bischofskirche St. Denis schenkte. Dies wird von einer Notiz auf dem 
ersten und zweiten Blatt des Codex bezeugt: „Hinkmar der Erzbischof schenkte 
[dieses Buch] der [Kirche des] Heiligen Remigius.“93 Der Codex enthielt neben 
dem Sermo auch die Predigtsammlung von Zeno, die in zwei Bücher aufgeteilt 
wurde, denen jeweils ein Inhaltsverzeichnis vorangeht.

Interessanterweise deutet gerade diese an Hinkmar gesendete Handschrift dar-
auf hin, dass sich die These einer Propagandaabsicht allein nicht halten lässt. Die 
Organisation der Handschrift, die aus zwei Teilen, nämlich der Vita sowie dem 
Opus des Heiligen besteht, weist auf ein Verständnis von Zeno als Autor hin. Mit 
der Zusammenstellung des Codex versuchte man ein Dossier um Zeno zu kom-
pilieren, eine Art Autorenportrait, in dem die Abschrift der Homiliensammlung 
Tractatus zusammen mit der Lebensbeschreibung seines Autors zusammengebun-
den wurde. So betrachtet richteten sich der Codex sowie die darin überlieferten 
Texte tatsächlich nicht nur an die Verehrergemeinschaft der Veroneser Kleriker, 
sondern auch an ein weiteres Publikum. Dieses konstituierte sich allerdings 
hauptsächlich aus Gebildeten – wie Hinkmar –, die sich für Zeno nicht nur als 
Heiligen, sondern auch als Theologen und Autor interessierten.

Schwerer wiegen allerdings die Hinweise auf eine liturgische Nutzung der in 
der Handschrift enthaltenen Texte. Eine wichtige Besonderheit des Codex, die 
Maffei notierte, sind eine Reihe von Marginalia, die von einer alten aber zwei-
ten Hand („antiqua sed secunda manu“94) eingetragen wurden und die darüber 
Auskunft geben, welche Predigt von Zeno bei welchem liturgischen Anlass vor-
zutragen sei. So findet man zu Beginn der dritten Predigt des zweiten Buches den 
Hinweis: An Weihnachten von den Brüdern in der Kammer nach dem Einzug der 
Diakone vor dem Bischof zu lesen („In Natali Domini fratribus legenda in cubi-
culo post Diaconorum ingressionem ante Pontificem“95). Oder bei der dreizehn-
ten Homilie des ersten Buches: Bei der Weihnachtsoktav, die neunte Lesung des 
Bischofs („In octaba [sic] Domini, Pontificis nona lectio“96). Wichtig sind insbe-
sondere zwei Hinweise, die erlauben, ohne Zweifel Verona als Nutzungskontext 

91	 Ballerini / Ballerini: Sancti Zenonis Episcopi, V.
92	 Vgl. Lazzarini: Scuola calligrafica veronese, S. 14.
93	 „Hincmarus Archiepiscopus dedit Sancto Remigio“, Ballerini / Ballerini: Sancti Zenonis 

Episcopi, S. 6.
94	 Ebd., VII.
95	 Ebd.
96	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

dieser Handschrift zu identifizieren. In einer dieser Notizen wird eine Stephans-
kirche erwähnt: Zu lesen in der Stephanskirche am zweiten Ostertag vom Ambo, 
bevor der Bischof beginnt, die Gabe des Heiligen Geistes zu feiern („Ad S. Stepha-
num ad martyres secunda feria paschae legenda in ambone, antequam Pontifex 
consignationem sancti spiritus celebrare incipiat“97). Die Predigt 43 ist demnach 
bei Sankt Stephan ad martyres am zweiten Tag der Osterwoche, also am Oster-
montag, auf der Kanzel zu lesen, bevor der Bischof mit der Feier der Consigna-
tio, eines Weihritus für das Taufwasser, beginnt.98 Die Stephanskirche war seit 
dem 5. Jahrhundert ein wichtiger und traditionsreicher Ort der sakralen Topo-
graphie Veronas.99 Auch eine zweite Notiz lässt auf Verona als Nutzungskontext 
der Handschrift schließen: Die Predigt 70 soll am Festtag der Märtyrer Firmus 
und Rusticus für die Brüder gelesen werden: Beim Fest von Firmus und Rusticus 
vorzulesen („In festivitate sanctorum Firmi et Rustici fratribus recitanda“100), ein 
Fest, das nur für Verona charakteristisch ist. 

Die Handschrift wurde also, zumindest für den Teil, der die Predigten von 
Zeno enthielt, in Verona liturgisch genutzt. Dafür, dass auch der Sermo des Coro- 
natus im Rahmen des nächtlichen Stundengebets der Kanoniker Verwendung 
fand, spricht nicht nur die Tatsache, dass der Text im gleichen Codex enthalten 
war, sondern auch seine Einteilung in neun kurze Kapitel, deren Anzahl den 
benötigten neun Lektionen der Matutin in einer Kathedralkirche entspricht. 
Diese Einteilung lässt sich übrigens auch in den jüngeren Handschriften des Sermo 
nachweisen. Außerdem wird das neunte Kapitel, das eine Anleihe von Gregor 
dem Großen darstellt, als ein unabhängiges neuntes Kapitel der Vita gesehen und 
des Öfteren durch eine Rubrik ausdrücklich als eigene Lesung ausgewiesen.101 Es 

97	 Ebd.
98	 Ebd., VIII.
99	 Vgl. Pierpaolo Brugnoli (Hg.): La Cattedrale di Verona, S.  8. Dass die Stephanskirche 

für die Liturgie des Domes wichtig war, zeigt auch das Lektionar für die Messe Verona 
BC LXXXII(77), um die Mitte des 9. Jahunderts. Hier werden die Messlesungen für den 
Samstag nach Pfingsten angegeben und der Rubrik ist zu entnehmen, dass die Messe in 
Sankt Stephan gefeiert wurde. Die römische Vorlage des Messlektionars hätte hingegen 
die Messe in Sankt Peter vorgesehen. Vgl. Sieghild Rehle: Lectionarium plenarium Vero-
nense (Bibl. Cap., Cod. LXXXII), in: Sacris erudiri 22, 1974, S. 321–376, hier: S. 323. Auch 
in Verona wurde im 9. Jhdt. eine stationale Stadtliturgie gefeiert. Zu der Stationsliturgie 
nach dem Vorbild Roms im Frühmittelalter siehe: Johann Dorn: Stationsgottesdienste in 
frühmittelalterlichen Bischofsstädten, in: Andreas Bigelmair (Hg.): Festgabe Alois Knöpf-
ler zur Vollendung des 60. Lebensjahres gewidmet, München 1907, S. 43–55. Außerdem: 
Ursmer Berlière: Les stations liturgiques dans les anciennes villes épiscopales, in: Revue 
liturgique et monastique 5, 1920, S. 213; Rolf Zerfass: Die Idee der römischen Stationsfeier 
und ihr Fortleben, in: Liturgisches Jahrbuch 8, 1958, S. 218–229; John F. Baldovin: The 
Urban Character of Christian Worship. The Origins, Development and Meaning of Statio-
nal Liturgy (Orientalia Christiana Analecta 228), Rom 1987

100	 Ballerini / Ballerini: Sancti Zenonis Episcopi, VIII.
101	 In der Handschrift Roma Biblioteca Casanatense 718, fol. 17v wird die Passage als „Lesung 

des Papstes Gregors über das Wunder von Sankt Zeno“ („Lectio sancti Gregori pape de 
miraculo sancti Zenonis“) markiert; in der Handschrift Trento Biblioteca Capitolare 173, 
fol. 22v macht die Passage Gregors die neunte Lesung aus. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

ist wahrscheinlich, dass zu dieser Zeit neben den Lesungen aus dem Sermo für 
die Zenofeste am Dom Antiphonen und Responsorien gesungen wurden, die aus 
dem Commune entnommen wurden. Darauf deutet die erste für Zeno spezifi-
sche Historia hin, die, wie später ausführlich behandelt wird,102 im 10. Jahrhun-
dert entstand. Diese erste Historia für Zeno stellt meines Erachtens eine gänzlich 
neue Komposition dar. Ihre Analyse legt nahe, dass sie fast ausschließlich auf 
der Grundlage einer neuen Überarbeitung der Zenovita basierte und ansonsten 
keine weiteren Quellen für den Text der Antiphonen und Responsorien benutzt 
wurden. Wenn es eine ältere, spezifische Zenohistoria gegeben hätte, hätte der 
Offiziendichter sie wahrscheinlich überarbeitet und in die neue einfließen lassen. 
Daraus ergibt sich, dass die Kleriker bis zu dem Zeitpunkt der Entstehung einer 
spezifischen Historia für Zeno wohl Gesänge aus dem Commune verwendeten. 
Auch lässt sich vermuten, dass sie dafür die Antiphonen und Responsorien aus 
dem Commune eines Bekenners wählten. In den Lesungen aus dem Sermo trat 
Zeno als Priester hervor und so wären auch diese Gesänge für eine entsprechende 
Profilierung des Heiligen besonders gut geeignet gewesen. 

Zusammenfassend ergibt sich aus diesen Beobachtungen, dass die älteste Vita 
Zenos im Rahmen der Liturgie des Domkapitels entstand und nicht als Propa-
gandamittel. Sie war der inhaltliche Nukleus der Identität einer zunehmend auf 
den Heiligen bezogenen Verehrergemeinschaft, nämlich der Gruppe der Kano-
niker an der bischöflichen Kathedrale von Verona. In deren Kirche erklang die 
Stimme des rhetorisch begabten Zeno auch vierhundert Jahre nach seinem Tod, 
indem seine Homilien in den jährlichen Zyklus der liturgischen Feiern einge-
bunden wurden. Auch wurde der Heilige durch das Lesen seiner Lebensbeschrei-
bung im Rahmen des nächtlichen Gebets von den Klerikern memoriert. Hier 
wurde Zeno insbesondere als Sacerdos, Exorzist und zuletzt auch als erfolgreicher 
Bischof dargestellt und bot für die Kleriker ein nachzuahmendes Modell an.

Das Ziel Ratolds war weniger die Förderung des Heiligenkultes für Zeno an 
sich. Vielmehr ging es ihm darum, das religiöse Leben seiner Stadt zu fördern 
und im Zuge dessen auch die kirchlichen Institutionen Veronas zu stärken. Dies 
geschah zum einen, wie gerade beschrieben, durch die Reformierung des Dom-
kapitels, ging aber auch mit der Etablierung weiterer kirchlicher Institutionen 
einher. So erhielt auch der Zenokult weiteren Aufschwung, nämlich durch die 
Gründung eines Benediktinerklosters am Grab des Heiligen: des Klosters San 
Zeno Maggiore. Auch wenn wohl bereits seit der Zeit des Petronius eine kleine 
Kirche das Grab des Heiligen bewachte, so stand dieser Ort bis ins frühe Mittelal-
ter kaum im Zentrum der liturgischen Praxis. Vielmehr ist wahrscheinlich, dass 
die Kirche von Mitgliedern des Domes offiziert wurde und lediglich Schauplatz 
einer Verehrung in kleinem Umfang war.

Dies änderte sich schlagartig in der Zeit Ratolds, auch wenn die komplizierte 
Quellenlage keine einfachen Aussagen erlaubt. Eine Urkunde von 853 bezeugt, 

102	 Siehe unten, Kapitel 4.2.1.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

dass der italische König Pippin und Bischof Ratold eine zerstörte Kirche für den 
heiligen Zeno wieder errichten ließen: „Aber wir entdeckten, auf welche Art und 
Weise zur Zeit von Karl dem Großen der berühmte König Pippin zusammen mit 
dem Veroneser Bischof Ratold die Kirche von Sankt Zeno wiederaufbaute, die 
schon durch Schulden so geschwächt war, dass sie fast vernichtet war.“103 Zwar 
berichtet eine angeblich frühere Urkunde, dass sich am Ort dieser von Ratold 
errichteten Kirche bereits ein Zenokloster „auf dem Land bei der eben erwähn-
ten Stadt“ („in suburbio praedictae civitatis“104) befand, allerdings konnte diese 
Urkunde als nachträgliche Fälschung identifiziert werden und ist daher nicht 
belastbar.105 Es sollte vielmehr davon ausgegangen werden, dass am Grab des 
Heiligen lediglich eine Kirche bestand, die zur Zeit Ratolds zerstört gewesen ist. 
Davon berichtet auch Paulus Diaconus, der am Ende des 8. Jahrhunderts in seiner 
Historia Langobardorum von einer Kirche außerhalb der Stadtmauer von Verona 
gelegen („extra veronensis muros sita”106) redet. Dass die von Ratold erbaute Kir-
che des heiligen Zeno mit dem Kloster zu identifizieren ist, belegt die Nennung 
des Klosters Moratica in der Urkunde von 853, die bis in spätere Zeit mit dem 
Zenokloster verbunden war.107

Die Kirche am Grab des Heiligen wurde durch Ratold wohl zwischen 802 und 
810 erneuert, wobei nicht bekannt ist, wann genau dies geschah. Das Veroneser 
Urkundenbuch spricht von einer Dedicatio im Dezember 806. Diese Nennung 
basiert aber nicht auf einer überlieferten Urkunde, sondern wurde wohl aus dem 
mutmaßlichen Datum der Translation im Frühling 807 abgeleitet.108 Tatsächlich 
gibt es auch für dieses Datum keine belastbaren Hinweise, auch wenn es in der 
Forschung allgemein akzeptiert wird.109 Wann genau das Kloster gegründet wor-

103	 „Sed in domni Karoli augusti invenimus, qualiter Pippinus gloriosus rex cum Rataldo 
ipsius sedis episcopo ecclesiam sancti Zenonis confessoris Christi renovassent cum iam 
rebus debitis privata adeo fuerat adtenuata ut ad nichilum esset redacta“. Fainelli: Codice 
diplomatico Veronese, Nr. 190, S. 287–291. Außerdem: Die Urkunden Ludwigs II., hrsg. 
von Konrad Wanner (MGH DD L II), München 1994, Nr. 13, S. 88–91.

104	 Fainelli: Codice diplomatico Veronese, N. 117, S. 153.
105	 Vgl. Egidio Rossini: Giurisdizioni e proprietà fondiaria del monastero di s. Zeno dedotte 

da documenti pubblici anteriori all’anno mille. La nascita del „Burgus Sancti Zenonis“, 
in: Studi Zenoniani. In occasione del XVI centenario della morte di S. Zeno, Verona 1974, 
S. 68–168, hier: S. 79.

106	 Vgl. Paulus Diaconus: Historia Langobardorum, hrsg. von Ludwig C. Bethmann / Georg 
Waitz (SS rer. Lang.), Hannover 1878, S. 104.

107	 Vgl. Wanner: Die Urkunden Ludwigs, S. 88. Außerdem: Gian Maria Varanini: Il mona-
stero di San Zeno di Verona nell’età “romanica” (metà XI–metà XIII secolo). Aspetti eco-
nomici, istituzionali e politici, in: Francesco Butturini / Flavio Pachera (Hg.): San Zeno 
Maggiore a Verona. Il campanile e la facciata. Restauri, analisi tecniche e nuove interpre-
tazioni, Verona 2015, S. 29–42, hier: S. 30.

108	 Vgl. Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 74, S. 92–94.
109	 So spricht Anti von einer „traditionellen Datierung“, bezieht sich in den Fußnoten aber 

weitgehend (und zum Teil mit fehlerhaften Seitenangaben) auf Titel, in denen lediglich all-
gemein vom Anfang des 9. Jhdts. die Rede ist. Eine Ausnahme ist Giovanni B. C. Giuliari 
(Hg.): S. Zenonis episcopi Veronensis Sermones, Verona 1883, S. 21, der tatsächlich 807 
als Datum ins Spiel bringt, sich dabei aber auf Literatur stützt, aus der dies nicht hervor-

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

den ist und die Gebeine des Heiligen feierlich dorthin überführt worden sind, 
ist somit fraglich. Da der Translationsbericht des 12. Jahrhunderts davon spricht, 
dass König Pippin an der Translation beteiligt gewesen sei, hat die Forschung 
daraus gefolgert, dass dies nicht nach 810 geschehen sein kann, da Pippin dann 
verstorben ist.110 Inwiefern man dieser Quelle vertrauen kann, soll an dieser Stelle 
nicht entschieden werden, insgesamt erscheint das erste Jahrzehnt des 9. Jahrhun-
derts aber als wahrscheinlich. 

Eindeutiger lässt sich belegen, dass das Kloster tatsächlich am Grab des Heiligen 
errichtet wurde. Nicht nur stellte das Areal im Nordwesten von Verona, auf dem 
das Kloster heute liegt, während der Spätantike eine Begräbnisstätte außerhalb 
der Stadtmauern dar.111 Auch wurden andere Bischöfe von Verona nachweislich 
an diesem Ort begraben. Das belegt eine kleine Kirche, in der der Bischof Proku-
lus (260–304) bestattet ist.112 Außerdem wurde zu Recht festgestellt, dass es sich 
für die Karolinger kaum gelohnt hätte, das Kloster an einem abgelegenen Ort zu 
gründen, um dann die Gebeine des Heiligen dorthin aufs Land vor den Mauern 
der Stadt zu bringen.113 Unabhängig von der Frage, wann genau die Translation 
vollzogen wurde, kann mit Sicherheit gesagt werden, dass sich vor den Toren der 
Stadt im ersten Jahrzehnt des 9. Jahrhunderts ein Benediktinerkloster etablierte, 
das dezidiert dem heiligen Zeno gewidmet war und bald mit der Pflege seiner 
Gebeine betraut wurde. Diese Verpflichtung ging mit einer ausgiebigen Förde-
rung durch Bischof und Kaiser einher, die das Kloster reich beschenkten.114 

Auf der Ebene der Liturgie zeigt sich eine deutliche Intensivierung des Zeno-
kults zu Beginn des 9. Jahrhunderts, die vor allem in der Erweiterung der Feier-
lichkeiten für den Heiligen zum Ausdruck kommt. Während bislang lediglich 
der 8. Dezember, das Datum der Bischofsweihe Zenos, welches sein Wirken am 
Dom markierte, liturgisch gefeiert wurde, wurde dieses Fest nun auch vom Klos-
ter für sich in Anspruch genommen, das an diesem Tag seine Dedicatio feierte. 
Damit nicht genug: Ratold etablierte noch weitere Feste, die vor allem mit dem 
Kloster in Verbindung gebracht und dort gefeiert wurden. Zum einen das Fest 
zum Todestag des Heiligen am 12. April, zum anderen das Fest der Translatio 

geht. Auch Franco Segala: Le reliquie del vescovo, in: Annuario storico zenoniano, 1983, 
S. 11–23, hier: S. 14 und Fußnote 12 auf S. 23, spricht von 807 als Datum der Translation, 
bezieht sich aber nur unspezifisch auf nicht näher genannte „documenti“, die dies beleg-
ten. Denkbar ist, dass er sich auf die Notizen im Urkundenbuch bezieht, die aber wie 
erwähnt lediglich Interpolationen darstellen.

110	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 55.
111	 Vgl. Lanfranco Franzoni: Verona. Testimonianze archeologiche, Verona 1965, S. 55–58.
112	 Vgl. Ederle / Cervato: I vescovi di Verona, S. 16. Außerdem Anti: Verona e il culto, S. 33. 

Vgl. außerdem: Valenzano: La basilica di San Zeno, S. 8.
113	 Vgl. Anti: Note sulla prima, S. 14.
114	 Dem Kloster standen unter anderem Erträge aus weiteren Klöstern in Verona, Mantova 

und Umgebung zu. Siehe dazu die Urkunden, ediert in Fainelli: Codice diplomatico Vero-
nese, Nr. 77, 78, 80, 81, 83. Siehe auch: Hlawitschka: Ratold, Bischof von, S. 13–15.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

am 21. Mai, dem Datum der Überführung der Reliquien ins Kloster San Zeno 
Maggiore.115 

Diese neuen Feste wurden im Laufe des 10. und 11.  Jahrhunderts in vielen 
Handschriften nachgetragen, in denen sie ursprünglich nicht vorgesehen waren, 
zum Beispiel Verona BC LXV(63).116 Hier wurden am Rande des Haupttextes, 
nämlich des Martyrologiums von Beda, im Laufe des 10. und 11. Jahrhunderts 
und nicht von der Haupthand, wie Meersseman behauptet,117 einige liturgische 
Notizen angebracht, die uns über die Verehrung von Heiligen in Verona infor-
mieren. Von einer Hand des 10.  Jahrhunderts wurden zunächst die Feste für 
Prokulus, Syrus und am 8. Dezember die Dedicatio eclesiae sancti Zenonis hinzuge-
fügt, eine Hand des 11. Jahrhunderts vervollständigte die Handschrift dann auch 
mit weiteren in Verona verehrten Heiligen, und zwar neben Eufemia besonders 
das Zenofest am 12. April und das Fest des Firmus und Rusticus am 9. August.118 
Im 11. Jahrhundert sind daher bereits zwei Feste für Zeno etabliert, neben dem 
bereits erwähnten Fest des 8. Dezembers, das für den Dom wichtig war, weil 
damit Zenos bischöfliche Weihe memoriert wurde, auch das Fest am 12. April, 
bei dem der angebliche Todestag des Heiligen zelebriert wurde. Liturgische Nach-
träge mit Veroneser Bezug sind auch im berühmten Sakramentar von Padova, 
Cod. D 47, ein Gregorianum des II. Typus, zu beobachten.119 Die Handschrift 
wurde in Nordfrankreich, Belgien oder Oberitalien angefertigt, dann zunächst 
im 9. Jahrhundert in Lüttich verwendet und landete zuletzt, wahrscheinlich dank 
Bischof Hilduin oder Bischof Rather, im 10. Jahrhundert in Verona, wo sie durch 
Zusätze für die lokale Nutzung tauglich gemacht wurde: Neben Zusätzen, die 
eine Art Veroneser Supplement darstellen,120 wurden auf ff. 149v–150v in der 
zweiten Hälfte des 10.  Jahrhunderts eine Messe für das Zenofest am 12. April 
und auf f. 161v die Messe für die Translation von Zeno von einer Hand der ers-
ten Hälfte des 11.  Jahrhunderts nachgetragen. Diese Messen können also nicht 
als Quellen des 9. Jahrhunderts gelten, wie Segala referiert.121 Die Formulare für 
zwei Zenomessen, am 12. April und 8. Dezember, sind auch in der Handschrift 
Verona, BC LXXXVII(82) zu finden. Das Sakramentar, eine Prachthandschrift, in 
der der Kalender in Gold- und Silberschrift eingetragen wurde, wurde gegen Ende 
des 10. Jahrhunderts in Regensburg geschrieben und ist als Wolfgangs-Sakramen-
tar bekannt.122 Im Kalender wurden die Feste des Veroneser Propriums ebenso 
wie der Haupttext in Gold- und Silberschrift hinzugefügt. Außerdem wurde vor 
dem Beginn des Sakramentars und vor dem Beginn des Kanons, auf der Recto-
seite des Foliums 12, und somit in extrem prominenter Position, die Messe für 
115	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 18. 
116	 Vgl. ebd., S. 67–68.
117	 Vgl. ebd., S. 67–68.
118	 Vgl. Polloni: Manoscritti liturgici della Capitolare, S. 177.
119	 Vgl. Vogel: Medieval Liturgy, S. 94–95.
120	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 69–71.
121	 Vgl. Segala: Il culto di San Zeno, S. 27–28.
122	 Vgl. Gamber: Codices liturgici latini, Nr. 940, S. 418.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

das Zenofest am 12. April ebenso wie der Rest der Handschrift von Regensbur-
ger Schreibern eingetragen. Der Text dieser Zenomesse ist wie der erste Teil des 
Kanons in goldener Schrift auf Purpurgrund eingetragen worden.123 Da eine wei-
tere Zeno-Messe, nämlich für das Fest am 8. Dezember, bereits auf fol. 153v, also 
im Corpus der Handschrift, von erster Hand eingetragen worden und somit im 
Programm der Handschrift bereits zum Zeitpunkt der Anfertigung vorgesehen 
war, deutet diese Hinzufügung der Messe für das Fest des 12. April zu Beginn 
der Handschrift und nicht nach dem liturgischen Kalender auf die zunehmende 
Wichtigkeit des Aprilfestes in Verona hin. Dies war allerdings den Regensburger 
Schreibern nicht bekannt und so musste das zweite Fest, wahrscheinlich entspre-
chend dem Wunsch des Veroneser Auftraggebers des Codex, ergänzt werden.

Bereits seit der Zeit Ratolds feierte man im Kloster den Heiligen an drei Tagen, 
von denen zwei direkt mit dem Standort des Klosters verbunden waren. Auch 
wenn der Todestag Zenos im April zugleich auch vom Kapitel übernommen und 
bis ins jüngere Carpsum beibehalten wurde,124 führte dieser Umstand doch zu 
einer liturgischen Ungleichgewichtung der Institutionen, die dadurch verstärkt 
wurde, dass an einem dieser Feste, nämlich im Dezember, vor dem Kloster ein 
Markt veranstaltet wurde, durch den dem Kloster besonders viele Spenden und 
Zuwendungen zukamen.125 Zwar versuchte Ratold, dieser Ungleichheit entgegen-
zuwirken, indem er die Teilung der Spenden an den heiligen Zeno zwischen den 
zwei Institutionen verfügte,126 die sich beide mit gewissem Recht auf den Heili-
gen berufen konnten. Nichtdestotrotz drohte das Kloster, den Domklerikern ihr 
bisheriges Monopol auf die Verehrung des Heiligen streitig zu machen.127 In der 
von Ratold bewirkten Multiplizierung der Verehrergemeinschaften des heiligen  
Zeno war so ein Konfliktpotential angelegt, das bis ins hohe Mittelalter das Ver-
hältnis der beiden Institutionen zueinander belastete und auch ihre Liturgie 
nachhaltig beeinflusste. Diese Entwicklungen sollen im Folgenden nachgezeich-
net werden.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass nach einer langen Phase der unbe-
stimmten liturgischen Verehrung Zenos am Dom mit Beginn des 9. Jahrhunderts 
und der Integration der Stadt ins Karolingerreich der Kult des Heiligen erheblich 
verfestigt wurde. Dies geschah nicht nur durch die Förderung der Kleriker am 
Dom, die sich auf den Heiligen beriefen, sondern vor allem durch die Organisa-
tion und Institutionalisierung der bis dahin nicht belegbaren Verehrung am Grab 
des Heiligen durch die Gründung und Förderung des Benediktinerklosters San 
Zeno Maggiore. Gleichzeitig wurde der Kult durch die Einführung neuer Feste 
intensiviert: Nun feierte man den Heiligen nicht nur am 8. Dezember, sondern 

123	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 72–73.
124	 Vgl. ebd., S. 244.
125	 Vgl. Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 231, S. 352.; außerdem: Golinelli: Il Cristi-

anesimo nella Venetia, S. 290. 
126	 Vgl. Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 122, S. 163.
127	 Vgl. ebd., Nr. 102 S. 130–131, Nr. 117 S. 155.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

auch seinen Todestag am 12. April sowie die Translation seiner Gebeine am 21. 
Mai. Was die Konstruktion des Heiligen angeht, lässt sich vor allem durch die 
Abfassung einer Vita, des sogenannten Sermo, eine vorsichtige Profilierung erken-
nen, gleichzeitig war mit dem Fehlen einer Historia der Bereich der Hagiopraxis 
auf das unspezifische Commune beschränkt und erlaubte damit noch keine indi-
vidualisierte Verehrung. Dies änderte sich erst im Verlauf des 10. Jahrhunderts, 
mit dem Wirken Bischof Rathers in der Stadt.

4.2	Verehrergemeinschaften von Zeno in Verona  
im 10. und 11. Jahrhundert

4.2.1	 Die erste eigene Historia für Zeno

Die Etablierung einer individualisierten liturgischen Verehrung für Zeno lässt 
sich erst ab dem 10. Jahrhundert nachweisen und ist mit Bischof Rather und der 
Gemeinschaft seiner Kleriker verbunden. Bis zu diesem Zeitpunkt wurde Zeno, 
wie oben gesagt, mit einer Commune-Historia, wahrscheinlich aus dem Com-
mune eines Bekenners, gefeiert. Die darin enthaltenen Antiphonen und Respon-
sorien bestanden aus umfunktionalisierten Psalmversen, die je nach Typus zur 
Verehrung einer ganzen Gruppe von Heiligen genutzt wurden. Die für Zeno 
verwendete Commune-Historia wurde daher auch für andere Heilige, die als 
Bekenner galten, gesungen. Zwar bewirkt die Auswahl einer bestimmten Com-
mune-Historia eine gewisse Profilierung des Heiligen – am Beispiel Zenos eben 
als Bekenner –, dies aber ließ den Heiligen nicht als individualisierte Figur hervor-
treten. Erst wenn in den Antiphonen und Responsorien der Heilige namentlich 
erwähnt und für die spezifischen Verdienste seiner Biographie besungen wird, 
kann er als in der liturgischen Praxis vollständig konstituiert gelten. Dies geschah 
mit Bischof Rather. Er förderte die Entstehung der ersten Historia für Zeno, 
mit der der Heilige mit einem auf ihn zugeschnittenen Set an Antiphonen und 
Responsorien verehrt wurde. Erst dies bewirkte – nach dem Verständnis dieser 
Arbeit – die wahre Geburt des individuellen Heiligen.

Die hier zum Ausdruck kommende Rolle einer Historia für den Kult des Hei-
ligen liegt in der Zentralität dieses Hauptbestandteils des Offiziums begründet, 
die sich auf zwei unterschiedlichen Ebenen beobachten lässt. Zum einen aus einer 
produktions-, zum anderen aus einer rezeptionsästhetischen Perspektive. Pro-
duktionsästhetisch bedeutet das Verfassen einer spezifisch auf den Heiligen abge-
stimmten Historia das Aufkommen des Bedürfnisses der Verehrergemeinschaft, 
den Heiligen besser zu ehren und zu besingen. Auch wenn Commune-Historiae 
durch die Performanz am Tag des Festes immer einen Bezug zum aktuell gefeier-
ten Heiligen gewannen, konnte erst die auf ihn spezifizierte Historia den beson-
deren Stellenwert des Heiligen sowie die Bindung der Gemeinschaft an die Figur 
ausdrücken: Zunächst mit einer im Rahmen der liturgischen Feier vorgelesenen 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

Vita, dann mit dem Offizium wird der Heilige zum ausdrücklichen Protagonisten 
der Hagiopraxis, indem ihm neben einer eigenen heiligen Biographie auch ein 
eigenes liturgisches Gedenken zugeschrieben wird: 

Nebst allen diesen Formen und Manifestationen des Heiligenkultes erlaubt die Kompo-
sition eines eigenen Offiziums – komponiert besonders für den Heiligen auf der Grund-
lage einer Vita oder Passio – ihn von den Heiligen des Commune zu unterscheiden 
[und] ihn auf die gleiche Ebene zu stellen, wie die sogenannten ‚Universalheiligen‘ des 
römischen Kalenders. Die Historia setzt sich also als höchste Krönung des Heiligenkul-
tes durch.”128

Nicht nur wirken die auf der Vorlage der Vita basierenden Antiphonen und Res-
ponsorien wie ein Echo der im Laufe der selben Zeremonie erzählten Geschichte 
des Heiligen („Bestimmte Episoden der Biographie der Heiligen wurden somit 
durch die Antiphonen und Responsorien hervorgehoben, die sie wie ein Echo 
wiederholten.“129), auch wird der performative Wert130 der hagiographischen 
Erzählung gesteigert:

Der transformierende Schritt von der biographischen auf die kultische Ebene bedeu-
tet zugleich eine signifikante Steigerung des Dignitätsanspruchs, weil die liturgische 
memoria aufgrund ihres sakralen Charakters eine Überbietung des durch die Vita vor-
gegebenen erinnerungskulturellen Modells und eine gesteigerte, fast ‚realpräsentische‘ 
Form von Aktualisierung reklamiert.131

Der Heilige verwandelt sich von einem „erzählten“ oder „erinnerten“ zu einem 
„angebeteten“ Heiligen.132 Dies hat aus rezeptionsästhetischer Perspektive weitrei-
chende Folgen: Die Rezitation der Vita im Chor und das Singen ihrer poetischen 
Überhöhung – der Historia – erweitert nicht nur das Publikum der Rezipienten 
des hagiographischen Stoffes;133 auch die Geschichte und der Name des Heiligen 
werden zu einer auditiven und physischen Memoria.134 

Aufgrund dieser besonderen Bedeutung des Offiziums im Rahmen des Verhält-
nisses zwischen dem Heiligen und der Verehrergemeinschaft soll im Folgenden 
die Historia für Zeno genauer untersucht werden. Diese Historia wird hier mit 

128	 „Ainsi toutes ces formes et expressions différenciées du culte de saints, la composition 
d’un office propre, spécialement composé pour le saint à partir de la rédaction d’une vita 
ou d’une passio, permet de le distinguer du commun, de le placer à niveau égal avec les 
saints dits universel du calendrier romain. L’Historia s’impose donc comme la consécra-
tion suprême de son culte.“ Goudesenne: Les Offices historiques, S. 29.

129	 „Des épisodes de la vie des saints étaient ainsi mis en évidence par les antiennes et les 
répons qui les rérecutaient comme un écho“, aus: de Gaiffier d’Hestroy: Hagiographie et 
historiographie, S. 148.

130	 Vgl. Sedda zu den „leggende corali“ francescane, Filippo Sedda: La Legenda liturgica vati-
cana per l’ottava di San Francesco. Franciscus alter evangelista, in: Frate Francesco. Rivista di 
cultura francescana 78, 2012, S. 83–126, hier: S. 84–85.

131	 Felix Heinzer: Der besungene Heilige: Aspekte des liturgisch propagierten Franziskus-Bil-
des, in: Wissenschaft und Weisheit 74, 2011, S. 234–251, hier: S. 234.

132	 Vgl. Sedda: La Legenda liturgica, S. 83.
133	 Vgl. de Gaiffier d’Hestroy: Hagiographie et historiographie, S. 148.
134	 Vgl. ebd., S. 154.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

dem Incipit der Magnificat-Antiphon als Dum Zeno pontificatus honore bezeichnet 
(hier in Kapitel 3.3.1 auf S. 61–80 ediert).135 

Die Historia Dum Zeno pontificatus honore ist sehr langlebig und wird von einer 
Gruppe von ungefähr 15 Handschriften überliefert, die zwischen dem 11. und 
dem 15. Jahrhundert entstanden sind. Es lassen sich zwei Fassungen dieser Histo-
ria identifizieren, eine kanonikale136 und eine monastische Fassung.137 Die Gruppe 
mit der höchsten Zahl von Zeugnissen ist, wie zu erwarten war, die aus Verona: 
die kanonikale Version des Offiziums wird von einem Liber ordinarius, auch als 
Carpsum des Stephanus cantor bekannt (Verona BC XCIV(89)) belegt, in dem das 
Offizium nur durch Incipits der Gesänge angegeben ist, und von drei Antiphona-
ren des 12. und 14. Jahrhunderts überliefert (Verona BC XCVIII(92), Verona BC 
MLII und Verona BC MLIII). Vereinzelte Gesänge, und zwar nur die Antiphonen 
für die Tageshoren, sind auch in einem Brevier des 13. Jahrhunderts (Verona BC 
CIII(96)) bezeugt. In einem Antiphonar der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts 
(Verona BC MLXV), in dem die Gesänge für das Comune sanctorum enthalten 
sind, sind als Nachtrag Antiphonen für die erste und zweite Vesper, die Laudes 
und die Tageshoren für das Fest von Zeno zu finden. 

Die monastische Version des Offiziums lässt sich ebenso in Veroneser Hand-
schriften auffinden, und zwar in einem Brevier des 15.  Jahrhunderts, heute in 
Kremsmünster (Kremsmünster SB CC60), und in einem Antiphonar des Vero-
neser Zenoklosters des späten 15.  Jahrhunderts (Verona BCi 739 I). Vereinzelte 
Gesänge sind auch in einem monastischen Hymnar aus dem Zenokloster, das auf 
das Ende des 11. Jahrhunderts datiert worden ist, überliefert: Verona BC CIX(102). 
Außerhalb von Verona ist das Offizium in kanonikaler Version von einer Gruppe 
von Handschriften des 14. und 15.  Jahrhunderts aus Cividale (Cividale MAN 
XLVII, Cividale MAN XXX und Cividale MAN XXXIV) sowie von zwei ähnlich 
datierten Handschiften aus Bad Reichenhall in der Diözese Salzburg überliefert  
(München BSB Clm 23143 und München BSB Clm 24882). Die monastische Ver-
sion liefert auch ein Brevier des 15. Jahrhunderts, das in Augsburg für ein ober- 
italienisches Kloster (Verona oder Trento) angefertigt wurde (Augsburg StStadtB 
2° 204).

Um die Frage nach der Entstehung dieser Historia zu klären, und somit heraus-
zufinden, wann und von welcher Gemeinschaft die Initiative des Verfassens von 
spezifischen Gesängen für Zeno ausging, ist eine Analyse dieser abweichenden 
Fassungen notwendig.

Die Antiphonen und Responsorien der Historia in kanonikaler Form (cursus 
romanus) bedienen sich ausschließlich des Textes einer Zenovita als Vorlage, die 

135	 Eine weitere Historia, ein Reimoffizium mit dem Incipit In lege sui Domini Zeno meditatur 
ist in der Handschrift Padova BC A 20*, ff. 181r–187v überliefert. Sie scheint außerdem, 
abgesehen von der genannten Handschrift, wo sie auch nur fragmentarisch überliefert ist, 
keine Rezeption erfahren zu haben.

136	 Hier ediert in Kapitel 3.3.1 auf S. 60–72.
137	 Hier ediert in Kapitel 3.3.1 auf S. 73–80.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

weiter unten noch zu identifizieren sein wird. Ausnahmen bilden die Magnifi-
cat-Antiphon der ersten und zweiten Vesper, das Invitatorium und das erste und 
letzte Responsorium der Matutin, welche entweder aus dem Commune entnom-
men oder keinem spezifischen hagiographischen Subtext zuzuordnen sind. The-
matisch werden im kanonikalen Offizium folgende Aspekte der Zenogeschichte 
behandelt: Zenos angeborene Heiligkeit (A1 Ab utero, R2 Ab utero), die Ernen-
nung zum Bischof aufgrund seiner Verdienste (A2 Probitatis, R2 Ab utero), seine 
asketische Lebensweise und die Bitte an Gott um Unterstützung bei der Bekeh-
rung der heidnischen Stadtbevölkerung (A3 Continuis, R3 In secretiori), Zenos 
milde Art (A4 Affabilis, R4 Affabilis), das Fischen Zenos und ein erstes Mirakel, in 
welchem ein Mensch vor dem Ertrinken gerettet wird (A5 Dum exercitio, A6 Vir 
Dei, R5 Dum in fluvio, R6 Elevata), die Auseinandersetzung mit dem Teufel (A7 
Beatus Zeno) und schließlich das Mirakel der Heilung der Tochter des Gallienus 
(A8 Miserabilis, A9 Sacerdos Dei, R7 Festinans, R8 Ingrediente). Die Antipho-
nen-Reihe der Laudes (L-A1 Dominus Iesus Chrstus bis L-A5 Christi namque 
sacerdos), die in einigen Handschriften auch als Antiphone der ersten und zwei-
ten Vesper verwendet werden, behandeln erneut und ausschließlich den Exor-
zismus des Mädchens. Darauf folgend schließt auch die Benedictus-Antiphon 
(B-A Acceptam beatus Zeno) die Laudes mit dieser Episode ab und erzählt, wie 
Gallienus seine Krone dem Heiligen schenkt und wie der Heilige sie unmittel-
bar an die Armen weitergibt. Einige Aspekte der Geschichte von Zeno, darunter 
wichtige Episoden wie das auch von Gregor dem Großen erzählte Mirakel der 
Etschüberschwemmung, die Massenbekehrung der Bevölkerung oder Zeno als 
Kirchenbauer und Zerstörer von heidnischen Tempeln werden nicht erwähnt. 
Ebenso unerwähnt bleiben der Tod des Heiligen und der anschließende Bau einer 
Basilika in seinem Namen durch die kaiserliche Familie

Im monastischen Offizium, das etwas umfangreicher ausfällt, um den Bedürf-
nissen des monastischen Stundengebets gerecht zu werden, werden zwei zusätz-
liche Aspekte der Geschichte erwähnt: Zeno zerstört die heidnischen Idole und 
baut stattdessen christliche Kirchen in Verona (A11 Coepitque, R8 Beatissimus 
Christi). Außerdem befiehlt Zeno den Bau einer weiteren Kirche neben der Etsch 
und wird dort nach seinem Tod bestattet (R4 Iuxta Athesis, A12 Iuxta Athesis). 
Zwei der Antiphonen und Responsorien, die im monastischen Offizium zu den 
kanonikalen hinzugefügt wurden, A11 Coepitque und R8 Beatissimus, basieren 
auf weiteren Kapiteln der Zenovita. Die zwei weiteren zusätzlichen Antiphonen 
der monastischen Version (R4 und A12) sind auch lose von der Vita inspiriert, 
die Aussage der Vita wird allerdings an diesen Stellen der Historia geändert. Auf 
diese Eigentümlichkeiten des monastischen Offiziums wird später zurückzukom-
men sein.

Die Elemente aus der Vita werden vom Offiziendichter in der kanonikalen Ver-
sion der Historia in chronologischer Reihenfolge aus der Vorlage übernommen: 
Zunächst wird in den Antiphonen der Matutin und der Laudes die Geschichte des 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

Heiligen von der Geburt bis zur Befreiung der Tochter Gallienus’ erzählt, dann 
werden die gleichen Episoden durch die Responsorien der Matutin von Anfang 
an wiederholt. Somit ist es wahrscheinlich, dass der Offiziendichter zunächst alle 
Antiphonen, sowohl die der Matutin als auch der Laudes, in einem Zug auf der 
Grundlage der Zenovita verfasste und die Responsorien – gattungsgemäß musi-
kalisch anspruchsvoller und textlich umfangreicher als Antiphonen – in einem 
zweiten Schritt komponierte. 

Die chronologische Ordnung der Erzählung hingegen wird in der monasti-
schen Historia teilweise unterbrochen. An einigen Stellen wurden mitten in der 
Erzählung auch nicht-narrative, gebetsartige Antiphonen und Responsorien 
hinzugefügt. So entsteht der Eindruck, dass die klerikale Version des Offiziums 
zuerst komponiert wurde und anschließend für den monastischen Cursus erwei-
tert werden musste: Wie in der unten stehenden Tabelle zu erkennen ist, wurden 
alle vorhandenen Antiphone der ersten und zweiten Nokturn im klerikalen Cur-
sus vollständig für die erste Nokturn im Cursus monasticus aufgebraucht und in 
gleicher Reihenfolge übernommen, während die drei übrigbleibenden Antipho-
nen des klerikalen Cursus zusammen mit drei neuen Antiphonen (A10, A11 und 
A12) für die zweite Nokturn im monastischen Offizium verwendet wurden. Die 
Laudes-Antiphonen wurden en bloc übernommen.138

Tabelle 1  Vergleich der Antiphonenreihen der Historia im CR und CM

Dum Zeno pontificatus honore 
– Cursus romanus 

Dum Zeno pontificatus honore 
– Cursus monasticus

A1 Ab utero
A2 Probitatis	
A3 Continuis	

A1 Ab utero
A2 Probitatis	
A3 Continuis	
A4 Affabilis ita
A5 Cum139 exercitio
A6 Vir Dei

A4 Affabilis ita
A5 Dum exercitio
A6 Vir Dei

A7 Beatus Zeno
A8 Miserabilis	
A9 Sacerdos	
A10 Beate Zeno
A11 Coepitque
A12 Iuxta Athesis

A7 Beatus Zeno
A8 Miserabilis	
A9 Sacerdos	

A13 Iste est

138	 Dabei handelt es sich um ein typisches, auch sonst zu beobachtendes Verfahren. Vgl. Eva 
Ferro: „Suavissime universorum Domine“. Eine „konstanzische“ Maria Magdalena-Histo-
ria in Hirsau?, in: Archiv für Liturgiewissenschaft, 2014, S. 49–74, hier: S. 60–67.

139	 Die monastische Antiphon verwendet die Konjunktion cum, nicht dum.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Dum Zeno pontificatus honore 
– Cursus romanus 

Dum Zeno pontificatus honore 
– Cursus monasticus

L-A1 Dominus
L-A2 Exsurgens
L-A3 Ingrediente
L-A4 Tenens	
L-A5 Christi	
B-A2 Acceptam

L-A1 Dominus
L-A2 Exsurgens
L-A3 Ingrediente
L-A4 Tenens	
L-A5 Christi	
B-A2 Acceptam

Bei der Übernahme der Responsorien aus der klerikalen Version ging der Offi-
ziendichter der monastischen Historia anders vor, doch auch hier wird deutlich, 
dass die klerikale Version die ursprüngliche war, die dann für den monastischen 
Cursus adaptiert worden ist: Die jeweils drei Responsorien einer Nokturn des 
kanonikalen Cursus werden im monastischen Offizium durch jeweils ein neues 
viertes Responsorium ergänzt (R4, R8, R11).

Tabelle 2  Vergleich der Responsorienreihen der historia in CR und CM

Cursus romanus Cursus monasticus

R1 Hic est
R2 Ab utero
R3 In secretiori

R1 Hic est
R2 Ab utero
R3 In secretiori
R4 Iuxta Athesis

R4 Affabilis
R5 Dum in fluvio
R6 Elevata

R5 Affabilis
R6 Dum in fluvio
R7 Elevata
R8 Beatissimus Christi

R7 Festinans
R8 Ingrediente
R9 Sancte

R9 Festinans
R10 Ingrediente
R11 Sacerdos Dei
R12 Sancte

Die Adaption und die Hinzufügungen im monastischen Offizium und die 
dadurch entstehenden chronologischen Unstimmigkeiten, wie zum Beispiel im 
Fall von R4 im Cursus monasticus, wo der Tod von Zeno bereits im ersten Teil 
des Nachtgebets behandelt wird, geben einen entscheidenden Hinweis auf den 
Entstehungsort des Offiziums. Sie belegen, dass das Offizium zunächst für den 
Cursus romanus komponiert worden ist, womit das Kloster San Zeno Maggi-
ore als Initiator einer solchen liturgischen Aufwertung ausscheidet. Vielmehr 
rückt das Domkapitel als klerikale Institution ins Zentrum der Aufmerksam-
keit. Tatsächlich legt auch die Überlieferung diesen Schluss nahe, da die frühes-
ten Zeugnisse des Offiziums aus dem Dom stammen. Es handelt sich zum einen 
um ein Antiphonar des 11. Jahrhunderts, die Handschrift Verona BC XCVIII(92), 
und zum zweiten um das berühmte Carpsum des Stephanus cantor Verona BC 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

XCIV(89), einen Liber ordinarius, der für das Domkapitel von Verona gegen 1060 
geschrieben wurde.140 Das Antiphonar kann trotz einiger Unsicherheit in Verona 
lokalisiert141 und entweder in das erste142 oder zweite Viertel des 11. Jahrhunderts 
(nur wenige Jahre vor der Verschriftlichung des Carpsums143) datiert werden. 
Trotz dieser Unstimmigkeit in der Datierung stellt die Handschrift tatsächlich 
den ältesten Zeugen des Zeno-Offiziums dar, sie ist aber im Zusammenhang mit 
der Frage nach der Entstehung der Historia weniger entscheidend als das etwas 
jüngere Carpsum.

Diese Handschrift enthält die Incipits aller Gesänge für die Liturgie des Stun-
dengebets und der Messe für das ganze liturgische Jahr, so wie diese vom Bischof 
und den Klerikern des Domkapitels im 11. Jahrhundert zu verrichten waren.144 
Zum Anlass des Fests der Depositio des Heiligen am 12. April befindet sich 
auf fol. 30v–32r die Historia Dum Zeno pontificatus honore, die wie alle anderen 
Gesangstexte durch ihre Incipits angegeben ist. Sie stammt von der Haupthand, 
die den größten Teil der Handschrift – die Quaternionen II bis XI, die den Liber 
ordinarius enthalten – kurz nach der Mitte des 11. Jahrhunderts niederschrieb.

Dieser früheste handschriftliche Beleg für die Historia fügt sich in das skiz-
zierte Bild der Entstehung des Offiziums, das anhand der Strukturanalyse erzeugt 
wurde: Am Dom von Verona entstand – sicher vor Mitte des 11. Jahrhunderts, als 
ihre frühesten Quellen, das Antiphonar und das Carpsum angefertigt wurden – 

140	 Vgl. Venturini: Vita ed attività, S. 69–70.
141	 Die Historia Dum Zeno pontificatus honore wurde auf einem unabhängigen Doppelblatt 

geschrieben, das an einer ungewöhnlichen Stelle in der Handschrift angebunden wurde, 
nämlich zwischen dem Fest Inventio sanctae crucis und Fronleichnam. Das Zenofest für 
die Depositio hätte allerdings früher angebunden werden sollen, und zwar im April, zwi-
schen dem Ambrosius- (am 4. April) und dem Georgsfest (am 23. April). Da der Schrei-
ber des Binios allerdings der gleiche ist wie der Veroneser Schreiber der restlichen Hand- 
schrift, und da hier alle weiteren Veronesischen Feste beinhaltet und an der richtigen 
Stelle im Kirchenjahr verzeichnet sind, gilt es als gesichert, dass die Handschrift in und für 
Verona angefertigt wurde. Vgl. Maria Venturini: Vita ed attività dello „scriptorium“ vero-
nese nel secolo XI, Verona 1930, S. 79; vgl. Ropa: Liturgia, cultura e tradizione, S. 23; vgl. 
Hesbert: Corpus Antiphonalium Officii, S. XXII; vgl. Borders: The Cathedral of Verona, 
S. 243–244. Das Problem mit der Positionierung des Binios in der Handschrift kann nicht, 
wie von Ropa vorgeschlagen, damit gelöst werden, dass das hier gemeinte Zenofest das der 
Translation sei. Zum einen wird das Fest „natale“ genannt und zum zweiten war das Fest 
der Translation im 11. Jhdt. und vor allem für das Domkapitel nicht relevant. Das bestä-
tigt die Tatsache, dass das Fest der Translation im Carpsum gar nicht erwähnt wird. Wahr-
scheinlicher ist, dass das Zenooffizium zunächst im Binio als unabhängige kodikologische 
Einheit kopiert und dann an einer günstigen Stelle, und zwar dort, wo das Ende eines 
Foliums mit dem Ende eines Offiziums und der Beginn eines Foliums oder einer Lage 
mit dem Beginn eines weiteren Offiziums übereinstimmte, platziert wurde. Die Frage, 
warum überhaupt der Schreiber der Handschrift das Zenooffizium nicht von vornherein 
in die Handschrift eingeplant hatte, sondern es getrennt niederschrieb, muss unbeantwor-
tet bleiben. Vielleicht hatte er das wichtige Zenooffizium zuerst kopiert, noch bevor er das 
ganze Material für den Codex bekam. 

142	 Vgl. ebd., S. 243–250.
143	 Vgl. Venturini: Vita ed attività, S. 80.
144	 Ediert in: Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 204–309.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

die Historia für Zeno Dum Zeno pontificatus honore in ihrer ursprünglichen Form 
im Cursus romanus. Abgesehen von der Bestimmung eines Terminus ante quem 
bleibt die Frage nach einer genaueren Datierung der Historia aber noch offen. Es 
bleibt also weiterhin möglich, dass sie im 9. Jahrhundert entstand, als, wie oben 
erläutert, der Veroneser Dom im liturgischen Bereich sehr produktiv war und den 
Zenokult, unter anderem mit einer neuen Vita, intensivierte.

Die Hinweise des Carpsums sind für die Datierung der Historia besonders 
wichtig, leider aber nicht ganz eindeutig zu interpretieren. Obwohl der Codex, 
der das Carpsum überliefert, präzise datierbar ist, beziehen sich einige der darin 
überlieferten liturgischen Texte auf älteres Material. Dies geht aus dem Prolog 
hervor, in dem der Schreiber, ein gewisser Stephanus cantor, Kleriker am Dom,145 
sagt, er habe das Carpsum nicht selbst verfasst, sondern auf der Grundlage älte-
rer liturgischer Bestände lediglich aktualisiert („divina renovavi inspiratione“). 
Dabei habe er lediglich Notwendiges ergänzt („que congruenter addenda erant, 
addidi“), beziehungsweise Überflüssiges beseitigt („que superflua, sollerter rese
care studui“).146 Auch die Bezeichnung Carpsum habe er von seinen Vorgängern 
übernommen: „huius libelli opusculum, quod ex nostrorum antecessorum nun-
cupatione carpsum vocatur.“147

Bereits 1974 konnte Merssemann zeigen, dass der Großteil des im Carpsum 
überlieferten Materials in der Zeit des Bischofs Rather, also etwa von 931 bis 968 
entstand.148 Er argumentierte zum einen mit der Struktur des Buches149 und zum 
anderen mit der Erwähnung von fränkischen liturgischen Bräuchen im Carpsum. 
Diese wurden zunächst auch von Stephanus übernommen, mussten aber nach-
träglich von ihm angepasst werden.150 Unter diesen fränkischen Bräuchen fällt 
besonders die Feier des Trinitätsfestes auf. Dieses Fest wurde in Verona nach der 
Überlieferung im Carpsum nicht nur mit einem eigenen Offizium gefeiert, was 
für das frühmittelalterliche Italien besonders bemerkenswert war, darüber hinaus 
wurde es mit dem Offizium des Stephanus von Lüttich begangen. Dies spräche 
deutlich für eine Entstehung des liturgischen Materials in der Zeit von Rather, 
145	 Er beschreibt sich selbst als „geprägt und ausgebildet im Pfarrhaus der in Verona gelege-

nen Kirche zur Heiligen Mutter Gottes Maria“ („in canonica sancte matris domini Marie, 
Verone site, imbutus et educatus“), ebd., S. 218.

146	 Zitate ebd.
147	 Ebd.
148	 Vgl. ebd., S. 88.
149	 Vgl. ebd.
150	 Vgl. ebd., S. 88–91. Der erste Hinweis betrifft die Quatembertage. Im Fall der Quatem-

bertage wird im Verona des 9. und 10. Jhdts. dem fränkischen Brauch gefolgt, nach dem 
diese Fastentage im Frühling und Sommer während der ersten März- beziehungsweise der 
zweiten Juniwoche zu begehen waren. Somit wird in Verona ausdrücklich der Brauch der 
römischen Kirche außer Acht gelassen, nach dem die Quatembertage des Frühlings und 
Sommers in der ersten Woche der Quadragesima und während der Pfingstwoche began-
gen werden. Dieser Brauch blieb während des Episkopats von Rather gültig und wurde 
auch im Carpsum berücksichtigt (Kapitel 54–57), musste aber von Stephanus nachträglich 
korrigiert werden, als die Veroneser Liturgie den neuen Vorschriften des Konzils von Seli-
genstadt (1022) angepasst werden musste.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

der das Trinitätsoffizium aus seiner Heimat (Lüttich) nach Verona importierte 
und am Dom feiern ließ.151

Diese Datierung des liturgischen Materials ist allerdings nicht notwendiger-
weise auch als Datierung des Zeno-Offiziums zu verstehen, denn das Offizium 
muss nicht zwangsläufig schon Teil der älteren Fassung des Carpsums gewesen 
sein. Stattdessen könnte es auch zu den wenigen Addenda gehören, die Stephanus 
in seine Fassung des Carpsums integrierte. 

Gegen diese Möglichkeit spricht zunächst die Tatsache, dass das Zeno-Offi-
zium, wie die meisten anderen Korrekturen des Stephanus,152 nicht als Nachtrag 
auf hinzugefügten Zetteln in den Codex eingeschrieben wurde. Stattdessen findet 
man es nach der Ordnung des liturgischen Jahres im Hauptteil der Handschrift. 
Darüber hinaus gibt es weitere Hinweise dafür, dass die Zeno-Historia in der 
Version des Carpsums schon beinhaltet war, die im 10. Jahrhundert während der 
Zeit Rathers verfasst wurde. Für diese Annahme spricht insbesondere die hagio-
graphische Vorlage, auf deren Grundlage das Offizium verfasst wurde, da sie auch 
im 10. Jahrhundert entstand. Da allerdings gleich mehrere Zeno-Viten als solche 
Vorlage in Frage kommen, muss zunächst die Frage der Abhängigkeiten zwischen 
dem Offizium und dem hagiographischen Material geklärt werden. Bislang hat 
sich die Forschung lediglich mit zwei der vielen Fassungen der Zenovita befasst, 
nämlich mit der bereits erwähnten karolingischen Fassung BHL 9001 (Sermo) 
und mit BHL 9010 sowie dem dazugehörigen Translationsbericht BHL 9011, die 
beide als Produkt des Zenoklosters gelten und ins 11. oder 12. Jahrhundert datiert 
werden.153

151	 Vgl. ebd., S. 93–95. Während in den meisten Diözesen Europas, und vor allem den italieni-
schen Diözesen inklusive Rom, am ersten Sonntag nach Pfingsten bis ins Spätmittelalter 
kein spezifisches Fest für die Dreieinigkeit vorgesehen war, wird im Carpsum stattdessen 
explizit eine „dominica de S. Trinitate“ gefeiert, für die außerdem ein eigenes Offizium 
vorgesehen war, das Trinitätsoffizium des Stephanus von Lüttich. Der Schluss liegt somit 
auf der Hand: Es waren die Lütticher Mönche und Bischöfe von Verona, Hilduin und 
Rather, die nicht nur den Lütticher Brauch des Feierns eines Trinitätsfestes, sondern auch 
das Trinitätsoffizium ihres Landsmannes Stephanus nach Verona importierten. Stepha-
nus, der Schreiber des Carpsum, musste übrigens gerade an dieser Stelle das Ratherianische 
Carpsum nachträglich korrigieren: Nach der Versöhnung der Veroneser Bischöfe mit dem 
umstrittenen Papst Alexander II. wurde auch die Liturgie dem römischen und eben von 
diesem Papst propagierten Brauch angepasst, nach dem der Trinität kein spezifischer Feier-
tag zukam. Glücklicherweise ergänzte Stephanus das Carpsum mit bewahrendem Habitus, 
statt das Trinitasfest und das Lütticher Offizium zu tilgen: Er fügte auf einem Zettelchen 
für den ersten Sonntag nach Pfingsten ein Offizium ein, das den bisherigen Brauch erset-
zen sollte.

152	 Die Korrektur der Quatembertage zum Beispiel wurde auf die leer gebliebenen Blätter 
nach dem Kalendar kopiert (fol. 7v–8v), die Korrektur bezüglich des ersten Sonntags nach 
Pfingsten und des Trinitätsfestes auf einem zusätzlichen Zettel (54A). Auf einem weiteren 
Zettel (30A) modifizierte Stephanus die Liturgie für die erste Vesper der Septuagesima und 
auch in diesem Fall ließ er die zu korrigierende Stelle im Corpus der Handschrift unange-
tastet. Vgl. ebd., S. 90; 95–96.

153	 Elisa Anti hat die Fassung mit der BHL-Nr. 9008f als Transkription einer Handschrift aus 
Bovino (Napoli) publiziert. Diese Fassung kommt aber als Vorlage für die Historia aus 
textlichen Gründen nicht in Frage und wird hier nicht weiter behandelt. Siehe: Elisa Anti: 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

Die weiter unten erfolgende Analyse dieser beiden Viten kann allerdings 
zeigen, dass keine der beiden Fassungen als Vorlage für das Offizium in Frage 
kommt. BHL 9010–11 scheidet aus chronologischen Gründen als Vorlage für die 
Historia von Anfang an aus. Sie wurde von Anti überzeugend als ein Produkt 
des 12. Jahrhunderts identifiziert und in die Zeit des Abtes Gerhard (1138–1178) 
datiert.154 Der karolingische Sermo de vita sancti Zenonis (BHL 9001) hingegen 
könnte zwar wegen seines hohen Alters als Vorlage des Offiziums in Frage kom-
men, zumal er sich großer Beliebtheit erfreute. Eine nähere Untersuchung des 
Wortlauts des Offiziums (siehe Tabelle 7) zeigt aber entgegen den Erwartungen, 
dass auch die karolingische Vita nicht die Vorlage für die Historia gewesen sein 
kann. An vielen Stellen wurde die Formulierung des Sermo modifiziert – meistens 
erweitert und ausgeschmückt – wobei deutlich wird, dass sich der Offiziendichter 
einer anderen Vita-Fassung als Vorlage für die Historia bediente.

Aus der Analyse aller Fassungen der Vita, die als Vorlage für das Offizium in 
Frage kommen könnten, weil sie vor 1060 (dem Terminus ante quem der Ent-
stehung des Offiziums aufgrund der Überlieferung im Carpsum) handschriftlich 
vorhanden waren, also BHL 9001, 9003, 9004, 9006 und 9007,155 geht allerdings 
hervor, dass lediglich eine dieser Fassungen erhebliche Übereinstimmungen mit 
dem Offizium aufweist, nämlich die bislang in der Forschung nahezu unbeach-
tete BHL 9007. In der untenstehenden Tabelle (Tabelle 7) wird der Wortlaut der 
Historia (linke Spalte) mit dem Text von BHL 9001, 9003, 9004, 9006 und BHL 
9007 verglichen. 

Die Gegenüberstellung der Texte macht deutlich, dass die Zeno-Historia im 
Cursus romanus nicht von der ältesten Fassung der Zenovita abhängt, sondern 
vielmehr die als BHL 9007 gekennzeichnete Fassung als Vorlage hatte: Neben 
inhaltlichen Aspekten entnimmt die Historia aus BHL 9007 auch sprachliche For-
mulierungen, die sonst in keiner anderen Fassung der Vita vorkommen. Interes-
sant sind zum einen die Übernahmen, in denen der Wortlaut von BHL 9007 gar 
nicht oder nur geringfügig verändert wird. So wird zum Beispiel aus a matris utero 

Un’inedita redazione della Vita I sancti Zenonis nel ms. XV.AA.15 della Biblioteca Nazio-
nale di Napoli, in: Annuario storico zenoniano, 1998, S. 27–32.

154	 Die Gründe dafür sind vielfältig: zum einen ist kein handschriftliches Zeugnis der Vita 
älter als das Endes des 12. Jhdts. Zum zweiten legen auch inhaltliche Aspekte vor allem im 
Miracula-Teil den Schluss nahe, dass die Vita zwischen 1138 und 1178 verfasst wurde, und 
zwar in der Zeit, als ein neuer Kirchturm gebaut und die klösterlichen Bauten renoviert 
wurden. Besonders Abt Gerhard, der die Abtei von 1163 bis 1187 leitete, kommt nach Antis 
Auffassung als Auftraggeber der Vita in Frage. Die Initiative einer neuen, auf das Kloster 
zugeschnittenen Vita von Zeno passt sehr gut in Gerhards Programm einer Renovierung 
und Stärkung des Klosters, wie er sie auch durch bauliche, wirtschaftliche und politische 
Maßnahmen betrieben hat. Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 104–105.

155	 Da nicht alle diese Fassungen ediert sind, mussten teilweise die einzelnen Handschriften 
herangezogen werden. Für Hinweise über die handschriftlichen Zeugnisse der einzelnen 
Fassungen der Zenovita sowie ihrer Datierung habe ich mich auf die tabellarische Dar-
stellung von Elisa Anti gestützt, in der alle der Forscherin bekannten Handschriften mit 
Zenoviten aufgelistet sind, vgl. ebd., S. 117–129. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

(BHL 9007) ab utero matris (A1) anstatt a ventre in allen anderen Fassungen.156 
Außerdem werden kurze Elemente hinzugefügt, zum Beispiel A5 per preceps in 
amnem demergi und R4 ad eum properantes. Vor allem sind aber die Stellen interes-
sant, an denen die Historia neue Ideen und Formulierungen von BHL 9007 über-
nimmt, die in keiner anderen Vita-Fassung vorkommen. Beispiele dafür sind der 
Zusatz Probitatis et scientiae iugibus incrementis (BHL9007/A2), welcher zu Beginn 
der zweiten Antiphon der Matutin übernommen wurde oder der Ausdruck et 
artis apostolicae instrumenta baiulans (BHL9007/A9), der in A9 zu et artis apostoli-
cae documenta sequens wurde, oder auch der Satz ab omni daemonicae incursionis 
ludificatione (BHL9007/A5), welcher in der fünften Antiphon der Laudes identisch 
übernommen wurde. Auch in der Benedictus-Antiphon wird BHL 9007 gefolgt,  
indem die kurze Redepartie von Zeno von Si Dominus operatur excelsa, ipsi refe- 
ratur et gloria zu Si Dominus operatur excelsa, ipsi perpetue laudes referantur et gloria 
geändert wurde. In dem kurzen Zusatz von BHL 9007 domus regia in tristitiam 
versa cruciatu et maerore ingenti affligebantur, der auch in der Historia übernom-
men wird, versteckt sich sogar ein kleines Cicero-Zitat,157 in welchem Cicero die 
schmerzhafte Erfahrung von Eltern beschreibt, die ihre Kinder verlieren.158 Auf-
fällig ist auch, dass die in der Historia übernommenen Wörter sehr oft in der 
exakt gleichen Position wie in BHL 9007 zu finden sind. A2 beginnt zum Beispiel 
mit Probitatis et scientiae, L-A3 mit Ingrediente Christi confessore, genauso wie in 
BHL 9007, wo sie am Anfang eines neuen Satzgefüges platziert sind.

4.2.2	 Bischof Rathers Überarbeitung der frühesten Zenovita als Vorlage der Historia: 
BHL 9007

BHL 9007, die bislang weder kritisch ediert noch beachtet wurde, erweist sich 
somit für die Frage nach der Entstehung der Historia als entscheidend. Daher 
soll sie hier hinsichtlich ihrer Überlieferung und möglichen Datierung eingehend 
156	 Andere Beispiele wären: ut per sacerrimam vitam (BHL 9007/A2) anstatt ut per vitam sanc-

tam (Rest); in Athesis fluvio piscationis excercitio fungeretur (BHL 9007/R5) anstatt in fluvio 
Athesi piscationem dum ageret (BHL 9001); acriter (BHL 9007/A8) statt crudeliter (Rest); lucu-
lenter emicuit (BHL 9007/ R2) statt emicuit (Rest); die noctuque (BHL 9007/R3) statt de die in 
diem (Rest).

157	 Cic. Verr. 2,5,123: „Utrum ego desipio et plus quam satis est doleo tanta calamitate miseria-
que sociorum, an vos quoque hic acerbissimus innocentium cruciatus et maeror parentum 
pari sensu doloris adficit?“, Marcus T. Cicero: Il processo di Verre, hrsg. von Nino Mari-
none / Laura Fiocchi, Mailand 82013, S. 1180. Die Verrinen zirkulierten im 10. Jhdt. in Ita-
lien, wie ein Bifolium mit Teilen aus der zweiten Rede bezeugt, das einer Handschrift aus 
Montecassino hinzugefügt wurde. Das Doppelblatt wurde nach Bischoff von einer mögli-
cherweise italienischen Hand der zweiten Hälfte des 10. Jhdts. geschrieben. Vgl. Leighton 
D. Reynolds / Peter K. Marshall: Texts and Transmission. A Survey of the Latin Classics, 
Oxford 1986, S. 71.

158	 Die textliche Übernahme ist zwar sehr begrenzt, die Stelle aus Ciceros Rede allerdings 
ganz passend, da auch in der Vita ein Vater, nämlich Gallienus, der hier übrigens nur als 
pater und nicht als Kaiser, König oder mit seinem Namen identifiziert wird, und seine 
ganze Familie (tota domus eius) wegen der teuflischen Krankheit der Tochter trauern.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

untersucht werden. Die Fassung wird von etwa achtzehn bisher bekannten Hand-
schriften aus dem 10. bis 14. Jahrhundert überliefert.159 Die frühesten Zeugnisse 
dieser Gruppe sind Novara BC II und Novara BC LXIII.160 Die Handschriften ent-
halten Viten von Heiligen, wie zum Beispiel Gaudentius, Ambrosius und Sirus, 
die auf eine Verwendung in Novara oder Umgebung hinweisen.161 Auch Zeno 
wurde in diesen Sammlungen berücksichtigt und BHL 9007 war für die Lesungen 
am Fest des 8. Dezembers vorgesehen.162 Neben der Vita enthalten die Codices 
auch ein bisher unbekanntes Gedicht von zwanzig elegischen Distichen mit dem 
Incipit Pontificum splendor, das eine kondensierte Zenobiographie anbietet.163

Über die Datierung dieser frühesten Zeugnisse ist wenig bekannt: Elisa Anti 
datiert beide ins 11./12. Jahrhundert und identifiziert Novara BC LXIII als Kopie 
von Novara BC II. Sie liefert aber keine Begründung für ihre Datierung und ihre 
Einschätzungen.164 In Giuseppe Mazzatintis mehrbändigem Werk Inventari dei 
manoscritti delle biblioteche d’Italia wird Novara BC. LXIII ins 10. Jahrhundert,165 
ms. II ins 11. Jahrhundert datiert.166 Somit wird nicht nur Elisa Antis Datierung 
der Handschriften, sondern auch das von ihr postulierte Abhängigkeitsverhält-
nis zwischen den Codices in Frage gestellt: Wenn die Datierung in Mazzatintis 
Inventari stimmt, kann Handschrift LXIII keine Kopie der Handschrift II sein, da 
die erste Handschrift älter ist. Nach paläographischer Untersuchung der Codices 
scheint mir die frühere Datierung wahrscheinlicher als die Datierung Antis.167 

159	 Hier stütze ich mich auf die von Elisa Anti aufgelisteten Funde (vgl. Anti: Verona e il culto, 
S. 120–123), allerdings gehe ich davon aus, dass die Überlieferung von BHL 9007 bereits 
im 10. Jhdt., und nicht erst im 11. einsetzt. Anti hingegen geht von einer Überlieferung ab 
dem 11./12. bis ins 14. Jhdt. aus. Vgl. ebd., S. 123.

160	 Elisa Anti erwähnt eine weitere Handschrift von BHL 9007, Firenze BN Conv. Soppr. 
A.I.1213, welche auf das erste Viertel des 11. Jhdts. zu datieren sei, ebd., S. 121. Bei nähe-
rer Betrachtung allerdings hat sich gezeigt, dass die Handschrift nicht BHL 9007, sondern 
eher eine geringfügige Überarbeitung von BHL 9001 überliefert, in der aber die markan-
ten Überarbeitungen von BHL 9007 fehlen.

161	 Siehe dazu: Mazzatinti: Inventari dei Manoscritti, 74; 78–79. Auch Elisa Anti glaubt, dass 
die Handschriften für das Domkapitel von Novara angefertigt wurden, vgl. Anti: Verona e 
il culto, S. 120.

162	 In beiden Handschriften wird die Vita in lectiones unterteilt: vier Lesungen werden in der 
Hs. LXIII und neun in der Hs. II vorgesehen. 

163	 Das Gedicht wurde von der gleichen Hand wie die Vita, aber mit einer dünneren Feder 
eingetragen (charakteristische Buchstaben wie -a, -g, -r sind identisch). Für die Edition von 
BHL 9007 und des Gedichtes siehe Kapitel 3.3.3, S. 87–91.

164	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 120.
165	 Mazzatinti: Inventari dei Manoscritti, S. 74.
166	 Ebd., S. 78–79.
167	 Die Schrift der Handschrift LXIII weist einige Merkmale auf, die von Armando Petrucci 

als typisch für die karolingische Minuskel in der Zeit 870–970/980 erkannt wurden: Die 
Linienführung der Buchstaben wirkt schwerer; Ober- und Unterlänge sind gleichmäßig 
oder weisen eine spachtelförmige Vergrößerung an der Spitze (-b, -d); die Buchstaben sind 
zusammengerückt, die Räume zwischen den Wörtern hingegen eher unregelmäßig gehal-
ten. Der Buchstabe -y erscheint in zwei Formen (einmal ganz auf der Linie, einmal mit 
der rechten Unterlänge unter der Linie); die et-Ligatur ist im Modul etwas vergrößert im 
Vergleich zu den einzelnen Buchstaben und erscheint auch am Anfang und Ende sowie 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Auch bezüglich der Abhängigkeit der Handschriften deuten kleine Hinweise, wie 
zum Beispiel einige Rubriken der Hs. II, die nahezu an eine Textualis erinnern,168 
sowie die Änderung einer Textstelle169 entgegen Antis Vermutung eher auf eine 
Abhängigkeit der Handschrift Novara BC II von Novara BC. LXIII hin. Damit 
lässt sich ein Terminus ante quem für die Entstehung von BHL 9007 festlegen, 
nämlich das Jahr 1000, in welches Novara BC LXIII zu datieren ist. Eine genaue 
Datierung des in der Handschrift überlieferten Textes ergibt sich daraus aber 
noch nicht. 

Eine eingehende Analyse der hagiographischen Überarbeitung erlaubt es, in 
dieser Frage weitere Schlüsse zu ziehen. Verschiedene inhaltliche und stilistische 
Eigenschaften der Vita deuten nämlich darauf hin, dass, wie der Text im Carpsum, 
auch die Vita in der Rather-Zeit entstanden sein muss, ja sogar auf Rather selbst 
zurückzuführen ist. 

Rather, der dreimal auf dem Bischofsstuhl von Verona saß und dreimal aus der 
Stadt verjagt wurde,170 zeigte mindestens in zwei Angelegenheiten sein Interesse 
für Hagiographie: zum einen hatte er in den zwei Jahren seines Exils in Como 
(937–939) eine Überarbeitung der alten Vita des Heiligen Ursmarus verfasst und 
an die Mönche von Lobbes geschickt,171 zum zweiten hatte Rather während 
seiner dritten Amtszeit als Bischof von Verona zwischen 962 und 968 – neben 
einundvierzig weiteren Werken172 – auch einen Bericht über den Kult des hei-
ligen Metro und über den Diebstahl seiner Reliquien aus Verona verfasst, die 
Invectiva de translatione sancti Metronis. Wie der Titel des Werkes schon erahnen 
lässt, widmet sich der Autor hier weniger der hagiographischen Erzählung als 
der polemischen Invektive. Beide Werke sind allerdings für die Frage nach einer 
Zuschreibung von BHL 9007 relevant. Während die Vita Ursmari ein passendes 

in der Mitte der Wörter. Das Unziale -f ist stark unter der Linie gezogen. Die Abkürzung 
rum wird ausschließlich für -orum verwendet und bildet die Form einer 2, deren hori-
zontale Line gerade und auf der Linie verläuft. Es werden mehrere Abkürzungen für -que 
benutzt. Die Schrift der Handschrift II rückt sie hingegen eher ins 11. Jhdt.: Die Schrift ist 
nun gerade gerichtet (zum Beispiel wie der Rücken des Buchstaben -a, der nun nicht mehr 
schräg liegt), ein kurzer Strich verzeichnet am Ende der Zeile die Worttrennug, -st und 
-ct sind enger und höher; Abkürzungen werden häufiger. Vgl. Armando Petrucci: Censi-
mento dei codici dei secoli Xl–XII. Istruzioni per la datazione, in: Studi medievali 9, 1968, 
S. 1115–1126. Für eine baldige Verbreitung von BHL 9007 nach der Abfassung spricht auch 
eine Anmerkung am Rande eines Codex des 10. Jhdts., die von einer jüngeren Hand ein-
getragen wurde, die sich ins 11. Jhdt. datieren lässt.

168	 Vgl. Bernhard Bischoff: Paläographie des römischen Altertums und des abendländischen 
Mittelalters (Grundlagen der Germanistik 24), Berlin 21986, S. 171–173.

169	 Raptatus in Novara BC LXIII wird in raptus in Novara BC II korrigiert.
170	 Zu Rather grundlegend: Cervato: Raterio di Verona.
171	 Vgl. Rather von Verona: Die Briefe des Bischofs Rather von Verona, hrsg. von Fritz Weigle 

(MGH Epistolae 2), Weimar 1949, Brief Nr. 4, 27–29. Für die Edition der Vita Ursmari von 
Rather siehe: ders.: Opera omnia, hrsg. von Jacques P. Migne (Patrologia Latina 136), Paris 
1881.

172	 Vgl. Peter L. D. Reid: Tenth-Century Latinity. Rather of Verona (Humana Civilitas 6), 
Malibu 1981, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

Vergleichsbeispiel derselben hagiographischen Gattung bietet und Rathers Über-
arbeitungsverfahren nachvollziehbar macht,173 tritt in der Invectiva Rathers cha-
rakteristischer Stil deutlich zu Tage und ermöglicht einen Vergleich der Werke 
unter sprachlich-stilistischen Gesichtspunkten.

Rather selbst berichtet in einem Brief an die Mönche von Lobbes, wie er im 
Fall der Überarbeitung der Vita Ursmari vorgegangen ist: Während seines Exils in 
Como habe er ein kleines Büchlein entdeckt, in dem sich einige wenige Informa-
tionen über die Taten des Heiligen Ursmarus befänden, der Patron von Rathers 
Mutterkloster war. Es handelte sich dabei um die gegen 765 verfasste Vita Ursmari 
des Anso von Lobbes.174 Während die Inhalte der Vita nach Rathers Aussage sehr 
wertvoll seien, sei ihre Sprache so verdorben und voll von Fehlern im Wortgefüge 
und Satzbau – Stichwort: Soloecismus –, dass er sie nicht einfach abschreiben und 
den Brüdern zurückschicken könne, sondern sie zuerst korrigieren müsse: 

Wir fanden ein Büchlein [...], das ein wenig Stoff über den Heiligen und unseren beson-
deren Patron, nämlich Bischof Ursmarus, enthielt. Diese Inhalte sind zwar feinem Gold 
und Edelstein vorzuziehen, doch sie sind in ihrer sprachlichen Form dermaßen voll von 
Fehlern, dass sie schwer zu verstehen sind [und ich frage mich, ob dies] entweder auf-
grund der Fahrlässigkeit des Schreibers oder der Ignoranz des Vorlesers geschah. Daher, 
da wir gerade viel Zeit haben, pflegten wir allein die Fehler aus diesem Werk zu korri-
gieren [...].175

Zwar bleibt Rather dem Text des Anso in seiner Überarbeitung größtenteils 
treu,176 gleichwohl lassen sich einige deutliche Interventionen feststellen. Diese 
bestehen vor allem in der Hinzufügung eines Prologes und einer weiteren erklä-
renden Textpassage.177 Daneben verwies bereits Golinelli in seiner Analyse der 
Bearbeitung Rathers auf eine gesteigerte Sprach-Ästhetik der Überarbeitung:

Von Anfang an bemerkt man die Übereinstimmung der zwei Texte und gleichzeitig die 
Aufmerksamkeit Rathers für ein reineres Latein: aus vocata est wird vocatur; zwei Sätze 
des Originaltextes werden durch ein geschicktes syntaktisches Spiel in einem zusam-
mengeführt, und zwar durch die Einführung der Hypotaxe anstelle der Parataxe.178

173	 Golinelli hat dies in einem kurzen Aufsatz geschildert: Paolo Golinelli: Nota su Raterio 
agiografo, in: Mittellateinisches Jahrbuch 24–25, 1989–1990, S. 125–131.

174	 Vgl. Walter Berschin: Biographie und Epochenstil im lateinischen Mittelalter. Ottonische 
Biographie: Das hohe Mittelalter: 920–1220 n. Chr., Halbbd. 1: 920–1070 n. Chr. (Quellen 
und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters), Stuttgart 1999, S. 50–51.

175	 „reperimus libellum [...] pauca de virtutibus continentem domni ac specialis patroni nostri 
sancti videlicet Ursmari episcopi, continentia rerum quidem auro obrizo topazioque prae-
ferenda, locutionis vero soloecismis ita pro sui modulo refertissima, ut difficile fuerit 
deprehendere, utrum scriptoris negligentia an dictatoris hoc contigerit insipientia. Quod 
cum non parum pro tempore nos offendisset, curavimus ea eiusdem operis solummodo 
corrigere vitia [...].“ Rather von Verona: Briefe, S. 28. 

176	 Vgl. Golinelli: Nota su Raterio, S. 126.
177	 Vgl. Berschin: Biographie und Epochenstil, S. 53.
178	 „Fin dall’esordio si nota la corrispondenza dei due testi e insieme una attenzione verso un 

latino più puro in Raterio: vocata est diventa vocatur; le due proposizioni del testo origina-
rio sono unite in una sola con un sapiente gioco sintattico, consistente nell’introduzione 
dell’ipotassi in luogo della paratassi.“ Golinelli: Nota su Raterio, S. 127–128.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

An dieser Stelle kann man noch eine weitere Überarbeitungstechnik Rathers nen-
nen. Rather bemühte sich, gewöhnliche Vokabeln durch elegantere Synonyme zu 
ersetzten. In der zitierten Passage wird laus durch praeconium, nasceretur durch 
saeculo daretur ersetzt. Weiterhin wird deutlich, dass Rather einerseits dem Text 
des Anso zwar weitestgehend treu bleibt, ihn andererseits aber durch Präzisierun-
gen und Neustrukturierung eleganter gestaltet:

In dieser Passage erkennt man – trotz der Treue zum Ausgangstext – die Entwicklung 
des Textes des Anso durch Rather. Man bemerkt gewisse Präzisierungen (aus suis tribu-
lationibus wird huiusmodi atque aliis tribulationibus) und die Neustrukturierung der 
Periode, die verdoppelt wird und in welcher das letzte direkte Zitat in ein indirektes 
Zitat verwandelt wird. Das Ganze wirkt ohne Zweifel viel eleganter.179

Auch hier könnte man den Beobachtungen Golinellis den Hinweis auf zwei 
weitere Besonderheiten des Stils Rathers hinzufügen, die in der kurzen Passage 
hervortreten: erstens seine ausgiebige Nutzung von Adverbien, die einen empha-
tischeren Ton erzeugen (Tanta quoque eius), zweitens die besondere Anwendung 
des Adverbs econtra, welches hier, wie an einigen anderen Stellen seiner Werke, 
von Rather mit der Bedeutung „auf der anderen Seite“ benutzt wird.180 Zur besse-
ren Veranschaulichung dieses Sachverhalts seien hier in aller Kürze die Passagen 
abgedruckt, die Golinelli für seine Analyse von Rathers Überarbeitung der Vita 
Ursmari unter die Lupe nimmt.

Passage Nr. 1:181

Anso, Vita Ursmari Rather, Vita Ursmari

Beatus igitur Ursmarus Episcopus, dig-
nus laude bonorum, in pago Haina vel 
Theoracense, in villa quae vocata est Fleon, 
oriundus fuit. Qui a domino est electus 
a caelo per praedestinationem, prius-
quam nasceretur in terra per originem.

Beatus igitur Ursmarus episcopus, 
bonorum omnium praeconio dignus, 
pago Teoracenis, et villa quae voca-
tur Fleon oriundus, a domino est 
electus per praedestinationem, prius-
quam saeculo daretur per originem.

179	 „In questo passo si può notare lo sviluppo del testo di Ansone operato da Raterio, pur 
nella sostanziale fedeltà. Si notino alcune puntualizzazioni (suis tribulationibus che 
diventa: huiusmodi atque aliis tribulationibus) e la ristrutturazione del periodo, che viene 
sdoppiato, e nel quale la citazione finale da diretta si trasforma in indiretta. Il tutto con un 
effetto di indubbia maggiore eleganza.“ Ebd., S. 128.

180	 Vgl. Reid: Tenth-Century Latinity, S. 87.
181	 Golinelli: Nota su Raterio, S. 127.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

Passage Nr. 2:182

Anso, Vita Ursmari Rather, Vita Ursmari

Tanta erat patientia illius in suis 
tribulationibus, ut cumparari queat 
beati Iob, quia non peccavit labiis 
murmurando contra Deum neque dolus 
inventus est in ore eius, sed laudes domini 
iugiter concinnebat, sicut propheta 
ait: Benedicam Dominum in omni 
tempore, semper laus eius in ore meo.

Tanta quoque eius erat patientia in 
humiusmodi atque aliis tribulationibus, 
ut posset comparari patientiae Job 
beatissimi, qui non peccavit labiis suis, 
nec stultum quid contra Deum locutus 
est. Laudem econtra domini iugiter 
concinebat, atque secundum Prophetam 
benedicebat Dominum in omni tempore, 
laus eius semper in ore ipsius resonabat.

Zusammenfassend kann die Analyse der erwähnten Passagen aus der alten Vita 
Ursmari und aus Rathers Überarbeitung dieser Vorlage den Modus operandi 
des Veroneser Bischofs in der Rolle eines Hagiographen und Redaktors sehr gut 
beleuchten. Rathers Treue zur Vorlage bei gleichzeitiger Weiterentwicklung des 
Textes, die Art der syntaktischen und sprachlichen Interventionen und seine Vor-
liebe für emphatische Adverbien sind im Zusammenhang mit der Frage einer 
Autorschaft von BHL 9007 entscheidend. Anhand dieser Ergebnisse soll nun die 
mögliche Autorschaft Rathers für die Redaktion BHL 9007 untersucht werden. 
Dafür werden die Texte von BHL 9007 und ihrer Vorlage BHL 9001 in einer 
Tabelle gegenübergestellt (Tabelle 8, S.  337). Die folgenden, kursiv markierten 
Zitate beziehen sich zur besseren Nachvollziehbarkeit jeweils auf diese Tabelle 
und nicht auf die Edition.

Der erste Hinweis auf eine Autorschaft Rathers besteht darin, dass in BHL 
9007 wie im Fall der Vita Ursmari ein Prolog hinzugefügt wurde, der die äußerst 
knappe Einleitung der älteren Fassung ersetzte (Tabelle 8, S. 377, Nr. 2).183 In die-
sem neuen Prolog wird über den Brauch von weisen Männern der Vergangen-
heit reflektiert, die das Leben der Heiligen erforschten und niederschrieben, um 
182	 Ebd., S. 128.
183	 Auch Elisa Anti beobachtet dies: „Tatsächlich ist es vor allem der Prolog, der die unter-

schiedlichen Versionen des Textes unterscheidet. In ihrer ursprünglichen Version (wie wir 
gleich sehen werden, nämlich BHL 9002) hatte die Vita praktisch keinen, eine Lücke, die 
man in den folgenden Jahrhunderten unbedingt füllen wollte, wie die Verbreitung von 
Prologen zeigt, die, wenn verglichen, [...] unabhängige Überarbeitungen des ersten Kapi-
tels zu sein scheinen, welches ursprünglich auch die Funktion einer Einleitung hatte. Man 
kann also aus gutem Grund vermuten, dass derjenige, der die Viten überarbeitete, den 
Prolog erweiterte und ihn mehr vom Rest des Textes trennte, eben BHL 9002 als Modell 
hatte.“ „In effetti, è proprio il prologo che differenzia maggiormente le varie versioni del 
testo. Nella sua forma originaria (come vedremo a breve identificabile in BHL 9002) la 
Vita ne era praticamente priva, lacuna che deve essere sembrato indispensabile colmare 
nei secoli successivi, come dimostra il proliferare di prologhi che, posti a confronto, […] 
sembrano elaborazioni indipendenti del primo capitolo, che in origine assolveva anche 
alla funzione introduttiva. Si può dunque ragionevolmente ipotizzare che chi riscrisse la 
Vita ampliandone il prologo, distaccandolo più nettamente dal resto della narrazione di 
quanto non avvenisse in precedenza, avesse come modello di riferimento appunto la ver-
sione 9002.“ Anti: Verona e il culto, S. 122.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

anderen die Nachahmung der Heiligen zu ermöglichen. Im Anschluss dazu kehrt 
der Redaktor zur Vorlage zurück, übernimmt größtenteils ihren Text, verändert 
ihn aber mit einigen Eingriffen, die die Passage flüssiger gestalten und ihr sprach-
liches Register erhöhen. Die drei Beispiele, die Coronatus in BHL 9001 für das 
Verlangen des Geistes nach Heiligengeschichten angeführt hatte, werden in BHL 
9007 nicht mehr durch sehr kondensierte Ausdrücke eingeleitet: (tamquam quis 
ille..., aut quis..., vel etiam quis). Stattdessen werden sie durch si aliquis..., vel etiam si 
quis..., aut certe si quislibet... strukturiert und damit das Tempo der Passage etwas 
verlangsamt. Außerdem werden dabei folgende Syntagmen ergänzend hinzuge-
fügt, mit denen die geschilderten Vergleiche verständlicher werden: ex remota 
regione, esuriens, ad solitam sui ventris satietatem. Dies gleicht dem bereits beschrie-
benen Vorgehen Rathers im Fall der ersten Passage seiner Vita Ursmari. In beiden 
Fällen erzielt der Redaktor eine Stilerhöhung. So werden einige Vokabeln der 
Vorlage, welche dem sermo rusticus entsprechend einem niederem Register ent-
stammen, durch ein eleganteres Synonym ersetzt: instat für est, ambiat für cupiat, 
dapibus für epulis. Im Hinzufügen eines Prologes sowie in der Art der Eingriffe im 
ersten Teil von BHL 9007 (syntaktische Eingriffe, kleine Zusätze, Änderung des 
Vokabulars) werden also die Ähnlichkeiten im Modus operandi des Redaktors 
von BHL 9007 und der Vita Ursmari Rathers deutlich.

Auch an weiteren Stellen wurde die Vita des Coronatus in BHL 9007 modifi-
ziert. Der vage Ausdruck der Vorlage In diebus illis, der aufgrund seiner Uneindeu-
tigkeit an die Eröffnung einer Evangelienperikope erinnerte,184 wird nun durch 
den folgenden Satz präzisiert: In diebus imperatoris Gallieni, qui per successiones 
caesarum vigesimus septimus in eorum est catalogo subrogatus, quo etiam tempore, Dio-
nisius vir reverentissimus a beato Petro apostolo vigesimus tertius Romanae praesidebat 
ecclesiae (Tabelle 8, S. 337, Nr. 2). Dies dient der historischen Kontextualisierung 
des Lebens Zenos: Es wird erörtert, dass Zeno im 3. Jahrhundert lebte, da seine 
Vita erzählt, er habe mit Kaiser Gallienus zu tun gehabt. Außerdem fügt der 
Redaktor die historiographische Information hinzu, dass Gallienus der 27. Kaiser 
gewesen sei. Zur gleichen Zeit habe auch Dionysius als 23. Papst im Rom gewirkt. 
Mit diesen Zusätzen versuchte der Redaktor von BHL 9007, die Geschichte des 
Bischofs von Verona historisch zu kontextualisieren und zeigt gleichzeitig sein 
fundiertes Wissen über die politische und kirchliche Geschichte der Spätantike. 
Auch dieser Hinweis spricht für eine Autorschaft Rathers von BHL 9007, ist ihm 
doch eine solche historische Bildung und ein Interesse für das historische Gesche-
hen außerhalb Veronas zuzutrauen.185 

184	 Vgl. Christoph Markschies: Liturgisches Lesen und die Hermeneutik der Schrift, in: Peter 
Gemeinhardt (Hg.): Patristica et Oecumenica. Festschrift für Wolfgang A. Bienert zum 65. 
Geburtstag (Marburger theologische Studien 85), Marburg 2004, S. 77–88, hier: S. 83.

185	 Vgl. Albrecht Vogel: Ratherius von Verona und das zehnte Jahrhundert, Jena 1854, 
S. 25–26. Außerdem: Benny R. Reece: Classical Quotations in the Works of Ratherius, in: 
Classical Folia 22, 1968, S. 198–213.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Diese Identifizierung des Redaktors von BHL 9007 mit Rather wird auch 
durch eine Reihe weiterer kleinerer Hinzufügungen, Wortumstellungen und 
Umformulierungen im Vergleich zur älteren Vorlage gestützt. Davon seien hier 
nur einige als Beispiel erwähnt:186 Zum einen vereinfachte der Redaktor von BHL 
9007 die etwas verwirrende Stelle der Vita des Coronatus, in welcher Zenos ange-
borene Heiligkeit erwähnt wird. Coronatus hatte die Stelle wie folgt formuliert: 
et quia ipse Dominus dixit bona operantibus: Priusquam te formarem in utero novi 
te, et antequam exires de ventre sanctificavi te. Ille enim a cunabulis benedictus et a 
ventre sanctificatus erat (Tabelle 8, S. 337, Nr. 2). In BHL 9007 wird nun der Satz 
Priusquam te formarem in utero novi te, et antequam exires de ventre sanctificavi te, 
ein Zitat aus Jeremias,187 sinnvoller platziert, nämlich nach dem Satz, in dem 
von Zenos angeborener Heiligkeit berichtet wird. Dazu wird auch eine kurze 
Parenthese eingeschoben (ut assertione divina in eo repeti videretur), die das Zitat 
und seinen Bezug zu Zeno auf folgende Weise erklärt: Fuit quippe a matris utero 
sanctificatus, et a cunabulis benedictus, ut assertione divina in eo repeti videretur, quod 
Hieremiae dictum est: „Priusquam te formarem in utero, novi te et antequam exires 
de ventre sanctificavi te“ (Tabelle 8, Nr. 2). Auch die darauffolgende Aussage des 
Sermo, dass Zeno aufgrund seines heiligen Lebens zum Bischof erhoben wurde 
(ut per vitam sanctam pastor in populo esse mereretur), wird in BHL 9007 ausführli-
cher begründet, nämlich durch den Zusatz Denique probitatis atque scientiae iugi-
bus incrementis.

Außerdem wird an einer weiteren Stelle in BHL 9007 die syntaktische Struk-
tur der Vorlage modifiziert. Aus folgendem Satz der Vorlage: iuxta civitatem Vero-
nam, quae in propinquo erat itinere, egrediente eodem viro a monasterio, in fluvio 
Athesi piscationem dum ageret, erectis sursum oculis vidit (Tabelle 8, Nr. 4) macht der 
Redaktor von BHL 9007: iuxta urbem Veronam, dum egrediens idem vir a monaste-
rio in Atesi fluvio piscationis exercitio fungeretur, erectis sursum oculis. Dabei ersetzt 
er den Ablativus absolutus egrediente viro durch ein Participium coniunctum im 
Präsens (egrediens) und bezieht es auf idem vir. Auch die Konjunktion dum, die 
den Temporal-Satz piscationem ageret einleitete, wird in BHL 9007 an den Anfang 
des Satzgefüges verlegt. Ebenso wird die einfache transitive Konstruktion ageret + 
Akkusativ (piscationem ageret) nun durch eine Konstruktion mit dem Deponens 
fungor + Ablativ ersetzt. Auch das Objekt piscationem wurde in BHL 9007 durch 
die Periphrase piscationis exercitio modifiziert. Auch Substitutionen im semanti-
schen Bereich werden in dieser Passage in BHL 9007 vorgenommen. Dabei wer-
den gewöhnliche Begriffe durch ihre eleganteren Synonyme ersetzt: flumen wird 
zu amnis, omnibus demonstraretur zu cunctis cernentibus daretur intellegi, elevans 
oculos zu intentis luminibus, videret zu prospicieret, vidit zu aspexit. Da sich sehr 
ähnliche Eingriffe auch im ersten Kapitel der Vita Ursmari Rathers beobachten 
186	 Weitere kleinere Hinzufügungen in BHL 9007 sind zum Beispiel: melliferae praedicationis, 

quoniam sanctus ei spiritus purarum illuminator mentium doctor existebat, alacer et splendifico 
nitore facundiae vividus (vgl. Tabelle 8, S. 335).

187	 Vgl. Jer 1, 5. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

lassen, kommt darin ein weiterer Hinweis auf eine Autorschaft Rathers für BHL 
9007 zum Ausdruck.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass der Redaktor von BHL 9007 
und Rather in ihrer Überarbeitung der Vita Ursmari auf gleiche Art und Weise 
vorgegangen sind: Die Vorlagen wurden jeweils an mehreren Stellen übernom-
men, aber auch modifiziert, wobei die Überarbeitungen sowohl die syntaktische 
Struktur als auch die semantische Ebene betreffen. Außerdem wird in beiden 
Fällen die Vorlage durch Zusätze ausgedehnt und durch Präzisierungen verdeut-
licht. In beiden Überarbeitungen wurde im Allgemeinen der Text der Vorlage ver-
bessert und der Stil eleganter gestaltet. Die Ähnlichkeit dieses Vorgehens spricht 
für eine Identifikation Rathers als Redaktor von BHL 9007. Diese These soll im 
Folgenden anhand detaillierterer Analysen weiter geprüft werden.

Eine besonders aufschlussreiche Modifizierung der Vorlage befindet sich am 
Schluss von BHL 9007, unmittelbar vor einer Passage aus den Dialogi des Grego-
rius Magnus, in der Zenos Mirakel bei der Etschüberschwemmung erzählt wird. 
Diese Stelle ist wichtig, da sie das Ende des Textes markiert, der auf den Redaktor 
zurückgeht. Der darauffolgende Teil ist wortwörtlich aus den Dialogi Gregors des 
Großen übernommen (vgl. Tabelle 5, Nr. 8). Vor der Erzählung Gregors wird im 
Sermo sowie in BHL 9007 die Kirche erwähnt, die für Zeno gebaut wurde. Diese 
Kirche (venerabilis locus) sei, laut Coronatus, durch die Mirakel Zenos verherr-
licht, die im Namen Christi geschehen seien: qui etiam venerabilis locus in Christi 
nomine miraculis coruscat. Der Redaktor von BHL 9007 behält den Hinweis auf 
die Kirche und auf die Mirakel Zenos, ändert aber den Bezug auf Christus und 
ersetzt ihn durch einen auf die Dreifaltigkeit: Qui etiam venerabilis locus in recta 
ineffabilis ac beatae Trinitatis confessione signis et miraculis coruscat. Es stellt sich die 
Frage, aus welchem Grund sich der Redaktor von BHL 9007 entschied, genau an 
dieser Stelle die Vorlage zu ändern und anstelle von Christus die Dreieinigkeit 
zu erwähnen. Gerade diese Nennung der Trinitas liefert meines Erachtens einen 
stichhaltigen Hinweis auf die Identität des Redaktors von BHL 9007, nämlich auf 
Rather.

Als Grund für die Nennung kann ein Trinitäts-Patrozinium der Kirche Zenos 
nicht in Betracht kommen. Der venerabilis locus, der im Text als Ort des Wirkens 
Zenos erwähnt wird, stand nie unter einem solchen Patrozinium, und zwar unab-
hängig davon, ob der Autor der Passage an die Grabkirche Zenos oder an eine 
andere Kirche in Verona dachte. Der Grundstein der ersten der Trinitas gewidme-
ten Kirche in Verona, der 1117 geweihten Kirche der Mönche von Vallombrosa, 
wurde erst im Jahr 1073 gelegt.188 Sie kann hier also nicht gemeint sein, da BHL 
9007 schon vor diesem Datum zirkulierte.189 Der Redaktor muss daher andere 
Gründe gehabt haben, die ihn dazu veranlassten, sich genau an dieser Stelle von 
der Vorlage zu entfernen. Diese haben meiner Ansicht nach als persönlich zu gel-

188	 Vgl. Miller: The Formation of a Medieval Church, S. 77–78.
189	 Wie die handschriftliche Überlieferung zeigt, siehe S. 212.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

ten. Eine besondere Verehrung der Trinitas war typisch für Lüttich und wurde, 
wie oben bereits erwähnt, erst im 10. Jahrhundert durch die Lütticher Mönchs-Bi-
schöfe Hilduin und Rather nach Verona gebracht.190 Auch die Feier eines speziell 
der Trinität gewidmeten Festes war durch diese Bischöfe in Verona etabliert wor-
den. In Italien sowie im übrigen hochmittelalterlichen Europa außerhalb Lüttichs 
und Fuldas war dieser Brauch keineswegs üblich.191 

Dabei legte besonders Rather eine lebhafte Trinitätsfrömmigkeit an den Tag: 
Nicht nur schloss er Predigten und Urkunden mit einem Hinweis auf die Drei- 
einigkeit,192 auch Buch 5 seiner Praeloquia endet mit den Worten: 

So soll der Text unserer Rede mit dem Lob der Heiligen Dreifaltigkeit enden: Dir das 
Lob, Dir die Ehre, Dir die Danksagungen, o selige Dreifaltigkeit. Erbarme, erbarme, 
erbarme Dich meiner, der ich, obwohl ich dessen nicht würdig bin, ausgewählt wurde, 
über Dich ungeschickt zu reden und dessen Namen Du kennst. 

Huius itaque nostri scilicet textus sermonis in laudem desinat sanctae Trinitatis. Tibi 
laus, tibi gloria, tibi gratiarum actio, o beata Trinitas. Miserere, miserere, miserere, licet 
indignissimo, de te tamen indecenter loquenti crinito, cuius nomen non ignoras, 
mihi.193 

Der kursivierte Satzteil stellt sogar ein vom Editor der Praeloquia nicht identifi-
ziertes Zitat aus dem Trinitätsoffizium des Stephan von Lüttich (Responsorium 
der ersten Vesper und Vers von zwei Laudes-Antiphonen) dar.194

Vor allem aber hatte Rather auch seine Überarbeitung der Vita Ursmari unter 
das Patrozinium der Trinitas gestellt: „bei dessen Barmherzigkeit [scilicet von Jesus 
Christus, A. d. V.] wir sogleich gewürdigt wurden, einen sehr frommen Fürspre-
cher, den heiligsten Ursmarus zu finden, dessen Leben wir in diesem Werk zum 
Lob und zur Ehre der allmächtigen Dreifaltigkeit zu beleuchten pflegten.“195 Die-
190	 Dies hatte bereits Meersseman dazu bewegt, die erste Fassung des Liber ordinarius des 

Domkapitels (die Handschrift Verona BC XCIV(89) in die Zeit Hilduins und Rathers zu 
datieren. Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 93–95.

191	 Vgl. Peter Browe: Zur Geschichte des Dreifaltigkeitsfestes, in: Archiv für Liturgiewissen-
schaft 1, 1950, S. 65–81, hier: S. 79.

192	 Wie zum Beispiel die Predigt Nr. 6, Rather von Verona: Sermones monacenses, in: Paul 
Tombeur (Hg.): Thesaurus Ratherii Veronensis necnon Leodiensis. Series AB, formae et 
lemmata; lemmata et formae, lemmata a tergo ordinata, tabulae frequentiarum, formae 
et lemmata, formae a tergo ordinatae, lemmata singulorum operum, concordantia lem-
matum et formarum (Corpus Christianorum. Thesaurus Patrum Latinorum), Turnhout 
2005, hier: S. XXXVIII. und das Diplom des Otto I. zu Gunsten der Veroneser Kirche und 
zum besonderen Schutz des Bischofs Rather, vgl. Theodor Sickel: Die Urkunden Konrad 
I., Heinrich I. und Otto I. (MGH DD O I), Hannover 1879, S. 474.). 

193	 Aus: Rather von Verona: Ratherii Veronensis Praeloqviorvm libri VI Phrenesis. Dialogus 
confessionalis, hrsg. von Peter L. D. Reid (Corpus Christianorum. Continuatio Mediaeva-
lis 46A), Turnhout 1984, S. 168.

194	 Vgl. Antoine Auda: L’École musicale liégeoise au Xe siècle. Etienne de Liège (Mémoire de 
la Classe des Lettres 2, 1), Brüssel 1923, S. 113. Siehe dazu außerdem: Jonsson: Historia, 
S. 164–176.

195	 „apud cuius clementiam piissimum intercessorem iugiter invenire mereamur Ursmarum 
sanctissimum, cuius vitam in praesenti elucidare disposuimus ad laudem et gloriam omni-
potentissimae Trinitatis.“ Rather von Verona: Opera omnia, Sp. 346.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

ser Hinweis auf die Trinitas, mit dem Rather den Prolog der Vita Ursmari schloss, 
wurde von ihm sehr bewusst gewählt. Sein Prolog stellt gleichzeitig auch den 
Widmungsbrief dar, den er zusammen mit seiner Überarbeitung der Vita Ursmari 
an seine Brüder in Lobbes schickte. Mit dem Hinweis auf die Trinitas teilte Rather 
seinen Adressaten eine deutliche Botschaft mit, nämlich, dass er, nun Bischof und 
Exilant in fernen Ländern, seiner Heimat und ihren Heiligen wie Ursmarus und 
der Verehrung der göttlichen Dreieinigkeit treu blieb.

Die Anwesenheit des Hinweises auf die Trinitas – quasi eine Signatur Rathers 
– in BHL 9007 spricht für dessen Urheberschaft dieser Vitafassung. Diese These 
kann und soll hier durch eine eingehende Analyse belegt werden, mit der der Text 
von BHL 9007 aus stilistischer, grammatikalischer und syntaktischer Perspektive 
näher erörtert und mit dem Stil Rathers verglichen wird. 

4.2.2.1	 Zur Identifizierung Rathers als Redaktor von BHL 9007

Rathers Stil wurde bereits von Peter L. D. Reid ausführlich untersucht, seine 
Ergebnisse können somit für die Prüfung einer Autorschaft Rathers von BHL 
9007 herangezogen werden.196 Die folgende Analyse konzentriert sich auf jene 
Textpartien, die nur in BHL 9007, aber nicht in ihrer Vorlage (Sermo) vorkom-
men, und deshalb als origineller Beitrag des Redaktors zu sehen sind. Vor allem 
in fünf Bereichen lassen sich die auffälligsten Analogien zwischen der Sprache 
von BHL 9007 und dem Stil Rathers beobachten: 

1. Die erste Analogie betrifft die großzügige Nutzung von Adverbien. Rather 
zeige, so Reid, eine deutliche Präferenz für Adverbien mit dem Suffix -iter197 
sowie eine Vorliebe für nachdrückliche Adverbien, wie immo, nempe, nimirum, 
sane, penitus, prorsus, utique, quippe, saltem, [...] absque dubio [...], videlicet, omnino, 
profecto, certe, precipue, ideo, und necessarie.198 Auch BHL 9007 zeichnet sich durch 
den intensiven Gebrauch entsprechender Adverbien aus, die sich sowohl eingebet-
tet in umfangreichere Zusätze als auch als allein stehende kurze Hinzufügungen 
im Text finden. Allein in der Gruppe der Adverbien mit Rathers Lieblingsendung 
-iter wurden vom Redaktor von BHL 9007 zum ursprünglichen knappen Text 
der Vorlage fünf Adverbien hinzugefügt (perniciter, acriter, lamentabiliter, unani-
miter, rationabiliter). Dazu kommen vier weitere Adverbien mit der Endung -nter: 
incessanter, patenter, luculenter und vor allem Rathers Favorit indesinenter,199 sowie 
drei weitere auf -im (paulatim, confestim, affatim) und zwei auf -itus (penitus, fun-
ditus) endende. Aber auch andere Adverbien werden in BHL 9007 hinzugefügt, 
vor allem die von Rather bevorzugten nachdrücklichen und emphatischen Adver-

196	 Vgl. Reid: Tenth-Century Latinity.
197	 „Rather shows a marked preference for this type [scilicet Adverbien in -iter]“, ebd., S. 79.
198	 „Also apparent from the passage quoted is his fondness for assertive and aggressive 

adverbs“, ebd., S. 56; 81.
199	 Bei Reid wird das Adverb indesinenter als „freq.“, also häufig gekennzeichnet, vgl. ebd., 

S. 80.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

bien, die teilweise sogar mehrmals vorkommen: sane, nempe (2x), certe, quidem, 
nimirum, quippe (2x), videlicet. Außerdem kommen weitere Adverbien sowie eine 
adverbiale Konstruktion vor, die beide auch bei Rather häufige Verwendung fin-
den: iure (wird von Rather insgesamt über 70x verwendet), dire und luce clarius 
(insgesamt 3x bei Rather).200 

2. Die Vorliebe für solche Adverbien spiegelt Rathers allgemeine Neigung 
zu einem hyperbolischen Stil wieder.201 Diese drückt sich auch in der häufigen 
Anwendung von Superlativen sowie von Paaren oder Triaden von Adjektiven und 
Synonymen aus und stellt eine weitere Stileigenschaft dar, die auch in BHL 9007 
zu finden ist.202 Superlative kommen an vier Stellen vor. Zum einen im Prolog, 
wo von den weisesten Männern (peritissimorum ... virorum) die Rede ist (Tabelle 8, 
S. 337, Nr. 2). Zum zweiten als Attribut von Papst Dionysius, der als ehrwürdigst 
beschrieben wird: Dionisius vir reverentissimus. Gerade dieses Syntagma lässt einen 
weiteren Aspekt des Stils Rathers in BHL 9007 sichtbar werden, nämlich seine Vor-
liebe für Superlative, die aus dem Partizip Präsens gebildet werden. Reid nennt als 
Beispiel: amantissimus (in aktiver Bedeutung), credentissimus, presentissimus und so 
weiter.203 Auch in BHL 9007 wird reverentissimus als Superlativ aus dem Partizip 
Präsens von reverens gebildet. Weitere Superlative finden sich, wie zum Beispiel 
im Ausdruck veluti fulgidissimum sidus oder per sacerrimam vitam. Hier wird die 
Botschaft der Vorlage (per vitam sanctam) durch den Superlativ besonders betont. 
Zum dritten zeigt auch die Hinzufügung von Adjektiven und Adverbien Rathers 
Tendenz zu einem hyperbolischen Stil. Diese werden entweder ganz neu hinzu-
gefügt (sollicite ac rationabiliter, ineffabilis ac beatae) oder bereits in der Vorlage 
bestehenden Adjektiven angehängt, um deren Wirkung zu steigern (zu cruciatu 
wird et maerore hinzugefügt; zu pura auch et rectissima fides).

3. Eine dritte Auffälligkeit von BHL 9007, in der Rathers Stil ans Licht tritt, 
betrifft die extensive Nutzung des Hyperbatons. Dieser Aspekt, der unter ande-
rem Rathers Prosa als komplex und schwierig berüchtigt gemacht hat,204 betrifft 
auch BHL 9007 und zwar nicht nur in den originellen Zusätzen des Redaktors, 
sondern auch dort, wo der Redaktor die Reihenfolge von Worten geändert hat, 
um einen entsprechenden Effekt zu erzielen. Man gewinnt den Eindruck, Rather 
habe eine solche Umarbeitung des Textes als seine Aufgabe gesehen und sei daher 
konsequent durch die ganze Vorlage gegangen, um mittels der Reihung ihrer 
Wörter ein Hyperbaton zu erzeugen. Ein typisches Beispiel: Aus Indicemus pro 

200	 Diese Zahlen basieren auf meiner Recherche. Hierfür habe ich in der Datenbank Library 
of Latin Texts: LLT-A, https://katalog.ub.uni-freiburg.de/link?id=116897937 das Vorkom-
men bestimmter Wörter in den Werken Rathers gezählt. [1. Februar 2018] 

201	 Vgl. Reid: Tenth-Century Latinity, S. 95.
202	 „Synonymous extensions in pairs is of course such a regular feature of Rather’s style that it 

is hardly worth looking for examples“, ebd., S. 52.
203	 Vgl. ebd., S. 95.
204	 „A second source of difficulty is the confusing word order Rather deliberately adopts. […] 

The separation of a word from its phrase […] is a routine feature of his style; […]“, ebd., 
S. 52–53.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

qua re missi sumus ad virum istum wird in BHL 9007 die Formulierung Indicemus 
pro qua re istum destinati sumus ad virum (Tabelle 8, S. 339).205

4. Eine weitere stilistische Eigenschaft von BHL 9007 bestätigt Rathers Autor-
schaft. Auch sie betrifft, wie im Fall des Hyperbatons, den Komplexitätsgrad des 
Satzbaus. Rather selbst hat beobachtet, dass seine Werke schwierig zu lesen sind. 
Dabei nennt er seine Anwendung einer eigentümlichen Wortstellung – eben das 
gerade geschilderte Hyperbaton – sowie seine häufige Nutzung von Parenthesen 
als Gründe dafür.206 Dieser Aspekt tritt besonders in Erscheinung, wenn Rather 
als Redaktor seiner eigenen Werke tätig wird. Durch den Vergleich der zwei exis-
tierenden Versionen von Rathers Invectiva de translatione S. Metronis konnte Peter 
Reid nicht nur zeigen, dass Rather seine Werke (und wie im Fall der Vita Ursmari 
auch die Werke anderer) umfassend zu überarbeiten pflegte, sondern eben auch, 
dass er dabei vor allem die Hinzufügung von Parenthesen einsetzte.207 

Auch ein großer Teil der Änderungen, mit denen BHL 9001 zu BHL 9007 ‚ver-
bessert‘ wurde, besteht aus der Hinzufügung von parenthetischen Sätzen. Einige 
davon kamen oben schon zur Sprache. Da gerade diese parenthetischen Zusätze 
auch in der Nutzung der Legende für das Offizium übernommen wurden, seien 
sie hier nochmal eigens erwähnt. Die erste Parenthese betrifft den erwähnten 
Zusatz zu Beginn der Vita, mit dem die Unbestimmtheit der historischen Daten 
der Vorlage durch genaue Angaben vervollständigt wird: In diebus imperatoris Gal-
lieni, qui per successiones caesarum vigesimus septimus in eorum est catalogo subroga-
tus, quo etiam tempore, Dionisius vir reverentissimus a beato Petro apostolo vigesimus 
tertius Romanae praesidebat ecclesiae (Tabelle 8, S. 337). Darüber hinaus finden sich 
sowohl geringfügige208 als auch umfangreichere Parenthesen, in denen auch bibli-
sche Zitate eingearbeitet werden (vgl. etwa: ut assertione divina in eo repeti videre-
tur, quod Hieremiae dictum est; ne diutius absconderetur civitas supre montem domus 
Domini posita; nempe talibus et his similibus incedebat opinatus virtutibus, ut comple-
retur in eo, quod Dominus apostolis ait [...] virtutem inimici (Tabelle 8, S. 340). Anders 
als in anderen Überarbeitungen Rathers, beeinträchtigen die hinzugefügten par-
enthetischen Sätze in BHL 9007 nicht die Nachvollziehbarkeit des Textes.209

205	 Vgl. auch: At ille publica voce coepit clamare der Vorlage BHL 9001, in BHL 9007: At ille 
publica coepit et horribili voce clamare. Es lassen sich viele weitere Beispiele für die Anwen-
dung des Hyperbatons in BHL 9007 beobachten: peritissimorum disciplinabilis mos exti-
tit virorum; avide fontium concupiscat fluenta; desideratissimum ex remota regione audire 
ambiat nuntium; ad solitam sui cupiat ventris pervenire satietatem; ad tuum perniciter abire 
impedimentum; ubi sanctum potuisset invenire virum; milites velocibus ad virum Dei gressi-
bus pergunt;talibus et his similibus incedebat opinatus virtutibus; sacrosanta agebat antistes pro 
populi intercessione salutaria (Tabelle 8, S. 336).

206	 Vgl. Peter L. D. Reid: Tenth-Century Latinity. Rather of Verona (Humana Civilitas 6), 
Malibu 1981, S. 42.

207	 Vgl. ebd., S. 45.
208	 So zum Beispiel: et artis apostolicae documenta proficiens; mox ab omni daemonicae incursionis 

ludificatione; cuius in omni vitae transeuntis tempore nutui oboedierat.
209	 Das ist im Übrigen auch der Fall in der Invectiva: „The parentheses are often short enough 

to cause no difficulty – merely irritation. Ut ita loquar (Metr. 14), ut conici utique valet (18), 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

5. Der fünfte und letzte Bereich, in dem sich die analoge Vorgehensweise 
Rathers und des Redaktors von BHL 9007 manifestiert, besteht in den angedeu-
teten Substitutionen von gebräuchlichen Wörtern durch ein selteneres Synonym, 
etwa der schon erwähnte Begriff dapibus (BHL 9007) für epulis (BHL 9001).210 
Diese Substitutionen erhöhen zusammen mit weiteren kleinen Zusätzen211 den 
Stil des Werkes. Auch in diesem Vorgehen zeigt sich eine Ähnlichkeit des Redak-
tors von BHL 9007 zur Überarbeitungstechnik Rathers, der „plumpe oder banale“ 
durch „spannendere oder seltenere Wörter“ ersetzte.212 Insgesamt bemühte sich 
Rather in seinen Überarbeitungen um einen pathetischen und ausdrucksvollen 
Stil, der sich eben auch in BHL 9007 nachweisen lässt.

Zusätzlich zu diesen fünf Überarbeitungstechniken, die sich sowohl in der 
Vita Ursmari als auch in BHL 9007 feststellen lassen, lassen sich in beiden Tex-
ten eine Reihe von sprachlichen Eigentümlichkeiten feststellen, die Rathers Lati-
nität auszeichnen. So ersetzt Rather gerne sum durch Synonyme wie exsto, exto 
und existo.213 Auch in BHL 9007 wird sum vermieden und an drei Stellen durch 
Synonyme ersetzt.214 Außerdem verwendet Rather öfters das Infinitiv Perfekt im 
Sinne eines Präsens und nosse anstatt des Infinitiv Präsens.215 Auch in BHL 9007 
findet man eine solche Verwendung des Infinitivs Perfekt von noscere: hier wird 
der Satz der Vorlage audiant populi omnes, qui eius cupiunt miracula zu nempe audi-
ant populi omnes, qui eius cupiunt nosse miracula modifiziert (siehe Tabelle 8). Das 
letzte Beispiel dieser Art betrifft Rathers Nutzung von Verba deponentia in pas-
siver Bedeutung.216 Ein von Reid aus Rathers opus erwähntes Beispiel findet sich 
sogar fast identisch in BHL 9007: In seiner Conclusio deliberativa von 955 bezeich-
net Rather Gregor den Großen als „opinatissimus [...] Gregorius“ und Reid über-
setzt entsprechend „renowned Gregory“.217 In BHL 9007 wird Zeno auf ähnliche 

quam confundit Deus (25), mystico nec sine sensu (50), ut conicere cogamur… (81), nisi Dei 
parcat eis contra meritorum pietas (90), hereo confessoris dicam an martyris (104), proh nefas 
(115), quod est tutius ac rationabilius (129), quod veracius (134) – these are merely nuisances. 
But sometimes asides like these have confused his editors.“ Reid: Tenth-Century Latinity, 
S. 45–46.

210	 Weitere Beispiele sind amnis für flumen, cunctis cernentibus daretur intellegi für omnibus 
demonstraretur, intentis luminibus für elevans oculos, prospicieret für videret, aspexit für vidit, 
innotuit für audivit, coactus migrabo für per imperium ipsius egrediar und velut fumus vento 
raptatus für evanuit velut fumus.

211	 Z. B. et splendifico nitore facundiae vividus, per praeceps, limphaticam ruinam, saeviens inces-
santer moliebatur. 

212	 „Some of his changes in Metr. show him substituting a more exciting or rare word for a 
dull or hackneyed one: 61 ornamenta for opes, 145 subdola for impia, 163 refutasse for fugisse 
and 97 mestiloquo for moesto. […] We can see him striving for a more expressive, more gran-
diloquent, style of writing.“ Reid: Tenth-Century Latinity, S. 53.

213	 „Exsto, exto, existo frequently appear for sum […]“, ebd., S. 73.
214	 Dies geschieht dreimal: 1. Olim peritissimorum disciplinabilis mos extitit; 2. Revera quoniam 

sanctus ei spiritus purarum illuminator mentium doctor existebat; 3. Sic etenim instat sapientis 
mens ad investigandas sanctorum vitas (siehe Tabelle 8, S. 336–337, Nr. 2 und 3).

215	 Zum Beispiel in Metr. 15.159 nosse volo, vgl. Reid: Tenth-Century Latinity, S. 73.
216	 Vgl. ebd., S. 69–70.
217	 Ebd., S. 70.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

Weise als „opinatus“ bezeichnet: Nempe talibus et his similibus incedebat opinatus 
virtutibus (Tabelle 8, S. 340). Auch in diesem Fall scheint es sinnvoll, wie von Reid 
vorgeschlagen, „opinatus“ als passiv zu übersetzen: „Zeno trat hervor durch sol-
che und ähnliche Mirakel berühmt.“

Im Bereich der Substantive legt Rather eine Präferenz für Substantive der 
u-Deklination an den Tag, die er meist im Ablativ oder im Dativ einsetzt.218 In 
den Zusätzen von BHL 9007 finden sich auch vermehrt Substantive der u-Dekli-
nation im Ablativ (impetu, cruciatu, manu und noctuque) und einmal auch im 
Dativ (nutui). Was die Adjektive angeht, merkt Reid an, dass Rather öfters ein 
Adjektiv statt des Genitivs eines Substantivs benutzt, zum Beispiel regulari collirio 
statt Regulae collirio (die Salbe der Regel).219 Erneut sei hier ein Beispiel von Reid 
erwähnt, das fast identisch in der Zenovita vorkommt. In Rathers Praeloquia 4.9, 
255C findet man den Ausdruck lupina [...] incursione, eine Formulierung, die stark 
an die Passage von BHL 9007 mox ab omni daemonicae incursionis ludificatione 
(Tabelle 8, S. 340) erinnert. Dieser Ausdruck ist auch in der Historia Dum Zeno 
pontificatus honore, Antiphon 5 (siehe Kapitel 3.3.1, S. 61) zu finden.

Auffallend bei Rather ist außerdem im Bereich der Pronomina seine wenig prä-
zise Verwendung von aliquis / quis. Insbesondere fällt sein nach den Standards des 
klassischen Lateins inkorrekter Gebrauch des Pronomens aliquis nach der Sub-
junktion si beziehungsweise ne auf: In seiner zweiten Predigt für die Fastenzeit 
von 964 schreibt der Bischof: et si aliquis ... aliquid fecerit boni.220 Auch im Prolog 
von BHL 9007 findet sich eine solche Anwendung von aliquis nach si: Sic ete-
nim instat sapientis mens ad investigandas sanctorum vitas, tamquam si aliquis sitiens 
ardore solis adustus, avide fontium concupiscat fluenta (Tabelle 8, S. 337).

Zuletzt seien zwei Besonderheiten im Bereich der Syntax erwähnt. Rather ver-
wendet ab und zu die Subjunktion quatenus + Konjunktiv statt ut + Konjunktiv, 
um einen Finalsatz einzuleiten, zum Beispiel quatinus ... liberet Deus.221 Gleich zu 
Beginn von BHL 9007 findet man eine solche Anwendung von quatenus in einem 
Finalsatz: quatenus ob suae studium doctrinae ipsorum in orbe imitatione potirentur 
et eorum quandoque consortio in perhennis vitae gloria fruerentur (Tabelle 8, S. 337). 
Ähnlich bemerkenswert ist Rathers Nutzung von siquidem zur Einleitung eines 
Kausalsatzes. Teilweise erscheint die Subjunktion in Rather sogar gefolgt von 
einem Partizip.222 In BHL 9007 kommt interessanterweise auch dieses Phänomen 
vor und zwar aufgrund eines Zitierfehlers Rathers: Als der Redaktor von BHL 
9007 die Mirakelerzählung Gregors des Großen wortwörtlich wiedergibt, findet 
man nicht – wie in der kritischen Edition von Gregors Dialogi – Sicque stans aqua, 
sondern Siquidem stans aqua (Tabelle 8). Dieses letzte Beispiel zeigt auf beson-
ders prägnante Art, dass Rathers persönlicher Stil auch dann durchdringen kann, 

218	 Vgl. ebd., S. 77.
219	 Vgl. ebd.
220	 Vgl. ebd., S. 85.
221	 Vgl. ebd., S. 102.
222	 Vgl. ebd., S. 101–102.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

wenn er nicht als Autor, sondern als bloßer Redaktor tätig ist und sogar dann, 
wenn er aus dem Werk eines anderen Autors zitiert.

Die sprachlichen Eigenheiten von BHL 9007, die sich auf stilistischer, gramma-
tikalischer und syntaktischer Ebene beobachten lassen, sind insgesamt ein starkes 
Argument für die These, dass der Redaktor des Textes mit Rather von Verona zu 
identifizieren ist. 

Zwischenfazit

Insgesamt wird deutlich, dass BHL 9007 nicht das Werk eines einfachen, anony-
men Redaktors ist, sondern Rather selbst am Werk war. Er sah es, wie im Fall der 
Vita Ursmari, als seine Aufgabe, die Vita eines so wichtigen Patrons wie Zeno auf-
zuwerten und sie seinen Maßstäben und seinem Stil entsprechend zu verbessern. 
Dafür spricht nicht nur die Tatsache, dass BHL 9007 auf die gleiche Weise wie 
die Vita Ursmari bearbeitet wurde. Die Art der Eingriffe, mit denen der Sermo des 
Coronatus modifiziert wurde, sind typisch für Rather: Auf der einen Seite wurde 
der bestehende Text respektiert, so dass „nichts verloren geht“,223 auf der anderen 
wurden Syntax und Sprache der Vorlage an mehreren Stellen geändert, um sie 
eleganter, emphatischer und ausdrucksvoller zu gestalten. Auch Zusätze wurden 
eingearbeitet, die Rathers Gelehrsamkeit demonstrieren sollen. Aber nicht nur 
Rathers Vorgehensweise als Redaktor lässt sich in BHL 9007 festhalten. In dieser 
Überarbeitung kommen auch ganz persönliche Aspekte ihres Urhebers ans Licht: 
Neben Rathers besonderer Verehrung der Trinitas sind es vor allem die sprachli-
chen und stilistischen Eigentümlichkeiten des Textes, zu denen besondere Favori-
ten und charakteristische Redewendungen Rathers zu zählen sind. 

Mit der Identifizierung des Urhebers der hagiographischen Vorlage der Histo-
ria ergibt sich daher auch ein Terminus post quem für die Entstehung der Histo-
ria, die nicht vor der Ratherzeit entstanden sein kann. Tatsächlich lässt sich über 
die folgende Analyse der Historia belegen, dass auch diese ein Werk des Veroneser 
Bischofs ist.

4.2.2.2	 Rather als Autor der neuen Historia

Diese Analyse wird allerdings dadurch erschwert, dass die Historia Dum Zeno 
pontificatus honore in der ursprünglichen Fassung im Cursus romanus äußerst nah 
am Text ihrer Vorlage BHL 9007 bleibt. In der Historia werden ganze Sätze des 
Vitatextes wortwörtlich übernommen, höchstens geringfügig modifiziert und als 
Antiphonen, Responsorien und Verse eingesetzt. Da für diese übernommenen 
Teile logischerweise auch die Beobachtungen der sprachlichen und stilistischen 

223	 „Gleich einem Paulus Diaconus hat er [Rather] als Revisor einer Vita so viel Entsagung auf-
gebracht, daß er stehen ließ, was immer grammatisch noch zu vertreten war. Nichts ist bei 
Rathers Korrektur verlorengegangen,“ Berschin: Biographie und Epochenstil, S. 52.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Analyse der Vita zutreffen, lässt sich aufgrund dieser Bestandteile keine Aussage 
über die Urheberschaft der Historia treffen. Glücklicherweise trifft dies nicht auf 
alle Bestandteile der Historia zu: so wurden die Magnificat-Antiphon der ersten 
und zweiten Vesper, das Invitatorium sowie das erste und letzte Responsorium 
der Matutin (und die dazu gehörenden Verse) nicht auf der Grundlage der Vita 
komponiert, denn sie verwerten Gesänge aus anderen Heiligenoffizien oder 
wurden in Gänze neu gedichtet. Daher wird sich die folgende Analyse auf diese 
Bestandteile der Historia im Cursus romanus beschränken, die im Editionsteil 
auf den Seiten 58–70 dargestellt sind. Die entsprechende Stelle wird jeweils durch 
das liturgische Element angegeben (z.B. R1).

Zunächst sollen hier Stil und Terminologie der Zusätze untersucht werden. 
Die neu gedichteten Antiphonen und Responsorien der Historia weisen einige 
bereits erwähnte Merkmale des Stils Rathers auf. So zeigt sich in der Magnifi-
cat-Antiphon der ersten Vesper die Verwendung des Hyperbatons wie auch des 
Verbs exsistere, das hier, wie in der Rather’schen BHL 9007, anstelle von esse einge-
setzt wird: meritis non paucis existentibus (M-A1). Auch kommt in dieser Antiphon 
das Adjektiv ruinosa (a ruinosa peste) vor, welches nur in BHL 9007 (und nicht in 
der Vita von Coronatus) zu finden ist, hier allerdings als Substantiv (limphaticam 
viri ruinam) verwendet wird. Außerdem bietet das erste Responsorium der Matu-
tin zwei Beispiele des Hyperbatons (R1 cuius praeclara fulserunt in mundo miracula 
und gemina virtute Dominus sanctitatis et sapientiae decoravit). 

Auffälliger ist allerdings die Nutzung des eher ungeläufigen Substantivs antis-
tes als Synonym für episcopus im ersten Responsorium der Matutin, das nicht 
auf der textlichen Grundlage der Historia oder anderen Heiligenoffizien verfasst 
wurde: R1 Hic est sacer antistes Zeno quem gemina virtute Dominus sanctitatis et 
sapientiae decoravit, cuius praeclara fulserunt in mundum miracula et in caelis adep-
tus est angelorum commercia. Insbesondere zeigt die Formulierung sacer antistes 
in Verbindung mit dem Verb fulgere einen Zusammenhang mit dem Gedicht in 
elegischen Distichen, das in den Handschriften von BHL 9007 aus Novara dem 
Text der Vita vorangestellt wurde. Auch dort hieß es in den Versen 5–6 Sed tamen 
e multis perstringam pauca legenti, / In quibus antistes fulserit ille sacer (vgl. Kap. 3.3.3 
auf S. 87). Dies deutet sowohl im Fall der Historia als auch des Gedichts stark 
auf eine Autorschaft Rathers hin. Nicht nur hatte Rather an mehreren Stellen 
seiner Predigt über den heiligen Donatianus (Pauca de vita sancti Donatiani224) 
dem geläufigen episcopus die Bezeichnung antistes vorgezogen.225 Auch hatte er 
sein philologisches Interesse ausgerechnet für das entsprechende Verb gezeigt: In 
seiner Kopie von De nuptiis Philosophiae et Mercurii des Martianus Cappella hatte 
Rather sich am Rande das Partizip Präsens antistans notiert. Diese Gewohnheit 

224	 Vgl. François Dolbeau: Pauca de vita sancti Donatiani, in: Peter L. D. Reid (Hg.): Ratherii 
Veronensis Praeloqviorvm libri VI Phrenesis. Dialogus confessionalis (Corpus Christia-
norum. Continuatio Mediaevalis 46A), Turnhout 1984, S. 275–283.

225	 Vgl. ebd., S. 280, Z. 50–52 und S. 283, Z. 153. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

Rathers, seltene und ausgefallene Wörter in margine seiner Bücher zu notieren, 
beschreibt Claudio Leonardi auf folgende Weise:

Diese Leseanmerkungen [scilicet Rathers marginalia, A. d. V.] zielen nicht darauf ab, 
am Rande des Codex einen Index des Werkes zu bilden [...], vielmehr entsprechen sie 
Rathers lexikalischer Neugier: er sucht, markiert am Rande und kommentiert teilweise 
seltene Wörter oder technischen Wortschatz aus der quadrivialen Wissenschaft. Was 
ihm auffällt ist nicht – so scheint es – der Inhalt des De nuptiis in seiner Gesamtheit, 
sondern das einzelne Wort. Seine Sammlung ist eine der sprachlichen Raritäten.226

Das Verb antistare / antistans fiel Rather wegen seiner linguistischen Interessen 
auf, wie auch das davon abgeleitete Substantiv antistes, das er in seiner Predigt 
für den heiligen Donatianus, im Prolog-Gedicht und in der Historia für Zeno 
verwendete.

Nicht nur die sprachlichen Hinweise deuten auf eine Autorschaft Rathers hin. 
Vielmehr kann die folgende Analyse der liturgischen Bezugsmodelle der Historia 
zeigen, dass sie perfekt in Rathers Vorstellung seines Bischofsamtes passte. Der 
älteste handschriftliche Zeuge der Historia, das berühmte Antiphonar Verona BC 
XCVIII(92), liefert diesbezüglich eine Spur. Das letzte Responsorium der Matutin 
(R9) ist nicht auf der Grundlage der Vita komponiert, sondern bedient sich eines 
bereits existierenden Gesanges und wurde in diesem Codex mit folgender Rub-
rik angegeben: Es sei beim Martinsfest gesucht (Requiratur in sancti Martini). Das 
gleiche Responsorium war auch im zweitältesten Zeugen der Historia, nämlich 
im Carpsum (Verona BC XCVI(89)) vorgesehen und gehörte daher wahrscheinlich 
zum ursprünglichen Textbestand des Offiziums. Solche Anlehnungen an Offizien 
anderer Heiliger waren nicht selten. Des Öfteren wurden bestimmte Elemente aus 
anderen Offizien entlehnt, um einen Heiligen mit einem ganz bestimmten Pro-
fil zu versehen.227 Mit dem Responsorium aus dem Martinsoffizium wird Zeno 
mit dem berühmten fränkischen Bischof und Modell eines Confessors Martin in 
Verbindung gebracht und als Martinellus dargestellt.228 Diese Verbindung liefert 
aber einen weiteren Anknüpfungspunkt zu Rather: Eine direkte Linie zwischen 
Zeno und Martin hatte Rather nämlich schon in seinem frühesten Werk Prae-
loquia gezogen, das er nach der ersten Amtszeit in Verona aus dem Gefängnis 
in Pavia schrieb. Hier erwähnt er Martin und Zeno als Vorbilder seines eigenen 

226	 „Queste note di lettura non tendono a costruire, nel margine del manoscritto, un indice 
dell’opera [...], rispondono piuttosto alle curiosità lessicali di Raterio: egli cerca, annota in 
margine, qualche volta commenta, parole rare [...] o termini tecnici quadriviali. [...] Ciò  
che lo colpisce non è, si direbbe, il contenuto del De nuptiis nel suo insieme, ma il sin-
golo termine. La sua è una raccolta di rarità linguistiche.“ Claudio Leonardi: Notae et 
glossae autographicae, in: Peter L. D. Reid (Hg.): Ratherii Veronensis Praeloqviorvm libri 
VI Phrenesis. Dialogus confessionalis (Corpus Christianorum. Continuatio Mediaevalis 
46A), Turnhout 1984, S. 291–314, hier: S. 294.

227	 Dazu auch bei: Heinzer: Der besungene Heilige.
228	 Zu dieser Verbindung vgl. Jean-François Goudesenne: Historiae from Alta Italia and their 

Frankish Models: A Progressive „Romanisation“ by the Carolingian Franks (750–950), in: 
Roman Hankeln (Hg.): Political Plainchant? Music, Text and Historical Context of Medie-
val Saints’ Offices (Wissenschaftliche Abhandlungen 91), Ottawa 2009, S. 13–29, hier: S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

Amtes: „Hic est, dicent, novellus propheta, recens apostolus, subito angelus effec-
tus; iste sanctus Martinus, Zeno est iste sanctus [...].“229 Alles in allem legen die 
neu gedichteten Partien der Historia sowie die aus anderen Offizien entliehenen 
Elemente den Schluss nahe, dass Rather auch als Urheber der Historia gelten 
muss: seine stilistischen Eigentümlichkeiten und terminologischen Vorlieben 
sowie die von ihm vertretenen Bezugsmodelle treten klar zum Vorschein.

Kehren wir zu der Frage zurück, die zu Beginn dieses Kapitels aufgeworfen 
wurde: Wo, wann und durch wen wurde die Zeno-Historia Dum Zeno pontifi-
catus honore verfasst? Die Historia wurde in ihrer ursprünglichen Version für 
eine kanonikale Institution, den Dom von Verona, verfasst, welcher im 9. und 
10. Jahrhundert den Zenokult noch primär verwaltete. Sie wurde sicher vor der 
Verschriftlichung im Antiphonar Verona BC XCVIII(92) im ersten Viertel des 
11. Jahrhunderts verfasst und war im Carpsum enthalten, also der ersten Version 
des Liber ordinarius, das während der Episkopatszeit von Rather entstand. Doch 
die Hinweise der Vorlage, auf der die Historia basiert, erlauben den Kontext ihres 
Verfassens noch deutlicher einzugrenzen: die Historia enthält Formulierungen 
und Eigentümlichkeiten, die lediglich BHL 9007 enthält, die wiederum anhand 
sprachlicher, stilistischer und inhaltlicher Merkmale auf Rather zurückzuführen 
ist. Damit wurde sowohl die Vita als auch die Historia im Rahmen jener allgemei-
nen Aufwertung des liturgischen Lebens in Verona verfasst, die Rather während 
seiner Episkopatszeit initiierte.

Zwischenfazit

Der Kult von Zeno erfuhr im Laufe des 10. Jahrhunderts in Verona eine erneute 
Entfaltung. Dies wurde vor allem mit der Komposition einer Historia erreicht, 
mit der der Heilige im Rahmen des Stundengebets individuell profiliert und 
gefeiert werden konnte. Somit wurde der Heilige nun nicht mehr bloß in der 
Vita ‚erzählt‘, sondern liturgisch für seine besonderen Verdienste verehrt und 
seine spezifische Biographie memoriert. Der Hauptakteur dieser Aufwertung des 
Kultes von Zeno im 10. Jahrhundert ist die Verehrergemeinschaft des Veroneser 
Doms, und vor allem Bischof Rather, welcher für entscheidende Maßnahmen 
im liturgischen Bereich verantwortlich war: Neben der Historia wurde auch eine 
generelle Erneuerung und Systematisierung der Liturgie vorgenommen und in 
der frühesten Version des Carpsums verschriftlicht. Für Zeno verfasste Rather 
wohl persönlich nicht nur eine neue Vita, sondern auf deren Grundlage auch 
eine Historia. Im Folgenden soll die Frage untersucht werden, wie und mit wel-
chen Inhalten die Figur Zenos im 10. Jahrhundert profiliert und mit Bedeutung 

229	 Vgl. Peter L. D. Reid: Introduction, in: Peter L. D. Reid (Hg.): Ratherii Veronensis Praelo-
qviorvm libri VI Phrenesis. Dialogus confessionalis (Corpus Christianorum. Continuatio 
Mediaevalis 46A), Turnhout 1984, S. VII–XIV, hier: VII.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

versehen wurde. Dies soll nun anhand einer Analyse der liturgischen Aufführung 
des Zenofestes im Dom beleuchtet werden.

4.2.3	 Zeno: heiliger Bischof und Vorbild für Priester

Im Laufe des 10. Jahrhunderts wurde zum ersten Mal in der Geschichte des Zeno-
kultes in Verona ein liturgisches Ensemble geschaffen, in dem Zeno für seine 
spezifischen Verdienste und mit Bezug auf seine biographischen Gegebenheiten 
gefeiert wurde. Wie dies zuvor geschah, bleibt unbekannt, möglich ist aber, dass 
die alte Vita des Coronatus zusammen mit einer Historia aus dem Commune im 
Stundengebet der Kleriker vorgetragen wurde. Nun ergeben sich zwei Fragen. 
Erstens: Wie sah das Offizium – hier nicht nur als Historia, sondern als Gesamt-
heit aller Elemente des Stundengebets, nämlich als liturgisches Ensemble ver-
standen – für die Feier des Zenofestes am Dom im 10.  Jahrhundert aus? Und 
zweitens: Welches Bild von Zeno entstand in diesem Offizium? Diese Fragen sol- 
len anhand einer Analyse der im Kapitel 3.4.1 erfolgten Rekonstruktion beant-
wortet werden.230

Zunächst zum Festanlass. Obwohl eigentlich der 8. Dezember das ursprüngli-
che Fest Zenos darstellte, wurde der Heilige an diesem Tag nur mit einer kleine-
ren Feier gewürdigt. Vermutlich lag dies daran, dass dieses Fest durch die Weihe 
des Klosters San Zeno Maggiore bereits monastisch belegt war. Die Historia 
des Heiligen wurde nach Auskunft des Carpsums (Verona BC XCIV(89)) auf den 
12. April verlegt und für die Feier der Depositio Zenos verwendet (vgl. Kapitel 
3.4.1, Rekonstruktion 1). Auch im Antiphonar (Verona BC XCVIII(92)) wurde 
dieses Fest gefeiert, dabei wurde es als Natale bezeichnet. Das Fest am 8. Dezem-
ber ist im Carpsum auch angegeben, wobei es dort bereits zu „in dedicatione 
s. enonis“ umbenannt worden ist und seiner geringen Relevanz für das Kapitel 
entsprechend lediglich mit Commune-Texten begangen wurde.231

Da sowohl im Carpsum eine Magnificat-Antiphon für die Feier am 12. April zu 
Beginn des Offiziums (M-A1) und eine am Ende der Historia (M-A2) als ad vespe-
rum antiphona gekennzeichnet werden, und das Antiphonar die identischen Anti-
phonen an gleicher Stelle überliefert,232 lässt sich die Bedeutung des Zeno-Festes 
erschließen: Die Feier von gleich zwei Vespern – am Vorabend sowie am Abend 
des Festtages – deutet auf ein, wie zu erwarten, wichtiges Fest für den Dom von 
Verona hin. Der liturgische Ablauf dieser Vespern kann leider nicht rekonstru-
iert werden, da weder das Antiphonar noch das Carpsum entsprechende Gesänge 
angeben, sondern direkt mit dem Invitatorium, also mit der Eröffnung der Matu-

230	 Siehe Rekonstruktion 1: Das Zeno-Offizium am Veroneser Dom ab dem Ende des 
10. Jhdts., S. 119.

231	 Vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, S. 296.
232	 Verona BC XCVIII(92), fol. 147r.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

tin fortfahren.233 Nach den Psalmen und ihren Antiphonen wird das Magnificat 
mit einer Antiphon gesungen, in der ein expliziter Bezug auf Zeno formuliert 
wird: Bischof Zeno, ruhmreich und verdienstvoll, heilte die Tochter des Gallie-
nus von dem Angriff des Teufels (M-A1). Die Magnificat-Antiphon ist die einzige 
Stelle im Offizium, an der Zeno explizit als episcopus, genauer: als pontifex charak-
terisiert wird. Weitere Angaben bezüglich der restlichen Elemente der Vespern, 
zum Beispiel der Kurzlesung, des Responsoriums, des Hymnus und so weiter sind 
nicht überliefert. 

Die Feier wurde während der Nacht fortgesetzt und zwar in der Matutin: Im 
Invitatorium wurde Zeno mit einem Gesang besungen (I), der als Erweiterung 
des Commune-Invitatoriums für Bekenner zu sehen ist. Hier wird zum Lob Got-
tes und nicht des Heiligen eingeladen. Zeno erscheint daher nicht als direktes 
Objekt der Verehrung, sondern als Objekt der Gnade Gottes, der ihm die Ehre 
des himmlischen Reiches gegeben hat. Dabei muss betont werden, dass das Invi-
tatorium anders als andere Antiphonen nach jedem von einem Solisten vorgetra-
genen Psalmvers als eine Art Antwortgesang vom ganzen Chor gesungen wird.234

Nach einem Hymnus, zu dem sich in den Quellen keine Angaben finden,235 ist 
die erste Nokturn explizit Zeno gewidmet. Hier ergeben sich durch die perfor-
manzbedingte Interaktion zwischen Antiphonen und Psalmen einige inhaltliche 
Analogien, die teilweise durch sprachliche Resonanzen hervorgerufen werden. 
Die Antiphonen der Nokturn werden zu der Psalmenreihe 1, 2, 3, 4, 5, 8, 14, 20 
und 23 gesungen, die traditionsgemäß für das Fest eines Bekenners ausgewählt 
wurden.236 In der ersten Nokturn wird Zeno vor dem Hintergrund der Psalmen 
1, 2 und 3 dem beatus vir der Bibel gleich gestellt. Dabei werden vor allem zwei 
Aspekte hervorgehoben: zum einen Zenos asketisches Leben, zum zweiten seine 
Tätigkeit als Prediger. Der Heilige, welcher in Analogie mit dem beatus vir auch 
beatus Zeno genannt wird, widmet sich den spirituellen Exerzitien und der Askese 
– in A1 probitatis et scientiae iugibus incrementis und A2 continuis ieiuniis et orati-
onibus crebris) ebenso wie der beatus vir von Psalm 1, welcher Tag und Nacht das 
Gesetzt Gottes reflektiert (Ps 1, 2: „et in lege eius meditabitur die ac nocte“). 

Zeno erfüllt die Aufgabe seines psalmischen Vorbildes aber auch dadurch, dass 
er seine Predigten an Menschenmengen richtet. Diese Idee wird in A3 Continuis 
ieiuniis et orationibus crebris a Domino petebat ut sibi aditum praedicationis in popu-
los aperiret und A2 ad hoc pertingere meruit ut per sacerrimam vitam pastor in popu-
lis efficeretur ausgedrückt und damit eine Resonanz zu den heidnischen Völkern 

233	 Jüngere Antiphonare des 14. Jhdts. aus Verona, die Handschriften Verona BC MLII und 
Verona BC MLIII geben an, dass bei den beiden Vespern die gleichen Antiphone der Lau-
des zu singen waren, allerdings gekoppelt an die für die Vesper typische Psalmenreihe 
109–112 (vgl. Pascher: Das Stundengebet, S. 171.). An fünfter Stelle geben sie Psalm 131 an, 
der üblicherweise für die Feier eines Bischofs vorgesehen war (vgl. ebd, S. 172). Ob diese 
Antiphone bereits im 10. Jhdt. genutzt wurden, ist nicht rekonstruierbar.

234	 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 99.
235	 Möglicherweise wurde der Hymnus aus dem Commune eines Confessors vorgetragen.
236	 Vgl. Pascher: Das Stundengebet, S. 200–201.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

(populi) des Psalms 2 kreiert, zu denen David predigt: Quare fremuerunt gentes, et 
populi meditati sunt inania? [...] Ego autem constitutus sum rex ab eo super Sion, mon-
tem sanctum eius, prædicans præceptum eius. Außerdem wird die Analogie zu der 
biblischen Figur des beatus vir / David durch die Interaktion von Antiphon 3 und 
Psalm 3 vollständig. Zeno bittet in A3 um die Hilfe Gottes (a Domino petebat) 
wie es auch David tut, der in Psalm 3, 5 singt: „Voce mea ad Dominum clamavi et 
exaudivit me de monte sancto suo.“ Der Psalmvers erklang nochmal als Versikel 
zum Abschluss des psalmischen Teils der ersten Nokturn und verstärkt so die 
Analogie zwischen Zeno, der an diesem Tag gefeiert wird, und David, seinem 
biblischen Vorbild.

Nach Versikel, Vaterunser und kurzer Segnung als Ende des ersten, psalmi-
schen Teils der ersten Nokturn wird mit den Lesungen begonnen. Dieser Teil 
der ersten Nokturn, der aus der Abwechslung von Lesungen und Responsorien 
besteht, ist vor allem erzähltechnisch und performativ interessant: Die Lesun-
gen bilden einen erzählerischen Rahmen für die Aussagen der Responsorien, die 
entweder aktualisierend auf den Heiligen hinweisen oder ausgewählte Aspekte 
des Narrativs der Lesungen pointiert wiederholen und durch den musikalischen 
Vortrag hervorheben. Die erste Lesung, die aus dem Prolog der Rather’schen Vita 
besteht, behandelt zunächst im Allgemeinen den Wert der Erforschung von Hei-
ligenviten (indagatione diligenti sanctorum vitas exquirere). Diese sind Gegenstand 
der Sehnsucht des Geistes und liefern auch ein Vorbild zur Besserung des eigenen 
Lebensstils. 

Im ersten Responsorium wird aber deutlich gemacht, dass bei dem aktuellen 
Anlass nicht irgendein Heiliger gefeiert wird, sondern dass es um Zeno geht. 
An einer der performativ wichtigsten Stellen des Offiziums,237 nämlich dem ers-
ten Responsorium der Nokturn, wird Zeno ins Zentrum der Aufmerksamkeit 
gestellt. Das Responsorium beginnt mit einem Demonstrativpronomen, das 
direkt auf Zeno verweist, quasi als ob der Heilige sich im Raum befände: R1 
Hic est quem gemina virtute Dominus sanctitatis et sapiencia decoravit, cuius preclara 
fulserunt in mundum miracula et in celis adeptus est angelorum conmercia. Auch im 
dazugehörigen Vers wird ein Demonstrativpronomen an die erste Stelle gesetzt 
und so die imaginierte Präsenz des Heiligen im Raum erzeugt: V Iste est qui ante 
Deum magna virtutes operatus est et omnis terra doctrina eius repleta est. Et in celis 
adeptus est angelorum commercia.

237	 Der besondere Wert dieser Stelle, die mit einem anspruchsvollen Solo die Eröffnung des 
responsorialen Teils der Matutin markiert und oft auch für die Historia namensgebend ist, 
wird auch durch ihre künstlerische Aufwertung hervorgehoben: Hier befindet sich näm-
lich meistens eine größere oder illuminierte Initiale. Vgl. Hughes: Medieval Manuscripts, 
S. 161–162. Das ist auch der Fall im Antiphonar Verona BC XCVIII(92), wo eine vierzeilige 
Initiale (H) das Responsorium einleitet, sowie in jüngeren Handschriften aus dem Vero-
neser Dom, wo eine figurative Initiale mit einem Zenobild zu finden ist, siehe Verona BC 
MLII, fol. 153r und Verona BC MLIII, fol. 153r. Dazu siehe auch Felix Heinzer: Eucharist 
and Holy Spirit: Hidden Mass-Theology in an Early Thirteenth-Century Office Book Frag-
ment, in: Harvard Library Bulletin 21, 2011, S. 5–17, hier: S. 6–9.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

An dieser sowie an weiteren Stellen im Offizium, an denen der Heilige direkt 
angesprochen wird, wie zum Beispiel in gebetsartigen Gesängen, wird die Ver-
änderung des medialen Status der hagiographischen Texte in der Liturgie deut-
lich: Beim Heiligenfest wird nicht nur über den Heiligen erzählt, wie in den in 
der Matutin vorgelesenen Abschnitten der Vita, sondern der Heilige selbst ist im 
Raum präsent und kann angesprochen und um Hilfe gebeten werden. Neben 
den Gesängen des Offiziums, die auf die Präsenz des Heiligen im Raum verwei-
sen, sind auch diejenigen Responsorien relevant, die im Zusammenhang mit den 
begleitenden Lesungen gewisse Aspekte der Biographie des Heiligen auswählen, 
hervorheben und durch den musikalischen Vortrag intensivieren. Das ist zum 
Beispiel in der Einheit Lesung 2 – Responsorium 2 der Fall. Während die Lesung 
die Figur des Heiligen historisch kontextualisiert, besingt das Responsorium 
Zenos angeborene Heiligkeit sowie sein vorbildliches heiliges Leben, das ihn zum 
Bischofsamt (pastor) führte. Zenos angeborene Heiligkeit wird dann in Lectio 3 
thematisiert, die antizipierend auf R2 beruht.

Mit dem Hinweis, dass Zeno bereits im Mutterschoß heilig und in der Wiege 
gesegnet ist, und vor allem durch den Wortlaut dieses Responsoriums, in dem 
die Begriffe uterus, mater und sanctificatus erwähnt werden, wird Zeno liturgisch 
mit einer anderen wichtigen Gestalt verbunden, der pränatale Heiligkeit zuge-
sprochen wurde, nämlich mit Johannes dem Täufer. Dieser wird unter anderem 
mit folgenden Antiphonen und Responsorien besungen: CAO 2400 „Dominus ab 
utero vocavit me, de ventre matris meae recordatus est nomini mei“,238 oder CAO 
2669 „Erit enim magnus coram Domino, et Spiritu Sancto replebitur adhuc ex 
utero matris suae“239, und CAO 7435 „Priusquam te formarem in utero novi te, et 
antequam exires de ventre sanctif ìcavi te, et prophetam in gentibus dedi te.“240 So 
wird Zeno unter dem Aspekt der angeborenen Heiligkeit assoziativ in die Nähe 
eines Propheten gerückt. 

Allerdings wird nicht nur Zenos angeborene Heiligkeit, sondern auch sein 
Verdienst hervorgehoben: Er habe nicht allein wegen seiner pränatalen Auser-
wähltheit, sondern auch durch seine heilige Lebensweise zum Hirten unter den 
Völkern aufsteigen können. Diese Idee erklang gleich zu Beginn des Festes, in der 
Magnificat-Antiphon der ersten Vesper (Dum Zeno pontificatus honore, meritis non 
paucis existentibus) und nochmal in A2: Probitatis et scientiae iugibus incrementis..., 
in R2: ad hoc pertingere meruit ut pastor in populis per sacerrimam vitam efficeretur, 
in R3 sowie in seiner Repetenda, wo die Idee durch das Verb dignaretur wieder 
aufgenommen wird und im Vers von R4, in dem Zenos eifriges Leben als ent-

238	 René-Jean Hesbert: Corpus Antiphonalium Officii. Bd. 3 Invitatoria et antiphonae (Rerum 
Ecclesiasticarum Documenta. Series Maior. Fontes 9), Rom 1968b, S. 71. Im Folgenden: 
CAO.

239	 Ebd., S. 204.
240	 René-Jean Hesbert: Corpus Antiphonalium Officii. Bd. 4 Responsoria, versus, hymni et 

varia (Rerum Ecclesiasticarum Documenta. Series Maior. Fontes 10), Rom 1970, S. 357.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

scheidend für die Bekehrung der Stadt zum Christentum beschrieben wird: V Ita 
existebat alacer ut mox ad eum properaret relictis idolis Domino crederent Ihesu Christo.

Ein weiterer Aspekt, der in diesem Zusammenhang relevant zu sein scheint, 
ist die Tatsache, dass Zeno auch für seine Weisheit und sein Wissen gelobt wird. 
In der gerade erwähnten A1 wird nicht nur die Tüchtigkeit (probitas) des Hei-
ligen, sondern auch seine Ausbildung (scientia) erwähnt, im ersten Responso-
rium der Matutin wurde Zeno die Zwillingstugend der Heiligkeit und Weisheit 
zugeschrieben: R1 sacer antistes Zeno quem gemina virtute Dominus sanctitatis et 
sapientiae decoravit. Diese Betonung der Bildung von Zeno scheint auf Rather 
zurückzuführen zu sein, denn im ersten Fall handelt es sich um einen Zusatz 
Rathers zum Vitatext, der im Offizium übernommen wird, während R1 mögli-
cherweise komplett auf ihn zurückgeht.

L3 bietet eine konzise Zusammenfassung dieses Bildes: Hier wird sowohl die 
im R2 schon gesungene Stelle Ab utero wiederholt, als auch eine weitere Stelle 
erwähnt, die erst in R3 gesungen wird. Diese lautet: Erat enim sedens in monasterio 
in secretiori parte oppidi Veronensis continuis ieiuniis et orationibus crebris a Domino 
petens ut sibi dignaretur aditum melliferae praedicationis in populos aperiret. Zenos 
asketischer Lebensstil, sein intensives Fasten und Beten, seine Predigertätigkeit 
sowie seine Bitte an Gott werden somit wiederholt. Es wird aber auch hinzuge-
fügt, dass der Heilige in der Verborgenheit eines Klosters außerhalb der Stadt 
verweilt. Während allerdings in der Vita von einem monasterium (sedens in monas-
terio in secretiori parte in oppidi Veronensis) die Rede ist, wird im Offizium ein 
Gebetshaus (oratorium) erwähnt. Zeno ist somit in einem verborgenen Teil eines 
Gebetshauses mit seinen Exerzitien beschäftigt: in secretiori parte oratorii.

Während die erste Nokturn mit dem Bild von Zeno abschließt, der in der Ver-
borgenheit eines kleinen Gebetshauses der Askese nachgeht und sich dann an 
die Bekehrung der Stadt durch das unermüdliche Predigen macht, erscheint der 
Heilige in der zweiten Nokturn als aktiver Seelsorger und Exorzist. Die zweite 
Nokturn verläuft im Gegensatz zur ersten und, wie später zu zeigen sein wird, zur 
dritten, ohne bemerkenswerte textliche oder inhaltliche Resonanz zwischen den 
Psalmen und den Antiphonen sowie zwischen den Lesungen und Responsorien. 
Allerdings wird in der Historia auf bestimmte Aspekte der Figur und Biographie 
von Zeno insistiert. Zum einen wird Zeno in A4 und R4 für seine Wortgewandt-
heit und sein eifriges Leben besungen: Er ist leutselig und mild und kümmert 
sich um die Gläubigen, die zu ihm kommen. Zum zweiten wird er in A5 und 
R5 während des Fischens porträtiert. Diese auf den ersten Blick eher unschein-
bare Stelle verweist allerdings auf einen wichtigen Aspekt der Modellierung des 
Heiligen im Offizium, denn Zeno wird nicht nur, wie oben angesprochen, in der 
Liturgie mit einem Propheten, sondern als Apostel dargestellt. Die Profilierung 
Zenos als Apostel zieht sich wie ein roter Faden durch das ganze Offizium und 
vollzieht sich gerade in der Darstellung von Zeno als Angler. Gleich mehrmals, 
und zwar in den A5 und A9, in L3 und L5 und nochmal im R5, erscheint Zeno 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

mit dem Fischen beschäftigt. Es ist vor allem A9 mit dem dazugehörigen Psalm 
23, der diese Idee bildlich entwickelt: Der Heilige erscheint hier erneut während 
des Angelns: A9 Sacerdos Dei Zeno sedebat super lapidem, nur wird diesmal die Par-
allele zu der apostolischen Tätigkeit explizit: et artis apostolicae documenta sequens 
piscabatur in flumine. Das Bild wird auch in dem der A9 folgenden Psalm 23 wie-
deraufgenommen, in dem eine ähnliche fluviale Bildlichkeit angewendet wird: 
Ps 23, 2–4: „ipse super maria fundavit eum et super flumina praeparavit eum. 
Quis ascendit in montem Domini aut qui stabit in loco sancto eius? Innocens 
manibus et mundo corde“. Die Figur von Zeno, welcher über den Fluss empor-
steigt, auf einem Stein sitzt (super lapidem) und dort der apostolischen Tätigkeit 
nachgeht, bekommt in der performanzbedingten Interaktion mit Psalm 23 einen 
biblischen Hintergrund. Bereits in der ersten Nokturn war Zeno als Apostel pro-
filiert worden, aber dort mehr durch seine Predigertätigkeit. Im Vers von R2 (In 
omnem terram sonus exiit conversationis eius et sanctitas luculenter emicuit) war die 
Predigertätigkeit Zenos mit einem Auszug aus dem Offizium für das Fest eines 
Apostels beschrieben worden. Auch wird deutlich, dass die Vita die Quelle für die 
Auswahl dieses Textes darstellt – der Vers bezieht sich auf eine Stelle der Vita, die 
in der folgenden L3 vorkommt. So ergibt sich erst im liturgischen Kontext eine 
Verbindung zu den Festen für die Apostel. Gerade im Antiphonar XCVIII(92) 
wird der Vers nicht nur im Zeno-Offizium, sondern auch in gleicher liturgischer 
Funktion im Offizium für das Commune apostolorum,241 in den Offizien für 
Petrus und für Paulus242 und als Responsorium auch in den Offizien für Johannes 
Evangelista und für Petrus243 eingesetzt. Auch die weitere Überlieferung des litur-
gischen Gesanges zeigt, dass er sowohl als Vers als auch als Responsorium oder 
Antiphon einheitlich für die Apostel besetzt wurde, und zwar wahrscheinlich 
schon aufgrund des ursprünglichen Kontexts des Textes, der nämlich im Brief des 
Paulus an die Römer (Röm 10, 18) und dort als Zitat des Psalms 18, 5 vorkommt. 
Zeno wird also nicht nur wie in der zweiten und dritten Nokturn als Angler und 
Menschenfischer dargestellt, auch für seine Tätigkeit als Prediger, der das Wort 
Gottes auf Erden verbreitet, wird er, wie in R1, mit den Aposteln verbunden. 

Der dritte Aspekt, der in der zweiten Nokturn eingeführt und in der dritten 
sowie in den Antiphonen der Laudes fortgeführt wird, ist Zenos Darstellung als 
Exorzist. Zenos Auseinandersetzung mit dem Teufel wird in A6 und R6 sowie 
in A7 und R8 geschildert: Der Heilige besiegt den Teufel mit einem Exorzismus 
und rettet die besessene Tochter des Gallienus. Der Sieg Zenos in der Auseinan-
dersetzung mit dem Teufel wird bereits gegen Ende des antiphonalen Teils der 
zweiten Nokturn im Zusammenspiel zwischen A6, dem Psalm und dem Versikel 
erzählt. A6 bezieht sich mit dem Satz hominem, quem Deus creavit auf die Idee 
des darauf folgenden Psalmes, Psalm 8, in dem es auch um die Schöpfung des 
241	 CAO 6289 „In omnem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terrae verba eorum“, 

ebd., S. 74.
242	 CAO 7014 ebd., S. 254.
243	 CAO 6918 ebd., S. 231.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Menschen durch Gott geht: Der Mensch wird nicht nur von Gott geschaffen, son-
dern nimmt auch eine privilegierte Position innerhalb der Schöpfung ein, er ist 
deren Krönung (Ps 8, 6–7: „minuisti eum paulo minus ab angelis, gloria et honore 
coronasti eum et constituisti eum super opera manuum tuarum“). Die Idee von 
Psalm 8, nach dem der Mensch die Krönung der Schöpfung darstellt, wird dann 
im Versikel wieder aufgenommen, diesmal aber in Bezug auf die besondere Posi-
tion des Heiligen, welcher von Gott gekrönt wurde: V Posuisti Domine super caput 
eius coronam de lapide pretioso. 

Als siegreicher Exorzist erscheint Zeno, wie erwähnt, auch in der dritten Nok-
turn. Der antiphonale Teil der letzten Partie der Matutin öffnet sich erneut wäh-
rend der Auseinandersetzung des Heiligen mit dem Teufel: Die Worte, mit denen 
Zeno den Teufel vertreibt (Non te permittit Dominus aliquid agere adversus servum 
suum), werden durch einen Vers des folgenden Psalms 14 wiederaufgenommen: 
„et obrobrium non accepit adversus proximos suos“. Die Interaktion zwischen 
dem siegenden Exorzisten und dem durch die Psalmen vorgegebenen biblischen 
Rahmen wird auch im Versikel betont, das den psalmischen Teil der dritten Nok-
turn abschließt. Der letzte Teil des Psalms 23, 7–10 

7 Attollite portas, principes, vestras, et elevamini, portae aeternales, et introibit rex glo-
riae. 8 Quis est iste rex gloriae? Dominus fortis et potens, Dominus potens in praelio. 9 
Attollite portas, principes, vestras, et elevamini, portae aeternales, et introibit rex glo-
riae. 10 Quis est iste rex gloriae? Dominus virtutum ipse est rex gloriae.

7 Machet die Tore weit und die Türen in der Welt hoch, dass der König der Ehren ein-
ziehe! 8 Wer ist der König der Ehren? Es ist der Herr, stark und mächtig, der Herr, mäch-
tig im Streit. 9 Machet die Tore weit und die Türen in der Welt hoch, dass der König 
der Ehren einziehe! 10 Wer ist der König der Ehren? Es ist der Herr Zebaoth; er ist der 
König der Ehren.

wird hier wieder aufgenommen: Amavit eum Dominus et ornavit eum, stolam glo-
riae induit eum, et ad portas paradisi coronavit eum. Der antiphonale Teil der dritten 
Nokturn schließt also mit dem Bild eines siegenden Heiligen, der bei den Toren 
des Paradieses von Gott gekrönt wird. So ergibt sich eine Verbindung mit den Bil-
dern der Antiphonen der Laudes, in denen Zenos Sieg über den Teufel und seine 
erfolgreiche Bekehrung der Bevölkerung besungen werden. 

Vielleicht passend zu der Idee der Laudes, die dem Lob Gottes gewidmet 
sind,244 wird in der Benedictus-A ein doppeltes Lob Gottes und des Heiligen auf 
eindringliche Weise besungen: Der triumphierende Zeno, der gerade die Krone 
von Gallienus bekommen hat (acceptam beatus Zeno coronam a rege), welche als 
Symbol des Sieges des Heiligen über den Teufel und seine Herrschaft über die 
Stadt zu verstehen ist, ruft zum Lob Gottes: Si Dominus operatur excelsa ipsi perpe-
tuae laudes referantur et gloria. Bereits vor den Laudes wurde die Zenogeschichte in 
den Responsorien und Lesungen der dritten Nokturn zu Ende erzählt. Während 
die Lesungen den ganzen Text der Vita unterbringen und somit die Geschichte 

244	Vgl. Pascher: Das Stundengebet, S. 225–226.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

von Zeno im Ganzen erzählen, bricht die Narration der Responsorien in R8 ab, 
und zwar an dem Punkt, an dem Zeno den Teufel aus der Tochter von Gallienus 
vertreibt und dieser Verona verlässt. Weder die Schenkung der Krone durch Gal-
lienus, noch die Bekehrung der Stadtbevölkerung durch Zeno werden in den Res-
ponsorien der Matutin erwähnt. Stattdessen endet die Matutin in R9 mit einer 
direkten Ansprache an Zeno: Er wird von seinem Diener (servulos) um Gehör und 
Erbarmen gebeten. R9 beendet somit die Matutin nicht einfach inmitten der Nar-
ration, sondern schließt viel mehr den Rahmen, der in R1 durch den Hinweis auf 
die Präsenz des Heiligen geöffnet worden war (R1 Hic est...). Auch an dieser Stelle 
wird deutlich, dass es im Offizium um mehr als um die Erzählung der gesta des 
Heiligen ging. Vielmehr wird der Aspekt der Präsenz des Heiligen im Rahmen 
der liturgischen Feier stark gemacht: Er kann von den feiernden Klerikern um 
Hilfe angerufen werden.

Darüber hinaus ist zu beobachten, dass Zeno durch das ganze Offizium hin-
durch nur unterschwellig als Bischof charakterisiert wird. Das Attribut episcopus 
wird vermieden und es werden lediglich an drei Stellen Formulierungen ver-
wendet, die auf Zenos Rolle als Bischof anspielen; in der Magnificat-Antiphon: 
„Damals erblühte Zeno sehr durch die Ehre des Bischofsamtes“ (Dum Zeno pon-
tificatus honore valde polleret); in A2, wo er als Hirte (pastor in populis) erscheint 
– eine Formulierung die sich auch im Offizium für Gregor den Großen und im 
Commune eines Bischofs finden lässt,245 und zuletzt in R1, wo Zeno als heiliger 
Vorsteher (sacer antistes) charakterisiert wird. Viel deutlicher tritt hingegen Zenos 
Charakterisierung als einfacher Priester hervor. Modelliert auf dem Vorbild des 
beatus vir der Psalmen und eines Apostels tritt Zeno dezidiert als Priester und 
Exorzist auf. Diese Profilierung des Heiligen wird zum einen in den Bezeichnun-
gen deutlich, die im gesamten Offizium verwendet werden, um Zeno zu beschrei-
ben. Oft wird er als sacerdos Dei (1×), Christi sacerdos (3×) und sanctus Christi 
confessor (3×) bezeichnet. Auch Formulierungen wie vir Dei (1×) und beatus Zeno 
(5×) werden im Vergleich zum Attribut episcopus deutlich bevorzugt.246 Ebenso 
sind die Tätigkeiten, denen sich der heilige Priester in der Historia widmet, weni-

245	 CAO 4673 Sacerdos et pontifex, et virtutum artifex, bonus pastor in populo, qui placuisti 
Domino Hesbert: Corpus Antiphonalium Officii, S. 448.

246	 Zum Vergleich: Syrus von Pavia: CAO 6224 Beatus pontifex Syrus, et Ticinensium civium 
mirabilis doctor, in coelis perenniter exsultat, qui primus Liguriae partes catholicae fidei praecla-
ris fulgoribus illustravit; CAO 6724 Felix namque es, almifice pontifex Syrus, et omm laude dig-
nus, qui extremos ad occasus Italiae fines pretiosae fidei gemmis primus condecorasti. V Ora pro 
populo, interveni pro clero, et pro plebe postula; CAO 6972 Insignis pontifex Syrus dum Loden-
sium oppidum ingressus est, turba ad eum plurima convenit, in qua divino fultus auxilio a nati-
vitate caecum illuminavit. Eusebius von Vercelli: 6208 Beatus Eusebius, pontifex et martyr, in 
fide Christi perseverans, hodie terrae corpus beatam coelo animam intulit; CAO 7775 V Vinctis 
manibus post tergum, beatus pontifex et martyr Eusebius verberibus caesus est ab Arianis. Bar-
batus von Benevent: CAO 6818 Hic est Barbatus, egregius pontifex, quem Omnipotens tanta 
gratia donare dignatus est, ut imperio ex obsessis corporibus daemones pelleret, et colla ardua 
Creatori subderet. Martin: CAO 7076 Laudabilis et praeclarus pontifex, sapiens negotiator Mar-
tinus, data partem chlamydis accepit regna coelorum, ideo gloriosus exsultat inter omnes sanctos.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

ger für einen Bischof, sondern eher für einen einfachen Priester typisch. Sie sind 
nicht nur alltäglich, sondern weisen möglicherweise auch auf den Weihegrad hin, 
den Zeno vor seiner Benennung als Bischof innehatte: Neben dem Angeln, das 
Zenos Modellierung als Apostel deutlich macht, erscheint Zeno am häufigsten 
mit der Vertreibung des Teufels beschäftigt und ist so deutlich als Exorzist zu 
erkennen. Darüber hinaus werden seine asketische Lebensweise (das Fasten und 
Beten im oratorium) und die Verdienste, die er durch eine solche Lebensweise 
erreicht, betont. 

Mit dieser Charakterisierung von Zeno, der als einfacher Priester und nicht 
nur als Bischof profiliert wird, ist auch das Ausbleiben jeglicher Erwähnung der 
Stadt Verona verbunden. Weder die Stadt noch ihre Bürger noch die Idee einer 
Veroneser Kirche werden im Offizium des 10.  Jahrhunderts thematisiert. Ver-
glichen mit der spätmittelalterlichen Texttradition des Offiziums und anderen 
Offizien für oberitalienische Heilige ist dies besonders auffällig. In den Hand-
schriften des Zeno-Offiziums aus Cividale zum Beispiel wird an mehreren Stellen 
ein direkter Bezug zu Verona hergestellt (vgl. Kapitel 3.3.1, Edition der Historia 
im cursus romanus S. 58–72). Dort wird die Veroneser Kirche dazu aufgefordert, 
sich zu freuen, da sie von einem solchen Helfer (Zeno) gestützt und von einer 
solchen Gnade gestärkt ist: Exsultet magno gaudio Veronensis ecclesia tali freta sub-
sidio et fulcita clementia. Auch in den erwähnten Offizien für heilige Gründer von 
oberitalienischen Diözesen wird auf ähnliche Weise wie in Cividale ein direkter 
Bezug zur Stadt hergestellt, sei diese bloß namentlich erwähnt oder auch, genau 
wie in Cividale, zum Jubeln aufgerufen. Pavia und seine Bürger erlangen zum 
Beispiel durch ihren Vorsteher Syrus selbst Berühmtheit: „O quam gloriosi sunt 
Ticinicolae cives, quibus talis ac tantus praesul est datus; nam et beatum Syrum 
invitabant dicentes: „Ingredere, pater desiderabilis, ingredere, nobisque callem 
pande ad atria vitae ducentem aeternae.“247 

Außerdem finden sich in den Offizien, in denen der Heilige als episcopus 
oder pontifex beschrieben wird und die Beziehung zu Stadt in den Vordergrund 
gerückt wird, Hinweise auf die Berühmtheit des besungenen Heiligen. Darin 
wird er häufiger mit Adjektiven wie insignis und praeclarus und Verben wie illus-
trare (verherrlichen, berühmt machen) charakterisiert. Möglich ist, dies vor einem 
patriotischen Hintergrund zu interpretieren: Der berühmte Heilige macht mit 
seinem Wirken die Stadt nach innen und nach außen ruhmreich. Auch dieser 
Aspekt fehlt gänzlich in der frühesten Historia für Zeno. Die im Verona des 
10. Jahrhunderts performierte Historia präsentiert Zeno nicht als patriotischen 
Heiligen oder als ruhmreichen Vorsteher für die Stadt und ihre Bürger, sondern 
profiliert ihn als einfachen Exorzisten, der sich intensiv der Askese an einem ver-

247	 CAO 4062. Siehe zum Beispiel auch: CAO 2145 Delectare gaudiis, gloriosa urbs Papia, quia 
veniet tibi ab externis montibus exsultatio; non vocaberis minima sed copiosa in finitimis civita-
tibus. CAO 3528 Iussu consors beati Eusebii tribus annis, beatus Gaudentius post ipse Vercellen-
sem corroboravit ecclesiam. CAO 5365 Vere cognoscent omnes quia sanctus Apollinaris est glori-
osus martyr in civitate Ravenna, praestans beneficia in Christo credentibus, alleluia.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

borgenen Ort widmet und nach dem Vorbild der Apostel in Seelsorge und Pre-
digt tätig ist. Aufgrund seines verdienstvollen und eifrigen Lebens stieg er zum 
Bischof auf.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Zeno in seinem frühesten Offi-
zium ein deutlich erkennbares individuelles Profil erhielt und als asketisch leben-
der Priester mit niederen Weihegraden dargestellt wurde. Der so charakterisierte 
Heilige wurde durch die Performanz des Offiziums einer bestimmten Vereh-
rungsgemeinschaft in der Liturgie vor Augen geführt, nämlich den Klerikern des 
Veroneser Domkapitels. So ergibt sich die Frage, warum diese Profilierung so und 
nicht anders vorgenommen wurde und ob diese Profilierung mit dem intendier-
ten Publikum des Heiligen zusammenhing. Um diese Frage zu klären, ist es sinn-
voll, diese Verehrergemeinschaft und die sie betreffenden historischen Vorgänge 
im 10. Jahrhundert zu untersuchen.

4.2.4	 Klerikerleben in der Veronensis ecclesia im 10. Jahrhundert unter  
Bischof Rather 

Die Verehrergemeinschaft am Dom bestand, wie bereits geschildert wurde (vgl. 
Kapitel 4.1.2) aus den Klerikern, Priestern, Diakonen und Subdiakonen, die zu  
der schola sacerdotum Veronensis ecclesiae gehörten. Sie waren also nichts anderes 
als die Mitglieder des Kapitels des Domes,248 und damit eine unter vielen Kleri-
kergemeinschaften, die im städtischen wie im außerstädtischen Raum von Verona 
angesiedelt waren.249 Die hauptsächliche Aufgabe der Kleriker des Kapitels war 
das Verrichten des liturgischen Dienstes an der bischöflichen Kathedrale, Santa 
Maria Matricolare, bei der sie an Hochfesten offizierten, also wenn der Bischof 
die Liturgie leitete. Feste Einkommen aus Kirchen und Besitzungen in der Stadt 
und Provinz bildeten das finanzielle Vermögen des Kapitels, das vom bischöf-
lichen Besitz getrennt war. Dies bedeutete nicht nur, dass die Kleriker ihr Ver-
mögen in Eigenverantwortung verwalteten, sondern auch, dass sie – zumindest 
teilweise – räumlich und finanziell unabhängig vom Bischof waren. Dieser Drang 
zur Autonomie, der mit Ratold bereits im 9.  Jahrhundert begann, kulminierte 
im 12. Jahrhundert mit der Unterstellung des Kapitels unter die direkte Aufsicht 
des Patriarchen von Aquileia.250 Eine solche Autonomie des Kapitels bedeutete 
natürlich auch, dass den Bischöfen von Verona nur begrenzte Mittel zur Verfü-
gung standen, um die Kleriker zu kontrollieren, da sie über keine finanziellen 
Druckmittel verfügten. Dies war nur ein Aspekt, wenn auch wahrscheinlich der 
wichtigste der Veroneser Kirchenstruktur, an dem sich Rather im 10. Jahrhundert 
störte.
248	 Vgl. Forchielli: Collegialità di chierici, S. 67. 
249	 Die Kirchen der Provinz werden in den Urkunden als plebes (it. pievi rurali) identifiziert. 

Vgl. ebd., S. 103–104. 
250	 Vgl. Pio Paschini: Le vicende politiche e religiose del Friuli nei secoli nono e decimo, in: 

Nuovo Archivio veneto 21, 1911, S. 37–88; 399–432, hier: 426. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

Über das Kapitel und die Situation der Veroneser Kleriker berichtet uns Rather 
in drei Werken, die er während seiner dritten Amtsperiode in Verona zwischen 
962 und 968 verfasste: zum einen in einem Brief an Bischof Hubertus von Parma 
vom November 963; zum anderen in dem als Synodica bekannten Sendbrief, den 
Rather während der Fastenzeit 966 allen Klerikern der Diözese zusandte und 
schließlich im Judicatum, einem Dekret vom November 967. Diese Texte sind vor 
allem deswegen interessant, weil sie Auskunft über das Reformprogramm geben, 
dem Rather das Kapitel unterziehen wollte, und das den historischen Subtext für 
seine Historia für Zeno liefert.

Aus dem Brief, den Rather 963 an Bischof Hubertus von Parma schickte und 
der mit dem in der Handschrift Laon, Bibliothèque municipale, Ms. 274 über-
lieferten Titel De contemptu canonum bekannt geworden ist, wird deutlich, dass 
Rather mit den Zuständen am Domkapitel nicht zufrieden war und einige Miss-
stände sah:

Et ut ad nostra, id est, pro nefas, sęcularia redeam, cum rarissime videas gratis aliquos 
aut timore aut confoederari amore, unde te verebitur, cui nihil vales auferre, unde 
amabit, cui nihil potes conferre? Si ergo ad episcopum nihil de rebus pertinet, quibus 
clerici vivere debent, aut ipse eis non debet ut animalem ita et corporalem dare in 
tempore tritici mensuram, et si, ut actus continent apostolorum, non dividitur singulis 
ab episcopo vel quolibet alio ab eodem ad id officium instituto, prout cuique opus 
est, sed ipsi clerici dividunt inter se, prout quilibet eorum potentior est, et non iuxta 
consuetudinem aliarum ecclesiarum omnibus ecclesiae clericis, sed iuxta propriam 
voluntatem solis diaconibus et presbyteris, debent, quę Veronensi ecclesiae collata sunt, 
cedere, ut ditati videlicet habeant, unde contra episcopum suum valeant rebellare, 
et ut dominentur ceteris et ad sui auxilium per potestatem possint eos, cum volunt, 
compellere et iuramentum alteri, quem illi scilicet attraxerint, episcopo fidelitatis fecisse 
iubere et, si non oboedierint, de ecclesia eos eicere posse, ut habeant quoque, unde 
filiis uxores, filiabus adquirant maritos, vineas et campos, postremo unde mammonę 
iniquitatis sine intermissione valeant deservire, subdiaconi, acoliti et ceteri in ordine 
clerici quid debent agere, unde vivere, pro qua re militare ecclesię, excubias custodire, 
flagella pro discendis litteris saltem perferre [...].251

Und um zu unserem Anliegen zurückzukommen, nämlich zum Weltlichen: da du nur 
sehr selten Menschen siehst, die ohne den Zwang der Furcht oder Liebe zusammenkom-
men, weswegen soll sich jemand vor dir fürchten, dem du nichts wegnehmen kannst, 
oder weswegen soll dich jemand lieben, dem du nichts schenken kannst? Wenn der 
Bischof nicht über die Mittel verfügen kann, mit denen die Kleriker leben müssen, oder 
wenn derselbe ihnen nicht einen spirituellen und körperlichen Lohn zur richtigen Zeit 
geben muss, und wenn es nicht, wie die Apostelgeschichten erzählen, vom Bischof oder 
irgendeinem anderen, den der Bischof beauftragt hat, zwischen den Einzelnen geteilt 
wird, soviel wie es jedem Einzelnen zusteht, sondern die Kleriker es selbst unter sich 
verteilen, und zwar je nachdem welcher stärker ist als der andere, und wenn sie das, 
was für die Veroneser Kirche zusammengetragen wurde nicht gemäß dem Brauch aller 
anderen Kirchen allen Klerikern der Kirche, sondern gemäß dem eigenen Willen nur 
den Diakonen und den Presbytern abgeben müssen, so dass sie so bereichert etwas besit-
zen, wodurch sie gegen ihren Bischof rebellieren können und die anderen beherrschen 

251	 Rather von Verona: Briefe, S. 76–77.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

können und sie diese durch ihre Macht zu ihrer Unterstützung zwingen können, und so 
dass sie diese nötigen, wie sie wollen und sie zwingen können, einem anderen Bischof, 
den sie nämlich gerufen haben, Treue zu schwören, und, wenn die Kleriker nicht gehor-
chen, sie auch aus der Kirche herausjagen können, und auch so dass sie die Mittel haben, 
um ihre Söhne mit Frauen zu verheiraten und um ihre Töchter zu verheiraten, so dass sie 
Weinberge und Felder, und zuletzt die Brust der Ungerechtigkeit ohne Unterbrechung 
saugen können, was sollen die Subdiakone, die Akolyten und die anderen tun, wovon 
sollen sie leben, für welchen Lohn sollen sie den kirchlichen Dienst verrichten, Liturgie 
feiern, bei der Ausbildung den Stab erleiden? 

Zum einen kritisiert Rather darin das Verwaltungssystem des Vermögens des 
Kapitels. Er ärgert sich darüber, dass nicht ihm, dem Bischof, die Verteilung der 
Güter zustand, die er je nach Bedarf („prout cuique opus est“) aufgeteilt hätte, 
sondern dass diese von den Klerikern unter sich verteilt wurden. Ärgerlich fand er 
vor allem, dass die Kleriker in der Verteilung der Einkommen ungerecht vorgin-
gen: nur die mächtigeren Diakone und Presbyter bekamen alles, für alle anderen 
blieb nichts übrig. Diejenigen, die die meiste Mühe im liturgischen Dienst (mili-
tare ecclesie, excubias custodire) und wegen der Ausbildung (pro discendis litte-
ris) aufbringen mussten, bekamen keine Belohnung und kein Entgelt. So wurden 
Diakone und Presbyter reich, während die Kleriker mit den niederen Weihegra-
den in Armut leben mussten.

Zum Zweiten kritisiert Rather auch die Missstände, die diese ungerechte Ver-
mögensverteilung mit sich brachte, und zwar vor allem, dass die Kleriker in keiner 
Weise das Zölibat respektierten. Reiche Kleriker konnten sich private Wohnun-
gen leisten, heirateten, und hatten sogar Nachwuchs, dem sie ihren Besitz, also 
eigentlich Kirchengüter, vererbten. Aber auch die Kleriker der niederen Grade 
waren unkeusch. Sie seien, so schreibt er in einem anderen Brief, eben aufgrund 
ihrer Armut gezwungen, Frauen zu nehmen.252 Außerdem beklagt Rather, dass 
die Kleriker sich in Lebensstil, Bekleidung und Erscheinung so sehr an das säku-
lare Leben angepasst hätten, dass sie kaum von einem Laien zu unterscheiden 
gewesen seien.253

Darüber hinaus war Rather auch mit der Ausbildung der Kleriker unzufrieden, 
die ihm besonders am Herzen lag.254 Als er den Klerikern des Kapitels der Kathe-
drale befohlen hatte, eine Prüfung der Bildung der titularii – das heißt der Kleri-
ker, die in den städtischen Kirchen von Verona offizierten – und der Kleriker der 
Provinz durchzuführen, hätte er festgestellt, dass die Kleriker des Kapitels selbst 
nicht gut ausgebildet waren. Auch wenn die für die Prüfung zuständigen Kleriker 
berichtet hatten, dass nichts Schlechtes zu finden gewesen sei, hatte Rather her-
ausgefunden, dass die Priester nicht einmal das Apostolische Glaubensbekenntnis 
auswendig konnten:

252	 Vgl. Ep. 29, ebd., S. 165–166.
253	 Ebd., S. 101.
254	 Vgl. Sarah Hamilton: The Practice of Penance, 900–1050, London 2001, S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

Ihr erinnert euch, ich weiß, dass ich befahl, dass die Erzpriester und die Erzdiakone 
zusammen mit den Kanonikern der Kathedrale – alle anwesend – zwei Tage lang ohne 
mich alle Pfarreien besuchen und Abfragungen machen sollten, und dass sie mir am 
dritten Tag berichten und erklären sollten, was zu korrigieren sei. Dies wurde getan. Als 
ich saß, fragte ich ab, was getan wurde. Der Befragte antwortete, dass ihr bezüglich der 
Psalmen und Ähnliches gefragt hattet und dass, Gott sei Dank, nichts Schlechtes gefun-
den worden war. [...] Wozu soll also eine Synode gehalten werden, wenn ihr nichts mehr 
gefunden hattet, das zu korrigieren war? Als ich sie aber über den Glauben befragte, 
fand ich heraus, dass viele nicht einmal das apostolische Glaubensbekenntnis rezitieren 
konnten.255

Es sei gerade dieser Umstand gewesen, der Rather dazu bewegt hätte, sich an alle 
Kleriker der Diözese zu wenden und ihnen eine schriftliche Mahnung zu schi-
cken, eben die kurz nach dem Brief an Hubertus verfasste Synodica: „Bei dieser 
Gelegenheit wurde ich gezwungen, eine Mahnung an alle Priester zu verfassen.“256 

In dieser 966 verbreiteten Schrift entwarf Rather ein umfassendes Reformpro-
gramm, das er in einer Linie mit den in der älteren Admonitio synodalis257 ausge-
legten Prinzipien entwickelte. In der Synodica wurden die Kleriker unterwiesen, 
so dass sie „das Volk durch gutes Beispiel unterrichten sollten.“258 Der Bischof 
versuchte somit nicht nur auf die Kleriker, sondern durch sie auch auf die Lai-
enbevölkerung erbaulich einzuwirken.259 Die primären Adressaten der Schrift 
sind allerdings seine Kleriker. Sie sollen nach dem kanonischen Gesetz leben: Sie 
sollen keine Frauen haben, sondern neben der Kathedrale wohnen, um ihre litur-
gische Pflicht pünktlich und ehrfürchtig verrichten zu können.260 Ihre Gebärden 
sollen sauber und passend sein, ebenso die Kirchen- und Altarausstattung: auf 
jeden Fall soll jede Kirche ein „missalem plenarium“, ein „lectionarium“ sowie 
ein „antiphonarium“ besitzen.261 Das Singen sollen die Kleriker gut beherrschen, 
und auch Lesungen und Gebete sollten „singulariter distincteque“ gesprochen 
werden.262 

Drei weitere Punkte fügt Rather außerdem eigenständig zu der Admonitio 
hinzu, die ihm besonders wichtig zu sein scheinen. Zum einen besteht er darauf, 

255	 „Recolitis namque, cognosco, me praecepisse, ut duobus diebus archipresbyter et archidia-
conus me absente advenientes cum ordinariis omnibus pariter residentibus discuterent, 
die tertia emendanda mihi omnia recitarent. Factum est. Residens interrogavi, quid actum 
fuisset. Respondit, cuius intererat, vos inquisisse de psalmis et huiusmodi et, Deo gratias, 
non malum adeo invenisse. [...] Unde igitur synodus ageretur, nil amplius, quod emenda-
retur, invento? Sciscitatur itaque de fide, illorum inveni plurimos neque ipsum sapere sym-
bolum, qui fuisse creditur apostolorum [...]“, Rather von Verona: Briefe, S. 144–145.

256	 „Hac occasione synodicam scribere omnibus presbyteris sum compulsus […]“, ebd., S. 145.
257	 Vgl. Hamilton: The Practice of Penance, S. 64.
258	 „[...] bono exemplo Dei populum erudire [...] studeatis“, Rather von Verona: Briefe, S. 129.
259	 „Rather gave his sermon an educational aspect, seeking through his clergy to promote 

the proper observance of the Christian life by the laity […]“, Hamilton: The Practice of 
Penance, S. 65.

260	 Vgl. Rather von Verona: Briefe, S. 130.
261	 Ebd., S. 131.
262	 Ebd., S. 134.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

dass nur Männer, die ein Mindestmaß an Bildung genossen haben, als Priester 
geweiht werden dürfen: 

Über diejenigen, die geweiht werden sollten, solltet ihr wissen, dass ich sie auf keinen 
Fall befördern werde, es sei denn, sie wurden für eine gewisse Zeit entweder in unserer 
Stadt oder in irgendeinem Kloster oder bei einem Lehrer ausgebildet und es sei denn sie 
sind ein wenig gebildet, so dass sie des kirchlichen Dienstes für würdig gehalten werden 
können. 263

Auf diesen Punkt besteht Rather später im gleichen Brief erneut: „Niemand von 
euch soll ohne meine Erlaubnis einen Priester weihen, weder einen, der stottert, 
noch einen, der zu schwer verletzt ist oder einen, der nicht ausgebildet werden 
kann.“264 Der Bischof plädiert außerdem für eine brüderliche Verteilung der Res-
sourcen unter den Klerikern nach dem Vorbild der Apostel.265 Das Einkommen 
soll nun „nicht in Feldern und Weinbergen, sondern in Scheffeln und in Sech-
steln“,266 also detailliert, aufgeteilt werden. So sollen die Einkommen aus den 
Besitzungen verteilt und nicht die einzelnen Eigentümer an die Kleriker abgege-
ben werden. Zum Dritten betont er nochmals die Wichtigkeit des Fastens und 
schildert ausführlich die Formen der sexuellen Enthaltsamkeit und der Enthal-
tung von Speise und Trank. Diesem Thema werden über 28 Zeilen des Briefes 
gewidmet.267

Auch wenn Rather sich in dieser Schrift an alle Kleriker der Diözese wandte 
und somit Reformbedarf auf allen Ebenen der Veroneser Kirche diagnosti-
zierte, wird durch ein ein wenig später verbreitetes Dekret, das Judicatum, klar, 
welches das wahre Ziel der Reformbemühungen des Bischofs war, nämlich das 
Domkapitel von Verona und darin insbesondere die Kleriker mit den niederen 
Weihegraden. Mit diesem Dekret versuchte der Bischof in November 967 sein 

263	 „De ordinandis pro certo scitote, quia a nobis nullo modo promovebuntur, nisi aut in civi-
tate nostra aut in aliquo monasterio vel apud quemlibet sapientem ad tempus conversati 
fuerint et litteris aliquantulum eruditi, ut idonei videantur ecclesiasticae dignitati“, ebd. 
Dabei erwähnt er drei Formen der Ausbildung, die in Verona und in Oberitalien während 
des 10. Jhdts. offensichtlich offen standen. Eine Ausbildung konnte nach Rather entwe-
der in einer Kathedral- oder Klosterschule erlangt werden, aber auch eine private Form 
des Unterrichts, nämlich bei einem „weisen Mann“ („apud quemlibet sapientem“) scheint 
möglich gewesen zu sein. 

264	 „Clericum nemo vestrum sine licentia faciat nostra, nullus balbum vel ultra mensuram 
blesum, nullus eum, qui de litteris durum habet sensum“, ebd., S. 137.

265	 „Bezüglich euren Eigentums, ihr solltet euch gegenseitig vertrauen und es gemeinschaft-
lich teilen, egal ob dies klein ist oder groß, und ihr solltet nicht vergessen, was der Apo-
stel sagte, nämlich dass niemand seinen Bruder im Geschäft oder bezüglich etwas ande-
rem betrügen soll, da Gott über all diese Dinge urteilt, sowie ich euch schon sagte und 
bezeugte“ („De ipsa vero, que ad vos pertinet, fidem inter vos habetote et communiter eam 
dividite, sive sit magna sive sit modica, scientes apostolum dixisse: Nemo circumveniat in 
negotio, id est causa aliqua, fratrem suum, quoniam vindex est Dominus de omnibus his, 
sicut praediximus vobis et testificati sumus”), ebd., S. 136–137.

266	 „non per campos tamen et vineas, sed per modios atque sextaria“. Vgl. Cervato: Raterio di 
Verona, S. 264.

267	 Vgl. Rather von Verona: Briefe, S. 136–137.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

Reformprogramm in die Tat umzusetzen. Im Judicatum wird zunächst noch ein-
mal auf die Situation der Kleriker mit den niederen Weihegraden (lat. minores 
clerici) aufmerksam gemacht: 

Ich habe festgestellt, dass diejenigen, die die größten Mühen in der Kirche auf sich nah-
men, auch gleichzeitig so arm waren, dass sie ohne Pause sich beklagten und auch wegen 
der Armut zur widerrechtlichen Weihe eilten, um ein bisschen wirtschaftliche Erleichte-
rung, aber mit größtem Schaden für ihre Seele, zu finden, weil ihr Alter sie fortschreiten 
ließ, und weder ihre Bildung ihnen half noch ihre Tüchtigkeit sie auszeichnete. 268

Diese Kleriker mit den niederen Weihegraden waren regelrechte „liturgical fun-
ctionaries“,269 diejenigen, die liturgische Pflichten erfüllten und somit auch die 
größte Mühe auf sich nahmen. Ungeachtet dieser Tatsache waren sie aber auch 
diejenigen, die wegen der Gier von Presbytern und Diakonen in Armut leben 
mussten. Aufgrund ihrer Armut wollten sie daher gegen die Regeln möglichst 
rasch zu der Priesterweihe kommen, und konnten sich nicht dem Erlangen einer 
angemessenen priesterlichen Ausbildung widmen. So waren sie gezwungen, sich 
die Priesterweihe nicht rechtens zu beschaffen und litten infolgedessen unter dem 
Mangel an Wissen (scientia) und Redlichkeit (probitas),270 der damit einherging.

Rathers Lösung für diese Missstände war einfach aber einschneidend: die 
Kleriker mit den niederen Weihegraden mussten aus der Abhängigkeit von den 
anderen Klerikern (lat. maiores) gelöst werden. Rather intervenierte gerade an den 
Stellen, an denen diese Abhängigkeit perpetuiert wurde, und zwar zum einen 
durch eine korrektere Verteilung des Einkommens des Kapitels und zum zweiten 
durch eine Reform des Umgangs mit der Priesterweihe.271 Presbyter und Diakone 
verwalteten nämlich, wie bereits erwähnt, nicht nur das Einkommen des Kapitels 
und verteilten dies ungerecht unter sich selbst, sondern sie entschieden auch, ob 
und wann ein Priester der niederen Weihegrade in die höheren Grade aufgenom-
men werden durfte. Auch konnten sie bewirken, dass ein minor clericus aus dem 
Kapitel ausgeschlossen und so zur vollständigen Armut verurteilt wurde. Um 
dies zu vermeiden, entschloss Rather, dass den Minores ein unabhängiges Ein-
kommen272 und eine eigene Kirche, die in der Nähe des Domes gelegene Santa 

268	 „Considerans itaque, qui maiorem in ecclesia laborem et fortiorem sustineret adeo pau-
pertatem, ut sine intermissione murmurarent et ob inopiam ad sacros ordines inlegaliter 
etiam accedere festinarent, ut aliquid ex his cum detrimento quoque animae maximo inve-
nirent subsidii, cum nec aetas utique eos admitteret nec scientia commendaret nec morum 
probitas illustraret [...]“, aus: Fritz Weigle: Urkunden und Akten zur Geschichte Rathers 
in Verona, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 29, 
1938, S. 1–40, hier: S. 26–27.

269	 Borders: The Cathedral of Verona, S. 62.
270	 Siehe Fußnote 267.
271	 Vgl. Cervato: Raterio di Verona, S. 177.
272	 Dieses setzte sich aus den Einnahmen aus Santa Maria Consolatrice und anderen Kir-

chen und Besitzungen in Verona und der Provinz zusammen, zum Beispiel Santa Maria 
in Stelle, San Procolo, einem Bauernhof (casale) im Sala-Tal und so weiter. Siehe: Weigle: 
Urkunden und Akten, S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

Maria Consolatrice, zustehen sollte. Die Minores – insgesamt zweiunddreißig273 
– sollten sich selbstständig um die Verwaltung und brüderliche Verteilung ihres 
Einkommens kümmern. Außerdem sollten sie einen unter den Minores und von 
ihnen selbst ausgewählten Praepositus wählen, der das Vermögen zu verwalten 
hatte und dafür mit einem kleinen Obulus belohnt wurde.274 Außerdem verhin-
derte Rather, dass die Maiores den Ausschluss anderer Priester aus dem Kapitel 
bewirken konnten: Falls einer der Minores als Rache aus dem Kapitel ausgeschlos-
sen werden sollte, konnte er sich nach Santa Maria Consolatrice zurückziehen 
und dort den liturgischen Dienst verrichten, für den er aus dem getrennten Ver-
mögen der Minores entlohnt werden sollte.275 

Rathers Maßnahmen erlaubten so den Minores, deren Lebensunterhalt nun 
gesichert wurde, sich auf die Feier der Liturgie276 und auf die Ausbildung zum 
Priester zu konzentrieren:277 

Die Begründung betont nicht nur die Wichtigkeit des religiösen Dienstes, sondern auch 
die Wichtigkeit des Lernens. Von dieser Perspektive kann Rathers Maßnahme nicht 
nur als Gründung einer Bruderschaft der Priester mit niederen Weihen, sondern auch 
als eine Neuordnung der Schule und der Beginn der Schule der Akolyten interpretiert 
werden. 278

Rathers institutionelle Erneuerung ist in der Geschichtsschreibung als Gründung 
einer Bruderschaft der Priester mit niederer Weihe („congregazione del clero infe-
riore“)279 bekannt und aus kirchenhistorischer Perspektive untersucht worden. 
Rather bewirkte allerdings mit seinen Maßnahmen, wie Cervato im erwähnten 
Zitat auch bemerkt, noch mehr als nur die Einführung einer neuen Form der 
kirchlichen Organisation. Vielmehr gab er den Klerikern der niederen Weihe-
grade neben einem sicheren Einkommen auch einen Lebensort (Santa Maria 
Consolatrice) sowie eine korporative Identität und das Bewusstsein für die eigene 
Funktion und Aufgabe. Das Verrichten der Liturgie, das Engagement für die 
priesterliche Ausbildung sowie ein Leben im Einklang mit Rathers Ideal eines auf 

273	 Vgl. Weigle: Urkunden und Akten, S. 27; Cervato: Raterio di Verona, S. 264.
274	 Vgl. Weigle: Urkunden und Akten, S. 28.
275	 Vgl. ebd., S. 30.
276	 „Seine Neubewertung hätte das Ausgeben der kirchlichen Besitzungen vermieden und 

den Besuch der Liturgie seitens der Kleriker mit niederen Weihen befördert“ („La sua 
rivalutazione avrebbe contribuito a evitare la dilapidazione dei beni ecclesiastici e avrebbe 
favorito l ássiduità al servizio liturgico da parte dei chierici inferiori“), Cervato: Raterio di 
Verona, S. 182.

277	 Eine schola ist bei Santa Maria Consolatrice übrigens ab 1020 bezeugt, vgl. Miller: The 
Formation of a Medieval Church, S. 49–50.

278	 „La motivazione sottolinea non solo l’importanza del servizio divino ma anche 
l’importanza del momento dello studio. Da questo punto di vista l’atto di Raterio è inter-
pretabile, oltre che come costituzione di una congregazione del clero inferiore [...] anche 
come una riorganizzazione della schola e un inizio di quella che sarebbe stata nel futuro la 
scuola degli accoliti“, aus: Cervato: Raterio di Verona, S. 267.

279	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

Askese und Seelsorge konzentrierten priesterlichen Alltags sind die Bestandteile 
dieser Identität.

Die thematischen Schwerpunkte und die Profilierung des Heiligen in seiner 
Historia für Zeno legen nun nahe, dass für Rather auch die Liturgie ein Mittel 
zur Implementierung seines Reformprogramms darstellte. Zeno war von Rather 
bereits als nachzuahmendes Vorbild in Anspruch genommen worden: er bezeich-
nete ihn als specialis patronus noster und bezog sich an mehreren Stellen auf Zenos 
Schriften als Rechtfertigung der eigenen Positionen.280 Mit der oben geschilder-
ten Profilierung des Heiligen in der Historia ging Rather aber noch einen Schritt 
weiter: er nahm den Heiligen in der Historia als Paradigma nicht nur für den 
Bischof selbst, sondern auch eines guten Klerikers in Anspruch, und bot ihn als 
nachahmbares Vorbild den Klerikern der Kathedrale von Verona an. 

Zum einen wird Zeno zum Modell des perfekten Priesters gemacht. Er lebt ein 
asketisches Leben und widmet sich der Predigt und der Seelsorge: A3 continuis iei-
uniis et orationibus crebris [...] aditum praedicationis; R2 in omnem terram sonus exiit 
conversationis eius. Das Aufsteigen zum bischöflichen Amt wird als Belohnung für 
seine Bemühungen und Verdienste charakterisiert: M-A1 Dum Zeno pontificatus 
honore, meritis non paucis existentibus; R2 ad hoc pertingere meruit ut pastor in popu-
lis per sacerrimam vitam efficeretur; Vers von R4 V Ita existebat alacer ut mox ad eum 
properaret relictis idolis Domino crederent Ihesu Christo.

Auch Zenos Gelehrsamkeit wird im Offizium betont: A2 Probitatis et scientae 
iugibus incrementis und R1 Zeno quem gemina virtute Dominus sanctitatis et sapien-
tiae decoravit. Es soll auch nochmal daran erinnert werden, dass in beiden Fällen 
die textlichen Partien der Historia auf Rather selbst zurückgehen, der den Text der 
karolingischen Vita modifizierte und mit der Änderung im Offizium übernahm 
oder den liturgischen Gesang stets ex novo kreierte. Daher ist es nicht verwunder-
lich, dass auch in Rathers Dekret Judicatum auf die Wichtigkeit der priesterlichen 
Ausbildung mit den identischen Begriffen hingewiesen worden war: nec scientia 
commendaret nec morum probitas illustrare.

Die Historia präsentiert Zeno aber nicht nur als ideales Modell eines Priesters, 
das es zu imitieren gelte. Das Offizium hat auch eine starke identitätsbildende 
Funktion, denn die Kleriker konnten sich selbst in dem von Rather modellierten 
Heiligen erkennen. In der liturgischen Medialisierung erkennen die Minores, die 
als „liturgical functionaries“281 tatsächlich diese Historia sangen, in Zeno nicht 
nur den berühmten ersten Bischof der Stadt Verona, sondern auch einen Priester, 
ja sogar einen Kleriker mit niederem Weihegrad, einen einfachen Exorzisten. So 

280	 Es seien hier nur ein paar Beispiele genannt: „ut Zeno sanctus affirmat [...]“, vgl. Rather 
von Verona: Briefe, S. 95; „et cum specialis noster doctor atque prouisor beatus utique zeno 
dicat in sermone utique quem de iuda filio iacob et thamar nuru ipsius elegantissime com-
posuit quod [...]“, ebd., S. 129; „sicut et in sermone de adventu domini beatus Zeno dixit 
[...]“, vgl. François Dolbeau: Ratheriana III. Notes sur la culture patristique de Rathier, in: 
Sacris erudiri 29, 1986, S. 151–221. 

281	 Borders, The Cathedral of Verona, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

wie sie, die für das Verrichten des liturgischen Dienstes zuständig waren, ver-
bringt Zeno seine Zeit vertieft im Gebet. In der Historia wird auch an dieser 
Stelle der Wortlaut der Vita modifiziert. Während in der Vita von einem monas-
terium die Rede ist (L2 sedens in monasterio in secretiori parte in oppidi Veronensis), 
wird im Offizium ein Gebetshaus (oratorium) erwähnt. Zeno betet im verborge-
nen Teil dieses Gebetshauses: in secretiori parte oratorii.

Die Differenz mag klein sein, ist aber wichtig. Zum einen verschwindet im 
gesungenen Teil des Offiziums das Wort monasterium, was die Möglichkeit einer 
Assoziation mit dem Zenokloster in Verona ausschließt. Zum zweiten erscheint 
das Wort oratorium, das im Frühmittelalter eine kleine Kirche oder Kapelle 
bezeichnet, die einer weiteren Kirche oder einem Kloster unterstellt war. Ein 
oratorium war außerdem explizit dem alltäglichen liturgischen Dienst gewidmet 
und dem breiteren Publikum nicht zugänglich.282 Hier wird deutlich, dass durch 
diese Modifizierung des Vitatextes in der Historia bewusst eine Anspielung auf 
die kleine Kirche Santa Maria Consolatrice gemacht wurde, die dank Rather den 
Minores zur privaten Nutzung zu Verfügung stand und deren Einkommen den 
Lebensunterhalt der Kleriker liefern soll.

Sogar der Zustand von relativer – im Vergleich zu dem Wohlstand der Pres-
byter und Diakone des Kapitels – Armut entspricht Zenos asketischem Leben 
und spiegelt die Lebenseinstellung eines echten Priesters wider, ganz im Gegen-
satz zu den Maiores, die wegen ihres säkularisierten Lebensstils kaum noch von 
einem Laien zu unterscheiden waren. Gekonnt verwandelt Rather so in seiner 
Zeno-Historia die einfacheren Lebensumstände der Minores in etwas Positives 
und Erstrebenswertes. Die entgegengesetzten Werte, die Rather in Verona vor-
fand – Kleriker, die sich wie Laien verhalten, heiraten, keine Liturgie singen, nach 
Reichtum und gesellschaftlichem Ansehen streben –, werden von Rather konter-
kariert und somit berichtigt. 

Ähnlich geht Rather im Übrigen im Fall seiner eigenen Gesellschaftsgruppe, 
nämlich mit Bischöfen, vor. In der Schrift Qualitatis coniectura will Rather selbst 
Material für seine Kritiker liefern („Cavillatoribus igitur materiem [...] ipse uti 
ministrem“283). Er tadelt, kritisiert und erniedrigt sich selbst für all die Aspekte, 
unter denen er mit seinem Verhalten nicht tut, was von jemandem in seiner Posi-
tion erwartet wird: Er ist arm, er pflegt die richtige Art des Liturgie-Singens, er 
liest zu viel, er züchtigt sich selbst ständig, er kümmert sich nicht um seine Beklei-
dung und im Allgemeinen um Reichtümer, er verachtet den curulis pontificalis 
(die Liege eines Bischofs), sondern schläft lieber auf dem Boden:

282	 Vgl. Du Cange, Charles du Fresne: Glossarium mediae et infimae Latinitatis. 10 Bde., 
Niort 1883–1887, t. 6, Sp. 054b. Online unten: http://ducange.enc.sorbonne.fr/ORATO 
RIUM1 [04. September 2018].

283	 Rather von Verona: Qualitatis coniectura cuiusdam, Ratherii utique Veronensis, hrsg. von 
Peter L. D. Reid (Corpus Christianorum. Continuatio Mediaevalis 46), Turnhout 1976, 
S. 117.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Er kritisiert die Gewohnheiten, das Lesen und Singen der Kleriker. Er nennt eine wider-
rechtliche Ehe ‚Ehebruch‘; er behauptet, dass das Gesetz eher als der Brauch zu achten ist. 
Er verbietet die Arbeit am Sonntag. Er befiehlt, dass diejenigen, die Gott dienen, ihm auf 
ungewohnte und nie dagewesene Art dienen. Er hört nicht auf, zu rufen: „Einer kann 
keine Belohnung ohne Mühe bekommen.“ Wohin also mit den Königen? Wohin mit all 
den Reichen? Wohin mit all denen, die hedonistisch leben? Weil laut ihm steht der Him-
mel nur für die Leidenden offen. Er hat immer die Nase in einem Buch, er hört nicht auf 
darüber zu reden. Er tadelt jeden: „Sei kein Freund von jemandem, dessen Gewohnhei-
ten dem Teufel gefallen.“ Aber wen lobt er, dieser Mann, der sich die ganze Zeit tadelt? 
[...] Was soll ich noch sagen? Sein Leben unterscheidet sich von dem Leben derjenigen, 
die Ehre anstreben. Seine Kleider sind vernachlässigt, seine Schuhe dreckig, er sammelt 
keine Teppiche, ihm fehlt das Tischgeschirr; er ist zufrieden mit bescheidenen Möbeln 
und anderen Geräten, er möchte keine wertvollen Dinge. Nicht des Ruhmes oder Ehre ist 
in ihm zu finden. Er wäscht sich die Hände und den Mund vor und nach dem Essen, das 
Gesicht selten. Möglicherweise war er in seiner Heimat Zimmerman, daher interessiert 
er sich nicht für Ehre, obwohl uns anders gesagt worden ist, wir glauben, dass er der Sohn 
eines Tischlers ist; daher ist er so erfahren und willig, Kirchen zu bauen und zu renovie-
ren, und daher dreht er jeden Stein um und trägt sie oft selber. Er schämt sich nicht, sich 
wie ein Sklave zu benehmen; er verachtet die Bräuche eines Herrn so sehr, dass er viel 
öfters auf dem Boden als im Gemach des Bischofs schläft [...].284

Die Selbstkritik ist natürlich ein literarischer Kunstgriff, mit dem Rather ein 
durchaus positives Porträt von sich selbst zeichnet. Er, Rather, steht trotz schein-
barer Kritik und Tadel überlegen da, eben weil er nicht das erwartete (aber verdor-
bene) Verhalten der Bischöfe seiner Zeit an den Tag legt, sondern in der Nachfolge 
der Apostel und letztendlich Jesu steht. Mit Jesus vergleicht sich Rather, wenn er 
sich vor seinen Klerikern als Sohn eines Zimmermannes bezeichnen lässt (forsi-
tan in patria sua fuerat bacularis, ideo illi honor omnis est uilis, longe aliter sepe licet 
dictum sit frequentius nobis filius carpentarii), in klarer Anlehnung an Matthäus, 13, 
55 und Markus 6, 3.

Bemerkenswerterweise tadelt Rather sich selbst für gerade jene ‚Verfehlungen‘, 
die er versucht, in den Minores anzuspornen, nämlich apostolische Armut, regel-

284	 „Mores, lectionem et cantum carpere clericorum. Inlegale coniugium nominat adulte-
rium; legem quam consuetudinem dogmatizat tenendam. Opus servile interdicit domi-
nica die. Non modo inusitato sed et inaudito commissos deo iubet modo servire. ‚Ad 
magna premia perveniri non posse nisi per magnos labores‘ non quiescit clamare. Ubi 
ergo reges, ubi omnes divitiis affluentes, indeque voluptuose vadunt viventes? Calamitosis 
nam iste solum regnum Dei hoc dicto promittit. Nasum semper tenet in libro; inde gar-
rire non cessat omnino. Redarguit omnes ‚contiguus nulli cuius mores placeant illi.‘ Quem 
vero laudat, qui seipsum semper vituperat? [...] Quid plura? Dissimilis omnibus honorem 
curantibus eius est vita. Vestibus non comitur, calceamentis turpatur, scamnalia non que-
rit, mensalibus indiget; lectisterniis mediocribus ceteraque supellectile delectatur, pretiosa 
non ambit. Nil quod gloriae pertineat in eo videtur, nil quod honori. Manus tantum et 
labia cibum lavat sumpturus, necnon et sumpto, faciem raro. Forsitan in patria sua fuerat 
bacularis, ideo illi honor omnis est vilis, longe aliter sepe licet dictum sit frequentius nobis 
filius carpentarii; ideo tam gnarus tamque voluntarius est basilicas struendi uel restruendi, 
lapides semper versat et reversat, ipse eos sepe convectat. 3. Quae sunt servorum, agere non 
dedignatur; dominorum, adeo negligit usum, ut posthabito curule pontificali frequentius 
decubet humi [...]“, aus: ebd., S. 117–118.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

mäßiges Besuchen und korrektes Ausführen der Liturgie, Zölibat, Anstrengung 
und Ausbildung („Nasum semper tenet in libro“285). So wie die Feinde Rathers, 
die ein standesgemäßes, aber aus seiner Sicht verdorbenes Leben führten, standen 
auch die Maiores für das Verderben und die Umkehrung der apostolischen Werte 
und des priesterlichen Lebensstils. Die Minores hingegen, die wie er selbst nicht 
die verdorbenen Bräuche der Zeit beachten, sondern dem ursprünglichen aposto-
lischen Modell folgten, waren die guten Kleriker und wahren Nachfolger Zenos.

Gerade dieses Bewusstsein sollte die Historia mit ihrer Profilierung von Zeno 
als eifrigen aber einfachen Sacerdos den Minores vermitteln. Neben dem Pre-
digen und der Unterweisung durch Briefe und Schriften, die der Bischof den 
Klerikern zum aufschreiben und memorieren mitgab („Istud cum et mediante 
quadragesima illis atque memorie mandanda dedissem“286) tritt somit auch 
Liturgie als weitere Maßnahme Rathers für die Implementierung seiner Reform 
hervor. Wahrscheinlich war die Historia auch eines der wirkungsvolleren dieser 
Mittel, da sie im Gegensatz zu anderen Texten ein großes Identifikationspotential 
besaß. Dank der medialen Erhöhung in der liturgischen Performanz gewannen 
die aus dem hagiographischen Material ausgewählten und gezielt aufbereiteten 
Themen des Offiziums an Aussagekraft, weil sie im Alltag ihrer Akteure einen 
Platz fanden. Die Charakterisierung Johnsons der Situation der Franziskaner im 
13. Jahrhundert beschreibt dies meines Erachtens auch gut:

[...] the person who performs in liturgy participates, through the body, in the interpreta-
tion of meaning which is accepted by the individual, yet determined by another. Indeed, 
liturgical action goes beyond simply recognizing a particular meaning; it substantiates 
and enfleshes the predetermined understanding of communal identity. Words uttered 
in liturgical settings bring institutional realities such as identity into being with tangible 
force.287

Die Konstitution einer klar verortbaren und durch Aufgaben und Lebensstil 
definierten Verehrergemeinschaft war nicht nur für die Minores relevant. Auch  
nach außen, gegenüber den Maiores, wurde durch Rathers Reform die Verehrer-
gemeinschaft der Minores abgegrenzt. Wenn die Minores das apostolische Lebens- 
ideal verkörperten, gerieten nun die Maiores in den Zwang, ihren – vom Bischof 
so häufig kritisierten – abweichenden Lebensstil zu rechtfertigen. Aber auch 
gegenüber den Laien und weiteren in Verona aktiven Verehrergemeinschaften 
war dies eine klare Botschaft: In den Klerikern des Domes, die im Einklang mit 
dem ursprünglichen apostolischen Modell lebten, sind die wahren Nachfolger 
des Sacerdos Zeno zu suchen. Der Heilige sollte somit nach innen als Vorbild für 
die Kleriker und nach außen als Abbild der Kleriker dienen.

285	 Ebd., S. 117.
286	 Rather von Verona: Briefe, S. 145.
287	 Timothy J. Johnson: Choir Prayer as the Place of Formation and Identity Definition: The 

Example of the Minorite Order, in: Miscellanea francescana 111, 2011, S. 123–135, hier: 
S. 134.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

4.3	 Im Dienste des Klosters 

Bis zum Ende des 10. Jahrhunderts war der Prozess der Profilierung von Zeno und 
der damit verbundenen Identitätsbildung der Verehrergemeinschaft der Kleriker 
des Domes abgeschlossen. Bischof Rather hatte diesen Prozess mit der Einfüh-
rung einer neuen Zenovita und der darauf basierenden Historia ermöglicht und 
gelenkt. Darin wurde Zeno als Modell eines guten Priesters stilisiert. Die Kleriker, 
die wie die Minores nach diesem Modell lebten, konnten sich in dem Heiligen 
wiederfinden und als seine Nachfolger verstanden werden. Hier aber, am Dom von 
Verona und bei den Kanonikern, endete Zenos Geschichte nicht. Seit dem Beginn 
des 9. Jahrhunderts gab es in Verona eine weitere Gemeinschaft, die sich auf Zeno 
beziehen konnte, nämlich die Mönche des Klosters San Zeno Maggiore.

Mitten in einem langobardischen Begräbnisareal außerhalb der Stadt hatten 
zu Beginn des 9. Jahrhunderts Bischof Ratold und Pippin, der König von Italien, 
ein benediktinisches Kloster an dem Ort gegründet, wo vermutlich eine Grabkir-
che für Zeno gestanden hatte.288 Die wichtigsten Bezugspersonen für das Kloster 
waren also seit dessen Gründung der König beziehungsweise Kaiser und der Vero-
neser Bischof. Dies änderte sich auch im weiteren Verlauf der Klostergeschichte 
im 9. und 10. Jahrhundert nicht: Nachdem für die ersten fünfundzwanzig Jahre 
nach der Gründung des Klosters wahrscheinlich der Bischof selbst die Abtei gelei-
tet hatte, findet sich erst 833289 der Hinweis auf einen Abt. Die eigentliche Aufsicht 
über die Abtei scheint allerdings weiterhin beim Bischof geblieben zu sein, und 
auch Stiftungen und Zuwendungen seitens der Könige und Kaiser dem Kloster 
gegenüber gingen im Früh- und Hochmittelalter meistens auf eine Initiative des 
Bischofs zurück, wie die urkundliche Überlieferung zeigt. Die Veroneser Prälaten 
stilisierten sich dabei immer wieder als Unterstützer und Überwacher des Klos-
ters.290 So ermöglichte auch Bischof Rather 968 die Erneuerung des Klosters mit 
von ihm dafür eingeworbenem Geld.291

Gleichzeitig war dieses Verhältnis aber auch von einem Konflikt bestimmt, der 
sich immer wieder entzündete und an die Oberfläche gelangte. Zentraler Punkt 
dieser Problematik war der Anspruch, den sowohl der Bischof als Hausherr der 
„domus sancti Zenonis“, als auch das Kloster als Grabkirche von Zeno auf den 
selben Heiligen erheben konnten. Vor allem ging es hierbei um die Frage nach 

288	 Vgl. Franco Segala: L’abazia benedittina di San Zeno. Breve profilo storico 2, 1984, 
S. 35–40, hier: S. 35. Anti merkt dazu an, dass diese Gründung perfekt in Linie mit der 
karolingischen Politik war: das Kloster konnte, auch dank seiner strategischen Position 
auf dem Weg nach Norden und Westen, einen sicheren Ort für die Könige auf Reisen 
anbieten. Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 56–57. Entgegen der früheren Forschungsmeinung 
(zum Beispiel Fainelli: L’abbazia di und neulich auch Miller: The Formation of a Medieval 
Church, S. 123, Fußnote 27) gab es vor der Translation der Reliquien von Zeno kein Klo-
ster, sondern eine Kirche. 

289	 Vgl. Fainelli: Codice diplomatico Veronese, S. 193, Nr. 140.
290	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 56–58.
291	 Vgl. Fainelli: L’abbazia di, S. 59.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

den Spenden „ad sanctum Zenonem“.292 Mit diesem Begriff wurden bereits in den 
frühmittelalterlichen Urkunden die Spenden bezeichnet, die von den Gläubigen an 
den heiligen Zeno entrichtet wurden. Dabei zeigt die urkundliche Überlieferung, 
dass die Institutionen, die diese Spenden erhielten, im Laufe der Zeit wechselten: 
Zu Beginn des 9. Jahrhunderts spendeten Laien zum Fest des Heiligen im Dezem-
ber. Diese Spenden kamen wiederum zu gleichen Teilen dem Bischof und den 
(Dom-)Klerikern zu.293 Dies erklärt sich dadurch, dass das Fest im Dezember die 
bischöfliche Weihe von Zeno würdigte und daher vor allem den Bischof und seine 
Kleriker betraf. In einer Urkunde von 815 wurde hingegen geregelt, dass die „obla-
tiones, quae fiunt ad sanctum Zenonem“294 prinzipiell den Mönchen zustünden, 
abgesehen von einem Teil, den sie dem Bischof und den Kanonikern weitergeben 
sollten. Diese Unentschiedenheit spiegelt sich auch in den Quellen wieder, in denen 
die Spenden als ungenügend an den Heiligen gerichtet bezeichnet sind. Erst 820 
erscheint in einer Urkunde des Bischofs Ratold eine deutlichere Bezeichnung die-
ser Spende: Es handelt sich um die Spenden „ad corpus“, also an die Reliquien des 
Heiligen, die im Kloster lagen. Bemerkenswerterweise scheint in dieser Urkunde 
Ratold allerdings den Klerikern die Spende zugesprochen zu haben.295 

Es kann nicht verwundern, dass diese Situation aufgrund der Konkurrenz um 
finanzielle Ressourcen ein erhebliches Konfliktpotential beinhaltete. Dieses eska-
lierte offenbar im Laufe des 9. Jahrhunderts so sehr, dass sich Ludwig der Fromme 
866 einschalten musste, um zwischen den Klerikern des Domes und dem Abt von 
San Zeno zu schlichten.296 Es sei nämlich zu einem großen Streit („grandis alterca-
tio“297) zwischen den Klerikern und dem Abt gekommen, und zwar gerade bezüg-
lich „der Kirche des seligen Zenos, wo sein Körper begraben liegt“298 und bezüglich 
„der Spende, die jedes Jahr das Volk dieser Kirche mit frommem Sinn anbietet.“299 
Die Kanoniker behaupteten, Anspruch auf die Hälfte dieser Spenden zu haben, die 
Mönche hätten aber dieses Abkommen nicht respektiert, indem sie die Spenden in 
größerem Umfang für sich behalten hätten. Ergebnis dieser Schlichtung war, dass 
sich die Parteien erneut auf die Teilung der Spenden einigten. Die Mönche wurden 
dabei auch gewarnt, die Spenden, die das ganze Jahr über an den Heiligen adressiert 
werden, ohne jegliche Entwendung („sine omni subtractione“300) aufzubewahren. 
Auch sollten sie bereit sein, auf ihre Weihe zu schwören, dass sie nichts entwendet 
hatten („ita ut si necessum fuerit iurati dicant per suum sacerdotium quod nichil 
exinde minuassent“301). Die Mönche waren offensichtlich bereits zu diesem Zeit-

292	 Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 102, S. 130.
293	 Ebd.
294	 Vgl. ebd., Nr. 117, S. 154.
295	 Vgl. ebd., Nr. 122, S. 163.
296	 Hier und im Folgenden vgl. ebd., Nr. 233, S. 356–357.
297	 Ebd., S. 356.
298	 „de ecclesia beati Zenonis ubi corpus eius humatum quiescit“, ebd.
299	 „et de oblatione que ad eandem ecclesia devota mente populus offert annualiter“, ebd.
300	 Ebd., S. 357.
301	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

punkt eigentlich nicht mehr einverstanden, die Spenden an den Körper des Heili-
gen, den sie schließlich bewahrten, mit dem Bischof und den Kanonikern zu teilen, 
und konnten nur durch die kaiserliche Autorität dazu verpflichtet werden.

Zusammenfassend lässt sich beobachten, dass das Zenokloster im 9. und 
10. Jahrhundert in einem ambivalenten und konfliktträchtigen Verhältnis zu den 
Bischöfen und den Klerikern des Veroneser Domes stand: Auf der einen Seite war 
das Kloster auf Initiative des Bischofs hin gegründet worden und war lange auf 
dessen Unterstützung angewiesen gewesen; auf der anderen Seite konkurrierten 
beide Institutionen um die Einnahmen aus den Spenden an den Leib des Hei-
ligen, der im Kloster begraben war. Es ist wenig verwunderlich, dass sich diese 
Ambivalenz auch in den liturgischen Quellen aus dem Kloster niederschlägt.

4.3.1	 Die erste Phase: Das Zenokloster und seine liturgische Produktion  
im späten 10. und im 11. Jahrhundert

Für das frühe Mittelalter hat sich aus dem Zenokloster leider nur eine spärliche 
liturgische Überlieferung erhalten, nämlich eine Historia und Hymnen für das 
Zenofest (Depositio) am 12. April. Die Untersuchung des Materials ist außerdem 
durch die Tatsache erschwert, dass die handschriftliche Überlieferung nicht zeit-
gleich zur Entstehung der Texte, sondern erst wesentlich später einsetzt: im Fall 
der Historia sogar mit Codices des 15. Jahrhunderts. Um den Entstehungskontext 
dieser Quellen untersuchen zu können, ist daher zunächst eine sorgfältige Datie-
rung und Beschreibung des Materials notwendig. 

Eine Historia für Zeno entsprechend dem Cursus monasticus wird in einer 
Gruppe von spätmittelalterlichen Handschriften überliefert. Dazu zählen ein 
großformatiges Antiphonar (Verona BCi 739 I) und zwei kleinformatige Breviere 
(Augsburg StStadtB 2° 204 und Kremsmünster SB CC60). Zumindest zwei dieser 
Handschriften sind explizit mit der benediktinischen Abtei San Zeno Maggiore 
in Verona verbunden. Auf dem ersten Blatt des großformatigen Antiphonars der 
Biblioteca Civica findet man den Hinweis, dass das darin überlieferte Material die 
Gewohnheiten der benediktinischen Mönche von San Zeno widerspiegelt: „Inci-
pit proprium sanctorum secundum consuetudines monachorum ordinis sancti 
Benedicti in venerabili cenobio sancti Zenonis maioris Verone.“302 Auch das Bre-
vier der Bibliothek von Kremsmünster kann anhand seines Kalenders und der 
darin und im Corpus der Handschrift als wichtig markierten Heiligenfeste mit 
San Zeno Maggiore in Verbindung gebracht werden.303 Hier finden sich nämlich 
die Angaben für drei liturgische Feste für Zeno: Neben dem Fest des 8. Dezem-
bers, an dem Zenos Bischofsweihe und gleichzeitig die Weihe des Klosters gefei-
ert wurde, sind auch das Fest des Todestages (am 12. April) und die Translation 
(21. Mai) zu finden. Dies legt nahe, möglicherweise wenig überraschend, dass 

302	 Verona BCi 739 I, 1r. Dazu auch: Castiglioni: Note sui codici, S. 409. 
303	 Vgl. Fill: Katalog der Handschriften, S. 302. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

die in diesen Codices überlieferte Historia im Veroneser Kloster für die Feier der 
Zenofeste – und zwar offensichtlich aller drei – gesungen wurde. 

Ein Vergleich der Antiphonen und Responsorienreihe der Historia in der 
kanonikalen und monastischen Version wurde bereits im Kapitel 4.2.1, Tabelle 
1, durchgeführt. Die Ergebnisse dieses Vergleichs seien hier aber der Übersicht-
lichkeit halber zusammengefasst. Die vergleichende Untersuchung der Struktur 
der zwei Fassungen der Zenohistoria verdeutlichte, dass die monastische Historia 
keine vollständig neue Kreation des Zenoklosters war. Viel mehr stellte sie eine  
Erweiterung der Rather’schen Historia im Cursus romanus dar, die mit gebets- 
artigen und narrativen Gesängen für den monastischen Gebrauch vervollständigt 
wurde. Es scheint also, dass der komplette Bestand an Antiphonen der Matutin, 
die in der kanonikalen Version vorzufinden waren, der Reihe nach übernommen 
wurde, während die fehlenden vier Antiphonen neu geschaffen oder aus dem 
Commune übernommen wurden.

Tabelle 3  Vergleich Antiphonenbestand der Historia CR-CM

Historia cursus romanus Historia cursus monasticus
A1 Ab utero A1 Ab utero
A2 Probitatis A2 Probitatis
A3 Continuis A3 Continuis
A4 Affabilis A4 Affabilis
A5 Dum exercitio A5 Cum exercitio
A6 Vir Dei A6 Vir Dei
A7 Beatus Zeno dixit A7 Beatus Zeno dixit
A8 Miserabilis pater A8 Miserabilis pater
A9 Sacerdos Dei Zeno sedebat A9 Sacerdos Dei Zeno sedebat

A10 Beate Zeno praesul
A11 Coepitque beatus pontifex
A12 Iuxta Athesis fluvium
A13 Iste est de sublimibus

Das Gleiche gilt für die Responsorien der Matutin, mit dem einzigen Unterschied, 
dass hier jeweils das vierte Responsorium jeder Nokturn vervollständigt wurde. 
Dies scheint bei der Adaptierung von kanonikalen Offizien für den monastischen 
Cursus ein beliebtes Verfahren gewesen zu sein.304 

Tabelle 4  Vergleich Responsorienbestand der Historia CR-CM

Historia Cursus romanus Historia Cursus monasticus
R1 Hic est R1 Hic est
R2 Ab utero R2 Ab utero
R3 In secretiori R3 In secretiori

304	 Vgl. Ferro: Suavissime universorum Domine, S. 63.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

R4 Affabilis R4 Iuxta Athesis
R5 Dum in fluvio R5 Affabilis
R6 Elevata R6 Dum in fluvio
R7 Festinans R7 Elevata
R8 Ingrediente R8 Beatissimus
R9 Sancte Zeno R9 Festinans

R10 Ingrediente
R11 Sacerdos
R12 Sancte Zeno

Weitere Gesänge, wie das Invitatorium und die Magnificat-Antiphonen der ersten 
und zweiten Vesper wurden in der Historia im Cursus monasticus auch modifi-
ziert, die Änderungen sind aber eher ästhetischer Natur (das ursprüngliche Invita-
torium zum Beispiel wird durch das hexametrische Aeternum trinumque305 ersetzt) 
und hätten jederzeit vorgenommen werden können. Sie sind daher für eine 
Untersuchung der Entstehung der monastischen Historia wenig aufschlussreich.

Interessanter ist die Übernahme der Laudes, bei der nicht nur die Antipho-
nen-Reihe, sondern auch die Psalmenreihe und die säkulare (und kürzere) Struk-
tur des Morgenlobes mitsamt der säkularen Historia übernommen wurden. Das 
wird bei einem Vergleich der Standardform der Laudes im monastischen und 
kanonikalen Cursus mit den Laudes der Historia für Zeno in den monastischen 
Handschriften deutlich: 

Tabelle 5  Vergleich Struktur der Laudes in CR und CM

Laudes in CM Laudes in CR Laudes der Zeno-
historia in CM

1 Psalm 66 ohne A Psalm 92 oder 50 mit A Psalm 92 mit A Domi-
nus Iesus Christus

2 Psalm 50 oder 92 mit A Variabler Psalm mit A Psalm 99 mit A Exsurgens 
3 Variabler Psalm mit A Psalm 62 und 66 als 

ein Psalm mit A
Psalm 62 [66 wird 
nicht expliziert] mit 
A Ingrediente

4 Variabler Psalm mit A Alttestamentarisches 
Canticum mit A

Benedicite omnia 
[Canticum aus Daniel 
3, 56–88] mit A Tenens

5 Alttestamentarisches 
Canticum mit A

Psalmen 148–150 als 
ein Psalm mit A 

Psalmen 148 [149–150 
nicht expliziert] mit 
A Christi namque

6 Psalmen 148–150 als 
ein Psalm mit A

/ /

(Tabelle basiert auf Harper, The Forms and Orders, S. 97–98 und Hughes, Medieval Manu-
scripts, S. 52)

305	 Hesbert: Corpus Antiphonalium Officii, Nr. 1020.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

Dies bedeutet, dass die Übernahme der kanonikalen Historia durch das Zeno-
kloster auch mit der partialen Übernahme eines säkularen Cursus einherging. 

Die Frage nach der Vorlage der monastischen Historia ist also damit rasch 
geklärt. Weniger offensichtlich ist der Zeitpunkt ihrer Entstehung. Die hand-
schriftliche Überlieferung scheint auf den ersten Blick für die monastische Histo-
ria im 15. Jahrhundert zu sprechen, da alle drei liturgischen Codices der zweiten 
Hälfte des 15.  Jahrhunderts angehören. Es gibt aber Hinweise, die darauf hin-
deuten, dass dieses Offizium bereits seit dem 11. Jahrhundert im Zenokloster in 
Gebrauch war – doch seit wann? Das von Rather im letzten Drittel des 10. Jahr-
hunderts geschaffene und am Dom etablierte Offizium (siehe Kapitel 4.2.2) kann 
bald danach auch im Kloster übernommen worden sein; eine Präzisierung wird 
jedoch durch die Tatsache erschwert, dass vom einstmals relativ üppigen Bücher-
bestand der Veroneser Abtei leider wenig übrig geblieben ist, und dass der ver-
streute Bestand bisher noch nicht gänzlich identifiziert werden konnte.306 Der 
älteste Textzeuge der Historia, das Antiphonar des Zenoklosters, stammt aus dem 
späten 15. Jahrhundert.307 Die weitere Überlieferung der monastischen Historia 
und vor allem die Überlieferung außerhalb des Zenoklosters bieten allerdings 
Indizien dafür, dass das Offizium in dieser monastischen Version schon früher 
zirkuliert haben musste. 

Neben den zwei ebenso wie das Antiphonar aus San Zeno Maggiore aus dem 
15. Jahrhundert stammenden Brevieren Augsburg StStadtB 2° 204, das sicher vor 
1457 zu datieren ist, und Kremsmüster SB CC 60, das um 1467 angefertigt wurde, 
sind vor allem die Hinweise von Handschriften aus Aquileia-Cividale wichtig. Die 
zwei Antiphonare Cividale MAN XLVII und Cividale MAN XXXIV überliefern, 
da sie für den Gebrauch im Dom von Aquileia angefertigt wurden, eine Historia 
für Zeno im Cursus romanus. Teilweise wird aber das kanonikale Offizium von 
Rather mit Gesängen aus der monastischen Tradition der Historia interpoliert. 
Dies zeigt, dass in Cividale die monastische Version des Offiziums bekannt gewe-
sen sein muss. Diese Codices wurden von ihrem Katalogisator Cesare Scalon ins 
14. oder 15. Jahrhundert datiert, sie wurden sicher vor 1433 angefertigt.308 Auch 
wenn dadurch der Terminus ante quem nicht wesentlich nach hinten gerückt 
werden kann, zeigt doch die Verbreitung der monastischen Version der Histo-

306	 Die älteste überlieferte Bücherliste von San Zeno stammt aus dem Jahr 1317 und schließt 
lediglich 29 Codices ein. Sie enthält allerdings nur die Bücher, die zusammen mit weiteren 
liturgischen Werkzeugen wie Paramenten, Kelchen, Altarbedeckungen und so weiter in 
der Sakristei aufbewahrt wurden. Der erste vollständige Bibliothekskatalog ist auf das Jahr 
1400 datiert und listet 131 Codices auf. Vgl. Alessia Parolotto: La biblioteca del monastero 
di San Zeno in Verona, 1318–1770, Verona 2002, S. 7–9. Die älteste Bücherliste ist ediert in 
Luigi Montobbio: Il più antico elenco di codici del monastero di S. Zeno di Verona (1318), 
in: Rivista di storia della chiesa in Italia 14, 1960, S. 94–101. Der Bibliothekskatalog von 
1400 in Antonio Avena: Guglielmo da Pastrengo e gli inizi dell’umanesimo a Verona, in: 
Atti dell’Accademia di agricoltura, scienze, lettere, arte e commercio di Verona 82, 1907, 
65–73, hier: S. 65–73. 

307	 Vgl. Castiglioni: Note sui codici, S. 411. 
308	 Scalon / Pani: I codici di Cividale del Friuli, S. 185–187 und S. 158–159. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

ria sogar außerhalb Veronas, dass sie vor ihrer Aufzeichnung in der Prachthand-
schrift des Zenoklosters im 15. Jahrhundert existiert haben muss. 

Einen weiteren Hinweis liefert eine Handschrift aus Verona (Verona BC 
CIX(102)), ein Hymnar aus der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts, das Spuren des 
monastischen Offiziums Dum Zeno pontificatus honore enthält. Die Handschrift 
enthält außerdem die ältesten Hymnen für Zeno. Auf Grund der Aufbewahrung 
in der Kapitelbibliothek der Kanoniker wurde die Handschrift als Produkt des 
Skriptoriums des Kapitels angesehen.309 Dass es sich hingegen um ein monasti-
sches Hymnar handelt, bezeugt die Tatsache, dass nach der Kurzlesung und dem 
Hymnus der Laudes das Singen eines Responsoriums mit seinem Vers vorgese-
hen war. Dies war eine Praxis, die dem kanonikalen Brauch fremd war, da dort 
kein Responsorium vor dem morgendlichen Laudes-Hymnus gesungen wurde.310 
Außerdem deutet die Tatsache, dass in der Handschrift die Hymnen am Tag des 
Todes des Heiligen, dem 12. April platziert wurden, auf eine Provenienz aus San 
Zeno Maggiore, da dieses Datum für das Kloster wichtig war.311 Matthew Borders 
hat in seiner Untersuchung der musikalischen Handschriften des Kapitels von 
Verona ein plausibles Szenario für den Transfer der Handschrift aus dem Kloster 
ins Kapitel entworfen, indem er die Hand einiger Nachträge mit einem Mitglied 
des Kapitels identifizierte:312

Copied in the scriptorium of the abbey of S. Zeno, Cod. CIX may have remained there 
for as long as a century. During the late twelfth century however, the canons borrowed 
it for consultation as they were preparing their own hymnal [...]. Upon completing this 
project, they neglected to return the older book to the monks. From that time onward, 
Cod. CIX was stored with the other liturgical books in the treasury of the chapter.313

Des Weiteren wird diese These von der Tatsache untermauert, dass gerade in 
der von ihm vermuteten Zeit des Besitzerwechsels der Handschrift (im späten 
12. Jahrhundert) das Zenokloster erneut liturgisch produktiv geworden war und, 
wie später eingehend zu klären sein wird, neben einer neuen Vita, einem Trans-
lationsbericht und einem Mirakel-Bericht, auch sein altes Set an Zeno-Hymnen 
mit neuen ersetzt hatte. 

Aber zurück zu der Historia von Zeno und ihrer Einführung ins Kloster. Dieses 
Hymnar liefert einen wichtigen Hinweis auf eine Verwendung der monastischen 
Historia im Zenokloster spätestens im 11.  Jahrhundert. Auf ff. 89r–90r enthält 
dieser Codex nämlich den Hymnus für die Vesper des Zenofestes, wo ausweislich 
des gegebenen Incipits das Responsorium Ab utero mit seinem Vers In omnem 
terram vorgesehen war. Dieses Responsorium entstammt der Zeno-Historia, die 
Rather für die Nutzung am Dom komponiert hatte, die zu diesem Zeitpunkt 
aber offenbar auch im Kloster verwendet wurde. 

309	 Vgl. Venturini: Vita ed attività, S. 84–86.
310	 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 98. 
311	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 94. 
312	 Vgl. Borders: The Cathedral of Verona, S. 254.
313	 Ebd., S. 254–265.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

Es kann also als gesichert gelten, dass man im Kloster San Zeno Maggiore 
bereits in der zweiten Hälfte des 11.  Jahrhunderts die Historia aus dem Dom 
kannte. Auch wenn damit streng genommen nicht belegt ist, dass zu diesem 
Zeitpunkt die kanonikale Historia mit den Zusätzen erweitert wurde, die in den 
Quellen des 15. Jahrhunderts überliefert sind, sprechen zwei Gründe dafür. Die 
überlieferten monastischen Zusätze zeigen, dass sie nicht auf der Grundlage der 
neuen Vita kompiliert wurden, die, wie später zu zeigen sein wird, in der zweiten 
Hälfte des 12. Jahrhunderts verfasst wurde. Sie sind also älter als diese Vita und 
wurden bereits vor dem 12. Jahrhundert im Kloster gesungen. Auch der einfache, 
fast eucologische Stil und die Inhalte dieser Zusätze zeigen, dass sie von einer älte-
ren hagiographischen Vorlage abhängig sind, die ohne große Änderungen für die 
Zusätze übernommen wurde. Dies deutet darauf hin, dass die Erweiterung für 
den monastischen Gebrauch eher eine schnelle Angelegenheit war, die durchaus 
zum gleichen Zeitpunkt der Übernahme der Historia aus dem Dom geschehen 
konnte. 

Zusammenfassend legen all diese Hinweise nahe, dass die Historia sicher nicht 
erst kurz vor der Aufzeichnung in den spätmittelalterlichen Codices der Abtei 
eingeführt worden war. Sie wurde im Zenokloster wohl schon vor dem Verfassen 
der neuen monastischen Zenovita des 12. Jahrhunderts übernommen und dort 
bereits im 11. Jahrhundert gesungen, wie die Spuren im Hymnar vermuten las-
sen. Der handschriftliche Befund aus dem Spätmittelalter deutet also nicht auf 
ein junges Alter der Historia hin. Viel mehr spricht er für ihre extreme Langle-
bigkeit. Sie blieb im Gegensatz zu der Vita und den Hymnen, die, wie wir gleich 
sehen werden, im Laufe des 12. Jahrhunderts neu geschaffen wurden, von dem 
Moment ihrer Einführung am Kloster bis zu ihrer erneuten Fixierung in den 
Handschriften des 15. Jahrhunderts – möglicherweise aus Respekt für ihre lange 
Tradition – unangetastet. 

Es ist sogar möglich, dass die Historia bereits im letzten Viertel des 10. Jahrhun-
derts, und zwar noch zur Zeit des Bischofs Rather, ins Kloster gelangte. Dies legt 
der historische Kontext nahe. Im letzten Viertel des 10. Jahrhunderts erlebte die 
monastische Gemeinschaft vor den Mauern der Stadt eine Wiedergeburt. Vermut-
lich wegen der verheerenden Einfälle der Ungarn war es in dieser Zeit notwen-
dig geworden, Kloster und Basilika umfangreichen Renovierungsmaßnahmen zu 
unterziehen.314 Wieder war es Bischof Rather, der die Erneuerung einer religiösen 
Institution seiner Diözese in die Wege leitete. So erbat er erfolgreich von Kaiser 
Otto I. eine Geldsumme für die Vollendung der „basilica sancti Zenonis“.315 Das 
314	 Vgl. Valenzano: La basilica di San Zeno, S. 9; siehe dazu auch: Anti: Verona e il culto, 

S. 62–63; Andrea Castagnetti: Dalla caduta dell’Impero Romano d’Occidente all’Impero 
Romano-Germanico (476–1024), in: Andrea Castagnetti / Gian Maria Varanini (Hg.): Il 
Veneto nel medioevo. Dalla „Venetia“ alla Marca Veronese, Verona 1989, S.  1–80, hier: 
S. 39. Vgl. auch Miller: The Formation of a Medieval Church, S. 69–70. 

315	 Vgl. Rather von Verona: Briefe, Ep. 30, S. 169–170. Rather musste sich zwar kurz darauf 
gegen die Vorwürfe verteidigen, das ihm von Otto I. anvertraute Geld für den Umbau des 
Klosters zu anderen Zwecken genutzt zu haben, doch das Kloster war bereits 983 offen-

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

liturgische Material aus dem Zenokloster deutet nun darauf hin, dass sich diese 
Wiedergeburt nicht nur auf das bauliche Äußere des Klosters beschränkte, son-
dern, wie im Fall der Kleriker des Domes, auch mit einer liturgischen Erneuerung 
einherging. Es ist sehr wahrscheinlich, dass Rather die Zenoliturgie, die im Klos-
ter bisher wahrscheinlich auf unspezifischen Commune-Gesängen basierte, bei 
dieser Gelegenheit mit dem auf Zeno zugeschnittenen Material aus dem Dom 
ersetzte. Dazu gehörte wohl neben der Historia auch Rathers Überarbeitung der 
Zenovita, auch wenn die Überlieferung dieses Textes für das Zenokloster in die-
ser Zeit nicht bezeugt ist. Darauf deutet die Tatsache, dass, wie wir sehen werden, 
im 12. Jahrhundert eine neue monastische Vita auf der Vorlage der Vita Rathers 
(BHL 9007) verfasst wurde. Auch wenn nur eine Handschrift von BHL 9007 aus 
Verona überliefert ist (das kanonikale Lektionar Paris BN Lat. 9739), muss dem 
Verfasser der neuen Vita im Zenokloster im 12. Jahrhundert eine Kopie zur Ver-
fügung gestanden haben, die er teilweise abschrieb und veränderte.316 

Mit diesem Material war also gegen Ende des 10. Jahrhunderts ein auf Zeno 
zugeschnittenes Set liturgischer Texte für die Nutzung im Kult gegeben. Die 
Wiedergeburt des Klosters bedeutete also nicht nur die Wiederinstandsetzung 
verfallener Gebäude, sondern auch die Restitution der monastischen Verehrer-
gemeinschaft, die nun auch ihren eigenen Bezug zu Zeno und somit ihre eigene 
Identität in der Liturgie entwickeln und behaupten konnte. Hinweise über die 
Inhalte dieser neuen monastischen Identität sowie über das Profil, mit dem der 
Heilige nun versehen wurde, liefern die Inhalte des liturgischen Materials aus 
diesem Kloster. 

Zunächst sollen in diesem Zusammenhang die frühesten Hymnen des Zeno- 
klosters analysiert werden, die in Kapitel 3.3.2, ab S. 79, ediert sind (die hier angege-
benen Zitate entstammen dieser Edition). Die ältesten überlieferten Hymnen für 
Zeno finden sich in jenem Hymnar vom Ende des 11. Jahrhunderts, das bezüglich 
der Verwendung der Historia von Zeno im Zenokloster zu Rate gezogen wurde, 
nämlich der Handschrift Verona BC CIX(102). Hier werden für das Zenofest am 
12. April drei Hymnen vorgesehen, und zwar jeweils ein Hymnus für die Vesper, 
einer für die Matutin und einer für die Laudes. All diese Hymnen basierten auf 
unterschiedlichen Vorlagen. Der Hymnus für die Matutin Iesu redemptor omnium 
wird direkt aus dem Commune eines Bekenners übernommen: In der Hand-
schrift findet sich nach dem Incipit Iesu redemptor omnium die Anweisung requi-
ratur in natale confessorum. Auch der Laudes-Hymnus war zumindest von einem 
Commune-Hymnus inspiriert, den Hymnus für einen Märtyrer Deus tuorum mili-
tum. Es ist unklar, ob die Kontrafaktur dieses Hymnus der Profilierung Zenos als 
Märtyrer diente, da im Text die Vorlage nur vage wiederaufgenommen wird und 

sichtlich so weit renoviert, dass Otto II. hier einen Reichstag versammeln konnte und sich 
sein Nachfolger Otto III. zwischen dem Jahr 996 und 1000 mehrmals in San Zeno Mag-
giore aufhielt. Vgl. Valenzano: La basilica di San Zeno, S. 9.

316	 Dazu mehr in Kapitel 4.3.2.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

Zeno viel mehr als Bischof (Strophe 2: Qui Zenonem episcopum...) angesprochen 
wird. Nur der Hymnus der Vesper Zeno pontifex inclite wird nicht aus dem Com-
mune entnommen. Auch er wurde allerdings von einer Vorlage adaptiert, die sich 
nach Farfa lokalisieren lässt und dort für das Fest Cathedra sancti Petri verwendet 
wurde. Die Tatsache, dass auch für ein wichtiges Fest wie das Zenofest im Kloster 
kaum individualisierte Hymnen verwendet wurden, spricht dafür, dass sie älteren 
Datums waren und wahrscheinlich nicht erst am Ende des 11. Jahrhundert ent-
standen, als sie schließlich verschriftlicht wurden. Im Kloster wurden diese Hym-
nen also lange Zeit gesungen, bevor das sie überliefernde Hymnar in der zweiten 
Hälfte des 12. Jahrhunderts dem Kapitel geschenkt wurde.317 

Vor allem im Hymnus der Vesper Zeno pontifex inclite wird die Profilierung 
des Heiligen sichtbar. Darin wird Zeno ausdrücklich für seine Rolle als Bischof 
zelebriert: Zum einen wird er ausdrücklich als pontifex und pastor angesprochen. 
Zum zweiten scheint auch die Tatsache signifikant, dass das Stück in Farfa für das 
Fest Cathedra sancti Petri verwendet worden war und also ursprünglich Peter als 
erster Inhaber des römischen Bischofsstuhls feierte.318 Es ist möglich, dass in San 
Zeno Maggiore gerade dieser Hymnus ausgewählt wurde, weil er die bischöfliche 
Rolle von Petrus betonte, die nun auch für Zeno in den Vordergrund gestellt 
wurde. Zeno wird in diesem Hymnus aber darüber hinaus auch als Patron des 
Klosters (patronus) bezeichnet und die Mönche als seine famuli (adesse tuis famu-
lis) charakterisiert. Die Profilierung von Zeno als Bischof und Patron, die in den 
Hymnen des Zenoklosters zum Thema wird, zeigt auf der einen Seite, dass zu die-
ser Zeit das Episkopium eine wichtige Instanz für die monastische Gemeinschaft 
darstellte und auf der anderen Seite, dass Zeno auch als spezieller Patron der Klo-
stergemeinschaft fungierte. Zu diesem Zeitpunkt wurde daher zwischen diesen 
zwei Rollen kein Widerspruch empfunden. Allerdings kommt in den monasti-
schen Zusätzen der Historia auch ein weiterer Aspekt des Heiligen ans Licht, der 
für die Mönche ebenso relevant war. 

Die Übernahme der Historia von Rather ging mit der Übernahme eines 
bestimmten Profils des Heiligen seitens der monastischen Gemeinschaft einher. 

317	 Vgl. Clemens Blume (Hg.): Die Hymnen des Thesaurus Hymnologicus H. A. Daniels und 
anderer Hymnen-Ausgaben. Pars I Hymni antiquissimi saec. V–XI (Analecta Hymnica 
Medii Aevi 51), Leipzig 1908, S.  220–221. Auch zwei weitere Hymnaren des 11. Jhdts., 
Zürich ZB Rh. 82 und Zürich ZB Rh. 91 aus Farfa, die zu einem unbestimmten Zeit-
punkt nach Rheinau kamen, überliefern diesen Hymnus. Vgl. Jakob Werner: Die ältesten 
Hymnensammlungen von Rheinau, in: Mitteilungen der antiquarischen Gesellschaft in 
Zürich 13, 1891, hier: 84 (x). Der Hymnus wurde auch für andere Heilige verwendet. In 
einer Handschrift aus Reims des 13. Jhdts. wurde er für Remigius verwendet, in einer 
Handschrift des 12. / 13. Jhdts. aus Cambrai für Autbertus und in mehreren Handschriften 
aus Verdun für Vitonus. Ein spätmittelalterliches Brevier, heute in Wien ÖNB 4089, zeugt 
von einer Nutzung des Hymnus für den Heiligen Benedikt (vgl. http://www.vhmml.us/
research2014/catalog/detail.asp?MSID=17466) [25. Juni 2018]. Siehe dazu AH 51, Nr. 190; 
AH 19, Nr. 448; AH 12, Nr. 151 und 448; AH 4, Nr. 197.

318	 Vgl. Michael Buchberger (Hg.): Lexikon für Theologie und Kirche. Bd. 1, Freiburg 21957, 
Sp. 743.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

Dieses Profil war vom Bischof ausdrücklich für seine Kleriker entworfen worden 
und konnte somit für die Kanonikergemeinschaft als Modell verstanden werden. 
Die Benediktinermönche übernahmen Ende des 10. Jahrhunderts gezwungener-
maßen auch dieses Profil von Zeno. Allerdings zeigen gerade die Zusätze, mit 
denen sie die klerikale Historia für die Nutzung im Kloster adaptierten, den 
Wunsch, den eigenen Bezug zum Heiligen auszudrücken. Darin wird auf zwei 
Punkte der Zenobiographie Bezug genommen, die bisher in der kanonikalen 
Historia keine Rolle gespielt hatten. 

Zum einen wird Zeno als Stifter von Kirchen dargestellt. Es wird an mehre-
ren Stellen in der monastischen Historia (siehe Kapitel 3.3.1, S. 73–80) erzählt, 
dass Zeno den Kaiser nach der Heilung dessen Tochter bittet, in Verona die 
heidnischen Idole zerstören zu dürfen, um an deren Stelle christliche Kirchen zu 
errichten. Dies erwähnen A11 und R8.319 Im Rahmen dieses Kirchenbaus wird 
im Offizium vor allem eine Kirche hervorgehoben. In A12 wird berichtet, dass 
Zeno befohlen hätte, neben dem Fluss eine Kirche zu bauen und dass er darin 
starb.320 R4 betont außerdem noch ausdrücklicher, dass Zenos Körper in dieser 
vom ihm erbauten Kirche begraben liegt.321 An dieser Stelle wird klar, welche 
Kirche damit gemeint ist. Es geht um das Kloster selbst, denn dort, und dies war 
dem monastischen Urheber der Zusätze bewusst, lagen Zenos Reliquien immer 
noch begraben. 

Mit der Nennung des Zenoklosters in der monastischen Historia für Zeno 
wurde zweierlei bewirkt. Zum einen wurde die Verbindung zum Bischof gekappt 
und das Kloster wurde, eingerahmt in die Bautätigkeit von Zeno, zur Gründung 
des Heiligen selbst. In diesem Punkt weicht die monastische Historia von der 
Vorlage der Vita sowie von der urkundlichen Überlieferung ab. Beide zu diesem 
Zeitpunkt zirkulierenden Zenoviten, und zwar sowohl die des Coronatus322 als 
auch Rathers Überarbeitung,323 hatten in Verwandten von Gallienus die Verant-
wortlichen für den Bau einer Kirche im Namen des heiligen Zeno identifiziert. 
Die urkundliche Überlieferung des Frühmittelalters sprach bezüglich der Grün-
dung und Ausstattung eines Zenoklosters sogar von einer Petitio des Bischofs von 
Verona beim Kaiser.324 In der Historia hingegen wird die Gründung des Klosters 
direkt auf Zeno zurückgeführt. 

319	 A11 Coepitque beatus pontifex in Verona destruere omnia idola et fabricare Christi ecclesias; R8 
Beatissimus Christi confessor Zeno petiit a rege ut in urbe Verona destruerentur omnia manufacta 
idola et conderetur cum omni honore Iesu Christi catholica ecclesia V Cumque sanasset filiam 
regis petiit a rege ut in urbe Verona.

320	 A12 Iuxta Athesis fluvium iussit beatus Zeno construi oratorium in quo quievit in Domino.
321	 R4 Iuxta Athesis fluvium iussit beatus confessor Zeno construi oratorium ubi post modum quievit 

in Domino V Ibique sepultus corpore et in caelo spiritus eius.
322	 „in honore Dei et in ipsius sancti sacerdotis, quidam ex genere Gallieni fecit sancto nomini 

ipsius basilicam haud procul a fluvio“, vgl. Sala: Il culto di Zeno nei secoli VIII–IX, S. 31.
323	 in honore dei et ipsius sancti sacerdotis quidam ex genere Gallieni fecit reverendo eius nomini 

basilicam, haud procul a fluvio, vgl. Edition, Kapitel 3.3.3, S. 91.
324	 Vgl. Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 117, S. 154.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

Mit der Nennung der Grabkirche von Zeno wird, zum zweiten, ein für die 
monastische Gemeinschaft entscheidender Punkt erwähnt, nämlich die Tatsache, 
dass das benediktinische Kloster auf dem Grab des Heiligen entstanden war. Da 
der heilige Körper nur an einem Ort, nämlich im Kloster, liegen konnte, konnten 
nur seine Mitglieder, die Mönche, über die körperlichen Überreste des Heiligen 
rechtmäßig verfügen und sich als Hüter der Reliquien des Heiligen verstehen.

In diesem Zusammenhang ist es auch relevant, dass das Kloster in der urkund-
lichen Überlieferung ab 841 mit einem deutlichen Bezug zum Leib und zum 
Grab von Zeno beschrieben wird.325 Das Kloster wurde stets als der Ort, „wo sein 
Körper begraben ruht“ („ubi corpus eius humatum quiescit“326) bezeichnet. Die 
Formulierung des vierten Responsoriums der monastischen Historia R4 ubi post 
modum quievit in Domino V Ibique sepultus corpore et in caelo spiritus eius ähnelt 
dem Ausdruck der Urkunde und ist wahrscheinlich nicht zufällig gewählt. Viel-
mehr wurde sowohl im urkundlichen Bestand als auch in der Liturgie des Klos-
ters die gleiche Idee ausgedrückt. Das Kloster sah in der Tatsache, dass es die 
Reliquien des Heiligen aufbewahrte, ein Alleinstellungsmerkmal und definierte 
seine Identität durch den Bezug dazu. 

Diese Verbindung zwischen dem Kloster und den Reliquien war aber nicht nur 
klosterintern relevant, sondern auch nach außen von Bedeutung. Während sie 
nach innen eine Identifizierung der monastischen Mitglieder mit einer genauen 
Funktion als Bewahrer der Reliquien ermöglichte, diente sie nach außen der Legi-
timierung der klösterlichen Ansprüche im Konflikt mit dem Bischof und den 
Klerikern um die Spenden „ad corpus“. 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das liturgische Material des monasti-
schen Zenokultes einer weiteren Verehrergemeinschaft Zenos eine Stimme ver-
lieh. Als das Kloster gegen Ende des 10.  Jahrhunderts renoviert wurde, erlebte 
auch die dort angesiedelte monastische Gemeinschaft eine Wiedergeburt und 
fixierte ihren Anspruch auf Eigenständigkeit selbstbewusst in der Liturgie. Doch 
diese Identität war ambivalent und von dem gleichzeitigen Bezug auf zwei unter-
schiedliche Instanzen bestimmt. Auf der einen Seite bestand eine traditionelle 
Abhängigkeit vom Episkopium: Viel liturgisches Material kam aus dem Dom 
und das Kloster blieb dabei Empfänger der liturgischen Produkte des Bischofs. 
Außerdem wurde vor allem in den monastischen Hymnen für Zeno ein Bild des 
Heiligen entworfen, in dem er vornehmlich als Patron, aber auch ausdrücklich 
als Bischof (pontifex, pastor und episcopus) hervortrat und von seiner monastischen 
Gemeinschaft um Unterstützung gebeten werden konnte. Andererseits wird in 
den Zusätzen der monastischen Historia ein weiteres Element erwähnt, welches 
für die Herausbildung der Verehrergemeinschaft im Kloster entscheidend war, 
nämlich ihr Bezug zu den Reliquien von Zeno, dessen körperliche Überreste im 

325	 Elisa Anti beobachtet, dass dieser Bezug in den Urkunden ab 905 immer ausgedrückt 
wurde, vgl. Anti: Verona e il culto, S. 64.

326	 Fainelli: Codice diplomatico Veronese, Nr. 233, S. 356.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

Kloster lagen und dessen Mönche daher auch die an ihn gerichteten Spenden 
beanspruchten.

Durch diese Profilierung hatte sich die Identität Zenos allerdings verdoppelt: 
Während die Gemeinschaft der Kleriker am Dom Zeno als Bischof und Priester 
verehrte und in dem Heiligen ein Modell erkannte, verehrten ihn die Mönche 
des an seinem Grab entstandenen Klosters nicht nur für die ihm zugeschriebene 
Biographie, sondern mehr noch für das, was er für sie war: Ein toter, aber heiliger 
und daher wirkmächtiger Leib. Die Zusätze der monastischen Historia erschei-
nen in diesem Zusammenhang nicht nur als selbstbewusste Aussage über das 
eigene Verhältnis zum Heiligen, sondern auch als Instrument im Konflikt um die 
wirtschaftliche Nutzung seiner Reliquien.

4.3.2	 Die zweite Phase: Weiterhin Konkurrenz und eine neue Profilierung von Zeno 

Vorerst blieb es still um die Spenden „ad corpus“, die bis zum 11. Jahrhundert in 
Urkunden nicht mehr erwähnt wurden. In einer Urkunde von 1014 bestätigte 
Heinrich II., dass die Mönche den Klerikern einen Anteil an den Spenden schul-
deten, wobei nicht mehr von gleichen Teilen die Rede war. Dem Bischof und sei-
nen Klerikern sollte nun eine feste Summe zukommen, egal wie viel dem Kloster 
gespendet wurde, nämlich zwanzig mancusi bzw. fünfzig solidi.327 Dies wurde 
in weiteren Urkunden des 11. Jahrhunderts zunächst bestätigt. Gegen Ende des 
Jahrhunderts lässt sich die Pflicht der Mönche zur Abgabe eines Teils der Spenden 
an Bischof und Domkapitel nicht mehr fassen. 1084 regelte Heinrich IV.328 dann, 
dass die „heilige Gemeinschaft der Mönche“329 alle Spenden „zum heiligen Leib 
des sehr seligen und vornehmen Bischofs und Bekenners Christi Zeno“330 sicher 
und ohne Störungen besitzen und behalten sollte.331 Auch bestätigte er, so wie 
seine Vorfahren vor ihm (zum Beispiel Konrad II.332), dass niemand, auch nicht 
der Bischof, dem Kloster etwas wegnehmen dürfte. Bemerkenswerterweise wurde 
aber in dieser Urkunde das Recht zur freien Abtwahl des Klosters nicht mehr wie 
in früheren Urkunden erwähnt. Es scheint also 1084 weggefallen zu sein.

Das Kloster wurde so gegen Ende des 11. Jahrhunderts auf der einen Seite offi-
ziell und vom deutschen Kaiser selbst als rechtmäßiger Besitzer der Reliquien 
und daher einzelner Empfänger der Spenden „ad corpus“ erkannt. Auf der ande-
ren Seite erlangte es dadurch aber noch keine vollständige Emanzipation vom 

327	 Vgl. Die Urkunden Heinrichs II. und Arduins, hrsg. von Harry Bresslau / Hermann  
Bloch / Robert Holtzmann (MGH DD H II), Hannover 1900–1903, Nr. 309, S. 387–388.

328	 Vgl. Die Urkunden Heinrichs IV., hrsg. von Dietrich von Gladiss / Alfred Gawlick. 3 Bde. 
(MGH DD H IV), Weimar 1952, Nr. 363, S. 482–484.

329	 Ebd., „sancta congregatio monachorum“.
330	 Ebd., „ad sacrum corpus beatissimi egregiique pontificis atque confessoris Christi 

Zenonis“.
331	 Ebd., „securiter teneat atque possideat sine ulla inquietudine alicuis persone“.
332	 Vgl. Die Urkunden Konrads II., hrsg. von Harry Bresslau / Hans Wibel / Alfred Hessel 

(MGH DD K II), Hannover 1909, Nr. 95, S. 1132–133. 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

Bischof. Vielleicht aufgrund dieser bleibenden Spannung wurde das Kloster im 
Laufe des 12. Jahrhunderts erneut aktiv. Es produzierte neue liturgische Texte, die 
einen deutlichen Schwerpunkt auf die Mirakel des Heiligen legten und somit als 
letztes Wort im Streit um seine Überreste fungieren sollten. 

Der erste Text, mit dem das Zenokloster seine Liturgie erneuerte, ist ein hagio-
graphischer Bericht, der als Vita beatissimi Zenonis bekannt ist. Dieser Bericht 
setzt sich aus zwei klar voneinander unterscheidbaren Teilen zusammen: Im ers-
ten Teil (BHL 9010) wird das Leben von Zeno beschrieben, im anderen (BHL 
9011) die Reliquienübertragung und die Wunderwirkung des Heiligen erzählt. 
Frühere Editoren des Textes, etwa Scipione Maffei und die Bollandisten, waren 
der Meinung, dass die Teile zwei unterschiedliche Werke darstellten, wenn auch 
möglicherweise beide auf den gleichen Autor zurückzuführen wären. Daher 
gaben letztere dem Text auch zwei unterschiedliche BHL-Nummern.333 Mittler-
weile hat sich aber die Ansicht etabliert,334 dass BHL 9010 und 9011 die zwei 
Teile eines einzigen Werkes darstellen. Die Gründe dafür sind vielfältig: Nicht 
nur werden sie öfters als zusammenhängender Text in den handschriftlichen Zeu-
gen überliefert,335 auch strukturelle und sprachliche Hinweise sprechen für eine 
einheitliche Komposition der inhaltlich unterschiedlichen Teile.336 Gerade auf-
grund der inhaltlichen Strukturierung des Textes kann man eigentlich sogar von 
einem dreiteiligen Werk sprechen, das in einen Vita-, einen Translatio- und einen 
Miracula-Teil unterteilt ist. Auf diesen Aspekt wird später näher einzugehen sein.

BHL 9010–9011 ist, im Vergleich mit weiteren Versionen der Zenovita wie BHL 
9001 (Coronatus) und BHL 9007 (Rather), weniger verbreitet. Elisa Anti konnte 
2009 lediglich zwanzig Handschriften auflisten, die BHL 9010 und zum Teil auch 
BHL 9011 überliefern. Aus Antis Liste müssen allerdings mindestens zwei Hand-
schriften337 gestrichen werden, weil sie nicht diese Version der Vita Zenonis über-
liefern und zwei weitere338 als nicht identifizierbar gelten, da sie mit inkorrekter 
Signatur angegeben wurden.339 Zwei Handschriften liturgischer Natur, die in 
dieser Arbeit für die Edition herangezogen wurden, sollen zu dieser Liste hin-
zugefügt werden. Es handelt sich um die bereits erwähnten Breviere Augsburg 
StStadtB 2° 204 und Kremsmünster SB CC60, welche neben weiteren Elementen 
für das Stundengebet auch Lesungen enthalten, die aus BHL 9010–9011 stammen. 
Dazu kommt eine weitere Handschrift, Leipzig UB 1264, die unten noch weiter 
333	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 98. Auch Golinelli geht von zwei Werken aus, vgl. Paolo 

Golinelli: Italia settentrionale (1130–1220), in: Guy Philippart (Hg.): Hagiographies. 
Histoire internationale de la littérature hagiographique latine et vernaculaire en Occident 
des origines à 1550 (Corpus Christianorum. Hagiographies), Turnhout 1994–2006, S. 125–
153, hier: S. 132–133.

334	 Vgl. Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 15. Vgl. Marchi: Le antiche storie, S. 34–35. Vgl. 
Anti: Verona e il culto, S. 98–99.

335	 Vgl. ebd., S. 99.
336	 Vgl. ebd.
337	 München BSB Clm 1090 und Nürnberg SB Cent. VII 99.
338	 Verona BCi 327 und Verona BCi 923.
339	 Vgl. ebd., S. 126–127.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

zur Sprache kommen wird. Einige Handschriften überliefern neben der Vita und 
der Translatio auch ein Gedicht in elegischen Distichen (Inc. Qui praecepit aquam 
populo producere petram), das vor dem Beginn des eigentlichen Vitatextes platziert 
wurde.340

Der erste Teil des monastischen Textes, nämlich die eigentliche Vita (BHL 9010) 
änderte den bereits bekannten Plot des Lebens Zenos nicht wesentlich.341 Auch 
hier ist Zeno bereits im Mutterschoß heilig, er lebt auf asketische Weise, predigt 
und bekehrt nach und nach die noch heidnische Bevölkerung. Zu den bereits 
bekannten Mirakeln, nämlich der Rettung eines Bauern und der Befreiung der 
Königstochter von der Besessenheit des Teufels, wurden aber zwei teilweise unbe-
kannte Episoden hinzugefügt.342 Das erste neue Wunder ereignet sich, als Zeno 
von den Gesandten des Kaisers aufgesucht wird. Nachdem Zeno der Forderung 
des Kaisers, sich zum Palast zur Hilfe seiner Tochter zu begeben, zustimmt, lädt 
er die Soldaten des Kaisers dazu ein, sich aus seinem Fang drei Fische zu holen. 
Diese sind aber gierig und nehmen sich unerlaubt auch einen vierten Fisch dazu. 
Als die Soldaten den Fisch in heißes Wasser werfen, um ihn zu kochen, bleibt er 
unversehrt und schwimmt weiterhin friedlich im kochenden Wasser. Der Hei-
lige verzeiht aber den Soldaten den Diebstahl und diese sind durch das Wunder 
so beeindruckt, dass sie nun uneingeschränkt an seine Heiligkeit glauben. Im 
Anschluss reist Zeno zum Palast von Gallienus und befreit dessen Tochter vom 
Teufel. Davon höchst beeindruckt, schenkt der König dem Heiligen seine eigene 
Krone und gibt ihm außerdem die Erlaubnis, christliche Kirchen in Verona zu 
bauen und die heidnischen Götzenbilder zu zerstören. Im Zusammenhang mit 
der Bekehrung Veronas wird nun das zweite bisher unbekannte Wunder erzählt. 
Eine Gruppe von Heiden fordert Zeno heraus, einen Ertrunkenen wieder zum 
Leben zu erwecken, und verspricht, dass sie sich, falls Zeno dies bewirken könne, 
zum Christentum bekehren würde. Zeno betet zu Gott und der Tote steht wieder 
auf, die Heiden sind überzeugt und rufen nun: Wir glauben, wir glauben und so 
lasst uns die frevelhafte Idole abstoßen.343 Im Anschluss an diese Episode wurden 
vom monastischen Verfasser der Vita einige längere Exzerpte aus der Homilien-
sammlung von Zeno eingefügt, in der der Heilige die Taufe und die Tugend der 
Geduld erörtert. Nach diesen Passagen aus dem Tractatus wird noch einmal auf 
Zenos Kampf gegen den Teufel angespielt und kurz darauf sein Tod geschildert. 
Auch in dieser Version der Vita wird am Schluss das bisher einzig bekannte post-

340	 Verona BC L, Verona BC CXII, Verona BC CCXXVII; Verona BCi 2007 und Firenze BML 
Ash. 135.

341	 Der durch Maffei (Maffei, Istoria diplomatica, Mantova 1727) edierte Text von BHL 9010–
9011 wurde in: Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 18–24 wieder abgedruckt. Aus prakti-
schen Gründen wird aus Sala zitiert, wenn die Texte nicht in dieser Arbeit ediert wurden 
(z. B. der Prolog von BHL 9010).

342	 Das zweite Mirakel wurde bereits im Gedicht Versus de Verona erwähnt, vgl. Marchi: Le 
antiche storie, S. 32. 

343	 Credamus, credamus et idola fallacia dimittamus, siehe Edition, S. 96.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

mortale Wunder des Heiligen eingefügt, nämlich die bereits von Gregor dem 
Großen erzählte Rettung der Stadt vor einer Etschüberflutung. 

Die Ereignisse nach dem körperlichen Tod des Heiligen werden im zweiten 
Teil des monastischen Dossiers zu Zeno ausführlich behandelt.344 Zunächst wird 
im Translationsbericht die Übertragung der Reliquien in das durch König Pip-
pin und Bischof Ratold renovierte Zenokloster erzählt. Der Leib von Zeno, der 
bislang in einer kleinen Kirche ruhte, wurde dank Pippin und Ratold schöner 
und erhabener345 begraben. Dafür wurde das ursprüngliche Gebäude vergrößert 
und eine Krypta mit Säulen gebaut, in der auch ein Marmorsarkophag platziert 
wurde. Als aber der König, der Bischof und die ganzen Kleriker der Stadt sich 
beim alten Grab sammelten, um es zu öffnen, wurden sie vom Schrecken über-
wältigt und trauten sich nicht, solch ehrwürdige Gebeine zu berühren. Erst dank 
eines am Gardasee lebenden Asketen, Benignus, der die Gebeine mit der Hilfe von 
wenigen Auserwählten aus dem alten Grab herausholte, konnte die Translation 
erfolgen. Die Reliquien wurden zunächst in einer Prozession, bei der sich unzäh-
lige Wunder ereigneten, durch die Stadt geführt, und dabei von der jubelnden 
und singenden Bevölkerung empfangen. Anschließend wurden die unversehrten 
Überreste346 des Heiligen im neuen Grab versiegelt. Weiterhin wird berichtet, wie 
sich nach der Reliquienübertragung, und dank zahlreicher Schenkungen, die im 
Translationsbericht aufgelistet werden, die monastische Gemeinschaft etablieren 
konnte. Dank der liebevollen Zuwendung der Kaiser, der uneingeschränkten 
Unterstützung Ratolds und auch dank Schenkungen durch Laien, wurde das 
Kloster, so berichtet uns der Autor, sehr reich: illa ecclesia ditissima facta est.347 
Aber auch spirituell war die monastische Gemeinschaft vorbildhaft: Die älteren 
Mönche zeichneten sich durch ihre Würde und ihr regelkonformes Leben aus 
und waren auch für die Jüngeren ein Vorbild: 

das Verhalten und die moralische Würde zeigten, dass die alten Mönche und der Abt 
selbst die monastische Regel wunderbar respektierten und dass sie Modell und Spiegel 
der Anhänger waren, so dass gute Väter gute Söhne hervorbrachten.348

Die Erzählung endet mit dem Hinweis auf die vom Grab aus bewirkten Mirakel 
des Heiligen. Diese seien so zahlreich und hätten Zeno so berühmt gemacht, dass 
der Erzähler nicht davon absehen könne, auch diese zu schildern. Er verfasste  
daher ein opusculum,349 in dem über einige Heilungen und Besessenenbefrei- 
ungen berichtet wird:

344	 Siehe Edition, Kapitel 3.3.3, S. 100–106.
345	 decentius et sublimius, siehe Edition, S. 100.
346	 integritate membrorum servata, siehe Edition, S. 101.
347	 Siehe Edition, S. 102.
348	 seniores illos cum abbate eadem institutio et moralis gravitas tales exhibuit, quibus gubernacu-

lum coenobiale regule mirifice servaretur et formula atque speculum sequacibus essent et ut boni 
patres bonos heredes efficerent, siehe Edition, S. 103.

349	 Siehe Edition, S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

Aber der selige Priester zog viele Menschen aus entfernten Orten zu sich, einige von 
dem Glauben bewegt, andere von der Krankheit gezwungen. Und um nicht alles zu 
verschweigen, lasst uns einige seiner Mirakel in diesem Büchlein erläutern.350

Sprachlich zeichnen sich die monastische Vita und die Translatio durch einen 
relativ eleganten Stil mit klassisch-antiken Anklängen aus, die später ausführli-
cher behandelt werden. Der Mirakelteil ist hingegen aufgrund des behandelten 
Materials und den Charakteristiken der Gattung entsprechend eher schlicht. Er 
besteht im Wesentlichen aus einer Liste von zusammenhanglosen Wundern.351 
Das einzig beobachtbare Ordnungsprinzip der Liste ist, dass die Wunder in chro-
nologischer Reihenfolge präsentiert werden, und zwar vom älteren zum jüngeren. 

Da in diesem Teil des Werkes einige Wunder mit verschiedenen historischen 
Ereignissen verknüpft werden, bietet sich die Möglichkeit einer Datierung der 
Texte. Allerdings wurden diese Hinweise in der Forschung unterschiedlich gedeu-
tet und entsprechend verschiedene Datierungen vorgeschlagen, zum Beispiel ins 
11.,352 12.353 und auch ins 13.354 Jahrhundert. 2009 konnte allerdings Elisa Anti 
eine Datierung in die zweite Hälfte des 12.  Jahrhunderts belegen.355 Hinweise 
im Text beziehen sich zum Beispiel auf einige Besitzungen des Klosters, so ein 
Waldstück bei Mantico.356 Diese lassen erkennen, dass der Autor wahrscheinlich 
zur Zeit des Abts Gerhard lebte, der den Anspruch des Klosters auf einige dieser 
Besitzungen nach langwierigen rechtlichen Streitereien durchsetzen konnte.357 
Auch der Hinweis auf den Bau eines Glockenturmes, von einigen mit einer Erwei-
terung in den Jahren 1045–1049 identifiziert, geht Antis Ansicht nach auf eine 
zweite Renovierung des gleichen Turmes zurück.358 Die Vita hebt nämlich die 
Höhe des Turmes besonders hervor. Eine solche Betonung ist aber eher im Fall des 
Glockenturmes passend, der dank des Abtes Gerhard fertig gestellt wurde. Der 
Turm wurde von den Zeitgenossen für seine Höhe bewundert und als erstaun-
lich gebaut („mirabiliter constructum“359) beschrieben. Dieser zweite Umbau des 
Turmes gehörte zu umfangreichen Renovierungsmaßnahmen, die Abt Gerhard 

350	 „Sed beatissimus confessor vires a Domino datas quam sepe excitans, multa memoratu, digna per-
ficiens ex longinquis regionibus plures vocaverat; alios religione motos, alios aegritudinis neces-
sitate coactos. Sed pretereamus omnia suorum per hoc opusculum diseramus aliqua”, siehe Edi-
tion, S. 103. 

351	 Vgl. Heinzelmann: Translationsberichte, S. 63, der von einem Schematismus der Wunder-
berichte spricht. 

352	 Vgl. Marchi: Le antiche storie, S. 35.
353	 Vgl. Maffei: Istoria diplomatica, S. 316; Vgl. Giambattista Biancolini: Notizie storiche delle 

chiese di Verona. 8 Bde.), Verona 1771, S. 76.
354	 Vgl. Carrara: Gli scrittori latini, S. 365.
355	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 104.
356	 Vgl. Varanini: Il monastero di San Zeno, S. 36–37.
357	 Vgl. Castagnetti: Aspetti politici, economici, S.  67.; vgl. Valenzano: La basilica di San 

Zeno, S. 217. 
358	 Auch Sala sieht das so, vgl. Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 16.
359	 Der Text der Inschrift ist in: Valenzano: La basilica di San Zeno, S. 214, abgedruckt. Siehe 

dazu auch Anti: Verona e il culto, S. 104.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

während seines Abbatiates zwischen 1163 und 1187 initiierte.360 In Abt Gerhard, 
der sich stark um eine finanzielle und bauliche Erneuerung des Klosters bemüht 
hatte,361 ist nach Anti daher auch der wahrscheinliche Auftraggeber der neuen 
Lebensbeschreibung des Heiligen zu sehen.362 

Darüber hinaus deutet auch der Befund der handschriftlichen Überlieferung 
auf eine solche Datierung hin, denn es ist kein Textzeuge vor BHL 9010–9011 vor 
dem Ende des 12. Jahrhunderts überliefert.363

Insgesamt gilt also die Zeit des Abts Gerhard als eine besonders positive Phase 
für das Zeno-Kloster, das sich in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts auf dem 
Höhepunkt seiner Macht befand.364 Neben den umfangreichen baulichen Reno-
vierungen betraf diese Blüte des Klosters auch die literarischen und liturgischen 
Texte des Zenokultes. Zu dieser Zeit wurde zwar nicht die äußerst langlebige 
Historia, dafür aber die Lesungen der Zenofeste und die Hymnen für Zeno geän-
dert. Diese sollen im Folgenden zunächst vorgestellt und in ihren historischen 
und liturgischen Entstehungskontext eingeordnet werden.

In den Handschriften des 11.  Jahrhunderts waren drei Hymnen vorgesehen, 
nämlich eine für die Vesper (Zeno pontifex inclite, ediert in Kapitel 3.3.2 auf 
S.  81–82) sowie zwei weitere aus dem Commune entnommene Hymnen für 
Matutin und Laudes. In den spätmittelalterlichen Handschriften aus San Zeno 
sind diese Hymnen nicht mehr zu finden. Zur Vesper sang man den Hymnus 
Effulget orbis speculum (ediert auf S. 82–83), und auch die bislang dem Commune 
entnommenen Hymnen für Matutin und Laudes wurden nun mit auf Zeno zuge-
schnittenen Stücken ersetzt: Post haec curavit (ediert auf S. 83–84) und Praesulis 
sancti redeunt colenda (ediert auf S. 84–85).

Die ersten zwei neuen Hymnen von Vesper und Matutin stellen eine einheitli-
che Komposition dar: Im ersten Teil des Vesper-Hymnus wird nach einer Strophe, 
in der auf die Wichtigkeit des aktuellen Festanlasses hingewiesen wird, Zeno für 
seine Weltverachtung und die Vielfalt seiner Mirakel gelobt. Anschließend wird 
sein erstes Mirakel erzählt. Hier endet der für die Vesper vorgesehene Teil der 
Komposition. Zwei weitere Mirakel des Heiligen, der Exorzismus der Tochter des 
Gallienus und die Rettung der Bevölkerung vor der Etschüberflutung, werden im 
Hymnus der Matutin erzählt. Die hier positionierte und durch das Incipit Praesta, 
pater piissime vertretene Doxologie weist darauf hin, dass erst hier der Hymnus 
zu Ende ist, und die Gesänge für Vesper und Nokturn damit als eine einheitliche 
Komposition zu sehen sind.

360	 Vgl. Valenzano: La basilica di San Zeno, S. 214–218.
361	 Vgl. Castagnetti: Aspetti politici, economici, S. 66. Wie Varanini erinnert, vgl. Varanini: Il 

monastero di San Zeno, S. 36, war die Zeit des Abts Gerhard noch zur Zeit Dantes positiv 
in Erinnerung geblieben. 

362	 Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 105.
363	 Vgl. ebd., S. 104.
364	 Vgl. Varanini: Il monastero di San Zeno, S. 35.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

Auch formal bilden diese Hymnen eine Einheit. Sie bestehen aus insgesamt 
zwölf Strophen von jeweils vier Versen von acht Silben und weisen einen pro-
paroxitonischen Rhythmus (8pp) auf, mit dem die Struktur eines jambischen 
Dimeters rhythmisch nachgeahmt wird. Der Hymnus der Laudes weist hingegen 
eine unterschiedliche formale Struktur auf. Es handelt sich um einen Hymnus in 
sapphischen Strophen. Auch inhaltlich zeigt sich, dass dieser Hymnus als eigene 
Komposition anzusehen ist. Wie der erste Hymnus beginnt er nämlich mit einem 
Hinweis auf die Wichtigkeit des Festes, der als Eröffnung einer neuen Komposi-
tion gut platziert ist. Danach werden die Predigttätigkeit des Heiligen und seine 
Mirakel behandelt. Nachdem der Heilige um Gehör gebeten wird, schließt auch 
dieser Hymnus mit einer Art Doxologie, in der Gott gepriesen wird.

Wie im Fall der Historia im Cursus monasticus des Heiligen sind die Hymnen 
erst in Handschriften des späten Mittelalters erhalten: Neben den zwei bereits 
erwähnten Handschriften Augsburg StStadtB 2° 204 und Kremsmünster SB CC60 
überliefert auch ein weiteres Brevier die Hymnen, nämlich eine Handschrift aus 
dem 14. Jahrhundert München BSB Clm 23143. Bei den Hymnen allerdings, die 
in dieser Handschrift fragmentarisch überliefert sind, handelt es sich um den 
Nachtrag einer Hand des 15.  Jahrhunderts. Auch zwei Psalterien-Hymnare aus 
dem Zenokloster überliefern die Hymnen, nämlich die Handschriften Yale BL 
744 und Verona BCi 745. Weiterhin bezeugt auch das bereits in Zusammenhang 
mit der Historia erwähnte Antiphonar des späten 15.  Jahrhunderts, die Hand-
schrift Verona BCi 739 I, dass diese Hymnen zum traditionellen Bestand der 
liturgischen Gesänge für die Zenofeste gehörten. Hier werden nämlich zu den 
jeweiligen Momenten des Stundengebets die Incipits der Hymnen angegeben: 
Für die beiden Vesper der Hymnus Effuget orbis speculum, für die Nokturn Post hec 
curavit und für die Laudes der Hymnus Praesulis sancti.

Vor allem die zwei Psalterien-Hymnare aus dem Zenokloster können Hinweise 
bezüglich der Datierung dieser Hymnen geben. Obwohl sie von dem Kunsthisto-
riker Gino Castiglioni als „gemelli”,365 also Zwillingshandschriften, charakterisiert 
wurden, wurden sie unterschiedlich, wenngleich durchweg mindestens vor 1450 
datiert.366 Sie sind somit die ältesten Handschriften, die die Hymnen überliefern.

Es stellt sich also auch im Fall der neuen Hymnen für Zeno aus dem Zeno-
kloster die Frage, wie ihre Entstehung zeitlich zu verorten sei: Soll man, wie der 
handschriftliche Befund nahe zu legen scheint, von einer spätmittelalterlichen 
Entstehung der neuen Hymnen ausgehen oder stellen sie ein Erzeugnis älteren 

365	 Castiglioni: Tre salteri, un officio, S. 213.
366	 Robert G. Babcock und Walter Cahn datieren die Handschrift aus Yale aufgrund eini-

ger Nachträge im Kalender vor 1425–1427. Im Kalender wurden nämlich nachträglich die 
Namen von deutschen Heiligen wie Ulrich, Kilian und Wolfgang hinzugefügt. Dies pas-
siert, nachdem 1425–1427 deutsche Mönche zum Bewohnen der Abtei gerufen wurden.  
Vgl. Babcock / Cahn: A New Manuscript, S.  109–110. Castiglioni bezieht sich auf die 
gleichen Hinweise des Kalenders, datiert die Handschrift 745 der Biblioteca Civica aber 
vor 1450, als eine Verbrüderung mit St. Ulrich und Afra und mit Tegernsee geschlosssen 
wurde, vgl. Castiglioni: Tre salteri, un officio, S. 213.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

Datums dar, das zum Zeitpunkt der Erneuerung der liturgischen Codices der 
Abtei im 15. Jahrhundert367 beibehalten wurde? Auch wenn durch die Überlie-
ferung in den zwei Hymnaren aus San Zeno der Terminus ante quem für die 
Entstehung der Hymnen im besten Fall ein wenig nach hinten (vor 1425) gerückt 
werden kann, verbleiben wir bei einer sehr späten Datierung des Materials. Wenn 
die Hymnen tatsächlich erst im zweiten Viertel des 15. Jahrhunderts in die Abtei 
eingeführt worden sind, würde dies bedeuten, dass zwischen dem 11. und dem 
15. Jahrhundert die Mönche die Hymnen sangen, die in der Handschrift Verona 
BC CIX(102) überliefert sind. Das wäre durchaus erstaunlich, da diese Hymnen 
lediglich Entlehnungen aus dem Commune darstellten und wenig spezifische 
Informationen über den wichtigen Klosterpatron enthielten.

Tatsächlich gibt es einige Hinweise darauf, dass dies nicht der Fall war. Da 
sich das Hymnar bereits zu Beginn des 13. Jahrhunderts nachweislich im Dom 
befand, also nicht mehr in San Zeno Maggiore benutzt wurde, war sein Inhalt 
dort möglicherweise bereits obsolet geworden. Dies bedeutet, dass etwa zu dieser 
Zeit (Ende des 12. Jahrhunderts) neues Material im Kloster vorhanden war. Auch 
inhaltliche und formale Aspekte legen diesen Schluss nahe.

Vor allem die Hymnen der Vesper (Effulget orbis speculum, hier ediert auf 
S. 82–83) und Matutin (Post haec curavit, hier ediert auf S. 83–84) weisen themati-
sche und semantische Berührungspunkte mit der Vita und dem Translationsbe-
richt des 12. Jahrhunderts (BHL 9010–11) auf. In der zweiten Strophe des Hymnus 
der Vesper (S. 81) wird Zeno als Beispiel eines Lebens nach dem monastischen 
Ideal der Weltverachtung dargestellt.

Qui Christi fide fervidus 
hoc praesens spernens saeculum, 
flore virtutum praeditus, 
caeli possedit praemium.

Zeno, der die irdische Welt verachtete, kann nun den Preis des himmlischen 
Lebens genießen. 

Der Aspekt der Weltverachtung war in der Figur von Zeno immer schon prä-
sent gewesen, so in der frühmittelalterlichen Vita des Coronatus, wo Zeno fast 
als Asket dargestellt wurde, aber auch in Rathers BHL 9007. Allerdings ist es die 
Vita des 12.  Jahrhunderts, BHL 9010, in der diese Idee am meisten Raum ein-
nimmt. Hier wird nicht nur Zeno, sondern auch, expressis verbis, die Mönche des 
Klosters für eine monastische Lebensweise gepriesen. Besonders die Mönche des 
Zenoklosters wurden nicht nur für ihr regelkonformes und vorbildhaftes Leben 
als Modell und Spiegel für die Anhänger, sondern auch dafür gelobt, dass sie 
Laien inspirieren, das Saeculum zu verlassen und den Habit anzuziehen: 
367	 Castiglioni redet von einem „rinnovo“ derjenigen Codices, die in dem Katalog der Abtei 

von 1400 als „antiquus“, „valde antiquum“, „vetus“ und „antiquissimum“ bezeichnet wor-
den waren und bemerkt, dass gerade aufgrund dieser Erneuerung nur große Choralhand-
schriften aus dem Zenokloster auf uns gekommen sind, vgl. Castiglioni: Note sui codici, 
S. 391.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

Auch die Stadt und das Umland freuten sich gemeinsam; so dass viele Menschen die schat-
tenreiche Welt des irdischen Lebens flohen und ähnlich zu solchen vornehmen Menschen 
[scilicet der Mönche von San Zeno, A. d. V.] werden wollten, und dies hatten sie vor, nicht 
wegen Armut, sondern wegen des Hungers und Durstes nach der heiligen Bekehrung. So 
zogen sie das monastische Habit an und brachten der Abtei nicht wenige Reichtümer.368

Der Hymnus, in dem Zenos monastische Attitüde der Weltverachtung gepriesen 
wird, lässt sich daher gut in dem gleichen Entstehungskontext verorten, in dem 
auch die monastische Vita BHL 9010–9011 verfasst wurde.

Darüber hinaus werden in den neuen monastischen Hymnen zwei weitere 
Themenkomplexe angesprochen, die ausschließlich in BHL 9010–11 zur Sprache 
kommen. Dies sind zum einen die Metapher von Zeno als hellem Licht, das die 
Finsternis des Heidentums verjagt. Zum zweiten die Darstellung der angeblichen 
Bekehrung der Bevölkerung Veronas durch den Heiligen als triumphus über die 
Feinde. In der dritten Strophe des Hymnus der Vesper (hier ediert auf S. 83) san-
gen die Mönche:

Hic onus carnis baiulans 
plura fecit miracula, 
ut floret lux clarissima 
caecas fugavit tenebras. 

Die erste Zeile schließt wieder an das Thema der Last des irdischen Lebens an, 
während in der zweiten Zeile die Mirakel von Zeno angesprochen werden. In 
der dritten und vierten Zeile wird Zeno mit einem hellen Licht gleichgestellt, 
das die blinde Finsternis vertrieb. Dieses Bild findet man in Ansätzen bereits in 
der Rather-Vita (BHL 9007), in der der Autor einen Satz von Coronatus mit dem 
Zusatz a tenebris infidelitatis et errore conversa gentili (hier ediert auf S. 90) ergänzt. 
Diese Idee wurde aber besonders in BHL 9010–9011 erweitert: Hier kommt sie 
nämlich gleich mehrere Male zum Ausdruck. Zunächst im Prolog, in dem die 
Heiligen mit den Fackeln und Leuchtern eines Hauses gleichgestellt werden, die 
den Glanz Gottes verbreiten. Unter den Heiligen ist Zeno wegen der Vielfalt sei-
ner Wunder der hellste Stern: er schimmert wie Lucifer, der Morgenstern.

Solche tugendhaften und nützlichen Gaben schenkt Gott seinen Heiligen, so dass das 
Licht der Heiligkeit leuchten kann und wie eine Kerze, nicht unter dem Scheffel, son-
dern auf dem Leuchter, allen denen, die im Haus sind, Licht schenken kann. Viele Hei-
lige können heilen, aber unter diesen glänzte Zeno aufgrund der großen Zahl seiner 
Wunder wie der Morgenstern.369

368	 Urbs et suburbana communiter huiusmodi contubernio gaudebant. Unde plures fallacis saeculi 
umbratilem auram vitantes ut couterini tantorum virorum fierent satagebant, quos non penuria 
id facere cogebat sed esuries et sitis sanctae conversationis inhiantes non minimas opes Zenoni 
ferentes monasticum habitum induerunt, siehe Edition, S. 102.

369	 „Haec honesta et utilia munera Iesus sanctis suis est pollicitus, ut iubar sanctitatis sic cla-
resceret, et lucerna non sub modio, sed super candelabrum posita omnibus, qui in domo 
sunt, eluceret. Sed gratiam curationis plurimi sanctorum sunt adepti; inter quos multi-
tudine miraculorum beatissimus Zeno, velut Lucifer matutinus rutilat“, Sala: Il culto di 
Zeno dal X al XII, S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

In dieser Passage verbirgt sich die Anspielung auf eine Bibelstelle. Es handelt sich 
um das Evangelium von Lukas, Kapitel 11, Zeile 33: „Nemo lucernam accendit 
et in abscondito ponit, neque sub modio sed super candelabrum, ut qui ingredi-
untur, lumen videant“. Dank der Rekonstruktion (Kapitel 3.4.2) wird deutlich, 
warum gerade diese Bibelstelle in die monastische Vita einfloss. Diese Passage aus 
dem Evangelium wurde nämlich traditionell während der dritten Nokturn am 
Fest eines Bekenners und Bischofs gelesen. Im monastischen Stundengebet war 
es üblich, die Lesungen der dritten Nokturn nicht aus der Vita des Heiligen, son-
dern aus einer Homilie der Kirchenväter zu entnehmen. Die Auslegung behan-
delte die Passage des Evangeliums, die an jenem Tag in der Messe gelesen wurde 
und die zu Beginn der dritten Nokturn nochmal durch Nennung ihres Incipits 
erklang.370 Die handschriftliche Überlieferung zeigt, dass auch im Zenokloster 
diese Evangeliumsstelle und ihre Auslegung durch Beda gelesen wurden. An die-
ser Stelle wird deutlich, dass die Vita nicht nur ein literarischer Text war, sondern 
Teil des liturgischen Arrangements, auf das ihr Autor Bezug nimmt. 

Das Bild des Lichtes wird noch einmal in BHL 9010–9011 verwendet, diesmal 
auf Zenos Bekehrung Veronas bezogen: 

Aber jener Lehrer des richtigen Glaubens kräftigte die Wurzel des Glaubens in Verona 
und vertrieb alle Lügen der Heiden, wie das helle Licht die Dunkelheit.

Sed Veronensis fidei radicem hic orthodoxae fidei doctor firmavit et omnia deliramenta 
paganorum, velut clara luce tenebras, ab urbe sua fugavit.371 

Auffällig ist hier auch der Wortlaut der Vita, der teilweise mit dem Wortlaut des 
Hymnus Effulget orbis speculum (hier ediert auf S.  82–83) übereinstimmt: velut 
clara luce tenebras (BHL 9010) – ut floret lux clarissima (Hymnus, Str. 3); tenebras 
ab urbe sua fugavit (BHL 9010) – caecas fugavit tenebras (Hymnus, Str. 3). Da dieser 
Themenkomplex um das Licht in der Vita mehrmals auftritt372 und auch auf-
grund der ähnlichen Formulierung in der Vita und im neuen Hymnus der Vesper, 
könnte man sogar die Vermutung äußern, im Autor der Vita und des Hymnus 
die selbe Person zu sehen. Diese war wohl ein Mönch von San Zeno, der in dem 
heiligen Zeno das hellste Beispiel für das regelkonforme monastische Leben sah, 
das auch er und die Mönche seines Klosters, San Zeno Maggiore, führten. 

Eine gewisse Ähnlichkeit zwischen BHL 9010–11 und den Hymnen lässt sich 
auch auf einer allgemeineren, semantisch-terminologischen Ebene beobachten. 
Das Vokabular von BHL 9010–9011 ist relativ gehoben und weist einige klas-
sisch-antike Reminiszenzen auf. Im Prolog der Vita373 stößt man zum Beispiel auf 
das Wort gaza, gazae (die Reichtümer des persischen Königs), das vornehmlich 

370	 Vgl. Harper: The Forms and Orders, S. 87.
371	 Siehe Edition, S. 92.
372	 Zum Beispiel: et sanctitas luculenter emicuit, siehe Edition, S. 93.
373	 „Hic diligens patronus imminentium periculorum impetum dissipat, et inimicorum visi-

bilium, et invisibilium molimina eliminat, cui servire si sapis, opulenta eris satis, tam divi-
nis armis, quam terrenis gazis“, Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

bei den Dichtern der klassischen Zeit (Vergil, Lukrez und Horaz) zu finden ist.374 
Antik anmutend ist auch die Diskussion über die Siege (triumphos) der paganen 
Helden, die in ihrer erbaulichen Funktion mit den Kämpfen und Siegen der Hei-
ligen verglichen werden: 

Es ist lobenswert, diese Siege hervorzuheben und sie den Nachfahren anzuvertrauen, 
sodass der siegende Heilige würdiges Lob bekommt und gleichsam der fromme Glaube 
des Volkes Zeugnisse der Heiligkeit bekommt und verstärkt wird. Die Heiden sahen 
sich die Bilder der siegenden Helden an und priesen ihre Kriege und, so verführt von 
einem solchen Beispiel, gaben sie sich Mühe, sie nachzuahmen. Werden etwa unsere 
Rechtgläubigen, nun über die Siege des sehr berühmten Mannes durch das Zeugnis 
der geschriebenen Sprache besser belehrt als die Ungebildeten, die die schweigenden 
Statuen anschauten, nicht die Tugenden mit weiteren Tugenden vermehren?

Dignum est hos triumphos [scilicet von Zeno, A. d. V.] attollere, et nostris posteris relin‑
quere, ut dignas laudes victoriosus sanctus suscipiat, et devota religio populi documenta 
sanctitatis, et incrementa debitae servitutis accipiat. Gentiles videntes imagines 
triumphantium, eorum bella extollebant, et tali exemplo illecti, ut illis similes fierent, 
satagebant. Orthodoxi nostri, dum triumphos praeclarissimi viri melius per monimenta 
loquentis literae editos, quam per silentis, et mutae statuae formam vulgatos viderint, 
nonne virtutes virtutibus auxerint?375

Gerade dieses Bild eines triumphierenden Heiligen wird auch im Hymnus der 
Laudes Praesulis sancti eingesetzt, in dem die Rede von einem pastor aeterno radi-
ans triumpho376 ist. Außerdem zeichnen sich die Hymnen wie BHL 9010–9011 
im Allgemeinen durch ein ausgesuchtes Vokabular und eine gewisse Vorliebe 
für bestimmte Ausdrücke aus. Darunter ist zum Beispiel die Bezeichnung des 
Heiligen als praesul zu erwähnen, die kein einziges Mal in BHL 9001 und 9007, 
in BHL 9010–9011 aber gleich dreimal und in den neuen Hymnen Effulget orbis 
speculum, Post haec curavit und Praesulis sancti ebenso dreimal verwendet wird; 
auch die Adjektive mirificus, das kein Mal in BHL 9001 und 9007, zweimal in BHL 
9010–9011 und einmal im Hymnus der Vesper (Effulget orbis speculum) eingesetzt 
wurde, und excelsus, das sowohl im Hymnus der Laudes Praesulis sancti (Magnus 
excelsus fuerat sacerdos) als auch im einleitenden Gedicht in BHL 9010–9011377 (In 
quibus excelsus crescis) sind in diesem Kontext zu erwähnen. Zusammenfassend 
sprechen diese inhaltlichen und semantischen Berührungspunkte zwischen Vita 
und Hymnen dafür, dass beide im selben Umfeld entstanden sind, nämlich in der 
zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, während des Abbatiats Gerhards.

Allerdings wurde unlängst aus formaler Sicht angemerkt, dass der dritte Hym-
nus für die Laudes eine humanistische Schöpfung aus dem 15. Jahrhundert sei.378 
Hierfür spräche die metrische Struktur dieses Hymnus, bei dem es sich um sechs 

374	 Vgl. Georges: Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Bd. 1, Sp. 2907.
375	 Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 18–19.
376	 Siehe Edition, S. 85.
377	 Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 18.
378	 Vgl. Tommaso Migliorini: Girolamo Avanzi e l’inno O diem gemma a santa Toscana, 

S. 1–41, hier: S. 17.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

sapphische Strophen von drei sapphischen Hendekasyllaben und einem Adoneus 
handelt, die Migliorini daher als humanistische Komposition sehen möchte. 
Gegen diese Einschätzung sollen zwei Punkte erwähnt werden. Zum einen die 
Tatsache, dass die sapphische Strophe durch das ganze Mittelalter hindurch 
eine durchaus beliebte metrische Form für Hymnen gewesen ist, welche auch 
aufgrund des prominenten und extrem erfolgreichen Vorbildes des Hymnus Ut 
queant laxis immer wieder aufgenommen wurde.379 Auch das Vokabular ist, wie 
gerade gezeigt, auch wenn es humanistisch klingen mag, eher der antik anmuten-
den Vita BHL 9010–9011 entlehnt. 

Das Beispiel eines genuin humanistischen Hymnus Summe rex regno (hier 
ediert in Kapitel 3.3.2 auf S. 85–87) liefert hingegen das liturgische Material für 
Zeno, das aus dem Stift Bad Reichenhall stammt. Die Handschrift München BSB 
Clm 16402, eine Pergamenthandschrift des 15.  Jahrhunderts in Folio-Format 
mit Exzerpten aus Pseudo-Augustinus,380 sowie ein Brevier des 14. Jahrhunderts 
(München BSB Clm 23147) in einer hinzugefügten Lage aus Papier (16. Jahrhun-
dert) überliefern einen ins Jahr 1498 datierten und als carmen bezeichneten Hym-
nus für Zeno. Im Brevier ist er dezidiert als carmen sapphicum überschrieben und 
sein Autor, Andreas aus Schwaben, in der Überschrift erwähnt: Carmen saphi-
cum [sic] in divi Zenonis laudem editum ab Andrea svevulo canonico huius cenobii 
Sancti Zenonis. Die neue Komposition benötigte das Placet des Bischofs, da sie 
eben nicht zum traditionellen Bestand an liturgischen Gesängen des Zenofestes 
gehörte. Auch dies fixierte der Schreiber in die Handschrift München BSB Clm 
16402 f. 91v: „Hoc carmen reverendissimus in Christo pater dominus Ludovi-
cus Ebmer episcopus Chiemensis concessit atque autorizavit ut in ecclesia nostra 
in festis divi Zenonis pro hymno cantetur anno Domini 1498.“ Nicht nur die 
Charakterisierung als Gedicht und die Zuschreibung zu einem gelehrten Autor, 
sondern auch seine Sprache weisen den Hymnus dezidiert als eine humanisti-
sche Kreation aus. Darin finden auch genuin antike Begriffe und Konzeptionen 
ihren Platz: Gott ist zum weisen Lenker des Olymps geworden (Summe rex regno 
dominans superno, / rector et celsi sapiens Olympi) und er wird so wie Petrus Kephas 
(Felsen) genannt (Tu Chephe, navi pelago natanti / provides nautas maris alta doctos), 
wobei die Bezeichnung im Gedicht weniger wegen der Stelle in der Vulgata, son-
dern wahrscheinlich eher wegen ihres altgriechischen Klanges ausgewählt wurde. 
Der von Gott gewährte Schutz ist hier in Analogie zu dem Schild eines römischen 
Soldaten als clypeus381 (At tuo tutus clipeo beatus / ne sacros daemon laniaret artus) 
dargestellt, das himmlische Leben ist zum erhabenen Hafen des Äthers (ut ipsi / 
eius ad portum meritis vehamur aetheris altum) geworden. 

Im Gegensatz zu dieser genuin humanistischen Kreation fällt also der Hymnus 
für Zeno Praesulis sancti inhaltlich und semantisch nicht besonders als humanis- 

379	 Vgl. Hiley: Western Plainchant, S. 141–142. 
380	 Vgl. Halm u. a.: Catalogus codicum latinorum, S. 64. Lang: Das Erzbistum Salzburg, S. 89.
381	 Vgl. Georges: Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Sp. 1210.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

tisch auf. Auch die Wahl der sapphischen Strophen deutet, wie erwähnt, nicht 
unbedingt auf eine spätmittelalterliche Entstehung hin,382 sondern der Hymnus 
konnte wohl in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts entstanden sein. Während 
der Blütezeit des Klosters gab es dort nämlich eine Gruppe von gebildeten Mön-
chen, die die Fähigkeit besaßen, eine neue, stilistisch elegante und antik anmu-
tende Biographie des Klosterpatrons zu verfassen. Auch in der Metrik waren sie 
geschickt. Neben dem bereits erwähnten Prolog-Gedicht zu BHL 9010–9011 in ele-
gischen Distichen ist auch eine beachtliche Gruppe von metrischen Inschriften zu 
erwähnen, welche die Renovierungsarbeiten am Klostergebäude sowie seine Aus-
schmückung mit Skulpturen und Reliefgruppen begleiteten und in Stein fixier-
ten.383 Zu diesem Aspekt des Klosterlebens im 12. Jahrhundert wurde angemerkt, 
dass als Autor der vielen Inschriften – von denen die meisten in leoninischen Hexa-
metern verfasst wurden – ein gelehrter Mönch der Abtei zu sehen sei,384 welcher 
nicht nur mit dem Metrum vertraut war, sondern auch über Kenntnisse zu den 
Kirchenvätern, aber auch den antiken (Vergil), spätantiken (Prudentius) und früh-
mittelalterlichen (Wahlafrid Strabo und Hrabanus Maurus) Dichtern verfügte.385 
Unter diesen Umständen waren also auch für das Verfassen des neuen Zeno-Hym-
nus mit seinen sapphischen Strophen im 12.  Jahrhundert die Bedingungen im 
Kloster gegeben.

Ein letzter Hinweis sei hier gegen eine humanistische Entstehung von Praesulis 
sancti erwähnt. Seine ersten Editoren, die Veroneser Priester Raffaele Bagatta und 
Battista Peretti, die in der zweiten Hälfte des 16.  Jahrhunderts in Verona tätig 
waren, kannten diesen Zenohymnus und veröffentlichten ihn in ihrer Sammlung 
von Dokumenten über Veroneser Heilige. Sie leiteten den Text mit diesen Worten 
ein: „Sehr alter monastischer Hymnus für die Laudes.“386 Eine Entstehung des 
Hymnus im 15. Jahrhundert, also kurz vor der Anfertigung der einzigen heute 
noch überlieferten Codices aus San Zeno Maggiore, würde seine Charakterisie-
rung durch Autoren des 16. Jahrhunderts als „sehr alt“ kaum rechtfertigen.

382	 Für Eusebius, den Patron von Vercelli, ist ein ähnlich gestalteter Hymnenkomplex aus 
ähnlicher Zeit überliefert. Die älteste Quelle, ein Brevier aus dem 13. Jhdt. (vgl. Giacomo 
B. Baroffio: Iter liturgicum italicum, online: http://www.hymnos.sardegna.it/iter/iterlitur-
gicum.htm [03. März 2021]), überliefert nämlich neben zwei Hymnen für die Matutin und 
die Laudes auch einen Hymnus von neun sapphischen Strophen mit dem Incipit Praesul 
insignis, martyr Eusebi für die zweite Vesper, siehe Guido M. Dreves (Hg.): Hymni inediti. 
Liturgische Hymnen des Mittelalters (Analecta Hymnica Medii Aevi 22), Leipzig 1895, Nr. 
155, 156 und 157.

383	 Siehe dazu: Valenzano: La basilica di San Zeno, 211–236.
384	 Vgl. Saverio Lomartire: Testo e immagine nella Porta dello Zodiaco, in: Dal Piemonte 

all’Europa: esperienze monastiche nella società medievale. Relezioni e comunicazioni pre-
sentate al XXXIV Congresso storico subalpino nel millenario di S. Michele della Chiusa 
(Torino, 27–29 maggio 1985), Turin 1988, S. 431–474, hier: S. 445.

385	 Vgl. Valenzano: La basilica di San Zeno, S. 225.
386	 „Hymnus antiquus ad laudes in officio ordinis S. Benedicti [...]“, Raffaele Bagatta / Battista 

Peretti (Hg.): Sanctorum episcoporum Veronensium, c. 15r.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass sowohl die Vita (inklusive des 
Translations- und Mirakelberichtes) als auch die neuen Hymnen sehr wahrschein-
lich ein gleichzeitiges Produkt aus der Zeit des Abts Gerhard darstellen und even-
tuell sogar vom gleichen Autor verfasst worden sind. Damit fällt diese liturgische 
Erneuerung in eine Phase des wirtschaftlichen Aufschwungs und der baulichen 
Erweiterung des Klosters in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts. 

Als Nächstes sollen nun die Inhalte dieses Materials untersucht werden. Es 
wird sich zeigen, dass sich in der Betonung von gewissen Aspekten Zenos der 
Versuch ausdrückte, dem Kloster und der monastischen Gemeinschaft eine pro-
minente Rolle in der Verwaltung seines Kultes zuzuschreiben. Dabei wurde der 
Anspruch des Klosters auf eine solche prominente Rolle im Zenokult vor allem 
mit der Anwesenheit der Reliquien des Heiligen im Kloster legitimiert. Die Pro-
duktion dieser Texte war daher ein weiterer Schachzug im langanhaltenden Streit 
um den Leib des Heiligen und um die Emanzipation des Klosters vom Bischof.

Zunächst ist hierbei wichtig, die Abhängigkeitsverhältnisse der neuen Vita zu 
ihren Vorlagen zu klären. Während der Translations- und Mirakelbericht eine 
Neuschöpfung des 12.  Jahrhunderts darstellte, bezog sich die Lebensbeschrei-
bung Zenos (BHL 9010) auf die Vita Rathers (BHL 9007) und nicht, wie oft 
behauptet,387 auf die karolingische Vita des Coronatus (BHL 9001).388 Dies zeigt 
die wörtliche Übernahme von Ausdrücken aus der Ratherschen Vita in BHL 
9010. Die Übernahme (hier kursiv markiert) ist so deutlich, dass der Vergleich 
von nur zwei Passagen ausreicht, um dies zu demonstrieren: 

Tabelle 6  Vergleich von BHL 9001, BHL 9007 und BHL 9010

BHL 9001389 BHL 9007390 BHL 9010391

Ille enim a cunabulis 
benedictus et a ventre 
sanctificatus erat, et ad hoc

Fuit quippe a matris 
utero sanctificatus, et a 
cunabulis benedictus, ut

Fuit quippe a matris 
utero sanctificatus, et a 
cunabulis benedictus, ut

387	 Vgl. Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 17; vgl. Golinelli: Italia settentrionale, S. 132. 
Auch Anti argumentiert mit der Abhängigkeit von BHL 9010 von dem Sermo (von Coro-
natus notarius), obwohl sie sehr wohl merkt, dass der Autor von BHL 9010 BHL 9007 als 
Modell vor sich liegen hatte, vgl. Anti: Verona e il culto, S. 95 und S. 123.

388	 Für Elisa Anti stellt BHL 9007 eine Brücke zwischen der Vita des Coronatus und der 
monastischen BHL 9010 dar. Sie stellt auch fest, dass der monastische Autor für das Ver-
fassen seiner BHL 9010 BHL 9007 als Modell nahm: „Questa versione [scilicet BHL 9007, 
A. d. V.] appare particolarmente interessante perché si presenta come una sorta di ‚ponte‘ 
tra il Sermo e la Vita beatissimi Zenonis, dato che in essa compaiono alcune espressioni che 
ritroveremo letteralmente riprese nella Vita II [BHL 9010]. Viene pertanto da chiedersi se 
sia l’autore di BHL 9010 ad avere lavorato avendo come modello BHL 9007 oppure l’autore 
di BHL 9007 ad avere scritto, o meglio riscritto, avendo sottomano tutte e due le Vitae, e 
attingendo ad entrambe. Considerando la datazione dei manoscritti, l’ipotesi più attendi-
bile sembrerebbe la prima.“ Ebd., S. 123.

389	 Aus: Sala: Il culto di Zeno nei secoli VIII-IX, S. 29–32.
390	 Hier ediert in Kapitel 3.3.3 auf S. 87–91.
391	 Hier ediert in Kapitel 3.3.3 auf S. 91–105.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

pertingere meruit, ut per 
vitam sanctam pastor in 
populo esse mereretur; et 
ideo quia in omnem terram 
exiit sonus conversationis 
eius et sanctitas emicuit 
audiant populi omnes, qui 
eius cupiunt miracula.

assertione divina in eo 
repeti videretur, quod 
Hieremiae dictum est: 
„Priusquam te formarem 
in utero, novi te et 
antequam exires de ventre 
sanctificavi te.“ Denique 
probitatis atque scientiae 
iugibus incrementis ad 
hoc pertingere meruit, ut 
per sacerrimam vitam fieri 
pastor in populo mereretur. 
Nempe audiant populi 
omnes, qui eius cupiunt 
nosse miracula, quia in 
omnem terram sonus 
exiit conversationis eius et 
sanctitas luculenter emicuit.

assertione divina in eo repeti 
videretur, quod Hieremiae 
dictum est: „Priusquam te 
formarem in utero novi te, 
et antequam exires de ventre 
sanctificavi te.“ Denique 
probitatis atque scientiae392 
iugibus incrementis ad hoc 
pertingere meruit, ut per 
sacerrimam vitam fieri pastor 
in populo mereretur. Nempe 
audiant populi omnes qui 
eius cupiunt nosse miracula. 
Quia in omnem terram sonus 
exiit conversationis eius, et 
sanctitas luculenter emicuit. 

Ille enim sedebat super 
lapidem, qui in proximo 
monasterii erat, et 
piscabatur in flumine.

Ille vero sedebat super 
lapidem, qui in proximo 
erat monasterii, et artis 
apostolicae documenta 
proficiens, ex more 
piscabatur in flumine.

Ille vero sedebat super 
lapidem qui in proximo 
erat monasterii, et artis 
apostolicae baiulans 
instrumenta ex more 
piscabatur in flumine.

Diese Vorlage wird bezüglich des Plots der Vita des Heiligen weitgehend respek-
tiert, sie wurde aber auch an einigen entscheidenden Punkten geändert, die hier 
nun ausführlich zu behandeln sind. 

Eine Abweichung von der Vorlage stellt die Hinzufügung von Exzerpten aus 
der Homiliensammlung (Tractatus) des Heiligen dar. Es werden mehrere Passa-
gen zitiert, in denen Zeno die Tugend der Geduld behandelt.393 Die Auswahl des 
Themas der Geduld (patientia) passt zum monastischen Autor der Vita und zu sei-
nem Publikum von Mönchen, da die Geduld traditionell als monastische Tugend 
galt.394 Abgesehen von den zwei neuen Mirakeln, die hinzugefügt wurden und 
bereits zusammengefasst worden sind, wird die Vorlage an zwei weiteren Stellen 
modifiziert. Diese stehen in deutlichem Zusammenhang mit dem Konflikt zwi-
schen Kloster und Dom. Zum einen wird der Prolog von Rather eliminiert. Statt 
diesem wird nun BHL 9010 von einem umfangreicheren Vorwort eröffnet. Schon 
die erste Zeile dieses neuen Prologes verrät, worum es dem Autor dieser Vita vor 
allem ging, nämlich um die Wunderwirkung Zenos:

Euch, liebste Brüder, will ich einige Taten des heiligen Zeno kurz und klar erzählen: 
entweder solche, die er während seines Lebens vollbrachte, oder solche, die nach sei-

392	 Maffei ediert an dieser Stelle fälschlicherweise „sanctitatis“, Maffei: Istoria diplomatica, 
S. 322. Die Überprüfung einer Auswahl von Handschriften, hat ergeben, dass alle „scien-
tiae“ überliefern. 

393	 Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 22.
394	 Vgl. Barbara H. Rosenwein: Anger’s Past. The Social Uses of an Emotion in the Middle 

Ages, Ithaca 1998, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

nem Tod zu Stande kamen oder sich später, nach einiger Zeit zeigten. Und ich darf 
auch nicht diejenigen Wunder verschweigen, die die religiösen Männer, mit denen ich 
wohnte, selbst mit ihren glaubwürdigen Augen gesehen haben.395

Der Prolog Rathers hatte den Taten des Heiligen offensichtlich zu wenig Platz 
eingeräumt, ein Terminus („gesta“) der hier deutlich als Synonym für Mirakel 
verwendet wurde. Auch wenige Zeilen später, nachdem der Autor sich als eifriges 
Bienchen („operosa apicula“396) definiert hat – mit einer im monastischen Bereich 
sehr beliebten und aus der Antike (Seneca) kommenden Metapher397 –, wurde 
erneut auf diesem Thema insistiert: Wie soll er denn schweigen, fragt er sich, 
wenn gleichzeitig der Heilige so viele Wunder bewirkt? „Quae lingua sileat, dum 
sepultus viventem aegrotum aut extendit, aut illuminat, aut mundat, aut aliquo 
modo curat, vel iam mortuum suscitat?“398 In diesen wenigen Eröffnungszeilen 
ist schon ein wesentlicher Teil des Programms der hochmittelalterlichen monas-
tischen Ré-écriture der Hagiographie Zenos im Kloster zu lesen: Vor allem die 
Wunderwirkung des Heiligen und somit der locus der Mirakel, San Zeno Mag-
giore, und seine Bewohner („religiosi viri, quibus cum stetimus“399) sollen hier 
erzählt, memoriert und gepriesen werden.

Auch an einer zweiten Stelle wird von der Vorlage, BHL 9007, abgewichen. 
Das Gedicht von Rather wurde durch ein neues, im gleichen Metrum gehaltenes 
Gedicht ersetzt und zwar durch das Gedicht Qui praecepit: 

Qui praecepit aquam populo producere petram 
Hic valet ingenium mollificare meum. 
Unde tuam vitam, Zeno sanctissime, scribam: 
Arbitror esse pium signa referre stylum 
In quibus excelsus crescis velut alta cupressus. 
Talia dum nitor, gaudeo si superor 
Si quis praeteritos sancti numeravit actus, 
Computet arva soli, computet astra poli. 
Paucula de multis iactemus semina sulcis, 
Incrementa dabis ditia, Christe, satis.400 

395	 Der Prolog wurde im Rahmen der liturgischen Feier im Zenokloster nicht vorgelesen und 
wurde deshalb in den hier edierten liturgischen Handschriften nicht überliefert. Der Text 
hier stammt daher aus der Edition von BHL 9010 in: Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, 
S. 18–30. „Vobis fratres carissimi, breviter et aperte S. Zenonis quaedam gesta narramus; 
vel quae olim dum viveret fecerat, vel quae post obitum mature futura reliquerat seu quae 
per intervalla temporum deinde enituerunt nec praetereunda sunt quae religiosi viri, qui-
buscum stetimus fidelibus oculis viderunt“, ebd., S. 18.

396	 Ebd.
397	 Vgl. Fiona J. Griffiths: The Garden of Delights. Reform and Renaissance for Women in the 

Twelfth Century, Philadelphia 2011, S. 82–108.
398	 Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 18.
399	 Ebd.
400	Maffei und Sala edieren in V. 4 stylo für stylum. Ich habe hier den Wortlaut der Handschrif-

ten Verona BibCiv 2007 und Firenze BML Ash. 135 wiedergegeben.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

Hier wird im Gegensatz zu dem früheren Pontificum splendor komplett auf eine 
Schilderung der Biographie des Heiligen verzichtet. Stattdessen wird das Augen-
merk zum einen auf die Wunderwirkung von Zeno und zum zweiten auf die 
Tätigkeit des Dichters gelegt. 

Prolog und einleitende Gedichte waren traditionell auch in hagiographischen 
Texten für die Darstellung der Causae scribendi und der Ziele des Textes reser-
viert. 401 An diesen Stellen traten daher auch die Autoren der Werke prominent 
auf. Die Tatsache, dass die monastische Vita sich ausgerechnet an diesen Stellen 
von der Vorlage entfernt, drückt den Wunsch des neuen monastischen Autors 
aus, sich an die Stelle des alten Autors (Rather) zu setzen. So erfolgte die Ver-
schiebung des Fokus in BHL 9010 gleich auf zwei Ebenen. Zum einen inhaltlich, 
durch die Konzentration auf die Mirakel des Heiligen statt auf seine Biographie, 
und zum zweiten durch den Wechsel der Urheber der Texte: Bischof Rather wird 
nun von einem Mönch ersetzt, der wiederum für die ganze hinter ihm stehende 
monastische Gemeinschaft des Zenoklosters steht.

Gegen Ende des Vita-Teils fällt aber eine weitere Erneuerung gegenüber der 
Vorlage auf: In der monastischen Vita wird dem Tod des Heiligen viel Platz einge- 
räumt. Vor allem im Vergleich mit der äußerst kurzen Formulierung in BHL 9007 
non multo post in pace receptus est, fällt die detaillierte Schilderung des Heiligen auf 
dem Sterbebett, seiner Abschiedsrede und der Reaktion des trauernden Volkes 
besonders auf. Der Grund für diese umfangreiche Schilderung des Todes des Hei-
ligen ergibt sich aus dem weiteren Verlauf der Vita, in der nach wenigen Zeilen 
das Kloster als Ort des Grabes des Heiligen und Hotspot der Wunder hervorge-
hoben wird: 

Solche Gelübde äußerten Menschen jeden Alters und weinten vor Liebe zu dem Bischof. Sie 
veranstalteten ihm eine würdige Begräbnisfeier und begruben ihn nicht weit von der Stadt, 
dort wo er pflegte, glücklich zu Gott zu beten. Viele und vielfältige Wunder ereigneten sich bald 
drauf bei seinem Grab.402

Der Moment des Todes stellt natürlich für das Zenokloster einen entscheidenden 
Moment dar, und zwar aus zwei Gründen: Zum einen wurde der tote Heilige 
unweit von der Stadt im Zenokloster begraben. Auch geht der Autor hier wie in 
den bereits analysierten Zusätzen der monastischen Historia davon aus, dass Zeno 
selbst in diesem Kloster lebte: ubi Deo feliciter sacrificare consueverat. Die Lebens-
geschichte des Heiligen wird so zum Gründungsmythos des Klosters; die Orte, 
an denen Zeno wirkte und starb, werden mit den für den Schreibenden reellen 
Gegebenheiten verschmolzen. In diesem Sinne wundert es nicht, dass die Erzäh-
lung der Reliquienübertragung in der Translatio und den postmortalen Mirakeln 
des Heiligen in dem Miracula-Teil fast so lang ausfallen wie die seines Lebens. Es 

401	 Vgl. Monique Goullet: Écriture et réécriture hagiographiques, Turnhout 2005, S. 31. 
402	 Haec vota animi omnis aetas fundebat, et pro amore pastoris eiulabat, cui dignas exequias per-

solverunt, sepelientes non longe ab urbe, ubi Deo feliciter sacrificare consueverat. Multiplices et 
variae mirabilium species repente circa tumulum eius apparuerunt, siehe Edition, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

entsteht der Eindruck, dass nicht mehr Zeno als der eigentliche Protagonist der 
Erzählung zu sehen ist, sondern dass eher das Kloster diese Rolle einnimmt.

Diese Botschaft sollen auch die zwei weiteren Texte vermitteln, die zusätzlich 
zur Erzählung des Lebens von Zeno im Kloster neu verfasst wurden, nämlich 
der Bericht über die Übertragung der Reliquien des Heiligen und die Liste von 
Mirakeln, die Zeno post mortem bewirkte. Beide Texte enthalten reichlich Lob 
der eigenen Institution und ihrer Bewohner sowie eine klare Fokussierung auf 
die Wunderwirkung des Heiligen. Auch Ereignisse von „staatspolitische[r] und 
‚publizitäre[r]‘ Bedeutung“,403 wie Schenkungen und Stiftungen durch Bischöfe 
oder Könige und im Allgemeinen die Betonung der Unterstützung des Klosters 
vonseiten der Laien und der politischen Institutionen spielen im Translations- 
und Mirakelbericht eine große Rolle. 

Neben diesen inhaltlichen Aspekten ist aber vor allem die Tatsache entschei-
dend, dass das Kloster überhaupt neue Texte produzierte sowie dass es sich dabei 
gerade um eine Reliquienüberführung und um einen Mirakelbericht handelte. 
Qua Gattung zeichnen sich solche Texte nämlich durch große Zeit- und Ortsbe-
zogenheit aus: 

Zu den inhaltlichen Charakteristiken der Translationsberichte gehört aber vor allem, 
daß sie sich – anders als die hagiographische Biographie und deren exemplarischer, über-
zeitlicher Heiliger – auf konkrete Ereignisse in einem genau beschriebenen Raum zu 
einem festgehaltenen Zeitpunkt beziehen.404

Martin Heinzelmann betont in diesem Zusammenhang, dass die Orts- und 
Zeitbezogenheit dieser Texte im Sinne einer urkundlichen Beglaubigung der 
erzählten historischen Ereignisse zu verstehen sei.405 Zwar ist die Beglaubigung 
sicherlich eine wichtige Funktion der Texte, entscheidender ist meiner Ansicht 
nach aber eine andere, mehr auf das Diesseits bezogene Funktion, nämlich die 
der Identitätsstiftung. Die in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts verfassten 
schriftlichen Berichte zur Überführung der Gebeine sowie der am Grab gewirk-
ten Wunder von Zeno sollten den Anspruch des Klosters legitimieren, aufgrund 
von vergangenen Ereignissen die wichtigere Rolle im Zenokult zu spielen. Die 
Ereignisse der karolingischen Zeit werden zur Kulisse für das hochmittelalterli-
che Geschehen und das Kloster des 12. Jahrhunderts ist nicht nur faktisch, son-
dern auch spirituell identisch mit dem Kloster, in dem der Heilige lebte und das 
er als sein Grab auswählte. Die Erzählung der Überführung der Reliquien von 
Zeno entwickelt sich somit von einer Beglaubigung hin zum Gründungsmythos 
des Klosters: Sie erzählt weniger die Geschichte des Heiligen, als vielmehr die 
Geschichte der monastischen Gemeinschaft selbst.

403	 Heinzelmann: Translationsberichte, S. 59.
404	 Ebd., S. 57.
405	 Vgl. ebd., S. 57–58.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

Eine solche Zeit- und Ortsbezogenheit ist im Fall der Mirakelliste (das opuscu-
lum406) noch stärker. Hier geht es weniger um die Memorierung und Re-Aktuali-
sierung der an den Anfängen der Klostergeschichte stehenden und fast mythisch 
gewordenen Überführung der Reliquien, sondern stärker noch um Ereignisse, 
die chronologisch näher am Verfasser stehen. Darauf weist auch die Erwähnung 
von Augenzeugen der Mirakel im Prolog der Vita: „Nec praetereunda sunt quae 
religiosi viri, quibuscum stetimus fidelibus oculis viderunt.“407

Auch Heinzelmann beobachtet, dass Wunderberichte sich bezüglich ihres 
Realismus und ihrer Aktualität von der Lebensbeschreibung eines Heiligen 
unterscheiden: 

Im Gegensatz zu den exemplarischen, weitgehend typisierenden Wundern der hagio-
graphischen Biographie zeichnen sich die Wunderberichte der Translation häufig durch 
größeren Realismus und durch größere Gegenwartsbezogenheit aus [...].408

Der Mirakelbericht besaß also größere Aktualität, weil er zeigen sollte, dass die 
Kraft des Heiligen nicht nur zur Zeit seines Lebens und der Überführung der 
Reliquien wirkte, sondern auch nach seinem Tod bis heute unversehrt geblieben 
war.409 

Den Translations- und Mirakelberichten kommt daher in komplementärer 
Weise eine doppelte Funktion zu: Während der Bericht über die Überführung 
der Gebeine des Heiligen an den Ort des Zenoklosters die räumliche Verbindung 
des Klosters mit dem Heiligen betont, bezeugen die Mirakel dessen fortwährende 
Wundertätigkeit bis in die Gegenwart. Diese Tätigkeit diente zum einen der 
Identitätsstiftung für die Gemeinschaft am Grab des Heiligen, gleichzeitig aber 
auch der Werbung des Klosters um Zuwendungen und Unterstützung bei den 
Zeitgenossen. Hierin liegt eben die von Heinzelmann betonte „publizitäre […] 
Bedeutung“410 solcher Berichte. Das Wissen darüber, dass sich die Wunderkraft 
des Heiligen immer noch am Kloster manifestierte, konnte ein Publikum von 
Laien anziehen, die zu einem Besuch des Klosters (mit anschließender Spende) 
bewegt werden konnten.

406	 Siehe Edition, S. 103. 
407	 Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 18.
408	 Heinzelmann: Translationsberichte, S. 65.
409	 „[...] celui qui veut composer un recueil de miracles n’est absolument pas lié par des 

contraintes chronologiques puisqu’après sa mort, le saint vit éternellement en Dieu. Ses 
miracles peuvent donc se manifester à n’importe quel moment. Quelle est alors l’attitude 
de l’hagiographe? Il écrit, nous le savons, pour susciter, maintenir ou réactiver le culte 
d’un saint. Il doit donc montrer que la puissance posthume du saint, qui se manifeste par 
des miracles, est toujours aussi forte que de son vivant [...]“, Pierre-André Sigal: Histoire et 
hagiographie. Les Miracula aux XIe et XIIe siècles, in: L’historiographie en Occident du Ve 
au XVe siècle: actes du congrès de la societé des historiens médiévistes de l’enseignement 
supérieur; Tours, 10–12 juin 1977/1980 (Annales de Bretagne et des pays de l’Ouest), Tours 
1980, S. 237–257, hier: S. 242–243.

410	 Vgl. Heinzelmann: Translationsberichte, S. 59.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

Dass es sich dabei nicht nur um Laien niederen Standes handelte, legen auch die 
Nutzungsszenarien dieser Texte abseits der Liturgie nahe.411 Unter anderem sei es 
denkbar, so Heinzelmann, dass sich Translations- und Mirakelberichte aufgrund 
ihrer historiographischen und gleichzeitig enkomiastischen Aspekte besonders 
für das Vorlesen beim Besuch des Klosters von prominenten Gästen eigneten: 

[...] bedeutenden Besuchern eines Klosters [wurden] die Taten des eigenen Klosterheili-
gen beim Mahle vorgelesen: Bei solchen Gelegenheiten mußten solche Texte besonders 
gefallen, die durch ihren aktuellen Bezug praktischen Geschichtsunterricht mit entspre-
chender Verherrlichung des jeweiligen Klosters (oder Kirche) und durch die durchaus 
konkret geschilderten Wundergeschichten Staunen, Ermahnung [...] und Erbauung 
gleichzeitig boten.412

Anlass für ein solches Szenario gab es in San Zeno Maggiore in der zweiten Hälfte 
des 12. Jahrhunderts zuhauf. So waren regelmäßig Kaiser im Zenokloster zu Gast, 
wie zum Beispiel Friedrich I., der sich 1163 dort aufhielt und den Treueschwur des 
Abtes Gerhard entgegennahm.413 Da Verona ein wichtiger Verkehrsknotenpunkt 
zwischen Alpen und Rom darstellte, ist es sehr wahrscheinlich, dass auch andere 
prominente Gäste, etwa Bischöfe, Äbte oder Adlige, auf ihrer Reise im Kloster 
einkehrten und dort von der Wundertätigkeit des Heiligen überzeugt werden 
konnten. Dies würde die frühe Verbreitung der Vita nördlich der Alpen erklä-
ren, die sich bereits zum Ende des 12 Jahrhunderts im Sächsischen Kloster Pegau 
nachweisen lässt.414 Diesen Besuchern wollte die monastische Gemeinschaft der 
zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts vor Augen führen, dass die Fackel des Zeno-
kultes nicht mehr am Dom brannte, sondern weitergegeben wurde und nun non 
longe ab urbe,415 in San Zeno Maggiore leuchtete. 

Zeno als Märtyrer und Kreuzfahrer

Die Untersuchung des hagiographischen Dossiers für Zeno, das in der zweiten 
Hälfte des 12. Jahrhunderts im Zenokloster angefertigt wurde, hat ergeben, dass 
die Fokussierung auf den Körper des Heiligen und auf die durch die Reliquien 
bewirkten Mirakel mit der Verherrlichung der Abtei und seiner Bewohner einher-

411	 Vgl. ebd., S. 116–118.
412	 Ebd., S. 118.
413	 Die Urkunden Friedrichs I. 1158–1167, hrsg. von Heinrich Appelt (MGH DD F I), Hanno-

ver 1979, Nr. 422, S. 309–311. Siehe auch dazu: Varanini: Il monastero di San Zeno, S. 36. 
und Anti: Verona e il culto, S. 106.

414	 Die Handschrift Leipzig, UB, 1264 überliefert auf fol. 180r–202r und zwar im Teil der 
Handschrift, der auf das Ende des 12. Jhdts. datiert worden ist, die Vita und Transla-
tion von Zeno (BHL 9010–9011). Die Überschrift „Liber de vita sancti Zenonis confes-
soris ecclesiae pigaviensis“ auf fol. 180r deutet daraufhin, dass dieser Teil der Handschrift 
vor der Bindung als unabhängiger libellus zirkuliert hatte. Vgl. http://www.manuscripta-
mediaevalia.de/dokumente/html/obj31570169 [26. August 2018]. Mir sind zurzeit weitere 
Verbindungen zwischen Verona und Pegau nicht bekannt. 

415	 Siehe Edition, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

ging. Eine nähere Untersuchung des liturgischen Materials sowie der liturgischen 
Performanz des Klosters an den Tagen der Zenofeste bringt aber auch einen wei-
teren, bisher unbeachteten Aspekt ans Licht. 

Zum einen fallen das von Bildern des Kampfes durchdrungene Imaginarium 
und die martialischen Begrifflichkeiten der monastischen Vita auf. Die Passage 
des Prologes, in der die christlichen Heiligen mit den siegenden Herrschern der 
Heiden verglichen werden, wurde bereits oben erwähnt. Sie sei hier der Nachvoll-
ziehbarkeit halber nochmal abgedruckt: 

Es ist lobenswert, diese Siege hervorzuheben und sie den Nachfahren anzuvertrauen, 
sodass der siegende Heilige würdiges Lob bekommt und gleichsam der fromme Glaube 
des Volkes Zeugnisse der Heiligkeit bekommt und verstärkt wird. Die Heiden sahen 
sich die Bilder der siegenden Helden an und priesen ihre Kriege und, so verführt von 
einem solchen Beispiel, gaben sie sich Mühe, sie nachzuahmen. Werden etwa unsere 
Rechtgläubigen, nun über die Siege des sehr berühmten Mannes durch das Zeugnis 
der geschriebenen Sprache besser belehrt, als die Ungebildeten, die die schweigenden 
Statuen anschauten, nicht die Tugenden mit weiteren Tugenden vermehren? 416

Der Autor möchte, dass auch die christlichen Heiligen wie die paganen Herrscher 
von früher imitiert werden. Dabei seien die guten Christen, so der Autor weiter, 
dank der schriftlichen Berichte der Hagiographen besser informiert als die Hei-
den, die nur durch Bilder beziehungsweise durch Statuen zu einem tugendhaf-
ten Verhalten bewegt wurden. Diese Stelle fiel einigen Forschern bereits auf und 
wurde für eine Datierung der Vita herangezogen. Sie merkten an, dass der Autor 
an dieser Stelle die Überlegenheit seines schriftlichen Berichtes über Leben und 
Wirken von Zeno den Bildern der Maler und den Statuen der Steinmetze ent-
gegenstellen möchte. Die Polemik des monastischen Autors gegen die bildende 
Kunst soll als Reaktion auf einige Objekte derselben entstanden sein, die im Zeno-
kloster auch von Zeno erzählten. Diese wurden entweder mit der Bronzetür des 
Portals der Basilika, auf der einige Szenen aus der Vita von Zeno abgebildet sind, 
oder mit der polychromen Lunette desselben Portals identifiziert, wo ebenso ein 
auf den Teufel tretender Zeno bewundert werden kann. Da diese Kunstobjekte 
aber gegen 1140–1160 entstanden, sei die Vita auch in dieser Zeit entstanden und 
ihr Autor sogar Augenzeuge der Anfertigung der Objekte.417 

Neben der Polemik gegen die bildende Kunst fällt aber auch auf, dass der 
Autor sich nicht einfach auf irgendwelche Statuen der Antike bezieht, sondern 
gerade an die Statuen von kämpfenden und siegenden Kriegern („Gentiles viden-

416	 Dignum est hos triumphos attollere, et nostris posteris relinquere, ut dignas laudes victori-
osus sanctus suscipiat, et devota religio populi documenta sanctitatis, et incrementa debi-
tae servitutis accipiat. Gentiles videntes imagines triumphantium eorum bella extollebant, 
et tali exemplo illecti, ut illis similes fierent, satagebant. Orthodoxi nostri, dum trium-
phos praeclarissimi viri melius per monimenta loquentis literae editos quam per silentis, 
et mutae statuae formam vulgatos viderint, nonne virtutes virtutibus auxerint?, aus: Sala: 
Il culto di Zeno dal X al XII, S. 18.

417	 Vgl. ebd., S. 15–16 und Anti: Verona e il culto, S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

tes imagines triumphantium eorum bella extollebant“418) denkt. Meiner Ansicht 
nach bezieht sich der Autor gerade auf diese Bilder, um durch diesen Vergleich 
die Wunder von Zeno als „triumphos“ („dum triumphos praeclarissimi viri [...]“ 

419) bezeichnen zu können und aus Zeno, dem friedlichen Confessor, nun einen 
„siegreichen Heiligen“ („victoriosus sanctus“420) zu machen.

In diesem Zusammenhang ist auch eine weitere Passage von BHL 9010 rele-
vant. Nach dem Prolog wird der historische Kontext der Lebenszeit Zenos geschil-
dert.421 Diese Schilderung wird im monastischen Text viel ausführlicher gestaltet 
als in der Vorlage BHL 9007. Der Autor behandelt hier aber, etwas verwirrend, 
nicht Gallienus, den Kaiser, mit dem Zeno im weiteren Verlauf des Textes zu tun 
haben wird, sondern seinen Vorfahren, Valerianus. Warum eigentlich? Sowohl 
mit der gerade erwähnten Diskussion über die Siege der Heiligen als auch mit 
der Schilderung der Regierung des Kaisers Valerianus wird, meines Erachtens, 
die Bühne für Zenos Auftreten als Märtyrer vorbereitet. Valerianus ist zunächst 
gegenüber den Christen wohlwollend, er verwandelte sich als alter Mann aber in 
einen Christenverfolger. Er befahl, so die Vita, die gerechten und heiligen Män-
ner zu töten (ut iustos et sanctos viros interimi iuberet) und so wurde im ganzen 
Reich das Blut der Christen vergossen (fuso per omnem Romani regni latitudinem 
sanctorum sanguine). Vor diesem Hintergrund kann Zeno wenige Zeilen später 
dezidiert als Sieger über den Wahn der Heiden (deliramenta paganorum) erschei-
nen und das bis dahin heidnische Volk durch das Christentum neu geprägt (et 
populum adhuc informem sigillo formae Dei imaginavit). Als Sieger über die Heiden 
tritt Zeno übrigens auch in einem der zwei hinzugefügten Wunder von BHL 
9010 auf. Die heidnische Masse (multitudo prophana422), die Zeno herausgefordert 
hatte, ist durch sein Wunder geschlagen und bezeugt laut ihre Bekehrung: Illi 
duplici capti animo, tum faedere promissionis, tum spectaculo visionis clamarunt: ‚Cre-
damus credamus, et idola fallacia dimittamus!‘423

Auch in einer weiteren Passage von BHL 9010 wird erneut auf die Idee eines 
Kampfes des Heiligen gegen die Heiden und den sie anstiftenden Teufel Bezug 
genommen. In dieser Szene erscheint Zeno sogar in Begleitung einer Truppe von 
tyrones, ein Begriff mit starker militärischer Konnotation und ein Synonym von 
miles.424 Der Teufel, neidisch auf die Reichtümer der Kirche, stört die Rekruten 
des Heiligen und wirft seine besten Anhänger gegen sie: Hic artifex fraudolentus 
idololatriae magistros eorumque discipulos multis argumentis contra sancti Zenonis 
tyrones adhuc rudes infestabat.425 Gott aber lässt Zenos Jünger einen glorreichen 
Sieg über die geschlagenen Feinde erlangen: At Deus, qui dedit illis se nosse, auxit et 
418	 Sala: Il culto di Zeno dal X al XII, S. 18.
419	 Ebd.
420	 Ebd.
421	 Siehe Edition, S. 91–92.
422	 Edition, S. 96.
423	 Edition, S. 96.
424	 Georges: Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Sp. 3131–3133.
425	 Siehe Edition, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

posse, ut per signum miraculorum Zenonem sequentes, gloriosam victoriam triumphatis 
hostibus reportare.426 Auch Zeno selbst unterstützt die Seinen und hört selbst nach 
dem Sieg nicht auf zu kämpfen, sondern befiehlt ausdrücklich, die Waffen nicht 
niederzulegen. Mit seinem Beispiel verleiht er ihnen Kraft, damit sie im verblei-
benden Kampf stärker sein können:

Ipse vero sanctus, accepta palma, non proiecit427 arma, neque suos proicere permisit, nec 
nudis verbis, sed factorum exemplis illos exagitabat. Nam vigilando, orando, ieiunando, 
elemosinando, miraculis coruscando, magnum robur constantiae illis inculcavit et, ut certatim 
fortiores essent in residua pugna, indulcavit. Iustus Zeno ut palma in Dei domo florebat et sua 
plantatio in eadem aula, et in atriis domus Dei vehementer crescebat.

Der Heilige aber, auch nachdem er den Sieg errungen hatte, legte die Waffen nicht ab und er 
erlaubte es auch seinen Anhängern nicht, hingegen feuerte er sie nicht nur mit bloßen Worten, 
sondern mit Taten an. Und so ließ er durch das Wachen, durch das Fasten, mit dem Spenden 
und mit Wundern die große Kraft der Standhaftigkeit in sie einfließen. Und um sie für den 
weiteren Kampf zu stärken, redete er mit Lieblichkeit. Der gerechte Zeno blühte wie eine Palme 
im Haus Gottes und seine feste Verwurzelung im Haus Gottes wuchs kräftig.428

Somit ist Zeno in BHL 9010 in einen Märtyrer verwandelt worden: Aus dem fried-
lichen und asketisch lebenden Sacerdos ist ein bewaffneter Kämpfer geworden. 

Diese neue Profilierung wurde aber nicht nur durch die literarische Stilisierung 
der Vita generiert. Auch in der liturgischen Performanz außerhalb der Lesungen 
wurde Zeno nun als Märtyrer gefeiert. Wie aus der Rekonstruktion ersichtlich 
wird, wurde die Matutin der drei Zenofeste im Kloster anders als im Dom mit 
einer Psalmenreihe gefeiert, die traditionell für das Fest eines Märtyrers reserviert 
war.429

Da sich in der Vita ein Zitat aus dem letzten Psalm dieser Reihe findet – näm-
lich aus Psalm 91, 13–14: „Iustus ut palma florebit; sicut cedrus Libani multip-
licabitur. Plantati in domo Domini, in atriis domus Dei nostri florebunt“ – ist 
es naheliegend, dass diese Reihe ebenfalls im Kontext der Überarbeitung der 
Liturgie im Kloster in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts eingeführt wurde. 
Obwohl man dort die traditionellen Antiphone und Responsorien bewahrte, 
konnte so dennoch auch auf der Ebene der Historia, oder genauer gesagt des 
Wechselgesangs zwischen Historia und Psalmen, der Heilige neu profiliert wer-
den. Tatsächlich führt gerade diese performative Adaption der Psalmen zu einem 
fast stärkeren Effekt als die literarische Stilisierung in der Vita: Die Verknüpfung 
dieser Psalmenreihe mit dem Profil eines Heiligen als Märtyrer war jedem litur-
gisch geschulten Hörer sofort erkennbar.

In diesem Zusammenhang kommt dem Moment des Todes eine entscheidende 
Bedeutung zu. Der Autor der monastischen Vita wich, wie bereits erwähnt, 
gerade an dieser Stelle von der Vorlage ab und erweiterte die dort extrem knapp 

426	 Siehe Edition, S. 98.
427	 Sala ediert hier „proiecint“.
428	 Siehe Edition, S. 98.
429	 Vgl. Pascher: Das Stundengebet, S. 200–201.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

behandelte Szene des Todes des Heiligen. Die Herausforderung war dabei, aus 
dem friedlich gestorbenen Bischof einen durch Folter, Kampf oder unrechte Ver-
urteilung getöteten Märtyrer zu machen. Ob dies dem Autor gelang, soll nach der 
Lektüre dieser unterhaltsamen Passage überprüft werden:

Sed tempus instabat ut legitimi certaminis coronam acciperet et animam ex corruptione 
exutam incorruptioni redderet. Quod virum Dei plenum non latuit. Mox gregem multo labore 
et sudore quaesitum quo iacebat vocari praecepit quibus inspectis ait: „Filii carissimi diutius 
vobiscum esse mallem sed Dominus ergastulum animae pulsat et quam dedit ad se vocat. Nunc 
vestrae fidei, spei et caritati ecclesiam Dei commendo, quam ille quovis pretio sed proprio 
sanguine quaesivit ut eam doctrinae lumine illustretis et exemplorum fultu roboretis. Vigilate 
in fide, viriliter agite, confortamini in Domino et omnia vestra in caritate fiant. Scitis, qui 
legitime certaverit, coronabitur. Hic certate, hic pugnate, hic contra vitiorum aciem dimicate 
ut coronam non tabentibus floribus aut lauro fluitura textam capiatis. Sed gemmis perenniter 
fulgentibus et auro numquam perituro Dei digito fabricatam possideatis.“ Post multiplices et 
elegantes sermones mysterium tali aptum negotio sumpsit et osculum singulis – velut iturus 
Ierusalem – dedit. Post haec signavitt eos et benedixit. Mox sanctam animam creatori suo 
reddidit.430

Aber die Zeit nahte, in der er die Krone des richtigen Kampfes bekommen sollte und er die 
Seele, befreit vom Verderben, der Ewigkeit zurückgeben sollte, und dies blieb dem heiligen 
Mann nicht verborgen. Bald befahl er, dass seine Herde, die er mit Mühe und Anstrengung 
geleitet hatte, zu seinem Sterbebett komme. Den Anwesenden sagte er: „Liebste Kinder, ich 
würde lieber länger bei euch bleiben, aber der Herrgott klopft bereits an der Tür der Seele und 
verlangt das zurück, was er schenkte. Ich vertraue eurem Glauben, Hoffnung und Liebe die 
Kirche Gottes, die er nicht zu irgendeinem Preis, sondern mit seinem Blut gründete, an, so dass 
ihr sie mit dem Licht der Doktrin beleuchtet und mit der Stütze des Beispiels stärkt. Seiet wach 
im Glauben, handelt tapfer, habet Trost in Gott, alle eure Handlungen sollen mit Gott gesche-
hen. Ihr solltet wissen, dass der, der richtig kämpfte, gekrönt wird: kämpfet ihr so, strebet ihr 
so, führet ihr Krieg gegen die Heere der Sünde, so dass ihr keine Krone aus welkenden Blumen 
oder aus Lorbeer bekommt, sondern eine aus immerglänzenden Edelsteinen und immerwäh-
rendem Gold, von der Hand Gottes geschmiedet.“ Nach vielen und überzeugenden Predigten 
feierte er die Messe und küsste jeden, als ob er im Begriff gewesen wäre, nach Jerusalem zu 
fahren. Danach zeichnete und segnete er sie und bald darauf starb er. 

Die Szene findet eigentlich, wohl ganz anders als bei einem Märtyrer, am Sterbe-
bett des Heiligen statt. Trotzdem wird der Moment des Todes durch eine Kampf-
metapher eröffnet (tempus instabat ut legitimi certaminis coronam acciperet). Diese 
Metapher wird auf der einen Seite häufig benutzt, um das christliche Leben als 
Kampf zu charakterisieren.431 Doch im Zusammenhang mit der Rede, die der Hei-
lige direkt vor seinem Tod hält, wird deutlich, dass sie hier die Funktion erfüllt, 
die ganze Szene auf ein imaginäres Schlachtfeld zu verlegen. Zenos Rede besteht 
aus einer Collage von Bibelzitaten, die von Gian Paolo Marchi bereits identifiziert 

430	 Siehe Edition, S. 98.
431	 Vgl. Felix Heinzer: Hos multo elegantius, si ecclesiastica loquendi consuetudo pateretur, nostros 

heroas uocaremus. Sprachbilder im frühchristlichen Märtyrerdiskurs, in: Ralf v. d. Hoff 
u. a. (Hg.): Imitatio heroica. Heldenangleichung im Bildnis (Helden – Heroisierungen – 
Heroismen 1), Würzburg 2015, S. 119–136, hier: S. 123–124.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

worden sind.432 Bemerkenswert ist aber vor allem der allgemeine Ton und der 
Inhalt der Rede, in der die Gläubigen um den sterbenden Heiligen dazu aufgefor-
dert werden, mit ihrem Blut für die Kirche zu kämpfen (ecclesiam Dei commendo, 
quam ille non quovis pretio, sed proprio sanguine quaesivit), sie mit der Verbreitung 
der christlichen Lehre berühmt zu machen und mit ihrem Beispiel zu stärken (ut 
eam doctrinae lumine illustretis et exemplorum fultu roboretis) und für sie tapfer zu 
handeln (viriliter agite). Auch, so Zeno weiter, sollten sie kämpfen, Krieg führen 
und gegen das Heer der Sünde fechten (Scitis quia qui legitime certaverit, coronatur: 
hic certate, hic pugnate, hic contra vitiorum aciem dimicate, ut coronam [...]), um den 
Preis des himmlischen Lebens zu erlangen. Der Autor funktionalisierte an dieser 
Stelle die Sprache und Bilder des Kampfes nicht, um lediglich eine allgemein ver-
breitete Metapher für das christliche Leben zu verwenden. Er hatte vielmehr ein 
wirkliches Schlachtfeld und einen genauen Ort im Sinn, wie ein kurzer aber doch 
auffallender Zusatz verrät: und er gab jedem einen Kuss, als ob er auf dem Weg nach 
Jerusalem wäre (et osculum singulis, velut iturus Ierusalem, dedit). 

In diesem Sinne ist wohl auch der im monastischen Hymnus für die Laudes 
Praesulis sancti erwähnte Ausdruck: praedicans gentes bene transmarinas433 zu ver-
stehen. Es wird hier nämlich auf eine Missionierung von Zeno im Heiligen Land 
hingedeutet. 

Diese Profilierung von Zeno als Märtyrer mag vor dem Hintergrund der realen 
und den Zeitgenossen bekannten Biographie des Heiligen verwundern. Beson-
ders die hier zuletzt genannten Anspielungen auf den Kampf für die Kirche und 
der deutliche Bezug zur Stadt Jerusalem können aber dabei helfen, diese neue 
Profilierung zu erklären. Den Subtext dieser agonalen Sprache liefern die das 
hohe Mittelalter bestimmenden Kreuzzüge ins Heilige Land. Zeno wird in dieser 
Vita nicht nur im Allgemeinen als Märtyrer dargestellt, sondern ganz konkret 
mit den Kreuzzügen und vor allem den Kreuzfahrern in Verbindung gebracht: Er 
habe, so die monastische Vita, viele Menschen zu religionis milites,434 Soldaten des 
Glaubens, gemacht.

Es scheint, als habe das Kloster versucht, nicht nur aus dem Wunder wirkenden 
Körper Zenos politisches und wirtschaftliches Kapital zu schlagen, sondern auch 
von der sich ausbreitenden Kreuzzugsbegeisterung des 12. Jahrhunderts zu profi-
tieren. Da sich die Erneuerung des monastischen Dossiers Zenos grob in die Zeit 
Gerhards datieren lässt, sind hierfür zwei Szenarien denkbar: Zum einen, dass 
sich das so gewonnene Profil Zenos an Personen, die aus dem zweiten erfolglosen 
Kreuzzug zurückgekehrt waren, oder an deren Angehörige richtete. Für diese war 
der im Profil des Klosters zum Märtyrer stilisierte Heilige, der auch einen Bezug 
zum Kampf und zu Jerusalem aufwies, wohl ansprechender als der Sacerdos und 
Bischof des kanonikalen Offiziums. Dies mag insbesondere auf Kaiser Friedrich 

432	 Vgl. Marchi: I Manoscritti della Capitolare, S. 57. 
433	 Siehe oben, S. 84.
434	 Siehe Edition, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

selbst zugetroffen haben, der im Gefolge Konrads III. am zweiten erfolglosen Zug 
ins Heilige Land teilgenommen hatte.435 

Zum anderen ist denkbar, dass sich das Kloster mit diesem Profil von Zeno an 
diejenigen richten wollte, die im Zuge des dritten Kreuzzuges in den 80er Jahren 
des 12. Jahrhunderts aufbrachen, und vor ihrem Aufbruch oder als Ersatzleistung 
geeigneten Heiligen eine Zuwendung geben wollten.436 

Tatsächlich lässt sich feststellen, dass gerade Verona zu dieser Zeit von einem 
regelrechten Kreuzzugsfieber befallen war, das durch die Anwesenheit promi-
nenter Personen im Jahre 1184 in der Stadt weiter befeuert wurde: Zu diesem 
Zeitpunkt traf sich hier Kaiser Friedrich I. mit Papst Lucius III., um die Notwen-
digkeit eines weiteren Kreuzzuges zu diskutieren. Zu diesem Anlass weilten auch 
der Patriarch von Jerusalem Heraklius und die Großmeister der Templer und des 
Hospitals von Jerusalem in Verona.437 

Dieses Kreuzzugsfieber hatte nicht nur solche prominenten Gäste Veronas 
erfasst: In den Kirchen der ganzen Stadt wurde für den Kreuzzug gepredigt. Am 
4. November 1184 wurde die Dekretale Ad abolendam, das Ergebnis der Gesprä-
che zwischen Kaiser, Papst und den Großmeistern der Ritterorden, veröffent-
licht. Am gleichen Tag hielt der Bischof von Ravenna im Dom von Verona eine 
flammende Kreuzzugpredigt.438 Gegen 1188–1189 predigte auch der kurz zuvor 
berufene Bischof von Verona, Adelard, für den Kreuzzug und führte selbst eine 
Gruppe Veroneser Kämpfer in das Heilige Land.439

Welches dieser Szenarien zutrifft, lässt sich schwer entscheiden. Sie verdeutli-
chen aber beide den von der Auseinandersetzung um das Heilige Land gepräg-
ten Zeitgeist des 12. Jahrhunderts, dem sich die Mönche des Zenoklosters und 
ihr Heiliger durch die Umprofilierung in den liturgischen Quellen anzupassen 
versuchten. 

435	 Vgl. Ekkehard Eickhoff: Friedrich Barbarossa im Orient. Kreuzzug und Tod Friedrichs 
I., Tübingen 1977, S. 28–30. Vgl. außerdem: Rudolph Hiestand: „precipua tocius christia-
nismi columpna“. Barbarossa und der Kreuzzug, in: Alfred Haverkamp (Hg.): Friedrich 
Barbarossa. Handlungsspielräume und Wirkungsweisen (Vorträge und Forschungen 40), 
Sigmaringen 1992, S. 51–108 und ders.: Kingship and Crusade in Twelfth-Century Ger-
many, in: Alfred Haverkamp / Hanna Vollrath (Hg.): England and Germany in the High 
Middle Ages, London 1996, S. 236–265.

436	 Vgl. Anne L. Bysted: The Crusade Indulgence. Spiritual Rewards and the Theology of the 
Crusades, c. 1095–1216 (History of Warfare 103), Leiden 2015, 160–163. Außerdem: Jona-
than S. C. Riley-Smith: The Crusades, Christianity, and Islam, New York 2008, S. 29–44.

437	 Vgl. Gian Maria Varanini: Lucio III, la curia romana e una Chiesa locale. Verona 1184–1185, 
in: Amedeo de Vincentiis (Hg.): Studi Massimo Miglio Roma e il papato nel Medioevo: 
studi in onore di Massimo Miglio, Rom 2012, S.  185–200, hier: S.  185–186, und auch: 
Dario Cervato: Iacet ad monasterium Sancti Zenonis: Adelardo II cardinale e vescovo di 
Verona, in: Annuario storico zenoniano, 1991, S. 41–54, hier: S. 52. Außerdem: Annamaria 
Ambrosioni: Federico I e il papato dal Congresso di Verona alla partenza per la I crociata 
(1184–1189), Mailand 1986. 

438	 Vgl. Cervato: Iacet ad monasterium, S. 52.
439	 Vgl. ders.: Adelardo cardinale vescovo di Verona (1188–1214) e legato pontificio in Terra 

Santa (1189–1191), Verona 1991, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

Zwischenfazit

Nachdem im vorherigen Kapitel die liturgischen Quellen aus dem Dom von 
Verona analysiert wurden, wurde in diesem Kapitel das liturgische Material für 
die Zenofeste einer weiteren Institution untersucht, die sich in Verona durch den 
Bezug zum heiligen Zeno profilierte, nämlich das Kloster San Zeno Maggiore. 
Die liturgische Überlieferung lässt sich grob in zwei Phasen gruppieren. In einer 
ersten Phase, ungefähr zwischen dem Ende des 10. und der Mitte des 12. Jahr-
hunderts, entstand im Kloster eine Gruppe von liturgischem Material. Dieses 
schloss eine Historia, die wahrscheinlich gegen Ende des 10. Jahrhunderts durch 
die Kontakte mit Bischof Rather das Kloster erreichte, und Hymnen ein. Die 
Untersuchung dieser Materialien zeigte, dass in dieser ersten Phase das Kloster 
über eine distinkte Identität verfügte, aber noch sehr stark von dem Episkopium 
abhing: die Historia wurde aus dem Dom übernommen, gleichzeitig aber auch 
so adaptiert, dass der Bezug des Klosters zum Heiligen, nämlich die Anwesenheit 
seines Körpers in San Zeno Maggiore, betont werden konnte. Gleichzeitig zeigt 
die Profilierung von Zeno als Bischof in den ältesten Hymnen der Abtei, dass der 
bischöfliche Einfluss noch eine lebenswichtige Rolle für das Kloster spielte. 

Eine zweite Phase des Klosters lässt sich anhand der liturgischen Überlieferung 
identifizieren, die in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts dort entstand. Für 
den Vortrag an den Zenofesten und als Begleitung der etablierten Historia wur-
den nun eine neue Vita, ein Translations- und Mirakelbericht sowie neue Hym-
nen verfasst. Darin tritt ein viel deutlicheres Bild der Verehrergemeinschaft des 
Klosters zu Tage: Die Fokussierung auf den Leib sowie auf die von diesem bewirk-
ten Mirakel verdeutlicht die klare Inanspruchnahme des Heiligen für das Klos-
ter, das sich nun explizit als Hüter der Reliquien profilierte und dadurch seine 
Emanzipation vom Bischof und gegen seine prominente Rolle in der Verwaltung 
des Zenokultes behauptete. Gleichzeitig kommt auch der Versuch des Klosters 
ans Licht, weitere Publika für sich und den eigenen Heiligen zu gewinnen. Zeno 
wurde als Märtyrer und Kreuzfahrer profiliert und dadurch auch für die zahlrei-
chen Kreuzzugsbegeisterten attraktiv gemacht. 

Aus der Auseinandersetzung mit dem Bischof und dem Dom um den Kult von 
Zeno, die bereits in der Mitte des 9. Jahrhunderts entflammte und noch im 10. 
und 11. Jahrhundert die Geschichte der Abtei prägte, ging das Kloster letztend-
lich als Sieger hervor. Dass das Episkopium sich nach außen nicht mehr allein 
durch den Bezug zu Zeno präsentieren konnte, verdeutlichen einige liturgische 
Quellen aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts. Gegen 1368 gibt das Kapitel 
neue Handschriften für den Chor in Auftrag und unterzieht in diesem Rahmen 
auch das liturgische Repertoire einer Erneuerung.440 

440	Es geht um neun Codices, teilweise Zwillingshandschriften, die für die Nutzung im Chor 
der Domherren angefertigt wurden und als „corali di Turone“ bekannt sind, vgl. Castig-
lioni: I corali tardotrecenteschi.

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

Zwar wurde Zeno hier auch zu dieser Zeit weiterhin mit der bekannten Histo-
ria Dum Zeno pontificatus honore gefeiert, allerdings finden sich nun weitere His-
toriae für andere Veroneser Bischöfe, nämlich Theodorus und Anno.441 Dabei 
handelt es sich um Kulte, die bereits in der Kathedrale vorhanden waren, die aber 
bis zu diesem Punkt kaum gefeiert wurden.442 Die Kreation neuer Gesänge für 
diese Bischöfe hatte einen doppelten Effekt: Auf der einen Seite wurde damit ein 
‚Pantheon‘ von heiligen Veroneser Bischöfen kreiert und somit die Rolle dieser 
Heiligen als Prälaten der Veroneser Kirche in den Vordergrund gestellt. Auf der 
anderen Seite verlor Zeno unter diesen Umständen seine herausgehobene Stel-
lung und wurde zu Einem unter Mehreren. Dieser Umstand deutet daraufhin, 
dass nun das Amt des Bischofs ins Zentrum der Außendarstellung des Domes 
rückte. Auf Zeno alleine konnte man sich am Dom nicht mehr berufen. Der 
Heilige gehörte nun allein dem Kloster.

441	 Das Offizium für Theodorus zum Beispiel wurde als Paraphrase der Psalmen aufgebaut, 
die es begleiten. Für diese Art der Offiziendichtung siehe Benjamin Brandt, „Psalm para-
phrase and biblical exegesis. An early office for St. Stephen“ (nicht veröffentlichter Vortrag 
bei der Konferenz Historiae, Venezia, Fondazione Ugo e Olga Levi, 26.–29.01.2017).

442	 Im Carpsum Verona BC XCIV(89) war ein Fest für Anno vorgesehen, bei dem sich in der 
Handschrift nur der Hinweis „De conf.“ befindet (vgl. Meersseman u. a.: L’orazionale, 
S. 276; für Theodorus sind dort zwei Feste vorgesehen (natale und translatio), beide wurde 
lediglich mit Commune-Gesängen gefeiert (vgl. ebd., S. 290 und S. 296). 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211 - am 21.01.2026, 08:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956508714-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1 Die Geburt des Heiligen
	4.1.2 Die Etablierung Zenos als Heiliger: 8.–10. Jahrhundert

	4.1.1 Spuren des heiligen Zeno: von der historischen Person bis zu den Anfängen seiner Verehrung
	4.2 Verehrergemeinschaften von Zeno in Verona im 10. und 11. Jahrhundert
	4.2.1 Die erste eigene Historia für Zeno
	4.2.2 Bischof Rathers Überarbeitung der frühesten Zenovita als Vorlage der Historia: BHL 9007
	4.2.2.1 Zur Identifizierung Rathers als Redaktor von BHL 9007
	4.2.2.2 Rather als Autor der neuen Historia

	4.2.3 Zeno: heiliger Bischof und Vorbild für Priester
	4.2.4 Klerikerleben in der Veronensis ecclesia im 10. Jahrhundert unter Bischof Rather

	4.3 Im Dienste des Klosters
	4.3.1 Die erste Phase: Das Zenokloster und seine liturgische Produktion im späten 10. und im 11. Jahrhundert
	4.3.2 Die zweite Phase: Weiterhin Konkurrenz und eine neue Profilierung von Zeno


