Einleitung

Selbstbestimmung ist ein Thema, das sich nicht ohne
weiteres mit dem Namen Nietzsches verbindet.
Nicht ein einziges Mal erscheint er im einschligigen
Artikel des Historischen Worterbuchs der Philosophie
iiber ,Autonomie, der als deutsche Aquivalente
Selbstbestimmung und Selbstgesetzgebung nennt.!
Im folgenden soll sich zeigen, daff Selbstbestimmung
als ein Problem, das sich mit menschlicher Existenz
immer schon stellt, Nietzsche vom Beginn seines Phi-
losophierens bis in die spatesten Entwiirfe hinein be-
wegt. Wenn die Bedeutung Nietzsches fiir die Diskus-
sion dieses Problems einer begriffsgeschichtlich orien-
tierten Forschung gleichwohl entgeht, so gibt es dafiir
eine einfache Erklirung. Zwar laflt sich der Terminus
»Selbstgesetzgebung® in Nietzsches Schriften bele-
gen, doch zweifellos ist er nicht zentral oder auch nur
auffillig wie zum Beispiel der Begriff der Autonomie
im Werk Kants. Doch der Sache nach, dafiir soll argu-
mentiert werden, gehort Nietzsche unverzichtbar in
die Debatte um Reichweite und Grenzen mensch-
licher Autonomie.

Der Begriff der Selbstbestimmung als Titelformulie-
rung wurde gewihlt, weil er gegeniiber Autonomie

! Vgl. R. Pohlmann, Art. ,Autonomie®, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 1, ed. Joachim Ritter, Darmstadt 1971,
Sp. 701-719.

17

https://dol.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:58. Cor—



https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder Selbstgesetzgebung der weitere ist. Zu Nietz-
sches terminologisch eher wenig festgelegtem Den-
ken paflt er ebenso wie zu den Philosophen, die neben
ihm fir den Gedankengang der Arbeit eine Rolle spie-
len. Dieser wird sich, Nietzsches eigenem Ideal fol-
gend,? als Agon entfalten: als Auseinandersetzung um
die Frage, ob ein selbstbegriindetes Leben fiir den
Menschen tberhaupt méglich ist, und wie es sich -
diese Moglichkeit eingeraumt — gestalten sollte. In
drei Schritten mochte ich dabei vorgehen, denen die
drei Teile der Ausfuhrungen entsprechen.

Im ersten Teil wird dargelegt, wie der junge Nietzsche
im Disput mit Sokrates zu der Uberzeugung gelangt,
dafl der Versuch des Menschen, sein Leben auf ver-
niinftige Selbstpriifung zu griinden, nicht zum Ge-
winn, sondern zum Verlust eines tragfihigen Funda-
ments seiner Existenz fithrt. Nicht auf den Logos, wie
Sokrates meint, hat der Mensch nach Nietzsche zu set-
zen, sondern auf das, was Sokrates als erster und mit
verheerenden Folgen fiir die Zukunft zerstort habe:
auf eine in Traditionen wurzelnde Lebensform my-
thisch-asthetischer Qualitit. Der frithe Nietzsche pri-
sentiert sich als entschiedener Kritiker verniinftiger
Selbstbestimmung, die er fiir eine Illusion hilt, welche
den Boden menschlichen Daseins untergribt.

Umso uberraschender ist es, daf} Nietzsche sich seit
Erscheinen seines ersten Aphorismenbuchs Mensch-
liches, Allzumenschliches als Verfechter der Idee

2 Vgl. Nietzsche, Finf Vorreden zu fiinf ungeschriebenen Bii-
chern. 5. Homer’s Wettkampf, in: Kritische Studienausgabe (kiinf-
tig zitiert als: KSA), edd. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Ber-
lin/New York 21988, Bd. 1, S. 783-792.

18

https://dol.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:58. Cor—



https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menschlicher Selbstgesetzgebung zeigt. Er entwirft
eine Theorie des ,freien Geistes“: des Subjekts und sei-
ner Autonomie. Er entwickelt sie im Zuge seiner Ab-
kehr vom Denken Wagners und Schopenhauers und
bewegt sich dabei auf Positionen zu, die ihn in die
Nihe Kants riicken. Deshalb steht der zweite Teil der
vorliegenden Untersuchung im Zeichen eines Dialogs
zwischen Nietzsche und Kant.

Nietzsche, so wird sich ergeben, radikalisiert die Phi-
losophie Kants, indem er die von Kant hergestellte
Verbindung zwischen Autonomie und Moralitit l6st.
Nietzsche dagegen verkniipft Autonomie und Indivi-
dualitdt. Selbstgesetzgebung aber halten beide fiir
eine Notwendigkeit, fiir eine Aufgabe, die sich mit
dem Menschsein immer schon stellt. Denn aus dem
verlifilichen Rahmen blofler Naturbestimmtheit ist
der Mensch fir Kant wie fir Nietzsche herausgefal-
len. Anders als Kant aber sieht Nietzsche das Funda-
ment menschlicher Selbstbestimmung im Willen zur
Macht. Obgleich sich erweisen wird, dafl Macht nicht
von vornherein mit dem Bosen schlechthin zu identifi-
zieren ist, so laflt sich doch die Frage nach einer be-
grundeten moralischen Orientierung menschlichen
Lebens auch fir Nietzsche und trotz seiner bekann-
ten Aversion gegen jede Art von Moral nicht umge-
hen. Sind wir namlich, indem wir existieren, zur
Selbstbestimmung aufgefordert und konnen wir ihr
gar nicht ausweichen, so miissen wir uns unweigerlich
mit uns selbst auseinandersetzen: Wozu sollen wir
uns selbst bestimmen? Was sollen wir tun, und wie sol-
len wir es tun?

Verschiedene Varianten des Umgangs mit diesen Fra-
gen stehen im Zentrum des dritten Teils der Uber-

19

https://dol.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:58. Cor—



https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

legungen. Nietzsches Einschitzung zufolge befindet
sich der moderne Mensch nach dem ,, Tod Gottes“,
dem Zusammenbruch einer religios fundierten Welt-
ordnung, in einer prekiren Lage. Die Fahigkeit und
Kraft zum eigenen und selbstbestimmten Lebensent-
wurf sieht Nietzsche durch den, wie er meint, verhing-
nisvollen Einfluf} des Christentums auf das Selbstver-
staindnis des Menschen korrumpiert. Mit dessen Un-
tergang, den Nietzsche diagnostiziert, finde sich der
Mensch unversehens auf sich allein gestellt und seiner
eigenen Existenz, die in der Aufgabe der Selbstgesetz-
gebung oder Autonomie ihren Grund hat, nicht ge-
wachsen.

Im Angesicht dieses ,,Nihilismus“ bemiiht sich Nietz-
sche, eine neue Moral auf dem Wege einer ,Umwer-
thung aller Werthe“ zu gewinnen. Sie, die er nie wirk-
lich ausarbeitet, soll im Willen zur Macht begriindet
sein, aus dem die neuen Werte abzuleiten seien. Es
wird sich erweisen, dafl dieser Losungsversuch eben-
so scheitert wie ein weiterer von Nietzsche ins Spiel
gebrachter: dem Menschen anzuraten, sein Leben un-
ter Verzicht auf alle Zweck- und Zielsetzungen, nim-
lich ,,jenseits von Gut und Bose“, zu fiihren.

Doch auch der Kantische Vorschlag, Moralitit aus
Vernunft als Wurzel der Autonomie zu deduzieren,
kann nicht tiberzeugen, und die im Platonischen Gor-
gias vorgefiihrte Argumentation des Sokrates fiir eine
Ethik des Mafles und gegen die Macht ist, so wird sich
zeigen, fur die Moderne so nicht zu ibernehmen. Das
Resultat scheint zu sein: Autonomie ist nichts anderes
als der blinde Wille zur Macht und 148t sich mit keiner-
lei begriindungsfahiger moralischer Orientierung ver-
binden.

20

https://dol.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:58. Cor—



https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diesen Schluff jedenfalls zieht Heidegger, fir den
Nietzsche eine Endgestalt ist. Nach Nietzsche, so
meint er, ist Subjektivitit und Selbstbestimmung als
Thema der Philosophie zu den Akten zu legen. Hei-
degger empfiehlt dem Menschen, im ,Andenken® an
ein Auflersubjektives, Gottliches: im ,,Andenken® an
das ,,Sein“ Heil und Rettung zu suchen. Doch genau-
so wenig wie Nietzsches forcierte und alle Subjektivi-
titstheorie vor ihm iberbietende Ermichtigung des
Menschen weist die verkappte Theologie des spiten
Heidegger einen plausiblen Ausweg aus den Schwie-
rigkeiten des Menschen mit der ihm aufgegebenen
Fretheit. Deshalb ist der letzte Teil der Arbeit tber-
schrieben: ,Nietzsche und Heidegger uiber die Apo-
rien von Freiheit und Selbstbestimmung®.

Bleibt also nichts als Negativitit und Auflésung? Viel-
leicht zeigt sich doch als positives Ergebnis, dafl es
Kants Gedanke vom Menschen als Zweck an sich
selbst ist, der sich als unhintergehbar herausstellt,
wenngleich er noch keine der uns bedringenden Fra-
gen beantwortet.

21

https://dol.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:58. Cor—



https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 14:45:58.


https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

