
Einleitung

Selbstbestimmung ist ein Thema, das sich nicht ohne 
weiteres mit dem Namen Nietzsches verbindet. 
Nicht ein einziges Mal erscheint er im einschlägigen 
Artikel des Historischen Wörterbuchs der Philosophie 
über „Autonomie“, der als deutsche Äquivalente 
Selbstbestimmung und Selbstgesetzgebung nennt.1 
Im folgenden soll sich zeigen, daß Selbstbestimmung 
als ein Problem, das sich mit menschlicher Existenz 
immer schon stellt, Nietzsche vom Beginn seines Phi­
losophierens bis in die spätesten Entwürfe hinein be­
wegt. Wenn die Bedeutung Nietzsches für die Diskus­
sion dieses Problems einer begriffsgeschichtlich orien­
tierten Forschung gleichwohl entgeht, so gibt es dafür 
eine einfache Erklärung. Zwar läßt sich der Terminus 
„Selbstgesetzgebung“ in Nietzsches Schriften bele­
gen, doch zweifellos ist er nicht zentral oder auch nur 
auffällig wie zum Beispiel der Begriff der Autonomie 
im Werk Kants. Doch der Sache nach, dafür soll argu­
mentiert werden, gehört Nietzsche unverzichtbar in 
die Debatte um Reichweite und Grenzen mensch­
licher Autonomie.
Der Begriff der Selbstbestimmung als Titelformulie­
rung wurde gewählt, weil er gegenüber Autonomie 

1 Vgl. R. Pohlmann, Art. „Autonomie“, in: Historisches Wörter­
buch der Philosophie, Bd. 1, ed. Joachim Ritter, Darmstadt 1971, 
Sp. 701-719.

17

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Selbstgesetzgebung der weitere ist. Zu Nietz­
sches terminologisch eher wenig festgelegtem Den­
ken paßt er ebenso wie zu den Philosophen, die neben 
ihm für den Gedankengang der Arbeit eine Rolle spie­
len. Dieser wird sich, Nietzsches eigenem Ideal fol­
gend,2 als Agon entfalten: als Auseinandersetzung um 
die Frage, ob ein selbstbegründetes Leben für den 
Menschen überhaupt möglich ist, und wie es sich - 
diese Möglichkeit eingeräumt - gestalten sollte. In 
drei Schritten möchte ich dabei vorgehen, denen die 
drei Teile der Ausführungen entsprechen.
Im ersten Teil wird dargelegt, wie der junge Nietzsche 
im Disput mit Sokrates zu der Überzeugung gelangt, 
daß der Versuch des Menschen, sein Leben auf ver­
nünftige Selbstprüfung zu gründen, nicht zum Ge­
winn, sondern zum Verlust eines tragfähigen Funda­
ments seiner Existenz führt. Nicht auf den Logos, wie 
Sokrates meint, hat der Mensch nach Nietzsche zu set­
zen, sondern auf das, was Sokrates als erster und mit 
verheerenden Folgen für die Zukunft zerstört habe: 
auf eine in Traditionen wurzelnde Lebensform my­
thisch-ästhetischer Qualität. Der frühe Nietzsche prä­
sentiert sich als entschiedener Kritiker vernünftiger 
Selbstbestimmung, die er für eine Illusion hält, welche 
den Boden menschlichen Daseins untergräbt.
Umso überraschender ist es, daß Nietzsche sich seit 
Erscheinen seines ersten Aphorismenbuchs Mensch­
liches, Allzumenschliches als Verfechter der Idee 

2 Vgl. Nietzsche, Fünf Vorreden zu fünf ungeschriebenen Bü­
chern. 5. Homer’s Wettkampf, in: Kritische Studienausgabe (künf­
tig zitiert als: KSA), edd. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Ber- 
lin/New York 21988, Bd. 1, S. 783-792.

18

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlicher Selbstgesetzgebung zeigt. Er entwirft 
eine Theorie des „freien Geistes“: des Subjekts und sei­
ner Autonomie. Er entwickelt sie im Zuge seiner Ab­
kehr vom Denken Wagners und Schopenhauers und 
bewegt sich dabei auf Positionen zu, die ihn in die 
Nähe Kants rücken. Deshalb steht der zweite Teil der 
vorliegenden Untersuchung im Zeichen eines Dialogs 
zwischen Nietzsche und Kant.
Nietzsche, so wird sich ergeben, radikalisiert die Phi­
losophie Kants, indem er die von Kant hergestellte 
Verbindung zwischen Autonomie und Moralität löst. 
Nietzsche dagegen verknüpft Autonomie und Indivi­
dualität. Selbstgesetzgebung aber halten beide für 
eine Notwendigkeit, für eine Aufgabe, die sich mit 
dem Menschsein immer schon stellt. Denn aus dem 
verläßlichen Rahmen bloßer Naturbestimmtheit ist 
der Mensch für Kant wie für Nietzsche herausgefal­
len. Anders als Kant aber sieht Nietzsche das Funda­
ment menschlicher Selbstbestimmung im Willen zur 
Macht. Obgleich sich erweisen wird, daß Macht nicht 
von vornherein mit dem Bösen schlechthin zu identifi­
zieren ist, so läßt sich doch die Frage nach einer be­
gründeten moralischen Orientierung menschlichen 
Lebens auch für Nietzsche und trotz seiner bekann­
ten Aversion gegen jede Art von Moral nicht umge­
hen. Sind wir nämlich, indem wir existieren, zur 
Selbstbestimmung aufgefordert und können wir ihr 
gar nicht ausweichen, so müssen wir uns unweigerlich 
mit uns selbst auseinandersetzen: Wozu sollen wir 
uns selbst bestimmen? Was sollen wir tun, und wie sol­
len wir es tun?
Verschiedene Varianten des Umgangs mit diesen Fra­
gen stehen im Zentrum des dritten Teils der Über­

19

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legungen. Nietzsches Einschätzung zufolge befindet 
sich der moderne Mensch nach dem „Tod Gottes“, 
dem Zusammenbruch einer religiös fundierten Welt­
ordnung, in einer prekären Lage. Die Fähigkeit und 
Kraft zum eigenen und selbstbestimmten Lebensent­
wurf sieht Nietzsche durch den, wie er meint, verhäng­
nisvollen Einfluß des Christentums auf das Selbstver­
ständnis des Menschen korrumpiert. Mit dessen Un­
tergang, den Nietzsche diagnostiziert, finde sich der 
Mensch unversehens auf sich allein gestellt und seiner 
eigenen Existenz, die in der Aufgabe der Selbstgesetz­
gebung oder Autonomie ihren Grund hat, nicht ge­
wachsen.
Im Angesicht dieses „Nihilismus“ bemüht sich Nietz­
sche, eine neue Moral auf dem Wege einer „Umwer­
tung aller Werthe“ zu gewinnen. Sie, die er nie wirk­
lich ausarbeitet, soll im Willen zur Macht begründet 
sein, aus dem die neuen Werte abzuleiten seien. Es 
wird sich erweisen, daß dieser Lösungsversuch eben­
so scheitert wie ein weiterer von Nietzsche ins Spiel 
gebrachter: dem Menschen anzuraten, sein Leben un­
ter Verzicht auf alle Zweck- und Zielsetzungen, näm­
lich „jenseits von Gut und Böse“, zu führen.
Doch auch der Kantische Vorschlag, Moralität aus 
Vernunft als Wurzel der Autonomie zu deduzieren, 
kann nicht überzeugen, und die im Platonischen Gor- 
gias vorgeführte Argumentation des Sokrates für eine 
Ethik des Maßes und gegen die Macht ist, so wird sich 
zeigen, für die Moderne so nicht zu übernehmen. Das 
Resultat scheint zu sein: Autonomie ist nichts anderes 
als der blinde Wille zur Macht und läßt sich mit keiner­
lei begründungsfähiger moralischer Orientierung ver­
binden.

20

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diesen Schluß jedenfalls zieht Heidegger, für den 
Nietzsche eine Endgestalt ist. Nach Nietzsche, so 
meint er, ist Subjektivität und Selbstbestimmung als 
Thema der Philosophie zu den Akten zu legen. Hei­
degger empfiehlt dem Menschen, im „Andenken“ an 
ein Außersubjektives, Göttliches: im „Andenken“ an 
das „Sein“ Heil und Rettung zu suchen. Doch genau­
so wenig wie Nietzsches forcierte und alle Subjektivi­
tätstheorie vor ihm überbietende Ermächtigung des 
Menschen weist die verkappte Theologie des späten 
Heidegger einen plausiblen Ausweg aus den Schwie­
rigkeiten des Menschen mit der ihm aufgegebenen 
Freiheit. Deshalb ist der letzte Teil der Arbeit über­
schrieben: „Nietzsche und Heidegger über die Apo- 
rien von Freiheit und Selbstbestimmung“.
Bleibt also nichts als Negativität und Auflösung? Viel­
leicht zeigt sich doch als positives Ergebnis, daß es 
Kants Gedanke vom Menschen als Zweck an sich 
selbst ist, der sich als unhintergehbar herausstellt, 
wenngleich er noch keine der uns bedrängenden Fra­
gen beantwortet.

21

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996720-17 - am 17.01.2026, 14:45:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

