174

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

den Erfahrungsberichten »an alle Vertreterinnen und Vertreter der Sozialen Arbeit,
seien sie in der Praxis, in der Wissenschaft oder auch in der Leitung titig. Es wendet
sich auflerdem an die Studierenden, die mit den Problemen, wie sie die Praktike-
rinnen und Praktiker in den Texten beschreiben, schon morgen konfrontiert sein
werden. [...]« (Ebd. 2013: 6)

1.2 Die Entwicklung von Moral

In den folgenden beiden Abschnitten wird nun das entwicklungspsychologische
Stufenmodell zur Moralentwicklung von Lawrence Kohlberg skizziert und erértert,
in wie fern moralisches Urteilen und Handeln in Beziehung gesetzt werden kann.

7.2.1 Ansétze, Aspekte und das Stufenmodell von Lawrence Kohlberg

Wie bereits ausfithrlich aufgezeigt, miissen Sozialarbeiter*innen in der Lage sein,
Lebenssituationen und Lebenslagen von Menschen zu bewerten sowie in komplexen
konfligierenden Situationen moralisch urteils- und handlungsfihig zu sein. Die Be-
urteilung konkreter Situationen und Handlungsoptionen unter Beriicksichtigung
ethisch begriindbarer Normen ist Teil ihres beruflichen Alltags. Dazu braucht es
Theorien und Konzepte, die vor dem Hintergrund einer Ethik als Idee vom guten Le-
ben und als Idee vom richtigen Handeln aufgrund ihrer Schliissigkeit das Handeln in
der Praxislegitimieren und nachvollziehbare Argumente fiir Handlungsempfehlun-
gen darstellen (vgl. Schumacher 2013: 34f.; vgl. GroRmafd/Perko 2011: 39f.). Wie be-
reits mehrfach erwihnt werden hier in Hinblick auf ein derartiges Konzept die Men-
schenwiirde und die Menschenrechte als Handlungsnormativ in den Fokus genom-
men (vgl. Abschnitt 5.1und 5.2).

Mit welchen moralischen Werten, Regeln oder Prinzipien grundsitzlich Men-
schen ihr Handeln in Beziehung setzen ist eng verbunden mit ihrer personlichen
Identitit und deshalb in weiterer Folge mit individuellen wie auch kollektiven Bil-
dungsprozessen (vgl. Reinhardt 2014: 329). Wie sich zunichst moralische Urteils-
und Handlungsfihigkeit auf persénlicher Ebene entwickelt und auf Basis welcher
theoretischen Erkenntnisse zur Moralentwicklung in weiterer Folge professionel-
le Reflexionsprozesse stattfinden (kénnen) wird im sozialarbeiterischen Fachdis-
kurs, insbesondere in Zusammenhang mit der ethischen Dimension der Professi-
on, kaum thematisiert. Das gibt Anlass zur Verwunderung, zumal man in der So-
zialen Arbeit, insbesondere aufindividueller Ebene, auf divergierende Moralauffas-
sungen beteiligter Akteur*innen trifft (vgl. Schmid Noerr 2012: 120; vgl. Grofmaf3/
Perko 2011: 28).

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Urteilen und Handeln innerhalb der Menschenrechtsprofession

So konnte es beispielsweise, Schmid Noerr zufolge, Sozialarbeiter*innen

»[...] niitzen, etwas lber die Entwicklung des moralischen Bewusstseins bei Kin-
dern und Jugendlichen zu wissen. Dann kdnnte sie sich [hier: die Sozialarbeite-
rin: Anm. der Autorin] bei ihrer Arbeit gezielt auf die jeweils subjektiv angenom-
menen Kriterien fiir Gut und Bose, Richtig und Falsch beziehen. [..] Je nachdem,
auf welcher Stufe sich ein Jugendlicher in seiner Moralentwicklung befindet, wird
er fiir unterschiedliche Griinde und padagogische MaRnahmen empfanglich sein.
Und pidagogisch ist es ratsam, die Moralentwicklung dieser Stufenfolge entspre-
chend zu férdern und zu versuchen, sie entsprechend anzuheben.« (Ebd. 2012:
60f)

Gerade diese Feststellung von Schmid Noerr verdeutlicht die Notwendigkeit, die
Auseinandersetzung mit Erkenntnissen zur Moralentwicklung bereits in der Aus-
bildung von Sozialarbeiter*innen aus zweierlei Griinden zu erméglichen: Einerseits
um die personliche Moral von (zukiinftigen) Sozialarbeiter*innen vor einem theore-
tisch fundierten Hintergrund zu reflektieren und andererseits, um ein Verstindnis
und Bewusstsein itber Moralauffassungen von Adressat*innen der Sozialen Arbeit
zu erlangen.

Bei der Frage nach der Entwicklung von Moral handelt es sich iiberwiegend um
eine entwicklungspsychologische (vgl. Schmid Noerr 2012: 120). Bereits seit einem
Jahrhundert wird dazu jedoch aus unterschiedlichen disziplindren Perspektiven ge-
forscht. Neben kognitiven Aspekten der Moralentwicklung werden zunichst jene
verdeutlicht, die fiir den Aufbau einer moralischen Haltung als Teil der Persénlich-
keitsstruktur aus verschiedenen Ansitzen heraus als notwendig erachtet werden:

(1) Eine Atmosphire von Fiirsorge und Gerechtigkeit im Rahmen von Erziehungs-
und Sozialisationsprozessen im Leben von Menschen.

(2) Die Gewohnung an wiederkehrenden Verhaltensweisen im Rahmen alltdglicher
Interaktionen. Dazu bereits Aristoteles: »Durch das Verhalten in den Alltagsbe-
ziehungen zu den Mitmenschen werden die einen gerecht, die anderen unge-
recht. [...] Mit einem Wort: aus gleichen Einzelhandlungen erwichst schliefdlich
die gefestigte Haltung« (Aristoteles zit.n. Schmid Noerr 2012: 125)

(3) Belohnungs- und Bestrafungsmechanismen: Behaviorist*innen verfolgen den
Ansatz, dass bestimmtes Verhalten durch Belohnung und Bestrafung in Form
eines Reiz-Reaktions-Schemas konditioniert werden kann. Neuere Ansitze be-
fassen sich mit der Komplexitit der Wechselwirkung von Individuum und Um-
welt und weisen auf die unzureichende Treffsicherheit von Konditionierungen
hin. Dennoch stehen Belohnung und Bestrafung in Zusammenhang mit der Mo-
ralentwicklung.

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .

175


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

(4) Eine Identifizierung mit Idealen, Wunschbildern, Geboten und Verboten wich-
tiger Bezugspersonen. Insbesondere psychoanalytische Anséitze gehen von der
Ausformung eines moralischen Gewissens auf Basis unangenehmer Schuldge-
fithle bei Normverletzungen sowie Beobachtungen vom »richtigen« Handeln in-
nerhalb unterschiedlicher Sozialisationsinstanzen aus. Werden Vorbilder in ih-
ren Handlungen oder Praktiken als widerspriichlich erlebt, wirke sich das auch
in Form einer widerspriichlichen Moralentwicklung aus.

(5) Ein verstindnisvoller Erziehungsstil begiinstigt den Aufbau einer moralischen
Haltung ebenso wie die argumentative Erklirung von Forderungen, Normen
und Losungsmaglichkeiten im Falle konfligierender Werte (vgl. Schmid Noerr
2012: 125-129).

Neurowissenschaftliche Ansitze bemithen sich um einen Erkenntnisgewinn zur Lo-
kalisation des Moralischen im Gehirn von Menschen und untersuchen, welche neu-
ronalen Reaktionsmuster sowie emotionalen Bewertungen in Zusammenhang mit
Umweltreizen stehen, die zu einer Abspeicherung von Werten fithren. Dem deut-
schen Neurowissenschaftler und Psychiater, Manfred Spitzer, zufolge, braucht der
Mensch »zum Erlernen sozial kompetenten, moralisch richtigen Handelns [...] lin-
ger als zum Erlernen jeglicher anderen héheren geistigen Leistung. Aus neurobio-
logischer Sicht ist das Gehirn sogar darauf angelegt, Werte erst spit zu lernen. [...]
Was man in der sechsten oder siebten Klasse jedoch nicht kann, ist ein vorhandenes,
gereiftes System von Intuitionen im Hinblick auf Bewertungen auf den Begriff brin-
gen. Eine Wertediskussion kann man in der siebten Klasse nicht wirklich fithren.«
(Spitzer zit.n. Schmid Noerr 2012: 129).

Um unterschiedliche Vorstellungen von Moral in ihrer Orientierung verstehen
und einordnen zu kénnen wird hier auf die Stufentheorie der Moralentwicklung
vom wohl einflussreichsten und bekanntesten amerikanischen (Moral-)Psychologen
und Erziehungswissenschaftler, Lawrence Kohlberg, eingegangen. Es will gezeigt
werden, wie seine Theorie als Reflexionsfolie fitr Moralvorstellungen und weiterfiih-
rend fiir die Befihigung zum menschenrechtsorientierten Urteilen und Handeln im
Rahmen der Menschenrechtsbildung nutzbar gemacht werden kann.

Die Auseinandersetzung mit Kohlbergs Theorie, die auf einem entwicklungs-
psychologischen Ansatz in Bezugnahme auf den Interaktionismus und Struktura-
lismus beruht (vgl. Garz 2008: 88), geschieht im deutlichen Bewusstsein dariiber,
dass seine Arbeiten spitestens seit den 1960er Jahren auf vielseitige Kritik aus un-
terschiedlichen wissenschaftlichen Feldern gestoRen sind (vgl. Becker 2011: 11; 19).
Hier soll nicht eine systematische Aufarbeitung der jahrzehntelangen Kohlberg-
Forschung (1960er-1980cer Jahre) und -kritik skizziert werden, wie sie exempla-
risch bei Becker (vgl. ebd. 2011) zu finden ist, sondern eben nur jene Erkenntnisse
Kohlbergs herausgehoben werden, die als relevant und bedeutend fiir Sozialarbei-

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Urteilen und Handeln innerhalb der Menschenrechtsprofession

ter*innen in Bezug auf ein bewusstes kritisches Nachdenken iiber Moral erkannt
werden.

Bereits der deutsche Philosoph, Immanuel Kant (1724-1804), beschrieb zwei Be-
griffe moralischen Handelns. Wihrend die Legalitit eine duflere Konformitit mit
vorhandenen Regeln und Normen impliziert meint die Moralitit ein Verhalten ba-
sierend auf der inneren Ubereinstimmung mit einer Regel (vgl. Schmid Noerr 2012:
130). Entwicklungspsycholog*innen befinden Kants duales Begriffsverstindnis der
Moral als zu strikt (vgl. Schmid Noerr 2012:130) und so versteht Kohlberg — in Anleh-
nung an Kant — die Entwicklung von Moral erweitert »als die zunehmende Interna-
lisierung grundlegender kultureller Regeln [...]«, wobei er drei wesentliche Aspekte
der Internalisierung hervorhebt, nimlich »die Verhaltens-, die Gefithls- und die Ur-
teilsdimension moralischer Handlungen« (Kohlberg 2017: 7£.).

Wihrend in der ersten Dimension der moralische Charakter, der durch gesell-
schaftlich bestimmtes tugendhaftes Verhalten gekennzeichnet ist im Zentrum wis-
senschaftlicher Arbeiten steht befassen sich in der zweiten Dimension Forscher*in-
nen — vorzugsweise Psychoanalytiker*innen und Lerntheoretiker*innen — mit dem
moralischen Gewissen. In der dritten Dimension werden die Fihigkeit moralischen
Urteilens und seiner Begriindbarkeit fokussiert. Kohlberg macht die dritte Dimen-
sion zum hauptsichlichen Gegenstand seiner Forschungstitigkeit und schliefdt an
vorangegangene Arbeiten vom Schweizer Biologen und Pionier der kognitiven Ent-
wicklungspsychologie, Jean Piaget (1896—1980), an (vgl. Kohlberg 2017: 8). Sein In-
teresse gilt zunichst dem »Ursprung der spezifisch moralischen Vorstellungen und
Emotionen beim Kind [...]« (ebd. 2017:17) und damit verbundenen typischen, regel-
haften Trends in deren Verinderung sowie deren Auswirkung auf moralisches Han-
deln unter den Bedingungen von Konflikt und Versuchung (vgl. ebd. 2017: 17).

Wahrend einige Psycholog*innen und Soziolog*innen ihre Arbeiten auf der An-
nahme fundieren, dass die Moral »ein System von Werten und Regeln« sei, »die
durch die Kultur gesetzt werden, [...]« (Kohlberg 2017: 18) und ihren Ursprung in
der Achtung feststehender Regeln und Werte innerhalb einer Gesellschaft und somit
auf Ebene der Gruppe hat (vgl. Kohlberg 2017: 19), folgen andere, wie Utilitarist*in-
nen der Auffassung, dass »moralische Werte von erwachsenen Individuen hervor-
gebracht werden, die — im Besitze von Sprache und Intelligenz — die Handlungen
anderer Individuen beurteilten« (Kohlberg 2017: 18), wonach Handlungen nach ih-
ren Folgen fiir andere bewertet werden (vgl. Kohlberg 2017: 18). Kohlberg schlief3t
in der Tradition Piagets (sowie George Herbert Mead (1863—1931), James Mark Bald-
win (1861-1934), William McDougall (1871-1938)) mit einer dritten Konzeption von
Moralitit an, die zwischen diesen beiden Richtungen zu vermitteln mag. Demnach
werden moralische Urteile und Gefiihle, die »auf der Achtung vor dem Brauch, der
Autoritit und der Gruppe fuflen« (Kohlberg 2017: 21) als eine frithere Phase oder Stu-
fe in der Entwicklung von Moral eines Individuums und Beurteilungen von richtig
und falsch in Hinblick auf Folgen von Handlungen fir Andere sowie der Riickgriff

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

auf universelle Prinzipien und Gerechtigkeitskonzepte als eine spitere Phase der
Moralentwicklung angesehen (vgl. Kohlberg 2017: 21; vgl. Garz 2008: 91).

So konstatiert Kohlberg folgendes:

»Beide, sowohl eine Moral der Achtung vor sozialer Autoritdtals auch eine autono-
me und rationale Moral, gehen aus der Entwicklung des Selbst hervor, vermittelt
iiber einen ProzeR [sic!] der Ubernahme von Rollen und Einstellungen anderer in
Interaktionen, die nach institutionalisierten Mustern stattfinden.« (Ebd. 2017: 21)

Seine begriffliche Bestimmung von Moralitit und Moralentwicklung lehnt er, wie
bereits erwihnt, an eine formale neokantische Moraldefinition an, »nach der ein
Urteil dann als moralisch bezeichnet werden kann, wenn es (a) praskriptiv ist, al-
so eine kategorische Verpflichtung zum Handeln ausdriickt, und (b) verallgemeine-
rungsfihig (universalisierbar) ist, d.h. einen Standpunkt verkorpert, den jeder mit
dem Problem konfrontierte Mensch einnehmen koénnte oder sollte. [...] Bei Kants
Moralbegriff steht die Achtung vor der Menschenwiirde im Mittelpunkt, [...], jeden
Menschen nur als Zweck in sich selbst und nie blof$ als Mittel zu behandeln« (Kohl-
berg 2017: 239¢f.).

Kohlberg zufolge stehen die kognitive Entwicklung von Menschen und die Moral-
entwicklung in engem Zusammenhang, wonach einem Kind, ausgehend von einer
zunichst amoralischen Stufe, erst mit zunehmender intellektueller Heranreifung
und der Erfahrung von Rolleniitbernahme innerhalb der Peergruppe eine differen-
zierte Wahrnehmung der Herkunft von Regeln gelingt. Erst im Alter zwischen 8—10
Jahren sei — in verschiedenen Kulturen — eine autonome Moral (selbstbestimmte
Moral, Orientierung an Fairness, Gleichheit und Reziprozitit) in Abgrenzung zu ei-
ner heteronomen (fremdbestimmte Moral, Orientierung an Regeln und Autoritit)
bei Kindern feststellbar. Die begriffliche Unterscheidung einer autonomen und he-
teronomen Moral geht bereits auf Jean Piaget zuriick (vgl. ebd. 2017: 21ff., 33, 124,
277; vgl. Schmid Noerr 2012: 131f.). Auf Basis einer systematischen Analyse von In-
terviews mit Kindern und Jugendlichen zu Handlungsentscheidungen in ethischen
Dilemmata stellt Kohlberg sechs Stufen der moralischen Orientierung, die zu drei
Hauptniveaus der Moralentwicklung zusammengefasst werden, fest. In spiterer
Folge arbeitet er die Bedeutsamkeit des Stufenmodells ebenso fiir das Erwachsenen-
alter heraus (vgl. Kohlberg 2017: 26, 50, 239; vgl. Garz 2008: 91; 101-106). In nachste-
hender Tabelle sind die Niveaus und Stufen des Modells iibersichtlich dargestellt:

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

179

7. Urteilen und Handeln innerhalb der Menschenrechtsprofession

“Ja1uysp 15q|as ualdizulid UOA puryue
9149/\\ SuIss pun ey ydews3 S13uryqgeun Jaispue

uaidizunid
uaydsIyIL ud|es

sapjund uadunisemi3 pun uja3ay UOA YdIs SaYdjam 1sq[as uig -19AIUN 43P BJMIS

-pUBIS UBLSI[RIOW SBUID dAIadsIag “L1313U3LI0 UBIIZUL] USYISIYIS US|[ISIBAIUN Uy 93yms ez i et 2o Rl

-9SYJBMJJ UOA JBILIOUI)

‘uuBy ustiyauulz NP3y NEBAAIN S3|[3UOIIUSAU0YISOd
apjundpuels ausdozagsieels Japo -uaddni3 pun uan s|[enplAIpul
9434 9SSIUI[BYIDA 9Yd1|1JBYDS||9598 Saydjam 1sq|as uig ‘Bea1iaA|BIZOS
anIDjadsiad 919Upi0a3I0A Y eYIS| 959D J9p ‘}913udLI0 Sea3IaAjeIZoS Wy Sayns
IYDBW PUmuIRIRq (N
uajeuosiadiaiul Jap pun pjundpuels usydijyeyds||asad UassIMan
9Wa1sAS pun usyds WISP USYISIMZ PaIYISIDIUN UBUIS SAYI[aM 15q|aS ulg ‘Wa)sAS so|eIzos
-USW JNB SWNNPIAIPU| SO SAIadSIad "34313U3110 SWA)SAS ua|eIzos sap Sunyjeys3 Jap uy vayms (14BYS|[953D) 3P UBUSSYIEMIT

“U3IsIeuIaIul
3S3Ip puN UBIZYIIUIP! UIEILOINY Jap [[31Zads Yaiapue
uaBuniiemi3 pun ujaday Uap W YIS SaYd|am 1sq|as uig

JE1IWIOJUO)|
‘uadunypizag

pun uaydijpuadn( usisiaw aIp)
NE3AIN S3|[2UOIIUIAUOY

1433S USNPIAIpU| UBI3pUE NZ Bunyaizag '14313U3140 JEIIWLIOJUOY] ‘uagunyemi
Ul Sep ‘SWNNPIAIpU| 3P dAIjadsiad | ue pun uagunyaizag ‘uaSuniiemis udjeuosadiaul uy €9yms
"USPUEBISIAIYIIU

20U UBPIaM USBUNIIEMIT JOPO U[283Y BYdI[4eYdS| (353D yasneisny

‘Mol | ‘snwsienplAIpu] (uauul,JarelEAS PUN AYII|

anIp|Rdsiad aydsnsIenpiAIpu| -U3LI0 YISNEISNy We pun uaxdramz uaj|ajuawniisul uy zZ3yns -puagn “[] "6 Wnz siq Japur)

uaqua|q eI0W NEIAIN S3|[2UOIIUAAUOYEId
Yo1}49gne uaSunisemi3 pun USWION 1P WP 1sq|as uig 3WOU0J33H
Pjundsiydisan 4ayds1i3uazo3] "34313U3140 WESIOYID pUn 3jelis uy Lajnis

anIDjadsiad ajeizos

uaynis JapIjeyu|

uayN1S pun neaniN

(901-101 :8007 zAvY) “1BA “TET-971 :L10T Baaqiyo) *16n) Fiaqyo)] 2ouaAmpT yovu sua]1ajd() Uaydsipiout sap uafnis syoas :6 a12qu,

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

Um die Stufenzugehorigkeit von Personen zu bestimmen verwendet Kohlberg
nach vorangegangenen Herangehensweisen, die sich als wenig geeignet erwiesen
(sentence scoring, story rating) die Methode eines standardisierten Interviews zu
ethischen Dilemmata zur Erhebung moralischen Denkens und eines standardi-
sierten Leitfadens zur Auswertung nach Gegenstandsbereichen (standardized issue
scoring) basierend auf einem hermeneutischen Ansatz. Folgende Gegenstands-
bereiche bzw. Topoi definierte er fiir jede Moralstufe: (1) Gesetze und Regeln, (2)
Gewissen, (3) Bindung/Affiliation, (4) Autoritit, (5) Birgerrechte, (6) Vertrag, Ver-
trauen und Tauschgerechtigkeit, (7) Bestrafung und Gerechtigkeit, (8) der Wert
des Lebens, (9) Eigentum, (10) Wahrheit, (11) Sexualitit und erotische Liebe. An-
schliefdend wurde fiir jeden inhaltlichen Gegenstandsbereich die stufenspezifische
Argumentation definiert. Nun konnte ein aus den Interviews generierter Text
vor dem Hintergrund moralphilosophischer Bedeutungskategorien interpretiert
werden. In diesem Zusammenhang wird unter kognitiv eine phinomenologische
oder imaginative Rolleniibernahme, die Suche nach logischen Beziehungen sowie
die Bestimmung der Struktur einer Person in Bezug auf die Bedeutungen, die sie in
der Welt findet, verstanden. Moralische Urteile beziehen sich damit auf moralische
Bedeutungen in der Welt (vgl. Kohlberg 2017: 146-152, 227-230, vgl. Garz 2008:112).

Gemeinsam mit Moshe M. Blatt publizierte Kohlberg Mitte der 1970er Jahre For-
schungsergebnisse, die zeigen, dass die Diskussion von moralischen Konflikten und
ethischen Dilemmata im Unterricht die Stufenentwicklung moralischen Urteilens
fordert (vgl. Blatt/Kohlberg 1975; vgl. Kohlberg 2017:104; vgl. Garz 2008: 91). Stellver-
tretende symbolische Erfahrungen, Prozesse der Rolleniibernahme und die erwei-
terte Wahrnehmung des sozialen Systems sind bedeutende Parameter und fordern
moralisches Urteilen insbesondere bis zur Stufe 4. Um ein prinzipienorientiertes
Denken zu erreichen bedarf es der Fihigkeit, allgemeingiiltige Prinzipien als an-
gemessen und als verbindliches Ideal (an)zuerkennen und die Bereitschaft, in Ver-
pflichtung gegeniiber sich selbst und der Gesellschaft danach zu handeln (vgl. Kohl-
berg 2017: 105, vgl. Garz 2008: 100f.).

In Anbetracht der Moral von Erwachsenen geht Kohlberg der Frage nach, ob es
auch im Erwachsenenalter (noch) eine Moralentwicklung gibt bzw. ob »die allgemei-
ne Stufenvorstellung der Kinderpsychologie, mit ihren biologischen Wurzeln, auch
fiir die Beschreibung oder das Verstindnis von Personlichkeitsverinderungen nach
Abschluss der biologischen Reifung taugt« (ebd. 2017: 45) und zieht den Schluss,
dass man bei Erwachsenen von alterstypischen Entwicklungsaufgaben, wie z.B. der
EheschliefSung, Elternschaft, Entwicklung einer beruflichen Identitit etc. ausgeht,
deren Aufgabe ihre Bewiltigung ist und damit verbunden charakteristische Ein-
stellungsverinderungen einhergehen. Somit werden im Erwachsenenalter keine
unumkehrbaren Stufen mehr angenommen, sondern die Losung von Entwick-
lungsaufgaben betrachtet (vgl. ebd. 2017: 49). Seine Lingsschnittstudien zeigen,
dass im Erwachsenenalter keine neuen Formen moralischen Urteilens mehr hinzu-

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Urteilen und Handeln innerhalb der Menschenrechtsprofession

kommen, allerdings Einstellungsverinderungen mit einer Stabilisierung auf einer
Stufe und/oder einer zunehmenden Kongruenz von moralischem Urteilen und
moralischem Handeln zusammenhingen (vgl. Kohlberg 2017: 591t.).

Dazu Kohlberg:

»Bei der Stabilisierung der Moral im Erwachsenenalter scheint es sich also eher
um eine zunehmende Angleichung von Uberzeugungen und sozialer Rolle als um
eine neuartige Integration von Erfahrungen und damit eher um einen »Sozialisa-
tionsprozess« oder»soziales Lernen«als um Entwicklung zu handeln.« (Ebd. 2017:
63)

Folglich findet im Erwachsenenalter Moralentwicklung statt, indem prozess-
haft moralische Auffassungen und Erfahrungen koordiniert werden. Konflikte in
Zusammenhang mit Moralvorstellungen und Erfahrungen stabilisieren die Stufen-
struktur und fithren zu einer zunehmenden Kongruenz moralischer Einstellung
und moralischem Handeln (vgl. Kohlberg 2017: 78). »Es kommt zu einer stirkeren
Integration im Gebrauch der Moralstufen sowie einer Integration des moralischen
Denkens in den Lebenskontext.« (Kohlberg 2017: 78)

In Anbetracht personlicher Erfahrungen eines Individuums wendet sich Kohl-
berg auch psychoanalytischen Theorien der Ich-Entwicklung zu, wie jener vom
deutsch-amerikanischen Psychoanalytiker, Erik H. Erikson (1902-1994). In Gegen-
tiberstellung seiner Stufentheorie mit dessen Stufenmodell der psychosozialen
Entwicklung, gelangt er zur Auffassung, dass Jugendlichen universelle ethische
Prinzipien zwar bereits bewusst sein konnen, jedoch erst Erwachsene konsistent
ethisch sein kénnen. Um vom blof3en Bewusstsein iiber moralische Prinzipien zu
deren Anwendung zu gelangen braucht es aus dem Verstindnis der Ich-Psychologie
Eriksons heraus eine Vielzahl getroffener Entscheidungen und eingegangener Ver-
pflichtungen, sowie die Moglichkeit, die Prinzipien als Teil der Festlegung auf eine
Identitit zu begreifen (vgl. Kohlberg 2017: 109). Wihrend moralische Entscheidun-
gen und moralische Entwicklung entweder als Entscheidung (oder Verinderung)
des moralischen Selbst, wie bei Erikson oder als Verinderung in den wahrge-
nommenen moralischen Prinzipien, wie zunichst bei Kohlberg aufgefasst werden
konnen, bemitht er sich um die Zusammenschau beider Ansitze (vgl. Kohlberg
2017: 116f.).

Was Kohlberg mit dem Begriff des moralischen Denkens erfasst, ist eine kogni-
tive Kompetenz, die notwendig, aber nicht hinreichend ist, um bestimmte Motive
und Verhaltensweisen entstehen zu lassen. Daher nimmt er eine normative Kom-
ponente auf und bestimmt entlang folgender vier moralphilosophischer Kategorien
die moralische Orientierung innerhalb seiner Stufen:

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .

181


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

(1 Normative Ordnung: Im Zentrum moralischer Urteilsfindung stehen hier fest-
gelegte Regeln und Rollen der sozialen Ordnung.

(2) Nutzen-Implikationen (Utilitarismus): Moralische Urteile werden auf dem Hin-
tergrund von Uberlegungen iiber gute oder schidliche Folgen des Handelns fiir
das Wohlergehen von anderen und/oder einem selbst getroffen.

(3) Gerechtigkeit oder Fairness: Moralischem Urteilen liegt hier eine Orientierung
an Relationen der Freiheit, Gleichheit und Reziprozitit zugrunde.

(4) Ideales Selbst: Moralische Urteile richten sich entlang eines Bildes von sich
selbst als guten Menschen bzw. als jemand mit Gewissen sowie an Motiven und
Tugenden.

Er selbst favorisiert die angefithrte dritte Kategorie, weil Gerechtigkeitstheorien
Konzepte des reflexiven Aquilibriums und Reversibilitit in zwischenmenschlichen
Interaktionen zum Ausdruck bringen und ist iiberzeugt, dass eine héhere Moral-
stufe basierend auf Gerechtigkeitsprinzipien (Immanuel Kant, John Rawls) eine
bessere ist (vgl. ebd. 2017: 1421, 183, 304).

Kohlbergs Argumentation hinsichtlich des Heranziehens von Gerechtigkeits-
theorien wird in der vorliegenden Arbeit gefolgt, gerade aufgrund der festgelegten
ethischen Ausrichtung professioneller Sozialer Arbeit in Kodizes und Positionspa-
pieren. Jedoch darf nicht unerwihnt bleiben, dass eine Bezugnahme auf Theorien
der Gerechtigkeit (z.B. John Rawls) in Hinblick auf die Begriindung von Werte-
und Ethikkriterien nicht ohne Kritik bleibt. Beispielsweise wird die Frage gestellt,
»weshalb man sich ausgerechnet auf eine liberale Gerechtigkeitstheorie einigt, die
iiberdies die nationalen Grenzen einer westlichen, reichen Gesellschaft nur sehr
eingeschrinkt iiberschreitet?« (Staub-Bernasconi 2018: 226)

Die Auseinandersetzung mit der Kritik der amerikanischen Psychologin und fe-
ministischen Ethikerin, Carol Gilligan (*1936), veranlassten Kohlberg dazu, neben
der Gerechtigkeit dem prosozialen Verhalten (Nichstenliebe, Liebe, Anteilnahme,
Gemeinschaft, Fiirsorge und Verantwortung) in Hinblick auf moralisches Urteilen
ebenso eine grofie Bedeutung zuzuschreiben und damit zwei Bedeutungen von Mo-
ral zu verkniipfen: Einerseits jener eines formalen moralischen Standpunktes, der
unparteilich, verallgemeinerbar und konsens-orientiert ist und andererseits jener
von moralischen Phinomenen, in denen Anteilnahme, Verantwortungsgefiihl und
Verpflichtung gegeniiber Anderen und der Wunsch nach Dialog vordergriindig ist
(vgl. Kohlberg 2017: 243, 246f.; vgl. Becker 2011: 350-355).

Kohlbergs Erkenntnissen zufolge, sind es vor allem die bereits erwahnten Op-
portunititen zur Rolleniibernahme sowie das Heranziehen von Gerechtigkeitsprin-
zipien, die eine Briicke zwischen kognitiven und moralischen Fihigkeiten herstel-
len. Der Austausch unterschiedlicher Sichtweisen sowie die Einnahme verschiede-
ner Perspektiven fordern die Urteilsfahigkeit (vgl. ebd. 2017: 166f.):

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Urteilen und Handeln innerhalb der Menschenrechtsprofession

»Wahrend durch Rolleniibernahme die in einer moralischen Situation miteinan-
der konfligierenden Standpunkte erfafdt [sic!] werden, sind die Prinzipien zur»L6-
sung«dieser Konflikte aufjeder Moralstufe Gerechtigkeitsprinzipien[..]. Nach un-
seren Untersuchungen scheint es, daf [sic!] Gruppen oder Institutionen von ih-
ren Mitgliedern tendenziell als Verkdrperungen bestimmter Moralstufen gesehen
werden.« (Kohlberg 2017: 168)

Damit kommt zum Ausdruck, dass eine hoherstufige gesellschaftliche Atmosphire
bzw. Umwelt die moralische Entwicklung anregt (vgl. Kohlberg 2017: 170).

7.2.2 Moralisches Urteilen und Handeln in Relation

Wihrend Kohlberg moralische Urteile als Urteile iiber das Gute und Rechte des Han-
delns bezeichnet, die darauf gerichtet sind, eine »allgemeingiiltige, umfassende,
konsistente Form anzunehmen sowie sich auf objektive, unpersonliche oder ideel-
le Grundlagen abzustiitzen.« (Kohlberg: 2017: 28f.), setzt moralisches Handeln die
Existenz eines Selbst innerhalb einer aus anderen Menschen bestehenden Welt vor-
aus, in welcher man in Institutionen Rollen erfiillt. Damit verbundene Erwartun-
gen haben normativen bzw. moralischen Charakter, beziehen sich auf Rechte und
Pflichten und erfordern eine moralische Rolleniibernahme (vgl. Kohlberg 2017: 32).
Nun bedeutet das Fillen moralischer Urteile noch keine treffsichere Vorhersage zu
tatsichlichem moralischem Handeln. »Das Gute zu erkennen, ist eine Sache, es im
moralischen Urteil auf Handlungen und Handlungsméglichkeiten anzuwenden ei-
ne andere.« (Grofdimafd/Perko 2011: 40; vgl. Kohlberg 2017: 158) So bedeutet auch die
Festlegung ethischer Richtlinien, z.B. in Form von Ethikkodizes noch nicht, dass
danach gehandelt wird (vgl. Como-Zipfel et.al. 2019: 15; vgl. Grofdmaf3/Perko 2011:
28-30, vgl. Eckstein/Gharwal 2016: 20).

Dazu duflert sich Kohlberg, wie folgt:

»Vom Standpunkt der Theorie der kognitiven Entwicklung ist die Beziehung
zwischen Urteil und Handeln etwas, das empirisch untersucht und theoretisch
konzeptualisiert werden muss; es kann aber nicht darum gehen, einen Urteilstest
durch quantitative Korrelationen mit Verhalten »validieren« zu wollen.« (Ebd.
2017:158)

Bereits in den 1980er Jahren stellt sich Kohlberg die Frage nach dem Verhiltnis von
moralischem Urteilen und moralischem Handeln. Dafiir war zunichst eine prizise
Bestimmung moralischen Handelns nétig, die einerseits eine kognitive und ande-
rerseits eine emotionale Komponente beinhaltet (vgl. ebd. 2017: 373). In seiner Defi-
nition stiitzt Kohlberg sich auf das Urteil des Handelnden selbst und spricht daher

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .

183


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Katrin Rossmann: Menschenrechtsbildung in der Sozialen Arbeit

von moralischem Handeln, »wenn das Verhalten dem Urteil entspricht. [...] Um ab-
schitzen zu konnen, ob eine Handlung moralisch ist oder nicht, miissen wir wissen,
wie das Individuum die Situation beurteilt, mit der es konfrontiert wird« (ebd. 2017:
389, 400; vgl. ebd. 2017: 395).

Kohlberg geht davon aus, dass moralische Urteile zwei psychologische Funk-
tionen in Bezug auf moralisches Handeln haben: Einerseits das Treffen einer de-
ontischen Entscheidung dariiber, was moralisch richtig ist und andererseits, das
Fillen eines Verantwortlichkeitsurteil (entspricht einer Willensentscheidung), wel-
ches derentsprechenden Ausfithrung zugrunde liegt (vgl. Kohlberg 2017:402). Inder
Auseinandersetzung mit Studien anderer Wissenschaftler*innen (z.B. Free Speech
Movement (FSM), Milgram Situation (vgl. exemplarisch Schmid Noerr 2012: 132),
Untersuchungen zum Mogelverhalten) (vgl. Kohlberg 2017: 436—446) gelangt er zu
dem Schluss, dass mit zunehmender Moralstufe, ein deontisches Urteil in Uberein-
stimmung mit einem Verantwortlichkeitsurteil gefillt wird, was zu einer Zunahme
verantwortlicherem und konsistenterem Handeln fithrt. Fir die Erklirung morali-
schen Handelns ist deshalb das Verstehen der Denkweise des Handelnden eine not-
wendige Bedingung (vgl. ebd. 2017: 408, 418, 455).

Die Umsetzung eines Urteils in eine Handlung beschreibt Kohlberg in vier Phasen,
die in der folgenden Abbildung fiir ein besseres Verstindnis visualisiert sind:
Abbildung 20: Vier Phasen der Umsetzung eines Urteils ins Handeln (vgl. Kohlberg 2017: 430)

Interpretation Il::ndsl:t;(::
der Situation Entscheidung lichkei
. 5 - Vi twort! ts -
Pfrspektwen- deontische Wahl eran “:(lie;L et
Ubernahme Verpflichtungsurteil

Folgende Erkenntnisse zum Verhiltnis von moralischem Urteilen und Handeln

In die Tat umsetzen

Ich-Kontrolle, z.B.
1Q, Aufmerksamkeit,
etc.

expliziert Kohlberg:

(1) Hohere Stufen des moralischen Urteilens und moralisches Handeln korrelie-
ren miteinander und es ist anzunehmen, dass »mit steigender Stufe das deontische
Urteil immer hiufiger im Einklang mit einem Verantwortlichkeitsurteil, diese Ent-
scheidung in die Tat umzusetzen, steht.« (Ebd. 2017: 285) Personen, die ihr mora-
lisches Urteil entlang von Prinzipien fillen, fillen mit grofierer Wahrscheinlichkeit
ein Verantwortlichkeitsurteil, folgen ihren deontischen Uberlegungen und handeln
mit gréfRerer Wahrscheinlichkeit richtig, wobei mit richtig die Ubereinstimmung von
postkonventionellem Urteil mit philosophischen Prinzipien gemeint ist (vgl. ebd.
2017: 290).

(2) Moralisches Handeln ist nicht ausnahmslos von psychischen und/oder sub-
jektiven Aspekten sowie Moralstufen einzelner Individuen bestimmt, sondern pas-

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Urteilen und Handeln innerhalb der Menschenrechtsprofession

siert innerhalb eines sozialen Kontextes. Somit steht es auch in engem Zusammen-
hang mit Gruppennormen oder Gruppenentscheidungsprozessen und ist abhin-
gig von einer »moralischen Gruppenatmosphire«, worunter das Gefithl nach Ge-
meinschaft, Solidaritit und Zusammengehorigkeit zu verstehen ist (vgl. ebd. 2017:
292fF.). Daten belegen, dass »die individuelle Moralentwicklung bei Personen in de-
mokratischen Umwelten weiter vorangeschritten ist als bei Personen in traditio-
nellen, nach Gesellschaftsschichten gegliederten und biirokratischen Umwelten.«
(Kohlberg 2017: 301)

In den von Schmid Noerr explizierten weiteren Erkenntnissen zu moralischem Ler-
nen, Urteilen und Handeln finden sich Kohlbergs Ergebnisse wieder. So konstatiert
Schmid Noerr, dass es einige Voraussetzungen benétigt, die allesamt erfiillt sein
miissen, damit moralische Entscheidungen bzw. Urteile in moralisches Handeln
iibergehen kénnen und zdhlt folgende sieben auf:

(1) ein Normenbewusstsein: d.h. eine kognitive Fihigkeit, Verbote und Gebote zu
erkennen.

(2) die Applizierbarkeit von Normen auf Situationen: d.h. eine kognitive Fahigkeit
zu normenkonformen Verhalten in konkreten Situationen.

(3) eine moralische Bewertung eigenen situativen Verhaltens: d.h. einen intrapsy-
chischen Vorgang der Wahrnehmung eines moralischen Problems.

(4) die Ubernahme von Verantwortung: d.h. Entlastungsmechanismen, die einer
Verantwortungsitbernahme entgegenstehen konnten, nicht zuzulassen.

(5) die Vorausschau auf nach moralischen Maf3stiben bewertbarer Folgen von
Handlungen

(6) den Entschluss bzw. Motivation zum moralischen Handeln und

(7) handlungsnotwendige Ich-Kompetenzen, wie z.B. Planungssicherheit, Verzicht
auf Anerkennung, Uberwindung von Angst etc. (vgl. Schmid Noerr 2012: 123f.).

Insbesondere in der Annahme eines Normenbewusstseins und der Bereitschaft zur
Verantwortungsitbernahme als Voraussetzung moralischen Handelns scheint man
sich einig. Schmid Noerr stellt in seinen Punkten noch zusitzlich die Normenak-
zeptanz heraus (vgl. Schmid Noerr 2012:124).

1.3 Professionelle Urteils- und Handlungskompetenz
in der Sozialen Arbeit

In den folgenden beiden Abschnitten werden einerseits die ethische Kompetenz als

Wesen von sozialarbeiterischer Handlungskompetenz hervorgehoben und Modelle
und Methoden ethischen Urteilens und Handelns fiir die Praxis diskutiert.

https://dol.orn/10.14361/9783839470206-024 - am 14.02.2028, 18:58:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I .

185


https://doi.org/10.14361/9783839470206-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

