50

Moscheeleben in Deutschland

sen analysiert werden.”” Die Hinterfragung des normativen, textbasierten Wis-
sensbegriffs ohne dabei rein den Aspekt der Praxis zu privilegieren, offenbart fir
das Verstandnis von islamischem Wissen eine grundsitzliche Akzentverschiebung,
namlich: »A practice is Islamic because it is authorized by the discursive traditions
of Islam, and is so taught to Muslims [..] — whether by an ‘alim, a khatib, a Sufi
shaykh, or an untutored parent [...].«*®

In Anbetracht der oben beschriebenen Thesen zu Wissen und Praxis im Islam,
erscheint es mir angemessen, das klassische Verstindnis von Wissen und Praxis in
einer nichthierarchischen Weise zu verbinden. Daher verwende ich islamisches Wis-
sen, um zu bezeichnen, was muslimische Akteur*innen in einen Zusammenhang
von korrektem, richtigem, wahrem vs. falschem Glauben und Praktizieren bringen
- unabhingig von dessen normativem Status und Giiltigkeit, aber vor dem Hinter-
grund aktueller Diskussionen und ihrer Geschichte. Wenn ich also von islamischem
Wissen spreche, rede ich sowohl von einem explizierbaren Aussagewissen als auch
von einem impliziten Praxiswissen.

Die zu erkundenden Praktiken, Routinen und Verhaltensweisen lassen sich
kaum mit den Mitteln der Befragung, also des Interviews ausmachen. Sie ruhen zu
tiefin der selbstverstindlichen Gegebenheit des Alltagswissens, als dass sie der Re-
flexion der Beteiligten stets zuginglich wiren. Das heif’t, dass die empirische For-
schungsmethode der teilnehmenden Beobachtung iiber das Teilhaben des Forschen-
den an der Wirklichkeit der untersuchten Akteur*innen eine weitere bedeutsame
Dimension erhilt: Jenseits dessen, was im Interview (un)gesagt und (un)angespro-
chen ist sowie jenseits des Inputs und Outputs der Handlungen, strukturiert die
Rekonstruktion der Logik dieser Praktiken das Beobachten der Forschenden.

2. Islamisches Wissen in Moscheen

Die Moschee im Lichte ideengeschichtlicher Entwicklungen und
herrschaftlicher Ordnung

Moscheen als Orte islamischen Wissens sind seit frithester Zeit belegt. Der Pro-
phet Muhammad hat den offentlichen Raum der Versammlung und Niederwer-
fung, aus denen dann Moscheen hervorgingen, als Orte der Offenbarungsverkiin-
dung und fiir Predigten genutzt. Anders als die Gebetsnische des Vorbeters in Mo-
scheen (mihrab) ist schon zu seinen Lebzeiten die minbar (:Kanzel) belegt.” Zu

97 ASAD1986:15.
98 ASAD1986:15.
99  Vgl. BERKEY 2001: 6.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

den Insignien eines Gebetssaales gehort auch heute die minbar. Mit der symboli-
schen Reservierung der obersten Stufe der minbar fiir den Propheten wird in je-
dem Gebetssaal versinnbildlicht, dass sich der jeweilige Prediger in eine islamische
Wissenstradition mit dem Propheten als Ausgangspunkt einreiht. Der Historiker
Jonathan BERKEY notiert, dass »the ethical imperative of the Islamic religion and
the prominence of stories in the various literary genres have contributed to making
preaching a central part of the Muslim experience in most times and places.«**® Ne-
ben Predigten wie der hutba, die obligatorisch zu den Freitagsgebeten in Moscheen
gehalten wird und dadurch Teil des Freitagsrituals ist, sind hierzu weniger formale
Predigten wie wa z (tiirk. vaaz) zu zihlen, die z.B. als Vortrige im Ramadan vor den
Tarawih-Gebeten, an den Gesegneten Nichten (tiirk. Kandil geceleri) und zu ande-
ren alltdglichen sowie besonderen Anlissen in Moscheen angeboten werden. Diese
Veranstaltungen standen nicht nur Minnern, sondern auch Frauen offen, wobei
der Moscheebesuch von Frauen in der Geschichte immer wieder Schwankungen,
Férderungen, Sanktionen und legalistischen Diskussionen unterworfen war, was
weiter unten ausgefiithrt werden soll."™"

Schon in den ersten Moscheen sind Moglichkeiten zum Memorieren und Rezi-
tieren des Korans angeboten worden, die sich an alle Gliubigen richteten und auf-
grund ihres besonderen Wertes somit den Grundstock islamischen Wissens fiir die
Allgemeinheit bildeten. Die mit der Zeit etablierten informellen Lehr- und Lern-
zirkel (halqa >Kreis<), in denen respektierte Lehrer in Moscheen aufgesucht worden
sind, um Texte zu lesen, zu lernen und zu diskutieren, dienten Glaubigen auch zur
Ausbildung von religiéser Expertise.’®* An die Allgemeinheit richteten sich insbe-
sondere solche Aktivititen wie das Lesen aus Sammlungen der Hadithtradition,
aus exegetischen Werken und aus Erzihlungen iiber die ersten Muslim*innen, die
in der Regel von religiésen Experten gehalten wurden.'® Ziel dieser Aktivititen
war nach BERKEY »the task of transmitting basic religious knowledge to, instill-
ing piety in, and encouraging pious behaviour among common people«.'** Dabei
wurde in der Regel darauf geachtet, sich nicht mit schwierigen theologischen oder
legalistischen Diskussionen, schwerverstindlichen Hadithen und Koranversen an

100 BERKEY 2001: 6. Zu diesen Genres zahlt er in Erzahlform gekleidete koranische Prophe-
tengeschichten, Sequenzen aus dem Leben des Propheten, Prophetengefihrten, Gelehrten
und anderen Personlichkeiten sowie Marchen und Ceschichten, die im Gesamten popular
preaching und storytelling ausmachen (ebd.: 5-6).

101 Vgl. KATZ 2014: 99-100. Insbesondere S. 17-99 geben eine vertiefte Analyse der legalistischen
Diskussionen ber den Moscheebesuch von Frauen wieder.

102 Vgl. BERKEY 2007: 42.

103 Vgl. BERKEY 2001: 38-40.

104 BERKEY 2001:13.

14.02.2026, 06:12:56.

51


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Moscheeleben in Deutschland

ein religiés weniger gebildetes Auditorium zu wenden, sondern klare Themen zu
bevorzugen.'*

196 3]s eigene pidagogische Formen ab dem

Mit dem Aufkommen von Medresen
11. Jahrhundert treten neben Moscheen und Sufi-Konventen weitere Orte der isla-
mischen Wissensproduktion und des Wissenstransfers hinzu. Mit Medresen wird
die Entwicklung und Verbreitung religiésen Wissens institutionalisiert, die in der
mittleren Epoche der islamischen Geschichte zwar zu den zentralen Institutionen

197 aber nicht die alleinigen darstellten. Fiir

religioser Wissensproduktion wurden,
Syrien und Agypten ist belegt, dass Medresen teilweise an Sufi-Konventen entstan-
den sind, womit spezielles Sufi-Wissen in den Mainstream-Islam Eingang gefun-
den hat.”*® Medresen entstanden fast immer an schon vorhandenen Moscheen und
besonders in osmanischer Zeit entwickelten sich um Moscheen in grofieren Zen-
tren herum Gebiudekomplexe, (kulliya, tiirk. kiilliye), die mit Medresen, Mausoleen
(tirk. tiirbe), Sufi-Konventen (tiirk. tekke, zaviye), Grundschulen, Bibliotheken, Ar-
menkiichen und Kantinen, Waschhiusern, Spitilern, Gistehiusern und weiteren
Einrichtungen ausgestattet waren' wie die Fatih Camiive kiilliyesi in Istanbul (gegr.
1453-1470) oder die ‘Abd al-Qadir al-Gilani Kulliya in Bagdad/Irak (gegr. 1534)."°
Gelegentlich ist in der Forschung die These gedufRert worden, dass der Griin-
dung von Medresen die Idee zugrunde liegt, bestimmte Verstindnisse, Methoden
und Doktrinen gegeniiber anderen, rivalisierenden Fraktionen zu fordern.™ Als
solche haben Medresen unter den Gelehrten einen gemeinsamen Geist des Sun-
nitentums befordert, der unabhingig von lokalen politischen Strukturen existier-
te."** Erst mit der Lehre der sich anerkennenden vier sunnitischen Rechtsschulen
konnten in Medresen die Lehren aller vier Rechtsschulen vorgefunden werden. Mit
dem Zerfall des einheitsstiftenden Kalifats identifiziert der Islamwissenschaftler
Marshall HopDGsoN Medresen somit als diejenigen Institutionen, die zur muslimi-
schen Einheitsbildung und Integration beigetragen hitten."® Dagegen argumen-
tiert BERKEY, dass Medresen in der mittleren Periode islamischer Geschichte (ca.
bis 1500) kaum bis gar keine Auswirkung auf den Charakter oder den Prozess der
Verbreitung von standardisiertem religiosem Wissen gehabt haben, weil sie nicht
tiber tibergreifende und kanonisierte Curricula, Biicherlisten, Bewertungssysteme,

105 Vgl. BERKEY 2001: 13-14.

106 Siehe ausfiihrlich zu Medresen: MAKDISI 1981, HODGSON 1974,2 und BERKEY 1992, 2007.

107 Vgl. BERKEY 2007: 40.

108 Vgl. BERKEY 1992: 56-60.

109 Vgl. Aky(z1999: 57-58.

110 Vgl Aky(0z1999: 55.

111 Vgl. HODGSON 1974,2: 47. HODGSON nennt explizit die hanafitischen, isma‘ilitischen und $afi -
tischen Rechtsschulen sowie die maturidischen und as‘aritischen Glaubensschulen.

112 Vgl. HODGSON 1974, 2: 48.

113 Vgl. HODGSON 1974, 2: 48.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

formale Hierarchien oder dhnliches verfiigten."* Uber Jahrhunderte hinweg seien
Medresen flexible, informelle und auf Personen ausgerichtete Institutionen gewe-
sen. Der Wert islamischer Bildung war indes nicht an den Ort, also an die Instituti-
on der Medrese gebunden, sondern auf das personliche Schiiler-Lehrer-Verhiltnis

5 Das bedeutet, dass Schiiler Lehrer aufsuchten und von deren Wis-

ausgerichtet.
sen profitierten (arab. istifida)."® Trotz der Existenz von Medresen findet sich bis
in die Gegenwart hinein die gleiche Form des Studiums auch in gréferen Moscheen
in Stidten, wo Lehrer, Prediger und andere Gelehrte wirken. Das Studium fand
sein vorliufiges Ende mit der vom Lehrer an den Schiiler personlich iibertragenen
Lehrbefugnis (igaza) — sei es in Medresen, Moscheen oder anderswo."”

Liest man wissenschaftliche Literatur zum Moscheebesuch von Frauen, so ist
man damit konfrontiert, dass Moscheen wie auch Medresen jahrhundertelang fur
Frauen kaum einen Ort des Lernens, Wissenserwerbs oder des religiésen Lebens
bildeten.”® Die Kreierung von »female muslim spaces« aufierhalb von Moscheen
wird in einem solchen Kontext gesehen: Frauen erwarben religiéses Wissen privat
— also in der Familie, in Nachbarschaften oder in Hausgesprichen — sowie halb-
offentlich in Sufi-Schwesternschaften oder Sufi-Communities »instead of under
the scholars who trained future religious leaders«.™ Literale religiése Bildung war
der bisherigen Forschung nach in der Vergangenheit iiber Jahrhunderte hinweg
Minnern vorbehalten, die institutionelle religiése Bildung geniefRen, in der Offent-
lichkeit auftreten, in der Religionsadministration einen Platz haben und religise
Lehrmeinung verhandeln konnten bei gleichzeitiger nahezu vollkommener Absenz
von Frauen in der Vermittlung und Autorisierung religiésen Wissens."® In der neu-
esten Forschung allerdings erhalten weibliche Gelehrtenwelten im Kontext von Me-
dresen, religiosen Schwesternschaften und Moscheen vermehrt Aufmerksambkeit:
Aus der frithen und klassischen islamischen Epoche sind Frauen als Zeuginnen der
Sunna und dementsprechend als Ubermittlerinnen von Hadithen, spiter als Ge-
lehrte verschiedener Disziplinen (Hadith, figh, tafsir u.a.) iiberliefert, die persén-

114 Vgl. BERKEY 2007: 43. KRAWIETZ sieht das anders: Medresen stellten »a well-defined curricu-
lum to acquire ‘ilm, religious knowledge, which guarantees an informed, pious way of life
and a smooth pathway to paradise« zur Verfiigung. Vgl. KRAWIETZ 2012: 300. Es braucht of-
fensichtlich noch mehr Forschung zu Medresen in unterschiedlichen Epochen und in unter-
schiedlichen muslimischen Gesellschaften, um zu einem Gesamtbild zu kommen.

115 Vgl. BERKEY 1992: 21-43.

116 Vgl. CHAMBERLAIN 1994: 87.

117 Vgl. BERKEY 2007: 43, siehe ausfiithrlicher: BERKEY 1992.

118 Vgl. KALMBACH 2008, BANO/KALMBACH 2012.

119  KALMBACH 2008: 38.

120 Vgl. CHAMBERLAIN 1994, vgl. BERKEY 1992: 162-181, insb. 171-175 (gilt fir Kairo in der mittleren
Epoche islamischer Geschichte), vgl. auch BADRY 2000: 12 (ab S.13 folgt eine Typenbildung
flr Frauen als ‘alimat [Gelehrtinnen] in Iran).

14.02.2026, 06:12:56.

53


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Moscheeleben in Deutschland

lich in Medresen oder in Kadi-Amtern wirkten.'” Bei diesen Ergebnissen bleibt
die Frage offen, ob die Anwesenheit von Frauen in der Gelehrtenwelt tatsichlich
lediglich punktuell und selektiv belegt ist oder ob sie von minnlicher Deutungsho-
heit in der Geschichtsschreibung diskriminiert worden ist. Auf letzteres scheinen
die heute verstirke in den Mittelpunkt geriickten weiblichen Gelehrten bis in ein
als postklassisch klassifiziertes Zeitalter hinein hinzuweisen, die als Kronzeugen
der Existenz einer weiblichen Gelehrtenschaft dienen, die im Laufe der patriar-
chalischen Gelehrtenkultur und soziopolitischen Entwicklungen in Vergessenheit
geraten sind. Heute werden diese historischen Zeugnisse im Zusammenhang eines
weiblichen Revivals vermehrt ins Licht geriickt und dabei als islamische Legimitati-
onsgrundlage fiir weibliche religiése Autoritit und Moscheebesuch herangezogen
— so auch im islamischen Feld in Deutschland.**

Wihrend der Medresenbesuch von Frauen noch wenig beforscht ist, hat die Is-
lamwissenschaftlerin Marion Holmes KaTz mit dem Bild der absenten Frau in Mo-
scheen aufgerdumt, in dem sie zum einen auf riumliche Segregationen in schon
alten Moscheen mit eigenen Frauenbereichen und -abschirmungen sowie auf Rei-
seberichte hinweist, die iiber weibliche Moscheebesuche berichten. Zum ande-
ren schliisselt KaTz sehr detailreich Argumentationsstringe in legalistischen Dis-
kussionen auf, die u.a. auf Tageszeiten des Moscheebesuchs, Kleidung und Al-
ter der Frauen, das Argument der Frau als fitna und den Schutz der Frauen (vor
Minnern) Bezug nehmen.”” Katz macht darauf aufmerksam, dass beispielswei-
se die weibliche Teilnahme am Freitagsgebet schon kurz nach dem Ableben des
Propheten von verschiedenen Akteuren, teilweise auch Prophetengefihrten, be-
kimpft wurde. Diese Bekimpfer seien oftmals auch die Uberlieferer von Hadithen,
die den Moscheebesuch von Frauen reglementierten. Dennoch hitten sich Frauen
zu Gemeinschaftsgebeten, gerade auch am Freitag, in die Moscheen begeben, wie
historische Berichte noch jahrhundertelang bezeugen.”™ Karzs Analyse des Um-
gangs mit entsprechenden Koranversen, Mitteilungen der Prophetengefihrten wie
auch die zeitgendssischen religionsphilosophischen Uberlegungen in jahrhunder-
telang fortdauernden Diskussionen unter Gelehrten offenbart, dass der weibliche
Moscheebesuch Schwankungen, Férderungen und Sanktionen ausgesetzt war. Die
These von der vollkommenen Absenz von Frauen in Moscheen in der Vormoder-
ne ist somit nicht aufrecht zu erhalten. Das Engagement von Frauen in Moscheen
und Moscheebewegungen in der Gegenwart ist allerdings verkniipft mit den ab
Mitte des 19. Jahrhunderts einsetzenden und insbesondere Anfang des 20. Jahr-
hunderts verstirkten Prozessen zur Aufthebung der strukturellen Diskriminierung

121 Vgl. Nabwi 2007.

122 In Abschnitt Il wird dieses Thema im Kontext des Moscheelebens in Deutschland dargelegt.
123 Vgl. KATZ 2014: 17-99.

124 Vgl. KATZ 2014: 113-119.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

von Frauen durch Einrichtung und Ausbau eines geschlechteregalitiren, staatli-
chen Bildungssektors im sikularen Rahmen,” welcher als Wegbereiter des — nicht
nur, aber auch religiésen — Bildungserwerbs von Frauen angesehen wird.'?

Mit Ende des 18. Jahrhunderts und insbesondere im 19. Jahrhundert wurde
der Bildung und Erziehung verstirkte Aufmerksamkeit durch verschiedene re-
formerische Bewegungen und Regierungen zuteil: Whatever one wants Muslim
society to become, it seems, the principal instrument of coercion, influence, and
change is to be the schools; education has become the leading edge in various ef-
forts to transform Islam and the Muslim world.«**” Neben Medresen, Moscheen
und Primarbildung traten andere Schulformen und Institutionen héherer Bildung
oder ersetzten diese.”?® Reformen im Bildungswesen gingen Hand in Hand mit
groflen Umwilzungen auf dem Gebiet des Militirs, der staatlichen Verwaltung und
des Rechtswesens wie im Osmanischen Reich, im (osmanischen und khedivischen)
Agypten und Iran sowie unter britischer und franzésischer Kolonialherrschaft im
19. und 20. Jahrhundert. Dies hatte auch Effekte auf Moscheen, stiftungsgestiitzte
Institutionen sowie auf Einrichtungen und Angebote religioser Orden, die sich spi-
terhin in inoffizielle, oppositionelle oder informell titige religiose Gemeinschaften
transformierten. Die religiése Bildung von Frauen ist ein wesentlicher Bestand-
teil religiosen Aktivismus und Reformismus des 19. und 20. Jahrhunderts, und hat
die Moscheen erst im Laufe des 20. Jahrhunderts erreicht. Frauenbildung wurde
funktional durch die wichtige Rolle der Frau als Erzieherin in der Familie', als

125 Vgl. BARON 1994: 126-133. Im Osmanischen Reich wurde 1858 in Istanbul und 1873 in Kairo
die 6ffentliche Grundschule fiir Mddchen sowie 1870 die erste pidagogische Oberschule fiir
Frauen ero6ffnet. Eine reine Frauen-Universitat mit den Fachern Literatur (Edebiyat) und Wis-
senschaften (Fiinun) wurde 1914 in Istanbul eréffnet. 1918 wurden Frauen fiir das Studium
an allen Universititen zugelassen, an die Medizinische Fakultat schon ab1917. Medresen fiir
Frauen der Dar ul-‘uliim Deoband in Indien gibt es erst seit den 1970er Jahren. Die Al-Azhar-
Universitit in Kairo nimmt seit 1961 Studentinnen auf.

126 Vgl. MAHMOOD 2005: 66.

127 BERKEY 2007: 41.

128 Die heutige istanbul Universitesi in Istanbul geht auf Dariilfiiniin zuriick, deren Griindung
1846 beschlossen wurde und welche die um 1470 herum gegriindete Medrese Sahn-1 Seman
(osmanisch-tiirk. Sahn-1 Teman) ersetzen sollte. In der Sahn-1 Seman wurden neben den religi-
onsbezogenen Wissenschaften auch Physik, Chemie und Astronomie gelehrt. In der Dariil-
fiinéin kamen nun Pidagogik, weitere Naturwissenschaften und Laboratorien hinzu. In Siid-
asien wurde 1866 die Dar ul-‘uliim in Deoband eroffnet, die nach Vorbild britischer Colleges
ein »formal setting of curriculum, paid staff, a campus with teaching halls and hostels« an-
bot, das »innovative and fairly radical« (REETZ 2010: 112) war. Im Laufe des 19. Jahrhunderts
wurden auch mehrere Institute in Kairo und anderswo gegriindet, um nur einige Schulgriin-
dungen zu nennen.

129 Vgl. KALMBACH 2008: 44-45: »From Qasim Amin till Zaynab al-Ghazali, women are seen as
the cornerstone around which the islamic family is built and all women should be educated
in order to best carry out their duties as mothers and wives.« (Ebd.: 45).

14.02.2026, 06:12:56.

55


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Moscheeleben in Deutschland

Erzieherin (in) der Gesellschaft° oder/und als sichtbare Partnerin des gebildeten,
modernen Mannes®™" gerechtfertigt.”*

Auch innerhalb von Medresen gab es weitgehende Umgestaltungen: Der Theo-
loge Mehmet Pacaci stellt anhand von Biicherlisten und Curricula von osmani-
schen Medresen im 19. Jh. fest, dass mit der — iiber Kolonialismus und Orienta-
lismus entlehnten — protestantischen Herausforderung eine Erneuerung (islah, tirk.
1slah) islamischen Denkens und Wissens auf Grundlage des Korans einsetzt, der
im Zuge der Sikularisierungsprozesse zur zentralen Quelle des religiésen Wis-

sens erhoben wird.*?

Mit diesem Fokus wird der Koran zu einem Dokument, das
die Quelle eines reinen Islams und zugleich die als universell geltenden modernen
Werte beherbergt.”* Schlief8lich habe — so Pagacr - die Disziplin des tafsirs die
Funktionen und Aufgaben tibertragen bekommen, die vorher durch figh und kalam
ausgefiillt wurden.” Diesen Entwicklungen geht eine Verschiebung des Verstind-
nisses von Wissen und seiner Legitimitit voraus, auf die hier kurz eingegangen
werden soll:

BERKEY analysiert Wissen in der mittleren Periode islamischer Geistesge-
schichte als pords und polymorph, zugleich die Parameter des legitimen Wissens
als ziemlich frei (»loose«).*® Statt einer formal konstituierten autoritativen In-
stanz, die islamisches Wissen letztendlich autorisiert, gab es den grofiziigig

130 Vgl. KLAUSING 2014: 228. Vgl. aus der Perspektive muslimischer Frauen heute: AMIR-
MOAZAMI/JOUILI 2006: 620; 622-623.

131 Vgl. TopAL 2011: 1.

132 An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass in Frauenbewegungen im spitosmanischen
Reich das Recht auf Bildung mit der Emanzipation der Frau in osmanisch-tirkischen Frau-
enzeitschriften im Sinne einer Gleichheit der Geschlechter und Gleichstellung gedacht und
gefordert wird (Vgl. CAKIR 1994: 313-321). Als Recht und Forderung von Frauen verschwindet
dieser Aspekt in den staatlichen Modernisierungspolitiken allerdings und wird als mann-
liche Befreiung der Frauen aus den sie einengenden Verhiltnissen im Lichte eines Aufkla-
rungsprogrammes betrieben. Die Emanzipation der Frau »had to be guided by men’s reason,
capabilities and abilities.« (ERHART/ESLEN-ZiYA 2017: 20). In osmanisch-arabischsprachigen
Publikationen ist die These von der Komplementaritit der Geschlechter gegen eine Gleich-
heit der Geschlechter frither in Stellung gebracht worden. Vgl. BARON 1994: 118.

133 Vgl. PAGACI 2008: 8-15.

134 PAGACI 2008: 8: »In der Moderne wurde der Koran im groflen Maf$ als ein Dokument angese-
hen, das die reine Quelle des Islams und die als universell angenommenen modernen Prin-
zipien umfasst.« (»Kur'an, cagdas donemde bilyiik oranda saf islam'in kaynagi ve evrensel
kabul edilen cagdas ilkeleri barindiran bir dékuman olarak gorilmustir.«).

135 Vgl. PAGACI 2008: 8-9. Nicht nur in Medresen sei der verstirkte Fokus auf den Koran zu beob-
achten, auch Celehrte konsultierten immer haufiger den Koran angesichts neuerer Themen,
insbesondere aus dem Bereich der technischen und naturwissenschaftlichen Entwicklungen,
wozu es noch keine gelehrigen Abhandlungen gab. Bei der Frage um technische Neuerun-
gen und wissenschaftliche Themen wurde die Offenbarung zur derjenigen religiésen Quelle
schlechthin, um diese zu legitimieren oder zu delegitimieren. Vgl. KRAWIETZ 2012: 305.

136 Vgl. BERKEY 2007: 47.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

aufgefassten Konsens der Gelehrtenschaft in eben unterschiedlichen Riumen.
Doch BERKEY identifiziert auch eine wesentliche pidagogische Didaktik als
grundlegend fir diese breite Auffassung von Legitimitit: Die Praktik, Argumente
und Gegenargumente zu erdrtern und Texte zu diskutieren, habe die Vermitt-
lung religiosen Wissens geprigt und damit Mehrstimmigkeit (»polyvocality«)
hervorgebracht.”®” Auch wenn es doktrinire Bewegungen und den Ruf nach einer
einzigen Wahrheit immer wieder gegeben habe, charakterisiere nach BERKEY
diese Mehrstimmigkeit die Produktion islamischen Wissens in der vormodernen
Zeit. Der Begriff des Wissens hat in der Vormoderne aber auch einen konserva-
tiven Impetus:*® Das Wissen soll bewahrt werden, neues Wissen soll dem schon
vorhandenen Wissen dienen, Wissen soll fir Stabilitit sorgen. Der Begriff der
unerlaubten Neuerungen« (bid ‘a) avanciert zum Vehikel, die Wissensproduktion
zu kontrollieren.”® Neben diesem Sanktionierungsbegriff wird auch taglid (Nach-
ahmung) etabliert — also die Nachahmung der Ideen von etablierten Gelehrten in
religiosen Fragen."° Bildung und Wissen werden damit Teil eines konservierenden
Weltbildes.”*" Die Akzeptanz der Mehrstimmigkeit habe in der Neuzeit ihren Wert
an ein einstimmiges (»univocal«) Verstindnis von Islam verloren.'** Die islamische
Moderne zeichne sich vor allem dadurch aus, dass die Frage nach Wahrheit, Giil-
tigkeit und Legitimitit von islamischem Wissen dichotomisch betrachtet werde,
um die Konturen und den Inhalt eines wahren Islams zu bestimmen: Entweder ist
eine Lehre richtig oder sie ist falsch, ein Nebeneinander verschiedener Lehren
kann nicht hingenommen werden.

Innerhalb der Parameter des skizzierten konservierenden Wissensbegriffs er-
scheint der Neuerungsdiskurs ab dem 18. Jahrhundert als Aktualisierung einer ori-
giniren und wahren Religion, wie sie von Muhammad verkiindet wurde. Es ist
daher kein Wunder, dass Neuerungen in der muslimischen Wissensproduktion
als Riickkehr zu den reinen, nicht korrumpierten Urspriingen konstruiert wurden
und auch heute noch werden, um Legitimitit beanspruchen zu kénnen.' Die is-
lamische Tradition, insbesondere die sunnitische Lehrmeinung (Ahl as-sunna wa-

137 Vgl. auch CHAMBERLAIN 1994: 143.

138  Vgl. BERKEY 2007: 46.

139 Vgl. BERKEY 2007: 47.

140 Das Konzept von taqlid in Geschichte und Gegenwart ist natiirlich komplizierter als hier kurz
angerissen. Siehe ausfiihrlich Abschnitt IV.

141 Vgl. BERKEY 2007: 47-49. BERKEY macht darauf aufmerksam, dass die Parameter von Bildung
und Wissen in der Moderne genau ins Gegenteil verkehrt worden sind. Bildung und Wissen
dienen dem Wandel, der als Fortschritt gedacht wird.

142 Vgl. BERKEY 2007: 50: »But modern scripturalists operate in a very different world, one that
may be more amenable to their project — the project, that is, of replacing the polyvocal-
ity which characterized the pre-modern transmission of knowledge with a>univocal<under-
standing of Islam.«

143 Vgl. BERKEY 2007: 48.

14.02.2026, 06:12:56.

57


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Moscheeleben in Deutschland

I-gama‘a), wird dadurch als ursichlich fiir Stagnation und Zuriickgebliebenheit der
islamischen Welt angesehen, welche das moderne islamische Denken zutiefst pri-
gen: Die Frage des Zuriickgeblieben-Seins wird im Gegensatz zum Westen formu-
liert, welche als Gebiete des Fortschritts in Technologie, Bildung, Gesundheit u.w.
sowie des Fortschritts in der Herrschaft iiber Linder und Ressourcen (also Kolo-
nialismus) wahrgenommen worden sind. Der Antagonismus zwischen Fortschritt
(Westen) und Riickstand (Osten), der als Teil des westlichen Diskurses iiber den
Orient seinen Ausgang genommen hat, hat durch seine stetige Wiederholung na-
turgemif auch die Religion bzw. das religiése Denken ergriffen und sei tief in
das islamische Reformdenken eingegangen, so der Theologe Mustafa TEKIN."** Der
Theologe Ismail Kara betont, dass es bei diesem neuen Blick auf den Islam um ein
neues Verstindnis und eine neue Interpretation des Islams ging, was sich durch
den Fokus auf die frithesten Generationen von Muslim*innen und auf Koran und
Sunna als Hauptquellen des Islams neu gestaltet habe.* Ohne den Ballast der Tra-
ditionen konnte am Punkt Null angefangen werden, um den reinen Islam wieder
zu entdecken, der - richtig gelesen — sowieso die durch die westliche Moderne
hervorgebrachten Errungenschaften beherberge.™*¢ Die Politologin/Islamwissen-
schaftlerin Schirin AMIR-MoazaMI und der Sozialtheoretiker Armando SALVATORE
betonen daher:

»Although the reformers did in fact dismiss several methods and institutions
of Islamic traditions in the educational and legal fields, they wanted to redress
and make fit again — which is the meaning of islah, improperly translated as
sreform«— and not to discard the theological and conceptual apparatus of these
traditions.«'

Diese geistesgeschichtliche Positionierung entfaltet sich durch die Entwicklung
der Printmedien und der verstirkten Bemithungen um Volksbildung Ende des 19.

8 Diese fithrten zur gréfieren und

und zu Beginn des 20. Jahrhunderts erheblich.
schnelleren gesellschaftlichen Verbreitung von Wissen als dies durch handschrift-
liche Kopien und/oder Memorisierung je moglich gewesen wire: »For the first time

in history, the classical works of normative Islam, including the Koran itself, were

144 Vgl. TEKIN 2007: 128-130.

145 Vgl. KARA 2017. Das bedeutet aber auch, dass der islamische Modernismus als ein Versuch
gewertet werden kann, der Essentialisierung durch den kolonialen Westen eine eigene Es-
sentialisierung des Islams entgegenzusetzen. Vgl. hierzu HAJ 2009.

146 Vgl. BERGER 2010: 129-130.

147 AMIR-MOAZAMI/SALVATORE 2003: 57.

148 Zwei Faktoren kénnen dabei als bahnbrechend beschrieben werden: 1. Die Einfithrung des
Buchdrucks seit dem 18. Jh. fithrte zu billigeren Verlegungen und Verbreitung von Schrift-
gut. 2. Alphabetisierung der Massen durch Kampagnen von zivilgesellschaftlichen und/oder
staatlichen Akteur*innen.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

— at least physically — open to the semi- and uneducated. [..] Reform ideas were
henceforth picked up in remote areas of the Islamic world.«** Die Historikerin
Samira Haj konkretisiert dieses >Aufnehmen von Reformideenc:

»These conditions facilitated the emergence of Muslim subjects capable of judg-
ing for themselves, enabling lay Muslims to engage in public discussions over the
nature of religious authority that previously were confined to the scholarly class
of ‘ulama. It is out of these structural and circumstantial changes that the notion
of an educated, rational Muslim subject was responsible for his or her actions be-
came, by the turn of the century, a constitutive feature defining a >good<Muslim.
A proper Muslim was now expected to participate responsibly and effectively to-
ward the cultural and material advancement (ruqqy) of his or her society.«*°

Bahn brechen konnten sich diese ideengeschichtlichen Entwicklungen schliefilich
durch Prozesse des state-building und nation-building, die in Zentralisierungsbestre-
bungen - auch und gerade fir Religion — miindeten. Im Prozess der Zentralisie-
rung und Standardisierung wird die anerkannte Polyvokalitit durch Univokalitit
ersetzt.”"

Da fiir das islamische Feld in Deutschland der tiirkische Bezug hegemonial war
bzw. noch immer ist und auch die Feldforschung davon erheblich berithrt wurde,
sollen im Folgenden die Entwicklungen in der tiirkischen Republik nachgezeichnet
werden: Die Genese des islamischen Feldes in Deutschland ist durch Arbeiter*in-
nen aus der Tiirkei fundiert. Die diskursiven Beziehungen von Religion, Gesell-
schaft und Moscheen wirkten somit am Einwanderungsort zunichst fort. Dabei
wird vorausgeschickt, dass die Entwicklungen in der Tiirkei nicht stellvertretend
fiir andere muslimische Mehrheitsgesellschaften stehen:

Mit Abschaffung und Verbot des Betriebs religioser Konvente, Medresen und
kulliya mit dem »Gesetz zur Vereinheitlichung der Bildung« (»Tevhid-i tedrisat ka-
nunu«, 1924) und der Griindung des »Prisidiums fiir religiose Angelegenheiten«
(Diyanet isleri Bagkanl, gegr. 1924/25) in der tiirkischen Republik im Zuge des tiir-
kischen Modernismus verinderte sich sowohl die Form als auch der Wert von Re-
ligion und religiéser Bildung radikal. Religiose Orden wurden offiziell verboten
und transformierten sich zu informellen Gemeinschaften, deren Tatigkeiten unter
staatlicher Beobachtung standen und die auch heute noch einen ungeklirten Sta-
tus haben. Religion wurde insgesamt aus dem 6ffentlichen Leben ausgeschlossen
und in den privaten Bereich des Gliubigen verbannt. Diyanet als Kontrollbehorde
fiir Religion bekam lediglich den Bereich >Glauben< (iman, tiirk. iman) und >Gottes-
dienst« (‘ibada, tiirk. ibadet) zugewiesen, wobei auch der weitliufige Bereich ‘ibada

149 KRAWIETZ 2012: 304.
150 HA)2009: 11.
151 Vgl. BERKEY 2007: 50-53.

14.02.2026, 06:12:56.

59


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Moscheeleben in Deutschland

auf Beten und Fasten reduziert wurde.'>

Diyanets Auftrag war es, den wahren Islam
zu verbreiten, der — vom Aberglauben befreit — mit Vernunft und Wissenschaft in
Einklang steht.” Der Soziologe Levent TEZCAN bewertet dieses Streben nach Auf-
klirung im Rahmen einer wahren Religion: »Die von der Orthodoxie [Diyanet] an-
gestrebte s>religiose Aufklirung« meint im Grunde, der Bevilkerung die orthodoxe
Lesart beizubringen, und nicht eine Aufklirung in dem Sinne, die Grundsitze eines
miindigen Umgangs mit religiésen Fragen zu vermitteln.«* Legitimationsgrund-
lage des Diyanet-Amtes sind somit Vorstellungen, dass die laizistisch-staatliche
und amtlich garantierte Religion das reine Wesen der Religion offenbare, indem
das urspriingliche Gott-Mensch-Verhiltnis in den Mittelpunkt geriickt werde, und
von politischem Missbrauch bereinige, dem Staatsbiirger auf Vernunft begriinde-
tes religioses Wissen und Praxis garantiere und somit die Gliubigen vor falscher
Religion schiitze.” Der laizistische Staat avancierte zu jenem Rahmen, in dem der
unpolitische, auf die Privatheit ausgerichtete und wissenschaftlich aufgeklirte Is-
lam propagiert werden konnte, wihrend religiose Arbeit ohne staatliche Anerken-
nung als Missbrauch, respektive Instrumentalisierung der Religion delegitimiert
wurde. Die staatliche Monopolisierung der Religion begriindete die staatlich-in-
stitutionelle Legitimation von religiésen Botschaften und wurde normdefinierend.
Gegen diese institutionelle Ordnungsfunktion formte sich eine vielfiltige islami-
sche Opposition und diese Entwicklungen werden bis heute noch breit diskutiert.
Denn das soziale Kapital von Akteuren aus den Netzwerken vormals bedeutender
Orden wurde mit diesem Schritt entwertet. Wahrend sich ein Teil dieser Akteure
in die neu geschaffenen Strukturen in Verwaltung, Rechtswesen oder Bildung in-
tegrieren konnte,” verschaffte sich ein anderer Teil in informellen Strukturen und
im Untergrund sowie erst gegen Ende der 1940er Jahre auch in parteipolitischen
Zusammenhingen immer mehr Geltung.

Fur die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion, fiir die Ausbil-
dung von Praktiker*innen, fiir die Unterweisung von Kindern und Jugendlichen
sowie fir religios notwendige Handlungen aus besonderem Anlass (wie Todesfil-
le) konnten erst nach einer bleiernen Zeit fiir islamische Bildung zwischen 1924
und 1949 neue Formen begriindet bzw. alte Formen revitalisiert werden: Die fiir

152 Vgl. TEZCAN 2003: 64-66.

153 Vgl. CAGLAR 2015: 84. Vgl. auch TEZCAN 2003: 92: »So kann sie [die Orthodoxie, d.h. Diyanet]
auch in ihrer jahrhundertealten Rivalitit mit der >kleinen Traditions, mit dem stark magi-
sche Elemente tragenden Volksislam, ihre Macht ausweiten — zumal sie sich jetzt partiell,
dufderlich angekniipft an den modernistischen Diskurs — auf die Vernunft im Kampf gegen
den Aberglauben beruft.«

154 TEZCAN 2003: 74.

155  Vgl. TEZCAN 2003: 62-67.

156  BASKAN 2014:148. Vgl. fiir detaillierte Beschreibungen der Karrieren von in osmanischer Zeit
ausgebildeten religiésen Gelehrten in der Republikszeit: BASKAN 2014: 59-63.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

die islamische Religion bisher notwendigen Wissenschaften wurden als Theologie
(tiirk. Ilahiyat) in Universititen erdffnet (ab 1949), an dffentlichen Schulen wur-
de Religionsunterricht eingefiihrt (bis 1980 fakultativ), Imam- und Predigeraus-
bildungen eingerichtet (ab 1951, fmam-Hatip, dt. Imam-Hatip<) sowie Koran-Kurse
in Moscheen eingerichtet.”™ Die niederschwellige Integration der oppositionellen
Schiiler aus den inoffiziellen religiosen Netzwerken setzte erst ein, nachdem die
Tiirkei ab 1946 in ein Mehrparteiensystem iiberging™® und gerade die Demokrati-
sche Partei (alleinige Regierungsbildung 1950-1960, Demokrat Parti, DP) in Opposi-
tion zur bisherigen Regierungspartei Republikanische Volkspartei (alleinige Regie-
rungsbildung bis 1950, Cumhuriyet Halk Partisi, CHP) zur »Stimme der religiésen

159 avancierte, womit sich im politischen Geschehen der Grad, wie

Forderungen«
mit Religion umzugehen ist, erheblich verschob. So soll Stileyman Hilmi Tunahan
El-Silistrevi, Transformator eines Nagshandiya-Ordens in eine »religiése Laienge-
meinschaft«’*®, auf den eine der iltesten Moscheebewegungen in Deutschland, der
Verband Islamischer Kulturzentren e.V., zuriickgeht, ab 1949 Schiiler der neu ge-
griindeten staatlichen Imam-Hatip-Schulen unterrichtet haben, wihrend er noch
funf Jahre zuvor wegen antilaizistischer Agitation (tiirk. irtica >Reaktion<) im Ge-
fingnis saf} (1939-1944)."' Diese Integration zu Beginn der 1950er Jahre - insbe-
sondere die Anstellung als Imame - rief indes auch Widerstand hervor, da dies als
Ausho6hlung des Laizismus gewertet wurde und wird. In der Forschung werden die-
se Entwicklungen in der Regel als »politische Verinderungen im Lande« gewertet,
»die mit einer Zunahme der Bedeutung von Religion in der Politik einhergehen«.'*
Der personelle Ausbau unter der DP, die Neustrukturierung des Diyanet-Amtes mit
der neuen Verfassung von 1961 und des Diyanet-Gesetzes von 1965, womit schlieR3-
lich das Aufgabengebiet des Diyanet-Amtes um Ethik und Moral (arab. ahlag, tiirk.
ahlak) erweitert wird, ist aber zweifellos als eine Konsequenz der Integration von
vormals kritischen Akteuren in das Diyanet-Amt in den Jahren zuvor zu bewerten.
Die Beschrinkung der Aufgaben von Diyanet allein auf Glauben und Ritus unter
Vernachlissigung der ethischen und moralischen Dimensionen der Religion stell-
te einen der wichtigsten Kritikpunkte an dem frithen Diyanet-Amt von Seiten der
inoffiziellen, verbotenen Religionsgemeinschaften und islamischer Kritiker*innen
dar. Insofern ist die Erweiterung des Aufgabenspektrums auch als Zugestindnis
an die islamische Kritik an Diyanet zu bewerten, die ja mittlerweile innerhalb von
Diyanet zum Zuge kam. Doch dies ging nicht mit einer offiziellen Anerkennung von
nichtstaatlichen religiésen Gemeinschaften einher, die weiterhin neben und gegen

157  Siehe hierzu ausfiihrlich CEBECi 1996: 115-184.
158  Vgl. CLAYER 2015: 118.

159 TEZCAN 2003: 67.

160 Vgl. JONKER 2002a: 74-76.

161 Vgl. CLAYER 2015: 118.

162 TEZCAN 2003: 67.

14.02.2026, 06:12:56.

61


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Moscheeleben in Deutschland

den Staat Einrichtungen betrieben, die sich offiziell nicht als religiés darstellen
durften. Dadurch blieb Diyanet bis in die 2000er Jahre hinein weiterhin einer am-
bivalenten Rolle verhaftet.

Die Entwicklungen des tiirkischen Modernismus hatten erhebliche Auswirkun-
gen auf Moscheen: Die Anthropologin Kimberly HART hat herausgearbeitet, dass
auf dem Land - im Gegensatz zu urbanen Gegenden — Moscheen an sich als 6ffent-
liche Orte des religiosen Lebens eine rezente Erscheinung und die dltesten Moscheen
auf das Ende des 19. Jahrhunderts und das frithe 20. Jahrhundert zu datieren
sind.’ Erst mit der beginnenden Sikularisierung und den Zentralisierungsbestre-
bungen in der spitosmanischen Ara seien auf dem Land Moscheen entstanden,
in denen religiéses Leben kulminieren sollte — und damit andere Orte religioser
Zusammenkunft wie Griber und Grabbauten (tirk. tirbe) von wundertitigen, er-
leuchteten Muslim*innen (tiirk. Ermis, Evenler, Dede, Seyh, Veli, pl. Evliya) oder of-
fentliche religiose Handlungen wie >Regengebete« (tiirk. yagmur duasi) ersetzten.'*
Mit der Republikgriindung sind in Stidten sowohl Moscheen mit als auch ohne
dezidierte kulliya-Form ihres fritheren sozialen Formats entledigt worden und in
sakularisierter Form als Orte der staatlichen Machtdemonstration, angeschlossen
an die tiirkische Religionsbehérde, entstanden.'®® Die Reduzierung der ‘ibada auf
Beten und Fasten marginalisierte und dimonisierte andere ‘ibada-Formen in Mo-
scheen, insbesondere diejenigen mit sozialem Format und Vergemeinschaftungs-
effekten. Stattdessen wurden Moscheen als Orte der nationalen Gemeinschaft ge-
nutzt und explizit verbalisierte Formen religiéser Handlungen wie Freitagsgebete
und -predigten geférdert: Wihrend zuvor Freitagsgebete in ausgewiesenen Mo-
scheen an grofieren zentralen Orten gehalten wurden und nicht jede Sommernie-
derlassung und Winterniederlassung der (halb)nomadisch geprigten Landbevélke-
rung {iber einen solchen religiésen Ort verfiigte,”*® hat die Republik die Sesshaft-

163 Vgl. HART 2013: 95.

164 Vgl. HART 2013: 95. HART geht allerdings nicht auf mobile Moscheezelte in der Nomadenkul-
turein, so dass an dieser Stelle unklar bleibt, inwiefern der archdologische Nachweis von Mo-
scheen erstdurch die Sesshaftwerdung moglich wird. Da die Sesshaftwerdung aber auch mit
der Bevolkerungspolitik und mit Zentralisierungsbestrebungen im spatosmanischen Reich
und in der frithen Republik zu tun hat, ist dieser Aspekt moglicherweise vernachlassigbar.

165 Vgl. HART 2013: 94-95.

166 HART verweist auf ein mittlerweile nicht mehr vorhandenes Gebetshaus (ibadethane) in ih-
rem Feldforschungsort, das vor dem Bau einer Moschee im Jahre 1903 den Mannern fiir das
Freitagsgebet gedient habe. Dieses Cebetshaus habe aus einem Raum bestanden und be-
fand sich neben einem signifikanten Eichenbaum und einigen Graberfeldern. Obwohl von
dem kleinen Bauwerk keinerlei Spuren zeugten, finden sich auch heute noch Dorfbewohner
auf diesem Platz ein, um im Frithjahr und bei Durre die Regengebete abzuhalten. Es ist also
ein religios genutzter Ort, auf dem spéter ein Gebetshaus errichtet worden ist und auch nach
dessen Abtragen als religioser Ort weiterexistiert. HART bindet die Abkehrvon diesem Ort hin
zu einer Moschee an einen anderen, zentralen Ortim Dorf an Sikularisierungsbestrebungen

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Werdung der Bevilkerung forciert und das Freitagsgebet in jede einzelne Moschee
getragen und damit den Bau von Moscheen auf dem Land bis in jedes einzelne Dorf
vorangetrieben: »However, as state authority and power represented through Sunni
Islam gained greater influence, even in remote rural regions, people began to build
mosques.«*”” Tatsichlich hat aber der Bau von Moscheen in allen Stadtvierteln und
Dorfern in der Tirkei die Bedeutung der Moschee als zentralen religiosen Ort an
sich geschmilert, da nunmehr mehrere Moscheen zur Verfiigung stehen konnten.
Zudem transformierte in urbanen Nachbarschaften die Kontrolle der Moscheen
durch eine staatliche Behorde naturgemif’ das rege religiose Leben in Moscheen.
Zum Erliegen kam die jahrhundertealte Praxis von Gelehrten und Predigern,
in Moscheen religiéses Wissen durch Vortrige und Predigten zu vermitteln. Dies
war nur noch fur staatlich zertifizierte Akteure moglich. Sozialethisches religioses
Handeln wurde in sikularisierte 6ffentliche Orte verlagert und durch den Staat
tibernommen.

Die republikanischen Modernisierungsbestrebungen adressierten zwar sowohl
Minner als auch Frauen, allerdings blieb dies iiber lange Jahre hinweg eine Ange-
legenheit der urbanen Schichten - auf dem Land lebten religiése »female spaces«
unabhingig von Moscheen fort bzw. wurden neu geschaffen:

»In the gendered construction of Sunni Islam, which relates to the encroachment
of state power, men’s piety is contained by state institutions and the mosque,
while women can choose whether they want to engage with official renditions of
Sunni Islam. Men experience the disciplining rigors of state constructions of Sunni
practice, while women, practising at the margins of this power, dabble, innovate,

and maintain links to the past.«'®®

Der von Diyanet betriebene »Kampf gegen den Aberglauben« mithilfe der Vernunft
im Kontext der tiirkischen Modernisierung wandte sich in dem Wirkungsfeld Mo-
schee einem minnlichen Auditorium zu, das religios aufgeklirt werden sollte. Frau-
en blieben von dieser religiésen Aufklirung ausgeschlossen, da die Reduzierung
der 6ffentlichen Religion auf die Moschee, und hierin wiederum auf Glauben und
Gebet, die Separation der minnlichen und weiblichen religiésen Sphiren zemen-
tierte. Moscheen, die im 20. Jahrhundert gebaut wurden, verfiigen im Gegensatz
zu dlteren Moscheen meist auch nicht @iber einen eigenen Frauenbereich, welcher
erst wieder ab den spiten 1980er Jahren architektonisch beriicksichtigt wird. Um-
gekehrt haben es die Moscheen auch nicht vermocht, den Gebetssaal fiir beide Ge-

und staatliche Orthopraxis, die schon in spadtosmanischer Zeit ihren Anfang genommen ha-
ben. Die heute noch existierenden religiosen Praktiken an eben diesem Ort haben allerdings
den Nimbus von heterodoxen Praktiken erhalten. Vgl. HART 2013: 98-99.

167 HART 2013: 95.

168 HART 2013: 97.

14.02.2026, 06:12:56.

63


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Moscheeleben in Deutschland

schlechter gleichermafien zur Verfiigung zu stellen, was die riumliche Separierung
obsolet gemacht hitte. Offenbar haftet dem religiésen Wissen und der religiésen
Praxis der Frauen ein Nimbus von Heterodoxie und Aberglauben an, da ihre religiésen
Praktiken keinen Platz innerhalb des Moscheelebens haben und religiése Praktiken
von Frauen aufderhalb der Moschee keine 6ffentlich-staatliche Legitimation genie-
en.

Andere Gesellschaften des Nahen Ostens und Nordafrikas haben keine solch
radikalen staatlichen Umbriiche im Bereich der religiésen Bildung, Moscheekultur
und Ordenstraditionen zu verzeichnen.'® Allerdings haben hier sowohl osmani-
sche Reformen, die teilweise bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts andauernden
franzosischen und britischen Kolonialverwaltungen als auch die generelle Neu-
griilndung von Nationalstaaten im Nahen Osten zu dhnlichen Zentralisierungsbe-
strebungen und Verinderungen gefiihrt. Als wichtigster Unterschied zur Tiirkei ist
zu verzeichnen, dass anderswo weder Medresen noch Sufi-Konvente als staatliche
Zentralisierungsmafinahme generell geschlossen oder verboten wurden, »but most
other states have also attempted to bring the orders under some degree of control
and curtail sexcesses«.'”® Noch heute haben in nahéstlichen und nordafrikanischen
Lindern Sufi-Traditionen und -Institutionen eine ungleich hohere Anziehungs-
kraft und Stellung im gesellschaftlichen und religiésen Leben als in der Tiirkei.'”
So gestalten sich in Syrien Verflechtungen zwischen Akteur*innen aus Ordenstra-
ditionen, staatlichen Institutionen und informellen islamischen Gruppen weitaus
weniger problematisch als in der Tiirkei."”* Das bedeutet nicht, dass Ordenstradi-
tionen aufgrund des gesellschaftlichen Wandels nicht unter Druck stehen und von
anderen Akteur*innen und Institutionen herausgefordert wiren. Dies hat konse-
quenterweise zu vielfiltigen Akteur*innen, Bezugspunkten, symbolisch wertvol-
len Kapitalen und entsprechend anderen Positionen in den Kimpfen in den jewei-
ligen religiésen Feldern gefiihrt. Doch in Bezug auf Moscheen ist eine dhnliche
Verbreitung und Zentralisierung vonstattengegangen, allerdings ohne die gewal-
tigen Traditionsbriiche wie sie fiir Moscheen in der Tiirkei gelten. Dies wirkt sich
auch auf die Kommunikation zwischen arabischstimmigen und tiirkischstimmi-
gen Akteur*innen in den tiirkischdominierten Moscheen in Deutschland aus, da
bestimmte Diskussionen und Positionen nicht in Entwicklungen der tirkischen
Moscheetraditionen eingeordnet werden kénnen und somit andere Traditionen
und Diskurse wiederspiegeln.'”

169 Vgl. VAN BRUINESSEN 2009: 125: »Turkey was the only Muslim country to ban all orders and
close the tombs and shrines that were objects of popular veneration [...]J«.

170 Vgl. VAN BRUINESSEN 2009: 125.

171 Vgl. LADJAL/BENSAID 2015.

172 Vgl. KALMBACH 2008: 39-40.

173 Die lokalen Verflechtungen arabischer und tiirkischer Diskurse tiber Moscheetraditionen
hinaus sind spannend: So kennt zwar kaum ein tiirkischer Muslim, auch die Expert*innen

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Wissen durch Praxis: ibada, Wohlfahrt, Ramadan und Geselligkeit

Von der Moschee im ideengeschichtlichen und herrschaftlichen Kontext wenden
wir uns im folgenden Kapitel der Moschee als allererstem Ort zu, der Raum fiir
‘ibada (tiirk. ibadet) moglich macht. Zunichst zur Begriffsklirung: ‘ibada wird im
Deutschen mit dem nicht ganz hinreichenden Begrift Gottesdienst wiedergegeben.
Es umfasst so verschiedene Praxen wie sawm als ‘ibada des Koérpers (tiirk. orug >Fas-
ten), salat als ‘ibada des Geistes (tiirk. namaz >Ritualgebetq), zakat (tiirk. zekat >Ab-
gabeq) als ‘ibada der Materie und des Vermogens, dikr/tasliya als Gottgedenken und
Lobpreisung (tirk. zikr, tesbih cekmek >Eulogie; Gottgedenkend). Aber auch Koran-
rezitation, Nachbarschaftspflege, Gastfreundschaft, Waisenhilfe, Anspruchsrege-
lung (tirk. kul hakk:) u.a. werden als Formen der ‘ibada angesehen.
Ethnographische Studien mit Fokus auf diverse ‘ibada-Formen in Deutschland
fehlen zwar noch weitgehend, allerdings hat salat als die sicher wichtigste ‘ibada-
Form in der internationalen Forschung reiche Aufmerksamkeit erfahren.””* Zwei
Schwerpunkte kristallisieren sich darin heraus: Zum einen wird der »public per-
formance« bzw. den »social meanings«'” der salat und damit der sozialen und &f-
fentlichen Dimension dieser rituellen Praxis und ihrer unterschiedlichen Quellen
und Hintergriinde symbolischer und politischer Wert beigemessen.””® Zum ande-
ren weisen Studien zur salat jenseits der gemeinschaftlichen und haufig politischen
Bedeutung des Freitagsgebets der Manner sowohl auf eine reflektiert-rituelle Pra-
xis im Kontext einer Frommigkeit mit der tiefen Sinnsuche des Einzelnen als auch
auf den inkorporierten Charakter von religiosem Wissen in der salat hin und helfen

nicht, die Schriften von Yasuf al-Qaradawi, der im deutschsprachigen Raum durch zahlreiche
islamwissenschaftliche Forschungsarbeiten bekannt ist. Aber das Wirken der dgyptischen
Aktivistin Zaynab al-Gazali oder die Texte von Sayyid Qutb und Mawdiidi sind zumindest
bei einigen Expert*innen wohl bekannt, unter den Nicht-Expert*innen eher nicht (Feldnotiz,
Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee. Feldnotiz,
Vorbereitungen zum Weltfrauentag, interkulturelle Frauengemeinschaft, 02.2016, Altstadt-
Moschee). Die von der Yunus-Emre-Moschee eingeladene auswartige Referentin Emine Sen-
likoglu zitiert in ihrem Vortrag z.B. aus der Autobiographie von al-Gazali und setzt das Le-
ben turkischer religioser Aktivist“innen unter den Putschregierungen und dem Kemalismus
mitden Schicksalen arabischer Muslimbrider/-schwestern gleich. Der Bekanntheitsgrad von
al-Gazali war unter den ca. 100 Zuhorerinnen eher gering. Umgekehrt ist das Wirken tiirki-
scher Denker, Gelehrter und Aktivist“innen bei Araber*innen auch selten bekannt. Lediglich
arabische Akteur*innen mit familidren Bindungen zu Tirk*innen kennen den Widerstreit
zwischen kemalistischem Establishment und religiéser Opposition. Auch wenn diese Punkte
wichtige diskursive Verflechtungen darstellen, kénnen sie aufgrund der diinnen Datenlage
in der Feldforschung nicht vertieft werden.

174 Siehe z.B. BOWEN 1989, MAHMOOD 2001, HENKEL 2005, KATZ 2013, HAERI 2013.

175 Vgl. BOWEN 1989: 601.

176  Siehe z.B. BOWEN 1989, 2000 (Indonesien), PARKIN 2000, HENKEL 2005 (Tiirkei).

14.02.2026, 06:12:56.

65


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Moscheeleben in Deutschland

somit, das Ritual an sich besser zu verstehen.””” Derweil stehen entweder Freitags-
gebete in Moscheen im Vordergrund oder die privat verrichteten Tageszeitgebete.
Doch salat hat in so vielen verschiedenen Konstellationen religioser Feiern einen
festen Platz, so dass es zu kurz gegriffen ist, nur diese zu betrachten:

(1) Als Grundform der salat gelten die fiinfmal am Tag zu den bestimmten Zei-
ten nach dem Sonnenstand zu verrichtenden Tageszeitgebete (tiirk. vakit namazlan),
die jeweils nochmal in fard-Gebete und sunna-Gebete eingeteilt sind. Diese sind
untereinander verschieden. Nach der Ahl as-sunna wa-I-gama'‘a hat jeder Muslim
und jede Muslimin ab ihrer Religionsfihigkeit die Verpflichtung, alleine oder in
Gemeinschaft, diesen Tageszeitgebeten nachzukommen, wenn keine anerkannten
Hinderungsgriinde vorhanden sind. An der Grundstruktur dieser Gebete orientie-
ren sich alle anderen Formen wie auch die Gebete, die jenseits der bestimmten Ta-
geszeiten u.a. als Dank (tiirk. giikiir namazi) oder nach dem Moscheeeintritt (tiirk.
mescit namazi) verrichtet werden. Infrastrukeurell gut angebundene Moscheen wei-
sen zu allen Tageszeiten Menschen auf, die die Riumlichkeiten der Moscheen nut-
zen, um zu beten. Demgegeniiber gibt es auch so genannte Wochenend-Moscheen,
in denen werktags kaum Menschen zu den Tageszeitgebeten zu finden sind.

(2) Das einmal in der Woche am Freitag zur Mittagszeit in der Gemeinschaft
zu verrichtende Freitagsgebet besteht aus salat, hutba und hiufig auch vorange-
hender oder nachfolgender Wissensvermittlung wie sohbet (tiirk.) und wa ‘z (tirk.
vaaz). Teilweise wird nach dem Freitagsgebet zusitzlich das Mittagsgebet verrich-
tet (tiirk. zuhr-i ahir). Das Freitagsgebet ist fiir Minner ab ihrer Religionsfihigkeit
obligatorisch, fiir Frauen aber entweder nicht vorgesehen oder nur fakultativ. Das
Freitagsgebet stellt durch diesen normativen Charakter den Grund fir das Ver-
sammeln in der Moschee dar, so dass es seine Berechtigung hat, wenn es in der
offentlichen Diskussion fokussiert wird. Dabei dominiert innerhalb des sunniti-
schen Mainstreams die Auffassung der legalistisch-liturgischen Diskussion, dass
mit dem Hoéren der hutba der Muslim seiner Verpflichtung schon nachgekommen
ist. Das Gebet wie auch die hutba sind somit Teil des Rituals, sich einmal in der
Woche am Versammlungstag (yawm al-gum ‘a) zu versammeln.

(3) Die zweimal jihrlich stattfindenden gemeinschaftlichen Feiertagsgebete
zum Abschluss des Fastenmonats Ramadan und zum Opferfest umfassen wa'z,
salat und anschliefRende Begliickwiinschungen. In einigen Moscheen etabliert sich
auch das Ausrichten des Festes mit einem Programm und Einladung zum Essen,
wenn die finanziellen und personellen Ressourcen der Moschee dies erlauben.

(4) Salat ist auch ein Teil der gemeinschaftlichen Begehung bestimmter Geseg-
neter Nichte, an denen u.a. der Geburt des Propheten Muhammad (Mawlid an-

177 Siehe z.B. MAHMOOD 2001, MAHMOOD 2005 (Agypten), HENKEL 2005, HAERI 2013 (Iran). Vgl.
auch HAERI 2013: 6. Vgl. zur »Choreographie« (»choreography«) der salat nach sunnitischer
Lehre: HENKEL 2005: 492-497.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Nabi, tiirk. Mevlid Kandili), der Herabsendung des ersten Verses des Korans (Laylat
al-Qadr, tiirk. Kadir Gecesi) oder der Nacht der Vergebung (Laylat al-Bara'a, tiirk. Be-
rat Kandili) gedacht werden. Diese werden im Tirkischen sowohl >Heilige, gesegne-
te Nichte/Abende« (kutsal/miibarek geceler) oder nach den frither tiblichen Leuchtern
(kandil) an diesen Abenden Kandil gecesi (pl. Kandil geceleri) genannt.””® In den Mo-
scheen werden diese religiosen Gedenktage auch unterschiedlich begangen. Man-
che Moscheen bieten ein Abendprogramm, in anderen gibt es den ganzen Tag tiber
Moglichkeiten der ‘ibada wie das Essen vor der Morgendimmerung (sahur, tirk.
sahur), und/oder Iftar-Essen, Koranrezitation, sohbet. Die Abendprogramme be-
ginnen mit dem Abend- oder Nachtgebet und beinhalten auch tasliya, wa z, sohbet,
Vortrag und/oder Koranrezitation, du'a’ (Firbitte, >Gebet<), Rezitation eines be-
sonderen Liedes (tiirk. Mevlid okumak)'”®, Rezitation von Gedichten und/oder reli-
giosen Hymnen (tiirk. ilahi, dt. nasheed), um nur einige zu nennen.

(5) SchlieRlich ist das gemeinschaftliche Begehen der Tarawih-Gebete im Ra-
madan zu nennen, das aus wa 'z, dem ‘ISa’-Gebet/Nachtgebet, dem anschlief}enden
Tarawih-Gebet und verschiedenen Praxen wie tasliya, Singen religioser Hymnen,
Koranrezitationen besteht.'®°

Im Hinblick auf die Beteiligung der Geschlechter kann festgehalten werden,
dass Mannern die Moschee zu allen hier aufgezihlten Anlissen zur salat unregu-
liert offen steht, wihrend die Teilnahme von Frauen sowohl durch die riumlichen
Moglichkeiten der Moscheen als auch durch normativierte Regelungen der Bedin-
gungen der salat reguliert wird. Die Teilnahme von Frauen an den Tarawih-Gebeten
nach den Nacht-Gebeten wihrend des Ramadans und in den Abendprogrammen
zu den Gesegneten Nichten'™ nehmen in der Geschichte des Moscheebesuchs der

178  Kandil ist ein archaisches Wort im Tiirk. fir>Leuchter<. Der Begriff verweist auf die Tradition,
an den Gesegneten Nachten Moscheen und Hauser mit Kerzenlicht zu erleuchten und geht
einer Erzihlung nach auf den osmanischen Sultan Selim I1. zuriick. Vgl. BozkURT 2001 (DiA):
300. Das Wort selbst ist in der Bedeutung>Lampes, >OllampecundsLeuchter<im Nahen Osten
und Anatolien verbreitet (vgl. altgr. kav6AAn, neugr. kavtAAa (kandila), arab. qindil, p. qanadil,
osman.-tirk. kandil) und stammt letztendlich aus lat. candela >Kerze«.

179 Im gesamten Nahen Osten, in Nordafrika, in Anatolien und auf dem Balkan sind Texte, Lie-
der und Hymnen auf die Geburt des Propheten Muhammad verbreitet, die unter dem Begriff
Mevlid (tiirk., auch Mevlit oder Mevliit) oder mawlidiyya (arab.) bekannt sind. Beim tirkisch-
sprachigen Mevlid-Lied handelt es sich um eine populare literarische Form, die auf Siley-
man Celebi (gest. 1422) zuriickgeht. Sein Text beinhaltet neben der Ceburt und dem Leben
des Propheten auch Lobpreisungen und religiés-erbauende Abschnitte. Vgl. OzEL u.a. 2004
(DIA): 477.

180 Diese Aufzdhlung ist nicht abschliefiend.

181 Die Einrichtung von (provisorischen) Frauenrdumen oder die Separierung des Gebetssaals
mit einer Gardine zu diesen Anldssen ist indes schon bis in die 1980er Jahre zuriickzuverfol-
gen. Interview, Aksakalli Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Auch aus anderen Stidten in
Deutschland ist mir bekannt, dass Moscheen in den 1980er Jahren damit begannen, Raume

14.02.2026, 06:12:56.

67


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Moscheeleben in Deutschland

Frauen in Deutschland und anderswo den allerersten Platz ein.'®* Gemeinsam mit
den Minnern werden diese in den Moscheen verrichtet, somit stehen sie fiir die
Platzsuche der Frauen in der Moschee.’® Die Gebetssile in allen untersuchten Mo-
scheen sind an den Gesegneten Nichten und bei den Tarawih-Gebeten wihrend
des Ramadans voll mit Gliubigen: Frauen und Minner, Kinder, Jugendliche und
Senior*innen, am Wochenende sogar brechend voll. Doch auch tagsiiber und an
den Freitags- und Festgebeten sind immer 6fter Frauen in den Gebetssilen bzw.
Frauenriumen in den Moscheen zur salat versammelt. Die in Abschnitt I1I vertief-
te Analyse der Verinderungen in Bezug auf das von Frauen mitbesuchte gemein-
schaftliche Gebet in Moscheen wird hier thesenartig vorweggenommen, um den
Aspekt der islamischen Frommigkeit (islamic piety) dieser ‘ibada-Praxis in der Moschee
zu diskutieren, welche m.E. diese Entwicklung mitgeneriert. Vor dem Hintergrund
dieses Wandels wird nimlich ganz besonders deutlich, wie hadithbasierte genorm-
te Vorstellungen von islamischer Frommigkeit mit der Praxis verflochten werden
und neue Normativititen hervorrufen.

Der Anthropologe David PARKIN argumentiert im Kontext seiner Analyse von
salat inner- und auflerhalb der Moschee (in Indonesien), dass »[m]osquebased
prayers denote a large measure of Islamic piety while those outside the mosque
provoke questions: was there no choice but to pray away from a mosque [...]2«'%
Tatsichlich weisen infrastrukturell gut angebundene Moscheen am Hauptfeld-
forschungsort zu jeder Tageszeit Menschen auf, die darauf achten, zum Gebet
die Moschee aufzusuchen.'® Dabei fillt insbesondere die hohe Anzahl von Se-
nior*innen auf, was damit zu tun hat, dass jingere Muslim*innen beruflich,
privat und/oder schulisch im Alltag eingespannter sind. PARKINs These kann die
Anthropologin Niloofar HAERI anhand ihrer Untersuchung von salat-Praktiken
iranischer Frauen nicht bestitigen: Zuhause Betende sehen das nicht als »less
pious«. »Piety« an sich versteht HAERI daher nicht als eine GrofRe, die mit dem
offentlichen Ort der Moschee verbunden ist, sondern als eine innere Haltung, die

fiir Frauen zu schaffen, um deren Moscheeteilnahme zu erméglichen. Siehe zu dieser Ent-
wicklung Abschnitt I11.

182 Vgl. HART 2013: 96 (Turkei), vgl. auch YILGIN 2007: 97 (Deutschland).

183 KATz macht darauf aufmerksam, dass in den legalistischen Diskussionen iiber den Moschee-
besuch von Frauen, eine hadithbasierte Argumentation wirkmachtig wurde, nach der Frauen
zu den dunklen Tageszeiten die Moschee frequentieren sollten, damit sie durch die Dun-
kelheit geschiitzt sind. Vgl. KATZ 2014: 22-23, 29-31 und weitere Belegstellen. Diese legalisti-
sche Absicherung erklart m.E. auch den hohen Moscheebesuch von Frauen zu den Gesegneten
Ndchten, die anders als der Besuch von Freitags- und Festgebeten, reibungslos ablaufen, da
dieser eine langere Geschichte im Diskurs und in der Praxis aufweist.

184 PARKIN 2000: 1.

185 Feldnotiz, Gemeindebesuche, 04.08.2014 — 09.08.2014, Altstadt-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

eben unabhingig vom Ort geschieht.”®® Diese beiden Thesen verweisen indes auf
die Bedeutung des gegenderten ‘ibada-Verhaltens in der Moschee, welches von
beiden Autor*innen kaum beriicksichtigt wird: Mit dem Fokus auf die 6ffentliche
Bedeutung der salat — wie bei PARKIN — riicken salat-Praktiken der Frauen in den
Hintergrund, da der Anteil der Frauen, die in Moscheen beten, geringer ist als der
Anteil der Manner und damit Frauen im offentlichen Bild eher selten als sichtbare
betende Masse auftreten. Die Bedeutung der salat fiir Frauen wird in der Regel
in einer privaten religiosen Praxis verortet und wird — wie bei HAERI — auch in
solch einem Kontext untersucht. Nun ist aber zu beobachten, dass immer 6fter
Frauen in der Moschee salat verrichten und somit diese Praxis in die Offentlichkeit
tragen, und zwar sowohl als gemeinschaftliche als auch als alleine ausgefiihrte
Praxis. Doch gerade die weithin festgestellte Absenz der Frauen bei der salat in der
Moschee lisst ihre public performance verschwimmen: Denn der salat der Frauen in
der Moschee kann durchaus eine éffentliche Wirksamkeit zukommen, die nicht
durch die Masse und ihre Sichtbarkeit, sondern durch die blofe Anwesenheit
einer einzelnen Frau entsteht. In der Omar-Khattab-Moschee am Hauptfeldfor-
schungsort wird bei Anwesenheit einer einzigen betenden Frau der Frauenbereich
fir die Manner geschlossen,' auch wenn das bedeutet, dass die Minner wegen
Platzmangel auf dem Vorplatz, also auflerhalb des Gebetssaals, beten miissen.
In der Altstadt-Moschee kann den Frauen das Gebet zu den Festtagen durchaus
verwehrt werden, wenn aufgrund von Witterungsbedingungen Manner auch in die
Frauenriume ausweichen miissen.”®® Freitags ist der Frauen-Gebetssaal aber nur
den Frauen vorbehalten. In der Yunus-Emre-Moschee sind an den Freitagsgebeten
keine Frauen anwesend — und auch an den Festtagsgebeten beten Frauen nicht
in dieser Moschee mit. Andersherum gibt es auch religiése Veranstaltungen mit
gemeinschaftlicher salat, meist an den Gesegneten Nichten, zu denen Minner
nicht eingeladen oder aus denen sie explizit ausgeschlossen werden. Hierzu
muss an dieser Stelle schon auf die Entwicklung der Moschee in Deutschland
als ein hauptsichlich minnlicher Ort verwiesen werden: Die ersten Moscheen in
Deutschland sind aus provisorisch eingerichteten Gebetsriumen hervorgegangen,

186 Vgl. hierzu HAERI 2013: 7: »While this might be the case in the community Parkin studies,
it should not be generalized to views of sIslamic piety<. What is meant by >fragmented<and
»suspicious< remains unexplained. One could get a general agreement among Muslim Irani-
ans that performing Friday prayers at the mosque (for men) accrues more sawab (rewards)
in the eyes of God, but no one that | spoke to would say that praying outside the mosque is
in any wayx« less pious.«

187 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira.

188 Mit einem Bedauern teilte der Vorsitzende der Altstadt-Moschee der Gemeinde mit, dass
aufgrund des schlechten Wetters am Opferfest 2014 der Moscheevorplatz nicht genutzt wer-
den kénne und daher die Frauenraume fiir die Manner ge6ffnet werden, so dass die Frauen
nicht hinzukommen kénnten.

14.02.2026, 06:12:56.

69


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Moscheeleben in Deutschland

die von Minnern geschaffen worden sind, wie in Abschnitt II ausgefithrt wird.
Hintergrund war die Suche nach einem Ort, um das Freitagsgebet in der Gemein-
schaft zu verrichten, das ja fiir erwachsene Minner als verpflichtend angesehen
wird. Frauen haben legalistisch gesehen keine iquivalenten salat-Verpflichtungen
in einem offentlichen Raum, weder fiir die Zusammenkunft von Frauen allein
noch als Teil der gesamten muslimischen Gemeinschaft. Hinzu kommt, dass in
lindlichen Gebieten in der Tiirkei die lokale Moschee eine minnliche Domine ist
bzw. zur Zeit der Einwanderung hauptsichlich so war — im Gegensatz zu Mosche-
en in urbanen Gebieten, in denen hiufig Frauenbereiche ausgewiesen sind, die
jedoch auch nicht im Zentrum der religiésen Arbeit in Moscheen standen:

»This rural attitude toward mosques as being male space is different from urban
mosques, where there are women’s sections with separate doors. These are usually
in the back of the mosque or in a small room (without a view of the main mosque),
in itself a marker of women'’s lesser status and men’s reluctant accommodation to
women'’s piety.«'®

Die muslimischen Einwanderer*innen aus der Tiirkei am Hauptfeldforschungsort
kamen hiufig aus damals noch lindlichen Gebieten bzw. waren lindlich soziali-
siert. Die Entwicklung der gegenderten Moschee in Deutschland bette ich nicht nur
in das religiése Leben im tiirkischen Kontext von Landleben und urbanen Nachbar-
schaften ein. In Abschnitt III werden auch andere langfristigen Ursachen und Kon-
texte untersucht. An dieser Stelle soll ausreichen, dass, aus lindlichen Umgebun-
gen stammend, die Moschee in Deutschland vor allem ein Ort war, der von Min-
nern fir Minner geschaffen wurde, dessen Adressatenkreis, das religiése Personal
(Imam, Prediger, Lehrer/Hoca), die Angebote zum gemeinsamen Gebet und daraus
folgend auch die Verwaltung der Moschee iber eine lange Zeit hinweg hauptsich-
lich minnlich geprigt war."°

Die von PARKIN betonte Perspektive der »islamic piety« fiir in der Gemeinschaft
durchgefiihrte salat ist von der hadithbasierten, normativen Vorstellung geleitet,
dass salat in der Gemeinschaft (also in der Moschee) mehr Gotteslohn (hasanat/ta-
wab, tirk. sevab) einbringt, als alleine zu beten. Die meisten lokalen Akteur*innen
verstehen dies daher als normativ fiir Mdnner. Die Diskrepanz in der Vorstellung
von »islamic piety« in ihrem Bezug zur Gemeinschaft bzw. Moschee zwischen PAR-
KIN und HAERI liegt offensichtlich am Geschlecht der Akteur*innen, die diese je-
weils befragt haben, und entsprechend ihrem Bezug zur Moschee als Gebetsort.

189 HART 2013: 96.

190 Vgl. auch JONKER 2003b. JONKER spricht angesichts dieser Lage von einem »entschieden
mannlichen Zentrum« der Wissensproduktion, zu dem »Frauen nur beschrankten Zutritt«
haben. Vgl. ebd.: 224.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Zwar nicht so viele wie Mianner, aber doch viele Frauen entdecken und nutzen mitt-
lerweile die Moschee als einen Ort, an dem »islamic piety« eingeiibt, bestirkt und
gefordert wird, und zwar ganz besonders tiber die Performance der salat, die sich
von derjenigen im hiuslichen, quasi privaten Bereich unterscheidet. Die Frauen in
den Moscheen am Hauptfeldforschungsort, die die Moschee zu Gebeten auf3er der
Reihe nutzen, weisen die hadithbasierte Vorstellung von der Norm, dass das Gebet
zuhause segensreicher fiir Frauen sei, nicht per se zuriick. Die Hinterfragung der
Norm geschieht nicht explizit, sondern einerseits durch ihre Praktik, die Moschee
zum Gebet zu nutzen, und andererseits durch die Inszenierung der Moschee als

! Prauen bestimmen das Moscheeleben durch ihre mitt-

religiésem Ort fiir alle.
lerweile langjdhrige Prisenz, ihre sowohl frauenspezifischen als auch allgemeinen
Aktivititen fir die Gestaltung der religiésen Arbeit in Moscheen sowie durch die
verwaltungstechnische Regelung ihrer religiésen Bediirfnisse in der Moschee mit.
Damit konnen sie durch ihre Praktiken den Segen des Gebets in der Moschee fir
sich reklamieren. In der Omar-Khattab-Moschee ist diese Normverschiebung zu
beobachten: entsprechende riumliche Moglichkeiten sind ausgebaut und Frauen
frequentieren die Moschee regelmifig auch zu den mannlichen Zeiten. In den ande-
ren Moscheen befinden sich diese noch im Aushandlungsprozess, wie in Abschnitt
I11 anhand der Teilnahme von Frauen am Freitagsgebet dargestellt werden soll. Aus
den bisherigen Ausfithrungen wird deutlich, dass Normverschiebungen demnach
nicht nur rein durch legalistische Diskussionen von normvorgebenden Texten ge-
wihrleistet werden. Solche Diskussionen kénnen derweil in Veranstaltungen expli-
ziter Wissensvermittlung thematisiert werden und entsprechende Absicherungen
werden in Moscheegruppen gerne iiber soziale Medien geteilt. Allerdings dienen
diese lediglich der Absicherung schon vonstattengehender Praxen, denen auf der
einen Seite solche Werte zugrunde liegen, die im gesamtgesellschaftlichen Kontext
Konjunktur haben (wie die Teilhabe von Frauen an allen gesellschaftlichen Feldern)
und die auf der anderen Seite durch die Konstruktion von islamischer Frommigkeit
als allgemein muslimischer Wert bestimmt werden.

Eine weitere wichtige ‘ibada-Praxis in Moscheen, nimlich die des sawm (tark.
orug >Fastend), driickt sich in Moscheen durch die zahlreichen Ramadan-Aktivititen
aus, insbesondere durch das gemeinsamen Fastenbrechen, das Iftar-Essen. Biswei-
len gibt es auch Essen vor dem Morgengrauen (sahur, tiirk. sahur) in der Moschee,
das durch verschiedene religiose Praktiken wie der du‘a’ (Firbitte, Gebet«), tasliya
(>Segensspruch fiir den Prophetens) und salat begleitet wird. Die Formen dikr/tasliya
als Gottgedenken und Lobpreisung (tiirk. zikr, tesbih ¢ekmek >Eulogie; Gottgeden-
kenq) finden zu allen Gelegenheiten Raum und konnen auch als eigenstindige For-
men angeboten werden, z.B. als Gedenken an die Verstorbenen. Der Ramadan ist
wohl der aktivste Monat im muslimischen Jahreskreis und entsprechend auch in

191 Siehe ausfiihrlich zu dieser Analyse Abschnitt 111, Kap. 2.

14.02.2026, 06:12:56.

n


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Moscheeleben in Deutschland

den Moscheen: Wihrend des Ramadans gibt es fiir Mdnner und Frauen gleicher-
maflen das Angebot der vollstindigen Koranrezitation (tiirk. mukabele)®*, indem
der Koran von Anfang bis Ende einmal im Original gelesen wird (tirk. hatim in-
dirmek), in der Regel mithilfe eines Vorlesers/einer Vorleserin, teilweise auch mit-
hilfe von Koranrezitations-Videos, die durch digitale Angebote von TV-Kanilen,
Internet-Videos und auf DVD/VCD in die Moscheen getragen werden.”®> Wihrend
des Ramadans werden Iftar-Essen veranstaltet, je nach Kapazitit tiglich. Das Iftar-
Essen wird dabei immer von (anonymen) Einzelpersonen, Familien oder einer Mo-
scheegruppe (wie der Frauenabteilung, dem Vorstand, der Jugendabteilung u.w.)
tibernommen. Insbesondere die Jugendabteilungen sind michtig stolz darauf, an
diesen guten Taten mitzuwirken und eigenstindig fiir ihre Moschee Iftar-Essen an-
zubieten.”* Jeden Abend wird das Tarawih-Gebet abgehalten, das aus 20 rak ‘a (Ge-
betsabschnitten) besteht, also recht lang dauert sowie lingere tasliya-Sessions und
Koranrezitationen beinhaltet. Im Ramadan werden Gastimame, Gastredner und
auch moscheeinterne Referenten eingeladen, die die Predigten vor dem Tarawih-
Gebet halten oder tagsiiber Glaubenskurse geben. In der letzten Ramadanwoche
wird Laylat al-Qadr (tiirk. Kadir Gecesi) gefeiert, die Nacht der ersten Offenbarung
Gottes an Muhammad, was fir die Moscheebesucher*innen enorm wichtig ist.
Selbst wenn Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi auf einen Wochentag fiel, bemiihten sich
besonders viele Muslime und Musliminnen, an diesem Tag zu fasten und die Mo-
schee zu besuchen. An beiden Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi, die ich wihrend der Feld-
forschung besucht habe, waren die Moscheen nicht nur brechend voll, auch wurden
diese Abende besonders begangen:*® In der Yunus-Emre-Moschee wurden diejeni-
gen Gemeindeangehorigen geehrt, die im Ramadan den Koran vollstindig rezitiert
haben (tiirk. hatim), die Kinder aus dem Moscheeunterricht trugen Gedichte und
die ersten offenbarten Verse vor, das Iftar-Essen war besonders reichhaltig.”®® In
der Altstadt-Moschee wurde die Predigt zur Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi auf Deutsch

192 Mukabele ist die tlrkische Bezeichnung fiir eine Tag fiir Tag voranschreitende Lesung des ge-
samten Korans. Im Ramadan, teilweise auch schon mit Beginn der>drei Monate« (iig aylar: Re-
ceb, Saban und Ramazan; Ragab, Sa‘ban und Ramadan) wird taglich eine bestimmte Anzahl von
Koranversen chronologisch rezitiert bis der Koran am letzten Tag fertig gelesen wird. Diese
Gesamtlesung des Korans (tlrk. hatim) wird auch dann als giiltige Leistung erachtet, wenn
in der Gemeinschaft abwechselnd laut gelesen wird und die anderen Teilnehmenden still
mitlesen.

193 Die beobachteten Ramadan-Aktivititen in den Moscheen in Deutschland werden in dieser
Studie nicht weiter vertieft. Diese Form der ‘ibada stellt ein wichtiges Forschungsdesiderat
dar, deren Untersuchung weiteren Studien vorbehalten sein muss.

194 Feldnotiz, Gemeindebesuche wahrend des Ramadans, 06/07.2015, Altstadt-Moschee und
Yunus-Emre-Moschee.

195 Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir gecesi, 14.07.2015, Yunus-Emre-Moschee und 23.07.2014,
Altstadt-Moschee.

196 Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir gecesi, 14.07.2015, Yunus-Emre-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

gehalten, so dass Muslime und Musliminnen unterschiedlichster Herkunft, Spra-
che und Alter zusammen gekommen waren, was bei den Anwesenden ein aufre-
gendes Gefiihl heraufbeschwor.”” SchlieRlich wird der Ramadan mit seinen drei
Feiertagen abgeschlossen. Neben den Feiertagsgebeten wird insbesondere in der
Altstadt-Moschee ein eigens fiir Kinder organisiertes Ramadanfest mit deutsch-
sprachiger Rahmung ausgerichtet.

Abgaben in Form von zakat, fitr und sadaqa kénnen ebenso in der Moschee ver-
richtet werden. Zakat als jahrliche Abgabe aus dem eigenen Vermégen ist lega-
listisch genau festgelegt als 1/40 des gesamten Vermdgens, itber das man ein Jahr
verfiigt hat, nach Abzug der Schulden. Fifr dagegen ist eine Abgabe, die an den Fas-
tenmonat Ramadan gebunden ist und auch von Muslim*innen entrichtet werden
soll, die sonst nicht als zakat-pflichtig gelten. Der Begriff sadaqa entspricht dem
deutschen Begriff Almosen und Spenden, die unabhingig vom eigenen Vermégen
an jegliche Adressat*innen abgegeben werden kénnen. Moscheen fungieren dabei
als Vermittler normativ-autoritativer Aussagen dariiber, warum die jeweilige Ab-
gabe religiés notwendig ist, wie hoch die jeweiligen Mindestabgaben sein sollen
und wer als Begiinstigte ein Recht hat auf das von Muslim*innen zu entrichtende
Zeichen der Solidaritit mit der Gemeinschaft (wen immer die auch jeweils umfasst).
Wiahrend der Vorstand der Altstadt-Moschee Informationen aus den Hilfsorganisa-
tionen Hasene und aus IGMG-Zentralabteilungen in Kéln wie der Irschad-Abteilung
verbreitet und diese dadurch als normativ giiltige Vorstellungen zirkulieren, sind
es in der Yunus-Emre-Moschee solche Informationen von DITIB in Deutschland
und Diyanet in der Tirkei.

Als Teil der sozialen Netzwerke férdern Moscheen Nachbarschaftspflege, Ver-
gemeinschaftung der Menschen und Solidaritit durch ihre religiésen Angebote
und deren Inhalte einerseits sowie durch Gruppenbildung in Moscheen anderer-
seits. Insbesondere Moschee- Gruppen in Sozialen Medien sind beliebte Mittel der
Kommunikation. Speziell kann es in Moscheen einen Kern von Gemeindeangeho-
rigen geben, die sich fiir Krankenbesuche, Kondolenzbesuche, drztliche Begleitung
und andere Hilfeleistungen wie fiir lokale Muslim*innen in Not bereit erkliren. Da-
neben gibt es die organisierte Care-Titigkeit wie z.B. in der Altstadt-Moschee die
Kinderhilfe, die seit einigen Jahren auf Initiative von einzelnen Akteur*innen re-
gelmiaflig gestaltet wird. Als ‘ibada sehr hoch eingeschitzt, wird sie von allen Grup-
pen in der Moschee gleichermafien unterstiitzt. Mit Kuchenverkauf in der Moschee
und anderswo, mit Vortrigen und Video-Vorfithrungen wird auf den »Umgang des
Islams« beispielsweise mit Waisen aufmerksam gemacht und fiir Waisenhiduser

198

z.B. in Sierra Leone Spenden gesammelt.””® Das Sammeln von Spenden fiir einen

197 Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir gecesi, 23.07.2014, Altstadt-Moschee.
198 Feldnotiz, Kinderhilfe, 12.2014 und 11.2015, Altstadt-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.

13


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Moscheeleben in Deutschland

guten Zweck gehdrt sowieso zum Repertoire von Moscheen.”® Diese wohlfahrt-
lichen Titigkeiten in Moschee haben eine hohe gemeinschaftsstiftende Wirkung
auf das, wofiir Islam jeweils steht und auf die Entwicklung eines muslimischen
Selbst. Denn Islam wird in Moscheen eben nicht nur als eine formalistische bzw.
ritualisierte Verrichtung von gottesdienstlichen Aktivititen angesehen, vielmehr
definiert sich islamisches Tun insbesondere tiber die wohlfahrtlichen Titigkeiten
fiir den Einzelnen in der muslimischen Gemeinschaft, sei sie lokal verankert oder
als Teil der weltweiten Umma.

Als letzter Aspekt soll die in Moscheen beobachtete Geselligkeit genannt wer-
den. Wie BEILSCHMIDT schon dargelegt hat, spielen informelle Zusammenkiinfte,
Gelegenheiten des gemeinsamen Kochens, Essens, Treffens und Austausches auch
eine Rolle bei der Ausbildung des islamischen Wissens in Moscheen.**° Sowohl die
systematischen als auch die unsystematischen Wissensvermittlungen werden von
informellen Interaktionen der Akteur*innen wie durch Begriifungen, Verabschie-
dungen, Besprechungen, Essenszubereitungen und gemeinsames Essen begleitet.
Hierbei kann beobachtet werden, wie eine religidse Sprache das Handeln der Ak-
teur*innen in der Gemeinschaft reguliert. Wohlbekannt sind Begriifungsformeln
und der Zusatz von in $a'a llah (>so Gott will) fiir Zukiinftiges bei Kommunikation
in der deutschen Sprache. Weniger bekannt sind Praktiken wie das leise Ausspre-
chen der Basmala vor dem Stillen eines Kindes, die Verabschiedung mit der Begrii-
Bungsformel selamun aleykiim in der tiirkischen Sprache oder die redewendlichen
guten Wiinsche im Tiirkischen und Arabischen nach Handlungen, die von anderen
als wertvoll angesehen werden.*** Auch die Essenszubereitung fiir die Gemeinde
beispielsweise bei Lahmacun-Zusammenkiinften am Freitag oder die Vorbereitungen
fiir die Moscheefeste kénnen neben ihrem Output, nimlich dem Beitrag der ko-
chenden Akteurinnen fiir die Moscheekasse, als islamische Praxis selbst gewertet
werden. Denn die Akteur*innen betrachten ihren Beitrag fiir die Gemeinde und
die gemeinschaftliche Handlung als Kern ihres islamischen Handelns.*** Fiir die
Produktion islamischen Wissens sind auch die geselligen Formen nach oder vor

199 Inallen von mir untersuchten Moscheen wurde zu fast allen Celegenheiten Spenden fiir die
Moschee, fir in Not geratene Muslim*innen oder fir Hilfsleistungen grofierer Organisatio-
nen gesammelt.

200 Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 113; 136; 201-202 (fiir Feldbeispiel ebd.: 168.).

201 Zum Beispiel: turk. diline saglik >Gesundheit deiner Zunge« (nach einem Vortrag, einer Koran-
rezitation uw.), tirk. elin dert gormesin sMogen deine Hande kein Unheil/Pech erleben<uw.
nach einer handwerklichen oder hauswirtschaftlichen Tatigkeit, arab. baraka 'llahu fiki (fika)
>Gottes Segen auf Dich<nach der Organisation eines Treffens u.w. Dabei ist klar, dass es sich
um Gott handelt, an den sich die Wiinsche wenden.

202 Feldnotiz, Vorbereitung fiir das Moscheefest, 22.04.2015, Altstadt-Moschee. Vgl. auch BEIL-
SCHMIDT 2015, die dies in ihren untersuchten Moscheen genauso erlebt hat.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

dem Freitagsgebet, religiosen Feiern, sohbets oder wihrend des Ramadans wich-
tig. Denn diese bieten die Zeit und den Raum, um sich auf die Feiern vorzube-
reiten oder sich nach dem Gehorten dariiber auszutauschen. So wurde nach der
religiosen Feier zum islamischen Neujahr in der Altstadt-Moschee anschliefiend
die Gemeinde durch einen Gemeindevorstand bewirtet, was zu geselligem Aus-
tausch tber die Predigt selbst und anderen Themen gefithrt hat. Hier konnten
die Anwesenden, die zuvor gemeinsam gebetet und der Predigt zugehort haben,
sich anschlief}end kennenlernen, nach Familienmitgliedern fragen und Neuigkei-
ten aus der muslimischen Community austauschen sowie Hilfen fiir schwierige
personliche Situationen von einzelnen Anwesenden anbieten. Insbesondere war
spannend zu beobachten, wie sich die Anwesenden zunichst zaghaft, dann immer
ofter zum islamischen Neujahr begliickwiinscht haben — begleitet von schiichter-
nem Licheln —, und am Ende der Zusammenkunft jeder Anwesende sich mit »gutes
neues Jahr« verabschiedet hat.*® Beim gemeinsamen Aufriumen der Riume vor
bzw. nach einer religiésen Feier konnte die Neuigkeit ausgetauscht werden, dass
eine muslimische Familie, die wegen eines Krankenhausaufenthaltes aus einer an-
deren Stadt angereist war, Hilfe benétigt und sogleich wurden Krankenbesuche
und Spendensammlung fiir die betroffene Familie organisiert.*** In der interkul-
turellen Frauengemeinschaft in der Altstadt-Moschee gehort solch ein Austausch
ganz dezidiert zu ihrem Gruppenauftrag und wird daher vor jeder Sitzung bespro-
chen.*® Auch iiber Soziale Medien werden Nachrichten, wer welche Hilfe benétigt
und wer Hilfe in welcher Form leisten kann, verbreitet und sogleich aktiv ange-
gangen. Wie die Bewirtung anderer Menschen kann gerade dieses inkorporierte
Handeln als genuin islamisches Handeln des Einzelnen fiir Andere gewertet wer-
den, weil sich darin Nachbarschaftspflege und -hilfe, Solidaritit und die als wert-
voll geltende Anspruchsregelung niederschlagen: So wie jeder Mensch Anspruch auf
die Hilfe der (muslimischen) Gemeinschaft und auf Gastfreundschaft hat, hat jeder
Muslim und jede Muslimin auch die ethische Pflicht, z.B. vom eigenen Vermdogen,
von der eigenen Zeit und vom eigenen Essen abzugeben. Schon in der tiirkischen
Bezeichnung dieser Praxis (tiirk. kul hakkr) wird das zugrundeliegende Menschen-
bild deutlich: es ist nicht nur die Menschlichkeit (tiirk. insanlik) des Menschen,
welches sein ethisches Verhalten bestimmyt, vielmehr ist diese Praxis dadurch be-
griindet, dass der Mensch Geschopf Gottes (titrk. kul) ist, der von Gott kommt und
zu Gott zuriickkehrt. Der Mensch verdankt Gott alles, was er hat, und hat daher ei-
ne ethische Verpflichtung, an allem, was Gott ihm gegeben hat, andere Menschen

203 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »Yeni yiliniz kutlu
olsun«.

204 Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, ‘ASira’-
Feier/Asure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee.

205 Feldnotiz, Treffen der interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.

75


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Moscheeleben in Deutschland

teilhaben zu lassen. Je groRer eine Gemeinschaft in einer Zusammenkunft ist, um-
so mehr wird solch eine Handlung normleitend, da die Akteur*innen sich in der
Ausiibung dieses ethischen Grundsatzes verbal bestirken, aktivistisch vorangehen
und andere nach ihrem méglichen Beitrag anfragen.**® Die Verwendung von isla-
mischen Wendungen wie »fiir Gottes Wohlgefallen« (tiirk. »Allah rizast igin«), »reli-
gioser Anspruch (titrk. »kul hakki«) oder »das ist ein (vor Gott) gutes Werk« (tiirk.
»sevaptir«) kann dabei normsetzend wirken. Dabei gibt es fiir diejenigen, die sich
nicht beteiligen, auch keine direkten Sanktionen. Stattdessen wird darauf verwie-
sen, dass jeder selbst seinen Beitrag bestimmt: »Wieviel man vermag zu tun« (tirk.
»Herkesin elinden geldigi kadar<) oder »was dein Herz dir sagt« (tiirk. »Gonliinden ne
gegerse«).”” Gerade auch neu in die Moschee oder in Moscheegruppen gekommene
Muslim*innen (insbesondere auch frisch zum Islam konvertierte Menschen) neh-
men diese Angebote begeistert auf und werden so Teil der sich ad hoc bildenden
Gemeinschaft.

Unsystematische Wissensvermittlung: Predigten (hutba und wa2)

Die offentlichen Diskussionen fokussieren insbesondere die Freitagspredigten
(butba, tiirk. hutbe),>*® da sie diese als Vehikel religidser Einwirkung auf einfache
Gliubige durch religiése Experten ansehen und ihnen dadurch Bedeutung beimes-
sen.”® Dies soll gar nicht in Frage gestellt werden, wobei ich kritisiere, dass der
Aspekt, wie die Einwirkung und die méglichen Wechselwirkungen zwischen Pre-
digern und Rezipierenden geschehen, in der Regel vernachlissigt wird. Allerdings
gibt es neben der Freitagspredigt noch weitere Formate der Wissensvermittlung in
Moscheen, die nicht ignoriert werden diirfen: Oben wurde schon auf verschiedene
Formate der expliziten Wissensvermittlung in Moscheen hingewiesen, zu denen
Predigten (wa 'z, tirk. vaaz), Gesprachskreise (tiirk. sohbet), Zirkel, Koranschulen
und Glaubenskurse, Vortrige und weiteres gehoren. Zwar strukturieren Predigten
(sowohl hutba als auch wa z) das islamische Wissen mit, stellen aber keine direkte
Unterrichtsform dar, die sich an die Adressaten systematisch wenden wiirde,

206 Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Treffen
der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

207 Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Insbesondere eine
Frauim mittleren Alter, Niliifer, organisierte die Hilfe fiir eine auswartige Familie, deren Kind
in der Universitatsklinik untergebracht war, mit diesen Worten.

208 Umfassende Studien zu Freitagspredigten in Deutschland gibt es allerdings noch keine. Vgl.
zu Themen des interreligiésen Dialogs in Freitagspredigten der Verbande VIKZ, DITIB und
ICMG: AKcA 2014. Vgl. zu hutba in der mittleren islamischen Periode bis 1500: BERKEY 2001.
In der Gegenwart: zur Tiirkei: PRATOR 1985, TRONDLE 2006, GIBBON 2008, ESLEN-ZiYA/KORKUT
2015 und 2016, vgl. zum arabischen Raum: MATTES 2005. Vgl. zu weiteren Predigten im ara-
bischen Raum: ANTOUN 1989.

209 Siehe z.B. SCHREIBER 2017, OURGHI 2016 und 2017.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

vielmehr sind sie als Teil von religiésen Ritualen zu betrachten. Koranschulen,
Glaubenskurse, sohbet und andere Formen des Unterrichts beinhalten zwar auch
rituelle Aspekte, wenn z.B. mit Firbitten die Sitzung eréffnet wird, dennoch sind
diese Formen als systematisierte Weitergabe von islamischem Wissen wahrzu-
nehmen.

Die Form, Sprache und der Inhalt der Predigten sind nur in ihrer dufleren
Form formalisiert: Dabei wird ein bestimmtes Thema mithilfe islamischer Quellen
wie Koran, Prophetentradition, Gelehrtenthesen und Sufi-Zitaten erliutert und
mit alltagsbekannten Motiven (z.B. Redewendungen, Sprichworter, Ereignisse)
beispielhaft dargelegt. Inhaltlich ist eine grofe Themenbreite zu verzeichnen:
Hiufig nehmen Predigten Bezug auf kalendarische Ereignisse wie Ramadan-
Beginn, Tag der offenen Moschee, Gesegnete Nichte u.w. Oft sprechen Predigten
alltagsrelevante Themen wie das >saubere< Erwirtschaften von Vermdégen (halal,
tiirk. helal para), Stirkung des Glaubens zur Uberwindung seelischer Sorgen

#° an, wie auch allgemein

und/oder verniinftiges Handeln als islamischer Wert
sittliches Verhalten thematisiert wird. Es sticht hervor, dass das Bild einer idealen
muslimischen Gemeinschaft als eine gerechte, sittliche und moralisch integre Ge-
meinschaft vor Gott gezeichnet wird, welche als Orientierung fiir das Handeln der
Zuhorerschaft dienen soll. In einigen Predigten wird der Wahrheitsanspruch des
Islams gegeniiber anderen Religionen angefithrt, wobei diese Nennung selten in
Herabwiirdigungen, Diskriminierungen oder direkten Uberlegenheitsanspriichen
gegeniiber Angehorigen anderer Religionen miindet. Vielmehr geht es um die
Sorge um das Seelenheil von Nicht-Muslim*innen, die der islamische Wahrheits-
anspruch, die Schénheit und Gerechtigkeit des Islams retten kénnte.* Hiufig
werden in Predigten Episoden aus dem Leben des Propheten, seiner Frauen, der
Prophetengefihrt*innen, der koranischen Propheten und muslimischer Person-
lichkeiten wie Ab@t Hanifa erzihlt. Bei relevanten politischen Ereignissen werden
auch diese thematisiert: Beispielsweise wird bei konflikthaften Entwicklungen
in Palistina/Israel die Bedeutung Jerusalems fiir die islamische Religion heraus-
gestellt oder beim Aufflammen kriegerischer Auseinandersetzungen im Nahen
Osten der Einsatz kriegerischer Mittel im Kampf aus islamischer Perspektive
dargelegt. Hierbei werden teilweise die Interessen imperialistischer Akteur*in-
nen als dominantes westliches Handlungsmuster betont, und nicht selten wird
die 6konomische, soziale und politische Lage im Nahen Osten verschworungs-
mythisch interpretiert. Die Festtagspredigten zum Ramadan- oder Opferfest

210 Vernunft im Islam und die Bedeutung des Verstindnisses des Korans spielt in recht vielen
Predigten eine Rolle, ausdricklich wurden sie eigens auch in sohbets und in Predigten zu
religiosen Feiern ausgefiihrt. Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee
oder Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Siehe ausfihrlich
Abschnitt IV.

211 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.

71


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Moscheeleben in Deutschland

thematisieren dagegen regelmifig das friedliche Zusammenleben, den liebevollen
Umgang des Propheten mit Kindern und/oder den Wert der Bildung allgemein fir
Muslim*innen.** Predigten auf religiésen Feiern greifen fast immer den Anlass
der Feier auf.*” Auf Trauungs- und Beschneidungsfesten, ‘aqiqa-Opferfesten®,
Totenwachen, auf Feierlichkeiten zu Hadsch- oder Umrafahrten und zu dhnlichen
von privater Seite gewiinschten und ausgerichteten Anlissen werden Predigten
gehalten, die vor allem als Teil von Ritualpraxis zu denken sind, in denen Aussagen
iber Liebe, Nachbarschaftspflege, Solidaritit, Wert der Familie, Gotteslohn oder
Riickkehr des Menschen zu Gott getitigt werden.

Predigten sind nicht nur als hierarchische Wissensvermittlung durch die je-
weilige religiose Autoritit an die adressierten Gliubigen anzusehen, sondern als
Aushandlungsprozesse zwischen diesen, da iiber Themenwiinsche und Erwartun-
gen,”® Rezeption und das jeweilige positive oder negative Feedback das islamische
Wissen in Predigten strukturiert wird. Eine Auseinandersetzung der Audienz mit
den vermittelten Inhalten ist, wenn nicht gleich im Anschluss, so als zirkulieren-
des Wissen in der Moschee zu beobachten. Die Aushandlung von giiltigem Wis-
sen verliuft somit subtil, seltener kommt es zum konflikthaften Austausch zwi-
schen Prediger*in und Zuhérerschaft, schon gar nicht, wenn die Predigt in eine
religiése Feier oder in das Freitagsgebet eingebettet ist. Die Diskussionen unter
Besucher*innen sind insofern fruchtbarer, da hier Gleiche unter Gleichen disku-
tieren und dabei auf die religiosen Veranstaltungen der religiésen Expert*innen
Bezug nehmen. Die Resonanzen des Publikums kénnen auch direkt an Gebetsleiter

212 Feldnotizen, Ramadan- und Opferfeste 2014-2016, Altstadt-Moschee, Yunus-Emre-Moschee,
Mevlana-Moschee.

213 Beispielsweise wurde Bereuen, Vergeben und Verséhnen aus islamischer Sicht in der Nacht
der Vergebung thematisiert (Feldnotiz, Laylat al-Bard’a/Berat Kandili, 01.06.2015, Yunus-
Emre-Moschee). In der Predigt zum islamischen Neujahr ging es um die Auswanderung der
muslimischen Gemeinschaft aus Mekka nach Medina (higra, turk. hicret), der Bedeutung die-
ses Ereignisses fir die Entwicklung der muslimischen Umma und — dies ist der politische
Teil — um das Abwenden der tiirkischen Kultur von ihrer islamischen Vergangenheit durch
die Ubernahme der christlichen Zeitrechnung (Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi,
04.11.2013, Altstadt-Moschee).

214 Das ‘aqiqa-Opferfest (tiirk. akika) wird als Segnungsfest von Neugeborenen von der Familie
des Kindes ausgerichtet. Wie beim Opferfest auch, wird ein opferungsfahiges Tier geschlach-
tet und mit dessen Fleisch Freunde und Bekannte verkostigt. Das Fest findet haufig privat
statt, aber wie auch bei anderen privaten Festen kénnen die Moscheen als Orte hierfiir ge-
nutzt werden.

215 Feldnotiz, Hadsch-Essen, 01.08.2015, Yunus-Emre-Moschee. Zu Predigten (nicht hutba) in
Moscheen in Deutschland gibt es noch kaum Untersuchungen. Zu dhnlichen Ergebnissen
wie in dieser Studie kommt auch Gorzewski iiber DITIB: Vgl. GORZEWSKI 2015: 91.

216  Feldnotiz, ‘Asiird’-Feier/Asure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee, zum Verhiltnis von Man-
nern und Frauen im Islam. Das Thema ist ausdriicklich von der Frauengruppe der Moscheen
erwiinscht worden.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

und/oder Prediger*in gehen, indem z.B. Fragen gestellt und andere Meinungen ins
Spiel gebracht werden. Dies passiert wihrend der Freitagspredigten (hutba) durch
deren formellen Status so gut wie nie, wihrend der informellen Formate allerdings
ofter. Auch Predigten wihrend einer religiosen Feier wie an den Gesegneten Nach-
ten oder vor den Tarawih-Gebeten erlauben aufgrund ihrer Einbettung in einen
programmatischen Ablauf und der teilweisen audio(visuellen) Ubertragung in den
Frauenbereich kein direktes Feedback — von Midnnern wie Frauen gleichermafien.
Predigten vor einem mono-geschlechtlichen Publikum auflerhalb eines feierlichen
Rahmens, gerade auch innerhalb von sohbet-Veranstaltungen, weisen dagegen di-
rekte Reaktionen des Publikums auf, die auch vehement zur Sprache gebracht wer-
den und leidenschaftlich diskutiert werden kénnen.*’ Diese Beobachtungen wei-
sen auf den Trugschluss hin, den andere Beobachter*innen in Predigten in forma-
lisierten, ritualisierten Abliufen hineinlesen, nimlich die unkritische Ubernahme
von Inhalten durch die Audienzen aufgrund der fehlenden direkten Reaktion. Viel-
mehr miissen sowohl die zeitlichen und raumlichen Umgebungen der jeweiligen
Predigten wie auch ihre Einbettung in liturgische Abliufe als auch andere Formate
mitberiicksichtigt werden, um die Resonanzen der Predigten einordnen zu kon-
nen.

Predigten als Teil der Ritualpraxis sprechen jenseits ihres kognitiven Gehalts
religiose Bediirfnisse der Akteur*innen an, die an der Gestaltung der Predigtpra-
xis heilsimmanent teilhaben: Die Praxis des Predigens ist zunichst hierarchisch
zu verstehen: Durch den Sprechakt ist die von dem Prediger bzw. der Predige-
rin gehaltene Predigt (oder Rede, Vortrag) bestimmend fiir die Handlung, die aber
mit bestimmten Kérperhaltungen und Resonanzen des Publikums einhergeht, das
Teil einer Heilshandlung wird und seinen Teil beisteuert: Die meisten Anwesenden
nehmen im Sitzen auf dem Teppich eine gebiickte Haltung ein, schauen wihrend
der Predigt oft auf einen Punkt, selten wandern ihre Augen im Raum. Das Reden
wihrend der Predigt wird durch Ermahnungen unterbunden und sanktioniert.**
Wenn der Name des Propheten fillt, wird laut der Segensspruch auf den Propheten
ausgesprochen (fasliya) und Manche streichen oder legen ihre rechte Hand iiber ihr
Herz. Am Ende jeder Predigt folgen — angekiindigt durch eine verinderte Tonla-
ge in der Stimme der Prediger*innen - die Fiirbitten: Hierbei hilt jeder Einzelne
seine Hinde nach innen gedffnet zwischen Bauch- und Brusthohe vor sich. Nach
jeder vorgebrachten Firbitte erfolgt das halblaute Rufen von amin. Der Fiirbitten-
Teil endet mit der Aufforderung, die al-Fatiha-Sure zum Gedenken an die in der

217 Beispielsweise erregte die Ausfithrung einer Predigerin zum unverniinftigen Volksglauben
leidenschaftlich vorgebrachte Publikumsreaktionen (Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben,
29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee). Siehe Abschnitt IV.

218 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.

79


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Moscheeleben in Deutschland

Firbitte bedachten Personen und Ereignisse aufzusagen. Jeder fiir sich spricht zu-
nichst eine Varianz der tasliya und dann die al-Fatiha-Sure — dabei werden in der
Regel die ersten Worte der Verse halblaut besonders betont, dann erst leise fiir sich
weitergesprochen. Man streicht sich anschliefRend mit beiden Hinden iiber das Ge-
sicht und beendet das Ritual mit amin-Sprechen. Dass die Predigt Teil des Rituals
ist, merkt man auch daran, dass mit dem Uber-das-Gesicht-Streichen ein Raunen
durch den Raum geht und Gespriche zwischen Anwesenden beginnen. Mit diesem
letzten Akt endet die Predigt, die fiir die Audienz tiber die verbalisierte Ermahnung
oder Erbauungserzihlung hinaus, heilsimmanente Komponenten aufweist.

Systematische Wissensvermittlung: Koranschule, sohbet, Unterricht und
Vortrage

Neben der gemeinschaftlich eingetibten Religiositit und den Formen unsystema-
tischer Wissensvermittlung findet die religiése Sozialisation in systematisierten
Unterrichtssequenzen in Moscheen in Deutschland ihren Niederschlag. Als For-
mate haben sich Koranschulen, sohbets, Unterricht, Glaubenskurse und Vortrige
eingebiirgert.

Der Begriff Koranschule wird im Deutschen insbesondere fiir den Unterricht
fiir Kinder verwendet. Im Tirkischen existieren mehrere Begriffe, die dann auch
inhaltliche Unterschiede aufnehmen: Koranunterricht (Kur'an dersi), Korankurs
(Kur'an kursu), Koranalphabetisierung (elif ciiz oder elif ba)*®, Religionsunterricht
(din dersi), Koranrezitation (tirk. tecvid < arab. tagwid), um nur einige Bezeichnun-
gen zu nennen. Der Ausdruck Religionsunterricht wird in immer mehr Moscheen
bevorzugt, sowohl um die negative Konnotation von Koranschule im Deutschen
zu vermeiden als auch um den inhaltlichen und methodischen Wandel von der
als tiblich betrachteten Koranalphabetisierung und Memorierung zur verste-
hensorientierten Korankompetenz deutlich zu machen. Bisherige empirische
Studien zu Koranschulen als Teil der Moscheeangebote identifizieren sehr hiufig
eine Didaktik des Memorierens, eine unhinterfragbare Vermittlung religidser
Wahrheiten, die Vermittlung herkunftskultureller Giiter und einen Fokus auf die
Koranlesefihigkeit.?*® Dabei verorten sie ihre Forschungsfragen in einem Span-
nungsfeld zwischen einer auf Verstehen und Reflektieren der Glaubensinhalte

219  Elif Ciiz oder alif ba/elif be stehen fiir sFibelc, benannt nach den ersten Buchstaben des ara-
bischen Alphabets in tirkischer Aussprache elif bzw. elif be/alif ba. Ciiz ist die tiirkische Be-
zeichnung einer Lese-, Lehr- und/oder Lerneinheit.

220 Siehe TOSUN 1993 (*2006), ASIKOCLU 1993, ASLAN 1998, ALACACIOGLU 19993, CEYLAN 2008,
SCHNEIDER 2010. Diese Aspekte werden auch in derin den1980er und 1990er Jahren erschie-
nenen Literatur (ber Koranschulen, die sich kaum bis gar nicht auf empirische Daten stiitzt,
kritisiert: siehe z.B. SCHEINHARDT 1980, RITSCH 1987, HARWAZINSKI 1994.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

ausgerichteten und auf Nachahmung und Memorieren ausgerichteten Religi-
onspidagogik. Letztere wird dabei als »islamisch« und »traditionell« bezeichnet,
erstere als »europiisch« und »modern« eingerahmt.”” Selbst wenn die Imame
unterschiedlich typisiert werden kénnten — als »neo-salafitisch«, »traditionell-
konservativ«, »traditionell-defensiv« oder als »intellektuell-offensiv«®** —, wiirde
dies an der didaktisch-inhaltlichen Stagnation der Koranschulen nichts dndern.**
Auch aus anderen empirischen Untersuchungen wird deutlich, dass Muslime
und Musliminnen in Moscheekontexten die Reformierung von Koranschulen for-
dern.” In einigen Fillen, die aus qualitativen Studien aus der Religionssoziologie
und Religionswissenschaft bekannt sind, spielen die Koranschulangebote der
Moscheen iiberhaupt keine Rolle bei der religiosen Sozialisation und beim religis-
sem Wissenserwerb: Die interviewten oder schriftlich befragten Muslimin*innen
weisen zwar dhnliche Vorstellungen iiber unzureichende Didaktik und Methodik
in Koranschulen und Moscheen auf, kennen diese aber lediglich durch Horensagen
oder verbreitete Vorstellungen.?”® Dagegen beobachtet die Islamwissenschaftlerin
Irka-Christin MOHR in Berlin eine vielfiltige Koranschullandschaft, in der Un-
terrichtsformen, Qualifikationen der Imame als Lehrpersonen sowie inhaltliche
Ausgestaltungen variieren kénnen.*?® Aus den Interviewsequenzen aus der Studie
des Theologen Ahmet CEKIN iiber Imame in DITIB-Gemeinden schlief3e ich, dass
Imame auch unkonventionelle Themen aufgreifen und sich auf die Bediirfnisse
und Fragen der Schiiler und Schiilerinnen einlassen kénnen.*”” Eine hegemoniale
»Pidagogik der Unterwerfung« in Moscheen, in der Muslim*innen keinerlei Raum
zum Nachfragen, Diskutieren und Reflektieren hitten,**® ist aus den bisher vor-
liegenden empirischen Studien nur schwer so verallgemeinernd herauszulesen und
bestitigt sich auch in dieser Studie nicht.

Sowohl die Koranschule fiir Kinder (Altersgruppe ca. 7/8 bis ca. 11/12 Jahre) als
auch die Korankurse fiir Erwachsene stellen in bisherigen Studien das von Mus-

221 Siehe ALACACIOCLU 1999a: 257-265, siehe auch CEYLAN 2008: 62-64.

222 Siehe detailliert zu den Fallbeispielen der Typologien: CEYLAN 2010: 51-172.

223 Vgl. CEYLAN 2008: 61-64.

224 Vgl. FRESE 2002: 282-286, vgl. YILGIN 2007: 92-94, vgl. auch OzpiL 2002.

225 Vgl. FRESE 2002: 215-222; 282-286, vgl. KARAKA§0<§LU/OZTU‘RK 2007:168.

226 Vgl. MOHR 2006a: 47-51.

227 Vgl. CEKiN 2004: 183-189.

228 Vgl. OURGHI 2016: 2: »Die Lehrer entwerfen in erster Linie einen synoptischen Katalog von
Rechten und Vorschriften der verschiedenen sunnitischen Rechtsschulen und Glaubensge-
meinschaften, die ohne Begriindung zu akzeptieren sind. Es geht um die Unterwerfung und
Bevormundung der Kinder. Diese sollen gar nicht erst in die Lage versetzt werden, ein kri-
tisches Bewusstsein und eine eigene religiose Identitat zu entwickeln.« Vgl. auch OURGHI
2017: 0.S.: »Die Predigten und der Koranunterricht sind eine Ansammlung von fertigen Ant-
worten, die eine standige Suche nach dem eigenen Ich in der Berithrung mit dem Anderen
verhindern wollen.«

14.02.2026, 06:12:56.

81


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Moscheeleben in Deutschland

limen und Musliminnen am meisten genutzte und nachgefragte Moscheeangebot
dar, was sich mit meiner Beobachtung deckt.”” Eine weiterfithrende Koranschule
fiir Jugendliche (Altersgruppe ab 12/13) dagegen, in der aufbauend auf Koranlesefi-
higkeiten ein vertiefender Religionsunterricht angeboten wird, wird deutlich we-
niger frequentiert und nachgefragt. Wihrend das Koranschulangebot fiir Erwach-
sene immer geschlechtlich getrennt gestaltet wird und auch die Leitung demsel-
ben Geschlecht angehort wie die Teilnehmenden, ist die Kinder-Koranschule ent-
gegen der landliufigen Meinung nicht immer geschlechtlich getrennt. Durch die
hohe Anzahl der Schiiler*innen macht es durchaus Sinn, mehrere Kurse (mit ver-
schiedenen Lehrenden) anzubieten, in denen dann auch sogleich auf Geschlech-
tertrennung geachtet wird wie z.B. in der Altstadt-Moschee oder im Kultur- und
Bildungszentrum. Bei nur einem Lehrenden (meist der Imam) sind alle Schiiler*in-
nen ungeachtet ihres Geschlechtes in einem Kurs wie in der Yunus-Emre-Moschee
oder in der Mimar-Sinan-Moschee. Auch der Umstand, dass in einer Moschee je-
weils ein minnlicher und ein weiblicher Lehrer unterrichten, bedeutet nicht, dass
die Schiiler*innen nach ihrem Geschlecht getrennt werden miissen: In der Yunus-
Emre-Moschee richtet sich die Wahl der Lehrperson nach dem Kenntnisstand der
Schiiler*innen, d.h. alle Schiiler*innen in der Koranalphabetisierung erhalten ge-
meinsam Unterricht vom Imam, wihrend die Einheiten Koranrezitation und Ko-
ranexegese von der weiblichen Religionsbeauftragten — wiederum fiir alle Schii-
ler*innen gemeinsam - erteilt werden.

Anhand meiner Unterrichtsbeobachtung habe ich eine Typologie erstellt, die
die verschiedenen Ziele und dementsprechend die Methodik und Gestaltung der
Koranschulen abbilden soll:**°

In den Koranschulen des ersten Typs stehen Koranalphabetisierung, d.h. die
Fihigkeit, den Koran im Original rezitieren zu konnen, das Memorieren wichtiger
Koranverse und Fiirbitten, die fir das ritualisierte Gebet gebraucht werden, die
Vermittlung der Grundlagen des Glaubens sowie das gemeinsame Einiiben der
Glaubenspraxis (z.B. mit einem gemeinsamen Mittagsgebet) im Vordergrund.
Zudem gibt es noch Religionsunterricht, in denen Prophetengeschichten und
Muhammad-Biographie sowie Kenntnisse itber Rechts- und theologische Schulen,
die Pflichtenlehre und Glaubensartikel vermittelt werden. Die Kinder lernen hier
auch die Grundlagen der Glaubenspraxis wie salat oder sawm kennen. Diese Beob-
achtungen decken sich mit den Richtlinien zu Korankursen, wie sie beispielsweise

229 Vgl. SEN/SAUER 2006: 14; 30-32. Die Korankurse fiir Kinder sind in den von mir aufgesuchten
Moscheen sehr ausgelastet, wihrend z.B. Freitagsgebete nicht in diesem Mafie frequentiert
werden.

230 Es handelt sich hierbei um eine heuristische Typologie und nicht um Typologien, wie sie in
qualitativen Forschungen erstellt werden. Grundlage der Typen sind Kinder-Koranschulen
und Erwachsenen-Korankurse in den untersuchten Moscheen der DITIB, der IGMG und des
VIKZ.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

durch die Diyanet-Behérde in der Tiirkei vertrieben werden.?®" Die Koranalphabe-

tisierung und das Memorieren der Verse und Fiirbitten in lateinischer/tiirkischer
Umschrift verlaufen parallel. Je nachdem wie viele Schiller*innen und Lehrende
zusammenkommen, konnen die Unterrichtsteile separat oder nebeneinander er-
teilt werden. Die angewandten Unterrichtsmethoden wie eigenstindiges Lernen,
Lernen und Wiederholen in Gruppen und Abfragen variieren nach den Kompe-
tenzen der Lehrenden und dem Unterrichtsverhalten der Schiilerinnen.”* Das
gemeinsame Lernen von Schiiler*innen mit unterschiedlichen Lernniveaus fithrt
dazu, dass sich die Schiiler*innen gegenseitig abfragen, miteinander tiben und
sich Hilfestellung leisten konnen. Die Aussprache von religiésen Formeln wie
beispielsweise von ta‘awwud, Basmala oder Koranversen und die Leseiibungen
spielen neben den Memoriertechniken eine wichtige Rolle, teilweise werden auch
gemeinsam religise Hymnen gesungen. Die Bedeutung der Verse erfahren die
Schiiler*innen in der Regel nur durch eine oberflichliche Bedeutungswiedergabe,
die aber selten eingeiibt, erdrtert und/oder abgefragt wird. In diesen Koranschulen
manifestiert sich der Wunsch nach Erwerb von Koranrezitationsfihigkeiten, wie
er von fast allen von mir befragten Eltern in Bezug auf ihre Kinder genannt wor-
den ist.”® Dagegen stehen Bedeutung und Verstindnis der rezitierten Koranverse
sowie Ubersetzungsleistung ins Tiirkische, Alltagsarabische oder ins Deutsche
nicht im Mittelpunkt des Unterrichtsgeschehens.”®* Dies ist beispielsweise in
DITIB-Moscheen nach den Richtlinien der Diyanet-Behorde erst nach der Koran-

alphabetisierung vorgesehen™®

, somit stellen sie Anfingerkurse dar. Allerdings
stehen die dazugehoérigen Fortgeschrittenenkurse zum einen nicht in derselben
Breite zur Verfiigung, zum anderen ist auch aufgrund von nicht kontinuierlicher
Teilnahme der Schillerschaft, der wechselnden Lehrpersonen und dem gestiege-
nen Niveau des Unterrichts die Kontinuitit von Fortgeschrittenenkursen nicht
gewaihrleistet.

In der Koranschule des zweiten Typs ist die Ausbildung von Koranverstehkom-

petenzen das Ziel, damit die Schiiler*innen verstehensorientiert religionskompe-

231 Vgl. BUYUKDING 2001: 26. Siehe auch DITIB-NORD 2010, DiYANET iSLERi BASKANLIGI 1993 und
2004. Ein undatierter Lehrplan mitdem Logo des Diyanet sleri Bagkanligi befand sich wihrend
meiner Feldforschungszeit in den untersuchten DITIB-Moscheen in den Unterrichtsraumen,
zugénglich fir alle Interessierten. Ob diese allerdings jemals zu Rate gezogen wurden, ent-
zieht sich meiner Kenntnis.

232 Allerdings waren nach meiner Beobachtung in den meisten Féllen die Lehrenden didaktisch
nicht in der Lage, selbststindiges Lernen oder Gruppenarbeit zu koordinieren, so dass Lan-
geweile, anderweitige Beschiftigung oder Disziplinlosigkeit die Kinder-Koranschulen domi-
nierten. Hinzu kommt die freiwillige und unregelmaRige Teilnahme der Schiiler*innen, wo-
mit die Unterrichtsgestaltung haufig den Charakter von ad hoc-Unterricht erhielt.

233 Siehe hierzu auch Abschnitt IV.

234 Dieses Thema wird in Abschnitt IV vertieft analysiert.

235  Vgl. DivANET iSLERI BASKANLIGI 1993 und 2004.

14.02.2026, 06:12:56.

83


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Moscheeleben in Deutschland

tent und dialogfihig werden. Die auf Koranverstehkompetenzen ausgerichteten
Kurse unterscheiden sich naturgemifi von denjenigen, in denen der Rezitation und
dem Memorieren Bedeutung beigemessen wird. Hier erlernen die Schiiler*innen
zwar auch, den Koran zu lesen und korrekt zu rezitieren, aber erst wenn die Schii-
ler*innen »am Koranc (tiirk. »Kuran'da«) sind, sollen sie beginnen, Verse in korrek-
ter arabischer Aussprache (und nicht nach lateinischer bzw. tiirkischer Umschrift)
auswendig zu lernen und mithilfe der Expert*innen Wort fiir Wort zu verstehen.?*
Das Memorieren von ausgewdhlten Versen und Fiirbitten liuft strikt auf dem Fun-
dament des Verstehens ab, so dass diese zunichst in tiirkischer oder deutscher Be-
deutung vermittelt werden, bevor sie auf Arabisch memoriert werden sollen. Die
Koran-Alphabetisierung geht einher mit einer Grundvermittlung arabischer Gram-
matik, so dass die Schiiler*innen anhand der koranischen Verse auch schon die
grammatische Semantik lernen. Die Lehrenden argumentieren, dass bisher Kinder
religiose Merksitze auswendig lernen wiirden, ohne die theologische Dimension
der Aussagen zu verstehen.”’ In diesem Typ dominiert die Anschauung, dass Me-
morieren und Verstehen zusammen erlernt werden soll. Wie in den Koranschulen
des ersten Typs gibt es auch hier Religionsunterricht, in dem Prophetengeschichten
und Muhammad-Biographie, Kenntnisse tiber Rechts- und theologische Schulen,
die Pflichtenlehre und Glaubensartikel sowie die Grundlagen der Glaubenspraxis
vermittelt werden.

Sowohl in der bisherigen empirischen Forschung zu Koranschulen in Deutsch-
land als auch von den Koranschullehrer*innen der verstehensorientierten Koran-
schulen in den untersuchten Moscheen wird der Unterricht mit Koranalphabeti-
sierung und Memorieren wichtiger Verse und Fiirbitten als iiblich angesehen, was
aber zu iitberwinden sei. Allerdings werden Kinder-Koranschulen des zweiten Typs
von den Eltern nicht iibermifiig nachgefragt, sogar aufgrund des fehlenden Me-
morierens der Koranverse, die fiir das Ritualgebet salat gebraucht werden, stark
kritisiert. Im Gegensatz dazu waren die Koranschulen des ersten Typs hiufig iiber-
fille, was den hegemonialen Status dieser Koranschulen offenbart. Wenn in einer
von Glaubigen bevorzugten Moschee nur verstehensorientierte Koranschulen an-

28 In-

geboten wurden, schickten einige Eltern ihre Kinder in andere Moscheen.
teressanterweise handelte es sich dann um Kompaktkurse des Verbandes VIKZ, in
denen neben der Koranalphabetisierung und korrekter Rezitation auch arabische
Grammatik und Semantik, Bedeutung der wichtigsten Koranverse und Fiirbitten,

Themen wie Prophetenbiographie und/oder Grundlagen der Rechtsschulen und

236 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 14.12.2013, Yunus-Emre-Moschee.

237 Interview, Jussuf, Dezember 2006, Altstadt-Moschee.

238 YILGIN hatauch schon beobachtet, dass Eltern teilweise weitreichende Vorstellungen fiir den
Koranschulunterricht hitten, dies auch an die Koranschulen kommunizierten und andere Ko-
ranschulen aufsuchen, wenn diese eher ihren Wiinschen oder denen ihrer Kinder entspre-
chen. Vgl. YILGIN 2007: 85-94.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

theologischen Schulen in aufeinanderfolgenden Anfinger- und Fortgeschrittenen-
kursen gelehrt werden. Diese Kurse finden zwar auch in Moscheen statt, wenn sie
fiir die Unterbringung von Schiller*innen ausgestattet sind, wurden aber fiir diese
Feldforschung aufgrund ihres Charakters als Ferien-Kurse mit hiufig auswirtigen
Schiller*innen nicht weiter untersucht. Auffallend war jedoch, dass von den An-
bieter*innen dieser Kurse diese in der Regel nicht als verstehensorientierte Kurse
angepriesen werden, so dass sie im Spannungsfeld zwischen Memorieren und Re-
zitieren auf der einen Seite und Verstehen und Reflektieren auf der anderen Seite
nicht einseitig gegen die Methodik des Memorierens oder als Leuchttiirme einer
modernen Religionspidagogik in Stellung gebracht werden. Dass Eltern diese Kur-
se akzeptieren, lisst darauf schlief}en, dass es darum geht, wie die Koranschulen
gepriesen werden und inwiefern die Triger bzw. Lehrenden Wiinsche und Erwar-
tungen in die Unterrichtsgestaltung aufnehmen, und nicht darum, dass die Eltern
verstehensorientierten Unterricht per se ablehnen wiirden. Dieses Spannungsfeld
steht daher im Zusammenhang mit den in Moscheen diskutierten Themen Ver-
nunft, Nachahmung, Reflexion, Wissen, bewusste Religiositit und dem sozialen
Sinn der jeweils bevorzugten Koranschule, welche in Abschnitt IV entsprechend
vertieft analysiert werden.

Die Koranschule fiir Erwachsene ist in erster Linie ein Koranalphabetisierungs-
kurs. Im zweiten Schritt geht es darum, dass die Teilnehmenden lingere Koranver-
se memorieren und verstehen lernen, die sie zu bestimmten Gelegenheiten selber
laut rezitieren kénnen.”® Die ausgewihlten Suren bzw. Verse haben jeweils einen
sozialen Wert: Amana 'v-Rasiilu (zwei Verse aus der zweiten Sure: 2/285-286) fun-
giert hiufig als Tischgebet.**® Der Thronvers (Ayat al-Kursi, tiirk. Ayetel Kiirsi, 2/255)
wird als wichtigster Vers zur Ungliicksabwehr angesehen. Beliebt sind bei Geden-
ken an Lebensereignisse wie Geburt, Tod oder Krankheiten die Sure Yasin (Sure 36),

241

gefolgt von Tebareke-Amme**'. Auch die Suren al-Fath (Sure 48) und ar-Rahman (Sure
55) sowie das auf Tirkisch so genannte Eliflam mim (2/1-5) werden als zu rezitieren-
de Koranverse in Koranrezitationskursen unterrichtet. Koranverstehkompetenzen
richten sich an solche, die schon koranalphabetisiert sind und werden spezieller
ausgebildet durch (1) tafsir-Unterricht, in dem Methoden und Inhalte der Koran-
exegese vermittelt werden (tiirk. tefsir kursu), (2) figh-Unterricht, in dem relevante
Themen aus dem Bereich des figh anhand von Rechtsgutachten (fatwa, tiirk. fetva)

ausgefithrt werden (tiirk. fikih dersi), (3) Hadith-Kurse, in denen die Grundlagen

239 Siehe hierzu Abschnitt IV.

240 Feldnotizen, unterschiedliche Celegenheiten des gemeinsamen Essens in Moscheen (kein
Iftar!).

241 Tebareke = die Sure al-Mulk (Sure 67) und Amme = die Sure an-Naba’ (Sure 78). Diese Suren
sind im tiirkischsprachigen Bereich nicht unter ihren Surennamen bekannt, sondern unter
den jeweils ersten Wortern, mit denen die Suren anfangen.

14.02.2026, 06:12:56.

85


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Moscheeleben in Deutschland

der Hadithwissenschaften erliutert werden (tiirk. hadis dersi) oder (4) Glaubens-
Kurse, in denen die Grundlagen des Glaubens und der Glaubenspraxis besprochen
werden (tiirk. I[Tmihal). Teilweise werden diese Kurse auch einfach Unterricht (dars,
tiirk. ders) genannt. Auf Deutsch werden die Koranalphabetisierungskurse Koran-
unterricht genannt, wihrend vertiefende Themen im Islamunterricht behandelt wer-
den. Es ist sowohl von den religiésen Expert*innen vor Ort als auch vom Interesse
der Gemeindeangehorigen abhingig, inwiefern weitere koranrelevante Kurse in
Moscheen stattfinden. Angebote zu tafsir oder figh werden beispielsweise in der
Yunus-Emre-Moschee kaum frequentiert, wenn es sich um eigenstindige Angebo-
te handelt, weshalb die religiosen Expert*innen hier tafsir-Einheiten schon inner-
halb der regulidren Korankurse oder in sohbets anbieten.

Eine solche Bandbreite an Angeboten bereitstellen zu kénnen, bedeutet in-
des, tiber ehrenamtliches Personal und vernetzte religiose Infrastruktur zu ver-
fiigen. Moscheen stehen insgesamt vor der Herausforderung, immer mehr Auf-
gaben bewiltigen zu miissen wie zum Beispiel fur die religiose Bildung, fiir den
seelischen Beistand der Gemeindeangehoérigen, fiir die Gefliichtetenhilfe, fiir Inte-
grationsarbeit, als stidtische Ansprechpartner, fir den interreligiésen Dialog, fir
die Offentlichkeits- und Vernetzungsarbeit u.w. Die ehrenamtliche Struktur der

Moscheearbeit auf der einen Seite***

und dementsprechend die fehlenden finan-
ziellen Ressourcen sowie zu wenig ausgebildetes Personal auf der anderen Seite
erschweren die Regelmaifiigkeit, die Fortdauer und die Nachhaltigkeit der oben
ausgefithrten Angebote. Insbesondere die Angebote fiir Frauen variieren, da sel-
ten Korankurse von mannlichen Lehrern von Frauen der Gemeinden genutzt wer-
den und insgesamt weniger Frauen als religiése Expertinnen in Moscheen zur Ver-
fiilgung stehen.”® Insgesamt stellen die verschiedenen Angebote und inhaltlichen
Gestaltungen eine Bandbreite von Koranschule dar, die in dieser Form bisher in
empirischen Forschungen und in den 6ffentlichen Diskussionen kaum abgebildet
wird, womit eine Bedeutungsreduzierung impliziert ist und mégliche Entwicklun-
gen verdeckt bleiben.

In den letzten Jahrzehnten ist sohbet (>in angenehmer, positiver Atmosphire
gefithrter Dialog, Austausch) als eine populire Form der religiésen Bildung in der
Tirkei aufgekommen bzw. neu vitalisiert worden. Es wird in Moscheen der Re-
ligionsbehérde Diyanet angeboten sowie auf’erhalb von Moscheen in informellen
religiésen Gruppen. Auch wenn HART die sohbets in der Tiirkei als »prayer events

242 Bis auf die Religionsbeauftragten in DITIB-Moscheen miissen sich die Akteur*innen in Mo-
scheen finanziell selbst versorgen. Siehe hierzu Abschnitt II.

243 Daherwerden hiufig die Ehefrau des Imams oder besser gebildete andere Frauen in der Ce-
meinde fiir den Korankurs angefragt wie in der Altstadt-Moschee. Teilweise engagiert die
Frauengruppe einer Moschee auf eigene Kosten fiir eine begrenzte Zeit eine religiése Exper-
tin wie in der Zentralmoschee in der Umgebung des Hauptfeldforschungsortes. Feldnotiz,
Wettbewerb religioses Wissen, 01.03.2014, Zentralmoschee.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

that include sermons delivered by a religious leader, readings from the Koran, and
ilahi [anthems], or hymns to Mohammed«*** beschreibt, handelt es sich bei soh-

bets, denen ich in der Tiirkei**

und in Deutschland beiwohnte, weniger um »prayer
events« als um Treffen von an religiésen Themen interessierten Gliubigen, in de-
nen religiose Inputvortriage, personliche Fiirbitten, Predigten, Koraninterpretatio-
nen und Ilmihal-Inhalte sich abwechseln. Insbesondere sind sohbets aber dadurch
charakterisiert, dass das Publikum an die jeweiligen Leiter*innen Fragen stellen
und diskutieren kann, was sie von Predigten in einem programmatischen Ablauf
unterscheidet. BERKEY gibt einen Einblick was suhba (tiirk. sohbet < arab. suhba)**¢
in der mittleren Periode islamischer Geschichte bedeuten konnte: »As it is used
in texts describing the transmission of knowledge in medieval Islam, suhba can
indicate both the concepts of >companionship« and »discipleships, and thus pre-
sumed both an almost familial intimacy [...], and also hierarchy, the hierarchy of
age and status as well as expertise.«**” Dieser Beschreibung von sohbets als Formen,
die Anhingerschaft, Kameradschaft und Hierarchien gleichermafen abbilden, bin
ich in verschiedenen Moscheen begegnet, wenn es darum ging, sohbets bestimm-
ter Leiter*innen zu frequentieren sowie eine spezielle Bindung zwischen Leiter*in
und Teilnehmenden aufzubauen. In den letzten Dekaden ist sohbet als religiose
Bildungsform durch die Nurcu- sowie Hizmet-Bewegung in der Tiirkei populir ge-
worden, in denen Texte der jeweiligen spirituellen Fithrer Said Nursi und Fethullah
Giilen gelesen und interpretiert werden.**® Dies weist auch auf die Stellung von soh-
bets innerhalb der Ordensreligiositit hin, die hier aber nicht weiter vertieft wird.**
Sohbets kann man nahezu in allen (tiirkischdominierten) Moscheen in Deutsch-
land finden, ohne Unterschied ihrer Zugehorigkeit zu einem islamischen Verband
oder einer islamischen Bewegung. In bosnischdominierten Moscheen entspricht
das Format halka dem tiirkischen sohbet.**°

Als sohbets deklarierte Veranstaltungen in Moscheen finden geschlechtlich
getrennt statt, dabei unterscheiden sich sohbets fiir Minner und diejenigen fiir
Frauen durch ihre Linge und die gendermarkanten Inhalte: Minner-sohbets
gehen hochstens eine halbe Stunde, greifen das Verhalten von Minnern ge-

geniiber Frauen oder die Verantwortung von Minnern fiir ihre Familien auf.

244 HART 2009: 735.

245 Februar-April 2014 Istanbul, Kadikoy, verschiedene sohbet-Veranstaltungen in Moscheen der
Diyanet.

246 Auf Arabisch wird dieser Begriff im Moscheekontext nicht gebraucht.

247 BERKEY 2003: 225.

248 Die Konnotation der »familial intimacy« und »hierarchy« von sohbets, die BERKEY anspricht,
kann insbesondere hier angetroffen werden. Vgl. hierzu VIcINI 2014: 95-97.

249 Siehe hierzu SILVERSTEIN 2007: 42-44.

250 Informelles Cesprich mit dem ehemaligen Vorsitzenden einer bosnischen Gemeinde in
Stuttgart, Mitte 2007.

14.02.2026, 06:12:56.

87


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Moscheeleben in Deutschland

Frauen-sohbets dauern mindestens eine Stunde, eher linger, und thematisie-
ren Themen wie islamische Kindererziehung,*"* Nachbarschaftspflege, Bekleidung
und Sittlichkeitsaspekte*?. Allgemeine Themen wie der Glaube an Engel, Stirkung
des Glaubens, islamische Geschichte, die Bedeutung des Gebets oder der Wert
von Vermogensabgaben werden sowohl in Minner- als auch in Frauen-sohbets
angeboten.

Die Sprache der sohbets ist Tiirkisch und sie wenden sich an tiirkischsprachige
Interessent*innen. Das gleiche Format auf Deutsch wird als Vortrag angekiindigt.
Deutschsprachige Vortrige werden anders als sohbets fiir Frauen und Minner glei-
chermaflen angeboten (in der Regel mit Geschlechtertrennung). Einige dieser Re-
ferenten sind in der (muslimischen) Offentlichkeit wohlbekannte Akteure aus dem
islamischen Feld.?*

Es gibt auch Treffs und Gruppen in Moscheen, die sich mit unterschiedlichen
religiosen Formaten in den Riumen der Moscheen treffen, aber nicht von der Mo-
scheeleitung initiiert oder Teil des Moscheemanagements sind. So gibt es auch
in tiirkischdominierten Moscheen durchaus bosnische, arabische, internationale, in-
terkulturelle und/oder kenianische Gruppen sowie unterschiedliche Jugendgruppen,
explizit deutschsprachige Treffs, Hadsch-Treffen usw. In deren Sitzungen kénnen
die Uberginge zwischen den Formaten flieend sein, beispielsweise kann man
sich zum gemeinsamen dikr/tasliya treffen, denen dann Vortrige/Referate zu unter-
schiedlichen Themen der Glaubenspraxis und zu kalam vorausgehen oder folgen,
und/oder es kann aus tafsir-Biichern gelesen und diskutiert und/oder Koranrezi-
tationspraxis eingeiibt werden. Was die Gruppen und Treffs von den Zusammen-
kiinften in anderen Formaten unterscheidet, ist die Regulierung der Teilnehmen-
den. Zwar sind diese Treffs auch als offene Angebote angekiindigt, d.h. prinzipiell
kann jede/r unangekiindigt teilnehmen. Doch schon zu Beginn des Treffens stel-
len sich die Teilnehmenden gegenseitig personlich vor und fithren sich somit in
die Gruppe ein. Vorstellungsrunden und eine damit einhergehende Aufnahme in
die Gruppe habe ich nur in diesen Gruppentreffen und Treffs erlebt, auch wenn
z.B. nach religiosen Feiern oder nach dem gemeinsamen Freitagsgebet in den Mo-
scheen der Gemeinde eher unbekannte Gesichter willkommen geheiflen und nach
ihrer Person gefragt werden.

Stirker als bei Predigten und Gebetsgelegenheiten folgen die Kursveranstal-
tungen und Gruppen-Treffen in den Moscheen nicht einem Management von Lei-
tung, Nachhaltigkeit, Kontrolle und Seminarstruktur. Der ehrenamtliche Charak-

251  Ankiindigung:»Wie sollen wir unseren Kinder von Gott erzahlen?« (»Cocuklarimiza Allah’i nasil
anlatmaliyiz?«), sohbet-Thema, Juni 2013, Yunus-Emre-Moschee.

252 Feldnotiz, ‘ASiira’Vortrag/Asure, 18.10.2015, Altstadt-Moschee.

253 Sosprachenin den deutschsprachigen Vortragen und zu Seminaren in der Altstadt-Moschee
schon Ferid Heider (Berlin), Ali-Ozgiir Ozdil (Hamburg), Imran Schréter (Karlsruhe) und Mo-

hammed Naved Johari (Frankfurt a.M.).

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

ter der Moscheearbeit fithrt dazu, dass die Angebote der Moscheen von den In-
itiativen der Akteur*innen, die aktiv sind, abhdngen und deren inhaltliche Gestal-
tung nicht immer mit den Moscheevorstinden oder (Haupt-)Imamen abgespro-
chen, von ihnen tiberblickt werden oder von ihnen ausgehen. Bisher wurde in der
Forschung dies lediglich fiir die Angebote von Frauen fiir Frauen festgehalten und
als Kronzeuge einer frauendiskriminierenden oder nicht wertschitzenden religio-
sen Arbeit von Frauen durch die minnlichen Moscheevorstinde gewertet.”>* Tat-
sachlich kann dies aber verschiedene Formate ungeachtet des Gender-Aspekts be-
treffen und damit die Frage nach religiéser Autoritit, ihren Legitimationswegen
und der Kontrolle des in der Moschee ausgehandelten islamischen Wissens durch
Moscheevorstinde aufwerfen. Die autonome Situation fithrt dazu, dass in einem
Format bestimmtes islamisches Wissen als wahr und giiltig referiert wird, das in
anderen Formaten derselben Moschee durchaus als ungiiltig oder falsch angese-
hen werden kann: Beispielsweise nahm wihrend eines gemeinsamen Gesprichs in
einem Gruppentreffen der interkulturellen Frauengemeinschaft jemand Bezug auf
das Rippennarrativ von der Erschaffung der Frau und bezeichnete dies als falsches
(ndmlich biblisch-christliches) Wissen, was auf breite Zustimmung der Anwesen-
den stie. Statt des Rippennarrativs gingen einige Teilnehmende auf koranische
Bezugsstellen ein, in denen die Erschaffung des Menschen aus einem nafs (We-
senq) erzihlt wird — ohne die betreffenden Koranverse zu nennen (4/1).>° In einem
anderen Format derselben Moschee erzihlte die Referentin Melek, dass die Frau
an eben der Stelle der Rippe, aus der die Frau dem Mann entwachsen sei, den
Sitz der Barmherzigkeit, des Mitgefiihls und der Liebe habe.?*® Vermutlich haben
die beiden Veranstaltungen keinen Bezug aufeinander genommen. Doch dhnliche,
nebeneinander existierende Wahrheitsdarstellungen und Legitimationen habe ich
des Ofteren auch im Umgang mit Texten bestimmter Autor*innen oder in Bezug
auf religiose Handlungen erlebt. Damit zirkuliert in verschiedenen Formaten der
Moschee unterschiedliches islamisches Wissen.

Der beschriebenen Autonomie der religiosen Akteur*innen und damit auch der
Wahrung einer Pluralitit von Autoritit sowie gilltigen/ungiltigen islamischen Bot-
schaften steht die zunehmende Intervention, Einmischung und Kontrolle durch
Moscheevorstinde, Regionalvorstinde, Landesdelegationen, Bundesvorstinde,
binnenstaatliche und transnationale Strukturen gegeniiber. Diese Entwicklungen
stehen im Kontext einer Professionalisierung der Moscheearbeit, um zum einen

254 Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 137, vgl. auch SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 250.

255 Feldnotiz, Treffen der interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee
(Thema der Woche: Gebet in der Gemeinschaft—was man beachten sollte, Referentin: Naima
—wird in der Gruppe als Expertin wahrgenommen).

256 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.

89


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Moscheeleben in Deutschland

als Ansprechpartner der Staaten in deren jeweiligen religionsverfassungsrechtli-
chen Rahmenbedingungen zu bestehen, zum anderen um den Bediirfnissen einer
muslimischen Klientel besser begegnen zu konnen. Hierzu gehoren Erwartungen,
Ansprechpartner fiir den interreligidsen Dialog, Offentlichkeitsarbeit, theologi-
sche, seelsorgerische und/oder religionspidagogische Expertisen, d.h. klare Formen
religiéser Autoritit auszubilden sowie Jugend- und Frauenarbeit zu koordinieren.
Gleichzeitig miissen die islamischen Verbinde als Triger von Moscheen transpa-
rente Inhalte und personelle Strukturen vorweisen, um (staatliche) Anerkennung
zu erhalten. Die Ausbildung der differenzierten und transparenten Strukturen
sowie die Ausgestaltung von weiteren religiosen Kompetenzfeldern stellen in
den Anerkennungskimpfen wichtige Meilensteine dar. Verflechtungen mit deut-
schen, bundesrepublikanischen Stellen als auch Verbindungen zu beispielsweise
tiirkischen, staatlichen Stellen fithren somit zu dhnlichen Professionalisierungs-
mafinahmen auf Seiten der Moscheetriger. Als Teil staatlichen Handelns evoziert
Professionalisierung namlich Bestindigkeit, Nachhaltigkeit und Transparenz,
die als Garantien fiir eine Anerkennung und staatliche Unterstiitzung gewertet
werden. Wie der Islamwissenschaftler Andreas GORZEWSKI schreibt, seien bis
Mitte 2014 durch Strukturverinderungen innerhalb von DITIB deren Ortsvereine
stirker an die Kolner Zentrale angebunden worden: »Die Férderung der Frauen-
und Jugendarbeit mag ein Anliegen vieler einzelner Moscheevereine gewesen
sein, die Mittel zur bundesweiten Koordination und Durchsetzung der dafiir
notigen Satzungsinderungen hat offenbar nur die Zentrale in Kéln.«*’ In die-
ser Perspektive erscheinen die Strukturverinderungen bei DITIB als Mittel des
Dachverbandes, »groflen Einfluss [..] auf die Arbeit der Ortsvereine«**® auszu-
iiben. Allerdings erbringt GORZEWSsKI den empirischen Nachweis einer solchen
Einflussnahme nicht. Wie ich vor Ort beobachtete, konnten zum einen iiber diese
Struktur religiése Dienste von lokalen Moscheen effizienter abgerufen werden,
zum anderen waren es in lokalen Moscheen verankerte Akteur*innen, die an der
Gestaltung der iibergeordneten Ebenen mitgewirkt haben und somit die Struktur-
verinderungen auf den Landes- und Bundesebenen auch mittrugen. Das bedeutet
nicht, dass es keinen »grofRen Einfluss« des Bundesverbandes auf die Ortsvereine
gibt, lediglich soll auf die personelle Verflechtung von Ortsvereinen und iiberge-
ordneten Ebenen hingewiesen werden, ebenso auf die Effizienz religiéser Arbeit
durch zentralistische Strukturen - nicht nur innerhalb der DITIB. In diesem
Spannungsfeld im islamischen Feld beziehen Akteur*innen unterschiedliche Po-
sitionen - je nachdem welche Interessen, Erfahrungen, Wiinsche, Haltungen und
Ressourcen sie ausgebildet haben. Dies hat dann Auswirkungen auf die konkrete
lokale Situation vor Ort: Sowohl die Autonomie der lokalen Akteur*innen als

257 GORZEWSKI 2015: 73.
258 GORZEWSKI 2015: 73.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

auch die entsprechende Vielfalt in der Ausbildung religioser Autoritit durch die
lokale Angebotsstruktur stehen durch die Professionalisierungsmafinahmen unter
Druck, die nicht einseitig als Einflussnahme der Bundesebenen gewertet werden
sollten.

Das religiose Kalenderjahr in den Moscheen

Das religiose und soziale Leben in Moscheen ordnet sich nach Konjunkturen, die
sowohl mit einem genuin islamischen Kalender zu tun haben (z.B. Ramadan, Ge-
segnete Nichte) als auch mit sozialen bzw. sozial-religiosen Aktivititen im Stadt-
teil (wie Moscheefeste, Stadtteilfeste). Tiirkischdominierte Moscheen kénnen zu-
dem auch der Logik des nationalstaatlichen tiirkischen Festtagskalenders folgen.
So gab es Veranstaltungen z.B. am Fest der Republik, 29. Oktober (1923, tiirk. Cumhu-
riyet bayrami) und am Tag der Gefallenen am 18. Mirz (turk. sehitler giinii) in Gedenken
an die Schlacht an den Dardanellen (tiirk. Canakkale savagi, 1915), insbesondere im
Jahr 2015 zum hundertjihrigen Jahrestag der Schlacht. Der in der Offentlichkeit
bekannte al-Quds-Tag dagegen wird in keiner von mir besuchten Moschee began-
gen oder gedacht, auch unter arabischstimmigen Muslim*innen nicht.

Im islamischen Jahreskreis gibt es verschiedene Gedenk- und Feiertage, die als
religiése Anlisse zur expliziten Wissensvermittlung und zur Ausitbung religidser
Feiern genutzt werden. Der soziale Effekt beim Begehen dieser Tage in Mosche-
en liegt konkret in seiner vergemeinschaftenden Wirkung, da dadurch einerseits
Menschen aus den Communities Moglichkeiten der Geselligkeit erhalten, ande-
rerseits weitere Moscheeaktivititen durch das Zusammenkommen von Menschen
Auftrieb erhalten. Auf einer mentalen Ebene stellt das Begehen Verbindungen zu
den gleichen Feiern weltweit und insbesondere in den Bezugslindern dar.

Genannt worden sind schon die wochentlichen Freitagsgebete; nicht fehlen
diirfen die Feiertagsgebete zum Abschluss des Ramadans ('Id al-Fitr, tiirk. Rama-
zan bayrami sRamadanfestc, auch Seker bayrami >Zuckerfest<) und in Gedenken an
Ibrahims/Abrahams Opfer ('Id al-Adha, tiirk. Kurban bayrami, dt. Opferfest, vom 10.
bis 13. Di -Higga) sowie der Ramadan als Fastenmonat, welcher die Hauptsaison
der Moscheen bildet. In der Feldforschungszeit fiel das Ende des Ramadans in die
Sommerferienzeit und die Moscheen gingen nach dem Ramadan in die Ferien. Die
erste moscheeliche Veranstaltung war dann wieder das Opferfest, das auf die Mo-
nate September-Oktober fiel und spiter in den Sommerferien lag. Damit avan-
cierte das islamische Neujahr und der ‘A$ura’-Tag im Herbst zu sozial wichtigen
Anlissen, damit sich Besucher*innen in den Moscheen mal wieder treffen konn-

14.02.2026, 06:12:56.

91


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Moscheeleben in Deutschland

ten.”® Auf diesen Veranstaltungen konnte wiederum auf weitere Aktivititen z.B.
auf die »Kinderhilfe« (Mitte November-Dezember), auf den »Tag gegen Gewalt ge-
gen Frauen« am 24. November sowie auf den Geburtstag des Propheten (Mawlid
an-Nabi, tirk. Mevlid Kandili) vorbereitet und dafiir geworben werden. Es ist eben
auch die Variabilitit des islamischen Kalenderjahres, das mit den in anderen Fel-
dern tiblichen Kalendern abgeglichen werden muss (Ferienkalender, Auftragska-
lender, Feiertagsregelungen, schulischer und stidtischer Festkalender, tiirkischer
Fest- und Gedenktagkalender u.w.), welche die Organisierung des Moscheelebens
erheblich strukturiert.

Einen Stellenwert wie Festtage haben die oben schon erwihnten Gesegneten
Nichte, die im Tirkischen Kandil geceleri oder miibarek geceler (>gesegnete Nich-
teq) genannt werden: Dazu gehoren der Geburtstag des Propheten Muhammads
(Mawlid an-Nabi/Mevlid Kandili, in der Nacht zum 12. Rabi’ al-awwal), die Nacht der
Himmelsreise des Propheten (al-Mi ‘vag, tirk. Mirag Kandili, in der Nacht zum 27.
Ragab), die Nacht der Wiinsche (Laylat ar-Raga'ib, tiirk. Regaib Kandili, in der Nacht
des ersten Donnerstags auf den Freitag im Monat Ragab*®), die Herabsendung des
ersten Verses des Korans (Laylat al-Qadr, tiirk. Kadir Gecesi, am 27. Ramadan) und
die Nacht der Vergebung (Laylat al-Bard'a, tirk. Berat Kandili, in der Nacht zum
15. Sa‘ban). In den letzten zwei Dekaden hat sich im tiirkischen Einflussbereich
auflerdem die sWoche der gesegneten Geburt« (tiirk. kutlu dogum haftast) als Inno-
vation einer religiésen Feier etabliert, die im Zeitraum von Mitte Mirz bis Mitte
April begangen wird.>®"

Als sozio-politische Gedenktage konnen diejenigen Tage gezihlt werden, deren
urspriingliche Motive nicht heilsimmanent waren wie die Begehung des ‘ASura -
Tags am 10. Muharram im Gedenken an das Mirtyrertum von Husayn in der Stadt
Karbala, die Begehung des islamischen Neujahres (tiirk. Hicri Yilbagr) in der Nacht
zum 01. Muharram oder der Einzug Muhammads nach Mekka (tiirk. Mekke'nin fethi),
welches in der Silvesternacht, also nach dem gregorianischen Sonnenkalender, be-
gangen wird.>®* Der ‘ASira -Tag taucht in der Forschungsliteratur vor allem durch

259 Feldnotiz, ‘ASiira -Vortrag/Asure, 18.10.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, islamisches Neu-
jahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Viele der Anwesenden sprachen iiber ihren
Sommer, weil sie sich seit Sommerbeginn nicht mehr getroffen hatten.

260 Diese Tradition ist besonders in Sufi-gepragten Milieus verbreitet, die teilweise
Donnerstagabend-Gemeinschaften genannt werden, wie auch schon der Zeitpunkt auf
den als gesegnet angesehenen>Vorabend des Freitags« (tiirk. Cuma aksami) hinweist.

261 Der Geburtstag des Propheten wird auf den 20. April des gregorianischen Kalenders datiert,
was in der Tirkei das Ausgangsdatum der Feierlichkeiten darstellt.

262 In einigen Moscheen wird in der Silvesternacht als Gegenprogramm zu sonstigen Silvester-
feierlichkeiten des Einzugs nach Mekka gedacht, bisweilen auch dezidiert als »Alternativa-
bend« beworben.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

seine hohe Bedeutung im schiitischen und alevitischen Kontext als solcher Gedenk-
tag auf, die sunnitischen Formen des Gedenkens sind eher unbekannt. Tatsichlich
spielte in den untersuchten Moscheen in den Feierlichkeiten zum ‘A$ara’-Tag der
historische Ursprung keine prominente Rolle. Zwar wurde der Mirtyrer-Status Hu-
sayns thematisiert, doch sein Leiden und die Massaker in Karbala nicht vertieft. Auf
allen drei 'ASura’-Feiern, die ich wihrend der Feldforschung besucht habe, haben
die Prediger*innen darauf aufmerksam gemacht, dass an diesem Tag nicht nur
Muhammads Enkel Husayn zum Mirtyrer wurde, sondern auch, dass an diesem
Tag andere wichtige Ereignisse aus koranischer Zeit stattgefunden hitten. Erzihlt
wurde z.B. das Ende der Sintflut und die Befreiung von Yanus/Jonas aus dem Bauch
des Fisches an eben diesem Tag.>®®* Damit erkennen die Akteur*innen im sunniti-
schen Bereich zwar den nachkoranischen, historischen Ursprung von ‘ASura’ mit
dem Mirtyrertum Husayns an, reihen diesen Gedenktag aber in eine Geschichte
bedeutungsvoller Ereignisse fiir die Menschen ein, von denen der Koran berich-
tet.*** Gliubige sprachen vor und am ‘A$ira’-Tag davon, dass das Haus/die Fa-
milie ein Jahr lang vor Schaden bewahrt werde und dass bestimmte Titigkeiten
an diesem Tag sehr segensreich seien (tiirk. bereketli): es handelte sich um Alltags-
praxen wie Einkaufen, Verkaufen, Sien, Ernten, Kochen und Essens-Einladungen
am ‘ASira’-Tag. Im Fokus der sohbets und Predigten zu ‘ASura’ stand insbesondere
der Segen auf diesen Handlungen.?®® Eine selbst zubereitete Speise aus verschie-
denen Zutaten wie Zucker, Niisse, Bohnen, Kichererbsen, Trockenobst u.w. (tiirk.
asure) wird zum Abschluss der Veranstaltungen gereicht. Das Fasten an diesem
Tag zusammen mit dem vorigen und nachfolgenden Tag wird ebenfalls als beson-
ders segensreich angesehen. Mit den religis-spirituellen Bedeutungen, die dieser
Tag durch Fasten, gesegnetes Essen und allgemeine Segnungen erhilt, und durch
die historisierend-legendenhafte Einordnung des ‘Asira’-Tages in eine islamische
Heilsgeschichte wird der prominenten Stellung von ‘ASara’ im schiitischen und
alevitischen Kontext eine sunnitische Bedeutung zugewiesen. Gleichzeitig ist si-
cher davon auszugehen, dass ‘A$ura’-Praxen wie der gesegnete Einkauf auf diesen
Tag verdichtet werden, eben weil der Tag schon als historischer Tag in anderen
Kontexten gedacht wird.

263  Feldnotiz, ‘Asiara’Vortrag/sohbet, 18.10.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, ‘Asiird’-Tag, weib-
liche Hoca, 03.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum. Feldnotiz, ‘Asiira’-Feier, 07.11.2014,
Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, ‘ASira’-Tag, 03.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum.

264 Dabeiist mirunklargeblieben, inwiefern die positiven Erzahlungen wie das Ende der Sintflut
mit dem Abschlachten von Husayn verbunden werden. Vgl. hierzu SCHIMMEL 2014: 38.

265 Feldnotiz, sohbet zum ‘Asira’-Tag/Asure, 18.10.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Kinder-
hort/Yuva am ‘Asiara’-Tag/Asure, 03.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum, Gesprach mit den
weiblichen Hocas sowie Frauen und Mannern, die vom Einkauf kamen und gerade in der Mo-
schee pausierten. Feldnotiz, ‘ASiira’-Feier/Asure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee. Vgl. auch
SCHIMMEL 2014: 38-39.

14.02.2026, 06:12:56.

93


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Moscheeleben in Deutschland

Zu all diesen Gelegenheiten bieten die Moscheen diverse Veranstaltungen an.
Meist beginnen sie mit dem gemeinschaftlichen Nachtgebet bzw. Abendgebet (je
nachdem in welche Jahreszeit der Tag fillt), dem ein sohbet, ein Vortrag oder ei-
ne Predigt folgt. Teilweise tragen Kinder aus der Gemeinde Gedichte, Lieder oder
Geschichten vor. Wenn die Tage auf einen Freitag oder auf das Wochenende fal-
len, sind die Moscheen gut bis sehr gut besucht. Die Menschen an den jeweiligen
Abenden setzten sich fiir das Gelingen dieser Feiern ein, bereiteten sie intensiv vor
und begingen den Abend leidenschaftlich.

Diese genannten Veranstaltungen im islamischen Jahreskreis kénnen der
Kategorie religios-spiritueller Erbauung zugerechnet werden. Die Moschee kann
aber auch fiir private Feiern genutzt werden: Trauungs-, Beschneidungs- und Na-
mensgebungsfeste, Totenwachen, Totengebete, Verabschiedung und Begriflung
der Umra- und Hadsch-Pilger*innen aus der Gemeinde sowie von Gemeindemit-
gliedern gewiinschte Feiern bei Lebensereignissen wie Geburt (‘aqiqa-Opfer), Tod,
Todestag, Trauung, Schuljahresbeginn, neues Haus, neue Arbeit, Rentenbeginn,
Studium, Hadsch-Fahrt u.w. Des Weiteren haben sich auch Veranstaltungen im
deutschen Kontext etabliert, die als Einpassung sozialer und religioser Aktivita-
ten in den Moscheen durch den deutschen Feiertagskalender analysiert werden
konnen. Die Festsaison in Moscheen begann in den Jahren der Feldforschung
etwa im Mirz und dauerte bis zum Beginn des Ramadans an. Dabei werden die
Oster- und Pfingstfeiertage, der o1. Mai, die beiden langen Wochenenden von
Christi Himmelfahrt und Fronleichnam genutzt, um Kirmesse, Tag der offenen
Tiren und/oder Frithjahrsfeste auszurichten und/oder an Stadtteilfesten mit
einem eigenen Stand mitzuwirken. Am Feldforschungsort hat sich nur zur Ko-
ordination dieser Fest-Tage das >Biindnis der tiirkischen Vereine und Moscheen«
(Tiirk dernekleri ve camiileri birligi) gegriindet, das sich alle drei Monate trifft, um
diesbeziigliche Absprachen zu treffen, damit die (zahlenden) Festginger*innen
auf alle Moscheefeste gehen kénnen.?*® Mit Beginn des Ramadans endet die
Festsaison und wird erst mit den gesetzlichen Feiertagen am 03. Oktober und o1.
November wieder aufgenommen. Wihrend der kalten Jahreszeit stehen wenig
genuin islamische Feiertage oder Gedenktage an, so dienen Moscheefeste dazu,
die Menschen an Angebote der Moschee heranzufiithren. In den Wintermonaten
richten die Moscheen hierzu jeweils ein Moscheefest aus, das unter dem Motto

267

eines Gerichts steht: »Sardellen-Fest« (tiirk. »Hamsi-gileni«)*”?, »Frikadellen-Fest«

(turk. »Kofte-senligi<) oder »Hausmannskost-Fest« (titrk. »ev yemekleri senligi«).

266 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, Kirmes, 30.05.2014, Kultur-
und Bildungszentrum. Interview, Ekrem, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

267 Hamsi sind Fische aus der Familie der Sardellen aus dem Schwarzen Meer und der Inbegriff
der Schwarzmeer-Kiiche, die in den Wintermonaten Saison haben und in einer typischen
Zubereitungsform (hamsi tava) gereicht werden.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Die Moscheefeste sichern die finanzielle Ausstattung der Moscheen, die durch
den Verkauf von Speisen ihre Kassen auffiillen. Der Vergemeinschaftungseffekt
der Moscheefeste soll aber hier im Vordergrund stehen: Dieser Effekt entsteht
sowohl innerhalb der muslimischen Community als auch in der 6ffentlichen
Wahrnehmung der Moscheen im Stadtgeschehen, insbesondere wenn sie in
Stadrteilfeste miteinbezogen werden. Dann spielt auch die Offentlichkeitsarbeit
eine grofie Rolle: Neben den Speise-Angeboten werden auch Moscheefithrungen
fur deutschsprachige Nicht-Muslim*innen angeboten oder Podiumsdiskussio-
nen iiber Reizthemen (Frauen, Gewalt oder Gehért der Islam zu Deutschland?)
veranstaltet. Fiir die muslimische Klientel gibt es einen Markt fir religiés nutz-
bare Materialien wie Ramadankalender, Kleidung, Gebetsteppiche, Biicher sowie
andere Accessoires, womit Konsum-Bediirfnisse mitbedient werden konnen.
Manchmal gibt es dazu noch kulturelle Angebote wie Theaterstiicke, Workshops
zur Ebru-Malerei (Marmorieren) u.a. Insbesondere fithren Moscheefeste aber
innerhalb der muslimischen Community zu Vergemeinschaftungen: Die letzten
Kirmesse vor Ramadan-Beginn werden von den Moscheen genutzt, um intensiv
die Menschen auf die bevorstehende Ramadan-Zeit vorzubereiten: So werden
auf den Festen Iftar-Listen fertiggestellt, auf die Abgabe der sadaqa al-fifr und
zakat hingewiesen sowie auf Angebote der Moschee im Ramadan aufmerksam
gemacht: Jede/r ist eingeladen, im Ramadan ein 6ffentliches Iftar-Essen in der
Moschee zu spenden. Es war Mahmut, Imam der Yunus-Emre-Moschee, der eine
solche Liste fithrte und teilweise einzelne Personen direkt darauf ansprach.**® Sein
Slogan lautete 2014: »Wenn man ein Iftar spendet, ist das wie ein Tag fasten.« So
sollten sicherlich diejenigen angesprochen werden, die nicht selber (durch-)fasten
konnen, aber mit der legalistischen Kompensationsregel am Segen des Ramadans
teilhaben kénnen.*®

Noch wichtiger scheint mir der pidagogische Effekt, den ich z.B. auf dem
Stadtteilfest der Altstadt-Moschee beobachtet habe: Ebenfalls eine Woche vor
Ramadan-Beginn trat eine niederlindische Theatergruppe »Hacivat und Kara-
g6z«*” auf, die in ihren tiirkischsprachigen Sketchen immer wieder die Zuschauer
an die Spiritualitit, die Pflichten und das Gemeinschaftsgefithl des Ramadans
erinnern sollte:

268 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.
269 Nach legalistischer Regelung kann ein nicht-gefasteter Tag durch die Speisung eines Men-

schen kompensiert werden.
270 Hacivat und Karagoz sind die Hauptfiguren des osmanischen Schattentheaters, das heute als

Geschichten, Schattentheater, Personentheater und auch als Figurentheater fir Kinder auf-
gefithrt bzw. als Blcher verlegt wird. Hacivat ist dabei ein etwas gelehriger Mann, der flei-
Rig, neunmalklug, eloquent, auch etwas arrogant oder vertrauensselig erscheint. Karagéoz da-
gegen ist ein Tollpatsch, faul, naiv, freundlich, hilfsbereit und mit gesundem Menschenver-
stand ausgestattet.

14.02.2026, 06:12:56.

95


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Moscheeleben in Deutschland

Hacivat (H) trifft Karagoz (K) nach langer Zeit und unterhalt sich mit ihm:
H: »Wo warst du, mein lieber Freund?«

K:»Zuhause.«

H:»Was machst du zuhause?«

K:»lch schaue Serien im Fernsehen an.«

[Nun spricht Karagoz tiber prominente Serien, die die Zuschauer*innen selbst
kennen, da sie zu den Serien-Zitaten schmunzeln, lachen oder rufen.]

H: »Ja, kommst du denn mal nicht raus?«

K: »Wohin?«

H: »Na, unter Menschen, unter Leute! Jetzt kommt doch der Ramadan. Geh
doch mal zum Freitagsgebet, mische dich unter die Gemeinde, rapple dich
aufl”

Dieser Sketch zeigt deutlich die pidagogische Mission der Veranstalter von Mo-
scheefesten: Sie nehmen die Besucher*innen der Feste als Teil der potentiellen Mo-
scheegemeinde wahr und inszenieren die Moschee selbst als einen 6ffentlichen Ort
der Begegnung. Auch umgekehrt fithlen sich muslimische Besucher*innen von der
Moschee angesprochen, auch wenn sie sonst die Moscheen nicht zu ‘ibada-Zwecken
aufsuchen: Ein Mann erzihlte, dass er die Feste wegen des Angebots fiir Kinder
aufsuche, eine Frau fand das teilweise titrkischsprachige Programm ansprechend,
eine andere Besuchergruppe kam von auswirts, nur um die Vielfalt der (tirkischen)
Speisen zu geniefRen, die sie an ihrem Wohnort nicht bekomme. Akteur*innen in
Moscheen bemiihen sich indes, die Besucher*innen auch fiir die Moschee und die
religiése Arbeit in der Moschee zu gewinnen: Als Mahmut, der Imam der Yunus-
Emre-Moschee, zu einem Gebet wihrend eines Moscheefestes rief, versammelten
sich gerade mal ein Dutzend Menschen im Gebetssaal. Der Imam schaute missbil-
ligend aus dem Fenster im 1.0G und rief die Festbesucher*innen zum Gebet, aller-
dings fithlten sich nur Vorstandsmitglieder bemiiRigt, sich von ihren Gesprichs-
partner*innen zu verabschieden und in den Gebetssaal zu eilen.?”> Moscheefeste
wirken demnach als ein 6ffentlicher Ort, um die Community anzusprechen, sich be-
kannt zu machen oder zu religiosen Angeboten einzuladen, da zu den Festen auch
Menschen kommen, die sonst die Moscheen eher nicht aufsuchen. Doch wihrend
Funktionstriger*innen in den Moscheen Moscheefeste wie auch dezidiert religio-
se Veranstaltungen als Moglichkeit der religiésen Erbauung nutzen kénnen, bieten
diese Veranstaltungen ein Forum fiir einander nicht niher bekannte Menschen, in

271 Feldnotiz, Stadtteilfest, 21.06.2014, Altstadt-Moschee.
272 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

einen Austausch iiber verschiedene Themen, so auch religiose Fragen zu kommen,
in dem unterschiedliche Haltungen, Vorstellungen und Argumente ausgetauscht
werden kénnen: Auf dem Stadtteilfest der Altstadt-Moschee — eine Woche vor Be-
ginn des Ramadans — bemerkte eine Frau, dass man sich schon mal mifigen kénne
mit dem Essen, um sich auf den Ramadan vorzubereiten.*” Sie nahm sich wenig
auf ihren Teller und es entwickelte sich ein lebhaftes Tischgesprich iiber den Sinn
des Fastens und den gepflegten Umgang mit Essen.

Als letztes mochte ich zwei Tage besonders herausgreifen, um anhand von
deutschen Feiertagen deren Einfluss auf die Moscheen zu beleuchten: Den deut-
schen Nationalfeiertag am dritten Oktober und Karfreitag:

Der Karfreitag ist ein arbeitsfreier Feiertag: So ist der Karfreitag derjenige Frei-
tag, an dem die meisten Muslim*innen die Freitagsgebete besuchen kénnen. Mir
scheint, dass an keinem anderen Freitag so viele Manner (und auch Frauen) zu-
gegen sind. Wenn der 1. Mai oder Weihnachten o.4. auf einen Freitag fallen, ist
das Gebet auch dhnlich gut besucht, aber der Karfreitag fillt eben immer auf ei-
nen Freitag.””* Die Predigt am Karfreitag ist daher auf eine grofie Menschenmen-
ge ausgerichtet, wie an den Feiertagen zum Ramadan- und Opferfest. In fast al-
len Moscheen werden an Karfreitagen Predigten zu Liebe, Barmherzigkeit, Verge-
bung, Gemeinschaft und Solidaritit gehalten,”” Spendendosen gereicht und auf
die kommende Festsaison aufmerksam gemacht. Teilweise wird sogar Essen fur
die Anwesenden gespendet. Wihrend an anderen Freitagen kurz nach dem Frei-
tagsgebet die Gemeinde auseinandergeht, bleiben an Karfreitagen die Anwesen-
den iber den ganzen Nachmittag hinweg in bzw. vor der Moschee. Dadurch ist
der eigentlich christliche Gedenktag zu einem mittlerweile hochbesuchten Freitag
geworden, was die Verantwortlichen in den Moscheen auch rege nutzen.

Der dritte Oktober ist schon linger bundesweit Tag der offenen Moschee (TOM), an
dem so gut wie alle Moscheevereinigungen teilnehmen. Kritiker*innen sehen darin
eine unzuldssige Vereinnahmung des deutschen Nationalfeiertags und schreiben

276 In Moscheen

den Moscheen dadurch eine segregative, antideutsche Haltung zu.
wird der TOM am Tag der deutschen Einheit teilweise programmatisch wahrge-
nommen: Der Tag der deutschen Einheit sollte als Aufforderung und Bekenntnis
zur nationalen Einheit verstanden und gelebt werden und daher sei ein TOM ge-
rade an diesem nationalen Gedenk- und Feiertag ein Zeichen, um Einheit in der
Gesamtgesellschaft iiber den engen ethnisch-nationalen Rahmen hinaus zu den-

ken und zu stiften. Im Selbstverstindnis Vieler der Generationen unter 40 Jah-

273 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee.

274 Vgl. auch CEYLAN 2014: 259-260.

275 Feldnotizen, Yunus-Emre-Moschee, Altstadt-Moschee, Mevlana-Moschee zu den Festgebe-
ten und Freitagsgebet an einem Karfreitag 2013-2016.

276 Beispielsweise Seyran Ates auf Domradio.de vom 03.10.2019: »Ich halte das fiir eine verlogene
Kampagne«.

14.02.2026, 06:12:56.

97


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Moscheeleben in Deutschland

ren, sind Moscheen und Muslim*innen integraler Teil der deutschen Nation, die
dies dadurch zum Ausdruck bringen wollen und eben keine segregative Haltung
eines TOMs am dritten Oktober sehen. Aber auch das Teilhaben an einem bundes-
weiten Aktionstag, der immer am selben Tag stattfindet, und daher mittlerweile
traditionalen Charakter aufweist, wird von Ausrichter*innen des TOM als identi-
tatsstiftend wahrgenommen, was durch das Einheitsmotiv des Nationalfeiertages
unterstrichen wird. Den TOM richten die meisten Moscheevereinigungen gleich
welcher Ausrichtung und Profilsetzung aus und stehen dadurch ideell miteinander
in Verbindung. Zuallererst im Rahmen einer Offentlichkeitsarbeit in den 1990er
Jahren entstanden, wird der TOM auch weiterhin genutzt, um Aufklirung iiber
den Islam zu betreiben und/oder um Kontakte zur Zivilgesellschaft aufzubauen
oder zu intensivieren. Hierfir werden teilweise gezielt Vertreter*innen der Stadt
eingeladen (Stadtrite, Mitglieder von Ausschiissen, Mitarbeiter*innen von Amtern
und Behorden, neu eingesetzte Dialogbeauftragte der Kirchen, Religionslehrer*in-
nen, Vertreter der Integrationsbranche mit Kampagnen zur Férderung von Inte-
gration aus Handwerk und Industrie u.w.). Mit Informationen aus den Moschee-
gruppen, zum Islam, zum Tragerverband und/oder zu Integration und Dialog wird
somit eine umfassende Offentlichkeitsarbeit betrieben. Einige Engagierte nutzen
den TOM auch, um zum Islam einzuladen. Der TOM ist eine iiberaus interessante
Show-Veranstaltung: TOM bedeutet fiir die Moscheen, sich von ihrer besten Sei-
te zu zeigen, d.h. tiirkische, arabische, respektive muslimische Gastfreundschaft
gegeniiber den nichtmuslimischen Gésten anzubieten. Der Tag ist gut vorbereitet
und hiufig von der Moschee-Jugendgruppe verantwortet: Junge Gemeindeangeho-
rige mit sehr guten Deutschkenntnissen fithren die Besucher*innen quirlig durch
die Moscheerdume und zeigen selbst vorbereitete Power-Point-Vortrige, Kurzfilme
und Kollagen. Ein Querschnitt durch die gesamte Gemeinde ist anwesend: Altere
Frauen und Minner, die erzihlen, wie sie die Moschee in Eigenarbeit aufgebaut
haben und junge mehrsprachige Muslim*innen, die in der Regel mehr schlecht als
recht religios relevante Inhalte aus dem Tiirkischen oder Arabischen zu iibersetzen
versuchen. Ein Beispiel soll dies verdeutlichen:

Besucher*innen: »Sind Sie eigentlich schiitisch?«

Dolmetscher zum Imam: »Sie fragen, ob wir schiitisch sind.«

Imam: »Was? Schii? Was?«

Dolmetscher: »lch meing, also, na, wie die Iraner.«

Imam: »Ach so. Nein, wir sind Sunniten.«

Der Dolmetscher wendet sich an die Besucher*innen: »Nein, wir sind Siinni-
ten.«*”’

277 Gesprach im Original: Besucher*innen: »Sind Sie eigentlich schiitisch?« — Dolmetscher [D]:
»Schiitisch miyiz diye soruyor.« [Kursiv istim Original auch Deutsch, Anm. AAA] — Imam: »Ne?

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Solche Beispiele weisen zum einen auf den Bedarf an deutschsprachigen Ex-
pert*innen und zum anderen auf die religiése Sprachlosigkeit auch von mehr-
sprachigen Gliubigen hin. In Moscheen mit deutschsprachigen religiésen Ex-
pert*innen fallen solche Herausforderungen indes nicht auf.?”®

siit ne?«— D: »Hani sey, iranlilar var ya«—Imam: »Ha, sii. Yok, biz siinniyiz.« — D wendet sich
an die Besucher: »Nein, wir sind Siinniten.« Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012
Yunus-Emre-Moschee, Gesprach zwischen Imam und einem deutschsprachigen Ehepaar; als
Dolmetscher fungierte ein Gemeindemitglied, der als Ingenieur arbeitet.

278 Vgl. zu diesen Herausforderungen auch SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 265-268.

14.02.2026, 06:12:56.

99


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 06:12:56.


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

