
50 Moscheeleben in Deutschland

sen analysiert werden.97 Die Hinterfragung des normativen, textbasierten Wis-

sensbegriffs ohne dabei rein den Aspekt der Praxis zu privilegieren, offenbart für

das Verständnis von islamischemWissen eine grundsätzliche Akzentverschiebung,

nämlich: »A practice is Islamic because it is authorized by the discursive traditions

of Islam, and is so taught to Muslims […] – whether by an ʿalim, a khatib, a Sufi

shaykh, or an untutored parent […].«98

In Anbetracht der oben beschriebenen Thesen zu Wissen und Praxis im Islam,

erscheint es mir angemessen, das klassische Verständnis vonWissen und Praxis in

einer nichthierarchischenWeise zu verbinden. Daher verwende ich islamischesWis-

sen, um zu bezeichnen, was muslimische Akteur*innen in einen Zusammenhang

von korrektem, richtigem, wahrem vs. falschem Glauben und Praktizieren bringen

– unabhängig von dessen normativem Status und Gültigkeit, aber vor demHinter-

grund aktueller Diskussionen und ihrer Geschichte.Wenn ich also von islamischem

Wissen spreche, rede ich sowohl von einem explizierbaren Aussagewissen als auch

von einem impliziten Praxiswissen.

Die zu erkundenden Praktiken, Routinen und Verhaltensweisen lassen sich

kaummit denMitteln der Befragung, also des Interviews ausmachen. Sie ruhen zu

tief in der selbstverständlichen Gegebenheit des Alltagswissens, als dass sie der Re-

flexion der Beteiligten stets zugänglich wären. Das heißt, dass die empirische For-

schungsmethode der teilnehmenden Beobachtung über das Teilhaben des Forschen-

den an der Wirklichkeit der untersuchten Akteur*innen eine weitere bedeutsame

Dimension erhält: Jenseits dessen, was im Interview (un)gesagt und (un)angespro-

chen ist sowie jenseits des Inputs und Outputs der Handlungen, strukturiert die

Rekonstruktion der Logik dieser Praktiken das Beobachten der Forschenden.

2. Islamisches Wissen in Moscheen

Die Moschee im Lichte ideengeschichtlicher Entwicklungen und

herrschaftlicher Ordnung

Moscheen als Orte islamischen Wissens sind seit frühester Zeit belegt. Der Pro-

phet Muḥammad hat den öffentlichen Raum der Versammlung und Niederwer-

fung, aus denen dann Moscheen hervorgingen, als Orte der Offenbarungsverkün-

dung und für Predigten genutzt. Anders als die Gebetsnische des Vorbeters in Mo-

scheen (miḥrāb) ist schon zu seinen Lebzeiten die minbar (›Kanzel‹) belegt.99 Zu

97 Asad 1986: 15.

98 Asad 1986: 15.

99 Vgl. Berkey 2001: 6.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 51

den Insignien eines Gebetssaales gehört auch heute die minbar. Mit der symboli-

schen Reservierung der obersten Stufe der minbar für den Propheten wird in je-

demGebetssaal versinnbildlicht, dass sich der jeweilige Prediger in eine islamische

Wissenstradition mit dem Propheten als Ausgangspunkt einreiht. Der Historiker

Jonathan Berkey notiert, dass »the ethical imperative of the Islamic religion and

the prominence of stories in the various literary genres have contributed tomaking

preaching a central part of theMuslim experience inmost times and places.«100 Ne-

ben Predigten wie der ḫuṭba, die obligatorisch zu den Freitagsgebeten in Moscheen

gehalten wird und dadurch Teil des Freitagsrituals ist, sind hierzu weniger formale

Predigten wiewaʿẓ (türk. vaaz) zu zählen, die z.B. als Vorträge im Ramadan vor den

Tarāwīḥ-Gebeten, an den Gesegneten Nächten (türk. Kandil geceleri) und zu ande-

ren alltäglichen sowie besonderen Anlässen in Moscheen angeboten werden. Diese

Veranstaltungen standen nicht nur Männern, sondern auch Frauen offen, wobei

der Moscheebesuch von Frauen in der Geschichte immer wieder Schwankungen,

Förderungen, Sanktionen und legalistischen Diskussionen unterworfen war, was

weiter unten ausgeführt werden soll.101

Schon in den ersten Moscheen sind Möglichkeiten zumMemorieren und Rezi-

tieren des Korans angeboten worden, die sich an alle Gläubigen richteten und auf-

grund ihres besonderenWertes somit den Grundstock islamischenWissens für die

Allgemeinheit bildeten. Die mit der Zeit etablierten informellen Lehr- und Lern-

zirkel (ḥalqa ›Kreis‹), in denen respektierte Lehrer in Moscheen aufgesucht worden

sind, um Texte zu lesen, zu lernen und zu diskutieren, dienten Gläubigen auch zur

Ausbildung von religiöser Expertise.102 An die Allgemeinheit richteten sich insbe-

sondere solche Aktivitäten wie das Lesen aus Sammlungen der Hadithtradition,

aus exegetischen Werken und aus Erzählungen über die ersten Muslim*innen, die

in der Regel von religiösen Experten gehalten wurden.103 Ziel dieser Aktivitäten

war nach Berkey »the task of transmitting basic religious knowledge to, instill-

ing piety in, and encouraging pious behaviour among common people«.104 Dabei

wurde in der Regel darauf geachtet, sich nicht mit schwierigen theologischen oder

legalistischen Diskussionen, schwerverständlichen Hadithen und Koranversen an

100 Berkey 2001: 6. Zu diesen Genres zählt er in Erzählform gekleidete koranische Prophe-

tengeschichten, Sequenzen aus dem Leben des Propheten, Prophetengefährten, Gelehrten

und anderen Persönlichkeiten sowie Märchen und Geschichten, die im Gesamten popular

preaching und storytelling ausmachen (ebd.: 5-6).

101 Vgl. Katz 2014: 99-100. Insbesondere S. 17-99 geben eine vertiefte Analyse der legalistischen

Diskussionen über den Moscheebesuch von Frauen wieder.

102 Vgl. Berkey 2007: 42.

103 Vgl. Berkey 2001: 38-40.

104 Berkey 2001: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Moscheeleben in Deutschland

ein religiös weniger gebildetes Auditorium zu wenden, sondern klare Themen zu

bevorzugen.105

Mit dem Aufkommen vonMedresen106 als eigene pädagogische Formen ab dem

11. Jahrhundert treten neben Moscheen und Sufi-Konventen weitere Orte der isla-

mischen Wissensproduktion und des Wissenstransfers hinzu. Mit Medresen wird

die Entwicklung und Verbreitung religiösen Wissens institutionalisiert, die in der

mittleren Epoche der islamischen Geschichte zwar zu den zentralen Institutionen

religiöser Wissensproduktion wurden,107 aber nicht die alleinigen darstellten. Für

Syrien und Ägypten ist belegt, dass Medresen teilweise an Sufi-Konventen entstan-

den sind, womit spezielles Sufi-Wissen in den Mainstream-Islam Eingang gefun-

den hat.108Medresen entstanden fast immer an schon vorhandenenMoscheen und

besonders in osmanischer Zeit entwickelten sich um Moscheen in größeren Zen-

tren herumGebäudekomplexe, (kulliya, türk. külliye), die mit Medresen,Mausoleen

(türk. türbe), Sufi-Konventen (türk. tekke, zaviye), Grundschulen, Bibliotheken, Ar-

menküchen und Kantinen, Waschhäusern, Spitälern, Gästehäusern und weiteren

Einrichtungen ausgestattet waren109 wie die FatihCamii ve külliyesi in Istanbul (gegr.

1453-1470) oder die ʿAbd al-Qādir al-Ǧīlānī Kulliya in Bagdad/Irak (gegr. 1534).110

Gelegentlich ist in der Forschung die These geäußert worden, dass der Grün-

dung von Medresen die Idee zugrunde liegt, bestimmte Verständnisse, Methoden

und Doktrinen gegenüber anderen, rivalisierenden Fraktionen zu fördern.111 Als

solche haben Medresen unter den Gelehrten einen gemeinsamen Geist des Sun-

nitentums befördert, der unabhängig von lokalen politischen Strukturen existier-

te.112 Erst mit der Lehre der sich anerkennenden vier sunnitischen Rechtsschulen

konnten in Medresen die Lehren aller vier Rechtsschulen vorgefunden werden.Mit

dem Zerfall des einheitsstiftenden Kalifats identifiziert der Islamwissenschaftler

Marshall HodgsonMedresen somit als diejenigen Institutionen, die zur muslimi-

schen Einheitsbildung und Integration beigetragen hätten.113 Dagegen argumen-

tiert Berkey, dass Medresen in der mittleren Periode islamischer Geschichte (ca.

bis 1500) kaum bis gar keine Auswirkung auf den Charakter oder den Prozess der

Verbreitung von standardisiertem religiösem Wissen gehabt haben, weil sie nicht

über übergreifende und kanonisierte Curricula, Bücherlisten, Bewertungssysteme,

105 Vgl. Berkey 2001: 13-14.

106 Siehe ausführlich zu Medresen: Makdisi 1981, Hodgson 1974,2 und Berkey 1992, 2007.

107 Vgl. Berkey 2007: 40.

108 Vgl. Berkey 1992: 56-60.

109 Vgl. Akyüz 1999: 57-58.

110 Vgl. Akyüz 1999: 55.

111 Vgl. Hodgson 1974,2: 47. Hodgson nennt explizit die ḥanafītischen, ismāʿīlītischen und šāfiʿī-

tischen Rechtsschulen sowie diemāturīdischen und ašʿarītischen Glaubensschulen.

112 Vgl. Hodgson 1974, 2: 48.

113 Vgl. Hodgson 1974, 2: 48.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 53

formale Hierarchien oder ähnliches verfügten.114 Über Jahrhunderte hinweg seien

Medresen flexible, informelle und auf Personen ausgerichtete Institutionen gewe-

sen. DerWert islamischer Bildung war indes nicht an den Ort, also an die Instituti-

on der Medrese gebunden, sondern auf das persönliche Schüler-Lehrer-Verhältnis

ausgerichtet.115 Das bedeutet, dass Schüler Lehrer aufsuchten und von deren Wis-

sen profitierten (arab. istifāda).116 Trotz der Existenz von Medresen findet sich bis

in die Gegenwart hinein die gleiche Form des Studiums auch in größeren Moscheen

in Städten, wo Lehrer, Prediger und andere Gelehrte wirken. Das Studium fand

sein vorläufiges Ende mit der vom Lehrer an den Schüler persönlich übertragenen

Lehrbefugnis (iǧāza) – sei es in Medresen, Moscheen oder anderswo.117

Liest man wissenschaftliche Literatur zum Moscheebesuch von Frauen, so ist

man damit konfrontiert, dass Moscheen wie auch Medresen jahrhundertelang für

Frauen kaum einen Ort des Lernens, Wissenserwerbs oder des religiösen Lebens

bildeten.118 Die Kreierung von »female muslim spaces« außerhalb von Moscheen

wird in einem solchen Kontext gesehen: Frauen erwarben religiöses Wissen privat

– also in der Familie, in Nachbarschaften oder in Hausgesprächen – sowie halb-

öffentlich in Sufi-Schwesternschaften oder Sufi-Communities »instead of under

the scholars who trained future religious leaders«.119 Literale religiöse Bildung war

der bisherigen Forschung nach in der Vergangenheit über Jahrhunderte hinweg

Männern vorbehalten, die institutionelle religiöse Bildung genießen, in der Öffent-

lichkeit auftreten, in der Religionsadministration einen Platz haben und religiöse

Lehrmeinung verhandeln konnten bei gleichzeitiger nahezu vollkommener Absenz

von Frauen in der Vermittlung und Autorisierung religiösenWissens.120 In der neu-

esten Forschung allerdings erhalten weibliche Gelehrtenwelten imKontext vonMe-

dresen, religiösen Schwesternschaften und Moscheen vermehrt Aufmerksamkeit:

Aus der frühen und klassischen islamischen Epoche sind Frauen als Zeuginnen der

Sunna und dementsprechend als Übermittlerinnen von Hadithen, später als Ge-

lehrte verschiedener Disziplinen (Hadith, fiqh, tafsīr u.a.) überliefert, die persön-

114 Vgl. Berkey 2007: 43. Krawietz sieht das anders: Medresen stellten »a well-defined curricu-

lum to acquire ʿilm, religious knowledge, which guarantees an informed, pious way of life

and a smooth pathway to paradise« zur Verfügung. Vgl. Krawietz 2012: 300. Es braucht of-

fensichtlich noch mehr Forschung zu Medresen in unterschiedlichen Epochen und in unter-

schiedlichen muslimischen Gesellschaften, um zu einem Gesamtbild zu kommen.

115 Vgl. Berkey 1992: 21-43.

116 Vgl. Chamberlain 1994: 87.

117 Vgl. Berkey 2007: 43, siehe ausführlicher: Berkey 1992.

118 Vgl. Kalmbach 2008, Bano/Kalmbach 2012.

119 Kalmbach 2008: 38.

120 Vgl. Chamberlain 1994, vgl. Berkey 1992: 162-181, insb. 171-175 (gilt für Kairo in dermittleren

Epoche islamischer Geschichte), vgl. auch Badry 2000: 12 (ab S. 13 folgt eine Typenbildung

für Frauen als ʿālimāt [Gelehrtinnen] in Iran).

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Moscheeleben in Deutschland

lich in Medresen oder in Kadi-Ämtern wirkten.121 Bei diesen Ergebnissen bleibt

die Frage offen, ob die Anwesenheit von Frauen in der Gelehrtenwelt tatsächlich

lediglich punktuell und selektiv belegt ist oder ob sie von männlicher Deutungsho-

heit in der Geschichtsschreibung diskriminiert worden ist. Auf letzteres scheinen

die heute verstärkt in den Mittelpunkt gerückten weiblichen Gelehrten bis in ein

als postklassisch klassifiziertes Zeitalter hinein hinzuweisen, die als Kronzeugen

der Existenz einer weiblichen Gelehrtenschaft dienen, die im Laufe der patriar-

chalischen Gelehrtenkultur und soziopolitischen Entwicklungen in Vergessenheit

geraten sind.Heute werden diese historischen Zeugnisse im Zusammenhang eines

weiblichen Revivals vermehrt ins Licht gerückt und dabei als islamische Legimitati-

onsgrundlage für weibliche religiöse Autorität und Moscheebesuch herangezogen

– so auch im islamischen Feld in Deutschland.122

Während der Medresenbesuch von Frauen noch wenig beforscht ist, hat die Is-

lamwissenschaftlerin Marion Holmes Katz mit dem Bild der absenten Frau in Mo-

scheen aufgeräumt, in dem sie zum einen auf räumliche Segregationen in schon

alten Moscheen mit eigenen Frauenbereichen und -abschirmungen sowie auf Rei-

seberichte hinweist, die über weibliche Moscheebesuche berichten. Zum ande-

ren schlüsselt Katz sehr detailreich Argumentationsstränge in legalistischen Dis-

kussionen auf, die u.a. auf Tageszeiten des Moscheebesuchs, Kleidung und Al-

ter der Frauen, das Argument der Frau als fitna und den Schutz der Frauen (vor

Männern) Bezug nehmen.123 Katz macht darauf aufmerksam, dass beispielswei-

se die weibliche Teilnahme am Freitagsgebet schon kurz nach dem Ableben des

Propheten von verschiedenen Akteuren, teilweise auch Prophetengefährten, be-

kämpft wurde. Diese Bekämpfer seien oftmals auch die Überlieferer von Hadithen,

die den Moscheebesuch von Frauen reglementierten. Dennoch hätten sich Frauen

zu Gemeinschaftsgebeten, gerade auch am Freitag, in die Moscheen begeben, wie

historische Berichte noch jahrhundertelang bezeugen.124 Katzs Analyse des Um-

gangs mit entsprechenden Koranversen,Mitteilungen der Prophetengefährten wie

auch die zeitgenössischen religionsphilosophischen Überlegungen in jahrhunder-

telang fortdauernden Diskussionen unter Gelehrten offenbart, dass der weibliche

Moscheebesuch Schwankungen, Förderungen und Sanktionen ausgesetzt war. Die

These von der vollkommenen Absenz von Frauen in Moscheen in der Vormoder-

ne ist somit nicht aufrecht zu erhalten. Das Engagement von Frauen in Moscheen

und Moscheebewegungen in der Gegenwart ist allerdings verknüpft mit den ab

Mitte des 19. Jahrhunderts einsetzenden und insbesondere Anfang des 20. Jahr-

hunderts verstärkten Prozessen zur Aufhebung der strukturellen Diskriminierung

121 Vgl. Nadwi 2007.

122 In Abschnitt III wird dieses Thema im Kontext des Moscheelebens in Deutschland dargelegt.

123 Vgl. Katz 2014: 17-99.

124 Vgl. Katz 2014: 113-119.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 55

von Frauen durch Einrichtung und Ausbau eines geschlechteregalitären, staatli-

chen Bildungssektors im säkularen Rahmen,125 welcher alsWegbereiter des – nicht

nur, aber auch religiösen – Bildungserwerbs von Frauen angesehen wird.126

Mit Ende des 18. Jahrhunderts und insbesondere im 19. Jahrhundert wurde

der Bildung und Erziehung verstärkte Aufmerksamkeit durch verschiedene re-

formerische Bewegungen und Regierungen zuteil: »Whatever one wants Muslim

society to become, it seems, the principal instrument of coercion, influence, and

change is to be the schools; education has become the leading edge in various ef-

forts to transform Islam and the Muslim world.«127 Neben Medresen, Moscheen

und Primarbildung traten andere Schulformen und Institutionen höherer Bildung

oder ersetzten diese.128 Reformen im Bildungswesen gingen Hand in Hand mit

großen Umwälzungen auf demGebiet desMilitärs, der staatlichen Verwaltung und

des Rechtswesens wie im Osmanischen Reich, im (osmanischen und khedivischen)

Ägypten und Iran sowie unter britischer und französischer Kolonialherrschaft im

19. und 20. Jahrhundert. Dies hatte auch Effekte auf Moscheen, stiftungsgestützte

Institutionen sowie auf Einrichtungen undAngebote religiöser Orden, die sich spä-

terhin in inoffizielle, oppositionelle oder informell tätige religiöse Gemeinschaften

transformierten. Die religiöse Bildung von Frauen ist ein wesentlicher Bestand-

teil religiösen Aktivismus und Reformismus des 19. und 20. Jahrhunderts, und hat

die Moscheen erst im Laufe des 20. Jahrhunderts erreicht. Frauenbildung wurde

funktional durch die wichtige Rolle der Frau als Erzieherin in der Familie129, als

125 Vgl. Baron 1994: 126-133. Im Osmanischen Reich wurde 1858 in Istanbul und 1873 in Kairo

die öffentliche Grundschule für Mädchen sowie 1870 die erste pädagogische Oberschule für

Frauen eröffnet. Eine reine Frauen-Universität mit den Fächern Literatur (Edebiyat) und Wis-

senschaften (Fünun) wurde 1914 in Istanbul eröffnet. 1918 wurden Frauen für das Studium

an allen Universitäten zugelassen, an die Medizinische Fakultät schon ab 1917. Medresen für

Frauen der Dār ul-ʿulūm Deoband in Indien gibt es erst seit den 1970er Jahren. Die Al-Azhar-

Universität in Kairo nimmt seit 1961 Studentinnen auf.

126 Vgl. Mahmood 2005: 66.

127 Berkey 2007: 41.

128 Die heutige İstanbul Üniversitesi in Istanbul geht auf Darülfünûn zurück, deren Gründung

1846 beschlossen wurde und welche die um 1470 herum gegründete Medrese Sahn-ı Seman

(osmanisch-türk. ) ersetzen sollte. In der Sahn-ı Semanwurden neben den religi-

onsbezogenen Wissenschaften auch Physik, Chemie und Astronomie gelehrt. In der Darül-

fünûn kamen nun Pädagogik, weitere Naturwissenschaften und Laboratorien hinzu. In Süd-

asien wurde 1866 die Dār ul-ʿulūm in Deoband eröffnet, die nach Vorbild britischer Colleges

ein »formal setting of curriculum, paid staff, a campus with teaching halls and hostels« an-

bot, das »innovative and fairly radical« (Reetz 2010: 112) war. Im Laufe des 19. Jahrhunderts

wurden auch mehrere Institute in Kairo und anderswo gegründet, um nur einige Schulgrün-

dungen zu nennen.

129 Vgl. Kalmbach 2008: 44-45: »From Qasim Amin till Zaynab al-Ghazali, women are seen as

the cornerstone around which the islamic family is built and all women should be educated

in order to best carry out their duties as mothers and wives.« (Ebd.: 45).

Ṣaḥn-ı Ṯemān

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Moscheeleben in Deutschland

Erzieherin (in) der Gesellschaft130 oder/und als sichtbare Partnerin des gebildeten,

modernen Mannes131 gerechtfertigt.132

Auch innerhalb von Medresen gab es weitgehende Umgestaltungen: Der Theo-

loge Mehmet Paçacı stellt anhand von Bücherlisten und Curricula von osmani-

schen Medresen im 19. Jh. fest, dass mit der – über Kolonialismus und Orienta-

lismus entlehnten – protestantischenHerausforderung eine Erneuerung (iṣlāḥ, türk.

ıslah) islamischen Denkens und Wissens auf Grundlage des Korans einsetzt, der

im Zuge der Säkularisierungsprozesse zur zentralen Quelle des religiösen Wis-

sens erhoben wird.133 Mit diesem Fokus wird der Koran zu einem Dokument, das

die Quelle eines reinen Islams und zugleich die als universell geltenden modernen

Werte beherbergt.134 Schließlich habe – so Paçacı – die Disziplin des tafsīrs die

Funktionen und Aufgaben übertragen bekommen, die vorher durch fiqh und kalām

ausgefüllt wurden.135 Diesen Entwicklungen geht eine Verschiebung des Verständ-

nisses von Wissen und seiner Legitimität voraus, auf die hier kurz eingegangen

werden soll:

Berkey analysiert Wissen in der mittleren Periode islamischer Geistesge-

schichte als porös und polymorph, zugleich die Parameter des legitimen Wissens

als ziemlich frei (»loose«).136 Statt einer formal konstituierten autoritativen In-

stanz, die islamisches Wissen letztendlich autorisiert, gab es den großzügig

130 Vgl. Klausing 2014: 228. Vgl. aus der Perspektive muslimischer Frauen heute: Amir-

Moazami/Jouili 2006: 620; 622-623.

131 Vgl. Topal 2011: 1.

132 An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass in Frauenbewegungen im spätosmanischen

Reich das Recht auf Bildung mit der Emanzipation der Frau in osmanisch-türkischen Frau-

enzeitschriften im Sinne einer Gleichheit der Geschlechter und Gleichstellung gedacht und

gefordert wird (Vgl. Çakır 1994: 313-321). Als Recht und Forderung von Frauen verschwindet

dieser Aspekt in den staatlichen Modernisierungspolitiken allerdings und wird als männ-

liche Befreiung der Frauen aus den sie einengenden Verhältnissen im Lichte eines Aufklä-

rungsprogramms betrieben. Die Emanzipation der Frau »had to be guided by men’s reason,

capabilities and abilities.« (Erhart/Eslen-Ziya 2017: 20). In osmanisch-arabischsprachigen

Publikationen ist die These von der Komplementarität der Geschlechter gegen eine Gleich-

heit der Geschlechter früher in Stellung gebracht worden. Vgl. Baron 1994: 118.

133 Vgl. Paçacı 2008: 8-15.

134 Paçacı 2008: 8: »In der Moderne wurde der Koran im großenMaß als ein Dokument angese-

hen, das die reine Quelle des Islams und die als universell angenommenen modernen Prin-

zipien umfasst.« (»Kur’an, çağdaş dönemde büyük oranda saf İslam’ın kaynağı ve evrensel

kabul edilen çağdaş ilkeleri barındıran bir dökuman olarak görülmüştür.«).

135 Vgl. Paçacı 2008: 8-9. Nicht nur in Medresen sei der verstärkte Fokus auf den Koran zu beob-

achten, auch Gelehrte konsultierten immer häufiger den Koran angesichts neuerer Themen,

insbesondere aus demBereich der technischenundnaturwissenschaftlichen Entwicklungen,

wozu es noch keine gelehrigen Abhandlungen gab. Bei der Frage um technische Neuerun-

gen und wissenschaftliche Themen wurde die Offenbarung zur derjenigen religiösen Quelle

schlechthin, um diese zu legitimieren oder zu delegitimieren. Vgl. Krawietz 2012: 305.

136 Vgl. Berkey 2007: 47.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 57

aufgefassten Konsens der Gelehrtenschaft in eben unterschiedlichen Räumen.

Doch Berkey identifiziert auch eine wesentliche pädagogische Didaktik als

grundlegend für diese breite Auffassung von Legitimität: Die Praktik, Argumente

und Gegenargumente zu erörtern und Texte zu diskutieren, habe die Vermitt-

lung religiösen Wissens geprägt und damit Mehrstimmigkeit (»polyvocality«)

hervorgebracht.137 Auch wenn es doktrinäre Bewegungen und den Ruf nach einer

einzigen Wahrheit immer wieder gegeben habe, charakterisiere nach Berkey

diese Mehrstimmigkeit die Produktion islamischen Wissens in der vormodernen

Zeit. Der Begriff des Wissens hat in der Vormoderne aber auch einen konserva-

tiven Impetus:138 Das Wissen soll bewahrt werden, neues Wissen soll dem schon

vorhandenen Wissen dienen, Wissen soll für Stabilität sorgen. Der Begriff der

›unerlaubten Neuerungen‹ (bidʿa) avanciert zum Vehikel, die Wissensproduktion

zu kontrollieren.139 Neben diesem Sanktionierungsbegriff wird auch taqlīd (›Nach-

ahmung‹) etabliert – also die Nachahmung der Ideen von etablierten Gelehrten in

religiösen Fragen.140 Bildung undWissen werden damit Teil eines konservierenden

Weltbildes.141 Die Akzeptanz der Mehrstimmigkeit habe in der Neuzeit ihren Wert

an ein einstimmiges (»univocal«) Verständnis von Islam verloren.142 Die islamische

Moderne zeichne sich vor allem dadurch aus, dass die Frage nach Wahrheit, Gül-

tigkeit und Legitimität von islamischem Wissen dichotomisch betrachtet werde,

um die Konturen und den Inhalt eines wahren Islams zu bestimmen: Entweder ist

eine Lehre richtig oder sie ist falsch, ein Nebeneinander verschiedener Lehren

kann nicht hingenommen werden.

Innerhalb der Parameter des skizzierten konservierenden Wissensbegriffs er-

scheint der Neuerungsdiskurs ab dem 18. Jahrhundert als Aktualisierung einer ori-

ginären und wahren Religion, wie sie von Muḥammad verkündet wurde. Es ist

daher kein Wunder, dass Neuerungen in der muslimischen Wissensproduktion

als Rückkehr zu den reinen, nicht korrumpierten Ursprüngen konstruiert wurden

und auch heute noch werden, um Legitimität beanspruchen zu können.143 Die is-

lamische Tradition, insbesondere die sunnitische Lehrmeinung (Ahl as-sunna wa-

137 Vgl. auch Chamberlain 1994: 143.

138 Vgl. Berkey 2007: 46.

139 Vgl. Berkey 2007: 47.

140 Das Konzept von taqlīd in Geschichte und Gegenwart ist natürlich komplizierter als hier kurz

angerissen. Siehe ausführlich Abschnitt IV.

141 Vgl. Berkey 2007: 47-49. Berkeymacht darauf aufmerksam, dass die Parameter von Bildung

und Wissen in der Moderne genau ins Gegenteil verkehrt worden sind. Bildung und Wissen

dienen demWandel, der als Fortschritt gedacht wird.

142 Vgl. Berkey 2007: 50: »But modern scripturalists operate in a very different world, one that

may be more amenable to their project – the project, that is, of replacing the polyvocal-

ity which characterized the pre-modern transmission of knowledge with a ›univocal‹ under-

standing of Islam.«

143 Vgl. Berkey 2007: 48.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Moscheeleben in Deutschland

l-ǧamāʿa), wird dadurch als ursächlich für Stagnation und Zurückgebliebenheit der

islamischen Welt angesehen, welche das moderne islamische Denken zutiefst prä-

gen: Die Frage des Zurückgeblieben-Seins wird im Gegensatz zumWesten formu-

liert, welche als Gebiete des Fortschritts in Technologie, Bildung, Gesundheit u.w.

sowie des Fortschritts in der Herrschaft über Länder und Ressourcen (also Kolo-

nialismus) wahrgenommen worden sind. Der Antagonismus zwischen Fortschritt

(Westen) und Rückstand (Osten), der als Teil des westlichen Diskurses über den

Orient seinen Ausgang genommen hat, hat durch seine stetige Wiederholung na-

turgemäß auch die Religion bzw. das religiöse Denken ergriffen und sei tief in

das islamische Reformdenken eingegangen, so derTheologe Mustafa Tekin.144 Der

Theologe İsmail Kara betont, dass es bei diesem neuen Blick auf den Islam um ein

neues Verständnis und eine neue Interpretation des Islams ging, was sich durch

den Fokus auf die frühesten Generationen von Muslim*innen und auf Koran und

Sunna als Hauptquellen des Islams neu gestaltet habe.145 Ohne den Ballast der Tra-

ditionen konnte am Punkt Null angefangen werden, um den reinen Islam wieder

zu entdecken, der – richtig gelesen – sowieso die durch die westliche Moderne

hervorgebrachten Errungenschaften beherberge.146 Die Politologin/Islamwissen-

schaftlerin Schirin Amir-Moazami und der Sozialtheoretiker Armando Salvatore

betonen daher:

»Although the reformers did in fact dismiss several methods and institutions

of Islamic traditions in the educational and legal fields, they wanted to redress

and make fit again – which is the meaning of iṣlāḥ, improperly translated as

›reform‹ – and not to discard the theological and conceptual apparatus of these

traditions.«147

Diese geistesgeschichtliche Positionierung entfaltet sich durch die Entwicklung

der Printmedien und der verstärkten Bemühungen um Volksbildung Ende des 19.

und zu Beginn des 20. Jahrhunderts erheblich.148 Diese führten zur größeren und

schnelleren gesellschaftlichen Verbreitung von Wissen als dies durch handschrift-

liche Kopien und/oder Memorisierung je möglich gewesen wäre: »For the first time

in history, the classical works of normative Islam, including the Koran itself, were

144 Vgl. Tekin 2007: 128-130.

145 Vgl. Kara 2017. Das bedeutet aber auch, dass der islamische Modernismus als ein Versuch

gewertet werden kann, der Essentialisierung durch den kolonialen Westen eine eigene Es-

sentialisierung des Islams entgegenzusetzen. Vgl. hierzu Haj 2009.

146 Vgl. Berger 2010: 129-130.

147 Amir-Moazami/Salvatore 2003: 57.

148 Zwei Faktoren können dabei als bahnbrechend beschrieben werden: 1. Die Einführung des

Buchdrucks seit dem 18. Jh. führte zu billigeren Verlegungen und Verbreitung von Schrift-

gut. 2. Alphabetisierung der Massen durch Kampagnen von zivilgesellschaftlichen und/oder

staatlichen Akteur*innen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 59

– at least physically – open to the semi- and uneducated. […] Reform ideas were

henceforth picked up in remote areas of the Islamic world.«149 Die Historikerin

Samira Haj konkretisiert dieses ›Aufnehmen von Reformideen‹:

»These conditions facilitated the emergence of Muslim subjects capable of judg-

ing for themselves, enabling lay Muslims to engage in public discussions over the

nature of religious authority that previously were confined to the scholarly class

of ʿulama. It is out of these structural and circumstantial changes that the notion

of an educated, rational Muslim subject was responsible for his or her actions be-

came, by the turn of the century, a constitutive feature defining a ›good‹ Muslim.

A proper Muslim was now expected to participate responsibly and effectively to-

ward the cultural and material advancement (ruqqy) of his or her society.«150

Bahn brechen konnten sich diese ideengeschichtlichen Entwicklungen schließlich

durch Prozesse des state-building und nation-building, die in Zentralisierungsbestre-

bungen – auch und gerade für Religion – mündeten. Im Prozess der Zentralisie-

rung und Standardisierung wird die anerkannte Polyvokalität durch Univokalität

ersetzt.151

Da für das islamische Feld in Deutschland der türkische Bezug hegemonial war

bzw. noch immer ist und auch die Feldforschung davon erheblich berührt wurde,

sollen im Folgenden die Entwicklungen in der türkischen Republik nachgezeichnet

werden: Die Genese des islamischen Feldes in Deutschland ist durch Arbeiter*in-

nen aus der Türkei fundiert. Die diskursiven Beziehungen von Religion, Gesell-

schaft und Moscheen wirkten somit am Einwanderungsort zunächst fort. Dabei

wird vorausgeschickt, dass die Entwicklungen in der Türkei nicht stellvertretend

für andere muslimische Mehrheitsgesellschaften stehen:

Mit Abschaffung und Verbot des Betriebs religiöser Konvente, Medresen und

kulliya mit dem »Gesetz zur Vereinheitlichung der Bildung« (»Tevhid-i tedrisat ka-

nunu«, 1924) und der Gründung des »Präsidiums für religiöse Angelegenheiten«

(Diyanet İşleri Başkanlığı, gegr. 1924/25) in der türkischen Republik im Zuge des tür-

kischen Modernismus veränderte sich sowohl die Form als auch der Wert von Re-

ligion und religiöser Bildung radikal. Religiöse Orden wurden offiziell verboten

und transformierten sich zu informellen Gemeinschaften, deren Tätigkeiten unter

staatlicher Beobachtung standen und die auch heute noch einen ungeklärten Sta-

tus haben. Religion wurde insgesamt aus dem öffentlichen Leben ausgeschlossen

und in den privaten Bereich des Gläubigen verbannt. Diyanet als Kontrollbehörde

für Religion bekam lediglich den Bereich ›Glauben‹ (īmān, türk. iman) und ›Gottes-

dienst‹ (ʿibāda, türk. ibadet) zugewiesen, wobei auch der weitläufige Bereich ʿibāda

149 Krawietz 2012: 304.

150 Haj 2009: 11.

151 Vgl. Berkey 2007: 50-53.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Moscheeleben in Deutschland

auf Beten und Fasten reduziert wurde.152 Diyanets Auftrag war es, den wahren Islam

zu verbreiten, der – vom Aberglauben befreit – mit Vernunft und Wissenschaft in

Einklang steht.153 Der Soziologe Levent Tezcan bewertet dieses Streben nach Auf-

klärung im Rahmen einer wahren Religion: »Die von der Orthodoxie [Diyanet] an-

gestrebte ›religiöse Aufklärung‹ meint im Grunde, der Bevölkerung die orthodoxe

Lesart beizubringen, und nicht eine Aufklärung in demSinne, die Grundsätze eines

mündigen Umgangs mit religiösen Fragen zu vermitteln.«154 Legitimationsgrund-

lage des Diyanet-Amtes sind somit Vorstellungen, dass die laizistisch-staatliche

und amtlich garantierte Religion das reine Wesen der Religion offenbare, indem

das ursprüngliche Gott-Mensch-Verhältnis in den Mittelpunkt gerückt werde, und

von politischem Missbrauch bereinige, dem Staatsbürger auf Vernunft begründe-

tes religiöses Wissen und Praxis garantiere und somit die Gläubigen vor falscher

Religion schütze.155 Der laizistische Staat avancierte zu jenem Rahmen, in dem der

unpolitische, auf die Privatheit ausgerichtete und wissenschaftlich aufgeklärte Is-

lam propagiert werden konnte, während religiöse Arbeit ohne staatliche Anerken-

nung als Missbrauch, respektive Instrumentalisierung der Religion delegitimiert

wurde. Die staatliche Monopolisierung der Religion begründete die staatlich-in-

stitutionelle Legitimation von religiösen Botschaften und wurde normdefinierend.

Gegen diese institutionelle Ordnungsfunktion formte sich eine vielfältige islami-

sche Opposition und diese Entwicklungen werden bis heute noch breit diskutiert.

Denn das soziale Kapital von Akteuren aus den Netzwerken vormals bedeutender

Orden wurde mit diesem Schritt entwertet. Während sich ein Teil dieser Akteure

in die neu geschaffenen Strukturen in Verwaltung, Rechtswesen oder Bildung in-

tegrieren konnte,156 verschaffte sich ein anderer Teil in informellen Strukturen und

im Untergrund sowie erst gegen Ende der 1940er Jahre auch in parteipolitischen

Zusammenhängen immer mehr Geltung.

Für die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Religion, für die Ausbil-

dung von Praktiker*innen, für die Unterweisung von Kindern und Jugendlichen

sowie für religiös notwendige Handlungen aus besonderem Anlass (wie Todesfäl-

le) konnten erst nach einer bleiernen Zeit für islamische Bildung zwischen 1924

und 1949 neue Formen begründet bzw. alte Formen revitalisiert werden: Die für

152 Vgl. Tezcan 2003: 64-66.

153 Vgl. Çağlar 2015: 84. Vgl. auch Tezcan 2003: 92: »So kann sie [die Orthodoxie, d.h. Diyanet]

auch in ihrer jahrhundertealten Rivalität mit der ›kleinen Tradition‹, mit dem stark magi-

sche Elemente tragenden Volksislam, ihre Macht ausweiten – zumal sie sich jetzt partiell,

äußerlich angeknüpft an den modernistischen Diskurs – auf die Vernunft im Kampf gegen

den Aberglauben beruft.«

154 Tezcan 2003: 74.

155 Vgl. Tezcan 2003: 62-67.

156 Başkan 2014: 148. Vgl. für detaillierte Beschreibungen der Karrieren von in osmanischer Zeit

ausgebildeten religiösen Gelehrten in der Republikszeit: Başkan 2014: 59-63.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 61

die islamische Religion bisher notwendigen Wissenschaften wurden als Theologie

(türk. İlahiyat) in Universitäten eröffnet (ab 1949), an öffentlichen Schulen wur-

de Religionsunterricht eingeführt (bis 1980 fakultativ), Imam- und Predigeraus-

bildungen eingerichtet (ab 1951, İmam-Hatip, dt. ›Imam-Hatip‹) sowie Koran-Kurse

in Moscheen eingerichtet.157 Die niederschwellige Integration der oppositionellen

Schüler aus den inoffiziellen religiösen Netzwerken setzte erst ein, nachdem die

Türkei ab 1946 in ein Mehrparteiensystem überging158 und gerade die Demokrati-

sche Partei (alleinige Regierungsbildung 1950-1960, Demokrat Parti, DP) in Opposi-

tion zur bisherigen Regierungspartei Republikanische Volkspartei (alleinige Regie-

rungsbildung bis 1950, Cumhuriyet Halk Partisi, CHP) zur »Stimme der religiösen

Forderungen«159 avancierte, womit sich im politischen Geschehen der Grad, wie

mit Religion umzugehen ist, erheblich verschob. So soll Süleyman Hilmi Tunahan

El-Silistrevi, Transformator eines Naqšbandīya-Ordens in eine »religiöse Laienge-

meinschaft«160, auf den eine der ältestenMoscheebewegungen in Deutschland, der

Verband Islamischer Kulturzentren e.V., zurückgeht, ab 1949 Schüler der neu ge-

gründeten staatlichen Imam-Hatip-Schulen unterrichtet haben, während er noch

fünf Jahre zuvor wegen antilaizistischer Agitation (türk. irtica ›Reaktion‹) im Ge-

fängnis saß (1939-1944).161 Diese Integration zu Beginn der 1950er Jahre – insbe-

sondere die Anstellung als Imame – rief indes auch Widerstand hervor, da dies als

Aushöhlung des Laizismus gewertet wurde undwird. In der Forschungwerden die-

se Entwicklungen in der Regel als »politische Veränderungen im Lande« gewertet,

»die mit einer Zunahme der Bedeutung von Religion in der Politik einhergehen«.162

Der personelle Ausbau unter der DP, die Neustrukturierung desDiyanet-Amtes mit

der neuen Verfassung von 1961 und des Diyanet-Gesetzes von 1965, womit schließ-

lich das Aufgabengebiet des Diyanet-Amtes um Ethik und Moral (arab. aḫlāq, türk.

ahlak) erweitert wird, ist aber zweifellos als eine Konsequenz der Integration von

vormals kritischen Akteuren in das Diyanet-Amt in den Jahren zuvor zu bewerten.

Die Beschränkung der Aufgaben von Diyanet allein auf Glauben und Ritus unter

Vernachlässigung der ethischen und moralischen Dimensionen der Religion stell-

te einen der wichtigsten Kritikpunkte an dem frühen Diyanet-Amt von Seiten der

inoffiziellen, verbotenen Religionsgemeinschaften und islamischer Kritiker*innen

dar. Insofern ist die Erweiterung des Aufgabenspektrums auch als Zugeständnis

an die islamische Kritik an Diyanet zu bewerten, die ja mittlerweile innerhalb von

Diyanet zumZuge kam.Doch dies ging nichtmit einer offiziellen Anerkennung von

nichtstaatlichen religiösen Gemeinschaften einher, die weiterhin neben und gegen

157 Siehe hierzu ausführlich Cebeci 1996: 115-184.

158 Vgl. Clayer 2015: 118.

159 Tezcan 2003: 67.

160 Vgl. Jonker 2002a: 74-76.

161 Vgl. Clayer 2015: 118.

162 Tezcan 2003: 67.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Moscheeleben in Deutschland

den Staat Einrichtungen betrieben, die sich offiziell nicht als religiös darstellen

durften. Dadurch blieb Diyanet bis in die 2000er Jahre hinein weiterhin einer am-

bivalenten Rolle verhaftet.

Die Entwicklungen des türkischenModernismus hatten erhebliche Auswirkun-

gen auf Moscheen: Die Anthropologin Kimberly Hart hat herausgearbeitet, dass

auf dem Land – imGegensatz zu urbanen Gegenden –Moscheen an sich als öffent-

licheOrte des religiösen Lebens eine rezente Erscheinung und die ältesten Moscheen

auf das Ende des 19. Jahrhunderts und das frühe 20. Jahrhundert zu datieren

sind.163 Erst mit der beginnenden Säkularisierung und den Zentralisierungsbestre-

bungen in der spätosmanischen Ära seien auf dem Land Moscheen entstanden,

in denen religiöses Leben kulminieren sollte – und damit andere Orte religiöser

Zusammenkunft wie Gräber und Grabbauten (türk. türbe) von wundertätigen, er-

leuchteten Muslim*innen (türk. Ermiş, Erenler, Dede, Şeyh, Veli, pl. Evliya) oder öf-

fentliche religiöse Handlungen wie ›Regengebete‹ (türk. yağmur duası) ersetzten.164

Mit der Republikgründung sind in Städten sowohl Moscheen mit als auch ohne

dezidierte kulliya-Form ihres früheren sozialen Formats entledigt worden und in

säkularisierter Form als Orte der staatlichen Machtdemonstration, angeschlossen

an die türkische Religionsbehörde, entstanden.165 Die Reduzierung der ʿibāda auf

Beten und Fasten marginalisierte und dämonisierte andere ʿibāda-Formen in Mo-

scheen, insbesondere diejenigen mit sozialem Format und Vergemeinschaftungs-

effekten. Stattdessen wurden Moscheen als Orte der nationalen Gemeinschaft ge-

nutzt und explizit verbalisierte Formen religiöser Handlungen wie Freitagsgebete

und -predigten gefördert: Während zuvor Freitagsgebete in ausgewiesenen Mo-

scheen an größeren zentralen Orten gehalten wurden und nicht jede Sommernie-

derlassung undWinterniederlassung der (halb)nomadisch geprägten Landbevölke-

rung über einen solchen religiösen Ort verfügte,166 hat die Republik die Sesshaft-

163 Vgl. Hart 2013: 95.

164 Vgl. Hart 2013: 95. Hart geht allerdings nicht auf mobile Moscheezelte in der Nomadenkul-

tur ein, so dass an dieser Stelle unklar bleibt, inwiefern der archäologischeNachweis vonMo-

scheen erst durch die Sesshaftwerdungmöglichwird. Da die Sesshaftwerdung aber auchmit

der Bevölkerungspolitik und mit Zentralisierungsbestrebungen im spätosmanischen Reich

und in der frühen Republik zu tun hat, ist dieser Aspekt möglicherweise vernachlässigbar.

165 Vgl. Hart 2013: 94-95.

166 Hart verweist auf ein mittlerweile nicht mehr vorhandenes Gebetshaus (ibadethane) in ih-

rem Feldforschungsort, das vor dem Bau einer Moschee im Jahre 1903 den Männern für das

Freitagsgebet gedient habe. Dieses Gebetshaus habe aus einem Raum bestanden und be-

fand sich neben einem signifikanten Eichenbaum und einigen Gräberfeldern. Obwohl von

dem kleinen Bauwerk keinerlei Spuren zeugten, fänden sich auch heute noch Dorfbewohner

auf diesem Platz ein, um im Frühjahr und bei Dürre die Regengebete abzuhalten. Es ist also

ein religiös genutzter Ort, auf dem später ein Gebetshaus errichtet worden ist und auch nach

dessenAbtragenals religiöserOrtweiterexistiert.Hartbindet dieAbkehr vondiesemOrt hin

zu einerMoschee an einen anderen, zentralen Ort imDorf an Säkularisierungsbestrebungen

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 63

Werdung der Bevölkerung forciert und das Freitagsgebet in jede einzelne Moschee

getragen und damit den Bau vonMoscheen auf dem Land bis in jedes einzelne Dorf

vorangetrieben: »However, as state authority and power represented through Sunni

Islam gained greater influence, even in remote rural regions, people began to build

mosques.«167 Tatsächlich hat aber der Bau von Moscheen in allen Stadtvierteln und

Dörfern in der Türkei die Bedeutung der Moschee als zentralen religiösen Ort an

sich geschmälert, da nunmehr mehrere Moscheen zur Verfügung stehen konnten.

Zudem transformierte in urbanen Nachbarschaften die Kontrolle der Moscheen

durch eine staatliche Behörde naturgemäß das rege religiöse Leben in Moscheen.

Zum Erliegen kam die jahrhundertealte Praxis von Gelehrten und Predigern,

in Moscheen religiöses Wissen durch Vorträge und Predigten zu vermitteln. Dies

war nur noch für staatlich zertifizierte Akteure möglich. Sozialethisches religiöses

Handeln wurde in säkularisierte öffentliche Orte verlagert und durch den Staat

übernommen.

Die republikanischenModernisierungsbestrebungen adressierten zwar sowohl

Männer als auch Frauen, allerdings blieb dies über lange Jahre hinweg eine Ange-

legenheit der urbanen Schichten – auf dem Land lebten religiöse »female spaces«

unabhängig von Moscheen fort bzw. wurden neu geschaffen:

»In the gendered construction of Sunni Islam, which relates to the encroachment

of state power, men’s piety is contained by state institutions and the mosque,

while women can choose whether they want to engage with official renditions of

Sunni Islam.Men experience the disciplining rigors of state constructions of Sunni

practice, while women, practising at the margins of this power, dabble, innovate,

and maintain links to the past.«168

Der von Diyanet betriebene »Kampf gegen den Aberglauben« mithilfe der Vernunft

im Kontext der türkischen Modernisierung wandte sich in dem Wirkungsfeld Mo-

schee einemmännlichen Auditorium zu, das religiös aufgeklärt werden sollte. Frau-

en blieben von dieser religiösen Aufklärung ausgeschlossen, da die Reduzierung

der öffentlichen Religion auf die Moschee, und hierin wiederum auf Glauben und

Gebet, die Separation der männlichen und weiblichen religiösen Sphären zemen-

tierte. Moscheen, die im 20. Jahrhundert gebaut wurden, verfügen im Gegensatz

zu älteren Moscheen meist auch nicht über einen eigenen Frauenbereich, welcher

erst wieder ab den späten 1980er Jahren architektonisch berücksichtigt wird. Um-

gekehrt haben es die Moscheen auch nicht vermocht, den Gebetssaal für beide Ge-

und staatliche Orthopraxis, die schon in spätosmanischer Zeit ihren Anfang genommen ha-

ben. Die heute noch existierenden religiösen Praktiken an eben diesemOrt haben allerdings

den Nimbus von heterodoxen Praktiken erhalten. Vgl. Hart 2013: 98-99.

167 Hart 2013: 95.

168 Hart 2013: 97.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Moscheeleben in Deutschland

schlechter gleichermaßen zur Verfügung zu stellen,was die räumliche Separierung

obsolet gemacht hätte. Offenbar haftet dem religiösen Wissen und der religiösen

Praxis der Frauen ein Nimbus vonHeterodoxieundAberglauben an, da ihre religiösen

Praktiken keinen Platz innerhalb desMoscheelebens haben und religiöse Praktiken

von Frauen außerhalb der Moschee keine öffentlich-staatliche Legitimation genie-

ßen.

Andere Gesellschaften des Nahen Ostens und Nordafrikas haben keine solch

radikalen staatlichen Umbrüche im Bereich der religiösen Bildung, Moscheekultur

und Ordenstraditionen zu verzeichnen.169 Allerdings haben hier sowohl osmani-

sche Reformen, die teilweise bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts andauernden

französischen und britischen Kolonialverwaltungen als auch die generelle Neu-

gründung von Nationalstaaten im Nahen Osten zu ähnlichen Zentralisierungsbe-

strebungen und Veränderungen geführt. Als wichtigster Unterschied zur Türkei ist

zu verzeichnen, dass anderswo weder Medresen noch Sufi-Konvente als staatliche

Zentralisierungsmaßnahme generell geschlossen oder verboten wurden, »butmost

other states have also attempted to bring the orders under some degree of control

and curtail ›excesses‹«.170 Noch heute haben in nahöstlichen und nordafrikanischen

Ländern Sufi-Traditionen und -Institutionen eine ungleich höhere Anziehungs-

kraft und Stellung im gesellschaftlichen und religiösen Leben als in der Türkei.171

So gestalten sich in Syrien Verflechtungen zwischen Akteur*innen aus Ordenstra-

ditionen, staatlichen Institutionen und informellen islamischen Gruppen weitaus

weniger problematisch als in der Türkei.172 Das bedeutet nicht, dass Ordenstradi-

tionen aufgrund des gesellschaftlichen Wandels nicht unter Druck stehen und von

anderen Akteur*innen und Institutionen herausgefordert wären. Dies hat konse-

quenterweise zu vielfältigen Akteur*innen, Bezugspunkten, symbolisch wertvol-

len Kapitalen und entsprechend anderen Positionen in den Kämpfen in den jewei-

ligen religiösen Feldern geführt. Doch in Bezug auf Moscheen ist eine ähnliche

Verbreitung und Zentralisierung vonstattengegangen, allerdings ohne die gewal-

tigen Traditionsbrüche wie sie für Moscheen in der Türkei gelten. Dies wirkt sich

auch auf die Kommunikation zwischen arabischstämmigen und türkischstämmi-

gen Akteur*innen in den türkischdominierten Moscheen in Deutschland aus, da

bestimmte Diskussionen und Positionen nicht in Entwicklungen der türkischen

Moscheetraditionen eingeordnet werden können und somit andere Traditionen

und Diskurse wiederspiegeln.173

169 Vgl. Van Bruinessen 2009: 125: »Turkey was the only Muslim country to ban all orders and

close the tombs and shrines that were objects of popular veneration […]«.

170 Vgl. Van Bruinessen 2009: 125.

171 Vgl. Ladjal/Bensaid 2015.

172 Vgl. Kalmbach 2008: 39-40.

173 Die lokalen Verflechtungen arabischer und türkischer Diskurse über Moscheetraditionen

hinaus sind spannend: So kennt zwar kaum ein türkischer Muslim, auch die Expert*innen

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 65

Wissen durch Praxis: ʿibāda, Wohlfahrt, Ramadan und Geselligkeit

Von der Moschee im ideengeschichtlichen und herrschaftlichen Kontext wenden

wir uns im folgenden Kapitel der Moschee als allererstem Ort zu, der Raum für

ʿibāda (türk. ibadet) möglich macht. Zunächst zur Begriffsklärung: ʿibāda wird im

Deutschen mit dem nicht ganz hinreichenden Begriff Gottesdienst wiedergegeben.

Es umfasst so verschiedene Praxen wie ṣawm als ʿibāda des Körpers (türk. oruç ›Fas-

ten‹), ṣalāt als ʿibāda des Geistes (türk. namaz ›Ritualgebet‹), zakāt (türk. zekat ›Ab-

gabe‹) als ʿibāda der Materie und des Vermögens, /taṣliya als Gottgedenken und

Lobpreisung (türk. zikr, tesbih çekmek ›Eulogie; Gottgedenken‹). Aber auch Koran-

rezitation, Nachbarschaftspflege, Gastfreundschaft, Waisenhilfe, Anspruchsrege-

lung (türk. kul hakkı) u.a. werden als Formen der ʿibāda angesehen.

Ethnographische Studien mit Fokus auf diverse ʿibāda-Formen in Deutschland

fehlen zwar noch weitgehend, allerdings hat ṣalāt als die sicher wichtigste ʿibāda-

Form in der internationalen Forschung reiche Aufmerksamkeit erfahren.174 Zwei

Schwerpunkte kristallisieren sich darin heraus: Zum einen wird der »public per-

formance« bzw. den »social meanings«175 der ṣalāt und damit der sozialen und öf-

fentlichen Dimension dieser rituellen Praxis und ihrer unterschiedlichen Quellen

und Hintergründe symbolischer und politischer Wert beigemessen.176 Zum ande-

renweisen Studien zur ṣalāt jenseits der gemeinschaftlichen und häufig politischen

Bedeutung des Freitagsgebets der Männer sowohl auf eine reflektiert-rituelle Pra-

xis im Kontext einer Frömmigkeit mit der tiefen Sinnsuche des Einzelnen als auch

auf den inkorporierten Charakter von religiösemWissen in der ṣalāt hin und helfen

nicht, die Schriften von Yūsuf al-Qaraḍāwī, der im deutschsprachigen Raumdurch zahlreiche

islamwissenschaftliche Forschungsarbeiten bekannt ist. Aber das Wirken der ägyptischen

Aktivistin Zaynab al-Ġazālī oder die Texte von Sayyid Quṭb und Mawdūdī sind zumindest

bei einigen Expert*innen wohl bekannt, unter den Nicht-Expert*innen eher nicht (Feldnotiz,

Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee. Feldnotiz,

Vorbereitungen zumWeltfrauentag, interkulturelle Frauengemeinschaft, 02.2016, Altstadt-

Moschee). Die von der Yunus-Emre-Moschee eingeladene auswärtige Referentin Emine Şen-

likoğlu zitiert in ihrem Vortrag z.B. aus der Autobiographie von al-Ġazālī und setzt das Le-

ben türkischer religiöser Aktivist*innen unter den Putschregierungen und dem Kemalismus

mit den Schicksalen arabischerMuslimbrüder/-schwestern gleich. Der Bekanntheitsgrad von

al-Ġazālī war unter den ca. 100 Zuhörerinnen eher gering. Umgekehrt ist das Wirken türki-

scher Denker, Gelehrter und Aktivist*innen bei Araber*innen auch selten bekannt. Lediglich

arabische Akteur*innen mit familiären Bindungen zu Türk*innen kennen den Widerstreit

zwischen kemalistischem Establishment und religiöser Opposition. Auch wenn diese Punkte

wichtige diskursive Verflechtungen darstellen, können sie aufgrund der dünnen Datenlage

in der Feldforschung nicht vertieft werden.

174 Siehe z.B. Bowen 1989, Mahmood 2001, Henkel 2005, Katz 2013, Haeri 2013.

175 Vgl. Bowen 1989: 601.

176 Siehe z.B. Bowen 1989, 2000 (Indonesien), Parkin 2000, Henkel 2005 (Türkei).

ḏikrḏikr

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Moscheeleben in Deutschland

somit, das Ritual an sich besser zu verstehen.177 Derweil stehen entweder Freitags-

gebete in Moscheen im Vordergrund oder die privat verrichteten Tageszeitgebete.

Doch ṣalāt hat in so vielen verschiedenen Konstellationen religiöser Feiern einen

festen Platz, so dass es zu kurz gegriffen ist, nur diese zu betrachten:

(1) Als Grundform der ṣalāt gelten die fünfmal am Tag zu den bestimmten Zei-

ten nach dem Sonnenstand zu verrichtenden Tageszeitgebete (türk. vakit namazları),

die jeweils nochmal in farḍ-Gebete und sunna-Gebete eingeteilt sind. Diese sind

untereinander verschieden. Nach der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa hat jeder Muslim

und jede Muslimin ab ihrer Religionsfähigkeit die Verpflichtung, alleine oder in

Gemeinschaft, diesen Tageszeitgebeten nachzukommen, wenn keine anerkannten

Hinderungsgründe vorhanden sind. An der Grundstruktur dieser Gebete orientie-

ren sich alle anderen Formen wie auch die Gebete, die jenseits der bestimmten Ta-

geszeiten u.a. als Dank (türk. şükür namazı) oder nach dem Moscheeeintritt (türk.

mescit namazı) verrichtet werden. Infrastrukturell gut angebundene Moscheen wei-

sen zu allen Tageszeiten Menschen auf, die die Räumlichkeiten der Moscheen nut-

zen, um zu beten.Demgegenüber gibt es auch so genannteWochenend-Moscheen,

in denen werktags kaum Menschen zu den Tageszeitgebeten zu finden sind.

(2) Das einmal in der Woche am Freitag zur Mittagszeit in der Gemeinschaft

zu verrichtende Freitagsgebet besteht aus ṣalāt, ḫuṭba und häufig auch vorange-

hender oder nachfolgender Wissensvermittlung wie sohbet (türk.) und waʿẓ (türk.

vaaz). Teilweise wird nach dem Freitagsgebet zusätzlich das Mittagsgebet verrich-

tet (türk. zuhr-i ahir). Das Freitagsgebet ist für Männer ab ihrer Religionsfähigkeit

obligatorisch, für Frauen aber entweder nicht vorgesehen oder nur fakultativ. Das

Freitagsgebet stellt durch diesen normativen Charakter den Grund für das Ver-

sammeln in der Moschee dar, so dass es seine Berechtigung hat, wenn es in der

öffentlichen Diskussion fokussiert wird. Dabei dominiert innerhalb des sunniti-

schen Mainstreams die Auffassung der legalistisch-liturgischen Diskussion, dass

mit dem Hören der ḫuṭba der Muslim seiner Verpflichtung schon nachgekommen

ist. Das Gebet wie auch die ḫuṭba sind somit Teil des Rituals, sich einmal in der

Woche am Versammlungstag (yawm al-ǧumʿa) zu versammeln.

(3) Die zweimal jährlich stattfindenden gemeinschaftlichen Feiertagsgebete

zum Abschluss des Fastenmonats Ramadan und zum Opferfest umfassen waʿẓ,

ṣalāt und anschließende Beglückwünschungen. In einigen Moscheen etabliert sich

auch das Ausrichten des Festes mit einem Programm und Einladung zum Essen,

wenn die finanziellen und personellen Ressourcen der Moschee dies erlauben.

(4) Ṣalāt ist auch ein Teil der gemeinschaftlichen Begehung bestimmter Geseg-

neter Nächte, an denen u.a. der Geburt des Propheten Muḥammad (Mawlīd an-

177 Siehe z.B. Mahmood 2001, Mahmood 2005 (Ägypten), Henkel 2005, Haeri 2013 (Iran). Vgl.

auch Haeri 2013: 6. Vgl. zur »Choreographie« (»choreography«) der ṣalāt nach sunnitischer

Lehre: Henkel 2005: 492-497.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 67

Nabī, türk.Mevlid Kandili), der Herabsendung des ersten Verses des Korans (Laylat

al-Qadr, türk. Kadir Gecesi) oder der Nacht der Vergebung (Laylat al-Barāʾa, türk. Be-

rat Kandili) gedacht werden.Diese werden im Türkischen sowohl ›Heilige, gesegne-

te Nächte/Abende‹ (kutsal/mübarek geceler) oder nach den früher üblichen Leuchtern

(kandil) an diesen Abenden Kandil gecesi (pl. Kandil geceleri) genannt.178 In den Mo-

scheen werden diese religiösen Gedenktage auch unterschiedlich begangen. Man-

che Moscheen bieten ein Abendprogramm, in anderen gibt es den ganzen Tag über

Möglichkeiten der ʿibāda wie das Essen vor der Morgendämmerung (sahūr, türk.

sahur), und/oder Iftar-Essen, Koranrezitation, sohbet. Die Abendprogramme be-

ginnen mit dem Abend- oder Nachtgebet und beinhalten auch taṣliya, waʿẓ, sohbet,

Vortrag und/oder Koranrezitation, duʿāʾ (›Fürbitte‹, ›Gebet‹), Rezitation eines be-

sonderen Liedes (türk. Mevlid okumak)179, Rezitation von Gedichten und/oder reli-

giösen Hymnen (türk. ilahi, dt. nasheed), um nur einige zu nennen.

(5) Schließlich ist das gemeinschaftliche Begehen der Tarāwīḥ-Gebete im Ra-

madan zu nennen, das aus waʿẓ, dem ʿIšāʾ-Gebet/Nachtgebet, dem anschließenden

Tarāwīḥ-Gebet und verschiedenen Praxen wie taṣliya, Singen religiöser Hymnen,

Koranrezitationen besteht.180

Im Hinblick auf die Beteiligung der Geschlechter kann festgehalten werden,

dass Männern die Moschee zu allen hier aufgezählten Anlässen zur ṣalāt unregu-

liert offen steht, während die Teilnahme von Frauen sowohl durch die räumlichen

Möglichkeiten der Moscheen als auch durch normativierte Regelungen der Bedin-

gungen der ṣalāt reguliert wird. Die Teilnahme von Frauen an den Tarāwīḥ-Gebeten

nach den Nacht-Gebeten während des Ramadans und in den Abendprogrammen

zu den Gesegneten Nächten181 nehmen in der Geschichte des Moscheebesuchs der

178 Kandil ist ein archaisches Wort im Türk. für ›Leuchter‹. Der Begriff verweist auf die Tradition,

an den Gesegneten Nächten Moscheen und Häuser mit Kerzenlicht zu erleuchten und geht

einer Erzählung nach auf den osmanischen Sultan Selim II. zurück. Vgl. Bozkurt 2001 (DİA):

300. DasWort selbst ist in der Bedeutung ›Lampe‹, ›Öllampe‹ und ›Leuchter‹ imNahen Osten

undAnatolien verbreitet (vgl. altgr. κανδήλη, neugr. καντήλα (kandíla), arab. qindīl, pl. qanādil,

osman.-türk. kandîl) und stammt letztendlich aus lat. candela ›Kerze‹.

179 Im gesamten Nahen Osten, in Nordafrika, in Anatolien und auf dem Balkan sind Texte, Lie-

der undHymnen auf die Geburt des ProphetenMuḥammad verbreitet, die unter demBegriff

Mevlid (türk., auch Mevlit oder Mevlüt) oder mawlidiyya (arab.) bekannt sind. Beim türkisch-

sprachigen Mevlid-Lied handelt es sich um eine populäre literarische Form, die auf Süley-

man Çelebi (gest. 1422) zurückgeht. Sein Text beinhaltet neben der Geburt und dem Leben

des Propheten auch Lobpreisungen und religiös-erbauende Abschnitte. Vgl. Özel u.a. 2004

(DİA): 477.

180 Diese Aufzählung ist nicht abschließend.

181 Die Einrichtung von (provisorischen) Frauenräumen oder die Separierung des Gebetssaals

mit einer Gardine zu diesen Anlässen ist indes schon bis in die 1980er Jahre zurückzuverfol-

gen. Interview, Aksakallı Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Auch aus anderen Städten in

Deutschland ist mir bekannt, dass Moscheen in den 1980er Jahren damit begannen, Räume

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Moscheeleben in Deutschland

Frauen in Deutschland und anderswo den allerersten Platz ein.182 Gemeinsam mit

den Männern werden diese in den Moscheen verrichtet, somit stehen sie für die

Platzsuche der Frauen in der Moschee.183 Die Gebetssäle in allen untersuchten Mo-

scheen sind an den Gesegneten Nächten und bei den Tarāwīḥ-Gebeten während

des Ramadans voll mit Gläubigen: Frauen und Männer, Kinder, Jugendliche und

Senior*innen, am Wochenende sogar brechend voll. Doch auch tagsüber und an

den Freitags- und Festgebeten sind immer öfter Frauen in den Gebetssälen bzw.

Frauenräumen in den Moscheen zur ṣalāt versammelt. Die in Abschnitt III vertief-

te Analyse der Veränderungen in Bezug auf das von Frauen mitbesuchte gemein-

schaftliche Gebet in Moscheen wird hier thesenartig vorweggenommen, um den

Aspekt der islamischen Frömmigkeit (islamic piety) dieser ʿibāda-Praxis in derMoschee

zu diskutieren,welchem.E. diese Entwicklungmitgeneriert. Vor demHintergrund

diesesWandels wird nämlich ganz besonders deutlich,wie hadithbasierte genorm-

te Vorstellungen von islamischer Frömmigkeit mit der Praxis verflochten werden

und neue Normativitäten hervorrufen.

Der Anthropologe David Parkin argumentiert im Kontext seiner Analyse von

ṣalāt inner- und außerhalb der Moschee (in Indonesien), dass »[m]osquebased

prayers denote a large measure of Islamic piety while those outside the mosque

provoke questions: was there no choice but to pray away from a mosque […]?«184

Tatsächlich weisen infrastrukturell gut angebundene Moscheen am Hauptfeld-

forschungsort zu jeder Tageszeit Menschen auf, die darauf achten, zum Gebet

die Moschee aufzusuchen.185 Dabei fällt insbesondere die hohe Anzahl von Se-

nior*innen auf, was damit zu tun hat, dass jüngere Muslim*innen beruflich,

privat und/oder schulisch im Alltag eingespannter sind. Parkins These kann die

Anthropologin Niloofar Haeri anhand ihrer Untersuchung von ṣalāt-Praktiken

iranischer Frauen nicht bestätigen: Zuhause Betende sehen das nicht als »less

pious«. »Piety« an sich versteht Haeri daher nicht als eine Größe, die mit dem

öffentlichen Ort der Moschee verbunden ist, sondern als eine innere Haltung, die

für Frauen zu schaffen, um deren Moscheeteilnahme zu ermöglichen. Siehe zu dieser Ent-

wicklung Abschnitt III.

182 Vgl. Hart 2013: 96 (Türkei), vgl. auch Yilgin 2007: 97 (Deutschland).

183 Katzmacht darauf aufmerksam, dass in den legalistischen Diskussionen über denMoschee-

besuch von Frauen, eine hadithbasierte Argumentationwirkmächtig wurde, nach der Frauen

zu den dunklen Tageszeiten die Moschee frequentieren sollten, damit sie durch die Dun-

kelheit geschützt sind. Vgl. Katz 2014: 22-23, 29-31 und weitere Belegstellen. Diese legalisti-

sche Absicherung erklärtm.E. auch den hohenMoscheebesuch von Frauen zu denGesegneten

Nächten, die anders als der Besuch von Freitags- und Festgebeten, reibungslos ablaufen, da

dieser eine längere Geschichte im Diskurs und in der Praxis aufweist.

184 Parkin 2000: 1.

185 Feldnotiz, Gemeindebesuche, 04.08.2014 – 09.08.2014, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 69

eben unabhängig vom Ort geschieht.186 Diese beiden Thesen verweisen indes auf

die Bedeutung des gegenderten ʿibāda-Verhaltens in der Moschee, welches von

beiden Autor*innen kaum berücksichtigt wird: Mit dem Fokus auf die öffentliche

Bedeutung der ṣalāt – wie bei Parkin – rücken ṣalāt-Praktiken der Frauen in den

Hintergrund, da der Anteil der Frauen, die in Moscheen beten, geringer ist als der

Anteil der Männer und damit Frauen im öffentlichen Bild eher selten als sichtbare

betende Masse auftreten. Die Bedeutung der ṣalāt für Frauen wird in der Regel

in einer privaten religiösen Praxis verortet und wird – wie bei Haeri – auch in

solch einem Kontext untersucht. Nun ist aber zu beobachten, dass immer öfter

Frauen in der Moschee ṣalāt verrichten und somit diese Praxis in die Öffentlichkeit

tragen, und zwar sowohl als gemeinschaftliche als auch als alleine ausgeführte

Praxis. Doch gerade die weithin festgestellte Absenz der Frauen bei der ṣalāt in der

Moschee lässt ihre public performance verschwimmen: Denn der ṣalāt der Frauen in

der Moschee kann durchaus eine öffentliche Wirksamkeit zukommen, die nicht

durch die Masse und ihre Sichtbarkeit, sondern durch die bloße Anwesenheit

einer einzelnen Frau entsteht. In der Omar-Khattab-Moschee am Hauptfeldfor-

schungsort wird bei Anwesenheit einer einzigen betenden Frau der Frauenbereich

für die Männer geschlossen,187 auch wenn das bedeutet, dass die Männer wegen

Platzmangel auf dem Vorplatz, also außerhalb des Gebetssaals, beten müssen.

In der Altstadt-Moschee kann den Frauen das Gebet zu den Festtagen durchaus

verwehrt werden, wenn aufgrund vonWitterungsbedingungenMänner auch in die

Frauenräume ausweichen müssen.188 Freitags ist der Frauen-Gebetssaal aber nur

den Frauen vorbehalten. In der Yunus-Emre-Moschee sind an den Freitagsgebeten

keine Frauen anwesend – und auch an den Festtagsgebeten beten Frauen nicht

in dieser Moschee mit. Andersherum gibt es auch religiöse Veranstaltungen mit

gemeinschaftlicher ṣalāt, meist an den Gesegneten Nächten, zu denen Männer

nicht eingeladen oder aus denen sie explizit ausgeschlossen werden. Hierzu

muss an dieser Stelle schon auf die Entwicklung der Moschee in Deutschland

als ein hauptsächlich männlicher Ort verwiesen werden: Die ersten Moscheen in

Deutschland sind aus provisorisch eingerichteten Gebetsräumen hervorgegangen,

186 Vgl. hierzu Haeri 2013: 7: »While this might be the case in the community Parkin studies,

it should not be generalized to views of ›Islamic piety‹. What is meant by ›fragmented‹ and

›suspicious‹ remains unexplained. One could get a general agreement among Muslim Irani-

ans that performing Friday prayers at the mosque (for men) accrues more sawab (›reward‹)

in the eyes of God, but no one that I spoke to would say that praying outside the mosque is

in any way‹ less pious.‹«

187 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira.

188 Mit einem Bedauern teilte der Vorsitzende der Altstadt-Moschee der Gemeinde mit, dass

aufgrund des schlechtenWetters amOpferfest 2014 der Moscheevorplatz nicht genutzt wer-

den könne und daher die Frauenräume für die Männer geöffnet werden, so dass die Frauen

nicht hinzukommen könnten.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Moscheeleben in Deutschland

die von Männern geschaffen worden sind, wie in Abschnitt II ausgeführt wird.

Hintergrund war die Suche nach einem Ort, um das Freitagsgebet in der Gemein-

schaft zu verrichten, das ja für erwachsene Männer als verpflichtend angesehen

wird. Frauen haben legalistisch gesehen keine äquivalenten ṣalāt-Verpflichtungen

in einem öffentlichen Raum, weder für die Zusammenkunft von Frauen allein

noch als Teil der gesamten muslimischen Gemeinschaft. Hinzu kommt, dass in

ländlichen Gebieten in der Türkei die lokale Moschee eine männliche Domäne ist

bzw. zur Zeit der Einwanderung hauptsächlich so war – im Gegensatz zu Mosche-

en in urbanen Gebieten, in denen häufig Frauenbereiche ausgewiesen sind, die

jedoch auch nicht im Zentrum der religiösen Arbeit in Moscheen standen:

»This rural attitude toward mosques as being male space is different from urban

mosques,where there arewomen’s sectionswith separate doors. These are usually

in the back of themosque or in a small room (without a view of themainmosque),

in itself a marker of women’s lesser status andmen’s reluctant accommodation to

women’s piety.«189

Die muslimischen Einwanderer*innen aus der Türkei am Hauptfeldforschungsort

kamen häufig aus damals noch ländlichen Gebieten bzw. waren ländlich soziali-

siert. Die Entwicklung der gegenderten Moschee in Deutschland bette ich nicht nur

in das religiöse Leben im türkischen Kontext von Landleben und urbanen Nachbar-

schaften ein. In Abschnitt III werden auch andere langfristigen Ursachen und Kon-

texte untersucht. An dieser Stelle soll ausreichen, dass, aus ländlichen Umgebun-

gen stammend, die Moschee in Deutschland vor allem ein Ort war, der von Män-

nern für Männer geschaffen wurde, dessen Adressatenkreis, das religiöse Personal

(Imam, Prediger, Lehrer/Hoca), die Angebote zum gemeinsamen Gebet und daraus

folgend auch die Verwaltung der Moschee über eine lange Zeit hinweg hauptsäch-

lich männlich geprägt war.190

Die von Parkin betonte Perspektive der »islamic piety« für in der Gemeinschaft

durchgeführte ṣalāt ist von der hadithbasierten, normativen Vorstellung geleitet,

dass ṣalāt in der Gemeinschaft (also in der Moschee) mehr Gotteslohn (

wāb, türk. sevab) einbringt, als alleine zu beten. Die meisten lokalen Akteur*innen

verstehen dies daher als normativ für Männer. Die Diskrepanz in der Vorstellung

von »islamic piety« in ihrem Bezug zur Gemeinschaft bzw.Moschee zwischen Par-

kin und Haeri liegt offensichtlich am Geschlecht der Akteur*innen, die diese je-

weils befragt haben, und entsprechend ihrem Bezug zur Moschee als Gebetsort.

189 Hart 2013: 96.

190 Vgl. auch Jonker 2003b. Jonker spricht angesichts dieser Lage von einem »entschieden

männlichen Zentrum« der Wissensproduktion, zu dem »Frauen nur beschränkten Zutritt«

haben. Vgl. ebd.: 224.

ḥasanāt/ṯa-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 71

Zwar nicht so viele wieMänner, aber doch viele Frauen entdecken und nutzenmitt-

lerweile die Moschee als einen Ort, an dem »islamic piety« eingeübt, bestärkt und

gefördert wird, und zwar ganz besonders über die Performance der ṣalāt, die sich

von derjenigen im häuslichen, quasi privaten Bereich unterscheidet. Die Frauen in

den Moscheen am Hauptfeldforschungsort, die die Moschee zu Gebeten außer der

Reihe nutzen, weisen die hadithbasierte Vorstellung von der Norm, dass das Gebet

zuhause segensreicher für Frauen sei, nicht per se zurück. Die Hinterfragung der

Norm geschieht nicht explizit, sondern einerseits durch ihre Praktik, die Moschee

zum Gebet zu nutzen, und andererseits durch die Inszenierung der Moschee als

religiösem Ort für alle.191 Frauen bestimmen das Moscheeleben durch ihre mitt-

lerweile langjährige Präsenz, ihre sowohl frauenspezifischen als auch allgemeinen

Aktivitäten für die Gestaltung der religiösen Arbeit in Moscheen sowie durch die

verwaltungstechnische Regelung ihrer religiösen Bedürfnisse in der Moschee mit.

Damit können sie durch ihre Praktiken den Segen des Gebets in der Moschee für

sich reklamieren. In der Omar-Khattab-Moschee ist diese Normverschiebung zu

beobachten: entsprechende räumliche Möglichkeiten sind ausgebaut und Frauen

frequentieren die Moschee regelmäßig auch zu denmännlichen Zeiten. In den ande-

ren Moscheen befinden sich diese noch im Aushandlungsprozess, wie in Abschnitt

III anhand der Teilnahme von Frauen am Freitagsgebet dargestellt werden soll. Aus

den bisherigen Ausführungen wird deutlich, dass Normverschiebungen demnach

nicht nur rein durch legalistische Diskussionen von normvorgebenden Texten ge-

währleistet werden. Solche Diskussionen können derweil in Veranstaltungen expli-

ziter Wissensvermittlung thematisiert werden und entsprechende Absicherungen

werden in Moscheegruppen gerne über soziale Medien geteilt. Allerdings dienen

diese lediglich der Absicherung schon vonstattengehender Praxen, denen auf der

einen Seite solcheWerte zugrunde liegen, die im gesamtgesellschaftlichen Kontext

Konjunktur haben (wie die Teilhabe von Frauen an allen gesellschaftlichen Feldern)

und die auf der anderen Seite durch die Konstruktion von islamischer Frömmigkeit

als allgemein muslimischer Wert bestimmt werden.

Eine weitere wichtige ʿibāda-Praxis in Moscheen, nämlich die des ṣawm (türk.

oruç ›Fasten‹), drückt sich inMoscheen durch die zahlreichen Ramadan-Aktivitäten

aus, insbesondere durch das gemeinsamen Fastenbrechen, das Iftar-Essen. Biswei-

len gibt es auch Essen vor dem Morgengrauen (sahūr, türk. sahur) in der Moschee,

das durch verschiedene religiöse Praktiken wie der duʿāʾ (›Fürbitte, Gebet‹), taṣliya

(›Segensspruch für den Propheten‹) und ṣalāt begleitet wird.Die Formen /taṣliya

als Gottgedenken und Lobpreisung (türk. zikr, tesbih çekmek ›Eulogie; Gottgeden-

ken‹) finden zu allen Gelegenheiten Raum und können auch als eigenständige For-

men angeboten werden, z.B. als Gedenken an die Verstorbenen. Der Ramadan ist

wohl der aktivste Monat im muslimischen Jahreskreis und entsprechend auch in

191 Siehe ausführlich zu dieser Analyse Abschnitt III, Kap. 2.

ḏikr

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Moscheeleben in Deutschland

den Moscheen: Während des Ramadans gibt es für Männer und Frauen gleicher-

maßen das Angebot der vollständigen Koranrezitation (türk. mukabele)192, indem

der Koran von Anfang bis Ende einmal im Original gelesen wird (türk. hatim in-

dirmek), in der Regel mithilfe eines Vorlesers/einer Vorleserin, teilweise auch mit-

hilfe von Koranrezitations-Videos, die durch digitale Angebote von TV-Kanälen,

Internet-Videos und auf DVD/VCD in die Moscheen getragen werden.193 Während

des Ramadanswerden Iftar-Essen veranstaltet, je nach Kapazität täglich.Das Iftar-

Essen wird dabei immer von (anonymen) Einzelpersonen, Familien oder einer Mo-

scheegruppe (wie der Frauenabteilung, dem Vorstand, der Jugendabteilung u.w.)

übernommen. Insbesondere die Jugendabteilungen sind mächtig stolz darauf, an

diesen guten Tatenmitzuwirken und eigenständig für ihreMoschee Iftar-Essen an-

zubieten.194 Jeden Abend wird das Tarāwīḥ-Gebet abgehalten, das aus 20 rakʿa (Ge-

betsabschnitten) besteht, also recht lang dauert sowie längere taṣliya-Sessions und

Koranrezitationen beinhaltet. Im Ramadan werden Gastimame, Gastredner und

auch moscheeinterne Referenten eingeladen, die die Predigten vor dem Tarāwīḥ-

Gebet halten oder tagsüber Glaubenskurse geben. In der letzten Ramadanwoche

wird Laylat al-Qadr (türk. Kadir Gecesi) gefeiert, die Nacht der ersten Offenbarung

Gottes an Muḥammad, was für die Moscheebesucher*innen enorm wichtig ist.

Selbst wenn Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi auf einen Wochentag fiel, bemühten sich

besonders viele Muslime und Musliminnen, an diesem Tag zu fasten und die Mo-

schee zu besuchen. An beiden Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi, die ich während der Feld-

forschung besucht habe,waren dieMoscheen nicht nur brechend voll, auchwurden

diese Abende besonders begangen:195 In der Yunus-Emre-Moschee wurden diejeni-

gen Gemeindeangehörigen geehrt, die im Ramadan den Koran vollständig rezitiert

haben (türk. hatim), die Kinder aus dem Moscheeunterricht trugen Gedichte und

die ersten offenbarten Verse vor, das Iftar-Essen war besonders reichhaltig.196 In

der Altstadt-Moschee wurde die Predigt zur Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi auf Deutsch

192 Mukabele ist die türkische Bezeichnung für eine Tag für Tag voranschreitende Lesung des ge-

samten Korans. Im Ramadan, teilweise auch schonmit Beginn der ›drei Monate‹ (üç aylar: Re-

ceb, Şaban undRamazan; Raǧab, Šaʿbān und Ramadan)wird täglich eine bestimmte Anzahl von

Koranversen chronologisch rezitiert bis der Koran am letzten Tag fertig gelesen wird. Diese

Gesamtlesung des Korans (türk. hatim) wird auch dann als gültige Leistung erachtet, wenn

in der Gemeinschaft abwechselnd laut gelesen wird und die anderen Teilnehmenden still

mitlesen.

193 Die beobachteten Ramadan-Aktivitäten in den Moscheen in Deutschland werden in dieser

Studie nicht weiter vertieft. Diese Form der ʿibāda stellt ein wichtiges Forschungsdesiderat

dar, deren Untersuchung weiteren Studien vorbehalten sein muss.

194 Feldnotiz, Gemeindebesuche während des Ramadans, 06/07.2015, Altstadt-Moschee und

Yunus-Emre-Moschee.

195 Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir gecesi, 14.07.2015, Yunus-Emre-Moschee und 23.07.2014,

Altstadt-Moschee.

196 Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir gecesi, 14.07.2015, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 73

gehalten, so dass Muslime und Musliminnen unterschiedlichster Herkunft, Spra-

che und Alter zusammen gekommen waren, was bei den Anwesenden ein aufre-

gendes Gefühl heraufbeschwor.197 Schließlich wird der Ramadan mit seinen drei

Feiertagen abgeschlossen. Neben den Feiertagsgebeten wird insbesondere in der

Altstadt-Moschee ein eigens für Kinder organisiertes Ramadanfest mit deutsch-

sprachiger Rahmung ausgerichtet.

Abgaben in Form von zakāt, fiṭr und ṣadaqa können ebenso in der Moschee ver-

richtet werden. Zakāt als jährliche Abgabe aus dem eigenen Vermögen ist lega-

listisch genau festgelegt als 1/40 des gesamten Vermögens, über das man ein Jahr

verfügt hat, nach Abzug der Schulden. Fiṭr dagegen ist eine Abgabe, die an den Fas-

tenmonat Ramadan gebunden ist und auch von Muslim*innen entrichtet werden

soll, die sonst nicht als zakāt-pflichtig gelten. Der Begriff ṣadaqa entspricht dem

deutschen Begriff Almosen und Spenden, die unabhängig vom eigenen Vermögen

an jegliche Adressat*innen abgegeben werden können. Moscheen fungieren dabei

als Vermittler normativ-autoritativer Aussagen darüber, warum die jeweilige Ab-

gabe religiös notwendig ist, wie hoch die jeweiligen Mindestabgaben sein sollen

und wer als Begünstigte ein Recht hat auf das von Muslim*innen zu entrichtende

Zeichen der Solidarität mit der Gemeinschaft (wen immer die auch jeweils umfasst).

Während der Vorstand der Altstadt-Moschee Informationen aus denHilfsorganisa-

tionen Hasene und aus IGMG-Zentralabteilungen in Köln wie der Irschad-Abteilung

verbreitet und diese dadurch als normativ gültige Vorstellungen zirkulieren, sind

es in der Yunus-Emre-Moschee solche Informationen von DITIB in Deutschland

und Diyanet in der Türkei.

Als Teil der sozialen Netzwerke fördern Moscheen Nachbarschaftspflege, Ver-

gemeinschaftung der Menschen und Solidarität durch ihre religiösen Angebote

und deren Inhalte einerseits sowie durch Gruppenbildung in Moscheen anderer-

seits. Insbesondere Moschee- Gruppen in Sozialen Medien sind beliebte Mittel der

Kommunikation. Speziell kann es in Moscheen einen Kern von Gemeindeangehö-

rigen geben, die sich für Krankenbesuche, Kondolenzbesuche, ärztliche Begleitung

und andereHilfeleistungenwie für lokaleMuslim*innen inNot bereit erklären.Da-

neben gibt es die organisierte Care-Tätigkeit wie z.B. in der Altstadt-Moschee die

Kinderhilfe, die seit einigen Jahren auf Initiative von einzelnen Akteur*innen re-

gelmäßig gestaltet wird. Als ʿibāda sehr hoch eingeschätzt, wird sie von allen Grup-

pen in derMoschee gleichermaßen unterstützt.Mit Kuchenverkauf in derMoschee

und anderswo, mit Vorträgen und Video-Vorführungen wird auf den »Umgang des

Islams« beispielsweise mit Waisen aufmerksam gemacht und für Waisenhäuser

z.B. in Sierra Leone Spenden gesammelt.198 Das Sammeln von Spenden für einen

197 Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir gecesi, 23.07.2014, Altstadt-Moschee.

198 Feldnotiz, Kinderhilfe, 12.2014 und 11.2015, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Moscheeleben in Deutschland

guten Zweck gehört sowieso zum Repertoire von Moscheen.199 Diese wohlfahrt-

lichen Tätigkeiten in Moschee haben eine hohe gemeinschaftsstiftende Wirkung

auf das, wofür Islam jeweils steht und auf die Entwicklung eines muslimischen

Selbst. Denn Islam wird in Moscheen eben nicht nur als eine formalistische bzw.

ritualisierte Verrichtung von gottesdienstlichen Aktivitäten angesehen, vielmehr

definiert sich islamisches Tun insbesondere über die wohlfahrtlichen Tätigkeiten

für den Einzelnen in der muslimischen Gemeinschaft, sei sie lokal verankert oder

als Teil der weltweiten Umma.

Als letzter Aspekt soll die in Moscheen beobachtete Geselligkeit genannt wer-

den. Wie Beilschmidt schon dargelegt hat, spielen informelle Zusammenkünfte,

Gelegenheiten des gemeinsamen Kochens, Essens, Treffens und Austausches auch

eine Rolle bei der Ausbildung des islamischenWissens in Moscheen.200 Sowohl die

systematischen als auch die unsystematischen Wissensvermittlungen werden von

informellen Interaktionen der Akteur*innen wie durch Begrüßungen, Verabschie-

dungen, Besprechungen, Essenszubereitungen und gemeinsames Essen begleitet.

Hierbei kann beobachtet werden, wie eine religiöse Sprache das Handeln der Ak-

teur*innen in der Gemeinschaft reguliert. Wohlbekannt sind Begrüßungsformeln

und der Zusatz von in šāʾa ’llāh (›so Gott will‹) für Zukünftiges bei Kommunikation

in der deutschen Sprache. Weniger bekannt sind Praktiken wie das leise Ausspre-

chen der Basmala vor dem Stillen eines Kindes, die Verabschiedung mit der Begrü-

ßungsformel selamun aleyküm in der türkischen Sprache oder die redewendlichen

gutenWünsche im Türkischen und Arabischen nach Handlungen, die von anderen

als wertvoll angesehen werden.201 Auch die Essenszubereitung für die Gemeinde

beispielsweise bei Lahmacun-Zusammenkünften am Freitag oder die Vorbereitungen

für die Moscheefeste können neben ihrem Output, nämlich dem Beitrag der ko-

chenden Akteurinnen für die Moscheekasse, als islamische Praxis selbst gewertet

werden. Denn die Akteur*innen betrachten ihren Beitrag für die Gemeinde und

die gemeinschaftliche Handlung als Kern ihres islamischen Handelns.202 Für die

Produktion islamischen Wissens sind auch die geselligen Formen nach oder vor

199 In allen von mir untersuchten Moscheen wurde zu fast allen Gelegenheiten Spenden für die

Moschee, für in Not geratene Muslim*innen oder für Hilfsleistungen größerer Organisatio-

nen gesammelt.

200 Vgl. Beilschmidt 2015: 113; 136; 201-202 (für Feldbeispiel ebd.: 168.).

201 Zum Beispiel: türk. diline sağlık ›Gesundheit deiner Zunge‹ (nach einem Vortrag, einer Koran-

rezitation u.w.), türk. elin dert görmesin ›Mögen deine Hände kein Unheil/Pech erleben‹ u.w.

nach einer handwerklichen oder hauswirtschaftlichen Tätigkeit, arab. bāraka 'llāhu fīki (fīka)

›Gottes Segen auf Dich‹ nach der Organisation eines Treffens u.w. Dabei ist klar, dass es sich

um Gott handelt, an den sich die Wünsche wenden.

202 Feldnotiz, Vorbereitung für das Moscheefest, 22.04.2015, Altstadt-Moschee. Vgl. auch Beil-

schmidt 2015, die dies in ihren untersuchten Moscheen genauso erlebt hat.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 75

dem Freitagsgebet, religiösen Feiern, sohbets oder während des Ramadans wich-

tig. Denn diese bieten die Zeit und den Raum, um sich auf die Feiern vorzube-

reiten oder sich nach dem Gehörten darüber auszutauschen. So wurde nach der

religiösen Feier zum islamischen Neujahr in der Altstadt-Moschee anschließend

die Gemeinde durch einen Gemeindevorstand bewirtet, was zu geselligem Aus-

tausch über die Predigt selbst und anderen Themen geführt hat. Hier konnten

die Anwesenden, die zuvor gemeinsam gebetet und der Predigt zugehört haben,

sich anschließend kennenlernen, nach Familienmitgliedern fragen und Neuigkei-

ten aus der muslimischen Community austauschen sowie Hilfen für schwierige

persönliche Situationen von einzelnen Anwesenden anbieten. Insbesondere war

spannend zu beobachten, wie sich die Anwesenden zunächst zaghaft, dann immer

öfter zum islamischen Neujahr beglückwünscht haben – begleitet von schüchter-

nemLächeln –, und amEnde der Zusammenkunft jeder Anwesende sichmit »gutes

neues Jahr« verabschiedet hat.203 Beim gemeinsamen Aufräumen der Räume vor

bzw. nach einer religiösen Feier konnte die Neuigkeit ausgetauscht werden, dass

eine muslimische Familie, die wegen eines Krankenhausaufenthaltes aus einer an-

deren Stadt angereist war, Hilfe benötigt und sogleich wurden Krankenbesuche

und Spendensammlung für die betroffene Familie organisiert.204 In der interkul-

turellen Frauengemeinschaft in der Altstadt-Moschee gehört solch ein Austausch

ganz dezidiert zu ihrem Gruppenauftrag und wird daher vor jeder Sitzung bespro-

chen.205 Auch über Soziale Medien werden Nachrichten, wer welche Hilfe benötigt

und wer Hilfe in welcher Form leisten kann, verbreitet und sogleich aktiv ange-

gangen. Wie die Bewirtung anderer Menschen kann gerade dieses inkorporierte

Handeln als genuin islamisches Handeln des Einzelnen für Andere gewertet wer-

den, weil sich darin Nachbarschaftspflege und -hilfe, Solidarität und die als wert-

voll geltende Anspruchsregelung niederschlagen: So wie jeder Mensch Anspruch auf

die Hilfe der (muslimischen) Gemeinschaft und auf Gastfreundschaft hat, hat jeder

Muslim und jede Muslimin auch die ethische Pflicht, z.B. vom eigenen Vermögen,

von der eigenen Zeit und vom eigenen Essen abzugeben. Schon in der türkischen

Bezeichnung dieser Praxis (türk. kul hakkı) wird das zugrundeliegende Menschen-

bild deutlich: es ist nicht nur die Menschlichkeit (türk. insanlık) des Menschen,

welches sein ethisches Verhalten bestimmt, vielmehr ist diese Praxis dadurch be-

gründet, dass der Mensch Geschöpf Gottes (türk. kul) ist, der von Gott kommt und

zu Gott zurückkehrt. Der Mensch verdankt Gott alles, was er hat, und hat daher ei-

ne ethische Verpflichtung, an allem, was Gott ihm gegeben hat, andere Menschen

203 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »Yeni yılınız kutlu

olsun«.

204 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-

Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee.

205 Feldnotiz, Treffen der interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Moscheeleben in Deutschland

teilhaben zu lassen. Je größer eine Gemeinschaft in einer Zusammenkunft ist, um-

so mehr wird solch eine Handlung normleitend, da die Akteur*innen sich in der

Ausübung dieses ethischen Grundsatzes verbal bestärken, aktivistisch vorangehen

und andere nach ihrem möglichen Beitrag anfragen.206 Die Verwendung von isla-

mischen Wendungen wie »für Gottes Wohlgefallen« (türk. »Allah rızası için«), »reli-

giöser Anspruch« (türk. »kul hakkı«) oder »das ist ein (vor Gott) gutes Werk« (türk.

»sevaptır«) kann dabei normsetzend wirken. Dabei gibt es für diejenigen, die sich

nicht beteiligen, auch keine direkten Sanktionen. Stattdessen wird darauf verwie-

sen, dass jeder selbst seinen Beitrag bestimmt: »Wieviel man vermag zu tun« (türk.

»Herkesin elinden geldiği kadar«) oder »was dein Herz dir sagt« (türk. »Gönlünden ne

geçerse«).207 Gerade auch neu in die Moschee oder in Moscheegruppen gekommene

Muslim*innen (insbesondere auch frisch zum Islam konvertierte Menschen) neh-

men diese Angebote begeistert auf und werden so Teil der sich ad hoc bildenden

Gemeinschaft.

Die öffentlichen Diskussionen fokussieren insbesondere die Freitagspredigten

(ḫuṭba, türk. hutbe),208 da sie diese als Vehikel religiöser Einwirkung auf einfache

Gläubige durch religiöse Experten ansehen und ihnen dadurch Bedeutung beimes-

sen.209 Dies soll gar nicht in Frage gestellt werden, wobei ich kritisiere, dass der

Aspekt, wie die Einwirkung und die möglichen Wechselwirkungen zwischen Pre-

digern und Rezipierenden geschehen, in der Regel vernachlässigt wird. Allerdings

gibt es neben der Freitagspredigt noch weitere Formate der Wissensvermittlung in

Moscheen, die nicht ignoriert werden dürfen: Oben wurde schon auf verschiedene

Formate der expliziten Wissensvermittlung in Moscheen hingewiesen, zu denen

Predigten (waʿẓ, türk. vaaz), Gesprächskreise (türk. sohbet), Zirkel, Koranschulen

und Glaubenskurse, Vorträge und weiteres gehören. Zwar strukturieren Predigten

(sowohl ḫuṭba als auch waʿẓ) das islamische Wissen mit, stellen aber keine direkte

Unterrichtsform dar, die sich an die Adressaten systematisch wenden würde,

206 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Treffen

der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

207 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Insbesondere eine

Frau immittleren Alter, Nilüfer, organisierte dieHilfe für eine auswärtige Familie, deren Kind

in der Universitätsklinik untergebracht war, mit diesen Worten.

208 Umfassende Studien zu Freitagspredigten in Deutschland gibt es allerdings noch keine. Vgl.

zu Themen des interreligiösen Dialogs in Freitagspredigten der Verbände VIKZ, DITIB und

IGMG: Akca 2014. Vgl. zu ḫuṭba in der mittleren islamischen Periode bis 1500: Berkey 2001.

In der Gegenwart: zur Türkei: Prätor 1985, Tröndle 2006, Gibbon 2008, Eslen-Ziya/Korkut

2015 und 2016, vgl. zum arabischen Raum: Mattes 2005. Vgl. zu weiteren Predigten im ara-

bischen Raum: Antoun 1989.

209 Siehe z.B. Schreiber 2017, Ourghi 2016 und 2017.

Unsystematische Wissensvermittlung: Predigten (   
̆

huṭba und waʿẓ)

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 77

vielmehr sind sie als Teil von religiösen Ritualen zu betrachten. Koranschulen,

Glaubenskurse, sohbet und andere Formen des Unterrichts beinhalten zwar auch

rituelle Aspekte, wenn z.B. mit Fürbitten die Sitzung eröffnet wird, dennoch sind

diese Formen als systematisierte Weitergabe von islamischem Wissen wahrzu-

nehmen.

Die Form, Sprache und der Inhalt der Predigten sind nur in ihrer äußeren

Form formalisiert: Dabei wird ein bestimmtes Thema mithilfe islamischer Quellen

wie Koran, Prophetentradition, Gelehrtenthesen und Sufi-Zitaten erläutert und

mit alltagsbekannten Motiven (z.B. Redewendungen, Sprichwörter, Ereignisse)

beispielhaft dargelegt. Inhaltlich ist eine große Themenbreite zu verzeichnen:

Häufig nehmen Predigten Bezug auf kalendarische Ereignisse wie Ramadan-

Beginn, Tag der offenen Moschee, Gesegnete Nächte u.w. Oft sprechen Predigten

alltagsrelevante Themen wie das ›saubere‹ Erwirtschaften von Vermögen (ḥalāl,

türk. helal para), Stärkung des Glaubens zur Überwindung seelischer Sorgen

und/oder vernünftiges Handeln als islamischer Wert210 an, wie auch allgemein

sittliches Verhalten thematisiert wird. Es sticht hervor, dass das Bild einer idealen

muslimischen Gemeinschaft als eine gerechte, sittliche und moralisch integre Ge-

meinschaft vor Gott gezeichnet wird, welche als Orientierung für das Handeln der

Zuhörerschaft dienen soll. In einigen Predigten wird der Wahrheitsanspruch des

Islams gegenüber anderen Religionen angeführt, wobei diese Nennung selten in

Herabwürdigungen, Diskriminierungen oder direkten Überlegenheitsansprüchen

gegenüber Angehörigen anderer Religionen mündet. Vielmehr geht es um die

Sorge um das Seelenheil von Nicht-Muslim*innen, die der islamische Wahrheits-

anspruch, die Schönheit und Gerechtigkeit des Islams retten könnte.211 Häufig

werden in Predigten Episoden aus dem Leben des Propheten, seiner Frauen, der

Prophetengefährt*innen, der koranischen Propheten und muslimischer Persön-

lichkeiten wie Abū Ḥanīfa erzählt. Bei relevanten politischen Ereignissen werden

auch diese thematisiert: Beispielsweise wird bei konflikthaften Entwicklungen

in Palästina/Israel die Bedeutung Jerusalems für die islamische Religion heraus-

gestellt oder beim Aufflammen kriegerischer Auseinandersetzungen im Nahen

Osten der Einsatz kriegerischer Mittel im Kampf aus islamischer Perspektive

dargelegt. Hierbei werden teilweise die Interessen imperialistischer Akteur*in-

nen als dominantes westliches Handlungsmuster betont, und nicht selten wird

die ökonomische, soziale und politische Lage im Nahen Osten verschwörungs-

mythisch interpretiert. Die Festtagspredigten zum Ramadan- oder Opferfest

210 Vernunft im Islam und die Bedeutung des Verständnisses des Korans spielt in recht vielen

Predigten eine Rolle, ausdrücklich wurden sie eigens auch in sohbets und in Predigten zu

religiösen Feiern ausgeführt. Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee

oder Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi, 23.04.2015, Altstadt-Moschee. Siehe ausführlich

Abschnitt IV.

211 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Moscheeleben in Deutschland

thematisieren dagegen regelmäßig das friedliche Zusammenleben, den liebevollen

Umgang des Propheten mit Kindern und/oder den Wert der Bildung allgemein für

Muslim*innen.212 Predigten auf religiösen Feiern greifen fast immer den Anlass

der Feier auf.213 Auf Trauungs- und Beschneidungsfesten, ʿaqīqa-Opferfesten214,

Totenwachen, auf Feierlichkeiten zu Hadsch- oder Umrafahrten und zu ähnlichen

von privater Seite gewünschten und ausgerichteten Anlässen werden Predigten

gehalten, die vor allem als Teil von Ritualpraxis zu denken sind, in denen Aussagen

über Liebe, Nachbarschaftspflege, Solidarität, Wert der Familie, Gotteslohn oder

Rückkehr des Menschen zu Gott getätigt werden.215

Predigten sind nicht nur als hierarchische Wissensvermittlung durch die je-

weilige religiöse Autorität an die adressierten Gläubigen anzusehen, sondern als

Aushandlungsprozesse zwischen diesen, da über Themenwünsche und Erwartun-

gen,216 Rezeption und das jeweilige positive oder negative Feedback das islamische

Wissen in Predigten strukturiert wird. Eine Auseinandersetzung der Audienz mit

den vermittelten Inhalten ist, wenn nicht gleich im Anschluss, so als zirkulieren-

des Wissen in der Moschee zu beobachten. Die Aushandlung von gültigem Wis-

sen verläuft somit subtil, seltener kommt es zum konflikthaften Austausch zwi-

schen Prediger*in und Zuhörerschaft, schon gar nicht, wenn die Predigt in eine

religiöse Feier oder in das Freitagsgebet eingebettet ist. Die Diskussionen unter

Besucher*innen sind insofern fruchtbarer, da hier Gleiche unter Gleichen disku-

tieren und dabei auf die religiösen Veranstaltungen der religiösen Expert*innen

Bezug nehmen.Die Resonanzen des Publikums können auch direkt an Gebetsleiter

212 Feldnotizen, Ramadan- und Opferfeste 2014-2016, Altstadt-Moschee, Yunus-Emre-Moschee,

Mevlana-Moschee.

213 Beispielsweise wurde Bereuen, Vergeben und Versöhnen aus islamischer Sicht in der Nacht

der Vergebung thematisiert (Feldnotiz, Laylat al-Barāʾa/Berat Kandili, 01.06.2015, Yunus-

Emre-Moschee). In der Predigt zum islamischen Neujahr ging es um die Auswanderung der

muslimischen Gemeinschaft ausMekka nachMedina (hiǧra, türk. hicret), der Bedeutung die-

ses Ereignisses für die Entwicklung der muslimischen Umma und – dies ist der politische

Teil – um das Abwenden der türkischen Kultur von ihrer islamischen Vergangenheit durch

die Übernahme der christlichen Zeitrechnung (Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı,

04.11.2013, Altstadt-Moschee).

214 Das ʿaqīqa-Opferfest (türk. akika) wird als Segnungsfest von Neugeborenen von der Familie

des Kindes ausgerichtet.Wie beimOpferfest auch, wird ein opferungsfähiges Tier geschlach-

tet und mit dessen Fleisch Freunde und Bekannte verköstigt. Das Fest findet häufig privat

statt, aber wie auch bei anderen privaten Festen können die Moscheen als Orte hierfür ge-

nutzt werden.

215 Feldnotiz, Hadsch-Essen, 01.08.2015, Yunus-Emre-Moschee. Zu Predigten (nicht ḫuṭba) in

Moscheen in Deutschland gibt es noch kaum Untersuchungen. Zu ähnlichen Ergebnissen

wie in dieser Studie kommt auch Gorzewski über DITIB: Vgl. Gorzewski 2015: 91.

216 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee, zum Verhältnis von Män-

nern und Frauen im Islam. Das Thema ist ausdrücklich von der Frauengruppe der Moscheen

erwünscht worden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 79

und/oder Prediger*in gehen, indem z.B. Fragen gestellt und andereMeinungen ins

Spiel gebracht werden. Dies passiert während der Freitagspredigten (ḫuṭba) durch

deren formellen Status so gut wie nie, während der informellen Formate allerdings

öfter. Auch Predigten während einer religiösen Feier wie an den Gesegneten Näch-

ten oder vor den Tarāwīḥ-Gebeten erlauben aufgrund ihrer Einbettung in einen

programmatischen Ablauf und der teilweisen audio(visuellen) Übertragung in den

Frauenbereich kein direktes Feedback – von Männern wie Frauen gleichermaßen.

Predigten vor einemmono-geschlechtlichen Publikum außerhalb eines feierlichen

Rahmens, gerade auch innerhalb von sohbet-Veranstaltungen, weisen dagegen di-

rekte Reaktionen des Publikums auf, die auch vehement zur Sprache gebracht wer-

den und leidenschaftlich diskutiert werden können.217 Diese Beobachtungen wei-

sen auf den Trugschluss hin, den andere Beobachter*innen in Predigten in forma-

lisierten, ritualisierten Abläufen hineinlesen, nämlich die unkritische Übernahme

von Inhalten durch die Audienzen aufgrund der fehlenden direkten Reaktion. Viel-

mehr müssen sowohl die zeitlichen und räumlichen Umgebungen der jeweiligen

Predigten wie auch ihre Einbettung in liturgische Abläufe als auch andere Formate

mitberücksichtigt werden, um die Resonanzen der Predigten einordnen zu kön-

nen.

Predigten als Teil der Ritualpraxis sprechen jenseits ihres kognitiven Gehalts

religiöse Bedürfnisse der Akteur*innen an, die an der Gestaltung der Predigtpra-

xis heilsimmanent teilhaben: Die Praxis des Predigens ist zunächst hierarchisch

zu verstehen: Durch den Sprechakt ist die von dem Prediger bzw. der Predige-

rin gehaltene Predigt (oder Rede, Vortrag) bestimmend für die Handlung, die aber

mit bestimmten Körperhaltungen und Resonanzen des Publikums einhergeht, das

Teil einer Heilshandlung wird und seinen Teil beisteuert: Die meisten Anwesenden

nehmen im Sitzen auf dem Teppich eine gebückte Haltung ein, schauen während

der Predigt oft auf einen Punkt, selten wandern ihre Augen im Raum. Das Reden

während der Predigt wird durch Ermahnungen unterbunden und sanktioniert.218

Wenn der Name des Propheten fällt, wird laut der Segensspruch auf den Propheten

ausgesprochen (taṣliya) undManche streichen oder legen ihre rechte Hand über ihr

Herz. Am Ende jeder Predigt folgen – angekündigt durch eine veränderte Tonla-

ge in der Stimme der Prediger*innen – die Fürbitten: Hierbei hält jeder Einzelne

seine Hände nach innen geöffnet zwischen Bauch- und Brusthöhe vor sich. Nach

jeder vorgebrachten Fürbitte erfolgt das halblaute Rufen von āmīn.Der Fürbitten-

Teil endet mit der Aufforderung, die al-Fātiḥa-Sure zum Gedenken an die in der

217 Beispielsweise erregte die Ausführung einer Predigerin zum unvernünftigen Volksglauben

leidenschaftlich vorgebrachte Publikumsreaktionen (Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben,

29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee). Siehe Abschnitt IV.

218 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Moscheeleben in Deutschland

Fürbitte bedachten Personen und Ereignisse aufzusagen. Jeder für sich spricht zu-

nächst eine Varianz der tașliya und dann die al-Fātiḥa-Sure – dabei werden in der

Regel die erstenWorte der Verse halblaut besonders betont, dann erst leise für sich

weitergesprochen.Man streicht sich anschließendmit beidenHänden über das Ge-

sicht und beendet das Ritual mit āmīn-Sprechen. Dass die Predigt Teil des Rituals

ist, merkt man auch daran, dass mit dem Über-das-Gesicht-Streichen ein Raunen

durch den Raum geht und Gespräche zwischen Anwesenden beginnen.Mit diesem

letzten Akt endet die Predigt, die für die Audienz über die verbalisierte Ermahnung

oder Erbauungserzählung hinaus, heilsimmanente Komponenten aufweist.

Systematische Wissensvermittlung: Koranschule, sohbet, Unterricht und

Vorträge

Neben der gemeinschaftlich eingeübten Religiosität und den Formen unsystema-

tischer Wissensvermittlung findet die religiöse Sozialisation in systematisierten

Unterrichtssequenzen in Moscheen in Deutschland ihren Niederschlag. Als For-

mate haben sich Koranschulen, sohbets, Unterricht, Glaubenskurse und Vorträge

eingebürgert.

Der Begriff Koranschule wird im Deutschen insbesondere für den Unterricht

für Kinder verwendet. Im Türkischen existieren mehrere Begriffe, die dann auch

inhaltliche Unterschiede aufnehmen: Koranunterricht (Kur’an dersi), Korankurs

(Kur’an kursu), Koranalphabetisierung (elif cüz oder elif ba)219, Religionsunterricht

(din dersi), Koranrezitation (türk. tecvid < arab. taǧwīd), um nur einige Bezeichnun-

gen zu nennen. Der Ausdruck Religionsunterricht wird in immer mehr Moscheen

bevorzugt, sowohl um die negative Konnotation von Koranschule im Deutschen

zu vermeiden als auch um den inhaltlichen und methodischen Wandel von der

als üblich betrachteten Koranalphabetisierung und Memorierung zur verste-

hensorientierten Korankompetenz deutlich zu machen. Bisherige empirische

Studien zu Koranschulen als Teil der Moscheeangebote identifizieren sehr häufig

eine Didaktik des Memorierens, eine unhinterfragbare Vermittlung religiöser

Wahrheiten, die Vermittlung herkunftskultureller Güter und einen Fokus auf die

Koranlesefähigkeit.220 Dabei verorten sie ihre Forschungsfragen in einem Span-

nungsfeld zwischen einer auf Verstehen und Reflektieren der Glaubensinhalte

219 Elif Cüz oder alif ba/elif be stehen für ›Fibel‹, benannt nach den ersten Buchstaben des ara-

bischen Alphabets in türkischer Aussprache elif bzw. elif be/alif ba. Cüz ist die türkische Be-

zeichnung einer Lese-, Lehr- und/oder Lerneinheit.

220 Siehe Tosun 1993 (22006), Aşikoğlu 1993, Aslan 1998, Alacacioğlu 1999a, Ceylan 2008,

Schneider 2010. Diese Aspekte werden auch in der in den 1980er und 1990er Jahren erschie-

nenen Literatur über Koranschulen, die sich kaum bis gar nicht auf empirische Daten stützt,

kritisiert: siehe z.B. Scheinhardt 1980, Ritsch 1987, Harwazinski 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 81

ausgerichteten und auf Nachahmung und Memorieren ausgerichteten Religi-

onspädagogik. Letztere wird dabei als »islamisch« und »traditionell« bezeichnet,

erstere als »europäisch« und »modern« eingerahmt.221 Selbst wenn die Imame

unterschiedlich typisiert werden könnten – als »neo-salafitisch«, »traditionell-

konservativ«, »traditionell-defensiv« oder als »intellektuell-offensiv«222 –, würde

dies an der didaktisch-inhaltlichen Stagnation der Koranschulen nichts ändern.223

Auch aus anderen empirischen Untersuchungen wird deutlich, dass Muslime

und Musliminnen in Moscheekontexten die Reformierung von Koranschulen for-

dern.224 In einigen Fällen, die aus qualitativen Studien aus der Religionssoziologie

und Religionswissenschaft bekannt sind, spielen die Koranschulangebote der

Moscheen überhaupt keine Rolle bei der religiösen Sozialisation und beim religiö-

sem Wissenserwerb: Die interviewten oder schriftlich befragten Muslimin*innen

weisen zwar ähnliche Vorstellungen über unzureichende Didaktik und Methodik

in Koranschulen undMoscheen auf, kennen diese aber lediglich durch Hörensagen

oder verbreitete Vorstellungen.225 Dagegen beobachtet die Islamwissenschaftlerin

Irka-Christin Mohr in Berlin eine vielfältige Koranschullandschaft, in der Un-

terrichtsformen, Qualifikationen der Imame als Lehrpersonen sowie inhaltliche

Ausgestaltungen variieren können.226 Aus den Interviewsequenzen aus der Studie

des Theologen Ahmet Çekin über Imame in DITIB-Gemeinden schließe ich, dass

Imame auch unkonventionelle Themen aufgreifen und sich auf die Bedürfnisse

und Fragen der Schüler und Schülerinnen einlassen können.227 Eine hegemoniale

»Pädagogik der Unterwerfung« in Moscheen, in der Muslim*innen keinerlei Raum

zum Nachfragen, Diskutieren und Reflektieren hätten,228 ist aus den bisher vor-

liegenden empirischen Studien nur schwer so verallgemeinernd herauszulesen und

bestätigt sich auch in dieser Studie nicht.

Sowohl die Koranschule für Kinder (Altersgruppe ca. 7/8 bis ca. 11/12 Jahre) als

auch die Korankurse für Erwachsene stellen in bisherigen Studien das von Mus-

221 Siehe Alacacioğlu 1999a: 257-265, siehe auch Ceylan 2008: 62-64.

222 Siehe detailliert zu den Fallbeispielen der Typologien: Ceylan 2010: 51-172.

223 Vgl. Ceylan 2008: 61-64.

224 Vgl. Frese 2002: 282-286, vgl. Yilgin 2007: 92-94, vgl. auch Özdil 2002.

225 Vgl. Frese 2002: 215-222; 282-286, vgl. Karakaşoğlu/Öztürk 2007: 168.

226 Vgl. Mohr 2006a: 47-51.

227 Vgl. Çekin 2004: 183-189.

228 Vgl. Ourghi 2016: 2: »Die Lehrer entwerfen in erster Linie einen synoptischen Katalog von

Rechten und Vorschriften der verschiedenen sunnitischen Rechtsschulen und Glaubensge-

meinschaften, die ohne Begründung zu akzeptieren sind. Es geht um die Unterwerfung und

Bevormundung der Kinder. Diese sollen gar nicht erst in die Lage versetzt werden, ein kri-

tisches Bewusstsein und eine eigene religiöse Identität zu entwickeln.« Vgl. auch Ourghi

2017: o.S.: »Die Predigten und der Koranunterricht sind eine Ansammlung von fertigen Ant-

worten, die eine ständige Suche nach dem eigenen Ich in der Berührung mit dem Anderen

verhindern wollen.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Moscheeleben in Deutschland

limen und Musliminnen am meisten genutzte und nachgefragte Moscheeangebot

dar, was sich mit meiner Beobachtung deckt.229 Eine weiterführende Koranschule

für Jugendliche (Altersgruppe ab 12/13) dagegen, in der aufbauend auf Koranlesefä-

higkeiten ein vertiefender Religionsunterricht angeboten wird, wird deutlich we-

niger frequentiert und nachgefragt. Während das Koranschulangebot für Erwach-

sene immer geschlechtlich getrennt gestaltet wird und auch die Leitung demsel-

ben Geschlecht angehört wie die Teilnehmenden, ist die Kinder-Koranschule ent-

gegen der landläufigen Meinung nicht immer geschlechtlich getrennt. Durch die

hohe Anzahl der Schüler*innen macht es durchaus Sinn, mehrere Kurse (mit ver-

schiedenen Lehrenden) anzubieten, in denen dann auch sogleich auf Geschlech-

tertrennung geachtet wird wie z.B. in der Altstadt-Moschee oder im Kultur- und

Bildungszentrum.Bei nur einem Lehrenden (meist der Imam) sind alle Schüler*in-

nen ungeachtet ihres Geschlechtes in einem Kurs wie in der Yunus-Emre-Moschee

oder in der Mimar-Sinan-Moschee. Auch der Umstand, dass in einer Moschee je-

weils ein männlicher und ein weiblicher Lehrer unterrichten, bedeutet nicht, dass

die Schüler*innen nach ihrem Geschlecht getrennt werden müssen: In der Yunus-

Emre-Moschee richtet sich die Wahl der Lehrperson nach dem Kenntnisstand der

Schüler*innen, d.h. alle Schüler*innen in der Koranalphabetisierung erhalten ge-

meinsam Unterricht vom Imam, während die Einheiten Koranrezitation und Ko-

ranexegese von der weiblichen Religionsbeauftragten – wiederum für alle Schü-

ler*innen gemeinsam – erteilt werden.

Anhand meiner Unterrichtsbeobachtung habe ich eine Typologie erstellt, die

die verschiedenen Ziele und dementsprechend die Methodik und Gestaltung der

Koranschulen abbilden soll:230

In den Koranschulen des ersten Typs stehen Koranalphabetisierung, d.h. die

Fähigkeit, den Koran im Original rezitieren zu können, das Memorieren wichtiger

Koranverse und Fürbitten, die für das ritualisierte Gebet gebraucht werden, die

Vermittlung der Grundlagen des Glaubens sowie das gemeinsame Einüben der

Glaubenspraxis (z.B. mit einem gemeinsamen Mittagsgebet) im Vordergrund.

Zudem gibt es noch Religionsunterricht, in denen Prophetengeschichten und

Muḥammad-Biographie sowie Kenntnisse über Rechts- und theologische Schulen,

die Pflichtenlehre und Glaubensartikel vermittelt werden. Die Kinder lernen hier

auch die Grundlagen der Glaubenspraxis wie ṣalāt oder ṣawm kennen. Diese Beob-

achtungen decken sich mit den Richtlinien zu Korankursen, wie sie beispielsweise

229 Vgl. Şen/Sauer 2006: 14; 30-32. Die Korankurse für Kinder sind in den von mir aufgesuchten

Moscheen sehr ausgelastet, während z.B. Freitagsgebete nicht in diesemMaße frequentiert

werden.

230 Es handelt sich hierbei um eine heuristische Typologie und nicht um Typologien, wie sie in

qualitativen Forschungen erstellt werden. Grundlage der Typen sind Kinder-Koranschulen

und Erwachsenen-Korankurse in den untersuchten Moscheen der DITIB, der IGMG und des

VIKZ.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 83

durch die Diyanet-Behörde in der Türkei vertrieben werden.231 Die Koranalphabe-

tisierung und das Memorieren der Verse und Fürbitten in lateinischer/türkischer

Umschrift verlaufen parallel. Je nachdem wie viele Schüler*innen und Lehrende

zusammenkommen, können die Unterrichtsteile separat oder nebeneinander er-

teilt werden. Die angewandten Unterrichtsmethoden wie eigenständiges Lernen,

Lernen und Wiederholen in Gruppen und Abfragen variieren nach den Kompe-

tenzen der Lehrenden und dem Unterrichtsverhalten der Schüler*innen.232 Das

gemeinsame Lernen von Schüler*innen mit unterschiedlichen Lernniveaus führt

dazu, dass sich die Schüler*innen gegenseitig abfragen, miteinander üben und

sich Hilfestellung leisten können. Die Aussprache von religiösen Formeln wie

beispielsweise von , Basmala oder Koranversen und die Leseübungen

spielen neben den Memoriertechniken eine wichtige Rolle, teilweise werden auch

gemeinsam religiöse Hymnen gesungen. Die Bedeutung der Verse erfahren die

Schüler*innen in der Regel nur durch eine oberflächliche Bedeutungswiedergabe,

die aber selten eingeübt, erörtert und/oder abgefragt wird. In diesen Koranschulen

manifestiert sich der Wunsch nach Erwerb von Koranrezitationsfähigkeiten, wie

er von fast allen von mir befragten Eltern in Bezug auf ihre Kinder genannt wor-

den ist.233 Dagegen stehen Bedeutung und Verständnis der rezitierten Koranverse

sowie Übersetzungsleistung ins Türkische, Alltagsarabische oder ins Deutsche

nicht im Mittelpunkt des Unterrichtsgeschehens.234 Dies ist beispielsweise in

DITIB-Moscheen nach den Richtlinien der Diyanet-Behörde erst nach der Koran-

alphabetisierung vorgesehen235, somit stellen sie Anfängerkurse dar. Allerdings

stehen die dazugehörigen Fortgeschrittenenkurse zum einen nicht in derselben

Breite zur Verfügung, zum anderen ist auch aufgrund von nicht kontinuierlicher

Teilnahme der Schülerschaft, der wechselnden Lehrpersonen und dem gestiege-

nen Niveau des Unterrichts die Kontinuität von Fortgeschrittenenkursen nicht

gewährleistet.

In der Koranschule des zweiten Typs ist die Ausbildung von Koranverstehkom-

petenzen das Ziel, damit die Schüler*innen verstehensorientiert religionskompe-

231 Vgl. Büyükdinç 2001: 26. Siehe auch DITIB-Nord 2010, Diyanet İşleri Başkanlığı 1993 und

2004. Ein undatierter Lehrplanmit demLogodesDiyanet İşleri Başkanlığıbefand sichwährend

meiner Feldforschungszeit in den untersuchten DITIB-Moscheen in den Unterrichtsräumen,

zugänglich für alle Interessierten. Ob diese allerdings jemals zu Rate gezogen wurden, ent-

zieht sich meiner Kenntnis.

232 Allerdings waren nach meiner Beobachtung in denmeisten Fällen die Lehrenden didaktisch

nicht in der Lage, selbstständiges Lernen oder Gruppenarbeit zu koordinieren, so dass Lan-

geweile, anderweitige Beschäftigung oder Disziplinlosigkeit die Kinder-Koranschulen domi-

nierten. Hinzu kommt die freiwillige und unregelmäßige Teilnahme der Schüler*innen, wo-

mit die Unterrichtsgestaltung häufig den Charakter von ad hoc-Unterricht erhielt.

233 Siehe hierzu auch Abschnitt IV.

234 Dieses Thema wird in Abschnitt IV vertieft analysiert.

235 Vgl. Diyanet İşleri Başkanlığı 1993 und 2004.

taʿawwuḏ

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Moscheeleben in Deutschland

tent und dialogfähig werden. Die auf Koranverstehkompetenzen ausgerichteten

Kurse unterscheiden sich naturgemäß von denjenigen, in denen der Rezitation und

dem Memorieren Bedeutung beigemessen wird. Hier erlernen die Schüler*innen

zwar auch, den Koran zu lesen und korrekt zu rezitieren, aber erst wenn die Schü-

ler*innen »am Koran« (türk. »Kur’an’da«) sind, sollen sie beginnen, Verse in korrek-

ter arabischer Aussprache (und nicht nach lateinischer bzw. türkischer Umschrift)

auswendig zu lernen undmithilfe der Expert*innenWort fürWort zu verstehen.236

Das Memorieren von ausgewählten Versen und Fürbitten läuft strikt auf dem Fun-

dament des Verstehens ab, so dass diese zunächst in türkischer oder deutscher Be-

deutung vermittelt werden, bevor sie auf Arabisch memoriert werden sollen. Die

Koran-Alphabetisierung geht einhermit einer Grundvermittlung arabischer Gram-

matik, so dass die Schüler*innen anhand der koranischen Verse auch schon die

grammatische Semantik lernen.Die Lehrenden argumentieren, dass bisher Kinder

religiöse Merksätze auswendig lernen würden, ohne die theologische Dimension

der Aussagen zu verstehen.237 In diesem Typ dominiert die Anschauung, dass Me-

morieren und Verstehen zusammen erlernt werden soll. Wie in den Koranschulen

des ersten Typs gibt es auch hier Religionsunterricht, in demProphetengeschichten

und Muḥammad-Biographie, Kenntnisse über Rechts- und theologische Schulen,

die Pflichtenlehre und Glaubensartikel sowie die Grundlagen der Glaubenspraxis

vermittelt werden.

Sowohl in der bisherigen empirischen Forschung zu Koranschulen in Deutsch-

land als auch von den Koranschullehrer*innen der verstehensorientierten Koran-

schulen in den untersuchten Moscheen wird der Unterricht mit Koranalphabeti-

sierung und Memorieren wichtiger Verse und Fürbitten als üblich angesehen, was

aber zu überwinden sei. Allerdings werden Kinder-Koranschulen des zweiten Typs

von den Eltern nicht übermäßig nachgefragt, sogar aufgrund des fehlenden Me-

morierens der Koranverse, die für das Ritualgebet ṣalāt gebraucht werden, stark

kritisiert. Im Gegensatz dazu waren die Koranschulen des ersten Typs häufig über-

füllt, was den hegemonialen Status dieser Koranschulen offenbart. Wenn in einer

von Gläubigen bevorzugten Moschee nur verstehensorientierte Koranschulen an-

geboten wurden, schickten einige Eltern ihre Kinder in andere Moscheen.238 In-

teressanterweise handelte es sich dann um Kompaktkurse des Verbandes VIKZ, in

denen neben der Koranalphabetisierung und korrekter Rezitation auch arabische

Grammatik und Semantik, Bedeutung der wichtigsten Koranverse und Fürbitten,

Themen wie Prophetenbiographie und/oder Grundlagen der Rechtsschulen und

236 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 14.12.2013, Yunus-Emre-Moschee.

237 Interview, Jussuf, Dezember 2006, Altstadt-Moschee.

238 Yilgin hat auch schon beobachtet, dass Eltern teilweise weitreichende Vorstellungen für den

Koranschulunterricht hätten, dies auch andie Koranschulen kommunizierten und andere Ko-

ranschulen aufsuchen, wenn diese eher ihren Wünschen oder denen ihrer Kinder entspre-

chen. Vgl. Yilgin 2007: 85-94.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 85

theologischen Schulen in aufeinanderfolgenden Anfänger- und Fortgeschrittenen-

kursen gelehrt werden. Diese Kurse finden zwar auch in Moscheen statt, wenn sie

für die Unterbringung von Schüler*innen ausgestattet sind, wurden aber für diese

Feldforschung aufgrund ihres Charakters als Ferien-Kurse mit häufig auswärtigen

Schüler*innen nicht weiter untersucht. Auffallend war jedoch, dass von den An-

bieter*innen dieser Kurse diese in der Regel nicht als verstehensorientierte Kurse

angepriesen werden, so dass sie im Spannungsfeld zwischen Memorieren und Re-

zitieren auf der einen Seite und Verstehen und Reflektieren auf der anderen Seite

nicht einseitig gegen die Methodik des Memorierens oder als Leuchttürme einer

modernen Religionspädagogik in Stellung gebracht werden. Dass Eltern diese Kur-

se akzeptieren, lässt darauf schließen, dass es darum geht, wie die Koranschulen

gepriesen werden und inwiefern die Träger bzw. Lehrenden Wünsche und Erwar-

tungen in die Unterrichtsgestaltung aufnehmen, und nicht darum, dass die Eltern

verstehensorientierten Unterricht per se ablehnen würden. Dieses Spannungsfeld

steht daher im Zusammenhang mit den in Moscheen diskutierten Themen Ver-

nunft, Nachahmung, Reflexion, Wissen, bewusste Religiosität und dem sozialen

Sinn der jeweils bevorzugten Koranschule, welche in Abschnitt IV entsprechend

vertieft analysiert werden.

Die Koranschule für Erwachsene ist in erster Linie ein Koranalphabetisierungs-

kurs. Im zweiten Schritt geht es darum, dass die Teilnehmenden längere Koranver-

se memorieren und verstehen lernen, die sie zu bestimmten Gelegenheiten selber

laut rezitieren können.239 Die ausgewählten Suren bzw. Verse haben jeweils einen

sozialen Wert: Āmana ’r-Rasūlu (zwei Verse aus der zweiten Sure: 2/285-286) fun-

giert häufig als Tischgebet.240 DerThronvers (Āyat al-Kursī, türk. Ayetel Kürsi, 2/255)

wird als wichtigster Vers zur Unglücksabwehr angesehen. Beliebt sind bei Geden-

ken an Lebensereignisse wie Geburt, Tod oder Krankheiten die Sure Yāsīn (Sure 36),

gefolgt von Tebareke-Amme241. Auch die Suren al-Fatḥ (Sure 48) und ar-Raḥmān (Sure

55) sowie das auf Türkisch so genannte Elif lammim (2/1-5) werden als zu rezitieren-

de Koranverse in Koranrezitationskursen unterrichtet. Koranverstehkompetenzen

richten sich an solche, die schon koranalphabetisiert sind und werden spezieller

ausgebildet durch (1) tafsīr-Unterricht, in dem Methoden und Inhalte der Koran-

exegese vermittelt werden (türk. tefsir kursu), (2) fiqh-Unterricht, in dem relevante

Themen aus dem Bereich des fiqh anhand von Rechtsgutachten (fatwā, türk. fetva)

ausgeführt werden (türk. fıkıh dersi), (3) Hadith-Kurse, in denen die Grundlagen

239 Siehe hierzu Abschnitt IV.

240 Feldnotizen, unterschiedliche Gelegenheiten des gemeinsamen Essens in Moscheen (kein

Iftar!).

241 Tebareke = die Sure al-Mulk (Sure 67) und Amme = die Sure an-Nabaʾ (Sure 78). Diese Suren

sind im türkischsprachigen Bereich nicht unter ihren Surennamen bekannt, sondern unter

den jeweils ersten Wörtern, mit denen die Suren anfangen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Moscheeleben in Deutschland

der Hadithwissenschaften erläutert werden (türk. hadis dersi) oder (4) Glaubens-

Kurse, in denen die Grundlagen des Glaubens und der Glaubenspraxis besprochen

werden (türk. İlmihal). Teilweise werden diese Kurse auch einfach Unterricht (dars,

türk. ders) genannt. Auf Deutsch werden die Koranalphabetisierungskurse Koran-

unterricht genannt, während vertiefende Themen im Islamunterricht behandelt wer-

den. Es ist sowohl von den religiösen Expert*innen vor Ort als auch vom Interesse

der Gemeindeangehörigen abhängig, inwiefern weitere koranrelevante Kurse in

Moscheen stattfinden. Angebote zu tafsīr oder fiqh werden beispielsweise in der

Yunus-Emre-Moschee kaum frequentiert, wenn es sich um eigenständige Angebo-

te handelt, weshalb die religiösen Expert*innen hier tafsīr-Einheiten schon inner-

halb der regulären Korankurse oder in sohbets anbieten.

Eine solche Bandbreite an Angeboten bereitstellen zu können, bedeutet in-

des, über ehrenamtliches Personal und vernetzte religiöse Infrastruktur zu ver-

fügen. Moscheen stehen insgesamt vor der Herausforderung, immer mehr Auf-

gaben bewältigen zu müssen wie zum Beispiel für die religiöse Bildung, für den

seelischen Beistand der Gemeindeangehörigen, für die Geflüchtetenhilfe, für Inte-

grationsarbeit, als städtische Ansprechpartner, für den interreligiösen Dialog, für

die Öffentlichkeits- und Vernetzungsarbeit u.w. Die ehrenamtliche Struktur der

Moscheearbeit auf der einen Seite242 und dementsprechend die fehlenden finan-

ziellen Ressourcen sowie zu wenig ausgebildetes Personal auf der anderen Seite

erschweren die Regelmäßigkeit, die Fortdauer und die Nachhaltigkeit der oben

ausgeführten Angebote. Insbesondere die Angebote für Frauen variieren, da sel-

ten Korankurse von männlichen Lehrern von Frauen der Gemeinden genutzt wer-

den und insgesamt weniger Frauen als religiöse Expertinnen in Moscheen zur Ver-

fügung stehen.243 Insgesamt stellen die verschiedenen Angebote und inhaltlichen

Gestaltungen eine Bandbreite von Koranschule dar, die in dieser Form bisher in

empirischen Forschungen und in den öffentlichen Diskussionen kaum abgebildet

wird, womit eine Bedeutungsreduzierung impliziert ist undmögliche Entwicklun-

gen verdeckt bleiben.

In den letzten Jahrzehnten ist sohbet (›in angenehmer, positiver Atmosphäre

geführter Dialog, Austausch‹) als eine populäre Form der religiösen Bildung in der

Türkei aufgekommen bzw. neu vitalisiert worden. Es wird in Moscheen der Re-

ligionsbehörde Diyanet angeboten sowie außerhalb von Moscheen in informellen

religiösen Gruppen. Auch wenn Hart die sohbets in der Türkei als »prayer events

242 Bis auf die Religionsbeauftragten in DITIB-Moscheen müssen sich die Akteur*innen in Mo-

scheen finanziell selbst versorgen. Siehe hierzu Abschnitt II.

243 Daher werden häufig die Ehefrau des Imams oder besser gebildete andere Frauen in der Ge-

meinde für den Korankurs angefragt wie in der Altstadt-Moschee. Teilweise engagiert die

Frauengruppe einer Moschee auf eigene Kosten für eine begrenzte Zeit eine religiöse Exper-

tin wie in der Zentralmoschee in der Umgebung des Hauptfeldforschungsortes. Feldnotiz,

Wettbewerb religiöses Wissen, 01.03.2014, Zentralmoschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 87

that include sermons delivered by a religious leader, readings from the Koran, and

ilahi [anthems], or hymns to Mohammed«244 beschreibt, handelt es sich bei soh-

bets, denen ich in der Türkei245 und in Deutschland beiwohnte, weniger um »prayer

events« als um Treffen von an religiösen Themen interessierten Gläubigen, in de-

nen religiöse Inputvorträge, persönliche Fürbitten, Predigten, Koraninterpretatio-

nen und İlmihal-Inhalte sich abwechseln. Insbesondere sind sohbets aber dadurch

charakterisiert, dass das Publikum an die jeweiligen Leiter*innen Fragen stellen

und diskutieren kann, was sie von Predigten in einem programmatischen Ablauf

unterscheidet. Berkey gibt einen Einblick was ṣuḥba (türk. sohbet < arab. ṣuḥba)246

in der mittleren Periode islamischer Geschichte bedeuten konnte: »As it is used

in texts describing the transmission of knowledge in medieval Islam, suhba can

indicate both the concepts of ›companionship‹ and ›discipleship‹, and thus pre-

sumed both an almost familial intimacy […], and also hierarchy, the hierarchy of

age and status as well as expertise.«247 Dieser Beschreibung von sohbets als Formen,

die Anhängerschaft, Kameradschaft und Hierarchien gleichermaßen abbilden, bin

ich in verschiedenen Moscheen begegnet, wenn es darum ging, sohbets bestimm-

ter Leiter*innen zu frequentieren sowie eine spezielle Bindung zwischen Leiter*in

und Teilnehmenden aufzubauen. In den letzten Dekaden ist sohbet als religiöse

Bildungsform durch die Nurcu- sowie Hizmet-Bewegung in der Türkei populär ge-

worden, in denen Texte der jeweiligen spirituellen Führer Said Nursi und Fethullah

Gülen gelesen und interpretiert werden.248 Diesweist auch auf die Stellung von soh-

bets innerhalb der Ordensreligiosität hin, die hier aber nicht weiter vertieft wird.249

Sohbets kann man nahezu in allen (türkischdominierten) Moscheen in Deutsch-

land finden, ohne Unterschied ihrer Zugehörigkeit zu einem islamischen Verband

oder einer islamischen Bewegung. In bosnischdominierten Moscheen entspricht

das Format halka dem türkischen sohbet.250

Als sohbets deklarierte Veranstaltungen in Moscheen finden geschlechtlich

getrennt statt, dabei unterscheiden sich sohbets für Männer und diejenigen für

Frauen durch ihre Länge und die gendermarkanten Inhalte: Männer-sohbets

gehen höchstens eine halbe Stunde, greifen das Verhalten von Männern ge-

genüber Frauen oder die Verantwortung von Männern für ihre Familien auf.

244 Hart 2009: 735.

245 Februar-April 2014 Istanbul, Kadıköy, verschiedene sohbet-Veranstaltungen in Moscheen der

Diyanet.

246 Auf Arabisch wird dieser Begriff im Moscheekontext nicht gebraucht.

247 Berkey 2003: 225.

248 Die Konnotation der »familial intimacy« und »hierarchy« von sohbets, die Berkey anspricht,

kann insbesondere hier angetroffen werden. Vgl. hierzu Vicini 2014: 95-97.

249 Siehe hierzu Silverstein 2007: 42-44.

250 Informelles Gespräch mit dem ehemaligen Vorsitzenden einer bosnischen Gemeinde in

Stuttgart, Mitte 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Moscheeleben in Deutschland

Frauen-sohbets dauern mindestens eine Stunde, eher länger, und thematisie-

renThemen wie islamische Kindererziehung,251 Nachbarschaftspflege, Bekleidung

und Sittlichkeitsaspekte252. AllgemeineThemen wie der Glaube an Engel, Stärkung

des Glaubens, islamische Geschichte, die Bedeutung des Gebets oder der Wert

von Vermögensabgaben werden sowohl in Männer- als auch in Frauen-sohbets

angeboten.

Die Sprache der sohbets ist Türkisch und sie wenden sich an türkischsprachige

Interessent*innen. Das gleiche Format auf Deutsch wird als Vortrag angekündigt.

Deutschsprachige Vorträge werden anders als sohbets für Frauen und Männer glei-

chermaßen angeboten (in der Regel mit Geschlechtertrennung). Einige dieser Re-

ferenten sind in der (muslimischen) Öffentlichkeit wohlbekannte Akteure aus dem

islamischen Feld.253

Es gibt auch Treffs und Gruppen in Moscheen, die sich mit unterschiedlichen

religiösen Formaten in den Räumen der Moscheen treffen, aber nicht von der Mo-

scheeleitung initiiert oder Teil des Moscheemanagements sind. So gibt es auch

in türkischdominierten Moscheen durchaus bosnische, arabische, internationale, in-

terkulturelle und/oder kenianische Gruppen sowie unterschiedliche Jugendgruppen,

explizit deutschsprachige Treffs, Hadsch-Treffen usw. In deren Sitzungen können

die Übergänge zwischen den Formaten fließend sein, beispielsweise kann man

sich zumgemeinsamen treffen, denen dannVorträge/Referate zu unter-

schiedlichen Themen der Glaubenspraxis und zu kalām vorausgehen oder folgen,

und/oder es kann aus tafsīr-Büchern gelesen und diskutiert und/oder Koranrezi-

tationspraxis eingeübt werden. Was die Gruppen und Treffs von den Zusammen-

künften in anderen Formaten unterscheidet, ist die Regulierung der Teilnehmen-

den. Zwar sind diese Treffs auch als offene Angebote angekündigt, d.h. prinzipiell

kann jede/r unangekündigt teilnehmen. Doch schon zu Beginn des Treffens stel-

len sich die Teilnehmenden gegenseitig persönlich vor und führen sich somit in

die Gruppe ein. Vorstellungsrunden und eine damit einhergehende Aufnahme in

die Gruppe habe ich nur in diesen Gruppentreffen und Treffs erlebt, auch wenn

z.B. nach religiösen Feiern oder nach dem gemeinsamen Freitagsgebet in den Mo-

scheen der Gemeinde eher unbekannte Gesichter willkommen geheißen und nach

ihrer Person gefragt werden.

Stärker als bei Predigten und Gebetsgelegenheiten folgen die Kursveranstal-

tungen und Gruppen-Treffen in den Moscheen nicht einem Management von Lei-

tung, Nachhaltigkeit, Kontrolle und Seminarstruktur. Der ehrenamtliche Charak-

251 Ankündigung: »Wie sollenwir unserenKinder vonGott erzählen?« (»ÇocuklarımızaAllah’ı nasıl

anlatmalıyız?«), sohbet-Thema, Juni 2013, Yunus-Emre-Moschee.

252 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Vortrag/Aşure, 18.10.2015, Altstadt-Moschee.

253 So sprachen in den deutschsprachigen Vorträgen und zu Seminaren in der Altstadt-Moschee

schon Ferid Heider (Berlin), Ali-Özgür Özdil (Hamburg), Imran Schröter (Karlsruhe) und Mo-

hammed Naved Johari (Frankfurt a.M.).

ḏikr/taṣliya

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 89

ter der Moscheearbeit führt dazu, dass die Angebote der Moscheen von den In-

itiativen der Akteur*innen, die aktiv sind, abhängen und deren inhaltliche Gestal-

tung nicht immer mit den Moscheevorständen oder (Haupt-)Imamen abgespro-

chen, von ihnen überblickt werden oder von ihnen ausgehen. Bisher wurde in der

Forschung dies lediglich für die Angebote von Frauen für Frauen festgehalten und

als Kronzeuge einer frauendiskriminierenden oder nicht wertschätzenden religiö-

sen Arbeit von Frauen durch die männlichen Moscheevorstände gewertet.254 Tat-

sächlich kann dies aber verschiedene Formate ungeachtet des Gender-Aspekts be-

treffen und damit die Frage nach religiöser Autorität, ihren Legitimationswegen

und der Kontrolle des in der Moschee ausgehandelten islamischen Wissens durch

Moscheevorstände aufwerfen. Die autonome Situation führt dazu, dass in einem

Format bestimmtes islamisches Wissen als wahr und gültig referiert wird, das in

anderen Formaten derselben Moschee durchaus als ungültig oder falsch angese-

hen werden kann: Beispielsweise nahm während eines gemeinsamen Gesprächs in

einem Gruppentreffen der interkulturellen Frauengemeinschaft jemand Bezug auf

das Rippennarrativ von der Erschaffung der Frau und bezeichnete dies als falsches

(nämlich biblisch-christliches) Wissen, was auf breite Zustimmung der Anwesen-

den stieß. Statt des Rippennarrativs gingen einige Teilnehmende auf koranische

Bezugsstellen ein, in denen die Erschaffung des Menschen aus einem nafs (›We-

sen‹) erzählt wird – ohne die betreffenden Koranverse zu nennen (4/1).255 In einem

anderen Format derselben Moschee erzählte die Referentin Melek, dass die Frau

an eben der Stelle der Rippe, aus der die Frau dem Mann entwachsen sei, den

Sitz der Barmherzigkeit, des Mitgefühls und der Liebe habe.256 Vermutlich haben

die beiden Veranstaltungen keinen Bezug aufeinander genommen. Doch ähnliche,

nebeneinander existierende Wahrheitsdarstellungen und Legitimationen habe ich

des Öfteren auch im Umgang mit Texten bestimmter Autor*innen oder in Bezug

auf religiöse Handlungen erlebt. Damit zirkuliert in verschiedenen Formaten der

Moschee unterschiedliches islamisches Wissen.

Der beschriebenen Autonomie der religiösen Akteur*innen und damit auch der

Wahrung einer Pluralität von Autorität sowie gültigen/ungültigen islamischen Bot-

schaften steht die zunehmende Intervention, Einmischung und Kontrolle durch

Moscheevorstände, Regionalvorstände, Landesdelegationen, Bundesvorstände,

binnenstaatliche und transnationale Strukturen gegenüber. Diese Entwicklungen

stehen im Kontext einer Professionalisierung der Moscheearbeit, um zum einen

254 Vgl. Beilschmidt 2015: 137, vgl. auch Schmid/Akca/Barwig 2008: 250.

255 Feldnotiz, Treffen der interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee

(ThemaderWoche: Gebet in derGemeinschaft –wasmanbeachten sollte, Referentin:Naima

– wird in der Gruppe als Expertin wahrgenommen).

256 Feldnotiz, Herbst/Winter-Glaubenskurs, 21.10.2016, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Moscheeleben in Deutschland

als Ansprechpartner der Staaten in deren jeweiligen religionsverfassungsrechtli-

chen Rahmenbedingungen zu bestehen, zum anderen um den Bedürfnissen einer

muslimischen Klientel besser begegnen zu können. Hierzu gehören Erwartungen,

Ansprechpartner für den interreligiösen Dialog, Öffentlichkeitsarbeit, theologi-

sche, seelsorgerische und/oder religionspädagogische Expertisen, d.h. klare Formen

religiöser Autorität auszubilden sowie Jugend- und Frauenarbeit zu koordinieren.

Gleichzeitig müssen die islamischen Verbände als Träger von Moscheen transpa-

rente Inhalte und personelle Strukturen vorweisen, um (staatliche) Anerkennung

zu erhalten. Die Ausbildung der differenzierten und transparenten Strukturen

sowie die Ausgestaltung von weiteren religiösen Kompetenzfeldern stellen in

den Anerkennungskämpfen wichtige Meilensteine dar. Verflechtungen mit deut-

schen, bundesrepublikanischen Stellen als auch Verbindungen zu beispielsweise

türkischen, staatlichen Stellen führen somit zu ähnlichen Professionalisierungs-

maßnahmen auf Seiten der Moscheeträger. Als Teil staatlichen Handelns evoziert

Professionalisierung nämlich Beständigkeit, Nachhaltigkeit und Transparenz,

die als Garantien für eine Anerkennung und staatliche Unterstützung gewertet

werden. Wie der Islamwissenschaftler Andreas Gorzewski schreibt, seien bis

Mitte 2014 durch Strukturveränderungen innerhalb von DITIB deren Ortsvereine

stärker an die Kölner Zentrale angebunden worden: »Die Förderung der Frauen-

und Jugendarbeit mag ein Anliegen vieler einzelner Moscheevereine gewesen

sein, die Mittel zur bundesweiten Koordination und Durchsetzung der dafür

nötigen Satzungsänderungen hat offenbar nur die Zentrale in Köln.«257 In die-

ser Perspektive erscheinen die Strukturveränderungen bei DITIB als Mittel des

Dachverbandes, »großen Einfluss […] auf die Arbeit der Ortsvereine«258 auszu-

üben. Allerdings erbringt Gorzewski den empirischen Nachweis einer solchen

Einflussnahme nicht. Wie ich vor Ort beobachtete, konnten zum einen über diese

Struktur religiöse Dienste von lokalen Moscheen effizienter abgerufen werden,

zum anderen waren es in lokalen Moscheen verankerte Akteur*innen, die an der

Gestaltung der übergeordneten Ebenen mitgewirkt haben und somit die Struktur-

veränderungen auf den Landes- und Bundesebenen auch mittrugen. Das bedeutet

nicht, dass es keinen »großen Einfluss« des Bundesverbandes auf die Ortsvereine

gibt, lediglich soll auf die personelle Verflechtung von Ortsvereinen und überge-

ordneten Ebenen hingewiesen werden, ebenso auf die Effizienz religiöser Arbeit

durch zentralistische Strukturen – nicht nur innerhalb der DITIB. In diesem

Spannungsfeld im islamischen Feld beziehen Akteur*innen unterschiedliche Po-

sitionen – je nachdem welche Interessen, Erfahrungen, Wünsche, Haltungen und

Ressourcen sie ausgebildet haben. Dies hat dann Auswirkungen auf die konkrete

lokale Situation vor Ort: Sowohl die Autonomie der lokalen Akteur*innen als

257 Gorzewski 2015: 73.

258 Gorzewski 2015: 73.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 91

auch die entsprechende Vielfalt in der Ausbildung religiöser Autorität durch die

lokale Angebotsstruktur stehen durch die Professionalisierungsmaßnahmen unter

Druck, die nicht einseitig als Einflussnahme der Bundesebenen gewertet werden

sollten.

Das religiöse Kalenderjahr in den Moscheen

Das religiöse und soziale Leben in Moscheen ordnet sich nach Konjunkturen, die

sowohl mit einem genuin islamischen Kalender zu tun haben (z.B. Ramadan, Ge-

segnete Nächte) als auch mit sozialen bzw. sozial-religiösen Aktivitäten im Stadt-

teil (wie Moscheefeste, Stadtteilfeste). Türkischdominierte Moscheen können zu-

dem auch der Logik des nationalstaatlichen türkischen Festtagskalenders folgen.

So gab es Veranstaltungen z.B. am Fest der Republik, 29. Oktober (1923, türk.Cumhu-

riyet bayramı) und am Tag der Gefallenen am 18.März (türk. şehitler günü) in Gedenken

an die Schlacht an den Dardanellen (türk. Çanakkale savaşı, 1915), insbesondere im

Jahr 2015 zum hundertjährigen Jahrestag der Schlacht. Der in der Öffentlichkeit

bekannte al-Quds-Tag dagegen wird in keiner von mir besuchten Moschee began-

gen oder gedacht, auch unter arabischstämmigen Muslim*innen nicht.

Im islamischen Jahreskreis gibt es verschiedene Gedenk- und Feiertage, die als

religiöse Anlässe zur expliziten Wissensvermittlung und zur Ausübung religiöser

Feiern genutzt werden. Der soziale Effekt beim Begehen dieser Tage in Mosche-

en liegt konkret in seiner vergemeinschaftenden Wirkung, da dadurch einerseits

Menschen aus den Communities Möglichkeiten der Geselligkeit erhalten, ande-

rerseits weitere Moscheeaktivitäten durch das Zusammenkommen von Menschen

Auftrieb erhalten. Auf einer mentalen Ebene stellt das Begehen Verbindungen zu

den gleichen Feiern weltweit und insbesondere in den Bezugsländern dar.

Genannt worden sind schon die wöchentlichen Freitagsgebete; nicht fehlen

dürfen die Feiertagsgebete zum Abschluss des Ramadans (ʿĪd al-Fiṭr, türk. Rama-

zan bayramı ›Ramadanfest‹, auch Şeker bayramı ›Zuckerfest‹) und in Gedenken an

Ibrāhīms/Abrahams Opfer (ʿĪd al-Aḍḥā, türk. Kurban bayramı, dt.Opferfest, vom 10.

bis 13. ) sowie der Ramadan als Fastenmonat, welcher die Hauptsaison

der Moscheen bildet. In der Feldforschungszeit fiel das Ende des Ramadans in die

Sommerferienzeit und die Moscheen gingen nach dem Ramadan in die Ferien. Die

erste moscheeliche Veranstaltung war dann wieder das Opferfest, das auf die Mo-

nate September-Oktober fiel und später in den Sommerferien lag. Damit avan-

cierte das islamische Neujahr und der ʿĀšūrāʾ-Tag im Herbst zu sozial wichtigen

Anlässen, damit sich Besucher*innen in den Moscheen mal wieder treffen konn-

Ḏū l-Ḥiǧǧa

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Moscheeleben in Deutschland

ten.259 Auf diesen Veranstaltungen konnte wiederum auf weitere Aktivitäten z.B.

auf die »Kinderhilfe« (Mitte November-Dezember), auf den »Tag gegen Gewalt ge-

gen Frauen« am 24. November sowie auf den Geburtstag des Propheten (Mawlīd

an-Nabī, türk.Mevlid Kandili) vorbereitet und dafür geworben werden. Es ist eben

auch die Variabilität des islamischen Kalenderjahres, das mit den in anderen Fel-

dern üblichen Kalendern abgeglichen werden muss (Ferienkalender, Auftragska-

lender, Feiertagsregelungen, schulischer und städtischer Festkalender, türkischer

Fest- und Gedenktagkalender u.w.), welche die Organisierung des Moscheelebens

erheblich strukturiert.

Einen Stellenwert wie Festtage haben die oben schon erwähnten Gesegneten

Nächte, die im Türkischen Kandil geceleri oder mübarek geceler (›gesegnete Näch-

te‹) genannt werden: Dazu gehören der Geburtstag des Propheten Muḥammads

(Mawlīd an-Nabī/Mevlid Kandili, in der Nacht zum 12. Rabīʿ al-awwal), die Nacht der

Himmelsreise des Propheten (al-Miʿrāǧ, türk. Miraç Kandili, in der Nacht zum 27.

Raǧab), die Nacht der Wünsche (Laylat ar-Raġāʾib, türk. Regaib Kandili, in der Nacht

des ersten Donnerstags auf den Freitag imMonat Raǧab260), die Herabsendung des

ersten Verses des Korans (Laylat al-Qadr, türk. Kadir Gecesi, am 27. Ramadan) und

die Nacht der Vergebung (Laylat al-Barāʾa, türk. Berat Kandili, in der Nacht zum

15. Šaʿbān). In den letzten zwei Dekaden hat sich im türkischen Einflussbereich

außerdem die ›Woche der gesegneten Geburt‹ (türk. kutlu doğum haftası) als Inno-

vation einer religiösen Feier etabliert, die im Zeitraum von Mitte März bis Mitte

April begangen wird.261

Als sozio-politische Gedenktage können diejenigen Tage gezählt werden, deren

ursprüngliche Motive nicht heilsimmanent waren wie die Begehung des ʿĀšūrāʾ-

Tags am 10.Muḥarram im Gedenken an das Märtyrertum von Ḥusayn in der Stadt

Karbala, die Begehung des islamischen Neujahres (türk. Hicri Yılbaşı) in der Nacht

zum01.Muḥarram oder der EinzugMuḥammads nachMekka (türk.Mekke’nin fethi),

welches in der Silvesternacht, also nach dem gregorianischen Sonnenkalender, be-

gangen wird.262 Der ʿĀšūrāʾ-Tag taucht in der Forschungsliteratur vor allem durch

259 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Vortrag/Aşure, 18.10.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, islamisches Neu-

jahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Viele der Anwesenden sprachen über ihren

Sommer, weil sie sich seit Sommerbeginn nicht mehr getroffen hatten.

260 Diese Tradition ist besonders in Sufi-geprägten Milieus verbreitet, die teilweise

Donnerstagabend-Gemeinschaften genannt werden, wie auch schon der Zeitpunkt auf

den als gesegnet angesehenen ›Vorabend des Freitags‹ (türk. Cuma akşamı) hinweist.

261 Der Geburtstag des Propheten wird auf den 20. April des gregorianischen Kalenders datiert,

was in der Türkei das Ausgangsdatum der Feierlichkeiten darstellt.

262 In einigen Moscheen wird in der Silvesternacht als Gegenprogramm zu sonstigen Silvester-

feierlichkeiten des Einzugs nach Mekka gedacht, bisweilen auch dezidiert als »Alternativa-

bend« beworben.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 93

seine hohe Bedeutung im schiitischen und alevitischen Kontext als solcher Gedenk-

tag auf, die sunnitischen Formen des Gedenkens sind eher unbekannt. Tatsächlich

spielte in den untersuchten Moscheen in den Feierlichkeiten zum ʿĀšūrāʾ-Tag der

historische Ursprung keine prominente Rolle. Zwar wurde derMärtyrer-StatusḤu-

sayns thematisiert, doch sein Leiden und dieMassaker in Karbala nicht vertieft. Auf

allen drei ʿĀšūrāʾ-Feiern, die ich während der Feldforschung besucht habe, haben

die Prediger*innen darauf aufmerksam gemacht, dass an diesem Tag nicht nur

Muḥammads Enkel Ḥusayn zum Märtyrer wurde, sondern auch, dass an diesem

Tag andere wichtige Ereignisse aus koranischer Zeit stattgefunden hätten. Erzählt

wurde z.B. das Ende der Sintflut und die Befreiung von Yūnus/Jonas aus demBauch

des Fisches an eben diesem Tag.263 Damit erkennen die Akteur*innen im sunniti-

schen Bereich zwar den nachkoranischen, historischen Ursprung von ʿĀšūrāʾ mit

dem Märtyrertum Ḥusayns an, reihen diesen Gedenktag aber in eine Geschichte

bedeutungsvoller Ereignisse für die Menschen ein, von denen der Koran berich-

tet.264 Gläubige sprachen vor und am ʿĀšūrāʾ-Tag davon, dass das Haus/die Fa-

milie ein Jahr lang vor Schaden bewahrt werde und dass bestimmte Tätigkeiten

an diesem Tag sehr segensreich seien (türk. bereketli): es handelte sich um Alltags-

praxen wie Einkaufen, Verkaufen, Säen, Ernten, Kochen und Essens-Einladungen

am ʿĀšūrāʾ-Tag. Im Fokus der sohbets und Predigten zu ʿĀšūrāʾ stand insbesondere

der Segen auf diesen Handlungen.265 Eine selbst zubereitete Speise aus verschie-

denen Zutaten wie Zucker, Nüsse, Bohnen, Kichererbsen, Trockenobst u.w. (türk.

aşure) wird zum Abschluss der Veranstaltungen gereicht. Das Fasten an diesem

Tag zusammen mit dem vorigen und nachfolgenden Tag wird ebenfalls als beson-

ders segensreich angesehen. Mit den religiös-spirituellen Bedeutungen, die dieser

Tag durch Fasten, gesegnetes Essen und allgemeine Segnungen erhält, und durch

die historisierend-legendenhafte Einordnung des ʿĀšūrāʾ-Tages in eine islamische

Heilsgeschichte wird der prominenten Stellung von ʿĀšūrāʾ im schiitischen und

alevitischen Kontext eine sunnitische Bedeutung zugewiesen. Gleichzeitig ist si-

cher davon auszugehen, dass ʿĀšūrāʾ-Praxen wie der gesegnete Einkauf auf diesen

Tag verdichtet werden, eben weil der Tag schon als historischer Tag in anderen

Kontexten gedacht wird.

263 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Vortrag/sohbet, 18.10.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Tag, weib-

liche Hoca, 03.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum. Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier, 07.11.2014,

Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Tag, 03.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum.

264 Dabei istmir unklar geblieben, inwiefern die positiven Erzählungenwie das Endeder Sintflut

mit dem Abschlachten von Ḥusayn verbunden werden. Vgl. hierzu Schimmel 2014: 38.

265 Feldnotiz, sohbet zum ʿĀšūrāʾ-Tag/Aşure, 18.10.2015, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Kinder-

hort/Yuva am ʿĀšūrāʾ-Tag/Aşure, 03.11.2014, Kultur- und Bildungszentrum, Gespräch mit den

weiblichen Hocas sowie Frauen undMännern, die vom Einkauf kamen und gerade in derMo-

schee pausierten. Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee. Vgl. auch

Schimmel 2014: 38-39.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Moscheeleben in Deutschland

Zu all diesen Gelegenheiten bieten die Moscheen diverse Veranstaltungen an.

Meist beginnen sie mit dem gemeinschaftlichen Nachtgebet bzw. Abendgebet (je

nachdem in welche Jahreszeit der Tag fällt), dem ein sohbet, ein Vortrag oder ei-

ne Predigt folgt. Teilweise tragen Kinder aus der Gemeinde Gedichte, Lieder oder

Geschichten vor. Wenn die Tage auf einen Freitag oder auf das Wochenende fal-

len, sind die Moscheen gut bis sehr gut besucht. Die Menschen an den jeweiligen

Abenden setzten sich für das Gelingen dieser Feiern ein, bereiteten sie intensiv vor

und begingen den Abend leidenschaftlich.

Diese genannten Veranstaltungen im islamischen Jahreskreis können der

Kategorie religiös-spiritueller Erbauung zugerechnet werden. Die Moschee kann

aber auch für private Feiern genutzt werden: Trauungs-, Beschneidungs- und Na-

mensgebungsfeste, Totenwachen, Totengebete, Verabschiedung und Begrüßung

der Umra- und Hadsch-Pilger*innen aus der Gemeinde sowie von Gemeindemit-

gliedern gewünschte Feiern bei Lebensereignissen wie Geburt (ʿaqīqa-Opfer), Tod,

Todestag, Trauung, Schuljahresbeginn, neues Haus, neue Arbeit, Rentenbeginn,

Studium, Hadsch-Fahrt u.w. Des Weiteren haben sich auch Veranstaltungen im

deutschen Kontext etabliert, die als Einpassung sozialer und religiöser Aktivitä-

ten in den Moscheen durch den deutschen Feiertagskalender analysiert werden

können. Die Festsaison in Moscheen begann in den Jahren der Feldforschung

etwa im März und dauerte bis zum Beginn des Ramadans an. Dabei werden die

Oster- und Pfingstfeiertage, der 01. Mai, die beiden langen Wochenenden von

Christi Himmelfahrt und Fronleichnam genutzt, um Kirmesse, Tag der offenen

Türen und/oder Frühjahrsfeste auszurichten und/oder an Stadtteilfesten mit

einem eigenen Stand mitzuwirken. Am Feldforschungsort hat sich nur zur Ko-

ordination dieser Fest-Tage das ›Bündnis der türkischen Vereine und Moscheen‹

(Türk dernekleri ve camiileri birliği) gegründet, das sich alle drei Monate trifft, um

diesbezügliche Absprachen zu treffen, damit die (zahlenden) Festgänger*innen

auf alle Moscheefeste gehen können.266 Mit Beginn des Ramadans endet die

Festsaison und wird erst mit den gesetzlichen Feiertagen am 03. Oktober und 01.

November wieder aufgenommen. Während der kalten Jahreszeit stehen wenig

genuin islamische Feiertage oder Gedenktage an, so dienen Moscheefeste dazu,

die Menschen an Angebote der Moschee heranzuführen. In den Wintermonaten

richten die Moscheen hierzu jeweils ein Moscheefest aus, das unter dem Motto

eines Gerichts steht: »Sardellen-Fest« (türk. »Hamsi-şöleni«)267, »Frikadellen-Fest«

(türk. »Köfte-şenliği«) oder »Hausmannskost-Fest« (türk. »ev yemekleri şenliği«).

266 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, Kirmes, 30.05.2014, Kultur-

und Bildungszentrum. Interview, Ekrem, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

267 Hamsi sind Fische aus der Familie der Sardellen aus dem Schwarzen Meer und der Inbegriff

der Schwarzmeer-Küche, die in den Wintermonaten Saison haben und in einer typischen

Zubereitungsform (hamsi tava) gereicht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 95

Die Moscheefeste sichern die finanzielle Ausstattung der Moscheen, die durch

den Verkauf von Speisen ihre Kassen auffüllen. Der Vergemeinschaftungseffekt

der Moscheefeste soll aber hier im Vordergrund stehen: Dieser Effekt entsteht

sowohl innerhalb der muslimischen Community als auch in der öffentlichen

Wahrnehmung der Moscheen im Stadtgeschehen, insbesondere wenn sie in

Stadtteilfeste miteinbezogen werden. Dann spielt auch die Öffentlichkeitsarbeit

eine große Rolle: Neben den Speise-Angeboten werden auch Moscheeführungen

für deutschsprachige Nicht-Muslim*innen angeboten oder Podiumsdiskussio-

nen über Reizthemen (Frauen, Gewalt oder Gehört der Islam zu Deutschland?)

veranstaltet. Für die muslimische Klientel gibt es einen Markt für religiös nutz-

bare Materialien wie Ramadankalender, Kleidung, Gebetsteppiche, Bücher sowie

andere Accessoires, womit Konsum-Bedürfnisse mitbedient werden können.

Manchmal gibt es dazu noch kulturelle Angebote wie Theaterstücke, Workshops

zur Ebru-Malerei (Marmorieren) u.a. Insbesondere führen Moscheefeste aber

innerhalb der muslimischen Community zu Vergemeinschaftungen: Die letzten

Kirmesse vor Ramadan-Beginn werden von den Moscheen genutzt, um intensiv

die Menschen auf die bevorstehende Ramadan-Zeit vorzubereiten: So werden

auf den Festen Iftar-Listen fertiggestellt, auf die Abgabe der ṣadaqa al-fiṭr und

zakāt hingewiesen sowie auf Angebote der Moschee im Ramadan aufmerksam

gemacht: Jede/r ist eingeladen, im Ramadan ein öffentliches Iftar-Essen in der

Moschee zu spenden. Es war Mahmut, Imam der Yunus-Emre-Moschee, der eine

solche Liste führte und teilweise einzelne Personen direkt darauf ansprach.268 Sein

Slogan lautete 2014: »Wenn man ein Iftar spendet, ist das wie ein Tag fasten.« So

sollten sicherlich diejenigen angesprochen werden, die nicht selber (durch-)fasten

können, aber mit der legalistischen Kompensationsregel am Segen des Ramadans

teilhaben können.269

Noch wichtiger scheint mir der pädagogische Effekt, den ich z.B. auf dem

Stadtteilfest der Altstadt-Moschee beobachtet habe: Ebenfalls eine Woche vor

Ramadan-Beginn trat eine niederländische Theatergruppe »Hacivat und Kara-

göz«270 auf, die in ihren türkischsprachigen Sketchen immer wieder die Zuschauer

an die Spiritualität, die Pflichten und das Gemeinschaftsgefühl des Ramadans

erinnern sollte:

268 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.

269 Nach legalistischer Regelung kann ein nicht-gefasteter Tag durch die Speisung eines Men-

schen kompensiert werden.

270 Hacivat und Karagöz sind die Hauptfiguren des osmanischen Schattentheaters, das heute als

Geschichten, Schattentheater, Personentheater und auch als Figurentheater für Kinder auf-

geführt bzw. als Bücher verlegt wird. Hacivat ist dabei ein etwas gelehriger Mann, der flei-

ßig, neunmalklug, eloquent, auch etwas arrogant oder vertrauensselig erscheint.Karagöz da-

gegen ist ein Tollpatsch, faul, naiv, freundlich, hilfsbereit und mit gesundem Menschenver-

stand ausgestattet.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Moscheeleben in Deutschland

Hacivat (H) trifft Karagöz (K) nach langer Zeit und unterhält sich mit ihm:

H: »Wo warst du, mein lieber Freund?«

K: »Zuhause.«

H: »Was machst du zuhause?«

K: »Ich schaue Serien im Fernsehen an.«

[Nun spricht Karagöz über prominente Serien, die die Zuschauer*innen selbst

kennen, da sie zu den Serien-Zitaten schmunzeln, lachen oder rufen.]

H: »Ja, kommst du denn mal nicht raus?«

K: »Wohin?«

H: »Na, unter Menschen, unter Leute! Jetzt kommt doch der Ramadan. Geh

doch mal zum Freitagsgebet, mische dich unter die Gemeinde, rapple dich

auf!«271

Dieser Sketch zeigt deutlich die pädagogische Mission der Veranstalter von Mo-

scheefesten: Sie nehmen die Besucher*innen der Feste als Teil der potentiellenMo-

scheegemeinde wahr und inszenieren die Moschee selbst als einen öffentlichen Ort

der Begegnung. Auch umgekehrt fühlen sich muslimische Besucher*innen von der

Moschee angesprochen, auchwenn sie sonst dieMoscheen nicht zu ʿibāda-Zwecken

aufsuchen: Ein Mann erzählte, dass er die Feste wegen des Angebots für Kinder

aufsuche, eine Frau fand das teilweise türkischsprachige Programm ansprechend,

eine andere Besuchergruppe kam von auswärts, nur umdie Vielfalt der (türkischen)

Speisen zu genießen, die sie an ihrem Wohnort nicht bekomme. Akteur*innen in

Moscheen bemühen sich indes, die Besucher*innen auch für die Moschee und die

religiöse Arbeit in der Moschee zu gewinnen: Als Mahmut, der Imam der Yunus-

Emre-Moschee, zu einem Gebet während eines Moscheefestes rief, versammelten

sich gerade mal ein Dutzend Menschen im Gebetssaal. Der Imam schaute missbil-

ligend aus dem Fenster im 1.OG und rief die Festbesucher*innen zum Gebet, aller-

dings fühlten sich nur Vorstandsmitglieder bemüßigt, sich von ihren Gesprächs-

partner*innen zu verabschieden und in den Gebetssaal zu eilen.272 Moscheefeste

wirken demnach als ein öffentlicher Ort, um die Community anzusprechen, sich be-

kannt zu machen oder zu religiösen Angeboten einzuladen, da zu den Festen auch

Menschen kommen, die sonst die Moscheen eher nicht aufsuchen. Doch während

Funktionsträger*innen in den Moscheen Moscheefeste wie auch dezidiert religiö-

se Veranstaltungen als Möglichkeit der religiösen Erbauung nutzen können, bieten

diese Veranstaltungen ein Forum für einander nicht näher bekannte Menschen, in

271 Feldnotiz, Stadtteilfest, 21.06.2014, Altstadt-Moschee.

272 Feldnotiz, Kirmes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 97

einen Austausch über verschiedene Themen, so auch religiöse Fragen zu kommen,

in dem unterschiedliche Haltungen, Vorstellungen und Argumente ausgetauscht

werden können: Auf dem Stadtteilfest der Altstadt-Moschee – eine Woche vor Be-

ginn des Ramadans –bemerkte eine Frau, dassman sich schonmalmäßigen könne

mit dem Essen, um sich auf den Ramadan vorzubereiten.273 Sie nahm sich wenig

auf ihren Teller und es entwickelte sich ein lebhaftes Tischgespräch über den Sinn

des Fastens und den gepflegten Umgang mit Essen.

Als letztes möchte ich zwei Tage besonders herausgreifen, um anhand von

deutschen Feiertagen deren Einfluss auf die Moscheen zu beleuchten: Den deut-

schen Nationalfeiertag am dritten Oktober und Karfreitag:

Der Karfreitag ist ein arbeitsfreier Feiertag: So ist der Karfreitag derjenige Frei-

tag, an dem die meisten Muslim*innen die Freitagsgebete besuchen können. Mir

scheint, dass an keinem anderen Freitag so viele Männer (und auch Frauen) zu-

gegen sind. Wenn der 1. Mai oder Weihnachten o.ä. auf einen Freitag fallen, ist

das Gebet auch ähnlich gut besucht, aber der Karfreitag fällt eben immer auf ei-

nen Freitag.274 Die Predigt am Karfreitag ist daher auf eine große Menschenmen-

ge ausgerichtet, wie an den Feiertagen zum Ramadan- und Opferfest. In fast al-

len Moscheen werden an Karfreitagen Predigten zu Liebe, Barmherzigkeit, Verge-

bung, Gemeinschaft und Solidarität gehalten,275 Spendendosen gereicht und auf

die kommende Festsaison aufmerksam gemacht. Teilweise wird sogar Essen für

die Anwesenden gespendet. Während an anderen Freitagen kurz nach dem Frei-

tagsgebet die Gemeinde auseinandergeht, bleiben an Karfreitagen die Anwesen-

den über den ganzen Nachmittag hinweg in bzw. vor der Moschee. Dadurch ist

der eigentlich christliche Gedenktag zu einem mittlerweile hochbesuchten Freitag

geworden, was die Verantwortlichen in den Moscheen auch rege nutzen.

Der dritte Oktober ist schon länger bundesweit Tag der offenenMoschee (TOM), an

dem so gut wie alleMoscheevereinigungen teilnehmen.Kritiker*innen sehen darin

eine unzulässige Vereinnahmung des deutschen Nationalfeiertags und schreiben

den Moscheen dadurch eine segregative, antideutsche Haltung zu.276 In Moscheen

wird der TOM am Tag der deutschen Einheit teilweise programmatisch wahrge-

nommen: Der Tag der deutschen Einheit sollte als Aufforderung und Bekenntnis

zur nationalen Einheit verstanden und gelebt werden und daher sei ein TOM ge-

rade an diesem nationalen Gedenk- und Feiertag ein Zeichen, um Einheit in der

Gesamtgesellschaft über den engen ethnisch-nationalen Rahmen hinaus zu den-

ken und zu stiften. Im Selbstverständnis Vieler der Generationen unter 40 Jah-

273 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee.

274 Vgl. auch Ceylan 2014: 259-260.

275 Feldnotizen, Yunus-Emre-Moschee, Altstadt-Moschee, Mevlana-Moschee zu den Festgebe-

ten und Freitagsgebet an einem Karfreitag 2013-2016.

276 Beispielsweise SeyranAteş aufDomradio.de vom03.10.2019: »Ichhalte das für eine verlogene

Kampagne«.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Moscheeleben in Deutschland

ren, sind Moscheen und Muslim*innen integraler Teil der deutschen Nation, die

dies dadurch zum Ausdruck bringen wollen und eben keine segregative Haltung

eines TOMs am dritten Oktober sehen. Aber auch das Teilhaben an einem bundes-

weiten Aktionstag, der immer am selben Tag stattfindet, und daher mittlerweile

traditionalen Charakter aufweist, wird von Ausrichter*innen des TOM als identi-

tätsstiftend wahrgenommen, was durch das Einheitsmotiv des Nationalfeiertages

unterstrichen wird. Den TOM richten die meisten Moscheevereinigungen gleich

welcher Ausrichtung und Profilsetzung aus und stehen dadurch ideell miteinander

in Verbindung. Zuallererst im Rahmen einer Öffentlichkeitsarbeit in den 1990er

Jahren entstanden, wird der TOM auch weiterhin genutzt, um Aufklärung über

den Islam zu betreiben und/oder um Kontakte zur Zivilgesellschaft aufzubauen

oder zu intensivieren. Hierfür werden teilweise gezielt Vertreter*innen der Stadt

eingeladen (Stadträte, Mitglieder von Ausschüssen,Mitarbeiter*innen von Ämtern

und Behörden, neu eingesetzte Dialogbeauftragte der Kirchen, Religionslehrer*in-

nen, Vertreter der Integrationsbranche mit Kampagnen zur Förderung von Inte-

gration aus Handwerk und Industrie u.w.). Mit Informationen aus den Moschee-

gruppen, zum Islam, zum Trägerverband und/oder zu Integration und Dialog wird

somit eine umfassende Öffentlichkeitsarbeit betrieben. Einige Engagierte nutzen

den TOM auch, um zum Islam einzuladen. Der TOM ist eine überaus interessante

Show-Veranstaltung: TOM bedeutet für die Moscheen, sich von ihrer besten Sei-

te zu zeigen, d.h. türkische, arabische, respektive muslimische Gastfreundschaft

gegenüber den nichtmuslimischen Gästen anzubieten. Der Tag ist gut vorbereitet

und häufig von derMoschee-Jugendgruppe verantwortet: Junge Gemeindeangehö-

rige mit sehr guten Deutschkenntnissen führen die Besucher*innen quirlig durch

dieMoscheeräume und zeigen selbst vorbereitete Power-Point-Vorträge, Kurzfilme

und Kollagen. Ein Querschnitt durch die gesamte Gemeinde ist anwesend: Ältere

Frauen und Männer, die erzählen, wie sie die Moschee in Eigenarbeit aufgebaut

haben und junge mehrsprachige Muslim*innen, die in der Regel mehr schlecht als

recht religiös relevante Inhalte aus dem Türkischen oder Arabischen zu übersetzen

versuchen. Ein Beispiel soll dies verdeutlichen:

Besucher*innen: »Sind Sie eigentlich schiitisch?«

Dolmetscher zum Imam: »Sie fragen, ob wir schiitisch sind.«

Imam: »Was? Schii? Was?«

Dolmetscher: »Ich mein‹, also, na, wie die Iraner.«

Imam: »Ach so. Nein, wir sind Sunniten.«

Der Dolmetscher wendet sich an die Besucher*innen: »Nein, wir sind Sünni-

ten.«277

277 Gespräch im Original: Besucher*innen: »Sind Sie eigentlich schiitisch?« – Dolmetscher [D]:

»Schiitischmiyiz diye soruyor.« [Kursiv ist im Original auch Deutsch, Anm. AAA] – Imam: »Ne?

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 99

Solche Beispiele weisen zum einen auf den Bedarf an deutschsprachigen Ex-

pert*innen und zum anderen auf die religiöse Sprachlosigkeit auch von mehr-

sprachigen Gläubigen hin. In Moscheen mit deutschsprachigen religiösen Ex-

pert*innen fallen solche Herausforderungen indes nicht auf.278

şiit ne?« – D: »Hani şey, İranlılar var ya« – Imam: »Ha, şii. Yok, biz sünniyiz.« – D wendet sich

an die Besucher: »Nein, wir sind Sünniten.« Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012

Yunus-Emre-Moschee, Gespräch zwischen Imam und einem deutschsprachigen Ehepaar; als

Dolmetscher fungierte ein Gemeindemitglied, der als Ingenieur arbeitet.

278 Vgl. zu diesen Herausforderungen auch Schmid/Akca/Barwig 2008: 265-268.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839450451-006 - am 14.02.2026, 06:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

