Affektive Netze

Politische Partizipation mit Spinoza

Marie Wuth

Im Oktober 2017 wurde unter dem Hashtag #MeToo in den sozialen Medien, vor
allem iiber den Mikroblogging-Dienst Twitter, eine internationale Bewegung ge-
gen sexuelle Gewalt und Unterdriickung mobilisiert. Angestoflen von Zeitungs-
berichten iiber die Vorwiirfe der sexuellen Nétigung und Beldstigung durch den
US-amerikanischen Filmproduzenten Harvey Weinstein, wurde eine Welle von
Postings und Tweets losgetreten, die unter dem Hashtag #MeToo millionenfach
Zeugnis von den verschiedensten Formen sexueller Diskriminierung ablegten.
Die Verwendung des Hashtags machte es den Uberlebenden sexueller Gewaltta-
ten weltweit moglich, ihre Erfahrungen zu teilen und sich als Teil dieser Bewe-
gung zu verstehen.

Zwar ging MeToo als globale Bewegung von Hollywood aus und mobilisierte
in einer ersten Welle vornehmlich Frauen in Industriestaaten. Tatsichlich aber ist
der Begriff bereits seit 2006 im Umlauf. Die Aktivistin Tarana Burke hatte unter
dem Stichwort MeToo eine Organisation ins Leben gerufen, die auf die sexuelle
Gewalt vornehmlich gegen Black women und Women of Color hinweisen und
ihnen Unterstlitzung und ein gemeinschaftliches Netzwerk anbieten sollte.

MeToo ist damit eine Bewegung, die weder auf heterosexuelle, weifle Mittel-
klassefrauen begrenzt ist noch auf eine bestimmte Gruppe beschrinkt sein kann.
Sexuelle Diskriminierung, das zeigt das weltweite Echo des Hashtags, trifft Men-
schen jedes Geschlechts, jeder Hautfarbe und jeder Klasse. #MeToo heiflt daher
unter anderem auch #QuellaVoltaChe, #AnaKaman oder #YoTambien — Wider-
stand zeigt sich in vielen Sprachen und Formen, so wie auch sexuelle Gewalt
weltweit und in verschiedenen Formen erlebt wird, was sich auch in den weg-
bereitenden und begleitenden Bewegungen von MeToo in zahlreichen Lindern

Muhlhoff, R.; Breljak, A.; Slaby, J. (Hg.): Affekt Macht Netz. Auf dem Weg zu einer Sozialtheorie
der Digitalen Gesellschaft. transcript 2019, S.269-290. DOI: 10.14361/9783839444399-
012.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 Marie Wuth

zeigt. In der Bewegung hinter MeToo laufen Aktionen und Organisationen auf
lokaler wie globaler Ebene zusammen. Was einst als lokale Basisarbeit begann,
»has expanded to reach a global community of survivors from all walks of life and
helped to de-stigmatize the act of surviving by highlighting the breadth and impact
of a sexual violence worldwide«'. Denn erst die globale Debatte in den sozialen Me-
dien hat es vielen Uberlebenden erméglicht, derartige Gewalterfahrungen lokal,
etwa am Arbeitsplatz, anzusprechen, Druck auszuiiben und Verinderungen zu
bewirken. Daran zeigt sich eindrucksvoll, wie heute globales und lokales Gesche-
hen miteinander verschrinkt sind und sich prozessual bedingen.

Die MeToo-Bewegung ist ein Beispiel dafiir, wie digitale und soziale Medien
die Dynamik, Reichweite und den Bezugsrahmen von Handlungen und Formen
der Teilhabe an gesellschaftlichen Prozessen und Geschehnissen veridndert ha-
ben. Es ist moglich bis unumginglich, iiber digitale Plattformen oder Nachrich-
tendienste nicht nur in lokale Geschehnisse involviert zu sein, sondern auch an
globalen Ereignissen teilzuhaben. Was sich global und lokal abspielt, ist immer
stirker miteinander verschrinkt. Ereignisse im Nahumfeld sind in ihren Effek-
ten nicht mehr lokal beschrinkt, sondern kénnen sich auf globale Prozesse aus-
wirken. Ebenso ist das, was sich global ereignet, auch im jeweiligen Nahumfeld
wirksam. Dies zeigt sich mitunter daran, wie im Zuge der technologischen Ent-
wicklung und Vernetzung menschliche Individuen nicht nur als Akteure in ihrem
Nahumfeld auftreten, sondern auch tiber verschiedene Medien in globale Kontex-
te eingreifen, darin handeln und partizipieren.

Interessant ist dies nicht zuletzt in Bezug auf die Moglichkeiten der Teilhabe
und des politischen Handelns. Digitale Medien erméglichen es, wie auch Me-
Too zeigt, unabhingig vom jeweiligen Standort Teil einer politischen Bewegung
zu sein. Dies hingt selbstredend auch mit den Verinderungen politischer Bewe-
gungen durch digitale Medien zusammen. In den letzten Jahren konnte an der
Konjunktur und dem rasanten Zuwachs fundamentalistischer und populistischer
Gruppen, aber auch feministischer und antirassistischer Bewegungen, die Bedeu-
tung sozialer Medien fiir deren Entwicklung, Verbreitung und Organisation be-
obachtet werden. Die Netzwerke, tiber welche solche Bewegungen und Gruppen
sich zusammenfinden und kommunizieren, erméglichen eine dezentrale Orga-
nisation und die Moglichkeit, sich weltweit miteinander zu verbinden.

Dass sich die Formen von Teilhabe und der Spielraum von Handlungen mit di-
gitalen und sozialen Medien verindert und erweitert haben, kann darauf zuriick-
geftihrt werden, dass diese neuen Medien und technologisch bedingten Netzwer-
ke die Relationen, in denen Einzelne zueinander stehen, erweitert und vervielfil-
tigt haben. Relationen sind von konstitutiver Bedeutung fiir das Wesen und Sein
des Einzelnen und prigen daher auch, wie Personen handeln und an Gescheh-
nissen teilhaben. Dieser Zusammenhang zwischen Handlungen, Teilhabe und
sozialen Relationen kann insbesondere aus einer affekttheoretischen Perspektive

1 | https:;//metoomvmt.org/about/ (Stand: 07.11.2018).

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://metoomvmt.org/about/
https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://metoomvmt.org/about/

Affektive Netze

erhellt werden. Wenn die Relationen, die zwischen den Individuen bestehen, als
prinzipiell affektive verstanden werden, erméglicht dies nicht nur, Handlungen
innerhalb dieser affektiven Relationen zu betrachten und aus ihren Dynamiken
heraus zu verstehen. Ein affekttheoretischer Ansatz ermdéglicht auch, politisches
Handeln sowie politische Prozesse und Ereignisse innerhalb affektiver Relationen
und Dynamiken zu betrachten. Dies soll im Folgenden mit Hilfe von Baruch de
Spinozas Affekttheorie versucht werden.

Spinozas Theoriegebiude erofinet eine Perspektive auf das Politische, aus der
politisches Handeln innerhalb eines umfassenden transindividuellen Affektions-
geschehens lesbar wird. Ein von Spinoza ausgehender Ansatz erméglicht es, poli-
tische Partizipation, egal ob aktiv oder passiv, von den Affekten her zu verstehen.
Dabei muss sich auch ein spinozistischer Ansatz den Herausforderungen stellen,
die vernetzte Formationen heute mit sich bringen. Denn die digitale Vernetztheit
menschlicher Individuen schafft ganz neue Bedingungen und Mdéglichkeiten fiir
politisches Handeln und politische Partizipation. Ein Versuch, dieser Schwierig-
keit zu begegnen, stellt der Begriff des affektiven Netzes dar, der im Folgenden ent-
wickelt wird. Dieses Konzept kann den spinozistischen Gedanken der affektiven
Relationalitit und konstitutiven Verbundenheit aller Einzeldinge auf gegenwirti-
ge vernetzte Formationen {ibertragen.

1 Affektive Netze

Handeln findet nie kontextunabhingig statt. Es vollzieht und entfaltet sich immer
in Relationen und mannigfaltigen Beziehungsgeflechten. Immersiviert in Sozial-
und Machtgefiige konstituiert und entwickelt sich das individuell Seiende also in
wechselseitiger Bezugnahme auf andere Kérper und Dinge; in Beziehungen, die
primir als affektive Relationen zu verstehen sind. Affektive Relationen kénnen
sich zwischen mindestens zwei nicht notwendigerweise menschlichen Individu-
en entwickeln, die sich gegenseitig affizieren und voneinander affiziert werden
konnen, womit vorerst ein relationales Wirkungsgeschehen beschrieben ist. Die-
se zweiseitige Fihigkeit endlicher Wesen erméglicht das, was in der Affekttheorie
als Affektionen und Affekte bezeichnet und unterschieden wird. Diese begrift-
liche Differenzierung zwischen Affektion (affectio) und Affekt (affectus) geht auf
Baruch de Spinoza zuriick, in dessen Metaphysik jegliche Vorginge und Ereig-
nisse in der Welt, und damit auch alles Lebendige, Teil eines immanenten Af-
fektionszusammenhangs sind. In einer ersten allgemeinen Bestimmung kénnen
Affektionen als Modifikationen beziehungsweise Ausdrucksformen einer Entitit
verstanden werden (siehe Andermann 2016b: 115 ). Mit Blick auf endliche Ein-
zelwesen, Spinoza bezeichnet sie als »endliche Modi«, kénnen Affektionen an die-
ser Stelle vorlaufig als korperliche Zustinde begriffen werden. Affektionen gehen
aus der Interaktion mit anderen Kérpern hervor — sie sind daher von Grund auf
relational und implizieren stets die Existenz anderer Korper. Beziiglich mensch-

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

271


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Marie Wuth

licher Modi gibt Spinoza eine noch ausfiihrlichere Beschreibung des relationalen
Affizierungsgeschehens: Eine korperliche Affektion, die zunichst eine Spur oder
Wirkung auf den Korper ist, wird immer von einer — mehr oder weniger adiqua-
ten — Idee begleitet, das heifdt, es kommt dabei auch zu einer geistigen Affektion.
Denn »[a]lles [...], was sich im menschlichen Korper ereignet, muss der menschli-
che Geist wahrnehmen« (Spinoza E E: 2pi4dem)?. Hieran wird nicht zuletzt deut-
lich, dass Spinoza anti-dualistisch von einer grundsitzlichen Verbundenheit von
Korper und Geist ausgeht. Gleichzeitig wird damit nochmals die Relationalitit
von Affektionen unterstrichen. Insofern der affizierte Kérper von der zufilligen
Affektion durch einen anderen Kérper nimlich eine Idee bildet, wird sowohl die
Gegenwart und Natur des affizierten als auch die des affizierenden Kérpers in
dieser Idee enthalten sein (E: 2p16dem).

Aus kérperlichen, zufilligen Affektionen und ihnen zugehérigen Ideen kon-
nen Affekte hervorgehen (siehe E: 3d3). Als Affekte werden in der spinozistischen
Terminologie jene Affektionen bezeichnet, die eine Verminderung oder Steige-
rung der Wirkmacht endlicher Modi implizieren. Eine solche Wirkmacht zeichnet
die in der Welt existierenden Dinge aus und beschreibt ihre potenzielle Fihigkeit,
titig zu werden, andere Korper zu affizieren und durch sie affiziert zu werden.

Gilles Deleuze hat insbesondere den transitiven Charakter von Spinozas Af-
fektbegriff betont. Affekt versteht er als »gelebte Dauer«, »die den Unterschied
zwischen zwei Zustinden einschlieft«, aber nicht auf eine blofe Vergleichsschau
reduzierbar ist (Deleuze 1988 [1981]: 66). Affekte sind als solche Uberginge nur
dynamisch denkbar und ihnen eignet eine bestimmte Temporalitit, die sich in
der erfahrenen Dauer des Ubergangs artikuliert. Affekte sind also mehr als eine
Zeitspanne, sie beschreiben eine Verinderung, die der affizierte endliche Modus
korperlich und geistig im Ubergang von einem Zustand zu einem nichsten mit
groferer oder geringerer Wirkmacht erfihrt. Als Affekte konnen beispielsweise
Freude oder Trauer bestimmt werden. Einer strengen und eindeutigen (etwa emo-
tionstheoretischen) Klassifizierung entziehen sie sich jedoch, da sie keine indivi-
duellen Zustinde beschreiben und stets das Zusammenspiel mehrerer Korper
einschlieflen (siehe E: 3affds). Ausgehend hiervon lisst sich festhalten, dass Af-
fektionen und Affekte, die zwischen menschlichen Individuen entstehen, dyna-
mische Vorginge und Relationen beschreiben und auf der grundsitzlichen Ver-
bundenheit endlich existierender Modi basieren. Affektive Relationen beschrei-
ben Wirkverhiltnisse, die sich ausgehend von jedem existierenden Individuum
entfalten; sie schaffen Resonanzen und Synergien mit anderen Kérpern und Din-
gen, die das einzelne existierende Seiende formen und wandeln. In einer graphi-

2 | Spinozas Ethik wird im Folgenden abkiirzend mit E zitiert. Fiir die Stellen innerhalb des
Werkes verwende ich die géngigen Abkiirzungen der Studia Spinozana. Die Abkiirzungen dienen
der Bestimmung der Satzart und stehen fiir definitio (d.), demonstratio (dem.), propositio (p.),
scholium (s.) und weitere. Angaben zu den Textstellen spiegeln den Aufbau der Ethik und zeigen
den Teil der Ethik (1-5), die Satzart und die Zahlung des Satzes an.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

schen Veranschaulichung dieser affektiven Beziehungen wiirde jeder Korper als
Knotenpunkt in einem Netz dynamischer, stabiler wie instabiler und verschieden
intensiver Verbindungslinien hervortreten. Das individuell Seiende ist mit ande-
ren Worten immer schon Teil eines affektiven Netzes aus Relationen und Prozessen,
an denen es aktiv oder passiv partizipiert.

Der Begriff des affektiven Netzes dient hier als ontologischer Strukturbegriff,
mit dem die Relationalitit und Immersion des Seins ausgedriickt werden kann,
die Spinozas Ontologie der Immanenz auszeichnen.? Zugleich fingt der Begriff
des Netzes den dynamischen und kontingenten Charakter der Relationen ein, die
sich zwischen verschiedenen Dingen, die Teil eines Netzes sind, entwickeln kén-
nen. Das affektive Netz als Analysebegriff operiert jedoch nicht nur auf der onto-
logischen Ebene. Der Begriff bietet auch die Méglichkeit, das Nachdenken tiber
Ontologie mit praktischen gesellschaftspolitischen Beobachtungen, aber auch mit
gelebten Erfahrungen innerhalb konkreter Affizierungsdynamiken zu verbinden.

Zugleich ist der Begriff des affektiven Netzes, gerade weil er aus Spinozas
Theorie gewonnen wurde, um auf heutige gesellschaftliche Formationen und Ent-
wicklungen zu schauen, ein Priifstein fiir die Zeitgemiftheit dieser Theorie und
ein Versuch ihrer Aktualisierung. Denn die Immanenzphilosophie Spinozas bie-
tet ein theoretisches Grundgertist, mit dem sich philosophische Werkzeuge er-
arbeiten lassen, die als affekttheoretische Beschreibungs- und Explikationsres-
sourcen fiir gesellschaftliche Verinderungen dienen kénnen. Im Folgenden sol-
len diese Werkzeuge auf gegenwirtige Formationen politischer Partizipation und
politischen Handelns angewendet werden, um zu priifen, ob Spinozas Theorie
die Mittel fiir eine politische Ontologie der Gegenwart reichen kann. Dahinter
steht die Annahme, dass mittels der grundlegenden Beschreibungen von Sein
und Wirklichkeit Spinozas Immanenzphilosophie in der Ethica ein generatives
Begriffsfeld eroffnet, mit dem gegenwirtige politische Prozesse affekt- und im-
manenztheoretisch betrachtet werden kénnen.

Wie erwahnt handelt es sich beim affektiven Netz um einen ontologischen
Strukturbegriff. Damit wird insbesondere auch verdeutlicht, dass jedes individu-
ell Seiende iiber seine Affekte und Affektionen mit anderen Einzelwesen, einer
Gemeinschaft, der Umwelt verbunden ist und an diesen Strukturen bestindig
partizipiert. Insofern lasst sich auch von einer dynamischen Netzwerkarchitektur des
Seins sprechen. Aus ontologischer Perspektive konstituiert sich, wandelt sich und
handelt das endliche Seiende in affektiven Netzen. Diese spinozistische Perspek-
tive, welche von der Idee einer grundlegenden Relationalitit und Verbundenheit
der Dinge ausgeht, bietet sich fiir eine Betrachtung der gesellschaftlichen, sozio-
politischen Verhiltnisse in vernetzten Formationen an. Mit dem Begriff des affek-
tiven Netzes kommt auch die Moglichkeit ins Spiel, die digitale Welt der Gegen-

3 | Zum Thema Immersion und Immersivierung in Anschluss an Spinoza siehe Mihlhoff 2018.
Von besonderer Bedeutung ist der Zusammenhang zwischen Affekt, Macht und Immersion, den
Mihlhoff hier, vor allem mit Blick auf Subjektivierung, herausstellt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

273


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 Marie Wuth

wart iiber die affektiven Strukturen, in denen Individuen handeln und an denen
sie partizipieren, neu zu denken.

2 Die Sphare des Politischen

Affekte sind, wie Spinoza betont, Teil der Natur und Existenz endlicher Modi, wie
etwa menschlicher Individuen, weshalb sie weder als Makel noch als unbedeutend
angesehen werden sollten (siehe E: 3praef). Geht man wie Spinoza von der affek-
tiven Bedingtheit menschlichen Handelns und Denkens aus, dann sind mensch-
liche Individuen auch im Bereich des Politischen nicht als rein rational denkende
und kalkulierbare Wesen, sondern als affektive Individuen zu verstehen. Refle-
xionen tiber Politik und das Politische wiirden unter dieser Annahme Affekte
miteinbeziehen und als wichtige Faktoren in politischen Prozessen berticksich-
tigen. Ein von Spinoza ausgehender affekttheoretischer Ansatz ermdglicht, For-
men der aktiven oder passiven politischen Partizipation als affektive Reaktionen
auf politische Prozesse und in politischen Prozessen zu lesen. Nicht nur poli-
tisches Engagement und Partizipation im Allgemeinen, auch individuelle Aver-
sionen, Desinteresse oder Teilnahmslosigkeit konnten dann als affektiv bedingt
erklirt und miissen in den affektiven Dynamiken, in denen sie sich entfalten,
verortet werden. Dabei ist jedoch wichtig zu kliren, welches ontologische Grund-
geriist und welches Verstindnis von Affektion und Affekt zum Einsatz kommen.
Auch der Begriff des Politischen, der in Uberlegungen zu politischer Partizipation
zum Tragen kommt, soll im Folgenden konturiert werden. Wenn die Frage nach
politischer Teilhabe vor dem Hintergrund von Spinozas Modell der relationalen
Ontologie gestellt wird, ist nicht zuletzt eine Reflexion des Verhiltnisses von On-
tologie und dem Politischen wichtig. Ziel ist es dabei, Hierarchisierungen oder
Privilegierung zu vermeiden. Stattdessen soll die Verquickung und das korrela-
tive Verhiltnis betont werden, um die Punkte scharfzustellen, in denen Linien
des Politischen und Ontologischen zusammenlaufen. Dabei ist es essentiell, die
Begriffe und Operatoren zu konturieren, ohne ihre fluide Organisation und Logik
zu unterbinden.

Aufschlussreich ist dafiir die in der politischen Ontologie hiufig getroffene
Differenzierung zwischen dem Politischen und der Politik. Die Debatte um die so-
genannte politische Differenz wird insbesondere in der French Theory seit den
1980ern gefiihrt, wobei die einschligigen Referenztexte und -theorien dlteren Da-
tums sind und in langen Traditionslinien stehen. Ohne auf das weite Feld von
Bestimmungsversuchen der politischen Differenz vertiefend einzugehen, soll das
hier vorgeschlagene Verstindnis des Politischen mittels einer ersten orientieren-
den Unterscheidung derjenigen Bereiche konturiert werden, die bevorzugt dem
Politischen oder der Politik zugeordnet werden. Wihrend der Bereich der Politik
oftmals spezifische Institutionen, konkrete Regierungs- und Verwaltungsapparate
umfasst, scheint der Bereich des Politischen ein Feld aufzuspannen, das auch ge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

geniiber der Kultur und dem Sozialen nicht klar abgegrenzt werden kann, wie es
im allgemeinen Sprachgebrauch fiir das galt und immer noch gilt, was als Politik
bezeichnet wird.*

Hilt man an der oben genannten groben Unterteilung fest, bietet es sich fiir
den Bereich der Politik an, Demarkationslinien entlang verschiedener Institutio-
nen und Akteure zu ziehen. Fiir das Denken des Politischen ist dagegen entschei-
dend, dass es im Gegensatz zur Politik seit der Antike immer mit den Bereichen
des sozialen und gesellschaftlichen Lebens verwoben war (siehe Réttgers 2010:
38). Es gibt keine klaren Grenzen, die das Politische abstecken, da die Verliufe
flieRend und dynamisch sind. Vor diesem Hintergrund erweist sich die politische
Differenz als fruchtbar, da sie hilft, tiberkommene Dichotomien, etwa zwischen
Politik und Kultur, zu tiberwinden und die tiefe Verwobenheit des Politischen mit
samtlichen Bereichen menschlichen Lebens zu sehen. Verbunden damit ist eine
Offnung und Erweiterung des Spielraums fiir politische Handlungen, Aktivititen
und Ideen, der nicht linger auf bestimmte Akteure und Institutionen beschrinkt
ist und Bereiche des Sozialen umfasst.

Unter den verschiedenen Konzeptionen einer ontologisch fundierten politi-
schen Differenz unterscheidet Oliver Marchart zwischen einer dissoziativen Tra-
dition im Anschluss an Carl Schmitt, die das Politische als konfliktires Machtge-
schehen begreift und auf einen grundlegenden Antagonismus zuriickfiihrt, und
einer assoziativen Tradition, die ausgehend von Hannah Arendt das Politische als
Raum der Freiheit, der kollektiven und 6ffentlichen Deliberation und des acting
together versteht (siehe Marchart 2010: 35-37). Mit Blick auf diese Traditionslini-
en des Politischen, wie sie Oliver Marchart aufzeigt, méchte ich ein Verstindnis
des Politischen vorschlagen, das erstens in Anschluss an Hannah Arendt und die
assoziative Traditionslinie primér als Raum des Miteinanderhandelns verstanden
wird, der zweitens weder frei von Macht- und Konfliktbeziehungen noch institu-
tionell gerahmt ist, was zentral fiir das Verstindnis des Politischen in der disso-
ziativen Traditionslinie ist. Eine trennscharfe Zuordnung zu einer dissoziativen
oder assoziativen Traditionslinie ist fiir dieses Vorhaben jedoch weder zielfithrend
noch essentiell.

Grob konturiert und bewusst offengehalten kann das Politische hier vorerst als
Sphire der Interaktion, des affektiven Wechselspiels mannigfaltiger Wirkmich-
te und des gemeinsamen Handelns bestimmt werden. Das Politische wird hier
als ein »mobiles und ubiquitires Feld« gedacht (siehe Arditi 1995: 40), das von
Exklusions- wie Inklusionsphinomenen und -mechanismen, die weit in den Be-
reich des Sozialen vordringen, strukturiert und verandert wird. Ein von Spinoza
inspiriertes Verstindnis des Politischen muss den Mittelweg zwischen dissozia-
tiven und assoziativen Theorien gehen. Hierbei sind nicht der Charakter oder
die konstituierenden Merkmale der Beziehungen, das heif3t etwa, ob sie sich als

4 | Systematisch ausgearbeitet hat dies Oliver Marchart in Marchart 2010.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

275


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 Marie Wuth

antagonistisch, kimpferisch, verbindend oder kooperativ beschreiben lassen, aus-
schlaggebend fiir die Bestimmung des Politischen. Viel mehr geht das hier vorge-
schlagene Verstindnis von der grundlegenden Relationalitit und Verbundenheit
der Akteure aus, das heiflt, der Blick wird auf die Beziehungen und Relationen
selbst gerichtet und auf das dynamische Wechselspiel der Wirkmichte fokussiert
—und diese sind immer sowohl assoziativ als auch dissoziativ.

Die Kritik, die an einen solchen Begriff des Politischen herangetragen wer-
den kann, gilt einer méglichen allgemeinen Politisierung der Gesellschaft und
gleichzeitigen Usurpation des Politischen durch das Soziale. Einen Grofiteil der
Autor_innen, die die Debatte um die politische Differenz fithren, verbindet gerade
der Anspruch, das Politische gegeniiber dem Sozialen abzugrenzen und als einen
eigenstindigen Bereich zu bestimmen. Dagegen bietet das hier vorgeschlagene
Verstindnis die Moglichkeit, bestimmte Phinomene, die sich aufgrund von Ur-
sachen, Wirkungen, Relationen einer klaren Kategorisierung in den Bereich des
Sozialen, der Politik, der Kultur, des Rechits etc. entziehen, dennoch auf ihren poli-
tischen Gehalt hin zu befragen. Das Politische muss dementsprechend auch nicht
auf den Diskurs oder Bereich der Offentlichkeit beschrinkt werden. Das Private
ist ebenso wie das Soziale politisch, insofern hier politische Entscheidungen zum
Tragen kommen, Unterdriickungs- und Machtstrukturen wirksam werden und
Ausschluss- wie Inklusionsmechanismen greifen. Formuliert werden sollte ein
Begriff des Politischen, der eine intersektionale Perspektive auf politische Prozes-
se er6ffnet und beispielsweise verkniipfte Unterdriickungs- oder Herrschaftsver-
hiltnisse im Bereich der Kultur, Politik oder im Recht als miteinander verbunden
erkennt. Insbesondere intersektionale Strukturen und Probleme, die fiir viele po-
litische Bewegungen und Prozesse eminent sind, {iberschreiten starre Grenzen
und Kategorien.

3 Spinozas Philosophie der Inmanenz

Relationale Ontologie

Will man Spinozas Ontologie auf die Betrachtung politischer Phinomene bezie-
hen, ist es unumginglich, diejenigen Punkte seiner Ontologie aufzuzeigen, die
dafiir fruchtbar sind. Seiner metaphysischen substanzmonistischen Position fol-
gend denkt Spinoza das Sein tiber die eine Substanz. Den Begriff der Substanz
verwendet Spinoza iquivalent zum Begriff Gottes, er kann aber auch als Natur
uibersetzt werden. Allerdings soll diese zugleich in sich selbst different und vor-
aussetzungslos sein. Spinoza begreift die eine Substanz als unteilbare Einheit und
unendlich schépferische Kraft, die gemiR des causa-sui-Prinzips, das in den ers-
ten Lehrsitzen der Ethica postuliert wird, Ursache ihrer selbst ist (siehe E: 1d1 und
1d3). Damit erdffnet Spinoza sein Werk mit einem Paradoxon: Denn wenn die
Substanz sowohl Ursache ihrer selbst als auch aller anderen Dinge ist, schliefit

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

sie Ursache und Wirkung in sich ein.> Ausgehend von dieser selbstimmanen-
ten Konzeption der Substanz vertritt Spinoza also einen Substanzmonismus, der
zugleich die faktische Existenz von quantifizierbaren Einzeldingen einschlieRt.°
Spinoza zeigt, dass aus der unendlichen Natur und dem Schépfungspotenzial der
Substanz, wodurch ihre Essenz zum Ausdruck kommt, »unendlich vieles auf un-
endlich viele Weisen, also alles, notwendigerweise geflossen ist« (E: 1p17s).” Die
Substanz ist die ontologische Grundlage einer Wirklichkeits- und Seinsvorstel-
lung, die Immanenz als grundlegendes und strukturierendes Prinzip aller Vor-
ginge, Phinomene und Erkenntnisse setzt — das ist, in Deleuzes Worten »die
Aufdeckung eines gemeinsamen Plans der Immanenz, in dem alle Kérper, alle See-
len, alle Individuen enthalten sind« (Deleuze 1988 [1981]: 159).

Das Aufspannen der ontologischen Struktur als Immanenzebene (plan d’im-
manence®) kann als Netz beziehungsweise als Netzwerk verstanden werden, da
zwischen den Individuen, die in ihm eingebettet sind, diverse dynamisch-affektive
Kriftebeziehungen bestehen und die existierenden endlichen Modi als relationale
Teile des Netzes zu verstehen sind. Die theoretische Schablone, die Spinoza bietet,
ist nicht auf ein starkes, autonomes und universelles Subjekt zentriert, sondern
fokussiert auf die Relationen und Beziehungen, in die endliche, und nicht aus-
schlieRlich menschliche, Individuen eingebettet sind. Sein ist also stets relational
und nur in Relationen moglich. Eben diesen Gedanken soll auch der Begriff des
affektiven Netzes auffangen, der Relationalitit als Grundgedanken auch auf me-
taphorischer Ebene mittragt: Ohne Fiden und verkniipfende Bindungen wiirden
weder die Knoten eines Netzes noch das Netz an sich entstehen.

Die Rekonstruktion von Spinozas Theorie einzelner endlicher Modi muss zu-
erst berticksichtigen, dass die bewirkende Ursache fiir die Existenz und das We-
sen endlicher Modi, wie bereits erwihnt, die eine Substanz ist (siehe Andermann
2015: 5 f.). Die Modi bestimmt Spinoza als Affektionen, sie sind also Ausdrucks-
formen der Substanz, insofern in ihnen die Macht der Substanz als erschaffende
Natur sichtbar wird (siehe E: 1d5). Aus der unendlichen Natur der einen Substanz
kann jedoch Spinoza zufolge nicht unmittelbar etwas Endliches und spezifisch
Verfasstes folgen. Ein endlicher Modus ist auf die Existenz und Affizierung, das
bedeutet auf Einfliisse und Wirkungen durch andere endliche Modi angewiesen:

5 | Siehe zum causa-sui-Prinzip und weiteren Anfangsparadoxien in Spinoza Stegmaier 2011.
6 | Zu Spinozas Monismus siehe exemplarisch Perler 2015.

7 | Hieraus folgt nicht nur die Unterscheidung von natura naturans, verstanden als schaffende
Natur, und natura naturata, verstanden als geschaffene Natur, sondern auch die Mannigfaltigkeit
der einzelnen Dinge, die aus der unendlichen, produktiven Natur der Substanz (natura naturans)
folgt, in deren Begriff die Vielfalt und Diversitat der Dinge (natura naturata) somit bereits angelegt
ist (siehe E: 1p17).

8 | Aufgrund der Mehrdeutigkeit des franzosischen plan bietet die Ubersetzung der Formulie-
rung plan d’immanence Schwierigkeiten. In diesem Kontext ist p/an nicht als Plan im Sinne eines
bestimmten Vorhabens zu verstehen, sondern als Ebene.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

277


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 Marie Wuth

»Jedes Einzelding, d.h. jedes Ding, das endlich ist und eine bestimmte Existenz
hat, kann weder existieren noch zu einem Wirken bestimmt werden, wenn es
nicht von einer anderen Ursache zum Existieren und Wirken bestimmt wird, die
ebenfalls endlich ist.« (E: 1p28) Die Konstitution, Stabilisierung und Modulation
des einzelnen Seienden kann Spinoza zufolge ausschliefllich im Zusammenhang
und in Interaktion mit anderen existierenden Individuen und innerhalb der einen
Substanz gelingen, aus der Spinoza zufolge alles Existierende folgt (siehe E: 1p17s).
Das Sein der Einzelnen ist daher immer ein Mit-Sein?, ein Leben in relatio-
nalen Gefiigen beziehungsweise Netzen, die wesentlich affektiv sind. Der Monis-
mus der einen Substanz sowie das Situieren aller Dinge auf einer Immanenzebe-
ne haben zur Folge, dass die Vorstellung des Individuums in seiner Konstitution
und Definition wie auch das Denken, Fithlen und Handeln von Anfang an rela-
tional konzipiert sind. Denn es ist nicht ein Einzelner, »der fithlt oder sieht oder
denkt, solange das Fiihlen, Sehen und Denken einzig und allein auf der Ebene
der Immanenz situiert ist« (Rolli 2012: 241). Relationalitit, genauer immanen-
te Relationalitit, wird hier als wichtiges Grundprinzip erkennbar, das nicht nur
fiir die Konzeption der ontologischen, sondern auch der ontischen, epistemologi-
schen und ethischen Ansitze der Ethica von Bedeutung ist. Spinozas Ontologie
der Substanz kann also als relationale Ontologie gelesen werden. Im Rahmen die-
ser relationalen Ontologie ist das endlich existierende Individuum immer schon
eingelassen in soziale Interaktionen, Beziehungsgeflechte und Gemeinschaften,
es ist Teil der einen Substanz beziehungsweise der Natur. Ebenso wie endliche
Modi Teil davon sind, sind sie auch daran teilhabend. Die Interaktion mit ande-
ren lebendigen Dingen ist fiir die Konstitution und den Erhalt eines jeden Wesens
existenzielle Bedingung (sieche Andermann 2016a; Slaby und Miihlhoff 2019).
Mit Blick auf diese relationale Ontologie und den Individuationsprozess ist es
Ftienne Balibar zufolge daher angebracht, an der Form des Individuums festzu-
halten, aber anstelle von Individualitit von Transindividualitit zu sprechen (Ba-
libar 1997). Mit diesem Begriff sollen der prozesshafte und relationale Charakter
des Individuationsprozesses und die konstitutive Verbundenheit der endlichen
Modi betont werden. Ein endlich existierender Modus kann niemals isoliert be-
trachtet oder nur durch sich selbst verstanden werden, da er immer schon in af-
fektiven Relationen zu anderen Dingen steht, in welchen er hervorgebracht wird
und in denen er wirkt. Es ist zugleich von Bedeutung, an der Form des Indivi-
duums festzuhalten, »because only individuals can be said properly to operate or
to be active, and above all because only individuals can be said [...] to be affected,
in order to affect« (Balibar 1997: 14). Die hier angesprochene Notwendigkeit der
Realisierung der zweiseitigen Affektionsfihigkeit, das heifdt die Fihigkeit eines

9 | Den Begriff des Mit-Seins verwende ich hier schlicht als Ausdruck dafir, dass jedes Sei-
ende immer schon mit anderen Seienden verbunden ist und Sein vor dem Hintergrund einer
relationalen sozialen Ontologie prinzipiell plural gedacht werden muss.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

Modus, zu affizieren und affiziert zu werden, steht in unmittelbarem Zusam-
menhang mit der Wirkungsmacht eines Modus (potentia agendi) und dem Gesetz
zur Selbsterhaltung, demgemaf ein Korper von anderen Kérpern affiziert werden
muss, um existieren zu kénnen. Damit ist auch auf die conatus-Lehre verwiesen,
die Spinoza in der Ethica als die ontologische Grundbestimmung des individuell
Seienden setzt."

Conatus perseverandi

Jedes individuell Seiende strebt Spinoza zufolge danach, sein Sein zu erhalten;
dieses Streben nach Selbsterhaltung ist die Essenz oder Wesenheit eines jeden
endlichen Modus und wird von Spinoza als conatus perseverandi bezeichnet (siehe
E: 3p6 und 3py). Zugleich ist Spinoza zufolge alles, was in der Natur vorkommt,
das heift real ist, in seiner jeweiligen Erscheinung vollkommen (siehe E: g4praef).
Der conatus beschreibt dementsprechend das Streben nach Erhaltung dieser Voll-
kommenbheit, also die Bewahrung der jeweiligen Form des Seienden gegentiber
duferen Faktoren. Folglich versucht jeder Modus sich all dem entgegenzusetzen,
was ihm Leiden zufiigt oder ihn von auflen daran hindert, seine Wesenheit zu
erhalten. Wichtig ist, dass die externen Faktoren, wie etwa andere endliche Modi,
die Selbsterhaltung des Modus nicht nur bedrohen, sondern auch und zualler-
erst erméglichen, da die Affektionsfihigkeit des endlichen Modus nur durch das
Zusammenspiel mit anderen Modi gewihrleistet wird.

Das Konzept des conatus perseverandi impliziert die Moglichkeit und mithin
Notwendigkeit zur Verdnderung der transindividuellen Relationen und Beziehun-
gen, in denen der Modus steht. Wird der Modus derart affiziert, dass es seinen
Selbsterhalt gefihrdet, wird der conatus eine Verinderung, eine Modulation der
affektiven Relationen, in denen der Modus steht, erstreben. Als Strebensbewe-
gung ist der conatus daher mit einem Modulationsprinzip zur Aufrechterhaltung
des Affizierungsgeschehens verbunden. Die Modulationen betreffen die affekti-
ven Beziehungen und Relationen, in denen der endliche Modus seine Wirkmacht
erhalten muss, um andere Korper affizieren und affiziert werden zu kénnen. Die
Beschreibung des conatus als Streben danach, »in seinem Sein zu verharren,
zielt also auf den Erhalt des Modus im dynamischen Zusammenspiel mit anderen
Modi."

10 | Mdéglichkeit und Spielraum der Affektionsfahigkeit endlicher Modi entsprechen der jewei-
ligen Organisations- und Komplexitatsstruktur von Kérper und Geist, wobei die Organisation des
Korpers iber die Struktur und Komplexitat des Geistes entscheidet. Der menschliche Geist kon-
stituiert sich durch die Idee des Kdrpers, dem er zugehdrt und den er fiihlt, beziehungsweise es
korreliert mit jedem ausgedehnten Kdrper eine Idee, die den Geist bedingt (siehe E: 2p13s).
11 | Auslegungen des conatus-Prinzips als dynamisches (Modulations-)Geschehen bieten des-
weiteren auch Balibar 1997; Kwek 2015; Miihlhoff 2018. Andere Positionen wie Cook 2006 pla-
dieren dagegen starker fir eine Lesart des conatus als Konservationsprinzip.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

279


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 Marie Wuth

Eine Steigerung oder Minderung der Wirkmacht ist durch die vielfiltigen af-
fektiven Relationen, in denen endliche Modi eingebettet sind, unumginglich. Ob
die Affizierung des endlichen Modus durch einen anderen endlichen Modus zu
einer »positiven« oder »negativen« Verinderung seines Seins fithrt, das heifdt zu
einer Steigerung oder Minderung der Wirkmacht, wird anhand seiner Affekte er-
sichtlich (siehe E: 3d3).

Spinoza bestimmt die Affekte nun vordergriindig als »Leidenschaften des Ge-
miits« (E: 3affgend), insofern ein endlicher Modus unter seinen Affekten vorerst
primir leidet. Dieses Leiden ist scheinbar unausweichlich, da ein endlicher Mo-
dus als Ausdrucksform der einen Substanz ein urspriinglich aktives Wesen ist,
dessen Aktivitit, genauer dessen potenzielle Wirkmacht, von dufleren Ursachen
jedoch eingeschriankt oder vermindert wird, was zu Leiden fiihrt. Eine Vermin-
derung der Wirkmacht eines endlichen Modus lisst sich damit also als Passivitit
verstehen, wogegen Aktivitit auf eine Steigerung der Wirkmacht verweist. Ebenso
kann anhand der Steigerung und Minderung der Wirkmacht zwischen passiven
und aktiven Affekten differenziert werden (siehe Saar 2013: 95). Welcher dieser
Formen ein Affekt zuzuordnen ist, ob der Modus also passiv oder aktiv ist, hingt
von der Einsicht des Individuums in die Wirkursache seiner Affekte ab, das heifdt
davon, ob der Modus eine adiquate oder inadiquate Idee von der Ursache seiner
Affekte hat und somit selbstbestimmt handelt oder nicht.

Die Perspektive des endlichen Modus ist jedoch aufgrund seiner affektiven
Befangenbheit, aus der eine spezifische Selbstbeziiglichkeit resultiert, verzerrt, so-
dass er zunichst keine rationale — das heifst addquate — Erkenntnis seiner Lei-
denschaften haben kann und ihnen zunichst unterworfen, also passiv ist (siche
Saar 2013: 102). Die Moglichkeit der adiquaten Erkenntnis ist fiir Spinoza durch
die prinzipielle Intelligibilitit aller Dinge gegeben, sodass fiir ihn grundsitzlich
aus Perspektive der Substanz (beziehungsweise Gottes) alles rational erklirbar
ist. Dieser grundsitzlichen Intelligibilitit untersteht auch das individuelle Leben
des einzelnen Modus, dessen Gelingen an die Einsicht in die Kausalitit der Welt
gebunden ist (siehe Bartuschat 2o10: VIII). Jedoch ist die Perspektive des einzel-
nen endlichen Modus von einer perspektivischen Verzerrtheit geprigt, die eine
metaphysische Erkenntnisperspektive wie diejenige Gottes beziehungsweise der
Substanz verunmdglicht. Die addquate Erkenntnis der Affektursachen, das heifdt
die Einsicht in den Zusammenhang der inneren Zustinde und dufleren Relatio-
nen des Modus, ist dem endlichen Modus daher nicht unmittelbar gegeben. Sie
ist jedoch Bedingung dafiir, dass der Modus die Wirkungsverhiltnisse, in denen
er steht, rational erkliren und verindern kann (siehe E: 3d2 und 3p12). In diesem
Zuge ermoglicht die adidquate Erkenntnis dem Modus nicht zuletzt einen Ansatz
immanenter Kritik und einen héheren Grad an Freiheit durch selbstbestimmtes
Handeln — verstanden als Handeln, das den conatus realisiert.

Die FEthica argumentiert also nicht, dass sich etwa menschliche Individuen
von ihren Affekten zu befreien hitten, was aufgrund der affektiven Verfasstheit
endlicher Modi und ihrer Verbundenheit mit anderen Modi im Grunde auch nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

moglich ist. Spinozas Gedankengang zufolge sollen Menschen danach streben,
einen klugen Umgang durch adiquate Erkenntnis zu erreichen und innerhalb
des Naturzusammenhangs das ihnen je eigene Potenzial zu realisieren, das heifit
aktiv zu werden. Vor dem Hintergrund der Ontologie und Affekttheorie Spinozas
impliziert dies einen klugen Umgang mit anderen endlichen Modi, mit denen
der Einzelne in affektiven Beziehungen steht (siehe E: 4p35d). Weiterhin kann
festgehalten werden, dass das Handeln durch Adiquatheit bestimmt wird:

»Ich sage, wir sind aktiv, wenn etwas in und oder aufRer uns geschieht, dessen adéquate
Ursache wir sind, [...] wenn aus unserer Natur etwas in uns oder auier uns folgt, das durch
sie allein klar und deutlich eingesehen werden kann. Dagegen, sage ich, erleiden wir etwas,
wenn in uns etwas geschieht oder aus unserer Natur etwas folgt, wovon wir nur eine partiale
Ursache sind.« (E: 3d2)

Entscheidend ist aber, dass eine Idee nicht nur entweder adiquat oder inadiquat
und ein menschlicher Modus nicht vollkommen aktiv oder passiv ist, sondern
dass die Verliufe zwischen Adiquatheit und Inadiquatheit, ebenso wie die zwi-
schen Aktivitit und Passivitit, flieen. Auch geleitet von einer inadiquaten Idee
ist der endliche Modus noch handelnd, er ist jedoch nur partielle Ursache, dem-
entsprechend passiv und unter dieser Passivitit und Inadiquatheit leidend.” So-
lange Menschen in affektiven Relationen stehen und affektiv bestimmt sind, wer-
den sie mehr oder weniger von ihren Affekten betroffen sein und dementspre-
chend nie zu einer vollkommen adiquaten Einsicht gelangen. Es ist jedoch mog-
lich, iiber den Weg der verschiedenen Erkenntnisarten, der opinio/imaginatio, ra-
tio und scientia/cognitio intuitiva stufenweise zu einer adidquateren Erkenntnis-
form zu gelangen (siehe E: 2p40s), mehr und mehr Ursache seiner Handlungen
und damit einhergehend aktiver zu werden.?

Interessant ist nun weiterhin, dass der ausschlaggebende Faktor fiir die Aus-
gestaltung und das Gelingen von Handlung nicht unbedingt ist, ob der einzelne
Modus als Konsequenz seines Handelns ein Mehr oder Weniger an Wirkmacht
erzielt. Von groflerer Bedeutung ist, durch welche Idee von sich, von anderen und
seinen Beziehungen zu anderen eine Handlung begleitet wird. Je addquater die
Idee von der eigenen Natur, desto mehr wird der einzelne menschliche Modus
gewillt sein, sich mit anderen zusammenzuschlieffen, sie nicht als Feinde oder
Ursprung negativer Affekte zu sehen, sondern sie, wie auch sich selbst, als Teil
eines gemeinsamen Ganzen zu verstehen. Geleitet von seinen Affekten, auf der

12 | Bartuschat 2017 differenziert zwischen Handeln in allgemeinen Sinn, das auch mensch-
liches Leiden in inaddquater Erkenntnis einschlieft insofern Handeln eine ontologische Grund-
bestimmung ist, und Handeln im strengen Sinne als Akt addquater Erkenntnis. Siehe hierzu vor
allem Teil 2.

13 | Die komplexe Konzeption der drei Erkenntnisarten kann an dieser Stelle nicht dargelegt
werden. Einen Uberblick bietet hierfiir Ellsiepen 2006.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

281


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 Marie Wuth

allgemeinen und ersten Erkenntnisstufe der imaginatio, meint der einzelne Mo-
dus von etwas ihm Aueren gehemmt zu werden. Das bloRe Meinen ist zu unter-
scheiden vom Wissen, das der Modus auf der zweiten Erkenntnisstufe, der ratio,
erlangt, und das ihn die Gemeinsamkeiten zwischen sich und anderen sehen ldsst
(siehe Bartuschat 2017: 17 ff.). Auf dieser zweiten sowie auf der dritten Erkenntnis-
stufe, derjenigen der intuitiven Erkenninis, gelangt der endliche Modus zu einer
adiquaten und wahren Einsicht und ist in der Lage, seine eigene Natur und sich
als Teil des Gesamtzusammenhangs zu verstehen. Durch die Erkenntnis wandelt
sich das gesamte Verstindnis des endlichen menschlichen Modus von sich selbst,
von anderen, vom Leben als solchem — eben dieser Perspektivwandel kann als
Spinozas ethisches Projekt verstanden werden (siehe Ellsiepen 2006: 133). Sofern
menschliche Individuen eine adiquate Erkenntnis haben, werden sie sich Spino-
za zufolge ihrer gegenseitigen Niitzlichkeit bewusst und erkennen, dass sie im
Verband zu mehr fihig sind als allein und dass sie auch nur im Verband und mit
anderen Menschen dazu in der Lage sind, sich selbst zu erhalten und nach besten
Kriften zu entfalten (siehe E: 4p35s).

Vor diesem Hintergrund kann das conatus-Prinzip, das zuvor als Streben nach
Selbsterhaltung und Verharren im eigenen Sein bestimmt wurde, leicht angepasst
werden. Denn wenn aus dem conatus erstens ein Modulationsgeschehen folgt,
das die Umwelt immer miteinbeziehen muss, und zweitens Individuation sowie
Realisierung des endlichen Modus transindividuelle Prozesse sind', ist der co-
natus als Erhaltungsgesetz der individuellen Wirkmacht noch nicht ausreichend
beschrieben. Aus seiner Essenz folgt fiir den endlichen Modus und fiir die Erhal-
tung seines Selbst schlieflich, wie Balibar hervorhebt, eine »doppelte Nezessitit«:

»he must both constantly strive [conatus] to preserve his own being, and he must seek to
constitute, together with other individuals of the same nature as himself, a more powerful
individual so as to counterbalance those »external causes [which are] contrary to their
nature« (Balibar2008: 83 f.).

Gelesen als Ausgangspunkt eines transindividuellen Modulationsgeschehens er-
weist sich die conatus-Theorie als eine Theorie kollektiver Praxis. Daran schliefdt
sich jedoch die Frage an, auf welche Weise eine Modulation der Verhiltnisse, in
denen der endliche Modus eingefasst ist, gelingen kann. Eine Antwort darauf ist
bereits der Zusammenschluss mit anderen endlichen Modi zu einem Kollektiv,
denn das bedeutet fir den einzelnen Modus eine Modulation der Relationen.
Krifte zu biindeln, zu vereinen und gemeinsam gegen Bedrohungen anzugehen,
vergrofRert die Moglichkeit aller beteiligten Modi, fortzubestehen. Indem der ein-
zelne endliche Modus sich anderen anschliefst und sich mit ihnen verbindet, wird
nicht nur er selbst durch die Gemeinschaft gestirkt, sondern er erleichtert auch
die Existenzbedingungen anderer endlicher Modi. Zugleich kann der conatus auch

14 | Zu transindividueller Affizierung und Individuation siehe auch Andermann 2016b.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

das Losen aus Gruppen und Kollektiven oder soziale Umorientierung des endli-
chen Modus erfordern, insofern die affektiven Dynamiken und Relationen in ei-
ner Gruppe den Modus leidend machen. Dennoch gilt, dass der Modus sich dann
in seinen affektiven Relationen umorientieren muss, sich etwa anderen Gruppen
anschliefit oder in neue Konstellationen eintritt. Niemals kann der endliche Mo-
dus allein sein Selbst erhalten.

Eine andere Moglichkeit der Modulation stellen Handlungen dar. Handelnd
schreibt der Modus sich in das ihn umgebende Beziehungsgeflecht ein, kann es
beeinflussen und formen. Uber ein Verstindnis des conatus als Streben nach Er-
halt durch Modulation der transindividuellen, affektiven Relationen ersfinet sich
im conatus eine Dimension des Handelns. Spinoza bietet also iiber diese Lesart
des conatus-Prinzips einen Handlungsbegriff an, der Handeln als kollektive Praxis
fasst.

In dieser Interpretation des conatus wird insbesondere die Interdependenz der
endlichen Modi verdeutlicht und in Riickgriff auf Balibar die Bedeutung von kol-
lektiver Praxis und der Bildung kollektiver Kérper fiir die Existenz des einzelnen
Modus aufgezeigt. Obgleich also die conatus-Theorie mit ihrer Bestimmung der
Essenz endlicher Modi als Selbsterhaltungstrieb zunichst eine individualistische
Fokussierung auf das Streben des einzelnen endlichen Modus zu geben scheint,
ist doch das Gegenteil der Fall. Es wire dementsprechend akkurater, wenn man
von dem conatus als transindividuellem Erhaltungsprinzip spriche. Es kann mit
dem conatus eben nicht nur die Bewahrung eines beziehungsweise des jeweiligen
Modus gemeint sein, da dieses wesentlich von anderen erhalten wird, ebenso wie
seine Existenz Bedingung fiir die Erhaltung anderer Modi ist. Durch die Erkennt-
nis des Gesamtzusammenhangs, der gegenseitigen Bedingtheit und Relationali-
tit, sollte dem erkennenden Modus bewusst werden, dass der Erhalt seines Selbst
an den Erhalt seines Umfeldes gebunden ist.

Da Spinoza eben nicht vor der Schablone eines starken, autonomen Sub-
jektbegriffs operiert, sondern in einer transindividuell verfassten Sphire ansetzt,
eroffnet sich im Anschluss an seine Theorie eine Perspektive, in der politische
Akteure nicht fertige Entscheidungstriger_innen oder autonome, abgeschlosse-
ne Entititen sind, sondern dynamische wandelbare Zusammenschliisse. »Politik
und Staatlichkeit« werden, wie Martin Saar im Anschluss an Balibar hervorhebt,
»Schauplitze kollektiver Prozesse und Kimpfe, [...] in der sich Handlungsformen
einspielen und Quasi-Akteure herausbilden, die nicht mehr den Eigengesetzlich-
keiten individuellen Handelns allein zuzurechnen sind« (Saar 2006: 186).

4 Affektive Netze und Politische Partizipation

Der fiir Spinozas Philosophie bedeutende Gedanke, dass der Einzelne immer
schon Teil eines Ganzen und verschiedener Gemeinschaften ist, ist sowohl fiir
ein auf dem conatus-Prinzip aufbauenden Handlungsbegriff als auch fiir die Fra-

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

283


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 Marie Wuth

ge nach politischer Partizipation von Bedeutung. Erst iiber diesen Gedanken wird
letztlich deutlich, weshalb der Begriff Partizipation noch zu unbestimmt ist und
genauer nach dem Charakter politischen Handelns gefragt werden sollte, wenn
mittels eines spinozistischen Begriffsapparats Spielarten politischer Teilhabe hin-
terfragt werden sollen.

Wenn aus Spinozas Perspektive auf die Ebene des Politischen geschaut wird,
ermoglicht dies, die Relationalitit und Verbundenheit endlicher Modi, die Spino-
za auf ontologischer Ebene statuiert, im politischen Geschehen zu sehen.> Wird
angenommen, dass politische Prozesse sich in affektiven Netzen entfalten, in die
Individuen immer schon eingebettet sind, dann sind Individuen auch Teil dieser
politischen Prozesse. Wenn man Spinozas Modell auf das Politische anwendet
und diese als affektives Netz begreift, dann muss man menschliche Individuen
als immer schon teilhabend an politischen Prozessen denken. Anders formuliert:
Es ist dann fiir keines dieser Individuen denkbar, sich dem Politischen zu ent-
ziehen, da sich niemand aus den affektiven Beziehungen innerhalb des Netzes
16sen kann. Damit sind menschliche Individuen auf ihre je spezifische Weise Teil
politischer Prozesse, und diese spezifische Weise gilt es zu explizieren. Es geht
also nicht um die Frage, ob Menschen am Politischen partizipieren oder nicht.
Vielmehr gilt es, danach zu fragen, in welcher Weise sie aktiv oder passiv inner-
halb politischer Prozesse sind und in welchen Momenten sie selbst- oder fremd-
bestimmt handeln.

Wenn ein Konzept politischen Handelns die conatus-Theorie von Spinoza zum
Ausgang hat, sollte sich der relationale und immanenztheoretische Charakter die-
ser Philosophie in ihm widerspiegeln. Ausgehend von der Annahme, dass Hand-
lungen sich in affektiven Netzen entfalten, lisst sich festhalten, dass erst in diesen
Netzen affektiver Relationen und durch wechselseitige Bezugnahme eine Sphire
er6ffnet wird, in der Handeln méglich ist. Ausgehend von Spinozas Theorie kann
zudem ein Handlungsbegriff entwickelt werden, der auch auf machttheoretischer
Ebene von Relevanz ist. Machtbeziehungen und -positionen sowie affektive Rela-
tionen einzelner wie kollektiver Kérper werden im Handeln austariert (siehe auch
Saar 2013: 133 ff.). Fiir die Betrachtung politischer Phinomene wiirde dies impli-
zieren, dass anhand von Handlungen im Bereich des Politischen beispielsweise
Unterdriickungs- und Ausschlussmechanismen analysiert werden konnten. Vor
dem Hintergrund des bisher Gesagten lisst sich festhalten, dass politisches Han-
deln von anderem Handeln dariiber abgegrenzt wird, dass es Mit-Sein realisiert
und organisiert, Wirkméachte mindert und steigert, was zugleich impliziert, dass
politisches Handeln auf Pluralitit und Transindividualitit beruht.

Der Begriff des affektiven Netzes erlaubt in Bezug auf politische Handlungen
nicht nur eine metatheoretische Betrachtung, sondern ermdéglicht auch, konkre-

15 | Kwek 2015 zeigt, wie aufschlussreich Spinozas Ontologie, insbesondere die ontologische
Machtkonzeption, nicht nur fiir die Auslegung seiner eigenen politischen Theorie ist, sondern
auch generell fir die Bedeutung von Affekten im Bereich des Politischen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

te Handlungen, Handlungsspielriume und -motive bestimmter Akteure aufzu-
schliisseln. Als Analysewerkzeug ermdglicht der Begriff in diesem Zusammen-
hang auch, transversale Beziehungen zwischen Praxis und Theorie einzuholen.
Zum einen sollten Begriff und Konzept auf konkrete Erfahrungen bezogen wer-
den kénnen, um beispielsweise Aufschluss iiber situative Beziehungs- oder Pro-
zessdynamiken zu geben. Zugleich sollten praktische Erkenntnisse aus konkre-
ten Erfahrungen helfen, tiibergreifende (affektive) Strukturen und Beziehungs-
geflechte zu erkennen. Auf diese Weise liefe sich das theoretische Konzept des
Begriffs auch praktisch informieren. Uber die Rekonstruktion der affektiven Net-
ze, in die Menschen eingebettet sind, kénnen Erklirungen fiir Ursachen, Motive
oder auch Zwecke von Handlungen gewonnen werden. Eine solche Rekonstrukti-
on wiirde beispielsweise tiber die Beleuchtung der Beziehungen, des kulturellen
und biografischen Hintergrunds — der die affektive Disposition mitbestimmt, die
wiederum affektive Relationen formt — erfolgen.

Innerhalb affektiver Netze werden die Moglichkeiten und Potenziale austa-
riert, die der einzelne endliche Modus in Interaktion mit anderen hat. Dabei muss
bedacht werden, dass die affektiven Relationen, die menschliche Individuen auf-
bauen, vom Standort, der Zeit und den Mdglichkeiten eines Akteurs abhingig
sind. Eben diese Bedingungen haben sich mit der Entstehung sozialer Netzwer-
ke, digitaler Medien und anderer Begleitformen der Digitalisierung entscheidend
verdndert. Wird die Gesamtheit neuer Nachrichten- und Messenger-Dienste, so-
zialer Netzwerke und dem Internet der Dinge als virtuelles Netz aus Beziehungen
und Kriften verstanden, dann bieten sich Begriffe wie affektive Netze als mogliche
Untersuchungswerkzeuge fiir diese vernetzten sozialen Formationen an. Durch
virtuelle Netzwerke und ihre Verschrinkung mit der Lebenswelt werden die po-
tenzielle Reichweite, Temporalitit und Dynamik affektiver Beziehungen transfor-
miert. Sie tibersteigen den jeweiligen Standort, erschaffen, reproduzieren und
veranschaulichen die Verbindungen lokaler und globaler Prozesse.

Wenn neue digitale Riume und Netze die Dynamik und Topographie affekti-
ver Beziehungen transformieren, beeinflussen sie damit auch politische Prozesse
und Phinomene. Spinoza bietet ein theoretisches Geriist, mit dem Kollektivitit,
politische Partizipation und Handeln in verschiedenen affektiven Netzen, ob im
Virtuellen oder der faktischen Umwelt, betrachten werden kénnen. Der heuris-
tische Effekt und die methodologische Perspektive einer spinozistischen Imma-
nenzphilosophie bieten einen Weg, die Verinderungen affektiver Beziehungen,
aber auch die Struktur von Affektionen und Affekten selbst in sozialvernetzten
Formationen zu explizieren.

5 Schlussbetrachtung

Der Wandel der geographischen und 6konomischen Landschaft méglicher affekti-
ver Relationen hat starke Auswirkungen auf die Moglichkeiten, an politischen Ge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

285


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 Marie Wuth

schehen und Prozessen in der Welt zu partizipieren und handeln zu kénnen. Das
Beispiel der MeToo-Bewegung zeigt, dass es moglich ist, Teil politischer Prozesse
und Bewegungen zu sein, die sowohl auf lokaler wie globaler Ebene stattfinden.

Nun gilt es auch zu sehen, dass Tarana Burke und ihre Mitarbeiter_innen be-
reits iiber eine Dekade, bevor MeToo zu einer globalen Bewegung wurde, mit
Uberlebenden sexueller Gewalt unter eben diesem Schlagwort zusammengear-
beitet hatten. Damit zeigt sich nicht nur das Potenzial sozialer Medien, sondern
auch, dass diese globale Bewegung nicht aus dem Nichts entstanden ist und auf
jahrelanger Arbeit und lokalen Kimpfen aufbaut. Nicht nur im Siiden der Verei-
nigten Staaten, wo MeToo 20006 offiziell gegriindet wurde, sondern in verschiede-
nen Gemeinschaften, Organisation, Frauen- und Antidiskriminierungsbewegun-
gen weltweit. Ohne die wegbereitenden Diskurse, ohne Errungenschaften im im-
mer noch anhaltenden Kampf um gleiche Bezahlung, sexuelle und reproduktive
Gesundheit, Wahlrecht etc., ohne die Aufdeckung ilterer wie aktueller Skandale
hitte #MeToo 2017 wahrscheinlich nicht dieselbe Reichweite gehabit.

Obwohl #MeToo anfangs insbesondere Strukturen, Gemeinschaften und Er-
eignisse in den Vereinigten Staaten in den Blick genommen hat, ist sexuelle Ge-
walt und Diskriminierung ein weltweit verbreitetes Problem, was dhnliche und
begleitende Bewegungen in anderen Lindern zeigen. Soziale Medien helfen da-
bei nicht nur, Aufmerksambkeit auf ein tief verwurzeltes, strukturelles Problem
zu richten. Sie kénnen, beispielsweise in Form digitaler Plattformen, Uberleben-
den zeigen, dass sie mit ihren Erfahrungen nicht allein sind, dass es sowohl in
ihrem Nahumfeld als auch auf anderen Kontinenten Menschen gibt, die diese
Erfahrungen teilen, die wie sie zum Schweigen gebracht wurden und denen ein
Narrativ aufgezwungen wurde, das ihre Erlebnisse, ihre Affekte und affektiven
Relationen in einer bestimmten Weise rahmt — und zwar in einer passivierenden
Weise. Dass eine Vielzahl der Uberlebenden beispielsweise von Scham in Bezug
auf ihre Erfahrungen sexueller Gewalt berichtet, verweist darauf, wie schwer es
ist, in den Konfigurationen ihrer sozialen und politischen Umfelder eine adiquate
Idee von diesen gewaltvollen Erfahrungen zu erringen. Zu sehen, dass es andere
Narrative und Strategien sowie Unterstiitzung fiir den Umgang mit solchen Erleb-
nissen gibt, kann helfen, die eigenen Erfahrungen aus einer anderen Perspektive
zu betrachten. Dabei geht es auch darum, eine Erkenntnis iiber die Ursache von
Affekten wie Scham zu erlangen, um sich so aus einer passivierenden Position
zu befreien.

Was im Kontext von MeToo als consciousness raising und empowerment bezeich-
net wird, kann als Umschlagmoment von Passivitit zu Aktivitit verstanden wer-
den, oder zu einem solchen Umschlag fithren, indem die affektiven Relationen
verandert werden und Wirkmacht gesteigert wird. Die Berichte und Geschich-
ten, die iiber #MeToo geteilt werden, sind intim und persénlich. Obwohl jede Er-
fahrung von den jeweiligen, oftmals intersektionalen Unterdriickungsstrukturen
geprigt ist, handelt es sich andererseits offensichtlich nicht um Einzelfille oder
lokal begrenzte Gewaltstrukturen — Sexismus ist ein globales Problem.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze

MeToo ist also auch eine Bewegung, der es darum geht, globale wie lokale
Machtstrukturen, die sexistische Diskriminierung und Gewalt erméglichen und
beférdern, umzugestalten. Andererseits steht dabei auch die Verinderung von
Machtverhiltnissen im affektiven Umfeld der Uberlebenden selbst auf dem Spiel.
Diese zwei Ebenen der Macht, die Strukturen der Gewalt und die affektiven Re-
lationen der Formung, sind nicht voneinander zu trennen, sie beeinflussen sich
immer gegenseitig. Mit MeToo verdeutlicht sich, dass die affektiven Beziehungen
im Nahumfeld auch von globalen Machtbeziehungen und Unterdriickungsstruk-
turen geprigt sind und umgekehrt. Fiir all jene Menschen, die derartige diskrimi-
nierenden Erlebnisse nicht erfahren mussten, kann die Einsicht in diesen Zusam-
menhang ein Motiv sein, auf lokaler Ebene aktiv zu werden. Schliellich kénnen
die Handlungen und Kimpfe auf lokaler Ebene, das zeigt sich an der Arbeit von
Tarana Burke, eine globale Bewegung und Debatte anstofRen. Nicht zuletzt wird
mit MeToo auch deutlich, dass der politische Charakter einer Handlung nicht vom
Amt des Handelnden oder der institutionellen Rahmung abhingt. Ob im privaten
Umfeld oder auf 6ffentlichen Plattformen: Eine Handlung ist politisch, wenn da-
durch Machtverhiltnisse in affektiven Relationen beeinflusst oder neuorganisiert
werden. Insofern ist MeToo vor allem eine politische Bewegung.

MeToo ist aber auch eine transnationale Bewegung. Dass dabei globale und
lokale Handlungsebenen miteinander verbunden werden kénnen, liegt auch an
der Nutzung digitaler Plattform und Medien, die affektive Dynamiken und Re-
lationen neu zusammenbringen. Denn in den sozialen Netzen teilen User nicht
nur Informationen, sie teilen auch die Geschichten ihrer Affekte miteinander und
stellen dartiber affektive Relationen zueinander her. Dass Empathie, Solidaritit,
Verbundenheit, verstanden als affektive Relationen, zwischen physisch meilen-
weit voneinander entfernten Individuen entstehen konnen, hingt aber auch mit
der doppelten Bedeutungsebene sexueller Gewalttaten zusammen: einerseits als
intimes, personliches Erlebnis, andererseits als Ausdruck einer systematischen
Unterdriickungsstruktur. Schmerz, Wut, Scham anderer werden dadurch nach-
vollziehbar, Affekte teilbar, und ein gemeinschaftsstiftendes Moment méglich.
Wenn Uberlebende die Geschichten ihrer Affekte iiber soziale Netzwerke teilen
und sich beispielsweise aufgrund einer gemeinsamen affektiven Disposition mit
anderen zusammenfinden, ein Kollektiv bilden, kniipfen sie untereinander neue
affektive Binder, die ermichtigend sind. Das Band der Affekte und die Unter-
stiitzung, die aus gegenseitigem Teilen und Teilhabe erwachsen, verindern und
stirken die Wirkmacht des Individuums. Was beispielsweise an Widerstand oder
Verarbeitung von Erlebnissen durch lokale Strukturen verunmdoglicht wird, kann
auf anderen sozialen Plattformen und in kollektiven Handlungen geleistet wer-
den. Die affektiven Beziehungen, die tiber soziale Medien, also im globalen Netz,
gekniipft werden, haben so Auswirkungen auf das Verhiltnis der Wirkméchte im
Nahumfeld. Der Zusammenschluss mit anderen und das Wissen, nicht allein zu
sein, hat einen mobilisierenden und ermichtigenden Effekt, der zu einem ande-

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.

287


https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 Marie Wuth

ren Umgang mit den eigenen Erlebnissen und Affekten und einer Verinderung
der affektiven Relationen zum Umfeld verhilft.

Da ein Kollektiv gebtindelter Krifte mehr vermag als eine einzelne Person,
konnten viele der Uberlebenden, die sich unter MeToo zusammengeschlossen
haben, eine Vielzahl positiver Verinderungen auf lokaler Ebene erreichen, darun-
ter sind nicht nur die 6ffentlichkeitswirksamen Abdankungen und Absetzungen
hochrangig gestellter Manner in Wirtschaft und Politik zu zahlen. Die Erfolge, das
heiflt die Durchsetzung von Forderungen der Bewegungen um MeToo, differie-
ren auf lokaler Ebene aufgrund der jeweiligen politischen, sozialen wie religiosen
Kontexte stark voneinander. Dass Leistungen und Erfolge einzelner Gruppen mit-
einander geteilt werden, ist gleichzeitig immer auch potenzielle Motivation und
Inspiration fiir andere. Die Schlagkraft eines Hashtags beweist sich gerade dort,
wo auch lokale Errungenschaften als Erfolge der globalen Bewegung gezihlt wer-
den kénnen und wo die dadurch sich aufbauende internationale Aufmerksambkeit
Druck auf andere Stellen bewirken und Unterstiitzung vergréfern kann. Dass
durch die Verschrinkung lokaler und globaler affektiver Netze die Handlungs-
moglichkeiten verindert werden, zeigt sich mitunter auch daran, dass Anklagen
von Uberlebenden wiederaufgenommen wurden, die vor langer Zeit erhoben wur-
den, und dass es vielen Uberlebenden erst auf diesen Plattformen méglich wurde,
ihre Erfahrungen zu teilen.

Durch die Verschrinkung digitaler beziehungsweise technischer und unmit-
telbar lebensweltlicher Umgebung, das zeigt das Beispiel MeToo, werden nicht
nur die Moglichkeiten zu handeln, zu affizieren und affiziert zu werden, beein-
flusst, auch das Verstindnis von politischen Kérpern als Kollektive oder Bewe-
gungen wird verindert. Die affektiven Relationen, in die die Einzelnen eingebet-
tet sind, sind im Zuge der digitalen Entwicklung und der damit einhergehenden
Verschrankung virtueller und realer Riume lingst nicht mehr auf den faktischen
lebensweltlichen Raum begrenzt. Eine Betrachtung der affektiven Beziehungen,
der Kollektivitit und Sozialitit innerhalb technisch vernetzter Formationen kénn-
te eine Konkretisierung, aber auch eine Bewdhrungsprobe fiir Spinozas Affekt-
theorie sein.

Die Beschiftigung mit (politischem) Handeln und Partizipation in vernetzten
Formationen erfordert es, die Konstitution und Materialitit affektiver Beziehun-
gen, die im Virtuellen gekniipft werden, genauer zu betrachten. Besondere Auf-
merksambkeit sollte dabei der Funktion und dem Einfluss neuer Formen und We-
ge von Kommunikation gelten. Dabei wire weitergehend zu untersuchen, ob und
inwieweit Quantitit und Qualitit des Affizierungsgeschehens in virtuellen und
realen affektiven Netzen voneinander differieren. Speziell die Rolle von Kérpern
und Koérperlichkeit, die in Spinozas Affekttheorie grundlegend fiir die Méglich-
keit und Realisierung von Affizierung sind, wire dabei in den Blick zu nehmen.
Denn obwohl Akteure, die sich in virtuellen Netzen begegnen, nicht in unmit-
telbaren physischen Kontakt stehen, gelingt es ihnen, affektive Beziehungen zu-
einander zu entwickeln, die das Spiel der Wirkmichte sowohl im virtuellen als

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Affektive Netze 289

auch im faktisch-lebensweltlichen Bereich beeinflussen. Ankniipfend daran stellt
sich nicht zuletzt die Frage nach Synergien und Disruptionen, die sich aus der
Verschriankung virtueller und lebensweltlicher Netze ergeben.

Danksagung

Ich danke den Herausgeber_innen Anja Breljak, Rainer Miithlhoff und Jan Slaby
fiir ausfithrliche Kommentare und kritische Hinweise zu einer fritheren Fassung
des Textes.

Literatur

Andermann, Kerstin (2015). »Substanz, Kérper und Affekte. Immanente Indivi-
duation bei Spinoza und Deleuze«. In: Spinozismus als Modell? Lektiiren zu
Deleuze und Spinoza. Hrsg. von Thomas Kisser und Katrin Wille. Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag, S. 1-31.

— (2016a). »Das Band der Affekte. Relationalitit in Spinozas immanenter On-
tologie der Menge«. In: Das soziale Band. Geschichte und Gegenwart eines sozi-
altheoretischen Grundbegriffs. Hrsg. von Thomas Bedorf. Frankfurt am Main:
Campus, S. 311-332.

— (2016b). »Transindividuelle Affizierung. Spinozas relationale Ontologie be-
wegter Korper«. In: Zwischenleiblichkeit und bewegtes Verstehen — Intercorpore-
ity, Movement and Tacit Knowledge. Hrsg. von Undine Eberlein. Bielefeld: tran-
script, S. 109-135.

Arditi, Benjamin (1995). Politics, Publicness and Difference. University of Essex.

Balibar, Etienne (1997). »Spinoza: From Individuality to Transindividuality«. In:
Mededelingen vanwege het Spinozahuis. Delft: Eburon.

— (2008). Spinoza and Politics. Ubers. von Peter Snowdon. New York und Lon-
don: Verso.

Bartuschat, Wolfgang (2010). »Einleitung«. In: Baruch de Spinoza. Ethik in geome-
trischer Ordnung dargestellt. Hamburg: Meiner, S. VII-XXV.

— (2017). Spinozas Philosophie. Uber den Zusammenhang von Metaphysik und
Ethik. Hamburg: Meiner.

Cook, Thomas (2006). »Der Conatus: Dreh- und Angelpunkt der Ethik«. In: Klas-
siker Auslegen: Baruch de Spinoza. Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt.
Hrsg. von Michael Hampe und Robert Schnepf. Berlin: Akademie Verlag,
S. 151-170.

Deleuze, Gilles (1988 [1981]). Spinoza. Praktische Philosophie. Ubers. von Hedwig
Linden. Berlin: Merve.

Ellsiepen, Christof (2006). »Die Erkenntnisarten«. In: Klassiker auslegen: Baruch
de Spinoza. Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Hrsg. von Michael Ham-
pe und Robert Schnepf. Berlin: Akademie Verlag, S. 133-150.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 Marie Wuth

Kwek, Dorothy (2015). »Power and the Multitude. A Spinozist View«. In: Political
Theory 43 (1), S. 155-184.

Marchart, Oliver (2010). Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei
Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Miihlhoff, Rainer (2018). Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und Foucault.
Frankfurt am Main: Campus.

Perler, Dominik (2015). »Gibt es Individuen? Uberlegungen zu Spinozas Monis-
mus«. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 63 (1), S. 497-517.

Rolli, Marc (2012). Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empirismus.
Wien: Turia + Kant.

Rottgers, Kurt (2010). »Flexionen des Politischen«. In: Das Politische und die Poli-
tik. Hrsg. von Thomas Bedorf und Kurt Réttgers. Berlin: Suhrkamp, S. 38-67.

Saar, Martin (2006). »Politik der Multitude. Zeitgendssische politisch-philosophi-
sche Anschliisse an Spinoza«. In: Die Macht der Menge. Uber die Aktualitit einer
Denkfigur Spinozas. Hrsg. von Gunnar Hindrichs. Heidelberg: Winter, S. 181—
202.

— (2013). Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. Berlin: Suhr-
kamp.

Slaby, Jan und Miihlhoff, Rainer (2019). »Affect«. In: Affective Societies: Key Con-
cepts. Hrsg. von Jan Slaby und Christian von Scheve. New York und London:
Routledge.

Spinoza, Baruch de (2010 [1677]) [E]. Ethik — in geometrischer Ordnung dargestellt.
Hrsg. und iibers. von Wolfgang Bartuschat. Hamburg: Meiner.

Stegmaier, Werner (2011). »Start-Paradoxien moderner Orientierung. Uber Spino-
zas Ethik und ihr héchstes Gut im Blick auf Luhmanns Systemtheorie«. In:
Departure for Modern Europe: A Handbook for Early Modern Philosophy (1400-
1700). Hrsg. von Hubertus Busche. Hamburg: Meiner, S. 207-216.

hittps://dol.org/10.14361/9783839444398-012 - am 13.02.2026, 14:04:21.



https://doi.org/10.14361/9783839444399-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

