278

Drei Dimensionen der Verantwortung von Konsumenten und
Unternehmen’

CHRISTIAN NEUHAUSER

Wenn Konsumethik eine nachhaltige Wirkung entfalten soll, dann muss sie als Kon-
sumentenverantwortung verstanden und zur Unternehmensverantwortung ins Ver-
hiltnis gesetzt werden. Dies bringt zwei entscheidende Vorteile: Erstens ldsst sich die
zentrale Rolle der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen
herausarbeiten und ihre Notwendigkeit fiir eine faire und 6kologische Transformation
der politischen und rechtlichen Verantwortung begriinden. Zweitens lisst sich zeigen,
wie genau Konsumenten- und Unternehmensverantwortung miteinander verschrinkt
sind und warum sie wechselseitig aufeinander angewiesen sind, um ihre volle Wirkung
zu entfalten. Damit lassen sich auch zwei der grundlegenden Kritiken der Konsumen-
ten- und Unternehmensverantwortung, namlich dass sie wirkungslos und normativ
unbegriindet seien, aus dem Weg riumen.

Schlagworter: Konsumethik, Konsumentenverantwortung, Unternehmensethik, Un-
ternehmensverantwortung, politische Verantwortung, moralische Verantwortung

Three Dimensions of the Responsibility of Consumers and Corporations

Consumer ethics needs to focus on the responsibility of consumers and be put in tonch with corporate
responsibility in order to be meaningful. This approach has two crucial advantages: First the central
role of a moral responsibility of consumers and corporations for a transformation of their political and
legal responsibility in the direction of more fairness and sustainability becomes clearly visible. Second it
Is possible to see how consumer and corporate responsibility relate to each other and how, if taken
together, their impact will grow considerably. Conceptualizing consumer ethics as consumer responsibil-
1ty thereby also helps to refute two common critical arguments against consumer ethics, namely that it
Zs unfounded and withont any considerable effect.

Keywords: Consumer ethics, consumer responsibility, corporate ethics, corporate responsibility, political
responsibility, moral responsibility

Bewusster Konsum, dem es um mehr als nur ein rein 6konomisches Preis-Leistungs-
Verhiltnis geht, verfiigt bereits Uber eine lingere Tradition und ist inzwischen in eine

Beitrag eingereicht am 25.02.2012; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren iiberarbeitete
Fassung angenommen am 10.10.2012.

ok

Dr. Christian Neuhduser, Universitit Luzern, Kultur- und Sozialwissenschaftliche Fakultit,
Frohburgstr. 3, Postfach 4466, CH-6002 Luzern, Tel: +41-(0)41-229-5620, E-Mail: christi-
an.neuhacuser@unilu.ch, Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftsethik, Handlungstheorie, Men-
schenwiirde und Menschenrechte, Globale Gerechtigkeit, Umweltgerechtigkeit.

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

dritte, nimlich ethische Phase eingetreten (vgl. Busse 2006; Ullrich 2007; Kénig 2008).
Zunichst haben Konsumenten in der Wohlstandsphase der 60er Jahre des letzten
Jahrhunderts ihren Konsum édsthetisiert. Dabei ging es nicht mehr allein um giinstige
Preise und grofle Funktionalitit, sondern zunehmend um Geschmack, Design und
Mode. Dann kam seit den spiten 80er Jahren ein gesundheitlicher Aspekt hinzu. Ins-
besondere Lebensmittel mussten nicht nur gut schmecken, sondern auch gesund sein.
Dies war der Ausldser der Biobewegung, die seit den 90er Jahren und bis heute stetig
wichst. Biolebensmittel versprechen weniger schidlich zu sein und mehr Vitamine
und Nihrstoffe zu enthalten, also genau jene Gesundheitsaspekte, die im Konsum
zunehmend nachgefragt werden. Etwas Ahnliches gilt beispielsweise fiir unbehandelte
Moébel und Bekleidung aus nattrlichen Fasern.

Aus dieser zunichst auf die eigenen Gesundheitsbedtrfnisse konzentrierten Biobewe-
gung heraus hat sich ein ethischer Konsum entwickelt. Denn inzwischen spielen beim
Biokonsum auch der Umgang mit Tieren und der Erhalt der Natur eine zentrale Rolle.
Wegen des groBlen Erfolgs dieser tier- und umweltethischen Konsumbewegung ist
zudem der faire Konsum aus der sehr kleinen Nische der Eine-Welt-Liden herausge-
treten und erobert einen wachsenden Marktanteil.! Welche Zukunft wird dieser ethi-
sche Konsum haben? Wird er das Konsumverhalten nachhaltig und flichendeckend
reformieren und gewissermal3en eine friedliche Revolution der angeblich moralbefrei-
ten Mirkte in Gang setzen? Oder hat er sein Potential schon weitestgehend ausge-
schopft und bleibt ein relativ kleines Marktsegment fiir Besserverdienende, die sich
um ihre Gesinnung sorgen?

Um diese Frage tiberhaupt angemessen angehen zu kénnen, muss meiner Hinschit-
zung nach Konsumethik vor allem als Konsumentenverantwortung verstanden und
zur Unternehmensverantwortung ins Verhiltnis gesetzt werden.? Nur als Konsumen-
tenverantwortung kann Konsumethik eine groflere Breitenwirkung entfalten (vgl.
Heidbrink/Schmidt/Ahaus 2011; Heidbrink/Schmidt 2011). Denn nur dann verste-
hen Konsumenten ihren ethischen Konsum nicht als freiwillige und grof3ziigige Mehr-
leistung, sondern sie sehen sich tatsichlich dazu verpflichtet, ethisch zu konsumieren,
weil sie in einer entsprechenden Verantwortung stehen. Und nur wenn diese Konsu-
mentenverantwortung in ein angemessenes Verhiltnis zur Unternehmensverantwor-
tung gesetzt wird, hat der Funke des ethischen Konsums eine in der Praxis realistische

1 Im Jahre 1996 wurden in Deutschland Produkte mit Fair-Trade-Siegel im Wert von 52 Mio. Euro
verkauft, im Jahre 2011 im Wert von 400 Mio. Euro. Das entspricht einer Umsatzsteigerung von
800 Prozent in 15 Jahren. Vgl. http://www.fairtrade-deutschland.de/produkte/absatz-fairtrade-
produkte/ (zuletzt abgerufen am 27.02.2012).

2 Damit ist nicht gemeint, dass Konsumethik vollstindig in einer Konsumentenverantwortung als
reine Verantwortungsethik im Sinne von Max Weber aufgeht, sondern nur, dass Konsumenten-
verantwortung als zentrales Moment der Konsumethik zu verstehen ist. Eine gute Ubersicht iiber
Fragen der Unternchmensethik liefern Crane und Matten (2010: 51ff.). Fur zwei gegenwirtige
grundsitzliche Auseinandersetzungen: Hiibscher (2011), Neuhauser (2011a).

zfwu 13/3 (2012), 278-296 279

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

280

Chance, von wenigen plakativen Produkten auf das gesamte Marktgeschehen tberzu-
springen.3

Ich mochte diese Thesen verteidigen, indem ich drei Dimensionen des Verantwor-
tungsbegriffs unterscheide und auf das Verhaltnis von Konsumenten und Unterneh-
men anwende. Dabei handelt es sich um die rechtliche, die politische und die morali-
sche Dimension der Verantwortung. Obwohl die rechtliche und die politische Dimen-
sion jeweils eine wichtige Figenstindigkeit besitzen, ist doch die moralische Dimensi-
on zentral. Von ihr geht der entscheidende Reformimpuls, nicht nur fiir Konsumen-
ten, sondern auch fir Unternehmen aus und sie verschafft der politischen und rechtli-
chen Verantwortung eine zusitzliche und dringend bendtigte Tiefe. Nur wenn zu-
nehmend viele Konsumenten sich selbst als aus moralischen Grinden Handelnde
verstehen und nur wenn sie Unternechmen als moralische Akteure adressieren, kann
sich der ethische Konsum flichendeckend ausbreiten und eine steigende politische
und rechtliche Wirkung entfalten, so die Idee.

Es ist wichtig zu betonen, dass es sich bei diesen drei Dimensionen der Verantwor-
tung nicht um klar voneinander abgegrenzte Handlungsriume oder Handlungsformen
handelt. Vielmehr kénnen im Konsum und unternehmerischem Handeln alle drei
Formen zugleich auftreten. Es handelt sich also um eine analytische Unterscheidung
dreier normativer Standpunkte. Aullerdem ist diese Unterscheidung idealtypisch, weil
die meisten Akteure keinen dieser Standpunkte in seiner Reinform einnehmen. Das
soll hier auch gar nicht behauptet werden. Vielmehr geht es gerade darum herauszuar-
beiten, dass Konsumenten und Unternehmen auch politische und rechtliche Prozesse
aus moralischer Perspektive betrachten. Insbesondere die moralische Dimension poli-
tischen Handelns wird dabei eine wichtige Rolle spielen. Es handelt sich also um drei
in der Praxis miteinander verschrinkte Dimensionen normativer Verantwortung, die
hier fir analytische Zwecke klar unterschieden werden.

Die folgende Argumentation besteht aus vier Schritten. In einem ersten vorbereiten-
den Schritt wird der Verantwortungsbegriff analysiert. In einem zweiten Schritt wird
die rechtliche und politische Dimension der Verantwortung von Konsumenten und
Unternehmen diskutiert und in einem dritten Schritt die zentrale Stellung der morali-
schen Verantwortung hervorgehoben. In einem vierten und letzten Schritt wird die
enge Verschrinkung von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung besonders
in ithrer moralischen und politischen Dimension herausgestellt. Damit soll nicht gesagt
sein, dass die rechtliche Dimension und die damit verbundene Rahmenordnung fiir
Mirkte keine Rolle spielt. Vielmehr geht es auch und nicht zuletzt darum, deren mora-
lische und politische Voraussetzungen hervorzuheben.

1. Verantwortung als vierstellige Relation und drei normative Dimensionen

Verantwortung lisst sich allgemein als vierstellige Relation analysieren; dies gilt auch
fiir Konsumenten- und Unternehmensverantwortung. Damit ist gemeint, dass voll-

3 Es gibt eine Reihe von Skeptikern die der Meinung sind, dass ethischer oder kritischer Konsum
immer eine Nischenerscheinung bleiben wird, bzw. zunechmend vereinnahmt wird: Hartmann
(2009), Heath/Potter (2009), Devinney/Auger/Eckhardt (2010).

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

stindige Sdtze der Zuschreibung von Verantwortung grundsitzlich diese Form haben:
Urheber (U) ist gegentiber Adressat (A) fir Ereignis (E) auf Grundlage des Mal3stabes
(M) verantwortlich (vgl. Lohmann 2002; Heidbrink 2003; Bayertz 1995). Diese Be-
stimmung fillt so allgemein aus, damit moglichst viele der tiblichen Arten tber Ver-
antwortung zu sprechen, auch berticksichtigt werden kénnen. Dazu gehort selbst die
Rede von Verantwortung als kausale Verursachung, insbesondere im Bereich von
Naturereignissen. In diesem Sinne wird beispielsweise das Unwetter fiir die Entwurze-
lung zahlreicher Biume umgangssprachlich ,,verantwortlich® gemacht. Alle vier Rela-
tionen sind natlrlich erklirungsbedtrftig und dies soll hier recht kurz, aber bereits mit
einem Blick auf Konsumenten- und Unternehmensverantwortung, geschehen.

Der Urheber ist stets derjenige, der das fragliche Ereignis zu verantworten hat; in dem
eben genannten Beispiel war das ein Unwetter. Wenn es jedoch um rechtliche, politi-
sche und moralische Verantwortung geht, dann kénnen nur intentional und frei han-
delnde Akteure verantwortlich sein. Denn nur diese Akteure bringen die notwendigen
Voraussetzungen mit, um auf normative Weise verantwortlich zu sein. Nur sie sind in
der Lage, den rechtlichen, politischen oder moralischen Standpunkt einzunehmen und
ihr Handeln selbststindig danach zu bestimmen (vgl. Wallace 2006: 144-164). Kon-
sumenten und Unternehmen, als die verantwortlichen Akteure, um die es hier geht,
miissten also diese Voraussetzungen mitbringen. Bei individuellen Konsumenten stellt
diese Annahme keine besondere Schwierigkeit dar, weil Menschen normalerweise als
grundsitzlich freie Akteure angesehen werden. Fraglich ist allerdings, ob Unterneh-
men solche intentional handelnde, freie und verantwortungsfihige Akteure sind. Ich
werde hier jedoch nicht speziell dafiir argumentieren, sondern dies auf Grundlage
bestehender Argumentationen als gegeben voraussetzen.’

Um bestimmen zu konnen, wer die Adressaten der Konsumenten- und Unternehmens-
verantwortung sind und fiir welche Erejgnisse diese Verantwortlichkeiten bestehen,
muss zugleich der Mafistab geklirt sein. Fur rechtliche Verantwortung gibt das positiv
geltende Recht den Maf3stab vor. Der Adressat ist dann die Rechtsgemeinschaft bzw.
der Staat als Garant der Rechtsordnung. Verantwortliche Akteure haben demnach die
rechtliche Verantwortung, sich an die geltenden Gesetze zu halten. Fur politische
Verantwortung liegt kein derart kodifizierter Mal3stab vor. Vielmehr sind es die nur
implizit politisch legitimierten Normen, die den Mal3stab vorgeben. Welche Normen
politisch legitimiert sind, das wird immer wieder neu auf prozedurale Weise von der
politischen Gemeinschaft und in der politischen Offentlichkeit ausgehandelt.6 Ver-

4 Eine ausfiihrlichere Darstellung meiner Auffassung dieser vier Relationen findet sich in Neuhédu-
ser (2011b). Kurz zuvor hatte ich noch mit nur drei Relationen gearbeitet und die Relevanz des
normativen Maf3stabs unterschitzt (vgl. Neuhduser 2011a: 37).

5 Bekannte Ansitze stammen von French (1979, 1995) und List/Pettit (2011: 175ff.). Ich selbst
habe in einer in vielen Teilen zustimmender, aber in mancher Hinsicht kritischer Absetzung von
diesen Positionen ausfithrlich fir die Verantwortungsfihigkeit von Unternechmen argumentiert in
Neuhduser (2011a).

6 Vgl. fiir dieses Verstindnis von politischer Legitimitit die Diskussion von Peter (2007). Die Art
und Weise wie hier zwischen Recht, Politik und Moral unterschieden wird, folgt im Wesentlichen
Karl Jaspers (2012), auf eine Diskussion der existentialistischen Dimension der metaphysischen
Schuld von Jaspers wird demgegeniiber verzichtet.

zfwu 13/3 (2012), 278-296 281

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

282

antwortliche Akteure haben dieser politischen Gemeinschaft gegeniiber eine politische
Verantwortung, sich an die aktuell legitimen Normen zu halten, kénnen aber zugleich
auf einen politischen Wandel dringen.

Der Maf3stab fiir moralische Verantwortung sind moralische Normen. Moralische
Verantwortung besteht gegeniiber der moralischen Gemeinschaft und sie besteht
dafiir, sein Handeln an moralischen Regeln auszurichten. Die besondere Schwierigkeit
der moralischen Verantwortung scheint darin zu bestehen, dass moralische Normen
kaum greifbar sind. Es gibt weder kodifizierte Normen wie im Recht, noch etablierte
Verfahren zur Normgewinnung wie in der Politik. Moralphilosophen berufen sich
gerne auf die rational feststellbare Objektivitit moralischer Normen. Das Problem
dabei ist allerdings, dass selbst sie zu sehr unterschiedlichen Ergebnissen kommen.” So
wirkt es auf den ersten Blick, als sei eine moralische Verantwortung als Maf3stab fiir
das Handeln von Konsumenten und Unternehmen duflerst ungeeignet, ja geradezu
wertlos, weil verschiedene Gruppen stets unterschiedliche und blof3 kontingente Vor-
stellungen von Moral besitzen, die andere nicht teilen (vgl. Waldron 1999: 176-187;
Appiah 2007: 69-94).

Trotz der fehlenden Letztbegriindbarkeit moralischer Anspriiche ist eine moralische
Konsumenten- und Unternehmensverantwortung keineswegs sinnlos. Denn tatsich-
lich gibt es ein minimalethisches Verfahren, um mit dem Problem des moralischen
Pluralismus umzugehen. Dies nimmt die moralische Grundhaltung aller betroffenen
Akteure zum Ausgangspunkt, um dann iiber das Kohirenzverfahren des Ubetle-
gungsgleichgewichts zu einem pragmatischen Konsens zu gelangen.® Die Akteure
reflektieren iber ihre moralische Haltung angesichts der wohlerwogenen und trotz-
dem abweichenden Position anderer Akteure, um dabei zu einer moglichst grofien
Ubereinstimmung zu gelangen.’ Diese moralische Reflexion geschieht nicht nur in
einem privaten, sondern auch in einem 6ffentlichen und zivilgesellschaftlichen Raum.
Es handelt sich also um einen 6ffentlichen moralischen Diskurs mit Begriindungs-,
aber ohne Letztbegrindungsanspruch.!? Tatsdchlich kann man die Entwicklung der

Dies stellt Wallace (2011) in seiner Auseinandersetzung mit verschiedenen Positionen der realisti-
schen, konstruktivistischen und emotivistischen Begriindung von Normen heraus.

8 Die Idee des Uberlegungsgleichgewichts und iibergreifenden Konsenses stammt von Rawls, wird
von ihm aber unter stark idealisierten Bedingungen angewendet. Vgl. etwa Rawls (2006, §§ 59,
60). Fur eine stirker pragmatische Lesart plidiert Sen (2010: 153—157). Rawls selbst hat seine Ge-
rechtigkeitstheorie in spiteren Werken als politische Theorie verstanden, was jedoch kontrovers
diskutiert wird. Vgl. dazu etwa Nussbaum (2010). Seine Methode des Uberlegungsgleichgewichts
wird jedenfalls insbesondere im Kontext der angewandten Ethik auch auf moralische Fragen an-
gewendet. Vgl. zur Diskussion Diiwell (2008: 91-99) sowie Tetens (2011).

9 Diese Form der Reflexion ldsst sich mit Scanlon (1998: 195-197) als der Versuch beschreiben,
eine Losung zu finden, die niemand mehr verninftigerweise zurtickweisen kann. Sen (2010: 72—
79) konzeptionalisiert diese Reflexion in Anlehnung an Adam Smith als die Orientierung am
Standpunkt eines unbeteiligten Beobachters.

10 Dieser minimalethische Ansatz kann daher als eine praktisch orientierte Diskursethik ohne
Letztbegrindungsanspruch verstanden werden, wie sie der frihe Habermas (1981 Bd. 2: 182ff.,
576ff.) vertreten hat und im Anschluss daran beispielsweise Seyla Benhabib (2000) und Iris Y-
oung (2000).

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

Idee der Menschenwiirde und Menschenrechte im 20. Jahrhundert genauso verstehen.
Inzwischen stimmen viele Menschen diesen moralischen Grundsitzen aus einer re-
flektierten Haltung heraus zu.!' Daher eignen sie sich auch gut als moralischer Mal3-
stab fiir eine Konsumenten- und Unternehmensverantwortung (vgl. Neuhidu-
ser/Hibscher 2010).

Gerade die Elemente der verniinftigen Reflexion und Konsensorientierung machen
die moralische Verantwortung so wichtig und fiigen der politischen und rechtlichen
Verantwortung etwas Wesentliches hinzu. Dies gilt auch fiir Konsumenten und Un-
ternehmen. Spiter wird sich noch zeigen, dass diese Dimension der moralischen Ver-
antwortung die wechselseitige Abhingigkeit von Konsumenten- und Unternehmens-
verantwortung besonders deutlich zum Vorschein bringt. Zuvor mdéchte ich jedoch
noch die rechtliche und politische Verantwortung von Konsumenten und Unterneh-
men in ihrer klassischen Gestalt, also ohne unmittelbaren Bezug zur moralischen Ver-
antwortung, darstellen und zeigen, warum sie ohne Moral defizitir bleiben.

2. Die rechtliche und politische Verantwortung von Konsumenten und Un-
ternehmen

Aus rechtlicher Perspektive sind Konsumenten und Unternehmen ausschliefSlich da-
fiir verantwortlich, sich an das geltende Recht zu halten. Eine besondere Konsumen-
tenverantwortung ergibt sich daraus nicht, auller in einem negativen Sinne, dass Kon-
sumenten fur ihren Konsum iber die rechtlichen Regelungen hinaus selbst Sorge
tragen missen. Ob sie beispielsweise gesund, fair oder biologisch konsumieren, ist
dann vollstindig ihrer eigenen Verantwortung, aber auch ihrer Entscheidungshoheit
Uberlassen. Dies macht den rechtlichen Kern der Konsumentensouverinitit auf freien
Mirkten aus, denn in die freien Kaufentscheidungen von Konsumenten wird jenseits
der rechtlichen Beschrinkung von Unternehmen und erlaubten Produkten nicht ein-
gegriffen (vgl. Heath 2005; Booms 2008).

Unternehmen werden zwar viel stirker reguliert und sie miissen sich an alle mdéglichen
Normen, Standards und Beschrinkungen halten. Aber letztlich bedeutet dies ebenfalls
nur, dass Unternehmen den geltenden Gesetzen unterworfen sind und dartiber hinaus
in ihren Marktaktivititen vollkommen frei bleiben (vgl. Neuhduser 2011a: 90ff)). Ob

1 So stellen Menke und Pollmann (2007: 42—49) die praktische Durchsetzung der Menschenrechte
nach dem Zweiten Weltkrieg dar. Natiirlich gibt es trotz der breiten Zustimmung in Bezug auf
die Menschenrechte auch grundsitzliche philosophische Streitfragen. Derzeit werden insbeson-
dere vier Fragen kontrovers diskutiert: 1. Sind die Menschenrechte nur institutionell oder auch in-
teraktional zu verstehen? 2. Verpflichten die Menschenrechte nur Staaten oder auch andere Ak-
teure? 3. Gelten die Menschenrechte unmittelbar politisch oder haben sie eine moralische Grund-
lage? 4. Gibt es nur negative oder auch positive Pflichten, die mit den Menschenrechten korres-
pondieren? Vgl. dazu insbesondere Pogge (2002), Beitz (2009), Beitz/Goodin (2009), Griffin
(2009). Ich selbst vertrete eine maximalistische Konzeption, wonach die Menschenrechte auch
interaktional zu verstehen sind, auch nicht-staatliche Akteure verpflichten, eine moralische
Grundlage besitzen und positive Pflichten generieren. Das kann ich hier nicht verteidigen, ist al-
lerdings fur die vorliegende Argumentation auch nicht zentral, weil es nur um den strukturellen
Zusammenhang von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung geht und nicht um die
konkreten Pflichten. Vgl. zu meiner Position Neuhduser (2011: 188-227).

zfwu 13/3 (2012), 278-296 283

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

284

sie sich am Markt engagieren, um innerhalb der geltenden Gesetze ihren Profit zu
maximieren oder ob sie mit ihren wirtschaftlichen Aktivititen auch soziale Ziele ver-
folgen, bleibt ganz ihnen iiberlassen. Gerade wegen dieser blof3 negativen Pflicht, dem
Gesetz zu folgen, und der ansonsten vollkommenen Freiheit von Konsumenten und
Unternehmen besteht aus rechtlicher Perspektive kein besonderer Zusammenhang
zwischen der Verantwortung von Konsumenten und der Verantwortung von Unter-
nehmen.

Natiirlich kénnen Konsumenten und Unternehmen darauf dringen, Gesetze zu dn-
dern. Uber ihre Lobbyarbeit tun sie das auch regelmiBig und aufgrund asymmetri-
scher Machtverhiltnisse mit unterschiedlichem Erfolg. Doch das hat mit rechtlicher
Verantwortung bereits nichts mehr zu tun, sondern ist Ausdruck ihrer politischen
oder moralischen Verantwortung bzw. Verantwortungslosigkeit. Um eine rein politi-
sche Verantwortung handelt es sich dann, wenn sich ihr Verhalten an legitimen politi-
schen Normen und Verfahren orientiert. Es ist nicht ganz leicht zu bestimmen, was
als politisch legitim gelten kann und was nicht. Ein méglicher Maf3stab wire dabei die
geltende Praxis. Fur die Mehrzahl der Unternehmen besteht die in klassischer Interes-
senpolitik, also dem Einfluss auf politische Entscheidungsprozesse, um den eigenen
unmittelbaren 6konomischen Interessen moglichst viele Vorteile zu verschaffen (vgl.
Dahl 1985: 55; Dahl 1989: 311-321).

Die Mehrzahl der Konsumenten hingegen verzichtet mehr oder weniger freiwillig auf
eine aktive Interessenpolitik und kommt sozusagen ihrer politischen Eigenverantwor-
tung kaum nach. Zwar gibt es Verbraucherverbinde, die beispielsweise auf mehr In-
formationsrechte dringen. Im Vergleich zu den Unternehmensverbidnden sind sie
jedoch schlecht ausgestattet und haben nur relativ wenig freiwillig aktive Mitglieder.!2
Unabhingig davon kénnen sowohl Unternehmen als auch Konsumenten 6kologische
oder soziale Interessen besitzen und danach streben, diese auch politisch durchzuset-
zen. Allerdings ist politische Verantwortung nicht an ethische Ziele gebunden. Es
kann ebenfalls Ausdruck der politischen Wahrnehmung von Verantwortung sein, im
politischen Raum so weit wie méglich das bloBe Eigeninteresse durchzusetzen. Ge-
nauso funktionieren zahlreiche Interessenverbinde, die politische Verantwortung fiir
ihre Interessengruppen tbernehmen (vgl. von Alemann/Eckert 2000).

Dieses Ergebnis erscheint vielleicht iiberraschend, denn es ist durchaus auch ein nor-
mativ stirker aufgeladener Begriff von politischer Verantwortung denkbar. Demnach

12 Die Schwiche der Konsumentenverbidnde gegeniiber den Unternchmensverbidnden ldsst sich
deutlich an den unterschiedlichen Mitgliederzahlen ablesen, die in keinem Verhiltnis zur der re-
prisentierten Gruppe stehen. So verfigt der in Briissel als Vertreter der Verbraucherinteressen
cingetragene Deutsche Konsumentenbund e.V. tuber etwa 2.500 Mitglieder (http://www.konsu-
mentenbund.de/anbieterkennzeichnung, zuletzt abgerufen am 29.06.2012.). Der Bundesverband
mittelstindische Wirtschaft — Unternehmerverband Deutschland e.V. (BVMW) hingegen verfigt
uber mehr als 150.000 Mitglieder (http://www.bvmw.de/der-bvmw.html, zuletzt abgerufen am
26.09.2012) und der Handelsverband Deutschland e.V. (HDE) verftgt tiber mehr als 100.000
Mitglieder (http://www.einzelhandel.de/pb/site/hde/node/10001/Ide/aufgaben.html, zuletzt
abgerufen am 26.09.2012).

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

wiren nicht alle, sondern nur bestimmte normativ ausgezeichnete Interessen legitim.!?
Die Interessen der hegemonialen Wirtschaftslobby beispielsweise wiren es nicht, die
Interessen kritischer und progressiver Konsumenten hingegen schon. Allerdings ist
unklar, woher der Bewertungsmafstab fiir diese Differenzierung kommen soll. Solan-
ge politische Legitimitit nur deskriptiv verstanden wird, muss auch zugestanden wer-
den, dass die ausschlieBlliche Vertretung von profitorientierten Unternehmensinteres-
sen legitimer Teil des gegenwirtigen politischen Spiels ist (vgl. Held 2006: 125-184).
Wer das zurlickweisen mdchte, braucht dafiir einen externen normativen Mal3stab und
den liefert nur eine moralische Bewertung politischer Legitimitit.

Dann jedoch ist gar nicht mehr nur von politischer Verantwortung die Rede, sondern
von moralischer Verantwortung im politischen Raum. Spitestens hier also zeigt sich
die zentrale Bedeutung der moralischen Dimension von Verantwortung, wenn es um
fairen und 6kologischen Konsum geht. Es zeigt sich dabei deutlich, wie die verschie-
denen Dimensionen der Verantwortung praktisch miteinander verstrickt sein kénnen:
Bestimmte Gruppen kénnen aus moralischen Griinden auf politische Prozesse Ein-
fluss nehmen, um die rechtliche Regulierung und damit die wirtschaftliche Rahmen-
ordnung zu dndern. So kénnen Konsumenten ein moralisches Recht auf mehr Infor-
mation und Transparenz behaupten und dies etwa iber Medien in den politischen
Prozess einspeisen, um eine Anderung der Rahmenordnung zu bewirken. Es ist fiir
solche Prozesse wichtig, die verschiedenen Dimensionen der Verantwortung analy-
tisch auseinanderzuhalten, weil nur so ihr praktisches Zusammenspiel sichtbar wird.
Immerhin dndert sich die Rahmenordnung nicht von alleine und Aufgabe einer kriti-
schen Perspektive der angewandten Ethik ist es, das Potential fir solche Reformen
offenzulegen (vgl. Neuhduser 2012).

Entsprechend gibt es auch bei der rein politischen Verantwortung keinen besonderen
Zusammenhang zwischen der Verantwortung von Unternehmen und Konsumenten.
Zwar kénnen Unternehmen durch Werbung und Konsumenten durch ihre Kaufent-
scheidungen Einfluss auf die Interessen der jeweils anderen Gruppe nehmen, aber
dies kommuniziert zumindest offiziell keinen Anspruch darauf, bestehende Interessen
zu dndern. Stattdessen bleiben diese Interessen unangetastet und sollen nur durch
duBeren EHinfluss in gewlnschte Richtungen gelenkt werden. Die politische Verant-
wortung wird also nicht auf verniinftige Weise wie bei der Moral in ein Uberlegungs-
gleichgewicht gebracht, sondern Interessen werden nur durch Sanktionsmechanismen
duferlich beeinflusst.

Die Diskussion der blof3 rechtlichen und politischen Verantwortung von Unterneh-
men und Konsumenten hat zwei eher erniichternde Ergebnisse gebracht. Erstens gibt
es weder eine besondere rechtliche noch eine besondere politische Verantwortung
dafiir, fairen und 6kologischen Konsum zu beférdern. Vielmehr besteht nur die recht-
liche Verantwortung, sich an die Gesetze zu halten und eine politische Eigenverant-
wortung, sich fur die eigenen Interessen einzusetzen. Zweitens gibt es in beiden Hin-

13 Diese Position wird etwa von Hannah Arendt (1987) vertreten, damit vertritt sie jedoch einen
moralisch aufgeladenen Begriff von Politik, wie Iris Marion Young (2011: 86-93) richtig heraus-
gestellt hat.

zfwu 13/3 (2012), 278-296 285

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

286

sichten keinen besonderen Zusammenhang zwischen der Verantwortung von Kon-
sumenten und Unternehmen.

3. Die moralische Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen

Die zentrale Stellung der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unter-
nehmen, auch fir die Bereiche Politik und Recht und ihre verntnftige Transformati-
on, hat sich im vorherigen Abschnitt bereits angedeutet. Zunichst besteht fur Kon-
sumenten erst einmal eine unmittelbar moralische Verantwortung, 6kologisch und fair
zu konsumieren. Fiir Unternchmen hingegen besteht eine unmittelbar moralische
Verantwortung, ¢kologisch und fair zu produzieren und zu handeln. Wenn sie dies
nicht tun, dann ist es angebracht, ihnen moralische Vorwiirfe zu machen.!* Allerdings
kénnen sich Konsumenten und Unternehmen auch rechtfertigen oder zumindest
entschuldigen, wenn sie diesen Anspriichen nicht gerecht werden. So werden Konsu-
menten beispielsweise durch ihre Budgetbeschrinkungen klare Grenzen gesetzt, da
faire und 6kologische Produkte deutlich teurer sind als andere. Wer weniger verdient,
hat dann auch eine schwiichere Verantwortung, fair und Skologisch einzukaufen. Un-
ternehmen koénnen in bestimmten Fillen auf Konkurrenzdruck und andere Markt-
zwinge verweisen, die ihre Verantwortung einschrinken. Dies sind nur zwei Beispiele
fiir eine Vielzahl von Beschrinkungen und Zwingen, die von Verantwortung entlas-
ten.!>

Trotzdem bleibt fiir Unternehmen und Konsumenten stets ein individuell verschieden
groBler Handlungsspielraum bestehen, um ihrer moralischen Verantwortung nachzu-
kommen. Innerhalb dieses Handlungsspielraums sind sie dazu verpflichtet, moralisch
richtig zu handeln und es bleibt keine Entschuldigung durch den Verweis auf dullere
Zwinge mehr (vgl. Stoecker 2007). Zu diesem Spielraum gehort es in vielen Fillen
auch, aus moralischer Perspektive auf die politische Legitimitit von Interessen und die
Gesetzgebung Finfluss zu nehmen. Es besteht dann eine moralische Verantwortung
von Konsumenten und Unternehmen, die Rahmenbedingungen fiir ein 6kologisches
und soziales Marktgeschehen nach Moglichkeit zu verbessern. Beide Gruppen kénnen
aus moralischer Perspektive auf bessere Gesetze dringen und bestimmte Interessen,
beispielsweise der ricksichtslosen Profitmaximierung, im politischen Diskurs als illegi-
tim ausweisen.

Dieser Punkt ist wichtig und wird insbesondere von Iris Marion Young stark betont.
Moralische Verantwortung bezieht sich nicht nur auf eigenes Handeln, sondern auch
auf strukturelle Hintergrundbedingungen. Young spricht dann von einer politischen
Verantwortung fir kollektives Handeln. Dem lisst sich entgegenhalten, dass es tat-
sdchlich um eine moralische Verantwortung fiir kollektives politisches Handeln geht,

14 Hier zeigt sich die Nihe des moralischen Verantwortungsbegriffs zum Pflichtenbegriff: Man ist
dazu verpflichtet, seiner moralischen Verantwortung nachzukommen, es ist nicht beliebig und
nicht ,,supererogatorisch®, also tber das, was verlangt werden kann, hinausgehend. Vgl. dazu
klassisch: Feinberg (1980).

15 Zu Entschuldigungen und Rechtfertigungen bei Unternehmen: Neuhiuser (2011a: 212-220) und
zu der Vielzahl der zu berticksichtigenden individuellen Faktoren bei Konsumenten: Fischer und
Sommer (2011).

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

weil diese Verantwortung auch bei Young an moralischen Mal3stiben bemessen
wird.1e Auf diese Weise kénnen sich Konsumenten in ithrem Handeln als Konsumen-
ten, aber auch als Biirger beispielsweise tiber Konsumentenverbinde darauf verstindi-
gen, die Rahmenordnung so zu dndern, dass ein moralisch motivierter Konsum leich-
ter wird, weil mehr Informationen tber Unternehmen zur Verflgung stehen und
leichter zuginglich sind.

Eine rechtliche und politische Verantwortung fiir faires und 6kologisches Wirtschaf-
ten besteht tatsdchlich also nur als eine, auf Recht und Politik bezogene, moralische
Verantwortung. Zugleich ist es von ganz entscheidender Bedeutung, diese erweiterte
Dimension der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen zu
berticksichtigen. Dafiir gibt es zwei gewichtige Griinde. Der erste Grund hat mit dem
schwerwiegenden Vorwurf der relativen Wirkungslosigkeit einer blof3 moralischen
Verantwortung von Unternchmen und Konsumenten zu tun. Der zweite Grund be-
steht darin, dass nur durch eine Verschrinkung der moralischen mit der politischen
und rechtlichen Verantwortung auch die Verschrinkung von Konsumenten- und
Unternehmensverantwortung ihr volles Potential entfalten kann. Dem ersten Punkt
wende ich mich in diesem und dem zweiten im nachsten Abschnitt zu.

Gegen eine moralische Verantwortung, insbesondere von Konsumenten, aber auch
von Unternehmen, wird hiufig eingewendet, dass sie relativ wirkungslos und blof3 eine
»Hahrradbremse am Interkontinentalflugzeug® sei.!” Der Grund fir diese ziemlich
skeptische Vermutung besteht darin, dass individuelles Handeln von Konsumenten
und selbst von gréBeren Unternehmen wirkungslos verpufft. Sehr gut ldsst sich das
am Beispiel des nachhaltigen Konsums, aber auch der nachhaltigen Produktion zei-
gen. Fur den Klimawandel ist es vollig gleichgtiltig, was fur ein Auto sich jemand kauft
und wie viel er damit fihrt. Seine individuelle CO2-Produktion hat absolut keine Aus-
wirkungen auf Intensitidt und Folgen des Klimawandels. Dasselbe gilt sogar fiir grofe
Automobilunternehmen. Sogar wenn sich ein groler Konzern dafiir entscheiden wiir-
de, seine Produktion aus Griinden der Nachhaltigkeit sofort einzustellen, dann hitte
dies keinen unmittelbaren Effekt auf den Klimawandel (vgl. Neuhduser 2011a: 238ft.).

Selbst wenn wir also eine menschenrechtsbasierte Verantwortung gegentiber zukiinfti-
gen Generationen zugestehen, folgt daraus fur individuelle Autokdufer und -hersteller
keine unmittelbare Verantwortung, weil ihr Handeln keinen direkten Effekt auf diese

16 Young (2011) folgt in diesem Punkt Hannah Arendt (1986), die jedes auf Politik bezogene Han-
deln als politisch bezeichnet. Das ist jedoch eine der Antike entnommene Weise, tiber Politik als
Teil der Tugendethik zu sprechen. BloBie Interessenpolitik ist in diesem Konzept schon rein be-
grifflich nicht méglich. Daher trenne ich stirker zwischen Moral und Politik, um den Begriff des
Politischen von stirker moralischen Anspriichen auf rein begrifflicher Ebene frei zu halten.

Diese Formulierung hat Ulrich Beck immer wieder in Anschlag gebracht (vgl. z.B. 2007: 73). Statt
moralischer Verantwortung und Ethik fordert er den Aufbau einer politischen Gegenmacht und
Konsumenten sollen sich lieber als politische Akteure begreifen (vgl. Beck 2011: 349). Als ziem-
lich wirkungslos kritisiert auch Grunwald (2010) die Konsumethik und plddiert stattdessen fiir
strukturelle Reformen. Beide unterschitzen jedoch die Bedeutung der Moral als Ressource in po-
litischen Konflikten und als Impuls fir Strukturreformen. Fir eine Replik auf Grunwald: Bil-
harz/Fricke/Schrader (2011).

zfwu 13/3 (2012), 278-296 287

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

288

zukiinftigen Generationen haben kann.'® Stattdessen bediirfe es eines grundlegenden
Wandels des Wirtschaftssystems hin zu mehr Nachhaltigkeit und Gerechtigkeit, so
argumentieren die Kiritiker der Konsumenten- und Unternehmensverantwortung (vgl.
Rosa 2011; Grunwald 2010). Einerseits stimmt es, dass sich das Wirtschaftssystem
und seine Rahmenordnung grundsitzlich dndern miissen, wenn es tatsichlich nachhal-
tig und fair sein soll. Doch dies steht nicht in Opposition zur Konsumenten- und
Unternehmensverantwortung, kann es vielleicht auch gar nicht. Tatsdchlich sind es
zwei gewichtige Grunde, die sich gegen diesen Vorwurf der Wirkungslosigkeit anfiih-
ren lassen.

Erstens gibt es viele Bereiche, in denen die Ubernahme von Verantwortung durch
Konsumenten und Unternehmen alles andere als wirkungslos ist. Dies ist offensicht-
lich bei multinationalen Konzernen der Fall, die schidigendes Verhalten unterlassen
konnen und oft weitreichende Hilfsmdéglichkeiten haben; etwa Pharmakonzerne bei
der Verteilung von Medikamenten an absolut arme Menschen (vgl. Pogge 2008). Aber
auch Konsumenten konnen direkte Effekte erzielen. Wenn sie fair gehandelte und
tierfreundlich produzierte Waren erwerben, dann hat dies sichtbare Auswirkungen.
Einige Menschen verdienen mehr Geld und kénnen selbstbestimmter leben und eini-
ge Tiere werden artgerechter gehalten. Diese Effekte produzieren keinen Systemwech-
sel, aber sie ersparen wirklichen Menschen und Tieren viel Leid und sind daher aus
moralischer Perspektive durchaus wirkungsvoll und auch geboten.

Die zweite Replik auf den Vorwurf der Wirkungslosigkeit einer moralischen Konsu-
menten- und Unternehmensverantwortung verweist unmittelbar auf die politische und
rechtliche Dimension moralischer Verantwortung, also der moralischen Verantwor-
tung fiir die Anderung der Hintergrundbedingungen (vgl. Lichtenberg 2009). Wenn
Unternechmen und Konsumenten ihrer moralischen Verantwortung nachkommen,
dann hat dies immer auch eine politische und potentiell rechtliche Wirkung. Durch die
symbolische Kraft ithres an moralischer Verantwortung orientierten wirtschaftlichen
Handelns kénnen sie unmittelbar Einfluss darauf nehmen, was als politisch legitim gilt
und was nicht. Wenn beispielsweise immer mehr Menschen fair gehandelten Kaffee
kaufen, dann erscheint es auch immer weniger legitim, genau dies nicht zu tun. Diese
fiir sich genommen noch recht schwache politische Symbolik ldsst sich durch eine
entsprechende politische Kommunikation verstirken. Es wird dann politisch gefor-
dert, was moralisch richtig ist, in diesem Fall also fair gehandelten Kaffee zu kaufen
(vgl. Young 2006; Beck 2010). Die rechtliche Dimension kommt zusitzlich noch ins
Spiel, weil sich nicht nur moralisches Handeln in der Wirtschaft politisch fordern ldsst,
sondern auch eine gesetzliche Regulierung. Konsumenten und Unternehmen kénnen
deutlich machen, dass ihnen eine moralische und selbst durch politischen Druck ge-
stlitzte, aber letztlich doch nur schwach sanktionierte Verantwortung, nicht ausreicht
und sie stattdessen auf eine rechtliche Regelung dringen. Dies liegt natiirlich immer
dann nahe, wenn eine Tragik der Allmende besonders gravierend wire und kollektives
Handeln unterminierendes Trittbrettfahren besonders wahrscheinlich ist (vgl. Ostrom

18 Daraus ergibt sich, dass die Konsumenten keine entsprechenden Pflichten haben kénnen. Denn
cin allgemein anerkannter philosophischer Grundsatz lautet: Das moralische Sollen impliziert das
faktische Kénnen (vgl. Copp 2003).

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

2011). Freilich ersetzt diese Forderung nach rechtlicher Regulierung die individuelle
moralische Verantwortung nicht vollstindig, sondern soll sie vielmehr institutionell
stiitzen. Dadurch wird zugleich auch zum Ausdruck gebracht, dass es eben nicht nur
um Interessenpolitik zur Durchsetzung einer Gesetzgebung, die nur fiir einen selbst
vorteilhaft ist, sondern um moralisch fundierte Gesetze geht.

Dieser Punkt ldsst sich an dem bereits mehrmals erwihnten Beispiel der Informati-
onspflicht verdeutlichen. Derzeit sind fiir Konsumenten die Produktionsprozesse und
Arbeitsbedingungen von Unternehmen oft schr intransparent. Das macht es schwie-
rig, moralisch motivierte Kaufentscheidungen zu treffen oder 6ffentlich Kritik zu
tiben. Vor diesem Hintergrund liegt es fiir Konsumenten und ihre Verbinde, gemein-
sam mit moralisch engagierten Unternechmen, nahe, sich fir bessere Informations-
rechte, also eine verinderte Rahmenordnung einzusetzen. Wenn sie dies offentlich-
keitswirksam im politischen Raum tun, beispielsweise indem sie Unternehmen zu
mehr Transparenz auffordern, dann haben sie eine realistische Chance, dass Politiker
dieses Anliegen aufgreifen und in den Gesetzgebungsprozess einspeisen. Das morali-
sche Anliegen der Konsumenten kann also eine politische und rechtliche Wirkung
entfalten und es lisst sich durchaus behaupten, dass eine moralische Verantwortung
fir diese politische Verinderung der Hintergrundstruktur besteht.!”

Allerdings kénnen die Kritiker einer Konsumenten- und Unternechmensverantwortung
an dieser Stelle wiederum zwei grundsitzliche Dinge einwenden. Exrstens besteht noch
immer das Problem, dass es fiir moralische Maf3stibe keine allgemeinverbindlichen
Begriindungen zu geben scheint, insbesondere wenn nicht unmittelbar Menschen-
rechtsfragen betroffen sind. Zweitens scheinen die einzelnen verantwortungsbereiten
Akteure und insbesondere ethisch orientierte Konsumenten viel zu machtlos, um den
Diskurs der politischen Legitimitit oder sogar die Gesetzgebung wirkungsvoll beein-
flussen zu kénnen. Die Antwort auf diesen zweiten Einwand stiitzt sich wieder auf die
Verschrinkung von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung und erfolgt
daher erst im nichsten Abschnitt. Die Antwort auf den ersten Einwand hingegen trifft
in zentraler Weise die Bedeutung moralischer Verantwortung, stellt er ihre normative
Verbindlichkeit doch grundsitzlich in Frage.

Eine vollstindige Antwort auf diesen ersten Einwand wiirde eine grundsitzliche Aus-
einandersetzung mit der Rolle von Moral in pluralistischen spitmodernen Gesellschaf-
ten erfordern und ldsst sich hier nicht leisten. Dennoch sollen einige Missverstindnis-
se aus dem Weg gerdumt werden, um zumindest plausibel zu machen, warum Moral
keine wirkungslose Angelegenheit ist, sondern eine zentrale Ressource zur Modifikati-
on des Wirtschaftssystems sein kann (vgl. Neuhduser 2011a: 221). Zunichst gilt es
noch einmal festzuhalten, dass eine Letztbegriindung moralischer Werte angesichts
eines verninftigen Pluralismus an Werten nicht mdéglich ist. Allerdings ist solch ein
Begriindungsanspruch auch gar nicht nétig. Um moralische Griinde fiir wirtschaftli-

19 Ein méglicher Einwand an dieser Stelle wiire, dass hier die Rolle des Konsumenten mit der Rolle
des Biirgers verwechselt wird. Im ndchsten Abschnitt wird jedoch deutlich werden, dass Birger
ihrer Biirgerverantwortung auch in der Rolle des Konsumenten nachkommen koénnen. Konsu-
mentenverantwortung ist also Teil der Biirgerverantwortung.

zfwu 13/3 (2012), 278-296 289

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

290

ches Handeln von Konsumenten und Unternehmen zu identifizieren, bedarf es viel-
mehr nur reflexiver Kompetenzen und der Orientierung an einem Uberlegungsgleich-
gewicht in einem praktischen moralischen Diskurs (vgl. Birnbacher 2003: 92-98).

Konkret bedeutet dies, dass Konsumenten und Unternchmen erstens ihre Handlungs-
grinde reflektieren und zweitens dem kritischen Urteil anderer Akteure aussetzen
miissen. Nur wenn ihre Handlungsgriinde einer 6ffentlichen Uberpriifung standhal-
ten, dann sind sie moralisch akzeptabel und flieBen in ein Uberlegungsgleichgewicht
ein. Die zusitzliche Funktion dieses Uberlegungsgleichgewichts besteht darin, einen
relativ kohidrenten moralischen Mal3stab herzustellen, indem verschiedene moralische
Griinde in einen Zusammenhang gesetzt werden. Dies alles geschieht in einem 6ffent-
lichen Raum; Moral ist daher keine Privatsache, sondern eine 6ffentliche Ressource.
So werden beispielsweise moralische Themen in den Medien aufgegriffen und die
Frage, welche Form von Konsum erlaubt oder geboten ist, wird immer wieder, auch
unter Beteiligung von Moralphilosophen, offentlich diskutiert und st63t auf reges
Interesse.20

Auf diese Weise gelangen Akteure zu moralischen Normen, die sich deutlich von
unreflektierten Werthaltungen unterscheiden. Ubrigens bedeutet das nicht, dass diese
Akteure immer aus moralischen Griinden handeln mussen. Oft reicht es moralkon-
form, aber aus anderen Griinden zu handeln. Manchmal tiberwiegen natiirlich auch
andere, moralfeindliche Handlungsgriinde. Dann handeln die Akteure tatsdchlich
nicht moralisch, doch das bedeutet natlrlich auch nicht, dass sie keine moralischen
MaBstibe haben konnen, die sie faktisch einfach missachten.

Moralisches Handeln ist also nicht einfach jedes wertbezogene Handeln, wie Moralso-
ziologen es manchmal behaupten.?! Vielmehr ist moralisches Handeln, auch von Un-
ternehmen und Konsumenten, immer an einen 6ffentlichen Begriindungsdiskurs ge-
bunden (vgl. Young 2011: 95£f.). Darauf verweist auch der dialogische Charakter von
Verantwortung, denn Akteure schreiben sich Verantwortung wechselseitig zu. Genau
hier wird auch deutlich, warum Konsumenten- und Unternehmensverantwortung eng
miteinander verschrinkt sind und nur gemeinsam in einem 6ffentlichen Raum ihre
Wirkung entfalten kénnen.

4. Zum Verhiltnis von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung

Zumindest andeutungsweise hat sich bereits gezeigt, dass eine Konsumentenverant-
wortung ihr volles Potential nur dann entfalten kann, wenn sie im Zusammenhang mit
einer Unternehmensverantwortung gesehen wird. Uberraschender ist vielleicht das
Ergebnis, dass umgekehrt auch eine Unternehmensverantwortung auf eine Konsu-
mentenverantwortung angewiesen ist. Doch warum ist das eigentlich so? Und was

20 Dafiir spricht nicht zuletzt, dass laut Jahresbericht 2011/12 von TransFair der Fair-Trade-Markt
in Deutschland um 18 Prozent gewachsen ist. Inzwischen gibt es bereits Fernsehwerbung in der
fir den Kauf von Produkten mit dem Fairtrade-Siegel geworben wird.

2 So stellen jedes wertbezogene Handeln von Konsumenten als moralisches Handeln beispielswei-
se Stehr (2007: 691f.), Adolf und Stehr (2011) sowie Hellmann (2008, 2011) dar. Doch selbst aus
der subjektiven Perspektive der Konsumenten gibt es einen Unterschied zwischen blof3 wertbe-
zogenem und moralisch gerechtfertigtem Handeln. Vgl. dazu Celikates (2009: 116ft.).

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

genau ist damit gemeint, dass die Verantwortung dieser beiden Akteursgruppen mitei-
nander verschrinkt ist? Eine gewisse Verkntpfung liegt vielleicht schon deshalb nahe,
weil es einen grundlegenden 6konomischen Zusammenhang zwischen Angebot und
Nachfrage gibt. Tatsichlich kann die dem Wirtschaftssystem eingeschriebene Logik
vom Kaufen und Verkaufen bzw. Zahlen und Nichtzahlen nur dann moralisch aufge-
laden werden, wenn sich die Akteure wechselseitig als verantwortliche Akteure adres-
sieren.??

Konsumentenverantwortung beinhaltet daher in einem ganz entscheidenden Mal3e
auch, Unternehmen als verantwortliche Akteure zu adressieren. Wenn Konsumenten
sich einfach nur dafiir entscheiden, fair gehandelte und nachhaltig produzierte Waren
zu kaufen, dann handelt es sich dabei aus Sicht der Unternehmen zunichst einfach
nur um ganz beliebige subjektive Priferenzen. Solange die einzelne Kaufhandlung von
Konsumenten isoliert bleibt, verpufft sie tatsachlich relativ wirkungslos im politischen
Raum.? In diesem Fall verwundert es auch nicht, dass bei Konsumenten eine deutli-
che Licke zwischen ihren eigenen moralischen Anspriichen und ihrem tatsichlichen
Verhalten klafft (vgl. Borgstedt/Reusswig 2010; Fischer/Sommer 2011). Was soll die
Miihe, wenn das individuelle Verhalten derart irrelevant ist? Der Schluss, dass man
dann einfach anderen Kaufimpulsen nachgeben konne, liegt angesichts dieser Hilflo-
sigkeit ziemlich nahe. Dies gilt besonders dann, wenn es Konsumenten wirklich um
effektive Verantwortung und nicht einfach nur um ihre gute Gesinnung geht.?*

Anders erscheint jedoch die Lage, wenn Konsumenten Unternehmen unmittelbar als
moralische Akteure adressieren. Dadurch werden Prozesse der wechselseitigen Be-
und Verstirkung in der Ubernahme von Verantwortung moglich. Unternehmen wer-
den in einen Offentlichen Diskurs einbezogen, in dem es auch um die moralischen
Grundlagen der politischen Legitimitdt und rechtlichen Ordnung geht.?> Einzelne
Kaufakte sind dann nicht mehr isoliert zu betrachten, sondern Teil einer politischen
Strategie. Die Rolle von Konsumenten verschmilzt ein Stiick weit mit der Rolle von
Biirgern: Als Konsumenten handeln Burger durch ihre Kaufakte politisch. Man kénn-
te daher auch sagen, dass Konsumentenverantwortung dann Teil der Birgerverant-
wortung ist. Allerdings ist zu konstatieren, dass sich diese Entwicklung einer Politisie-
rung des moralischen Konsums erst am Anfang befindet (vgl. Barber 2007: 289t.).
Wenn verantwortlicher Konsum jedoch mehr leisten soll, als vereinzelte Effekte auf

22 Anders ausgedriickt muss man die systemtheoretische Perspektive auf Wirtschaft, wie sie insbe-
sondere Luhmann (1994: 43-90) entwickelt hat, durch eine akteursbezogene Perspektive durch-
brechen, weil nur so Moral und Verantwortung tiberhaupt relevante Maf3stdbe sein kénnen.

23 Aus diesem Grund kénnen die Konsumenten auch nicht von vornherein als Gruppe konzeptio-
nalisiert werden, die selbst verantwortungsfihig ist. Zunichst handeln Konsumenten nur als Ag-
gregate, also unkoordiniert und sind daher nicht kollektiv verantwortungsfihig. Erst wenn sie
sich politisch koordinieren, erfiillen sie iberhaupt die handlungstheoretischen Voraussetzungen
fir Verantwortungsfihigkeit. Vgl. dazu French (1984).

24 Konsumenten miissen also eine Verantwortungsethik und nicht eine Gesinnungsethik im Sinne
von Max Weber (1988) verfolgen.
25 Solch eine Perspektive auf den 6Offentlichen Diskurs, in dem Moral und Gerechtigkeit selbst

Ressourcen des Konflikts sind, entwickelte Iris Young (2000: 157-179).

zfwu 13/3 (2012), 278-296 291

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

292

okologische Produktion und die Lebensqualitit einiger Produzenten zu bewirken,
dann bedarf es genau dieser Politisierung der Konsumethik.

Damit diese Politisierung eines moralisch verantwortlichen Konsums gelingen kann,
ist allerdings einer Koordination der Aktivititen individueller Konsumenten notig.
Vereinzelte Kaufakte ohne Zusammenhang kénnen daftir zwar einen Ausgangspunkt
bilden, reichen letztlich aber nicht aus. Zur Verantwortung von Konsumenten gehort
es daher gleichzeitig auch, sich zu organisieren, beispielsweise in entsprechenden
NGO und Birgerbewegungen. Dabei wird es naturgemil einige Vorreiter geben, die
erforderliche Grundlagen schaffen, und daneben viele eher passiv unterstiitzende
Mitstreiter. Dennoch ist dieser Schritt fiir eine politische Konsumethik wesentlich.
Denn nur durch ihn wird eine Strategie moglich, die Unternehmen direkt als mora-
lisch verantwortliche Akteure adressiert und von ihnen verlangt, sich allméhlich auf
einen fairen und nachhaltigen Wandel in Produktion und Handel einzustellen bzw.
dies sogar mit voranzutreiben.?

Tatsdchlich wire es die falsche Perspektive, Unternehmen nur als passive Rezipienten
von moralischen Anspriichen zu sehen. Sie selbst kdnnen erstens aus eigenem Antrieb
Verantwortung iibernehmen und zweitens sogar selbst anderen Marktakteuren Ver-
antwortung zuschreiben, seien es andere Unternehmen oder Konsumenten. Dies gilt
insbesondere fiir Unternehmen, die schon fair und nachhaltig wirtschaften. Sie kén-
nen andere Unternehmen ermuntern, es ihnen gleich zu tun; dies gilt beispielsweise
fir eng zusammenarbeitende mittelstindische Unternehmen. Sie kénnen aber auch
Konsumenten darauf hinweisen, dass sie im Rahmen ihrer Moglichkeiten eine Ver-
antwortung daftr haben, fair und nachhaltig zu konsumieren. Durch die wechselseiti-
ge Zuweisung von Verantwortung kann es Konsumenten und Unternehmen gelingen
— so die konsumethische Hoffnung — mehr Marktanteile fiir eine faire und nachhaltige
Wirtschaft zu gewinnen.

Dies wird eine rechtliche Regelung nicht ersetzen, denn manche Dinge lassen sich nur
durch Gesetze steuern; dies gilt insbesondere in sehr komplexen und kostenintensiven
Zusammenhingen. Doch die Ubernahme von Verantwortung durch Konsumenten
und Unternehmen schlie3t zugleich ein, den Gesetzgeber politisch zu adressieren und
die eigene Bereitschaft fiir entsprechende rechtliche Regelungen zu signalisieren, statt
sich thnen gegentiber passiv zu verhalten oder sogar zu widersetzen. Gerade deswegen
ist die politische Dimension der moralischen Verantwortung auch so zentral. Denn in
dem o6ffentlichen politischen Raum kénnen sich Konsumenten und Unternehmen
tiber einzelne Kaufakte hinaus wechselseitig als moralische Akteure adressieren und in
einen durchaus kooperativ orientierten Dialog iiber Verantwortung eintreten. Die
Bereitschaft zu solch einem Dialog lisst sich durch moralisch aufgeladene Angebote
und Nachfragen am Markt symbolisch zum Ausdruck bringen.

26 Eigentlich vertritt Peter Ulrich (1997: 289ff.) in seiner integrativen Wirtschaftsethik ein Konzept
des Wirtschaftsbiirgers, der ebenfalls aus moralischen Grinden politisch handelt. Er unterschitzt
in seinem diskursethischen Modell meiner Einschitzung nach jedoch die praktische Dimension
der konflikthaften politischen Auseinandersetzung, wie beispielsweise Young (1990: 116ff.; 2000)
sie betont. Etwas Ahnliches wie fiir Ulrich gilt meiner Einschitzung nach auch fiir Ulf Schrader
(2007) und seine Konzeption der Konsumentenverantwortung als Blirgerverantwortung.

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

Eine besondere Herausforderung fiir einen moralischen Diskurs Gber die Verantwor-
tung von Konsumenten und Unternehmen im 6ffentlichen politischen Raum besteht
darin, dass er nicht moralistisch in einem schlechten Sinne werden darf. Dies wiirde
bedeuten, dass anderen Akteuren nur darum Verantwortung zugewiesen wird, um
selbst gut bzw. besser dazustehen oder das eigene Gewissen zu beruhigen. Dann kidme
es jedoch schnell zu einer Verantwortungsdiffusion, in der nur noch irgendwelche
anderen Akteure verantwortlich sind, nie jedoch man selbst und letztlich also nie-
mand.?” Aus diesem Grund ist es wohl auch angebracht, bei der Zuweisung von Ver-
antwortung mit Schuldvorwiirfen sparsam umzugehen. Fur den 6ffentlichen Diskurs
tber Verantwortung bietet sich also ein zukunftsorientierter und positiv aktivierend
ausgerichteter Diskurs an, der sich normativ an den Menschenrechten orientiert.?®

Solch eine Verschrinkung der Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen,
freilich unter Berticksichtigung ihrer unterschiedlichen Stellung im Marktgeschehen,
ist von zentraler Bedeutung fir die politische Dimension der moralischen Verantwor-
tung. Diese politische Dimension der Verantwortung ist wiederum zentral, damit es zu
einer zunehmenden Koordination der Verantwortung kommt und nicht bei vereinzel-
ten Bemthungen bleibt, die manchmal zwar eine direkte, insgesamt aber nur sehr
beschrinkte Wirkung entfalten kénnen. Demgegentber ist ein 6ffentlich und politisch
gespanntes Netz der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unterneh-
men nétig, um eine sanfte moralische Revolution des Marktes tiberhaupt erst denkbar
zu machen. Damit dies mittelfristig und mit zunehmender Wirkung gelingen kann,
bedarf es einer Institutionalisierung, also einer politischen Verfassung der moralischen
Bewegung fiir ein faires und 6kologisches Wirtschaften. Ob dies geschehen wird und
moralisch otientierte Konsumenten sich tatsichlich zunehmend politisieren, bleibt
nattrlich abzuwarten — undenkbar ist es nicht.

Literaturverzeichnis

Adolf; M./Stehr, N. (2011): Soziale Milieus und Konsum: Die Moralisierung der Mirkte und
ihre Kiritik, in: Heidbrink, L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.): Die Verantwortung des
Konsumenten: Uber das Verhiltnis von Markt, Moral und Konsum, Frankfurt
a. M./New York: Campus, 245-268.

Appiab, A. (2007): Der Kosmopolit, Miinchen: C.H. Beck.

Arendt, H. (1987): Collective Responsibility, in: Bernauer, J. W. (Hrsg.): Amor Mundi: Explora-
tions in the Faith and Thought of Hannah Arendt, Dordrecht: Martinus Nijhoff, 43—50.

Barber, B. ]. (2007): Consumed: How Markets Corrupt Children, Infantilize Adults, and swallow
Citizens Whole, New York/London: Norton.

27 Dies scheint mir die wirkliche Gefahr einer Verantwortungsdiffusion zu sein und nicht, dass alle
Verantwortung miteinander teilen und deswegen niemand verantwortlich sei. Es kommt vielmehr
darauf an Verantwortung fair zu verteilen.

28 Dies miissen, so argumentiert Iris Marion Young (2011: 113-122), alle emanzipativen und pro-
gressiven Bewegungen berticksichtigen, wenn sie ihre Ressentiments tberwinden und ihre Be-
strebungen dauerhaft implementieren wollen. Allerdings schlief3t das ein ,,blaming und shaming*
bei gravierenden Verst6Ben gegen die Menschenrechte nicht aus.

zfwu 13/3 (2012), 278-296 293

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

294

Bayertz, K. (1995): Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwortung, in: Bayertz, K.
(Hrsg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem?, Darmstadt: WBG.

Beck, U. (2001): Macht und Gegenmacht im globalen Zeitalter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Beck, U. (2007): Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Beck, 17. (2010): Theorizing Fairtrade from a justice-related standpoint, in: Global Justice: The-
ory, Practice, Rhetoric, No. 3, 1-21.

Beitz, C. (2009): The Idea of Human Rights, Oxford: Oxford University Press.

Beitz, C./Goodin, R. (2009): Global Basic Rights, Oxford: Oxford University Press.

Benbabib, S. (2000): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Politische Partizipation
im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bilharz, M./ Fircke, 1./ Schrader, U. (2011): Wider die Bagatellisierung der Konsumentenverant-
wortung, in: Gaja, Vol. 20/No. 1, 9-13.

Birnbacher, D. (2003): Analytische Einfihrung in die Ethik, Betlin/New York: de Gruyter.

Booms, M. (2008): Werbung und Werte — Konsumethische Uberlegungen zu einem ambivalen-
ten Verhiltnis, in: Beschorner, T./Schmidt, M./ Vorbohle, K./Schank, Ch. (Hrsg.): Zut
Verantwortung von Unternehmen und Konsumenten, Minchen/Mering: Hampp, 63—
76.

Borgstedt, S./ Christ, T./ Rensswig, F. (2010): Umweltbewusstsein in Deutschland: Ergebnisse einer
reprisentativen Umfrage, Bundesministerium fiir Umwelt, Naturschutz und Reaktorsi-
cherheit.

Busse, T. (2006): Die Einkaufsrevolution: Konsumenten entdecken ihre Macht, Miinchen: Karl
Blessing.

Celikates, R. (2009): Kiitik als soziale Praxis: Gesellschaftliche Selbstverstindigung und kritische
Theotie, Frankfurt a. M./New York: Campus.

Copp, D. (2003): Ought implies can, blameworthiness, and alternative possibilities, in: Widerker,
D./McKenna, M. (Hrsg.): Moral Responsibility and Alternate Possibilides, Aldershot:
Ashgate, 265-299.

Crane, A./Matten, D. (2010): Business Ethics: Managing Corporate Citizenship and Sustainabil-
ity in the Age of Globalization, Oxford: Oxford University Press.

Dahl, R. (1985): A Preface to Economic Democracy, Cambridge: Polity Press.

Dabl, R. (1989): Democracy and its Critics, New Haven: Yale University Press.

Devinney, T./ Auger, P./Eckbardt, G. M. (2010): The Myth of the Ethical Consumer, Cambridge:
Cambridge University Press.

Diiwell, M. (2008): Bioethik: Methoden, Theorien, Bereiche, Stuttgart: ].B. Metzler.

Feinberg, |. (1980): The Nature and Value of Rights, in: Feinberg, J. (Hrsg.): Rights, Justice, and
the Bounds of Liberty, Princeton: Princeton University Press, 143—155.

Fischer, M./ Sommer, B. (2011): Mentale und soziale Infrastrukturen — Voraussetzungen verant-
wortungsvollen Konsums im Kontext der Nachhaltigkeit, in: Heidbrink, L./Schmidt,
I./Ahaus B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Konsumenten: Uber das Verhiltnis von
Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus, 183-202.

French, P. (1979): The Corporation as a Moral Person, in: American Philosophical Quarterly
Vol. 16/No. 3, 207-215.

French, P. (1984): Collective and Corporate Responsibility, New York: Columbia University
Press.

French, P. (1995): Corporate Ethics, Fort Worth: Thomson Learning.

Griffin, J. (2009): On Human Rights, Oxford: Oxford University Press.

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

Grumwald, A. (2010): Wider die Privatisierung der Nachhaltigkeit: Warum 6kologisch korrekter
Konsum die Welt nicht retten kann, in: Gaja Vol. 19/No. 3, 178-182.

Habermas, |. (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hartmann, K. (2009): Ende der Mirchenstunde: Wie die Industrie die Lohas und Lifestyle-Okos
vereinnahmt, Minchen: Karl Blessing.

Heath, . (2005): Liberal Autonomy and Consumer Soveteignity, in: Christman, J./Anderson, J.
(Hrsg.): Autonomy and the Challenges to Liberalism: New Essays, Cambridge: Cam-
bridge University Press, 204-225.

Heat), |./ Potter, A. (2005): Konsumrebellen: Der Mythos detr Gegenkultut, Betlin: Der Freitag
Mediengesellschaft.

Held, D. (2006): Models of Democracy, Stanford: Stanford University Press.

Hellmann, K.-U. (2008): Konsumkultur und Markenindustrie: Ein Beitrag zum Problem der
Unternehmensverantwortung, in: Beschorner, T. et al. (Hrsg.): Zur Verantwortung von
Unternehmen und Konsumenten, Minchen/Mering: Hampp 2008, 77-94.

Hellmann, K.-U. (2011): Der Eigensinn der Konsumenten — Zur Frage der Verantwortung bei
der Zurechnung von Konsumentenverantwortung, in: Heidbrink, L./Schmidt,
I./Ahaus B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Konsumenten: Uber das Verhiltnis von
Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus, 269-284.

Heidbrink, 1.. (2003): Kritik der Verantwortung: Zu den Grenzen verantwortlichen Handelns in
komplexen Kontexten, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Heidbrink, 1../Schmidy, 1./ Abans, B. (Hrsg.) (2011): Die Verantwortung des Konsumenten: Uber
das Verhiltnis von Matkt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus.

Heidbrink, L./ Schmidt, 1. (2011): Das Prinzip der Konsumentenverantwortung — Grundlagen,
Bedingungen und Umsetzungen verantwortlichen Konsums, in: Heidbrink, L./Schmidt,
I./Ahaus, B. (Hrsg): Die Verantwortung des Konsumenten: Uber das Verhiltnis von
Matkt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus, 25-56.

Hiibscher, M. (2010): Die Firma als Nexus von Rechtfertigungskontexten: Eine normative Un-
tersuchung zur rekursiven Simultanitit von Individuen und Institutionen in der Gover-
nanceethik, Marburg: Metropolis.

Jaspers, K. (2012): Die Schuldfrage: Von der politischen Haftung Deutschlands, Miinchen:
Piper.

Kinig, W. (2008): Kleine Geschichte der Konsumgesellschaft: Konsum als Lebensform der
Moderne, Stuttgart: Steiner.

Lichtenberg, . (2009): Are There any Basic Rights?, in: Beitz, C./Goodin, R. (2009): Global
Basic Rights, Oxford: Oxford University Press, 71-91.

List, C./Pettit, P. (2011): Group Agency: The Possibility, Design, and Status of Corporate
Agents, Oxford: Oxford University Press.

Lobmann, G. (2002): Zur moralischen, ethischen und rechtlichen Verantwortung in Wissen-
schaft und Technik, in: Burckhart, H./Gronke, H. (Hrsg.): Philosophietren aus dem Dis-
kurs. Beitrige zur Diskurspragmatik, Wirzburg: Kénigshausen & Neumann, 366-378.

Lauhmann, N. (1994): Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Menke, C./Pollmann, A. (2007): Philosophie der Menschenrechte: Zur Einfuhrung, Hamburg:
Junius.

Neubdéiuser, C./Hiibscher, M. (2010): Unternehmen, ihre (ethische) Governance und Menschen-
rechte, in: Jahrbuch fir Recht und Ethik, Band 18, 349-368.

Neubénser, C. (2011a): Verantwortung in komplexen Umwelten, in: Heimbach-Steins,
M./Kruip, G. (Hrsg.): Kooperative Bildungsverantwortung. Sozialethische und pada-
gogische Perspektiven auf Educational Governance, Bielefeld: W. Bertelsmann, 53—606.

zfwu 13/3 (2012), 278-296 295

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

296

Neuhauser, C. (2011b): Unternehmen als moralische Akteure, Berlin: Suhrkamp.

Neuhaunser, C. (2012): Politische Ethik zwischen kritischer Theorie und angewandter Ethik, in:
Jahrbuch fur Recht und Ethik, Band 19, 35-50.

Nussbaum, M. C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit, Miinchen: C.H. Beck.

Ostrom, E. (2011): Handeln statt Warten: Ein mehrstufiger Ansatz zur Bewiltigung des Klima-
problems, in: Leviathan, Vol. 39/No. 2, 267-278.

Peter, . (2007): Democratic Legitimacy and Proceduralist Social Epistemology, in: Politics,
Philosophy and Economics, Vol. 6/No. 3, 329-353.

Pogge, T. (2002): World Poverty and Human Rights. Cambridge/MA: Polity Press.

Pogge, T. (2008): Access to Medicines, in: public health ethics, Vol. 1/No. 2, 73-82.

Rawls, ]. (2006): Gerechtigkeit als Fairness: Ein Neuentwurf, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Scanlon, T. (1998): What We Owe To Each Other, Cambridge/MA: Belknap.

Schrader, U. (2007): The moral responsibility of consumers as citizens, in: International Journal
of Innovative and Sustainable Development, Vol. 2/No. 2, 79-96.

Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, Miinchen: C.H. Beck.

Stehr, N. (2007): Die Moralisierung der Mirkte: Eine Gesellschaftstheorie, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Stoecker, R. (2007): Das Pilatus-Problem und die Vorziige cines dynamischen Verantwortungs-
begriffs, in: Berendes, J. (Hrsg.): Autonomie durch Verantwortung, Paderborn: Mentis,
147-160.

Tetens, H. (2011): Argumentationsstrukturen in der Angewandten Ethik, in: Stoecker,
R./Neuhiuser, Ch./Raters M.-L. (Hrsg.): Handbuch Angewandte Ethik, Stuttgart: ].B.
Metzler, 18-22.

Ullrich, W. (2007): Habenwollen: Wie funktioniert die Konsumkultur? Frankfurt a. M.: Fischer.

Ulrich, P. (1997): Integrative Wirtschaftsethik, Bern: Haupt.

von Alemann, U./Eckert, F. (2006): Lobbyismus als Schattenpolitik, in: Aus Politik und Zeitge-
schichte, No. 15-16/2006.

Waldron, J. (1999): Law and Disagreement, Oxford: Oxford University Press.

Wallace, ]. (2006): Normativity and the Will, Oxford: Oxford University Press.

Wallace, . (2011): Konzeptionen der Normativitit: Finige grundlegende philosophische Fra-
gen, in: Forst, R./Gunther, K. (Htsg.): Die Herausbildung normativer Ordnungen: In-
terdisziplinire Perspektiven, Frankfurt a. M./New York: Campus, 33-56.

Weber, M. (1988): Politik als Beruf, in: Weber, M. (Hrsg.): Gesammelte Politische Schriften,
Tubingen: Mohr Siebeck, 505-560.

Young, 1. M. (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton: Princeton University
Press.

Young, 1. M. (2000): Inclusion and Democracy, Oxford: Oxford University Press.

Young, 1. M. (2000): Responsibility and Global Justice: A Social Connection Model, in: Social
Philosophy and Polity, Vol. 23/No. 1, 102-130.

Young, 1. M. (2011): Responsibility for Justice, Oxford: Oxford University Press.

m 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrachtich geschiitzter Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

