
278  

Drei Dimensionen der Verantwortung von Konsumenten und 
Unternehmen* 

CHRISTIAN NEUHÄUSER** 

Wenn Konsumethik eine nachhaltige Wirkung entfalten soll, dann muss sie als Kon-
sumentenverantwortung verstanden und zur Unternehmensverantwortung ins Ver-
hältnis gesetzt werden. Dies bringt zwei entscheidende Vorteile: Erstens lässt sich die 
zentrale Rolle der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen 
herausarbeiten und ihre Notwendigkeit für eine faire und ökologische Transformation 
der politischen und rechtlichen Verantwortung begründen. Zweitens lässt sich zeigen, 
wie genau Konsumenten- und Unternehmensverantwortung miteinander verschränkt 
sind und warum sie wechselseitig aufeinander angewiesen sind, um ihre volle Wirkung 
zu entfalten. Damit lassen sich auch zwei der grundlegenden Kritiken der Konsumen-
ten- und Unternehmensverantwortung, nämlich dass sie wirkungslos und normativ 
unbegründet seien, aus dem Weg räumen.  

Schlagwörter: Konsumethik, Konsumentenverantwortung, Unternehmensethik, Un-
ternehmensverantwortung, politische Verantwortung, moralische Verantwortung 

Three Dimensions of the Responsibility of Consumers and Corporations  

Consumer ethics needs to focus on the responsibility of consumers and be put in touch with corporate 
responsibility in order to be meaningful. This approach has two crucial advantages: First the central 
role of a moral responsibility of consumers and corporations for a transformation of their political and 
legal responsibility in the direction of more fairness and sustainability becomes clearly visible. Second it 
is possible to see how consumer and corporate responsibility relate to each other and how, if taken 
together, their impact will grow considerably. Conceptualizing consumer ethics as consumer responsibil-
ity thereby also helps to refute two common critical arguments against consumer ethics, namely that it 
is unfounded and without any considerable effect.  

Keywords: Consumer ethics, consumer responsibility, corporate ethics, corporate responsibility, political 
responsibility, moral responsibility 

Bewusster Konsum, dem es um mehr als nur ein rein ökonomisches Preis-Leistungs-
Verhältnis geht, verfügt bereits über eine längere Tradition und ist inzwischen in eine 
________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 25.02.2012; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 10.10.2012. 
**  Dr. Christian Neuhäuser, Universität Luzern, Kultur- und Sozialwissenschaftliche Fakultät, 

Frohburgstr. 3, Postfach 4466, CH-6002 Luzern, Tel: +41-(0)41-229-5620, E-Mail: christi-
an.neuhaeuser@unilu.ch, Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftsethik, Handlungstheorie, Men-
schenwürde und Menschenrechte, Globale Gerechtigkeit, Umweltgerechtigkeit. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 279 

dritte, nämlich ethische Phase eingetreten (vgl. Busse 2006; Ullrich 2007; König 2008). 
Zunächst haben Konsumenten in der Wohlstandsphase der 60er Jahre des letzten 
Jahrhunderts ihren Konsum ästhetisiert. Dabei ging es nicht mehr allein um günstige 
Preise und große Funktionalität, sondern zunehmend um Geschmack, Design und 
Mode. Dann kam seit den späten 80er Jahren ein gesundheitlicher Aspekt hinzu. Ins-
besondere Lebensmittel mussten nicht nur gut schmecken, sondern auch gesund sein. 
Dies war der Auslöser der Biobewegung, die seit den 90er Jahren und bis heute stetig 
wächst. Biolebensmittel versprechen weniger schädlich zu sein und mehr Vitamine 
und Nährstoffe zu enthalten, also genau jene Gesundheitsaspekte, die im Konsum 
zunehmend nachgefragt werden. Etwas Ähnliches gilt beispielsweise für unbehandelte 
Möbel und Bekleidung aus natürlichen Fasern. 
Aus dieser zunächst auf die eigenen Gesundheitsbedürfnisse konzentrierten Biobewe-
gung heraus hat sich ein ethischer Konsum entwickelt. Denn inzwischen spielen beim 
Biokonsum auch der Umgang mit Tieren und der Erhalt der Natur eine zentrale Rolle. 
Wegen des großen Erfolgs dieser tier- und umweltethischen Konsumbewegung ist 
zudem der faire Konsum aus der sehr kleinen Nische der Eine-Welt-Läden herausge-
treten und erobert einen wachsenden Marktanteil.1 Welche Zukunft wird dieser ethi-
sche Konsum haben? Wird er das Konsumverhalten nachhaltig und flächendeckend 
reformieren und gewissermaßen eine friedliche Revolution der angeblich moralbefrei-
ten Märkte in Gang setzen? Oder hat er sein Potential schon weitestgehend ausge-
schöpft und bleibt ein relativ kleines Marktsegment für Besserverdienende, die sich 
um ihre Gesinnung sorgen?  
Um diese Frage überhaupt angemessen angehen zu können, muss meiner Einschät-
zung nach Konsumethik vor allem als Konsumentenverantwortung verstanden und 
zur Unternehmensverantwortung ins Verhältnis gesetzt werden.2 Nur als Konsumen-
tenverantwortung kann Konsumethik eine größere Breitenwirkung entfalten (vgl. 
Heidbrink/Schmidt/Ahaus 2011; Heidbrink/Schmidt 2011). Denn nur dann verste-
hen Konsumenten ihren ethischen Konsum nicht als freiwillige und großzügige Mehr-
leistung, sondern sie sehen sich tatsächlich dazu verpflichtet, ethisch zu konsumieren, 
weil sie in einer entsprechenden Verantwortung stehen. Und nur wenn diese Konsu-
mentenverantwortung in ein angemessenes Verhältnis zur Unternehmensverantwor-
tung gesetzt wird, hat der Funke des ethischen Konsums eine in der Praxis realistische 

________________________ 
1 Im Jahre 1996 wurden in Deutschland Produkte mit Fair-Trade-Siegel im Wert von 52 Mio. Euro 

verkauft, im Jahre 2011 im Wert von 400 Mio. Euro. Das entspricht einer Umsatzsteigerung von 
800 Prozent in 15 Jahren. Vgl. http://www.fairtrade-deutschland.de/produkte/absatz-fairtrade-
produkte/ (zuletzt abgerufen am 27.02.2012). 

2  Damit ist nicht gemeint, dass Konsumethik vollständig in einer Konsumentenverantwortung als 
reine Verantwortungsethik im Sinne von Max Weber aufgeht, sondern nur, dass Konsumenten-
verantwortung als zentrales Moment der Konsumethik zu verstehen ist. Eine gute Übersicht über 
Fragen der Unternehmensethik liefern Crane und Matten (2010: 51ff.). Für zwei gegenwärtige 
grundsätzliche Auseinandersetzungen: Hübscher (2011), Neuhäuser (2011a). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


280  

Chance, von wenigen plakativen Produkten auf das gesamte Marktgeschehen überzu-
springen.3  
Ich möchte diese Thesen verteidigen, indem ich drei Dimensionen des Verantwor-
tungsbegriffs unterscheide und auf das Verhältnis von Konsumenten und Unterneh-
men anwende. Dabei handelt es sich um die rechtliche, die politische und die morali-
sche Dimension der Verantwortung. Obwohl die rechtliche und die politische Dimen-
sion jeweils eine wichtige Eigenständigkeit besitzen, ist doch die moralische Dimensi-
on zentral. Von ihr geht der entscheidende Reformimpuls, nicht nur für Konsumen-
ten, sondern auch für Unternehmen aus und sie verschafft der politischen und rechtli-
chen Verantwortung eine zusätzliche und dringend benötigte Tiefe. Nur wenn zu-
nehmend viele Konsumenten sich selbst als aus moralischen Gründen Handelnde 
verstehen und nur wenn sie Unternehmen als moralische Akteure adressieren, kann 
sich der ethische Konsum flächendeckend ausbreiten und eine steigende politische 
und rechtliche Wirkung entfalten, so die Idee.  
Es ist wichtig zu betonen, dass es sich bei diesen drei Dimensionen der Verantwor-
tung nicht um klar voneinander abgegrenzte Handlungsräume oder Handlungsformen 
handelt. Vielmehr können im Konsum und unternehmerischem Handeln alle drei 
Formen zugleich auftreten. Es handelt sich also um eine analytische Unterscheidung 
dreier normativer Standpunkte. Außerdem ist diese Unterscheidung idealtypisch, weil 
die meisten Akteure keinen dieser Standpunkte in seiner Reinform einnehmen. Das 
soll hier auch gar nicht behauptet werden. Vielmehr geht es gerade darum herauszuar-
beiten, dass Konsumenten und Unternehmen auch politische und rechtliche Prozesse 
aus moralischer Perspektive betrachten. Insbesondere die moralische Dimension poli-
tischen Handelns wird dabei eine wichtige Rolle spielen. Es handelt sich also um drei 
in der Praxis miteinander verschränkte Dimensionen normativer Verantwortung, die 
hier für analytische Zwecke klar unterschieden werden. 
Die folgende Argumentation besteht aus vier Schritten. In einem ersten vorbereiten-
den Schritt wird der Verantwortungsbegriff analysiert. In einem zweiten Schritt wird 
die rechtliche und politische Dimension der Verantwortung von Konsumenten und 
Unternehmen diskutiert und in einem dritten Schritt die zentrale Stellung der morali-
schen Verantwortung hervorgehoben. In einem vierten und letzten Schritt wird die 
enge Verschränkung von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung besonders 
in ihrer moralischen und politischen Dimension herausgestellt. Damit soll nicht gesagt 
sein, dass die rechtliche Dimension und die damit verbundene Rahmenordnung für 
Märkte keine Rolle spielt. Vielmehr geht es auch und nicht zuletzt darum, deren mora-
lische und politische Voraussetzungen hervorzuheben. 

1. Verantwortung als vierstellige Relation und drei normative Dimensionen 

Verantwortung lässt sich allgemein als vierstellige Relation analysieren; dies gilt auch 
für Konsumenten- und Unternehmensverantwortung. Damit ist gemeint, dass voll-

________________________ 
3 Es gibt eine Reihe von Skeptikern die der Meinung sind, dass ethischer oder kritischer Konsum 

immer eine Nischenerscheinung bleiben wird, bzw. zunehmend vereinnahmt wird: Hartmann 
(2009), Heath/Potter (2009), Devinney/Auger/Eckhardt (2010). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 281 

ständige Sätze der Zuschreibung von Verantwortung grundsätzlich diese Form haben: 
Urheber (U) ist gegenüber Adressat (A) für Ereignis (E) auf Grundlage des Maßstabes 
(M) verantwortlich (vgl. Lohmann 2002; Heidbrink 2003; Bayertz 1995). Diese Be-
stimmung fällt so allgemein aus, damit möglichst viele der üblichen Arten über Ver-
antwortung zu sprechen, auch berücksichtigt werden können. Dazu gehört selbst die 
Rede von Verantwortung als kausale Verursachung, insbesondere im Bereich von 
Naturereignissen. In diesem Sinne wird beispielsweise das Unwetter für die Entwurze-
lung zahlreicher Bäume umgangssprachlich „verantwortlich“ gemacht. Alle vier Rela-
tionen sind natürlich erklärungsbedürftig und dies soll hier recht kurz, aber bereits mit 
einem Blick auf Konsumenten- und Unternehmensverantwortung, geschehen.4 
Der Urheber ist stets derjenige, der das fragliche Ereignis zu verantworten hat; in dem 
eben genannten Beispiel war das ein Unwetter. Wenn es jedoch um rechtliche, politi-
sche und moralische Verantwortung geht, dann können nur intentional und frei han-
delnde Akteure verantwortlich sein. Denn nur diese Akteure bringen die notwendigen 
Voraussetzungen mit, um auf normative Weise verantwortlich zu sein. Nur sie sind in 
der Lage, den rechtlichen, politischen oder moralischen Standpunkt einzunehmen und 
ihr Handeln selbstständig danach zu bestimmen (vgl. Wallace 2006: 144–164). Kon-
sumenten und Unternehmen, als die verantwortlichen Akteure, um die es hier geht, 
müssten also diese Voraussetzungen mitbringen. Bei individuellen Konsumenten stellt 
diese Annahme keine besondere Schwierigkeit dar, weil Menschen normalerweise als 
grundsätzlich freie Akteure angesehen werden. Fraglich ist allerdings, ob Unterneh-
men solche intentional handelnde, freie und verantwortungsfähige Akteure sind. Ich 
werde hier jedoch nicht speziell dafür argumentieren, sondern dies auf Grundlage 
bestehender Argumentationen als gegeben voraussetzen.5  
Um bestimmen zu können, wer die Adressaten der Konsumenten- und Unternehmens-
verantwortung sind und für welche Ereignisse diese Verantwortlichkeiten bestehen, 
muss zugleich der Maßstab geklärt sein. Für rechtliche Verantwortung gibt das positiv 
geltende Recht den Maßstab vor. Der Adressat ist dann die Rechtsgemeinschaft bzw. 
der Staat als Garant der Rechtsordnung. Verantwortliche Akteure haben demnach die 
rechtliche Verantwortung, sich an die geltenden Gesetze zu halten. Für politische 
Verantwortung liegt kein derart kodifizierter Maßstab vor. Vielmehr sind es die nur 
implizit politisch legitimierten Normen, die den Maßstab vorgeben. Welche Normen 
politisch legitimiert sind, das wird immer wieder neu auf prozedurale Weise von der 
politischen Gemeinschaft und in der politischen Öffentlichkeit ausgehandelt.6 Ver-
________________________ 
4 Eine ausführlichere Darstellung meiner Auffassung dieser vier Relationen findet sich in Neuhäu-

ser (2011b). Kurz zuvor hatte ich noch mit nur drei Relationen gearbeitet und die Relevanz des 
normativen Maßstabs unterschätzt (vgl. Neuhäuser 2011a: 37). 

5 Bekannte Ansätze stammen von French (1979, 1995) und List/Pettit (2011: 175ff.). Ich selbst 
habe in einer in vielen Teilen zustimmender, aber in mancher Hinsicht kritischer Absetzung von 
diesen Positionen ausführlich für die Verantwortungsfähigkeit von Unternehmen argumentiert in 
Neuhäuser (2011a). 

6 Vgl. für dieses Verständnis von politischer Legitimität die Diskussion von Peter (2007). Die Art 
und Weise wie hier zwischen Recht, Politik und Moral unterschieden wird, folgt im Wesentlichen 
Karl Jaspers (2012), auf eine Diskussion der existentialistischen Dimension der metaphysischen 
Schuld von Jaspers wird demgegenüber verzichtet. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


282  

antwortliche Akteure haben dieser politischen Gemeinschaft gegenüber eine politische 
Verantwortung, sich an die aktuell legitimen Normen zu halten, können aber zugleich 
auf einen politischen Wandel drängen. 
Der Maßstab für moralische Verantwortung sind moralische Normen. Moralische 
Verantwortung besteht gegenüber der moralischen Gemeinschaft und sie besteht 
dafür, sein Handeln an moralischen Regeln auszurichten. Die besondere Schwierigkeit 
der moralischen Verantwortung scheint darin zu bestehen, dass moralische Normen 
kaum greifbar sind. Es gibt weder kodifizierte Normen wie im Recht, noch etablierte 
Verfahren zur Normgewinnung wie in der Politik. Moralphilosophen berufen sich 
gerne auf die rational feststellbare Objektivität moralischer Normen. Das Problem 
dabei ist allerdings, dass selbst sie zu sehr unterschiedlichen Ergebnissen kommen.7 So 
wirkt es auf den ersten Blick, als sei eine moralische Verantwortung als Maßstab für 
das Handeln von Konsumenten und Unternehmen äußerst ungeeignet, ja geradezu 
wertlos, weil verschiedene Gruppen stets unterschiedliche und bloß kontingente Vor-
stellungen von Moral besitzen, die andere nicht teilen (vgl. Waldron 1999: 176–187; 
Appiah 2007: 69–94).  
Trotz der fehlenden Letztbegründbarkeit moralischer Ansprüche ist eine moralische 
Konsumenten- und Unternehmensverantwortung keineswegs sinnlos. Denn tatsäch-
lich gibt es ein minimalethisches Verfahren, um mit dem Problem des moralischen 
Pluralismus umzugehen. Dies nimmt die moralische Grundhaltung aller betroffenen 
Akteure zum Ausgangspunkt, um dann über das Kohärenzverfahren des Überle-
gungsgleichgewichts zu einem pragmatischen Konsens zu gelangen.8 Die Akteure 
reflektieren über ihre moralische Haltung angesichts der wohlerwogenen und trotz-
dem abweichenden Position anderer Akteure, um dabei zu einer möglichst großen 
Übereinstimmung zu gelangen.9 Diese moralische Reflexion geschieht nicht nur in 
einem privaten, sondern auch in einem öffentlichen und zivilgesellschaftlichen Raum. 
Es handelt sich also um einen öffentlichen moralischen Diskurs mit Begründungs-, 
aber ohne Letztbegründungsanspruch.10 Tatsächlich kann man die Entwicklung der 

________________________ 
7 Dies stellt Wallace (2011) in seiner Auseinandersetzung mit verschiedenen Positionen der realisti-

schen, konstruktivistischen und emotivistischen Begründung von Normen heraus.  
8 Die Idee des Überlegungsgleichgewichts und übergreifenden Konsenses stammt von Rawls, wird 

von ihm aber unter stark idealisierten Bedingungen angewendet. Vgl. etwa Rawls (2006, §§ 59, 
60). Für eine stärker pragmatische Lesart plädiert Sen (2010: 153–157). Rawls selbst hat seine Ge-
rechtigkeitstheorie in späteren Werken als politische Theorie verstanden, was jedoch kontrovers 
diskutiert wird. Vgl. dazu etwa Nussbaum (2010). Seine Methode des Überlegungsgleichgewichts 
wird jedenfalls insbesondere im Kontext der angewandten Ethik auch auf moralische Fragen an-
gewendet. Vgl. zur Diskussion Düwell (2008: 91–99) sowie Tetens (2011). 

9 Diese Form der Reflexion lässt sich mit Scanlon (1998: 195–197) als der Versuch beschreiben, 
eine Lösung zu finden, die niemand mehr vernünftigerweise zurückweisen kann. Sen (2010: 72–
79) konzeptionalisiert diese Reflexion in Anlehnung an Adam Smith als die Orientierung am 
Standpunkt eines unbeteiligten Beobachters. 

10  Dieser minimalethische Ansatz kann daher als eine praktisch orientierte Diskursethik ohne 
Letztbegründungsanspruch verstanden werden, wie sie der frühe Habermas (1981 Bd. 2: 182ff., 
576ff.) vertreten hat und im Anschluss daran beispielsweise Seyla Benhabib (2000) und Iris Y-
oung (2000).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 283 

Idee der Menschenwürde und Menschenrechte im 20. Jahrhundert genauso verstehen. 
Inzwischen stimmen viele Menschen diesen moralischen Grundsätzen aus einer re-
flektierten Haltung heraus zu.11 Daher eignen sie sich auch gut als moralischer Maß-
stab für eine Konsumenten- und Unternehmensverantwortung (vgl. Neuhäu-
ser/Hübscher 2010).  
Gerade die Elemente der vernünftigen Reflexion und Konsensorientierung machen 
die moralische Verantwortung so wichtig und fügen der politischen und rechtlichen 
Verantwortung etwas Wesentliches hinzu. Dies gilt auch für Konsumenten und Un-
ternehmen. Später wird sich noch zeigen, dass diese Dimension der moralischen Ver-
antwortung die wechselseitige Abhängigkeit von Konsumenten- und Unternehmens-
verantwortung besonders deutlich zum Vorschein bringt. Zuvor möchte ich jedoch 
noch die rechtliche und politische Verantwortung von Konsumenten und Unterneh-
men in ihrer klassischen Gestalt, also ohne unmittelbaren Bezug zur moralischen Ver-
antwortung, darstellen und zeigen, warum sie ohne Moral defizitär bleiben. 

2. Die rechtliche und politische Verantwortung von Konsumenten und Un-
ternehmen 

Aus rechtlicher Perspektive sind Konsumenten und Unternehmen ausschließlich da-
für verantwortlich, sich an das geltende Recht zu halten. Eine besondere Konsumen-
tenverantwortung ergibt sich daraus nicht, außer in einem negativen Sinne, dass Kon-
sumenten für ihren Konsum über die rechtlichen Regelungen hinaus selbst Sorge 
tragen müssen. Ob sie beispielsweise gesund, fair oder biologisch konsumieren, ist 
dann vollständig ihrer eigenen Verantwortung, aber auch ihrer Entscheidungshoheit 
überlassen. Dies macht den rechtlichen Kern der Konsumentensouveränität auf freien 
Märkten aus, denn in die freien Kaufentscheidungen von Konsumenten wird jenseits 
der rechtlichen Beschränkung von Unternehmen und erlaubten Produkten nicht ein-
gegriffen (vgl. Heath 2005; Booms 2008). 
Unternehmen werden zwar viel stärker reguliert und sie müssen sich an alle möglichen 
Normen, Standards und Beschränkungen halten. Aber letztlich bedeutet dies ebenfalls 
nur, dass Unternehmen den geltenden Gesetzen unterworfen sind und darüber hinaus 
in ihren Marktaktivitäten vollkommen frei bleiben (vgl. Neuhäuser 2011a: 90ff.). Ob 
________________________ 
11 So stellen Menke und Pollmann (2007: 42–49) die praktische Durchsetzung der Menschenrechte 

nach dem Zweiten Weltkrieg dar. Natürlich gibt es trotz der breiten Zustimmung in Bezug auf 
die Menschenrechte auch grundsätzliche philosophische Streitfragen. Derzeit werden insbeson-
dere vier Fragen kontrovers diskutiert: 1. Sind die Menschenrechte nur institutionell oder auch in-
teraktional zu verstehen? 2. Verpflichten die Menschenrechte nur Staaten oder auch andere Ak-
teure? 3. Gelten die Menschenrechte unmittelbar politisch oder haben sie eine moralische Grund-
lage? 4. Gibt es nur negative oder auch positive Pflichten, die mit den Menschenrechten korres-
pondieren? Vgl. dazu insbesondere Pogge (2002), Beitz (2009), Beitz/Goodin (2009), Griffin 
(2009). Ich selbst vertrete eine maximalistische Konzeption, wonach die Menschenrechte auch 
interaktional zu verstehen sind, auch nicht-staatliche Akteure verpflichten, eine moralische 
Grundlage besitzen und positive Pflichten generieren. Das kann ich hier nicht verteidigen, ist al-
lerdings für die vorliegende Argumentation auch nicht zentral, weil es nur um den strukturellen 
Zusammenhang von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung geht und nicht um die 
konkreten Pflichten. Vgl. zu meiner Position Neuhäuser (2011: 188–227). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


284  

sie sich am Markt engagieren, um innerhalb der geltenden Gesetze ihren Profit zu 
maximieren oder ob sie mit ihren wirtschaftlichen Aktivitäten auch soziale Ziele ver-
folgen, bleibt ganz ihnen überlassen. Gerade wegen dieser bloß negativen Pflicht, dem 
Gesetz zu folgen, und der ansonsten vollkommenen Freiheit von Konsumenten und 
Unternehmen besteht aus rechtlicher Perspektive kein besonderer Zusammenhang 
zwischen der Verantwortung von Konsumenten und der Verantwortung von Unter-
nehmen.  
Natürlich können Konsumenten und Unternehmen darauf drängen, Gesetze zu än-
dern. Über ihre Lobbyarbeit tun sie das auch regelmäßig und aufgrund asymmetri-
scher Machtverhältnisse mit unterschiedlichem Erfolg. Doch das hat mit rechtlicher 
Verantwortung bereits nichts mehr zu tun, sondern ist Ausdruck ihrer politischen 
oder moralischen Verantwortung bzw. Verantwortungslosigkeit. Um eine rein politi-
sche Verantwortung handelt es sich dann, wenn sich ihr Verhalten an legitimen politi-
schen Normen und Verfahren orientiert. Es ist nicht ganz leicht zu bestimmen, was 
als politisch legitim gelten kann und was nicht. Ein möglicher Maßstab wäre dabei die 
geltende Praxis. Für die Mehrzahl der Unternehmen besteht die in klassischer Interes-
senpolitik, also dem Einfluss auf politische Entscheidungsprozesse, um den eigenen 
unmittelbaren ökonomischen Interessen möglichst viele Vorteile zu verschaffen (vgl. 
Dahl 1985: 55; Dahl 1989: 311–321).  
Die Mehrzahl der Konsumenten hingegen verzichtet mehr oder weniger freiwillig auf 
eine aktive Interessenpolitik und kommt sozusagen ihrer politischen Eigenverantwor-
tung kaum nach. Zwar gibt es Verbraucherverbände, die beispielsweise auf mehr In-
formationsrechte drängen. Im Vergleich zu den Unternehmensverbänden sind sie 
jedoch schlecht ausgestattet und haben nur relativ wenig freiwillig aktive Mitglieder.12 
Unabhängig davon können sowohl Unternehmen als auch Konsumenten ökologische 
oder soziale Interessen besitzen und danach streben, diese auch politisch durchzuset-
zen. Allerdings ist politische Verantwortung nicht an ethische Ziele gebunden. Es 
kann ebenfalls Ausdruck der politischen Wahrnehmung von Verantwortung sein, im 
politischen Raum so weit wie möglich das bloße Eigeninteresse durchzusetzen. Ge-
nauso funktionieren zahlreiche Interessenverbände, die politische Verantwortung für 
ihre Interessengruppen übernehmen (vgl. von Alemann/Eckert 2006).  
Dieses Ergebnis erscheint vielleicht überraschend, denn es ist durchaus auch ein nor-
mativ stärker aufgeladener Begriff von politischer Verantwortung denkbar. Demnach 

________________________ 
12  Die Schwäche der Konsumentenverbände gegenüber den Unternehmensverbänden lässt sich 

deutlich an den unterschiedlichen Mitgliederzahlen ablesen, die in keinem Verhältnis zur der re-
präsentierten Gruppe stehen. So verfügt der in Brüssel als Vertreter der Verbraucherinteressen 
eingetragene Deutsche Konsumentenbund e.V. über etwa 2.500 Mitglieder (http://www.konsu-
mentenbund.de/anbieterkennzeichnung, zuletzt abgerufen am 29.06.2012.). Der Bundesverband 
mittelständische Wirtschaft – Unternehmerverband Deutschland e.V. (BVMW) hingegen verfügt 
über mehr als 150.000 Mitglieder (http://www.bvmw.de/der-bvmw.html, zuletzt abgerufen am 
26.09.2012) und der Handelsverband Deutschland e.V. (HDE) verfügt über mehr als 100.000 
Mitglieder (http://www.einzelhandel.de/pb/site/hde/node/10001/Lde/aufgaben.html, zuletzt 
abgerufen am 26.09.2012). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 285 

wären nicht alle, sondern nur bestimmte normativ ausgezeichnete Interessen legitim.13 
Die Interessen der hegemonialen Wirtschaftslobby beispielsweise wären es nicht, die 
Interessen kritischer und progressiver Konsumenten hingegen schon. Allerdings ist 
unklar, woher der Bewertungsmaßstab für diese Differenzierung kommen soll. Solan-
ge politische Legitimität nur deskriptiv verstanden wird, muss auch zugestanden wer-
den, dass die ausschließliche Vertretung von profitorientierten Unternehmensinteres-
sen legitimer Teil des gegenwärtigen politischen Spiels ist (vgl. Held 2006: 125–184). 
Wer das zurückweisen möchte, braucht dafür einen externen normativen Maßstab und 
den liefert nur eine moralische Bewertung politischer Legitimität. 
Dann jedoch ist gar nicht mehr nur von politischer Verantwortung die Rede, sondern 
von moralischer Verantwortung im politischen Raum. Spätestens hier also zeigt sich 
die zentrale Bedeutung der moralischen Dimension von Verantwortung, wenn es um 
fairen und ökologischen Konsum geht. Es zeigt sich dabei deutlich, wie die verschie-
denen Dimensionen der Verantwortung praktisch miteinander verstrickt sein können: 
Bestimmte Gruppen können aus moralischen Gründen auf politische Prozesse Ein-
fluss nehmen, um die rechtliche Regulierung und damit die wirtschaftliche Rahmen-
ordnung zu ändern. So können Konsumenten ein moralisches Recht auf mehr Infor-
mation und Transparenz behaupten und dies etwa über Medien in den politischen 
Prozess einspeisen, um eine Änderung der Rahmenordnung zu bewirken. Es ist für 
solche Prozesse wichtig, die verschiedenen Dimensionen der Verantwortung analy-
tisch auseinanderzuhalten, weil nur so ihr praktisches Zusammenspiel sichtbar wird. 
Immerhin ändert sich die Rahmenordnung nicht von alleine und Aufgabe einer kriti-
schen Perspektive der angewandten Ethik ist es, das Potential für solche Reformen 
offenzulegen (vgl. Neuhäuser 2012). 
Entsprechend gibt es auch bei der rein politischen Verantwortung keinen besonderen 
Zusammenhang zwischen der Verantwortung von Unternehmen und Konsumenten. 
Zwar können Unternehmen durch Werbung und Konsumenten durch ihre Kaufent-
scheidungen Einfluss auf die Interessen der jeweils anderen Gruppe nehmen, aber 
dies kommuniziert zumindest offiziell keinen Anspruch darauf, bestehende Interessen 
zu ändern. Stattdessen bleiben diese Interessen unangetastet und sollen nur durch 
äußeren Einfluss in gewünschte Richtungen gelenkt werden. Die politische Verant-
wortung wird also nicht auf vernünftige Weise wie bei der Moral in ein Überlegungs-
gleichgewicht gebracht, sondern Interessen werden nur durch Sanktionsmechanismen 
äußerlich beeinflusst. 
Die Diskussion der bloß rechtlichen und politischen Verantwortung von Unterneh-
men und Konsumenten hat zwei eher ernüchternde Ergebnisse gebracht. Erstens gibt 
es weder eine besondere rechtliche noch eine besondere politische Verantwortung 
dafür, fairen und ökologischen Konsum zu befördern. Vielmehr besteht nur die recht-
liche Verantwortung, sich an die Gesetze zu halten und eine politische Eigenverant-
wortung, sich für die eigenen Interessen einzusetzen. Zweitens gibt es in beiden Hin-

________________________ 
13  Diese Position wird etwa von Hannah Arendt (1987) vertreten, damit vertritt sie jedoch einen 

moralisch aufgeladenen Begriff von Politik, wie Iris Marion Young (2011: 86–93) richtig heraus-
gestellt hat. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


286  

sichten keinen besonderen Zusammenhang zwischen der Verantwortung von Kon-
sumenten und Unternehmen.  

3. Die moralische Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen 

Die zentrale Stellung der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unter-
nehmen, auch für die Bereiche Politik und Recht und ihre vernünftige Transformati-
on, hat sich im vorherigen Abschnitt bereits angedeutet. Zunächst besteht für Kon-
sumenten erst einmal eine unmittelbar moralische Verantwortung, ökologisch und fair 
zu konsumieren. Für Unternehmen hingegen besteht eine unmittelbar moralische 
Verantwortung, ökologisch und fair zu produzieren und zu handeln. Wenn sie dies 
nicht tun, dann ist es angebracht, ihnen moralische Vorwürfe zu machen.14 Allerdings 
können sich Konsumenten und Unternehmen auch rechtfertigen oder zumindest 
entschuldigen, wenn sie diesen Ansprüchen nicht gerecht werden. So werden Konsu-
menten beispielsweise durch ihre Budgetbeschränkungen klare Grenzen gesetzt, da 
faire und ökologische Produkte deutlich teurer sind als andere. Wer weniger verdient, 
hat dann auch eine schwächere Verantwortung, fair und ökologisch einzukaufen. Un-
ternehmen können in bestimmten Fällen auf Konkurrenzdruck und andere Markt-
zwänge verweisen, die ihre Verantwortung einschränken. Dies sind nur zwei Beispiele 
für eine Vielzahl von Beschränkungen und Zwängen, die von Verantwortung entlas-
ten.15 
Trotzdem bleibt für Unternehmen und Konsumenten stets ein individuell verschieden 
großer Handlungsspielraum bestehen, um ihrer moralischen Verantwortung nachzu-
kommen. Innerhalb dieses Handlungsspielraums sind sie dazu verpflichtet, moralisch 
richtig zu handeln und es bleibt keine Entschuldigung durch den Verweis auf äußere 
Zwänge mehr (vgl. Stoecker 2007). Zu diesem Spielraum gehört es in vielen Fällen 
auch, aus moralischer Perspektive auf die politische Legitimität von Interessen und die 
Gesetzgebung Einfluss zu nehmen. Es besteht dann eine moralische Verantwortung 
von Konsumenten und Unternehmen, die Rahmenbedingungen für ein ökologisches 
und soziales Marktgeschehen nach Möglichkeit zu verbessern. Beide Gruppen können 
aus moralischer Perspektive auf bessere Gesetze drängen und bestimmte Interessen, 
beispielsweise der rücksichtslosen Profitmaximierung, im politischen Diskurs als illegi-
tim ausweisen.  
Dieser Punkt ist wichtig und wird insbesondere von Iris Marion Young stark betont. 
Moralische Verantwortung bezieht sich nicht nur auf eigenes Handeln, sondern auch 
auf strukturelle Hintergrundbedingungen. Young spricht dann von einer politischen 
Verantwortung für kollektives Handeln. Dem lässt sich entgegenhalten, dass es tat-
sächlich um eine moralische Verantwortung für kollektives politisches Handeln geht, 
________________________ 
14 Hier zeigt sich die Nähe des moralischen Verantwortungsbegriffs zum Pflichtenbegriff: Man ist 

dazu verpflichtet, seiner moralischen Verantwortung nachzukommen, es ist nicht beliebig und 
nicht „supererogatorisch“, also über das, was verlangt werden kann, hinausgehend. Vgl. dazu 
klassisch: Feinberg (1980). 

15 Zu Entschuldigungen und Rechtfertigungen bei Unternehmen: Neuhäuser (2011a: 212–220) und 
zu der Vielzahl der zu berücksichtigenden individuellen Faktoren bei Konsumenten: Fischer und 
Sommer (2011). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 287 

weil diese Verantwortung auch bei Young an moralischen Maßstäben bemessen 
wird.16 Auf diese Weise können sich Konsumenten in ihrem Handeln als Konsumen-
ten, aber auch als Bürger beispielsweise über Konsumentenverbände darauf verständi-
gen, die Rahmenordnung so zu ändern, dass ein moralisch motivierter Konsum leich-
ter wird, weil mehr Informationen über Unternehmen zur Verfügung stehen und 
leichter zugänglich sind.  
Eine rechtliche und politische Verantwortung für faires und ökologisches Wirtschaf-
ten besteht tatsächlich also nur als eine, auf Recht und Politik bezogene, moralische 
Verantwortung. Zugleich ist es von ganz entscheidender Bedeutung, diese erweiterte 
Dimension der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen zu 
berücksichtigen. Dafür gibt es zwei gewichtige Gründe. Der erste Grund hat mit dem 
schwerwiegenden Vorwurf der relativen Wirkungslosigkeit einer bloß moralischen 
Verantwortung von Unternehmen und Konsumenten zu tun. Der zweite Grund be-
steht darin, dass nur durch eine Verschränkung der moralischen mit der politischen 
und rechtlichen Verantwortung auch die Verschränkung von Konsumenten- und 
Unternehmensverantwortung ihr volles Potential entfalten kann. Dem ersten Punkt 
wende ich mich in diesem und dem zweiten im nächsten Abschnitt zu. 
Gegen eine moralische Verantwortung, insbesondere von Konsumenten, aber auch 
von Unternehmen, wird häufig eingewendet, dass sie relativ wirkungslos und bloß eine 
„Fahrradbremse am Interkontinentalflugzeug“ sei.17 Der Grund für diese ziemlich 
skeptische Vermutung besteht darin, dass individuelles Handeln von Konsumenten 
und selbst von größeren Unternehmen wirkungslos verpufft. Sehr gut lässt sich das 
am Beispiel des nachhaltigen Konsums, aber auch der nachhaltigen Produktion zei-
gen. Für den Klimawandel ist es völlig gleichgültig, was für ein Auto sich jemand kauft 
und wie viel er damit fährt. Seine individuelle CO2-Produktion hat absolut keine Aus-
wirkungen auf Intensität und Folgen des Klimawandels. Dasselbe gilt sogar für große 
Automobilunternehmen. Sogar wenn sich ein großer Konzern dafür entscheiden wür-
de, seine Produktion aus Gründen der Nachhaltigkeit sofort einzustellen, dann hätte 
dies keinen unmittelbaren Effekt auf den Klimawandel (vgl. Neuhäuser 2011a: 238ff.). 
Selbst wenn wir also eine menschenrechtsbasierte Verantwortung gegenüber zukünfti-
gen Generationen zugestehen, folgt daraus für individuelle Autokäufer und -hersteller 
keine unmittelbare Verantwortung, weil ihr Handeln keinen direkten Effekt auf diese 

________________________ 
16  Young (2011) folgt in diesem Punkt Hannah Arendt (1986), die jedes auf Politik bezogene Han-

deln als politisch bezeichnet. Das ist jedoch eine der Antike entnommene Weise, über Politik als 
Teil der Tugendethik zu sprechen. Bloße Interessenpolitik ist in diesem Konzept schon rein be-
grifflich nicht möglich. Daher trenne ich stärker zwischen Moral und Politik, um den Begriff des 
Politischen von stärker moralischen Ansprüchen auf rein begrifflicher Ebene frei zu halten. 

17 Diese Formulierung hat Ulrich Beck immer wieder in Anschlag gebracht (vgl. z.B. 2007: 73). Statt 
moralischer Verantwortung und Ethik fordert er den Aufbau einer politischen Gegenmacht und 
Konsumenten sollen sich lieber als politische Akteure begreifen (vgl. Beck 2011: 349). Als ziem-
lich wirkungslos kritisiert auch Grunwald (2010) die Konsumethik und plädiert stattdessen für 
strukturelle Reformen. Beide unterschätzen jedoch die Bedeutung der Moral als Ressource in po-
litischen Konflikten und als Impuls für Strukturreformen. Für eine Replik auf Grunwald: Bil-
harz/Fricke/Schrader (2011). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


288  

zukünftigen Generationen haben kann.18 Stattdessen bedürfe es eines grundlegenden 
Wandels des Wirtschaftssystems hin zu mehr Nachhaltigkeit und Gerechtigkeit, so 
argumentieren die Kritiker der Konsumenten- und Unternehmensverantwortung (vgl. 
Rosa 2011; Grunwald 2010). Einerseits stimmt es, dass sich das Wirtschaftssystem 
und seine Rahmenordnung grundsätzlich ändern müssen, wenn es tatsächlich nachhal-
tig und fair sein soll. Doch dies steht nicht in Opposition zur Konsumenten- und 
Unternehmensverantwortung, kann es vielleicht auch gar nicht. Tatsächlich sind es 
zwei gewichtige Gründe, die sich gegen diesen Vorwurf der Wirkungslosigkeit anfüh-
ren lassen.  
Erstens gibt es viele Bereiche, in denen die Übernahme von Verantwortung durch 
Konsumenten und Unternehmen alles andere als wirkungslos ist. Dies ist offensicht-
lich bei multinationalen Konzernen der Fall, die schädigendes Verhalten unterlassen 
können und oft weitreichende Hilfsmöglichkeiten haben; etwa Pharmakonzerne bei 
der Verteilung von Medikamenten an absolut arme Menschen (vgl. Pogge 2008). Aber 
auch Konsumenten können direkte Effekte erzielen. Wenn sie fair gehandelte und 
tierfreundlich produzierte Waren erwerben, dann hat dies sichtbare Auswirkungen. 
Einige Menschen verdienen mehr Geld und können selbstbestimmter leben und eini-
ge Tiere werden artgerechter gehalten. Diese Effekte produzieren keinen Systemwech-
sel, aber sie ersparen wirklichen Menschen und Tieren viel Leid und sind daher aus 
moralischer Perspektive durchaus wirkungsvoll und auch geboten. 
Die zweite Replik auf den Vorwurf der Wirkungslosigkeit einer moralischen Konsu-
menten- und Unternehmensverantwortung verweist unmittelbar auf die politische und 
rechtliche Dimension moralischer Verantwortung, also der moralischen Verantwor-
tung für die Änderung der Hintergrundbedingungen (vgl. Lichtenberg 2009). Wenn 
Unternehmen und Konsumenten ihrer moralischen Verantwortung nachkommen, 
dann hat dies immer auch eine politische und potentiell rechtliche Wirkung. Durch die 
symbolische Kraft ihres an moralischer Verantwortung orientierten wirtschaftlichen 
Handelns können sie unmittelbar Einfluss darauf nehmen, was als politisch legitim gilt 
und was nicht. Wenn beispielsweise immer mehr Menschen fair gehandelten Kaffee 
kaufen, dann erscheint es auch immer weniger legitim, genau dies nicht zu tun. Diese 
für sich genommen noch recht schwache politische Symbolik lässt sich durch eine 
entsprechende politische Kommunikation verstärken. Es wird dann politisch gefor-
dert, was moralisch richtig ist, in diesem Fall also fair gehandelten Kaffee zu kaufen 
(vgl. Young 2006; Beck 2010). Die rechtliche Dimension kommt zusätzlich noch ins 
Spiel, weil sich nicht nur moralisches Handeln in der Wirtschaft politisch fordern lässt, 
sondern auch eine gesetzliche Regulierung. Konsumenten und Unternehmen können 
deutlich machen, dass ihnen eine moralische und selbst durch politischen Druck ge-
stützte, aber letztlich doch nur schwach sanktionierte Verantwortung, nicht ausreicht 
und sie stattdessen auf eine rechtliche Regelung drängen. Dies liegt natürlich immer 
dann nahe, wenn eine Tragik der Allmende besonders gravierend wäre und kollektives 
Handeln unterminierendes Trittbrettfahren besonders wahrscheinlich ist (vgl. Ostrom 
________________________ 
18 Daraus ergibt sich, dass die Konsumenten keine entsprechenden Pflichten haben können. Denn 

ein allgemein anerkannter philosophischer Grundsatz lautet: Das moralische Sollen impliziert das 
faktische Können (vgl. Copp 2003). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 289 

2011). Freilich ersetzt diese Forderung nach rechtlicher Regulierung die individuelle 
moralische Verantwortung nicht vollständig, sondern soll sie vielmehr institutionell 
stützen. Dadurch wird zugleich auch zum Ausdruck gebracht, dass es eben nicht nur 
um Interessenpolitik zur Durchsetzung einer Gesetzgebung, die nur für einen selbst 
vorteilhaft ist, sondern um moralisch fundierte Gesetze geht.  
Dieser Punkt lässt sich an dem bereits mehrmals erwähnten Beispiel der Informati-
onspflicht verdeutlichen. Derzeit sind für Konsumenten die Produktionsprozesse und 
Arbeitsbedingungen von Unternehmen oft sehr intransparent. Das macht es schwie-
rig, moralisch motivierte Kaufentscheidungen zu treffen oder öffentlich Kritik zu 
üben. Vor diesem Hintergrund liegt es für Konsumenten und ihre Verbände, gemein-
sam mit moralisch engagierten Unternehmen, nahe, sich für bessere Informations-
rechte, also eine veränderte Rahmenordnung einzusetzen. Wenn sie dies öffentlich-
keitswirksam im politischen Raum tun, beispielsweise indem sie Unternehmen zu 
mehr Transparenz auffordern, dann haben sie eine realistische Chance, dass Politiker 
dieses Anliegen aufgreifen und in den Gesetzgebungsprozess einspeisen. Das morali-
sche Anliegen der Konsumenten kann also eine politische und rechtliche Wirkung 
entfalten und es lässt sich durchaus behaupten, dass eine moralische Verantwortung 
für diese politische Veränderung der Hintergrundstruktur besteht.19  
Allerdings können die Kritiker einer Konsumenten- und Unternehmensverantwortung 
an dieser Stelle wiederum zwei grundsätzliche Dinge einwenden. Erstens besteht noch 
immer das Problem, dass es für moralische Maßstäbe keine allgemeinverbindlichen 
Begründungen zu geben scheint, insbesondere wenn nicht unmittelbar Menschen-
rechtsfragen betroffen sind. Zweitens scheinen die einzelnen verantwortungsbereiten 
Akteure und insbesondere ethisch orientierte Konsumenten viel zu machtlos, um den 
Diskurs der politischen Legitimität oder sogar die Gesetzgebung wirkungsvoll beein-
flussen zu können. Die Antwort auf diesen zweiten Einwand stützt sich wieder auf die 
Verschränkung von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung und erfolgt 
daher erst im nächsten Abschnitt. Die Antwort auf den ersten Einwand hingegen trifft 
in zentraler Weise die Bedeutung moralischer Verantwortung, stellt er ihre normative 
Verbindlichkeit doch grundsätzlich in Frage. 
Eine vollständige Antwort auf diesen ersten Einwand würde eine grundsätzliche Aus-
einandersetzung mit der Rolle von Moral in pluralistischen spätmodernen Gesellschaf-
ten erfordern und lässt sich hier nicht leisten. Dennoch sollen einige Missverständnis-
se aus dem Weg geräumt werden, um zumindest plausibel zu machen, warum Moral 
keine wirkungslose Angelegenheit ist, sondern eine zentrale Ressource zur Modifikati-
on des Wirtschaftssystems sein kann (vgl. Neuhäuser 2011a: 221). Zunächst gilt es 
noch einmal festzuhalten, dass eine Letztbegründung moralischer Werte angesichts 
eines vernünftigen Pluralismus an Werten nicht möglich ist. Allerdings ist solch ein 
Begründungsanspruch auch gar nicht nötig. Um moralische Gründe für wirtschaftli-

________________________ 
19  Ein möglicher Einwand an dieser Stelle wäre, dass hier die Rolle des Konsumenten mit der Rolle 

des Bürgers verwechselt wird. Im nächsten Abschnitt wird jedoch deutlich werden, dass Bürger 
ihrer Bürgerverantwortung auch in der Rolle des Konsumenten nachkommen können. Konsu-
mentenverantwortung ist also Teil der Bürgerverantwortung.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


290  

ches Handeln von Konsumenten und Unternehmen zu identifizieren, bedarf es viel-
mehr nur reflexiver Kompetenzen und der Orientierung an einem Überlegungsgleich-
gewicht in einem praktischen moralischen Diskurs (vgl. Birnbacher 2003: 92–98). 
Konkret bedeutet dies, dass Konsumenten und Unternehmen erstens ihre Handlungs-
gründe reflektieren und zweitens dem kritischen Urteil anderer Akteure aussetzen 
müssen. Nur wenn ihre Handlungsgründe einer öffentlichen Überprüfung standhal-
ten, dann sind sie moralisch akzeptabel und fließen in ein Überlegungsgleichgewicht 
ein. Die zusätzliche Funktion dieses Überlegungsgleichgewichts besteht darin, einen 
relativ kohärenten moralischen Maßstab herzustellen, indem verschiedene moralische 
Gründe in einen Zusammenhang gesetzt werden. Dies alles geschieht in einem öffent-
lichen Raum; Moral ist daher keine Privatsache, sondern eine öffentliche Ressource. 
So werden beispielsweise moralische Themen in den Medien aufgegriffen und die 
Frage, welche Form von Konsum erlaubt oder geboten ist, wird immer wieder, auch 
unter Beteiligung von Moralphilosophen, öffentlich diskutiert und stößt auf reges 
Interesse.20 
Auf diese Weise gelangen Akteure zu moralischen Normen, die sich deutlich von 
unreflektierten Werthaltungen unterscheiden. Übrigens bedeutet das nicht, dass diese 
Akteure immer aus moralischen Gründen handeln müssen. Oft reicht es moralkon-
form, aber aus anderen Gründen zu handeln. Manchmal überwiegen natürlich auch 
andere, moralfeindliche Handlungsgründe. Dann handeln die Akteure tatsächlich 
nicht moralisch, doch das bedeutet natürlich auch nicht, dass sie keine moralischen 
Maßstäbe haben können, die sie faktisch einfach missachten. 
Moralisches Handeln ist also nicht einfach jedes wertbezogene Handeln, wie Moralso-
ziologen es manchmal behaupten.21 Vielmehr ist moralisches Handeln, auch von Un-
ternehmen und Konsumenten, immer an einen öffentlichen Begründungsdiskurs ge-
bunden (vgl. Young 2011: 95ff.). Darauf verweist auch der dialogische Charakter von 
Verantwortung, denn Akteure schreiben sich Verantwortung wechselseitig zu. Genau 
hier wird auch deutlich, warum Konsumenten- und Unternehmensverantwortung eng 
miteinander verschränkt sind und nur gemeinsam in einem öffentlichen Raum ihre 
Wirkung entfalten können. 

4. Zum Verhältnis von Konsumenten- und Unternehmensverantwortung 

Zumindest andeutungsweise hat sich bereits gezeigt, dass eine Konsumentenverant-
wortung ihr volles Potential nur dann entfalten kann, wenn sie im Zusammenhang mit 
einer Unternehmensverantwortung gesehen wird. Überraschender ist vielleicht das 
Ergebnis, dass umgekehrt auch eine Unternehmensverantwortung auf eine Konsu-
mentenverantwortung angewiesen ist. Doch warum ist das eigentlich so? Und was 
________________________ 
20  Dafür spricht nicht zuletzt, dass laut Jahresbericht 2011/12 von TransFair der Fair-Trade-Markt 

in Deutschland um 18 Prozent gewachsen ist. Inzwischen gibt es bereits Fernsehwerbung in der 
für den Kauf von Produkten mit dem Fairtrade-Siegel geworben wird. 

21 So stellen jedes wertbezogene Handeln von Konsumenten als moralisches Handeln beispielswei-
se Stehr (2007: 69ff.), Adolf und Stehr (2011) sowie Hellmann (2008, 2011) dar. Doch selbst aus 
der subjektiven Perspektive der Konsumenten gibt es einen Unterschied zwischen bloß wertbe-
zogenem und moralisch gerechtfertigtem Handeln. Vgl. dazu Celikates (2009: 116ff.). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 291 

genau ist damit gemeint, dass die Verantwortung dieser beiden Akteursgruppen mitei-
nander verschränkt ist? Eine gewisse Verknüpfung liegt vielleicht schon deshalb nahe, 
weil es einen grundlegenden ökonomischen Zusammenhang zwischen Angebot und 
Nachfrage gibt. Tatsächlich kann die dem Wirtschaftssystem eingeschriebene Logik 
vom Kaufen und Verkaufen bzw. Zahlen und Nichtzahlen nur dann moralisch aufge-
laden werden, wenn sich die Akteure wechselseitig als verantwortliche Akteure adres-
sieren.22 
Konsumentenverantwortung beinhaltet daher in einem ganz entscheidenden Maße 
auch, Unternehmen als verantwortliche Akteure zu adressieren. Wenn Konsumenten 
sich einfach nur dafür entscheiden, fair gehandelte und nachhaltig produzierte Waren 
zu kaufen, dann handelt es sich dabei aus Sicht der Unternehmen zunächst einfach 
nur um ganz beliebige subjektive Präferenzen. Solange die einzelne Kaufhandlung von 
Konsumenten isoliert bleibt, verpufft sie tatsächlich relativ wirkungslos im politischen 
Raum.23 In diesem Fall verwundert es auch nicht, dass bei Konsumenten eine deutli-
che Lücke zwischen ihren eigenen moralischen Ansprüchen und ihrem tatsächlichen 
Verhalten klafft (vgl. Borgstedt/Reusswig 2010; Fischer/Sommer 2011). Was soll die 
Mühe, wenn das individuelle Verhalten derart irrelevant ist? Der Schluss, dass man 
dann einfach anderen Kaufimpulsen nachgeben könne, liegt angesichts dieser Hilflo-
sigkeit ziemlich nahe. Dies gilt besonders dann, wenn es Konsumenten wirklich um 
effektive Verantwortung und nicht einfach nur um ihre gute Gesinnung geht.24  
Anders erscheint jedoch die Lage, wenn Konsumenten Unternehmen unmittelbar als 
moralische Akteure adressieren. Dadurch werden Prozesse der wechselseitigen Be- 
und Verstärkung in der Übernahme von Verantwortung möglich. Unternehmen wer-
den in einen öffentlichen Diskurs einbezogen, in dem es auch um die moralischen 
Grundlagen der politischen Legitimität und rechtlichen Ordnung geht.25 Einzelne 
Kaufakte sind dann nicht mehr isoliert zu betrachten, sondern Teil einer politischen 
Strategie. Die Rolle von Konsumenten verschmilzt ein Stück weit mit der Rolle von 
Bürgern: Als Konsumenten handeln Bürger durch ihre Kaufakte politisch. Man könn-
te daher auch sagen, dass Konsumentenverantwortung dann Teil der Bürgerverant-
wortung ist. Allerdings ist zu konstatieren, dass sich diese Entwicklung einer Politisie-
rung des moralischen Konsums erst am Anfang befindet (vgl. Barber 2007: 289f.). 
Wenn verantwortlicher Konsum jedoch mehr leisten soll, als vereinzelte Effekte auf 

________________________ 
22 Anders ausgedrückt muss man die systemtheoretische Perspektive auf Wirtschaft, wie sie insbe-

sondere Luhmann (1994: 43–90) entwickelt hat, durch eine akteursbezogene Perspektive durch-
brechen, weil nur so Moral und Verantwortung überhaupt relevante Maßstäbe sein können. 

23  Aus diesem Grund können die Konsumenten auch nicht von vornherein als Gruppe konzeptio-
nalisiert werden, die selbst verantwortungsfähig ist. Zunächst handeln Konsumenten nur als Ag-
gregate, also unkoordiniert und sind daher nicht kollektiv verantwortungsfähig. Erst wenn sie 
sich politisch koordinieren, erfüllen sie überhaupt die handlungstheoretischen Voraussetzungen 
für Verantwortungsfähigkeit. Vgl. dazu French (1984). 

24 Konsumenten müssen also eine Verantwortungsethik und nicht eine Gesinnungsethik im Sinne 
von Max Weber (1988) verfolgen. 

25 Solch eine Perspektive auf den öffentlichen Diskurs, in dem Moral und Gerechtigkeit selbst 
Ressourcen des Konflikts sind, entwickelte Iris Young (2000: 157–179). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


292  

ökologische Produktion und die Lebensqualität einiger Produzenten zu bewirken, 
dann bedarf es genau dieser Politisierung der Konsumethik. 
Damit diese Politisierung eines moralisch verantwortlichen Konsums gelingen kann, 
ist allerdings einer Koordination der Aktivitäten individueller Konsumenten nötig. 
Vereinzelte Kaufakte ohne Zusammenhang können dafür zwar einen Ausgangspunkt 
bilden, reichen letztlich aber nicht aus. Zur Verantwortung von Konsumenten gehört 
es daher gleichzeitig auch, sich zu organisieren, beispielsweise in entsprechenden 
NGO und Bürgerbewegungen. Dabei wird es naturgemäß einige Vorreiter geben, die 
erforderliche Grundlagen schaffen, und daneben viele eher passiv unterstützende 
Mitstreiter. Dennoch ist dieser Schritt für eine politische Konsumethik wesentlich. 
Denn nur durch ihn wird eine Strategie möglich, die Unternehmen direkt als mora-
lisch verantwortliche Akteure adressiert und von ihnen verlangt, sich allmählich auf 
einen fairen und nachhaltigen Wandel in Produktion und Handel einzustellen bzw. 
dies sogar mit voranzutreiben.26 
Tatsächlich wäre es die falsche Perspektive, Unternehmen nur als passive Rezipienten 
von moralischen Ansprüchen zu sehen. Sie selbst können erstens aus eigenem Antrieb 
Verantwortung übernehmen und zweitens sogar selbst anderen Marktakteuren Ver-
antwortung zuschreiben, seien es andere Unternehmen oder Konsumenten. Dies gilt 
insbesondere für Unternehmen, die schon fair und nachhaltig wirtschaften. Sie kön-
nen andere Unternehmen ermuntern, es ihnen gleich zu tun; dies gilt beispielsweise 
für eng zusammenarbeitende mittelständische Unternehmen. Sie können aber auch 
Konsumenten darauf hinweisen, dass sie im Rahmen ihrer Möglichkeiten eine Ver-
antwortung dafür haben, fair und nachhaltig zu konsumieren. Durch die wechselseiti-
ge Zuweisung von Verantwortung kann es Konsumenten und Unternehmen gelingen 
– so die konsumethische Hoffnung – mehr Marktanteile für eine faire und nachhaltige 
Wirtschaft zu gewinnen. 
Dies wird eine rechtliche Regelung nicht ersetzen, denn manche Dinge lassen sich nur 
durch Gesetze steuern; dies gilt insbesondere in sehr komplexen und kostenintensiven 
Zusammenhängen. Doch die Übernahme von Verantwortung durch Konsumenten 
und Unternehmen schließt zugleich ein, den Gesetzgeber politisch zu adressieren und 
die eigene Bereitschaft für entsprechende rechtliche Regelungen zu signalisieren, statt 
sich ihnen gegenüber passiv zu verhalten oder sogar zu widersetzen. Gerade deswegen 
ist die politische Dimension der moralischen Verantwortung auch so zentral. Denn in 
dem öffentlichen politischen Raum können sich Konsumenten und Unternehmen 
über einzelne Kaufakte hinaus wechselseitig als moralische Akteure adressieren und in 
einen durchaus kooperativ orientierten Dialog über Verantwortung eintreten. Die 
Bereitschaft zu solch einem Dialog lässt sich durch moralisch aufgeladene Angebote 
und Nachfragen am Markt symbolisch zum Ausdruck bringen. 
________________________ 
26 Eigentlich vertritt Peter Ulrich (1997: 289ff.) in seiner integrativen Wirtschaftsethik ein Konzept 

des Wirtschaftsbürgers, der ebenfalls aus moralischen Gründen politisch handelt. Er unterschätzt 
in seinem diskursethischen Modell meiner Einschätzung nach jedoch die praktische Dimension 
der konflikthaften politischen Auseinandersetzung, wie beispielsweise Young (1990: 116ff.; 2000) 
sie betont. Etwas Ähnliches wie für Ulrich gilt meiner Einschätzung nach auch für Ulf Schrader 
(2007) und seine Konzeption der Konsumentenverantwortung als Bürgerverantwortung. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 293 

Eine besondere Herausforderung für einen moralischen Diskurs über die Verantwor-
tung von Konsumenten und Unternehmen im öffentlichen politischen Raum besteht 
darin, dass er nicht moralistisch in einem schlechten Sinne werden darf. Dies würde 
bedeuten, dass anderen Akteuren nur darum Verantwortung zugewiesen wird, um 
selbst gut bzw. besser dazustehen oder das eigene Gewissen zu beruhigen. Dann käme 
es jedoch schnell zu einer Verantwortungsdiffusion, in der nur noch irgendwelche 
anderen Akteure verantwortlich sind, nie jedoch man selbst und letztlich also nie-
mand.27 Aus diesem Grund ist es wohl auch angebracht, bei der Zuweisung von Ver-
antwortung mit Schuldvorwürfen sparsam umzugehen. Für den öffentlichen Diskurs 
über Verantwortung bietet sich also ein zukunftsorientierter und positiv aktivierend 
ausgerichteter Diskurs an, der sich normativ an den Menschenrechten orientiert.28 
Solch eine Verschränkung der Verantwortung von Konsumenten und Unternehmen, 
freilich unter Berücksichtigung ihrer unterschiedlichen Stellung im Marktgeschehen, 
ist von zentraler Bedeutung für die politische Dimension der moralischen Verantwor-
tung. Diese politische Dimension der Verantwortung ist wiederum zentral, damit es zu 
einer zunehmenden Koordination der Verantwortung kommt und nicht bei vereinzel-
ten Bemühungen bleibt, die manchmal zwar eine direkte, insgesamt aber nur sehr 
beschränkte Wirkung entfalten können. Demgegenüber ist ein öffentlich und politisch 
gespanntes Netz der moralischen Verantwortung von Konsumenten und Unterneh-
men nötig, um eine sanfte moralische Revolution des Marktes überhaupt erst denkbar 
zu machen. Damit dies mittelfristig und mit zunehmender Wirkung gelingen kann, 
bedarf es einer Institutionalisierung, also einer politischen Verfassung der moralischen 
Bewegung für ein faires und ökologisches Wirtschaften. Ob dies geschehen wird und 
moralisch orientierte Konsumenten sich tatsächlich zunehmend politisieren, bleibt 
natürlich abzuwarten – undenkbar ist es nicht. 

Literaturverzeichnis 

Adolf, M./Stehr, N. (2011): Soziale Milieus und Konsum: Die Moralisierung der Märkte und 
ihre Kritik, in: Heidbrink, L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.): Die Verantwortung des 
Konsumenten: Über das Verhältnis von Markt, Moral und Konsum, Frankfurt 
a. M./New York: Campus, 245–268. 

Appiah, A. (2007): Der Kosmopolit, München: C.H. Beck. 
Arendt, H. (1987): Collective Responsibility, in: Bernauer, J. W. (Hrsg.): Amor Mundi: Explora-

tions in the Faith and Thought of Hannah Arendt, Dordrecht: Martinus Nijhoff, 43–50. 
Barber, B. J. (2007): Consumed: How Markets Corrupt Children, Infantilize Adults, and swallow 

Citizens Whole, New York/London: Norton. 

________________________ 
27 Dies scheint mir die wirkliche Gefahr einer Verantwortungsdiffusion zu sein und nicht, dass alle 

Verantwortung miteinander teilen und deswegen niemand verantwortlich sei. Es kommt vielmehr 
darauf an Verantwortung fair zu verteilen. 

28 Dies müssen, so argumentiert Iris Marion Young (2011: 113–122), alle emanzipativen und pro-
gressiven Bewegungen berücksichtigen, wenn sie ihre Ressentiments überwinden und ihre Be-
strebungen dauerhaft implementieren wollen. Allerdings schließt das ein „blaming und shaming“ 
bei gravierenden Verstößen gegen die Menschenrechte nicht aus. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


294  

Bayertz, K. (1995): Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwortung, in: Bayertz, K. 
(Hrsg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem?, Darmstadt: WBG. 

Beck, U. (2001): Macht und Gegenmacht im globalen Zeitalter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Beck, U. (2007): Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp. 
Beck, V. (2010): Theorizing Fairtrade from a justice-related standpoint, in: Global Justice: The-

ory, Practice, Rhetoric, No. 3, 1–21. 
Beitz, C. (2009): The Idea of Human Rights, Oxford: Oxford University Press. 
Beitz, C./Goodin, R. (2009): Global Basic Rights, Oxford: Oxford University Press. 
Benhabib, S. (2000): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Politische Partizipation 

im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Bilharz, M./Fircke, V./Schrader, U. (2011): Wider die Bagatellisierung der Konsumentenverant-

wortung, in: Gaja, Vol. 20/No. 1, 9–13. 
Birnbacher, D. (2003): Analytische Einführung in die Ethik, Berlin/New York: de Gruyter. 
Booms, M. (2008): Werbung und Werte – Konsumethische Überlegungen zu einem ambivalen-

ten Verhältnis, in: Beschorner, T./Schmidt, M./Vorbohle, K./Schank, Ch. (Hrsg.): Zur 
Verantwortung von Unternehmen und Konsumenten, München/Mering: Hampp, 63–
76. 

Borgstedt, S./Christ, T./Reusswig, F. (2010): Umweltbewusstsein in Deutschland: Ergebnisse einer 
repräsentativen Umfrage, Bundesministerium für Umwelt, Naturschutz und Reaktorsi-
cherheit.  

Busse, T. (2006): Die Einkaufsrevolution: Konsumenten entdecken ihre Macht, München: Karl 
Blessing. 

Celikates, R. (2009): Kritik als soziale Praxis: Gesellschaftliche Selbstverständigung und kritische 
Theorie, Frankfurt a. M./New York: Campus. 

Copp, D. (2003): Ought implies can, blameworthiness, and alternative possibilities, in: Widerker, 
D./McKenna, M. (Hrsg.): Moral Responsibility and Alternate Possibilities, Aldershot: 
Ashgate, 265–299. 

Crane, A./Matten, D. (2010): Business Ethics: Managing Corporate Citizenship and Sustainabil-
ity in the Age of Globalization, Oxford: Oxford University Press. 

Dahl, R. (1985): A Preface to Economic Democracy, Cambridge: Polity Press. 
Dahl, R. (1989): Democracy and its Critics, New Haven: Yale University Press. 
Devinney, T./Auger, P./Eckhardt, G. M. (2010): The Myth of the Ethical Consumer, Cambridge: 

Cambridge University Press. 
Düwell, M. (2008): Bioethik: Methoden, Theorien, Bereiche, Stuttgart: J.B. Metzler. 
Feinberg, J. (1980): The Nature and Value of Rights, in: Feinberg, J. (Hrsg.): Rights, Justice, and 

the Bounds of Liberty, Princeton: Princeton University Press, 143–155. 
Fischer, M./Sommer, B. (2011): Mentale und soziale Infrastrukturen – Voraussetzungen verant-

wortungsvollen Konsums im Kontext der Nachhaltigkeit, in: Heidbrink, L./Schmidt, 
I./Ahaus B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Konsumenten: Über das Verhältnis von 
Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus, 183–202. 

French, P. (1979): The Corporation as a Moral Person, in: American Philosophical Quarterly 
Vol. 16/No. 3, 207–215. 

French, P. (1984): Collective and Corporate Responsibility, New York: Columbia University 
Press. 

French, P. (1995): Corporate Ethics, Fort Worth: Thomson Learning. 
Griffin, J. (2009): On Human Rights, Oxford: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


zfwu 13/3 (2012), 278–296 295 

Grunwald, A. (2010): Wider die Privatisierung der Nachhaltigkeit: Warum ökologisch korrekter 
Konsum die Welt nicht retten kann, in: Gaja Vol. 19/No. 3, 178–182. 

Habermas, J. (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Hartmann, K. (2009): Ende der Märchenstunde: Wie die Industrie die Lohas und Lifestyle-Ökos 

vereinnahmt, München: Karl Blessing. 
Heath, J. (2005): Liberal Autonomy and Consumer Sovereignity, in: Christman, J./Anderson, J. 

(Hrsg.): Autonomy and the Challenges to Liberalism: New Essays, Cambridge: Cam-
bridge University Press, 204–225. 

Heath, J./Potter, A. (2005): Konsumrebellen: Der Mythos der Gegenkultur, Berlin: Der Freitag 
Mediengesellschaft. 

Held, D. (2006): Models of Democracy, Stanford: Stanford University Press. 
Hellmann, K.-U. (2008): Konsumkultur und Markenindustrie: Ein Beitrag zum Problem der 

Unternehmensverantwortung, in: Beschorner, T. et al. (Hrsg.): Zur Verantwortung von 
Unternehmen und Konsumenten, München/Mering: Hampp 2008, 77–94. 

Hellmann, K.-U. (2011): Der Eigensinn der Konsumenten – Zur Frage der Verantwortung bei 
der Zurechnung von Konsumentenverantwortung, in: Heidbrink, L./Schmidt, 
I./Ahaus B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Konsumenten: Über das Verhältnis von 
Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus, 269–284. 

Heidbrink, L. (2003): Kritik der Verantwortung: Zu den Grenzen verantwortlichen Handelns in 
komplexen Kontexten, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.  

Heidbrink, L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.) (2011): Die Verantwortung des Konsumenten: Über 
das Verhältnis von Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus. 

Heidbrink, L./Schmidt, I. (2011): Das Prinzip der Konsumentenverantwortung – Grundlagen, 
Bedingungen und Umsetzungen verantwortlichen Konsums, in: Heidbrink, L./Schmidt, 
I./Ahaus, B. (Hrsg.): Die Verantwortung des Konsumenten: Über das Verhältnis von 
Markt, Moral und Konsum, Frankfurt a. M./New York: Campus, 25–56. 

Hübscher, M. (2010): Die Firma als Nexus von Rechtfertigungskontexten: Eine normative Un-
tersuchung zur rekursiven Simultanität von Individuen und Institutionen in der Gover-
nanceethik, Marburg: Metropolis. 

Jaspers, K. (2012): Die Schuldfrage: Von der politischen Haftung Deutschlands, München: 
Piper. 

König, W. (2008): Kleine Geschichte der Konsumgesellschaft: Konsum als Lebensform der 
Moderne, Stuttgart: Steiner. 

Lichtenberg, J. (2009): Are There any Basic Rights?, in: Beitz, C./Goodin, R. (2009): Global 
Basic Rights, Oxford: Oxford University Press, 71–91. 

List, C./Pettit, P. (2011): Group Agency: The Possibility, Design, and Status of Corporate 
Agents, Oxford: Oxford University Press. 

Lohmann, G. (2002): Zur moralischen, ethischen und rechtlichen Verantwortung in Wissen-
schaft und Technik, in: Burckhart, H./Gronke, H. (Hrsg.): Philosophieren aus dem Dis-
kurs. Beiträge zur Diskurspragmatik, Würzburg: Königshausen & Neumann, 366–378. 

Luhmann, N. (1994): Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.  
Menke, C./Pollmann, A. (2007): Philosophie der Menschenrechte: Zur Einführung, Hamburg: 

Junius. 
Neuhäuser, C./Hübscher, M. (2010): Unternehmen, ihre (ethische) Governance und Menschen-

rechte, in: Jahrbuch für Recht und Ethik, Band 18, 349–368. 
Neuhäuser, C. (2011a): Verantwortung in komplexen Umwelten, in: Heimbach-Steins, 

M./Kruip, G. (Hrsg.): Kooperative Bildungsverantwortung. Sozialethische und päda-
gogische Perspektiven auf Educational Governance, Bielefeld: W. Bertelsmann, 53–66. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278


296  

Neuhäuser, C. (2011b): Unternehmen als moralische Akteure, Berlin: Suhrkamp. 
Neuhäuser, C. (2012): Politische Ethik zwischen kritischer Theorie und angewandter Ethik, in: 

Jahrbuch für Recht und Ethik, Band 19, 35–50. 
Nussbaum, M. C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit, München: C.H. Beck. 
Ostrom, E. (2011): Handeln statt Warten: Ein mehrstufiger Ansatz zur Bewältigung des Klima-

problems, in: Leviathan, Vol. 39/No. 2, 267–278. 
Peter, F. (2007): Democratic Legitimacy and Proceduralist Social Epistemology, in: Politics, 

Philosophy and Economics, Vol. 6/No. 3, 329–353. 
Pogge, T. (2002): World Poverty and Human Rights. Cambridge/MA: Polity Press. 
Pogge, T. (2008): Access to Medicines, in: public health ethics, Vol. 1/No. 2, 73–82.  
Rawls, J. (2006): Gerechtigkeit als Fairness: Ein Neuentwurf, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Scanlon, T. (1998): What We Owe To Each Other, Cambridge/MA: Belknap. 
Schrader, U. (2007): The moral responsibility of consumers as citizens, in: International Journal 

of Innovative and Sustainable Development, Vol. 2/No. 2, 79–96. 
Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, München: C.H. Beck. 
Stehr, N. (2007): Die Moralisierung der Märkte: Eine Gesellschaftstheorie, Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp. 
Stoecker, R. (2007): Das Pilatus-Problem und die Vorzüge eines dynamischen Verantwortungs-

begriffs, in: Berendes, J. (Hrsg.): Autonomie durch Verantwortung, Paderborn: Mentis, 
147–160. 

Tetens, H. (2011): Argumentationsstrukturen in der Angewandten Ethik, in: Stoecker, 
R./Neuhäuser, Ch./Raters M.-L. (Hrsg.): Handbuch Angewandte Ethik, Stuttgart: J.B. 
Metzler, 18–22. 

Ullrich, W. (2007): Habenwollen: Wie funktioniert die Konsumkultur? Frankfurt a. M.: Fischer. 
Ulrich, P. (1997): Integrative Wirtschaftsethik, Bern: Haupt. 
von Alemann, U./Eckert, F. (2006): Lobbyismus als Schattenpolitik, in: Aus Politik und Zeitge-

schichte, No. 15–16/2006.  
Waldron, J. (1999): Law and Disagreement, Oxford: Oxford University Press. 
Wallace, J. (2006): Normativity and the Will, Oxford: Oxford University Press. 
Wallace, J. (2011): Konzeptionen der Normativität: Einige grundlegende philosophische Fra-

gen, in: Forst, R./Günther, K. (Hrsg.): Die Herausbildung normativer Ordnungen: In-
terdisziplinäre Perspektiven, Frankfurt a. M./New York: Campus, 33–56. 

Weber, M. (1988): Politik als Beruf, in: Weber, M. (Hrsg.): Gesammelte Politische Schriften, 
Tübingen: Mohr Siebeck, 505–560. 

Young, I. M. (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton: Princeton University 
Press. 

Young, I. M. (2000): Inclusion and Democracy, Oxford: Oxford University Press. 
Young, I. M. (2006): Responsibility and Global Justice: A Social Connection Model, in: Social 

Philosophy and Polity, Vol. 23/No. 1, 102–130. 
Young, I. M. (2011): Responsibility for Justice, Oxford: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2012-3-278

