Das Vokabular der Moderne als Ressource im Kampf um das
religiose Feld im kolonialen Kontext

Anne Beutter

In diesem Beitrag steht die Auseinandersetzung mit der diskursiven Dimensi-
on des Modernebegriffs im Zentrum. «Moderne» als Selbstbeschreibung und
die dazu gehorende Motivik fanden globale Verbreitung, indem sie das Selbst-
verstindnis und die Infrastruktur kolonialer Staatlichkeit begleiteten und legi-
timierten. Doch auch lokale und unter ihnen lokal-religiose Akteure argumen-
tierten im Namen der Moderne und mobilisierten deren Vokabular als Ressour-
ce fiir eigene Anliegen.

Dieser globale Mafistab bildet hier den Rahmen, wenn es gleich um ein
Fallbeispiel aus Accra (Ghana) geht, das den diskursiven Umgang konkreter
sozialer Akteure mit dem lebensweltlichen Wandel und den Anspriichen und
Versprechen der Moderne aufzeigt. Das Verhiltnis von Religionen zum Staat
unter den Bedingungen der «Moderne» zu thematisieren, bedeutet im globalen
Maf3stab auch, das Verhiltnis der jeweiligen Religionen zu den Zumutungen ko-
lonialer Staatlichkeit zu betrachten. Denn fiir einen Kontext wie Accra ging das
Auftreten der «Moderne» einher mit der Etablierung kolonialer Herrschaftsan-
spriiche und Infrastrukturen, welche die Motivik der Moderne portierten.

Das Fallbeispiel spielt in den 1890er- bis 1920er-Jahren, einer Zeit also, in
der Accra sowohl Hauptstadt der britischen Kronkolonie Goldkiiste, als auch
das politische, kulturelle und religiose Zentrum der lokalen Ga-Kultur war
(Parker 2000: 170).! Die Hauptpersonen sind die woyei — weibliche Medien der
Ga-Gottheiten — und ihre Konkurrenten, die eine zeitweilige Verbannung dieser
Akteurinnen aus der Stadt erwirkten.

Der Beitrag argumentiert, dass die Diskurse rund um die woyei in Accra
musterhaft zeigen, wie lokal-religiose Akteure das Vokabular der Moderne ein-
setzen und damit kolonialstaatliche Strukturen fur sich mobilisieren konnten,
um die eigene Position im pluralen religiosen Feld gegen religiose Konkurren-
tinnen durchzusetzen (Parker 2000: 181). Es geht also um eine punktuelle
Allianz religiéser Akteure mit einem - sich unter dem Banner der Moderne
und unter kolonialer Herrschaft restrukturierenden — Staat gegen die religiose
Konkurrenz.

! Ga bezeichnet die Sprache ebenso wie die ethnische Gruppe, welche die Kiistenregion rund
um Accra pragten.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 ANNE BEUTTER

Um zu unterstreichen, dass nicht nur Religionen, die als modernekompatibel
verhandelt wurden (Dipper 2013: 217), das Vokabular der Moderne aufgegrif-
fen,” geht es hier nur am Rande um die diskurspragende Rolle christlicher
Akteursgruppen. Ich lege den Fokus hier vielmehr bewusst auf Akteure aus
dem Spektrum lokaler, das heifSt sogenannt «traditioneller» afrikanischer Reli-
gionen. Diese stellten in den Semantiken zeitgendssischer Entwicklungsmodelle
— mehr noch als der Katholizismus und der Islam - das zu Uberwindende
par excellence und den unbedingten Gegenpol der Moderne dar (Molendijk
2004: 322-329; Meyer 1999: 213; Hanretta 2013: 299). Es wird deutlich, dass
das Vokabular der Moderne nicht nur die Reprisentation der religiés plura-
len Bedingungen im Allgemeinen entlang seiner Zasur- und Fortschrittslogik
(Einleitung S. 8ff.) strukturierte, sondern auch die Bewertungen innerhalb der
jeweiligen religiosen Traditionen pragte, die es unterschied.

Die Argumentation gliedert sich in vier Schritte, die sich mit verschiede-
nen, diesen Sammelband als Analysekriterien durchziehenden Aspekten von
Moderne (Einleitung S. 13f.) befassen: Als erstes skizziere ich mit der «diskur-
siven Inszenierung» (Analysekriterium 5) welche Begriffsnuance von «Moder-
ne» dieser Beitrag adressiert und explizit macht — was also mit dem «Vokabu-
lar» bzw. der «Motivik der Moderne» konkret gemeint ist. Als zweites stelle
ich die fir das hier diskutierte Beispiel zentralen sozialen Akteurinnen, die
woyei, vor und verorte sie im religiosen Feld (Analysekriterium 1). In diesem
wurden die woyei als Konkurrenz von verschiedenen Seiten bekdmpft, waren
aber dennoch hochst erfolgreich. Als néchstes folgt ein Schlaglicht auf die
Konnotationen der «Moderne» im Stadtraum von Accra und auf die paradoxe
Bewertung von «Tradition» in diesem Kontext (Analysekriterium 4). Der vierte
und letzte Schritt zieht all diese Fiden zusammen, um zu argumentieren, dass
und wie hier das Vokabular der Moderne als Waffe im Kampf um die Prisenz
im religiosen Feld, das diesen Stadtraum prégte, zum Einsatz kam.

1. Moderne als Motivik - die diskursive Inszenierung einer Zdsur

Ich thematisiere hier «Moderne» nicht primir als eine Zeitdiagnose, die be-
stimmte soziopolitische oder philosophisch-kulturelle Zustédndlichkeiten zu be-
schreiben beansprucht. Es geht auch nicht darum, einen bestimmten histori-
schen Zeitraum zu markieren. Es geht vielmehr um einen diskursiven Effekt,
der sich aus dem von Hubert Seiwert (1995) herausgestellten Charakter ergibt,
dass «Moderne» sich als das positiv besetzte Produkt einer historischen Zasur
versteht, die sich in ihrer Rationalitit aus den Abhéngigkeiten der Vergangen-

2 Vgl. auch die Einleitung dieses Bandes sowie die Beitrige von Wasmaier-Sailer, Hochge-
schwender, Baumann und Neubert.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 255

heit gelost habe (Meyer 1999: 213; vgl. Appiah 1992: 125; Bauman 2005: 27—
28).

Die diskursive Formation, um die es hier gehen soll, operiert iiber eine Di-
chotomisierung der Welt, die fiir sich die positiv besetzte Seite der Dichotomie
beansprucht. Diese Beobachtung ist mit Blick auf die Analyse von Wissensord-
nungen ein zentrales Argument orientalismuskritischer Analysen in Anschluss
an Edward Said (1978) und zeigt sich in postkolonialen und globalgeschicht-
lichen Perspektiven auch fiir die praktischen Ebenen sozio-6konomischer Be-
dingungen: Was in den (Selbst-)Beschreibungen sich als modern verstehender
Staatlichkeit nicht von ungeféhr auflen vor bleibt, ist, dass die Prozesse der In-
dustrialisierung, des gesteigerten Wohlstands und der zunehmenden Freiheits-
rechte in den europdischen und nordamerikanischen Staaten (vgl. Einleitung)
durch eine globale Infrastruktur von despotischem Zwang und die Extraktion
von Rohstoffen und Arbeitskraft mitbedingt waren (Beckert 2015; Koditschek
2011). Damit ist die Moderne nicht nur auf einer diskursiven Ebene konstitu-
tiv auf ihr Anderes (Spivak 1985) angewiesen, sondern auch ganz praktisch
mit den als ihr Gegenteil entworfenen Zustdnden als Kehrseite der modernen
Medaille verbunden (Chidester 2014: 5-11; Bauman 2005: 32-33). Auf diese
Weise lebt die «Moderne» auf diskursiver wie auf praktischer Ebene von Bedin-
gungen, die sie als ihr Gegenteil stilisiert und disqualifiziert.?

Aus diesem Grund verstehe ich hier unter dem «Vokabular der Moderne» ein
Konglomerat von Motiven, Schlagworten, Narrativen und Bewertungen, die
als bindre Codes operieren. Diese diskursive Formation ldasst sich mit Laclau
und Mouffe (Laclau et al. 2012: 161-187) als Differenz- und Aquivalenzket-
te beschreiben, in der im zeitgendssischen Diskurs «Moderne» einerseits mit
einer Reihe von Adjektiven und Ideen assoziiert und andererseits von deren
jeweiligem Gegenteil abgegrenzt wurde. Gleichzeitig wirkte das so Ausgelagerte
als konstitutives AufSen wiederum definierend.

Zusammengenommen bot diese Motivik ein normativ aufgeladenes Argu-
mentarium, das bestimmte politische, soziale, 6konomische und religiose
Interventionen legitimierte. Und sie bildete ein Narrativ, das Identitéten,
Selbstverstandnisse und Fremdzuschreibungen nachhaltig prigte. Insbesonde-
re, aber nicht nur im Zusammenhang mit kolonisierten Kontexten, geht es
um eine Reihung von Dichotomien die ein positiv besetztes, «nach vorne» ge-
richtetes «modern» (Wagner 2009: S.13-14; Latour 1997) mit einem negativ
besetzten «nach hinten» gerichteten «traditionell» kontrastiert.* Im hier disku-
tierten Zeitraum waren die Schlagworte: «zivilisiert» im Kontrast zu «unzivili-

® Vgl. auch Neubert in diesem Band.
* Dass sich diese Bewertungsstruktur bei genauerer Betrachtung verkompliziert — bzw. «verdop-
pelt> — kommt weiter unten noch zur Sprache.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 ANNE BEUTTER

siert», «primitiv» und «wild» (Chidester 2014: xiif.; Coe 2005: 33).> An diese
mittlerweile obsoleten Schlagworte schlossen sich eine Reihe von Konnotatio-
nen an, die teils auch aktuell noch in dieser bindren Codierung in Gebrauch
sind. Das konkrete Vokabular ist hinreichend bekannt, dennoch will ich hier
jene Elemente explizit und in verdichteter Form auflisten, die im analysierten
Beispiel zum Tragen kommen werden:

«Modern» war «geplant», «ordentlich/geordnet», «ruhig», «sauber», «hy-
gienisch», «gesund» und strahlte vor seinem Gegenteil, das «ad hoc», «cha-
otisch» (vgl. Pietz 1985: 8), «nackt», «laut», «schmutzig», «unhygie-
nisch», «krank» war (vgl. Rogaski 2004; Parker 2000: 222-228). «Mo-
derne» Herangehensweisen waren «wissenschaftlich», «technisch», «medizi-
nisch», «effizient», «rational», «verniinftig», «individualistisch» und galten
als «ménnlich», ihr Gegenteil war «religios», «rituell», «tradiert», «verschwen-
derisch», «kollektiv», «irrational», «emotional», «rauschhaft», «triebhaft» und
galt als «weiblich» (Wheeler-Barclay 2010: 215-242; Brunotte 2008: 71-
72). Die Elemente der Dichotomie konnotierten auch legitime, weil «verniinfti-
ge» Herrschaft auf der einen und irrationalen Despotismus auf der anderen Sei-
te. Und sie stellten die Idee der «komplexen», «differenzierten» — auch im Sinne
der Unterscheidung von Offentlichem und Privatem, Sikularem und Religio-
sem - der «einfachen», weil «undifferenzierten» Gesellschaft gegeniiber, in der
dies alles zusammenfalle (vgl. Latour 1997: 20; Goody 1977; Bauman 2005: 29).

Mir geht es nun darum zu zeigen, wie diese spezifische dichotomisierende
Motivik, die ich hier als «Vokabular der Moderne» bezeichne, in der Praxis
wirkmachtig war, indem sie als diskursives Arsenal von Teilnehmenden am
religiosen Feld mobilisiert wurde, um die eigene Position gegen Konkurrentin-
nen durchzusetzen. Das geschah nota bene nicht nur von christlicher Seite,
die, obwohl zahlenmiaflig im untersuchten Zeitraum noch nicht dominant,
den Diskurs massiv pragte,® sondern auch innerhalb des lokal-religiosen, soge-
nannt «traditionellen» Spektrums. Diese Akteure gilt es nun als néchstes vorzu-
stellen.

Es sei angemerkt, dass diese Dichotomien Charakteristikum, aber nicht Proprium des hier
beschriebenen Diskurses waren. Auch historisch und geographisch anders gelagerte Diskurse
teilen diese Eigenschaft. Darunter solche, die im hier beschriebenen Kontext historisch unab-
héangig vom Einfluss Europas verankert waren und die bisweilen mit direkt vergleichbaren
dichotomen Motiviken arbeiteten (Parker 2006). Uber solche Aquivalenzen fanden bisweilen
diskursive Allianzen statt, die quer liegen zur Unterscheidung «kolonisierend» — «kolonisiert».
Es ist hier auch mit zu bedenken, dass in der heutigen Rekonstruktion dieser Diskurse
schriftliche Quellen eine iiberproportional grofie Rolle spielen und dass diese schriftlichen
Zeugnisse wiederum tiberdurchschnittlich stark die Perspektive christlicher Akteure reprasen-
tieren.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 257

2. Woyei in der Religionslandschaft von Accra und deren
Transformation unter den Bedingungen kolonialer Moderne

Im Zentrum stehen die woyei, eine bestimmte Gruppe aus den Reihen der loka-
len Ritualspezialistinnen und -spezialisten. woyei (Einzahl in Ga: woyoo) waren
die Medien der Ga-Gottheiten (won und jemawoji). Ga-Gottheiten hatten in
der Regel nur weibliche Medien - im Gegensatz zu anderen Gottheiten in der
Region. Die Gottheit ergriff die betreffende Frau, worauthin diese eine mehr-
jahrige Ausbildung absolvierte (Kilson 1972: 174, 176; 1971: 17, 20). Eine wo-
yo00 besass ein sakrales Tongeféss, das mit speziellem Wasser gefiillt war (Am-
mah 2016¢). Unterstiitzt von Assistierenden (dadefoi) mit Schlaginstrumenten
nahm sie tiber dieses Wasser mit der betreffenden Gottheit” Kontakt auf und
trat in tranceartige Zustdnde ein. Hatte die Gottheit von ihr Besitz ergriffen,
sprach die woyoo nicht mehr als sie selbst, sondern die Gottheit sprach durch
sie (Kilson 1972: 175; Parker 2000: 184-185). Auf diese Weise stellten die
woyei als «mouthpieces» die direkte Verbindung zu den Gottheiten her. Durch
diesen direkten Kontakt mit den Gottheiten, einen Kontakt, den keine andere
Personengruppe unter den Ga-Ritualspezialisten und -spezialistinnen in dieser
Form hatte, genossen die woyei einen hohen Status in der patriarchal struktu-
rierten Ga-Gesellschaft. Und sie konnten mit ihrer Praxis auch 6konomisch
sehr erfolgreich sein (Kilson 1972: 175-177; Parker 2000: 183, 185).

Im religiosen Feld hatten woyei zwei zentrale Rollen: Einerseits gab es woyei,
die als unabhingige Ritualspezialistinnen agierten. Man suchte sie zur Losung
auflergewohnlicher Problemsituationen auf, bei denen man eine spirituelle Ur-
sache vermutete. Gleichzeitig waren woyei aber auch Teil der fiir verschiede-
ne Stadtgottheiten vollzogenen offentlichen «civic rituals», die den Jahreslauf
pragten (Kilson 1972: 175, 1971: 21-26; Ammah 2016b: 271-275). Die promi-
nentesten Rituale der woyei fanden im Freien statt,® meist auf einem offenen
Platz oder einer Strafle, und konnten mehrere Stunden dauern. Auf der einen
Seite postierten sich die Musizierenden mit den charakteristischen Trommeln
und weiteren Schlaginstrumenten, und rund um den Platz sammelte sich ein
Publikum, das die Melodien der rituellen Gesinge (kplelala) teilweise mitsang.
Auf der offenen Flache in der Mitte bewegten sich eine oder mehrere woyei, im
rituellen Tanz (kplezoo) (Kilson 1971: 24-30).

Mit ihren beiden Wirkungsbereichen - als Sprachrohr der Ga-Stadtgotthei-
ten in den civic rituals einerseits und als freischaffende Ritualexpertin fiir
individuelle Anliegen spiritueller Heilung andererseits — waren die woyei einge-
bettet in ein dynamisches religioses Feld (Parker 2000: 185; Acquah 1958: 123
131; Field 1940). Ein grober Uberblick iiber die verschiedenen Akteursgruppen

7 Oder mit anderen Entititen der unsichtbaren Welt wie Ahnen.
8 Im Gegensatz zu den Anlassbezogenen Konsultationen (Kilson 1972: 175).

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 ANNE BEUTTER

im religiosen Feld Accras am Ende des 19. und in den ersten Dekaden des
zwanzigsten Jahrhunderts lasst sich in Anlehnung an Bourdieus Modell des
religiosen Feldes (Bourdieu 2009) wie folgt skizzieren.’

Religiose Autoritaten und Ritualspezialisten, die ihre Autoritét durch etablier-
te institutionalisierte Strukturen erhielten, waren die wulomei (Einzahl wulo-
mo). Sie waren die Priester der Stadtgottheiten, der jemawoji. Als solche waren
sie hauptverantwortlich fiir die Ritualzyklen der Ga-Gottheiten, wirkten im
Gegensatz zu den woyei aber nicht als deren Medien. Das Amt des wulomo war
erblich und wurde von Minnern bekleidet (Ammah 2016b: 271-275; Kilson
1972: 172). Die Autoritat der wulomei griindete in den Gottheiten, denen sie
dienten, und bezog sich damit auf eine nicht-menschliche Quelle der Macht
(vgl. Gilbert 1989). Ebenfalls in diese Sparte fielen die mantsemei, die Vorsteher
der einzelnen Siedlungsteile der Stadt, umgangssprachlich «chiefs» genannt.
Sie waren rituell fiir die Stadtteile verantwortlich, denen sie vorstanden. Sie
legitimierten ihre Herrschaft aus der Siedlungsgeschichte. Thre Autoritéit bezog
sich damit auf eine gesellschaftsinterne, menschliche Quelle der Macht und war
insofern «sikular» begriindet, wenn man die Begrifflichkeit benutzen will. Aber
sie hatten als Stellvertreter der Gesellschaft, der sie vorstanden, rituelle Verant-
wortung gegeniiber Gottheiten und Ahnen. Beide, mantsemei und wulomei,
gehorten zu den Machtpolen, die auch die prikoloniale Ga-Gesellschaft gepragt
hatten. Was die religiose Praxis betrifft, so waren beide beteiligt an den bereits
genannten kollektiven Offentlichen Ritualen, die das Jahr strukturierten, und
sie waren in unterschiedlichen Funktionen verantwortlich fiir die individuellen
Ritualzyklen fiir die Stadt-, Quartier- und Hausgottheiten (Ammah 2016b;
Sackeyfio-Lenoch 2014: 25-30; Parker 2000: 17-25, 174-176).

Von diesen institutionalisierten und etablierten Ritualspezialisten lassen sich
die Vertreterinnen und Vertreter religioser Innovationen!® unterschiedlicher
Provenienz unterscheiden: Prominent waren hier christliche Missionskirchen,
die als voluntaristische Gemeinschaft der Auserwihlten auftraten und eine weit-
gehende Anpassung der Lebensfithrung verlangten. Ebenso wichtig war deren
direkte Konkurrenz: neue religiose Bewegungen afrikanischer Provenienz wie
die aus dem Norden des heutigen Ghana <mportierten> Anti-baji-Bewegun-
gen (sogenannte «witchfinding cults») wie Aberewa und die African Initiated
Churches der Region (McCaskie 1981; Parker 2004; Odotei 1991: 63; Middle-
ton 1983; Meyer 2004; Isichei 1995).

° Die Struktur der Darstellung lehnt sich grob an Bourdieus Modell des religiésen Feldes an
(Bourdieu 2009). Das Modell eignet sich dafiir insofern, als es die Religionslandschaft nicht
nach religiésen Traditionen gliedert, sondern auf verschiedene Arten religioser Angebote
und damit einhergehende Organisationsformen und Tréagerschaften abstellt.

Der Ausdruck umfasst in einem breiten Sinne, Akteure, Bewegungen und Organisationen
unterschiedlicher Provenienz, die neue Goétter, neue Riten, neue Symbolarrangements und
religiése Objekte, neue Gemeinschaftsformen und neue Spezialistenamter einfithrten (vgl.
Vansina et al. (1976).

10

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 259

Als dritten Pol in diesem Feld sind jene Personen zu erwihnen, die punktuell
bei individuellen Problemstellungen fiir ihre Dienstleistung als Vermittlerin
bzw. Vermittler oder Heilerin bzw. Heiler aufgesucht wurden. Hierzu gehéren
die freischaffenden woyei, neben vielen anderen lokalen und auch zugewander-
ten religios-medizinischen Expertinnen und Experten. Im Falle der woyei war
die Position nicht erblich, sondern an ihre Person gebunden und ihr Prestige an
die jeweils individuellen Fihigkeiten gekoppelt (Kilson 1971: 20, 89-95, 1972:
172; Field 1960: 105-133).

Dieses Feld war divers, dynamisch und kompetitiv, obwohl oder gerade weil
die religiose Praxis und Zugehorigkeit der Laien darin nicht als ausschlief3lich
zu denken ist. In der Besetzung dieses pluralen Feldes und seiner diskursiven
Reprisentation zeichneten sich nun seit dem spaten 19. Jahrhundert Verdnde-
rungen ab, die fiir die hier verfolgte Themenstellung relevant sind.!!

Im Zuge kolonialer Indienstnahme lokaler politischer Strukturen wurden die
Inhalte und Rollen von wulomei und mantsemei verandert, und zwar entlang
der Unterscheidung von «sakularen»/politischen und «religiésen» Einflussbe-
reichen. Den mantsemei wies das britische Kolonialregime administrativ-politi-
sche Aufgaben zu und machte sie in dieser Form zu einem Teil des staatlichen
Apparats unter britischer Agide. Die wulomei wurden derweil zunehmend aus
der politisch-administrativen Struktur verdringt. Sie verloren ihren bisherigen
Einfluss, z.B. im Bereich der Rechtsprechung. Im «religiosen» Bereich, der ih-
nen im neuen Regime als Wirkungsfeld zugebilligt wurde, galt es fiir sie, die
Position gegen Konkurrenz zu sichern (Rathbone 2000: 11; Parker 2000: 102,
134, 169, 174-177). Durch diese, an den <modernen Unterscheidungen> funk-
tionaler Differenzierung nach européischer Vorlage (vgl. Bauman 2005: 30;
Einleitung: S. 8) orientierten kolonialpolitischen Sékularisierungsversuche soll-
te das plurale Feld ritueller Verantwortlichkeiten als religioses Feld restruktu-
riert werden. Dieses Feld suchte man von der politischen Autoritétsstruktur zu
entflechten, wahrend die moglichen Akteurspositionen und -funktionen unter
den Maflgaben ebendieses neuen Paradigmas ausgefochten und représentiert
wurden.

Nicht nur politisch, sondern auch wirtschaftlich waren das spéte 19. und
frithe 20. Jahrhundert eine Zeit tiefgreifender Umbriiche. Das Verbot des Han-
dels mit versklavten Menschen 1874, die Bekdmpfung von domestic slavery,
die Umstellung auf Cash-Crop-Wirtschaft fiir den neuen legitimate trade sowie
der damit verbundene Kakaoboom und die Monetarisierung krempelten die
wirtschaftlichen Strukturen der Region um. Soziale Macht- und Abhangigkeits-

"' Weitere Akteure im religiosen Feld, auf die hier aber nicht weiter eingegangen wird, sind
die muslimischen Gruppen. Auch sie spielten im untersuchten Zeitraum eine Rolle fiir
die Entwicklung der Religionslandschaft von Accra, insbesondere im Zusammenhang mit
Arbeitsmigration im Zuge der wirtschaftlichen und urbanen Verdnderungen (Ntewusu 2013;
Pellow 2001: 63-65; Parker 2000: 163-169).

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 ANNE BEUTTER

strukturen verschoben sich. Es kam zu massiver Arbeitsmigration, zu plotzli-
chem Reichtum und zur Verschiebung und auch Zunahme von Ungleichheit.
Fir Ga-Frauen, die traditionell eine wichtige Rolle im lokalen Handel spiel-
ten, bedeutete die Umstellung auf cash crop und Export eine wirtschaftliche
Marginalisierung (Austin 2005; Hill 1963; McCaskie 2000: 124-200). Diese
wirtschaftlichen und sozialen Umbriiche befeuerten auch die Suche nach phy-
sischem und spirituellem Schutz, nach Abwehr von Unheil und der Wieder-
herstellung von Wohlbefinden. Angebote von rituellen Dienstleisterinnen oder
Dienstleistern wie den freischaffenden woyei konnten darauf eine Antwort sein
(Field 1960; vgl. McCaskie 2000: 178-200). Gleichzeitig steigerte die Monetari-
sierung die Zahlungsfahigkeit gewisser sozialer Gruppen, und kolonial-kapita-
listische Strukturen beforderten die Individualisierung von Akkumulation und
Konsum, darin inbegriffen den Konsum religioser Dienstleistungen (McCaskie
2000: 106, 125, 189; McCaskie 1986: 7). Unter diesen Bedingungen konnte
woyoo zu sein eine angesehene, individuell befriedigende und auch 6konomisch
attraktive Aufgabe sein (Kilson 1972; Parker 2000: 183)!2 - und ein méglicher
Weg, sich erfolgreich auf die Bedingungen dieser «modernen Zeiten»!® einzu-
lassen (vgl. Akyeampong 1999).

3. Motivik der Moderne und koloniale Stadt

Um zu verstehen, wie nun Ressourcenkdmpfe in diesem religiosen Feld iiber
das Vokabular der Moderne und den iiber sie mobilisierten staatlichen Appa-
rat ausgetragen wurden, gilt es nun noch, einen Blick auf die Motivik der
Moderne und die Stadt Accra zu Beginn des 20. Jahrhunderts werfen. Denn die
sprichwortliche Arena, in der diese Kdémpfe um das religiose Feld ausgefochten
wurden, war der Stadtraum von Accra. Die Kolonialbeamten, aber auch eine
neue lokale, meist christianisierte Bildungselite und die etablierten religidsen,
politischen und wirtschaftlichen Eliten der Ga-Gesellschaft suchten die Stadt
nach ihren Vorstellungen zu gestalten.

Accra war seit Jahrhunderten als Handelsknotenpunkt in Kontakt mit ver-
schiedenen europdischen Handelsmichten. Die afrikanischen Gesellschaften
der Kiistenregion kontrollierten den Handel ins Landesinnere. Im Laufe des
19. Jh. setzte sich Grofibritannien als fithrende Macht an der Kiiste durch
und die afrikanischen Staaten in dieser Region wurden zur Kronkolonie Gold-
kiiste gemacht. 1877 wurde Accra zu deren Hauptstadt. Von britischer Sei-
te sollte die Stadt zum urbanen <Schaufenster> ihrer Vorzeigekolonie werden.
Gleichzeitig war Accra das «politische, kulturelle und sakrale Epizentrum der

12 Mit Blick auf weibliche Rollen als religiése Spezialistinnen wiirde sich ein Vergleich mit
spiritistischen Medien zeitgleich in Europa durchaus anbieten.
3 Hier nicht im diskursiven, sondern in einem zeitdiagnostischen Sinne gemeint.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 261

Ga-Welt» (Parker 2000: 170; Ubersetzung A.B.) und blieb nachhaltig von afri-
kanischer Urbanitit, lokalen Ga Welt- und Gesellschaftsbildern und einer kom-
plexen Ritualtopographie gepragt (Ammah 2016a: 294-327; Parker 2000: 186;
Quartey-Papafio 1920).

Es ist nun genau die Motivik der Moderne mit ihren dichotomen bewerten-
den Unterscheidungen, die eine Inkompatibilitit dieser beiden Aspekte der
Stadt entwarf. Ein Weg, den Stadtraum mit der einen, der «modernen» Seite
der Dichotomie zu iiberschreiben, waren die «sanitation policies» (vgl. Acquah
1958: 23-25). «Sanitation» war eines der Schlagwoérter der Stunde, in dem sich
das Vokabular der Moderne manifestierte.

Sanitation hatte zum einen die Konnotation von Medizin und Ingenieurswe-
sen, von Epidemiebekdmpfung und hygienefordernder «moderner» Infrastruk-
tur und Architektur (Rogaski 2004; Arnold 1988; Curtin 1985). Sanitation
verwies aber auch auf Ruhe, Ordnung und Regierbarkeit. Denn konkret richte-
ten sich die Mafinahmen gegen die dicht gewachsenen Strukturen der alten
Stadtviertel von Accra und damit auch gegen die Eigenstidndigkeit der lokalen
sozialen und politischen Ordnung. Diese lokale Ordnung wiederum kam und
kommt uniiberseh- und uniiberhérbar in der Ritualtopographie der Stadt zum
Ausdruck (Parker 2000: 99, 195; Goshadze 2019: 192-193).

Wihrend Infrastrukturprojekte fiir die neuen kolonialen Regierungsviertel
und europdischen Handelsunternehmen entstanden, widersetzten sich die Ga-
Stadtviertel bis zu einer Epidemie 1907 erfolgreich der kolonialen Durchdrin-
gung (Acquah 1958: 26, 28). Die 6ffentlichen Rituale machten die fortdauernde
Wirkung der Ga-Ordnung manifest. Und diese wiederum wurden von der
Gegenseite als «pandemonium» verschrien und mit gezielten Ritualverboten
bekampft. Die Verbote richteten sich u.a. gegen bestimmte Tanze, die man als
obszon klassifizierte (Parker 2000: 171-173).

Unter dem Stichwort sanitation sehen wir also die «moderne» Stadt: Die
gesunde Stadt war die geordnete Stadt, war die regierbare Stadt, war eine
Stadt, in der Religion und Rituale domestiziert sind - in einer fiir das «moder-
ne» Selbstverstindnis verdaulichen Form!4 und unter der Kontrolle kolonial
legitimierter und kontrollierbarer lokaler Staatsménner und allenfalls Priester,
als «custodians of tradition».!> Welche Rituale welcher Akteure in diesem Raum
prasent sein konnten, war damit also gleichzeitig eine lokal-religiose wie auch
eine eminent politische Frage.

An diesem Punkt zeichnete sich in der Praxis ein Paradox in der Bewertung
von «Moderne» und «Tradition» ab, das die eingangs beschriebene dichotome
Diskursformation kreuzt. Der Historiker Emmanuel Akyeampong (1999: 282)

4 Parker (2000: 99-102, 169-170). Dieses Bild sollte sich als nachhaltig wirksam beweisen
(Plageman 2010: 154-157).

15 Vgl. z.B. die Darstellung der relevanten Akteure, in deren Zentrum «the [Dantu bzw. Korle]
Priest» steht, bei Quartey-Papafio (1920).

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 ANNE BEUTTER

formuliert es wie folgt: «[...] the ambiguous nature of modernity,'® with its
empowering and/or subjugating capacity [... made it] a dangerous concept in
the relations of colonialism. The coloniser contrived to fracture modernity and
present certain strands as a «gift> to the colonised.» Das Bild von Moderne, das
die britische Kolonialmacht auf diese Weise als <Geschenk> prasentierte, waren
die «<three Cs> — Christianity, civilisation, and commerce» (Akyeampong 1999:
286). Es baute wie gezeigt in allen drei Elementen auf die Abwertung der als ihr
Gegenteil ausgeschlossenen Elemente der «Tradition» (Coe 2005: S. 30-31).

Als das im Namen der kolonialen «Moderne» zu Uberwindende legitimierte
diese Idee von «Tradition» den kolonialen Zugrift (Akyeampong 1999: 286)
wie die Verdringung lokaler ritueller Praktiken, die Sikularisierung lokaler Am-
ter, die Umgestaltung des Stadtraums im Namen der sanitation, die Einfithrung
von cash-economy und cash-crop fiir den Export. Gleichzeitig aber legitimierte
ebendiese Idee von «Tradition» auch die lokalen Autoritatsstrukturen, auf die
sich wiederum die kolonialen Herrschaftsstrukturen - iiber die Indienstnahme
von Amtstragern wie hier den wulomei (Priester der Stadtgottheiten) und
insbesondere den mantsemei (Vorsteher der Siedlungsteile) — abstiitzten (vgl.
Hanretta 2013: 301). Damit gab es in der Praxis eine Form der «Tradition»,
die fiir die von den Briten anvisierte «Moderne» niitzlich, ja unabdingbar war
(Gray 2005: 141; McCaskie 1986: 7, 12; vgl. Coe 2005: 31).

Sowohl von britischer Seite als auch von Seiten der verschiedenen lokalen
Akteursgruppen hatte man sich zu diesem Paradox zu verhalten. Letztere
standen vor der Herausforderung, «[...] to situate [themselves] in the discourse
of modernity and appropriate the empowering aspects of modernity while
appearing demure and non-threatening» (Akyeampong 1999: 282). Das galt fiir
alle Bevolkerungsschichten wie McCaskies (2000) Fallstudien zeigen, doch im
Besonderen fiir die lokalen Autorititen. Fiir sie ging es um die paradoxe Ubung,
von den Briten, als «loyal and «civilised> subject» (Akyeampong 1999: 296) der
kolonialen Moderne zugewandt und gleichzeitig als Vertreter der richtigen,
der domestizierten und die koloniale Herrschaft stabilisierenden «Tradition»!”
wahrgenommen zu werden; und das moglichst, ohne dabei die Legitimitat
und damit Autoritit gegeniiber den eigenen Untertanen zu verlieren. Das zeigt
Akyeampong eindriicklich an der Person des Asantehene Agyeman Prempeh I
(Akyeampong 1999: 300).18

Die unterschiedlichen lokalen Akteure wie die mantsemei und wulomei als
etablierte lokale Eliten, die ihren politisch-sozialen Einfluss so weit als moglich
zu erhalten suchen, neue afrikanische Wirtschaftseliten und Bildungsschichten,

16

Bei Akyeampong sowohl diskursiv als auch zeitdiagnostisch verwendet.
17

Emblematisch dafiir ist das, was als «native law and custom» kodifiziert im dualen Rechts-
system zum Einsatz kam.

Asantehene (Kénig von Asante) Agyeman Prempeh I wurde von den Briten zunéchst depor-
tiert, spéter als Zivilist repatriiert und zuletzt mit reduzierter Amtsgewalt im neu eingerichte-
ten Amt des Kumasehene in die Regierung des nunmehr kolonisierten Asante eingegliedert.

18

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 263

die auflerhalb hergebrachter lokaler Strukturen gesellschaftlichen Einfluss ein-
forderten, und breite, durch Lohnarbeit und Arbeitsmigration erfasste Bevolke-
rungsschichten fanden unterschiedliche Herangehensweisen, sich zu diesem
Widerspruch zu verhalten (McCaskie 1986; McCaskie 2000: 124-142). Mog-
lichkeiten, sich in dieser Frage zu positionieren, waren nicht nur die Ubernah-
me bestimmter Marker in der Lebensfithrung oder in Glaubensfragen (McCas-
kie 1986: 12). Auch die Beteiligung am Moderne-Diskurs unter Verwendung
der hier thematisierten Motivik war ein solcher Weg (Akyeampong 1999: 280,
290).

4. Motivik der Moderne als Ressource im Kampf um das religiose Feld

Damit sind die Bausteine zusammengetragen, um zu sehen, warum und wie
nicht nur christliche, sondern auch bestimmte lokal-religiose Akteure und ihre
Anhéngerschaft tiber das Vokabular der Moderne die kolonialstaatliche Infra-
struktur mobilisieren konnten, um gegen die religiése Konkurrenz, darunter die
woyei (weibliche Medien), vorzugehen und so ihre eigene Position im religiosen
Feld zu sichern. Dabei beteiligten sie sich an einem breiteren Diskurs, der nicht
nur von britisch kolonialer und europdisch missionarischer Seite, sondern auch
von «Moderne»-freundlichen Kreisen der lokalen Gesellschaft, insbesondere,
aber nicht ausschliefilich aus dem christlichen Spektrum gespeist wurde. Denn
die Fronten, aber auch die Allianzen verliefen nicht nur zwischen britischen
Kolonialbeamten und lokalen Akteuren, sondern auch zwischen alten, lokal-re-
ligiosen und neuen, meist christianisierten afrikanischen Eliten. Und sie verlie-
fen zwischen den unterschiedlichen Akteuren innerhalb des lokal-religiosen
Spektrums (McCaskie 1986: 8, 13; Parker 2000: 136, 146, 176; Abun-Nasr 2003:
221-228; Quartey—Papaﬁo 1911: 322).

Eine publizistische Form erhielt dieser Diskurs, der sich an der Reprisentati-
on legitimer Positionen im pluralen religiosen Feld abarbeitete, in Zeitungen
und Zeitschriftenbeitragen, die in den ersten Dekaden des 20. Jahrhunderts
insbesondere von den urbanen afrikanischen Bildungsschichten produziert und
konsumiert wurden (Plageman 2010: 140-141; Parker 2000: 102)." Ein Bei-
spiel fiir die komplexe Frontstellung dabei ist der folgende Auszug aus einem
Artikel vom 3. Mai 1924 im Gold Coast Independent, einer der wichtigen in
Ghana verlegten Zeitungen der Zeit:

In the olden days whenever an okonfo [sic, A. B.] (fetish man or woman) was in possession
of idols or fetishes with the intent of destroying ... people’s lives, the priests [wulomei,
A. B.] who are our ministers and doctors had power to order the arrest of such an individ-

% Die hier zitierten Beitrige des ghanaischen Juristen A. B. Quartey Papafio und etwas spiter
diejenigen von E.A. Ammabh sind ebenfalls diesem Diskurs zuzurechnen.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 ANNE BEUTTER

ual [...] and all the idols or fetish were burnt in public. I therefore ... appeal to all our
Mantesemei and Priests [wulomei, A. B.] ... for immediate resuscitation of the custom.?®

Der Begrift okomfo ist der Twi-Begrift fiir Priester von Akan-Gottheiten.?! Die
Spezifizierung «fetish man or woman» zeigt allerdings an, dass sich der Begriff
hier als Sammelbezeichnung gegen all jene Akteure im Feld richtete, die als
freischaffende Heilerinnen bzw. Heiler, Medien und Priesterinnen bzw. Pries-
ter von Gottheiten diverser Provenienz nicht der Kontrolle der wulomei und
mantsemei, d.h. der institutionalisierten Ga-Ritualspezialisten, unterstanden.
Der Autor pladiert fiir die Aufrechterhaltung oder Wiederherstellung der Ord-
nung in der Stadt?? durch die althergebrachte («in the olden days») Autoritat
der wulomei. Letztere prasentiert er mit den Ausdriicken «our ministers and
doctors» in einer modernekompatiblen Form.?3 Mit dem Symbol der offentli-
chen Verbrennung von Paraphernalien der religiésen Konkurrenz, benutzt er
gleichzeitig ein Motiv, das klar dem Fundus christlicher Missions- und Konver-
sionsnarrative entlehnt ist. Dort stand es stereotypisch fiir die Uberwindung
der als wirkungslos bis schadlich diffamierten <falschen Religion> und ihrer Ver-
strickungen in eine irrationale Ordnung und deren teuflischen Dinge (Meyer
1999: S.83-111, 113).

In die Geschichte des von unterschiedlichen Seiten und iiber ein diverses
Dispositiv wie Gesetzgebung, Infrastruktur und Publizistik bewirtschafteten
Diskurses, in dem das Vokabular der Moderne gegen religiése Konkurrentin-
nen und Konkurrenten zum Einsatz kam, reihen sich auch Rhetorik und Maf3-
nahmen gegen die freischaffenden woyei ein.?*

Der Ga-mantse?® hatte bereits in den 1890er-Jahren einen Bann gegen die
woyei in Accra ins Auge gefasst. Die Motivation dafiir sieht Parker insbesondere
in 6konomischen Beweggriinden, die sich aus der oben beschriebenen Veran-
derung der Rolle von mantsemei ergaben: Die rituell-rechtlichen Funktionen
des Ga-mantse waren durch die britische Obrigkeit deutlich eingeschrankt

2 Gold Coast Independent, 3. Mai 1924 nach Parker (2000: 181), Auslassungen ohne eckige
Klammern wie dort. Zur Interpretation siehe zusatzlich Parker (2000: 192, Endnote 125).
Akan bezeichnet ein in Kultur und Sprache (Twi) verbundenes Cluster von Gesellschaften
im heutigen stidlichen Ghana und der Elfenbeinkiiste. Die verschiedenen Twi-Dialekte sind
geografisch weiter verbreitet als Ga.

Dass es hierbei vermutlich eher um das Einfithren einer neuen Ordnung gehen diirfte,
sei hier nur am Rande erwédhnt und erinnert an McCaskies Beobachtung zu religidsen
Reformen im préikolonialen Asante, die Kritik am Status quo in der Regel nicht im Duktus
der Revolution, sondern der Restauration thematisierten (McCaskie 1995: 124).

Dass er ihnen fiir die aktuelle Forderung («immediate resuscitation of the custom») die
mantsemei zur Seite stellt, kann als Zugestandnis an die verdnderten Rollen dieser Amter
gelesen werden.

Wo nicht anders angegeben bezieht sich die Darstellung im folgenden Abschnitt auf Parker
(2000: 178-186).

Die foderalistische Struktur der politischen Ga-Ordnung wurden in der britischen Restruk-
turierung lokaler politischer Ordnung in eine zentralistische, hierarchische Form gebracht,
an deren Spitze der Ga-mantse stand.

21

22

23

24

25

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 265

und auch die Einnahmen, die er daraus generieren konnte, strikt plafoniert
worden. woyei hingegen unterstanden fiir ihre stark nachgefragten rituellen
Dienstleistungen keinen solchen Einschrankungen und hatten sich dem mantse
gegeniiber offenbar geweigert, ihr Honorar nach unten anzupassen (Parker
2000: 184).

Um zu verstehen, was eine solche Konstellation fiir die Autoritat der Amtsin-
haber und die Konkurrenz um den rituellen Raum der Stadt bedeuten konnte,
ist ein Vergleich zu Mafinahmen instruktiv, die Agyeman Prempeh I nach seiner
Riickkehr u.a. gegen syrische Handler und gegen «a new class of wealthy com-
moners akonkofo («capitalists>, <gentlemen>)» (Akyeampong 1999: 299) ergriff.
Ahnlich wie zuvor die erfolgreichen freischaffenden woyei in Accra waren diese
Akteure im neuen britisch-kolonialen Regime unabhéngig von den hergebrach-
ten politischen Strukturen zu Reichtum und sozialem Ansehen gekommen. Sie
stellten eine empfindliche Herausforderung fiir den 6konomischen und den
verbleibenden politischen Einfluss der etablierten lokalen Autoritdten dar (vgl.
McCaskie 1983, 1986). Gleichzeitig hatte ein Vorgehen gegen diese Akteure den
Vorteil, dass damit die eigene Autoritdt eingefordert werden konnte, ohne dass
die britische Kolonialadministration dies als Angriff auf ihre Interessen auffas-
sen musste (Akyeampong 1999: 299-300). Und im Fall der woyei konnte man
dabei, wie gleich deutlich wird, auflerdem noch die eigene «Moderne-Freund-
lichkeit» unter Beweis stellen.

Da die lokalen Autorititen in Accra im betreffenden Zeitraum keine eigene
Polizei mehr betreiben durften, waren sie zur Durchsetzung eines solchen
Banns direkt auf den kolonialen Zwangsapparat angewiesen (Acquah 1958: 25;
Parker 2000: 169). Und so brachte der Ga-mantse den Gouverneur der Gold-
kiiste dazu, den Bann per Dekret umzusetzen, so dass es woyei fortan verboten
war, in der Stadt offentlich zu tanzen und ihre Rituale durchzufiihren.?¢ Davon,
dass der Bann wohl eher punktuell als flichendeckend durchgesetzt wurde,
zeugt ein Foto von ca. 1904 aus dem Archiv der Basler Mission (Abb. 1).

26 Zur Motivation britischer Intervention im religiosen Feld siehe Parker (2004: 417-418).

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 ANNE BEUTTER

Abbildung 1: Religionslandschaft in Accra zu Beginn des 20. Jahrhunderts: Eine woyoo prakti-
ziert vor Publikum in Osu (Accra) zur Zeit des Verbots (um 1904). Die Schatten
vorne rechts im Bild konnten jene der dadefoi (Musiker) sein, im Hintergrund ist
der Turm der Kapelle der Basler Mission zu sehen (vgl. Parker 2000: 179). (Foto:
Max Otto Schultze, Archiv der Basler Mission, BMA QD-32.032.0162; online:
https://www.bmarchives.org/items/show/73300, abgerufen 16.8.2021).

1916 wurde der Bann aufgehoben, die woyei kehrten zuriick nach Accra und
waren sehr gefragt. Gleichzeitig fand sich auch ein Teil der Offentlichkeit, die
dieser Entwicklung mehr als skeptisch gegeniiberstand. In den 1920er-Jahren
wurden woyei publizistisch angegangen, und es wurde eine Reihe von rechtli-
chen Verfahren gegen woyei angestrengt. Das Mittel der Wahl, die religiosen
Konkurrentinnen zu bekdmpfen, waren nun die staatlichen Gerichte.

Aber wie konnte man gegeniiber der kolonialstaatlichen Obrigkeit — dem
Gouverneur und den Rechtsinstanzen - plausibilisieren, dass gerade diese Ak-
teurinnen besonders verbietens- bzw. beobachtenswert sind? Hier kommt wie-
derum das Vokabular der Moderne zum Tragen: Von ihren Gegnern als «dan-
gerous fetish priestess» (Parker 2000: 185) prdsentiert, personifizierten die
woyei all das, was die moderne, «zivilisierte Stadt> bedrohte.

Mit dem Schlagwort «fetish» (Pietz 1985: 14) versehen, standen sie em-
blematisch fiir jene lokal-religiosen Praktiken, die als «primitive», «nutzlo-
se», «falsche» oder gar «gefahrliche» Religion abgewertet wurden und die man
in einen Kontrast mit «zivilisierter», «verniinftiger» Religion stellte. Die Wort-
wahl und Motivik orientierten sich hier explizit an denjenigen christlicher
Polemik (Meyer 1999: 96-100). Diese Motivik galt selbst als Teil des «moder-

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://www.bmarchives.org/items/show/73300
https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmarchives.org/items/show/73300

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 267

nen» Arsenals und wurde von den christlichen Akteuren diskursmachtig in
ihrer Reprasentation des pluralen religiosen Umfelds eingesetzt. Der oben zi-
tierte Zeitungsartikel zeigt aber, dass auch Anhdnger lokaler Religionen die
Motivik aufgriffen.?” Als rituell méchtige, sozial angesehene und 6konomisch
unabhéngige Frauen stellten die woyei die «balance of conjugal and ritual
power» (Parker 2000: 181) innerhalb der Ga-Gesellschaft in Frage (vgl. McCas-
kie 2000: 161-163). Und sie passten auch nicht in das Bild, das britische und
christlich-missionarisch Krifte als zeitgeméfle Frauenrollen vorsahen (Maxwell
2013: 273). Als Gefahr galten sie fiir die Ga-Gesellschaft im Allgemeinen und
fiir die offentliche Gesundheit, Recht und Ordnung im Besonderen: Denn in
der Rhetorik ihrer Gegnerschaft waren die woyei gierige Trickster, welche die
Unmoral in der Stadt beférdern, skrupellos Menschen vergiften oder rituell und
okonomisch in ihre Abhéngigkeit bringen, um sich zu bereichern (Parker 2000:
177, 178, 181; vgl. Gray 2005; Parker 2004: 402). Aber auch die offentliche
Ordnung und die Kontrolle iiber die Vorzeigestadt stand auf dem Spiel: Mit
ihren Ritualen stifteten sie «Chaos» und besudelten das Bild der «fortschritt-
lichen» Stadt. Sie agierten nicht im Privaten, sondern machten «Larm» und
zogen in aller Offentlichkeit stundenlang Menschenmengen an. Als besessen
tanzend, singend und nur mit einem Hiifttuch bekleidet, sah man sie als Gefahr
des offentlichen Friedens, der Moral und der Kontrolle tiber die Stadt (Parker
2000: 185).

Auf diesem diskursiven Wege lieflen sich die staatlichen Infrastrukturen und
Zwangsapparate durchaus mobilisieren, denn «[t]he activities of Ga spirit medi-
ums not only reinforced the established social and ritual power of women in
Accra, but directly challenged notions of the colonial capital as a symbol of
ordered modernity» (Parker 2000: 155).

Kurz: Das aus den dichotomen Bewertungen des Vokabulars der Moderne
gespeiste Bild der gefihrlichen, wilden, Frauen verbannte die woyei sowohl im
wortlichen Sinne als auch diskursiv in den «bush», der in dieser dichotomen
Reihung den konstitutiven Kontrast zur «zivilisierten», «modernen» Stadt dar-
stellte. Im Gegensatz zu diesem Bild liefSen sich, wie im oben zitierten Artikel,
die wulomei und mantsemei mit der Gravitas der Hiiter alt hergebrachter Ritua-
le entwerfen. Sie legitimierten sich nicht wie die woyei durch Besessenheit,
sondern durch das ererbte Amts-Charisma einer institutionalisierten, damit
regierbaren Staatsreligion, dies in direktem Kontrast zu jenen Akteurinnen,
die als Inbegriff des Gegenteils entworfen wurden. Diese dichotome und hier-
archisierende Motivik unterfiitterte also, wie legitime Autoritatspositionen in
einem pluralen Feld ritueller Verantwortlichkeiten, das durch kolonial indu-
zierte Sdkularisierungs- und Differenzierungsmafinahmen als religioses Feld

" Die Deutung beziiglich der religiésen Affiliation des Leserbriefschreibers leite ich daraus ab,
dass er sich offenbar genug mit den Ga-Priestern identifiziert, dass er diese als «our ministers
and doctors» und «our Mantesemei and Priests» bezeichnet (Hervorhebung A.B.).

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 ANNE BEUTTER

restrukturiert worden war, diskursiv reprasentiert und durchgesetzt werden
konnten.

An diesem Beispiel sehen wir damit einerseits, wie die Motivik der Moderne
tiber die koloniale staatliche Infrastruktur und ihre Interventionen in politische,
soziale, 6konomische und religiose Zusammenhinge global Verbreitung fand.
Wir sehen auflerdem, wie jene Akteure, die dabei als lokal bzw. als «traditio-
nelle» religiése und politische Autorititen entworfen wurden (wie wulomei
und mantsemei), selbst das Vokabular der Moderne mobilisieren konnten, um
die eigene Position unter den «modernen» Bedingungen gegen ebenso «moder-
ne» Konkurrenz (lokal-religiose Entrepreneure wie die woyei ebenso wie die
neuen christlichen Eliten) durchzusetzen und ihren Platz im sich verdndern-
den «religiosen» Feld zu sichern.

Literatur

Abun-Nasr, Sonia (2003): Afrikaner und Missionar. Die Lebensgeschichte von David
Asante, Basel: Schlettwein.

Acquah, Ioné (1958): Accra survey, London: University of London Press.

Akyeampong, Emmanuel (1999): «Christianity, modernity and the weight of tradition
in the life of Asantehene Agyeman Prempeh I, c. 1888 — 1931», in: Africa, 69, S. 279-
311.

Ammabh, E. A. (2016a): «Ga Calendar», in: Marion Kilson (Hg.), Kings, priests, and
kinsmen. Essays on Ga culture and society, Legon-Accra: Sub-Saharan, S. 286-369.
Ammah, E. A. (2016b): «Ga religion, world view, forms of worship», Undatiert, in:
Marion Kilson (Hg.), Kings, priests, and kinsmen. Essays on Ga culture and society,

Legon-Accra: Sub-Saharan, S. 262-276.

Ammah, E. A. (2016¢): «Water in Ga ritual», in: Marion Kilson (Hg.), Kings, priests,
and kinsmen. Essays on Ga culture and society, Legon-Accra: Sub-Saharan, S.370-
384.

Appiah, Anthony (1992): In my father’s house. Africa in the philosophy of culture, New
York: Oxford University Press.

Arnold, David (Hg.) (1988): Imperial medicine and indigenous societies. [rev. versions of
papers presented at a conference held by the Soc. for the Social History of Medicine at
the Univ. of Aston on Apr. 19, 1986], Manchester: Manchester University Press.

Austin, Gareth (2005): Labour, land, and capital in Ghana. From slavery to free labour
in Asante, 1807-1956, Suffolk: Boydell & Brewer.

Bauman, Zygmunt (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Ham-
burg: Hamburger Edition.

Beckert, Sven (2015): King Cotton. Eine Geschichte des globalen Kapitalismus, Miin-
chen: Beck.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 269

Bourdieu, Pierre (2009): «Genese und Struktur des religiosen Feldes» [zuerst erschie-
nen als Genese et structure du champ religieux, Revue frangaise de sociologie 12 (3)
1971, S.295-334], in: Franz Schultheis, Stephan Egger (Hg.), Religion. Schriften zur
Kultursoziologie 5, Konstanz: UVK, S. 30-91.

Brunotte, Ulrike (2008): «Jane Ellen Harrison (1859-1928): Gewendeter Kolonialdis-
kurs, Ritualtheorie, Suffrage», in: Anna-Katharina Hoépflinger, Ann Jeffers, Daria
Pezzoli-Olgiati (Hg.), Handbuch Gender und Religion, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, S. 69-78.

Chidester, David (2014): Empire of religion. Imperialism and comparative religion,
Chicago: University of Chicago Press.

Coe, Cati (2005): Dilemmas of culture in African schools. Youth, nationalism, and the
transformation of knowledge, Chicago: University of Chicago Press.

Curtin, Philip D. (1985): «Medical knowledge and urban planning in tropical Africa»,
in: The American Historical Review, 90, Nr. 3, S. 594.

Dipper, Christopf (2013): «Religion in modernen Zeiten: Die Perspektive des Histori-
kers», in: Ulrich Willems, Detlef Pollack, Helene Basu, Thomas Gutmann, Ulrike
Spohn (Hg.), Moderne und Religion. Kontroversen um Modernitdt und Sikularisie-
rung, Bielefeld: Transcript.

Field, Margaret Joyce (1940): «Some new shrines of the Gold Coast and their signifi-
cance», in: Africa, 13, S. 138-1409.

Field, Margaret Joyce (1960): Search for security. An ethno-psychiatric study of rural
Ghana, London: Faber and Faber.

Gilbert, Michelle (1989): «Sources of power in Akuropon-Akuapem: Ambiguity in
classification», in: William E. Arens, Ivan Karp (Hg.), Creativity of power. Cosmology
and action in African societies, Washington: Smithsonian Institution Press, S. 60-89.

Goody, Jack (1977): The domestication of the savage mind, Cambridge: Cambridge
University Press.

Goshadze, Mariam (2019): «When the deities visit for Homowo: Translating Religion
in the language of the secular», in: Journal of the American Academy of Religion, 87,
Nr. 1, S. 191-224.

Gray, Natasha (2005): «Independent spirits: The politics of policing anti-witchcraft
movements in colonial Ghana, 1908-1927», in: Journal of Religion in Africa, 35,
Nr. 2, S. 139-158.

Hanretta, Sean (2013): «New religious movements», in: J. Parker, R. Reid (Hg.), The
Oxford handbook of modern African history: Oxford University Press, S. 298-316.

Hill, Polly (1963): The migrant cocoa-farmers of Southern Ghana. A study in rural
capitalism, Hamburg, Oxford: Lit; James Currey.

Isichei, Elizabeth Allo (1995): A history of Christianity in Africa. From antiquity to the
present, Grand Rapids, Mich.: Eerdmans.

Kilson, Marion (1971): Kpele lala. Ga religious songs and symbols, Cambridge, Mas-
sachusetts: Harvard University Press.

Kilson, Marion (1972): «Ambivalence and power: Mediums in Ga Traditional Reli-
gion», in: Journal of Religion in Africa, 4, Nr. 3, S.171-177.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 ANNE BEUTTER

Koditschek, Theodore (2011): Liberalism, imperialism and the historical imagination.
Nineteenth century visions of Greater Britain, Cambridge: Cambridge University
Press.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal / Hintz, Michael / Vorwallner, Gerd (Hg.) (2012):
Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien:
Passagen.

Latour, Bruno (1997): Nous navons jamais été modernes. Essai danthropologie symétri-
que, Paris: La Découverte.

Maxwell, David (2013): «Christianity», in: John Parker, Richard Reid (Hg.), The Ox-
ford handbook of modern African history, Oxford: Oxford University Press, S.263-
280.

McCaskie, T. C. (1981): «Anti witchcraft cults in Asante: An essay in the social history
of an African people», in: History in Africa, 8, S. 125-154.

McCaskie, T. C. (2000): Asante identities. History and modernity in an African village,
1850-1950, London, Bloomington: Edinburgh University Press.

McCaskie, Thomas C. (1983): «Accumulation, wealth and belief in Asante history: I. To
the close of the nineteenth century», in: Africa, 53, Nr. 1, S. 23-43.

McCaskie, Thomas C. (1986): «Accumulation: Wealth and belief in Asante history: II
The twentieth century», in: Africa, 56, Nr. 1, S. 3-23.

McCaskie, Thomas C. (1995): State and society in pre-colonial Asante, Melbourne:
Cambridge University Press.

Meyer, Birgit (1999): Translating the devil. Religion and modernity among the Ewe in
Ghana, Edinburgh: Edinburgh University Press.

Meyer, Birgit (2004): «Christianity in Africa: From African independent to pentecostal-
charismatic Churches», in: Annual Review of Anthropology, 33, Nr. 1, S. 447-474.

Middleton, John (1983): «One hundred and fifty years of Christianity in a Ghanaian
town», in: Africa, 53, Nr. 3, S. 2-19.

Molendijk, Arie L. (2004): «Religious development: C.P. Tiele’s paradigm of science of
religion», in: Numen, 51, Nr. 3, S. 321-351.

Ntewusu, Samuel A. (2013): «One hundred years of Muslim community in Accra. A
historical study of Tudu from 1900 to 2000», in: Pade Badru, Brigid M. Sackey (Hg.),
Islam in Africa south of the Sahara. Essays in gender relations and political reform,
Lanham: Scarecrow Press, 67-95.

Odotei, Irene (1991): «External influences on Ga society and culture», in: Research
Review / Institute of African Studies, 7, Nr. 1-2, S. 61-71.

Parker, John (2000): Making the town. Ga state and society in early colonial Accra,
Portsmouth, NH: Heinemann.

Parker, John (2004): «Witchcraft, anti-witchcraft and trans-regional ritual innovation
in early colonial Ghana: Sakrabundi and Aberewa, 1889-1910», in: The Journal of
African History, 45, Nr. 3, S. 393-420.

Parker, John (2006): «Northern gothic: Witches, ghosts and werewolves in the savanna
hinterland of the Gold Coast, 1900s-1950s», in: Africa, 76, Nr. 3, S. 352-380.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS VOKABULAR DER MODERNE ALS RESSOURCE 271

Pellow, Deborah (2001): «Cultural differences and urban spatial forms: Elements of
boundedness in an Accra community», in: American Anthropologist, 103, Nr. 1,
S.59-75.

Pietz, William (1985): «The problem of the fetish I», in: Anthropology and aesthetics, 9,
S.5-17.

Plageman, Nate (2010): «<Accra is changing, isn't it?: Urban infrastructure, indepen-
dence, and nation in the Gold Coast’s Daily Graphic, 1954-57», in: International
Journal of African Historical Studies, 43, Nr. 1, S. 137-159.

Quartey-Papafio, A. B. (1911): «On native tribunals of the Akras of the Gold Coast», in:
African Affairs, 10, Nr. 39, S. 320-330.

Quartey-Papafio, A. B. (1920): «The Ga Homowo festival», in: African Affairs, 19,
Nr. 75, S. 227-232.

Rathbone, Richard (2000): Nkrumah & the chiefs. The politics of chieftaincy in Ghana,
1951-60, Accra: Reimmer.

Rogaski, Ruth (2004): Hygienic modernity. Meanings of health and disease in treaty-port
China, Berkeley: University of California Press.

Sackeyfio-Lenoch, Naaborko (2014): The politics of chieftaincy. Authority and property
in colonial Ghana 1920-1950, Rochester: University of Rochester Press.

Said, Edward W. (1978): Orientalism, London: Penguin Books.

Seiwert, Hubert (1995): «Religion in der Geschichte der Moderne», in: Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft, 3, Nr. 1, S. 91-101.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): «The Rani of Sirmur: An essay in reading the
archives», in: History and Theory, 24, Nr. 3, S. 247.

Vansina, Jan / Craemer, Willy de / Fox, Renee C. (1976): «Religious movements in
central Africa: A theoretical Study», in: Comparative Studies in Society and History,
18, Nr. 4, S. 458-475.

Wagner, Peter (2009): Moderne als Erfahrung und Interpretation. Eine neue Soziologie
zur Moderne, Konstanz: UVK.

Wheeler-Barclay, Marjorie (Hg.) (2010): The science of religion in Britain, 1860-1915,
Charlottesville: University of Virginia Press.

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 04:53:32. -



https://doi.org/10.5771/9783987400353-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

