
8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Proton Pseudos. Für den oberflächlichen Blick will sich Carl Schmitt nicht so ohne wei-

teres in die Galerie der Reaktionäre einreihen lassen, die ich hier aufmache, so wie er

sich ebenso, auf den ersten Blick, dagegen sträubt, in den Begriff Eingang zu finden,

den ich vorschlage. Dieser Begriff zeichnet sich ja dadurch aus, dass die Reaktion eine

Flucht ins Affektive aus einer als unerträglich empfundenen Situation des Seinsmangels

ist. Carl Schmitt aber scheint hier nicht reinzupassen.Mehrere hervorstechende Eigen-

schaften seinerTexte sprechenoffenbardagegen,allen voran seinunbestreitbarerScharf-

sinn: Seine Texte sind außerordentlich klar argumentierende und von oft hellsichtigen

Differenzierungen lebende Analysen. Scharfsinn, als das Vermögen der Unterscheidun-

gen, ist doch augenscheinlich das exakte Gegenteil der reaktionären Verwischung der

Spuren.Das Brachiale und Pornographische desKampfes als inneres Erlebniswirdman bei

Schmitt ebenso wenig finden wie das Heidegger’sche Raunen. Weiterhin stellt Schmitt

durchgehend eine polyglotte Weltläufigkeit zutage, die sich schlecht vertragen will mit

der Borniertheit, die wir oft mit dem Begriff des Reaktionärs verbinden: Er zitiert mit

der gleichen Selbstverständlichkeit aus dem Lateinischen und Altgriechischen wie aus

dem Englischen, Französischen, Italienischen und Spanischen. Er vermag sich damit

eher die Aura des geistigenGrandseigneurs zu geben als den Anstrich des ressentiment-

geladenen Dunkelmannes. Zudem sind seine Texte durchgehend von einem beeindru-

ckendenund stets beherrschtenwissenschaftlichenApparat begleitet, die sie selbst zu »he-

gen« scheinen, um einen Lieblingsausdruck von Schmitt zu gebrauchen: Wenn andere

Reaktionäre ständig die »objektive« Forschung zugunsten ihrer »Weltanschauung« ver-

raten haben, ist Schmitt immer (scheinbar) ganzWissenschaftler geblieben. Es hat sogar

nicht an Versuchen gefehlt, Schmitt von linker Seite aus zu vereinnahmen und zu be-

nutzen: Ich werde zwar zeigen, dass ich nicht glaube, dass das möglich ist; es gibt aber

vielfach eine grundlegende Kritik des Liberalismus bei Schmitt, die man fast gleichlau-

tend auch bei einigen marxistischen und sozialistischen Autoren findet. Freilich zieht

Schmitt ganz andere Schlüsse aus dieser Kritik. Gleichwohl konnte man ihm diese Ana-

lysen, die ihn dem politischen Gegner anzunähern scheinen, als ein Indiz intellektueller

Ausgewogenheit anrechnen.Schließlich,unddas ist vielleichtdasErste,gibt esbei Schmitt

keine Verwirrung in Bezug auf das literarische Genre: Schmitt schreibt keine Romane

und Erzählungen, er verrät nicht einmal das etwas zu weit verbreitete Bedauern, kein

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Schriftsteller geworden zu sein. Auch philosophiert er nicht, weder im guten noch im

schlechten Sinn. Vielmehr ist er Jurist, und er schreibt auch als Jurist. Seine Texte bezie-

hen sich auf die eine oder andereWeise immer auf rechtliche, vor allem staatsrechtliche

Fragen, für die Schmitt in der Weimarer Republik als einer der bekanntesten und an-

gesehensten Experten galt. Und es war als Jurist, dass sich Schmitt nach 1933 den Nazis

andiente, selbst am 1.Mai 1933 Parteimitgliedwurde und ekelhafte Texte zur staatsrecht-

lichen Rechtfertigung der Diktatur veröffentlichte.

Fangenwir alsomit diesem letzten Punkt an, umdie Gestalt Schmitts und seinDen-

ken aufzuschlüsseln und ihm den richtigen Platz in diesem Gruppenbild mit Dame zu

geben. Ich zitierte einen Satz aus dem Glossarium, einem erst posthum veröffentlichten

Notiz- und Tagebuch aus den Jahren 1947–1958: »Ich habe immer nur als Jurist gespro-

chen und geschrieben und infolgedessen eigentlich auch nur zu Juristen und für Juris-

ten.«1 Die Aussage ist eindeutig genug. Schmitt will sich als Fachjurist verstanden wis-

sen, der sich streng in den Grenzen seiner Wissenschaft und dem Kreis der mit ihr Be-

fassten hielt. Genau das ist die erste Lüge, das proton pseudos von SchmittsWerk, und das

sogar dann, wenn man die unsäglichen Einlassungen während der Nazizeit außen vor

ließe. Ich hatte Gelegenheit, eine spezifisch reaktionäre Unredlichkeit zu konstatieren,

und ich hatte ebenso schon bemerkt, dass es sich dabei nicht unbedingt um irgendei-

ne Art persönlicher Unehrlichkeit handelt; zumindest ist diese Frage, z.B.wie weit einer

an den eigenen Schwindel glaubt, unerheblich für die Sache, die sich rein in der Analyse

der Texte als solcher in aller Klarheit herausheben lässt. Auf literarischer Ebene drückt

sich die Unaufrichtigkeit nämlich nicht nur in mehr oder weniger gesuchten und letzt-

lich gefeierten Uneindeutigkeiten aus (imÜbrigen auch,wie sich gleich zeigenwird, bei

Schmitt) oder in der fast systematischenMystifizierung vonMacht und Gewalt mithilfe

leerer, aber suggestiver Begriffe; vielmehr lässt sich die Unaufrichtigkeit der reaktionä-

renProsa in der systematischen,durchgängigenÜbereinanderschiebung zweier inkom-

patibler SchreibweisenundGenres undAbsichtendiagnostizieren:Was beiHobbes noch

eine begrenzte Strategie mit einem klar definierten politischen Ziel war – die Präsenta-

tion eines politischen Programms unter der Verkleidung einer philosophischenTheorie,

also die Ineinanderschiebung vonTheorie und Performanz, von Traktat undManifest –,

wird in den Texten der Reaktionäre zur Methode. Der Vorteil ist, dass man sich damit

selbst aller Verantwortlichkeit begibt,man kann immer sagen:Nein, das habe ich nie ge-

sagt,dennmeineÄußerungen sindganzanders zu interpretieren.DieUnfähigkeit jener,

die sich direkt oder indirekt mit den Nazis gemeingemacht oder sie gefördert hatten,

nach dem Krieg in eine verantwortliche Auseinandersetzung zu dieser Verantwortung

zu treten, hat systematische Gründe und ist nicht primär Ausdruck eines persönlichen

moralischenVersagens.Wirwerdendasselbe bei Schmitt finden,der,nebenbei bemerkt,

immer dagegen gewettert hat,wenn einermeinte,moralische Erwägungen ins Feld füh-

ren zu dürfen.Vor allem aberwerde ich zeigen,wie Schmitt durchgehend die juristische

Form einsetzt, um Texte zu schreiben, die eigentlich etwas ganz anderes sein wollen als

juristische Facherörterungen – und die auch immer so verstandenwurden. Es wird sich

dabei die Gelegenheit ergeben, zu »erklären«, woher die Absenz (bzw. Abstinenz) des

1 Schmitt: Glossarium. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 177

reaktionären Höhepunktes bei Schmitt kommt, der in der Tat weder dem rohen Bru-

talismus noch der Mystik des Unaussprechlichen so nachgegeben hat wie etwa Jünger

oder Heidegger.Wenn ich sagen: »erklären«, dannmeine ich damit keine biographische

oder historische Ursachensuche, sondern lediglich den Aufweis eines Zusammenhangs

von Textform undHemmung, »Hegung«, die das spezifische, passiv-aggressiv anmuten-

de Gepräge von Schmitts Prosa ausmacht.

Polis und Polemos. Im Jahr 1932 erscheint ein kurzes Buch, das den TitelDer Begriff des Po-

litischen trägt. Darin legt Schmitt eine pointierte Bestimmung dieses Begriffes vor: »Die

spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen und

Motive zurückführen lassen, ist die Unterscheidung von Freund und Feind. Sie gibt eine

Begriffsbestimmung im Sinne eines Kriteriums, nicht als erschöpfende Definition oder

Inhaltsangabe.«2

Bevor man weitergeht, vergegenwärtigt man sich am besten zuerst den theoreti-

schenHintergrund: Schmitt sucht in diesem Text eben das Kriterium zu finden, das das

Politische als Politisches zu erkennen gibt und etabliert. Die Freund-Feind-Unterschei-

dung ist das, was das Politische als solches ausmacht und wodurch das Politische von

anderen Ordnungen der Kultur (dem Religiösen, dem Ästhetischen, dem Moralischen,

demÖkonomischen) abgegrenzt ist.

In Ordnung. Aber wie kommtman darauf? Undwasmeint Schmitt genaumit dieser

Begriffsbestimmung?Wie ist sie zu lesen?

In einem ersten Schritt kannman ja sagen: Gut, es ist wahr, dassMenschen einander

zu Feindenwerden können und es immer wieder, viel zu oft, werden.Was ist daran aber

bemerkenswert? Man muss allerdings sogleich ergänzen, dass Schmitt mit seinem Be-

griff nicht die Feindschaft von Privatpersonen zueinandermeint. Schon sprachlich kön-

ne man das unterscheiden; so gibt es im Lateinischen den »inimicus« als privaten Feind

undden »hostis« als denöffentlichen.Nurumden letzteren geht es Schmitt. InderAsso-

ziierung von Menschen als Freunden und ihrer Entgegensetzung zu den Fremden, den

anderen, den Feinden besteht für ihn die Eigenart des Politischen. Und es ist wichtig,

ja sogar: allesentscheidend, dass es eine Gemeinschaft von Freunden eben nicht für sich

geben kann.Die politischeDimension beginnt eigentlich erst da,wo es einen Feind gibt.

Wie ist das genau gemeint?Hier nun fangendie charakteristischenUnklarheiten an,

die diesen Text ausmachen, der wie alle von Schmitt auf der Oberfläche eine äußerste

Klarheit inszeniert. Einerseits soll die Sache mit dem Feind so konkret und existenziell

wie nur irgendwie möglich gedacht werden. »Die Begriffe Freund und Feind sind in ei-

nem konkreten, existentiellen Sinn zu nehmen, nicht als Metaphern oder Symbole […].

Hier handelt es sich nicht um Fiktionen und Normativitäten, sondern um die seinsmä-

ßigeWirklichkeit und die reale Möglichkeit dieser Unterscheidung.«3

Zweierlei muss hier sogleich angemerkt werden: Erstens haben diese Betonungen

selbst einen polemischen Sinn, indem mit ihnen vor allem eins gemeint ist: Schmitts

Theorie beansprucht damit, den Pazifismus oder allgemein alle Hoffnungen auf eine

friedlicheWelt als grundfalsch zu erweisen. In einer schieren Setzungwird erklärt, dass

2 Schmitt: Der Begriff des Politischen. 25.

3 Ebd. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

die Menschen, »die Völker«, wie es hier auch heißt, sich faktisch in Freund und Feind

gruppieren, und dass nichts und niemand etwas daran ändern kann. Zum einen: Ja, es

kann sein, dass alle Versuche, denKrieg unmöglich zumachen, scheiternmüssen – aber

folgt daraus etwa (wie es Schmitt immer und auch hier insinuiert), dass diese Versu-

che gar nichts bringen? Zumanderen: Von der Konstatierung, gegen dieman kaumwird

argumentieren können, dass nämlich tatsächlich Feindschaft und Krieg zu allen Zeiten

präsent waren, bis zu der Behauptung, dass Feindschaft und Krieg das Wesen des Poli-

tischen ausmachen, führt ein weiter Weg. In Wahrheit führt dahin gar kein Weg. Es ist

und bleibt eine leere Setzung.

Zweitens ist hier schon bemerkenswert, dass die Identifizierung der Feindschaftmit

dem Politischen eine ontologische Tragweite haben soll. In diesen Seiten wird unermüd-

lich betont, dass es hier um die Wirklichkeit, die Realität, die Existenz, das Sein geht.

Reaktion auch hier als Antwort auf eine ontologische Fragwürdigkeit.

Aber noch einmal:Was genau ist gemeintmit der Feindschaft?Nichts anderes als die

untergründig immer wirksame Drohung von Kampf und Krieg:

Denn zum Begriff des Feindes gehört die im Bereich des Realen liegende Eventualität

eines Kampfes. […]. Ebenso wie dasWort Feind, ist hier dasWort Kampf im Sinne einer

seinsmäßigenUrsprünglichkeit zu verstehen. […]DieBegriffe Freund, FeindundKampf

erhalten ihren realen Sinn dadurch, dass sie insbesondere auf die reale Möglichkeit

des physischen Tötung Bezug haben und behalten. […] Krieg ist nur die äußerste Rea-

lisierung der Feindschaft. Er braucht nichts Alltägliches, nichts Normales zu sein, auch

nicht als etwas Ideales oderWünschenswertes empfunden zuwerden, wohl abermuss

er als realeMöglichkeit vorhandenbleiben, solangeder Begriff des Feindes seinen Sinn

hat.4

DasErste,was hier auffällt, ist die Stapelung vonmodalenAusdrücken,derenZweck klar

ist: Sie sollen die tiefere Wirklichkeit von Feindschaft, Kampf und Krieg erweisen, eine

tiefe Wirklichkeit, die sich als »reale Möglichkeit« immer unter der Oberfläche der all-

täglichenHandlungen verbirgt. Freilichwird esmeistens nicht klarer,wennmanmodale

Ausdrücke übereinanderschichtet.Man fragt sich schon,was denn eine irrealeMöglich-

keit sein soll, die es ja auch geben müsste, wenn es eine reale gibt. Aber das deutet doch

nur darauf hin, dass wir uns hier nicht mehr im Feld der Rechtslehre befinden, sondern

mitten in der Metaphysik. Diese Sätze sagen nicht das Geringste über reale politische

oder gar juristische Sachverhalte, aber vieles über die Art und Weise, wie Schmitt die

Welt sieht. Es handelt sich um eine Metaphysik oder vielleicht sogar um eine Theolo-

gie, in der dieWelt als Schlachtfeld erscheint.Der tiefe Pessimismus, verbundenmit der

Lust an der Finsternis der eigenen Vision, abgerundet mit der elitären Gewissheit, ei-

ne besondere Härte zu besitzen, wenn man solcherlei erbarmungslose Wahrheiten zu

erfassen und auszusprechen fähig ist, sind die Ingredienzien einer zutiefst pubertären

Denkweise.Nur,dass sie hier (anders etwa als bei AynRand) kaschiertwerdenunter dem

Deckmantel einer angeblich rechtswissenschaftlichen Untersuchung.

4 Ebd. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 179

Aber was sollte das sein, eine »seinsmäßige Ursprünglichkeit des Kampfes«? Eine

Antwort nennt Schmitt ja: das Töten.Wenn das also die »seinsmäßige Ursprünglichkeit

des Kampfes ist«, dann ist man wieder bei der Heidegger’schen Gleichung von Sein und

Tod angekommen, aber mit der Verschärfung, dass es diesmal nicht der eigene Tod ist,

sondern derMord am anderen oder abermeine Ermordung durch ihn.Der Satz, der aus

unzähligen amerikanischen Filmen bekannt ist: »it was him or me«, wird hier zu einer

metaphysischenWeisheit erhoben.

Vielleicht aber meint Schmitt das auch gar nicht. Wir werden gleich sehen, inwie-

fern er nicht so verstanden werden will. Aber dann bedeutet dieser Ausdruck eben gar

nichts mehr und ist reine rhetorische Berechnung: eine Hochstilisierung mithilfe von

bedeutungsschwangeren Adjektiven zum Zweck der Herstellung eines Affekts. Staffage

erhabenerBegrifflichkeiten,die einenHöhepunkt simulieren sollen.DerOrt also,wodie

Tendenz die Fassade des pseudo-juristischen Textes durchstößt.

Um so einen Höhepunkt geht es tatsächlich. Schmitt hat, man merkt es, angesichts

der Form, die ihm sein Textgenre aufgibt, einige Schwierigkeiten, so einen Höhepunkt

selbst in Szene zu setzen – wie es zum Beispiel Jünger ja bis zum Erbrechen tut –, aber

an die Stelle dieser Inszenierungwird die Besprechung derselben gesetzt. Es wird nämlich

behauptet, dass hier, in der Feindschaft, so einHöhepunkt erreichtwird. Schmitt drückt

es immer wieder in ähnlichenWendungen aus, die alle darauf hinauslaufen, dass in der

Feindschaft das höchste Maß an Intensität des Seins erreicht ist. »Der politische Gegensatz

ist der intensivsteundäußersteGegensatz […].«5DasPolitische »bezeichnet kein eigenes

Sachgebiet, sondern nur den Intensitätsgrad einer Assoziation oder Dissoziation von

Menschen […].«6

Die Gleichung Krieg = äußerste Intensität = wahres Sein gilt also auch hier, wie bei

Jünger, nur unter anderen literarischen Voraussetzungen. Undwie schon bei Jünger gilt

auch hier der Einwand: Keine Frage, Krieg und Kampf sind sicher Erlebnisse von höchs-

ter Intensität – der Schluss, sie seien deshalb auch Siegel ontologischer Wahrheit, ist

aber nicht valide. Für die Reaktion kein Problem, weil es ihr nie um Schlüsse ging.7

Ebenso trifftman in neuer, noch radikalerer Form auf den Formalismus der Reaktion.

Es ist für SchmittsTheorie des Politischen geradezu grundlegend, dass es imPolitischen

umnichts Bestimmtes geht! Sobald das Politische in irgendeiner Formdurch Inhalte be-

stimmt ist, ist seine wesensmäßige Reinheit verloren. Nicht ein Inhalt, sondern nur die

Form deckt auf, was das Politische ist.8 Es ist nicht wichtig, worum der Kampf geht im

5 Ebd. 28. Vgl. auch ebd. 26. 31. 35. 36.

6 Ebd. 36.

7 Es ist und bleibt nun einmal eine überaus dürftige Philosophie.Wie dürftig, das zeigt diese Notiz

vom13.11.1951, in der Schmitt allen Ernstesmeint, seinemaximal reduktionistischeundunoriginel-

le Antithese sei die letzteWahrheit – und er ein großer Philosoph: »Ich denke, also habe ich Feinde;

Ich habe Feinde, also bin ich. Das ist die Quintessenz der Geschichtlichkeit und aller Philosophie,

die Geschichtsphilosophie ist. Es ist die Quintessenz alles dessen, was sich über Denken und Sein

überhaupt denken lässt; es ist das konkrete Denken schlechthin. Der Ungebildete Mensch aber

denkt abstrakt.« (Glossarium. 265) Wer behauptet, das sei das Wesentliche, was sich über Denken

und Sein sagen lässt, der hat offensichtlich weder vom Denken noch vom Sein viel Ahnung.

8 Immer wieder verraten sich die Reaktionäre, indem sie ungewollt die Wahrheit über sich selbst

sagen. So ist Schmitts Porträt Hitlers im Glossarium nichts als eine ausgeführte Kritik an eben dem

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Politischen, Hauptsache, es wird gekämpft. Es ist eben die Denkweise einer verzagten

Nostalgie: Wie gern würde man zurück in die Zeiten einfacher, unbestrittener, autori-

tär verkündeter und allgemein geglaubter Wahrheit – Zeiten, die es wahrscheinlich nie

gegeben hat. Man ist es sich aber schuldig, diese naive Nostalgie als Naivität zu erken-

nen, ihr nicht nachzuhängen. Aufgeben aber kannman sie auch nicht.Was tun also? Sie

formalisiert pflegen, nicht als Glaube an eine bestimmte Idee, sondern an die Idee als

solche, also daran, dass man noch an was glauben kann.

Was sich da verrät, ist letztlich einfach die Sehnsucht nach Einfachheit und Klarheit in

komplizierten Zeiten.Wenn es noch Freund und Feind gibt, dann ist endlich eine Front-

linie gefunden; es gibt dann eine letzte eindeutige Unterscheidung. Alles andere weiß

man ja nicht so richtig: gut und schlecht vor allem sind reichlich unscharf geworden.

Was soll man denken von all den Errungenschaften und Lächerlichkeiten der Moderne?

Wie mit ihnen umgehen? Von der allgemeinen Krankenversicherung bis hin zum Euro-

vision Song Contest: Was soll das alles? Ist dieser oder jener Blockbuster nun eine wun-

derbare herzerwärmende Unterhaltung oder reine Manipulation? Das würde man doch

schon gerne wissen. Das und so vieles mehr.Weißman aber nicht mehr.Wie schön wä-

re es, wenn es noch klare Grenzen gäbe. Richtig und falsch. Wahr und unwahr. Schön

und hässlich. Immerhin, wenn all diese Kategorien fragwürdig und umstritten gewor-

den sind, so ist doch immerhin der Streit selbst unstrittig. Ermuss nun also an die Stelle

der inhaltlichen Auseinandersetzung treten, die ihrerseits nichts anderes sein kann als

Diskussion. Was Schmitt von ihr hält, jedenfalls soweit die Sphäre des Politischen be-

troffen ist, macht der Text über Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus

zu genüge deutlich.Man kann sich denken, dass die Antwort in einemWort zu sagen ist.

Es ist aber nicht ganz richtig, was ich eben geschrieben habe. Ich hatte behauptet,

dass die reaktionäre Drehung, insofern sie formalistisch ist, von allen inhaltlichen Un-

terscheidungen abstrahiert. Das ist nicht ganz wahr. Denn in der Tat restituiert die-

ser Formalismus eine andere inhaltliche Unterscheidung, die umsomonolithischer und

brutaler ist: die zwischen den Eigenen und den Fremden.Der Feind, das ist letztlich der

Fremde.

Er ist eben der andere, der Fremde, und es genügt zu seinemWesen, dass er in einem

besonders intensiven Sinne existenziell etwas anderes und Fremdes ist, so dass im ex-

tremen Fall Konfliktemit ihmmöglich sind, die weder durch eine im voraus getroffene

generelle Normierung, noch durch den Spruch eines »unbeteiligten« und daher »un-

parteiischen« Dritten entschieden werden können.9

Formalismus, an dem er selbst so wirkungsvoll mitgestrickt hat (und es ist im Übrigen auch nur

eines von vielen Porträts Hitlers, die alle den einen Zweck haben: zu beweisen, dass der Autor

nichts mit Hitler zu tun hatte). »Es [das ›leere Individuum‹, als das Hitler bezeichnet wird] machte

Ernst mit tierischem Ernst. Womit machte es Ernst? Mit den Affekten und Formeln, die sich ihm

boten. Begriffe wie Tat, Wille, Macht, Rasse, Genie, Führer, Charisma. Umgekehrt waren diese bis-

her ziemlich rein gedachten Affekte und Formeln überrascht und glücklich, ernst genommen zu

werden. Nun hatte man den Ernstnehmer, den Ernstmacher, einen nichts als Realisator, demman

das Weitere überlassen wird, einen nichts als Durchführer und Vollstrecker […] die reine Funktion

des Tuns; das Werk ohne Glauben.« (Glossarium. 112f.)

9 Der Begriff des Politischen. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 181

Wasdamit also konstruiert ist, ist die Rechtfertigung einesmassiv aufHomogenität und

irgendwie »natürliche« Zusammengehörigkeit abzielenden Volksbegriffes, der keines-

wegs rein formalistisch alles ineinander eintauschen lässt. Der Faschismus ist die logi-

scheKonsequenzdieserMetaphysik,die sich als Juristerei geriert.SchmittsEngagement

im Dritten Reich war kein Unfall. Geschmeidiger lässt sich im Übrigen die Einladung

zum Antisemitismus auch nicht formulieren.

Es lässt sich hier noch ein weiterer Aspekt von Schmitts Versteckspiel erkennen.Die

Methode der Überblendung, die es immer erlaubt, bei Bedarfmal das eine,mal das and-

re zu behaupten, die Politik à deuxmains (um einen auch Schmitt geläufigenAusdruck zu

verwenden), zeigt sich auch bei diesem scheinbar so scharf und apodiktisch formulier-

tenTheorem von Freund und Feind. Denn einerseits rechnet Schmitt es sich als ein gro-

ßes Verdienst an,mit seiner Begriffsunterscheidung einenWeg gefunden zu haben, das

Reich des Politischen von allem Hass und von persönlicher Ranküne befreit zu haben.

Ja, erst durch die Anerkennung der öffentlichen Feindschaft sei eine Reduzierung der

Feindschaft möglich; wer hier nicht unterscheidet, endet bei der absoluten Feindschaft,

die als Ziel nur noch die Vernichtung des Feindes kennt. So soll diese Bestimmung als

Arbeit an einer Humanisierung, nicht zuletzt auch des Krieges zu verstehen sein. Auch

erklärt Schmittmanchmal, dass er doch nur eine Tatsache ausgesprochen habe, sozusa-

gen ohneWertung. »Die hier gegebene Definition des Politischen ist weder bellizistisch

oder militaristisch, noch imperialistisch, noch pazifistisch.«10 Wenn Schmitt schreibt:

»Den Feind im politischen Sinne braucht man nicht persönlich zu hassen«,11 dann ist

das ja im Grunde nur eine juristisch begründete Reformulierung der Jünger’schen Lieb-

lingsszenen von der Achtung, die der Soldat dem Feind entgegenbringt – und deren Be-

grenzungen und Fragwürdigkeit schon erörtert wurden. Schließlich wird sich Schmitt

vor allem nach dem Krieg mit Hingabe der großen Disziplin des gehobenen Selbstmit-

leids widmen, und dann fallen etwa Sätze wie dieser: »Immer wieder bin ich von neuem

erschrocken über die Feindschaft, die das bloße Aussprechen des Wortes und des Na-

mens ›Feind‹ gegenmich entfesselt hat.«12

Aber der Punkt ist eben, dass alle diese entdramatisierenden Selbstdeutungen Au-

genwischerei sind. Sie alle ignorieren vorsätzlich genau das, worum es in der Setzung

des Politischen als Opposition von Freund und Feind geht: eben dasMoment der höchs-

ten Intensität, das zwar (da hat Schmitt recht) nicht auf der Ebene des Textes perfor-

mativ vollzogen wird, also nicht literarisch hergestellt wird wie etwa bei Jünger, wohl

aber ausgesprochenunddamit gesetztwird.Wir haben ebennicht eine juristischeTheo-

rie vor uns, sondern eine (gehemmt-)pathetische Evokation einer bestimmten Idee von

dem, was Politik wohl idealerweise (im Sinn der Reaktion) bedeuten soll. Das Erhabene

ist zwar nur als Zitat da, aber als dieses ist es der Kern von Schmitts Darlegung. Alles

andere ist unaufrichtiges Ausweichen vor der Verantwortung für das eigene Wort. Bei

Schmitt kann man das Moment der Unredlichkeit der Prosa sogar sehr genau als eine

Taktik des Zitats definieren. Die reaktionäre Unaufrichtigkeit, die verschiedene Genres

oder Aussageweisen überblendet, wird hier verdichtet in die vorgebliche Zitierung des

10 Ebd. 32.

11 Ebd. 28.

12 Glossarium. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Erhabenen (desKampfes), so dass Schmitt immer behaupten kann, er habe sich das Zitat

ja nicht zu eigen gemacht. Die Intensität sei immer noch die eines anderes.

Und selbst wenn man sich nicht so weit vorwagen wollte in der kritischen Analyse:

Manmuss sich immernoch fragen,was für einenWert eine »Hegung«undRelativierung

der Feindschaft haben kann,die doch imgleichenAtemzug als eine des höchstenGegen-

satzes bezeichnet wird. Wenn Schmitts Bestimmung des Feindes angeblich eine Ratio-

nalisierung undEntpersönlichung des Krieges ist, so dass der Feind nichtmehr vernich-

tetwerdenmuss –wie passt das damit zusammen,dass nur der Feind ist, dermich töten

will und wird, wenn er die Gelegenheit hat, und den ich töten will und werde? Das reak-

tionäre Erfordernis höchster Intensität verträgt sich genau nicht mit der angeblichen

Sorge um den Feind. Da kann Schmitt noch so oft den Bürgerkrieg als das schlimmste

Übel beklagen, weil in ihm der Feind aller Menschlichkeit entkleidet ist: die Erklärung,

wie seine Bestimmung des Politischen als Feindschaft dem irgendetwas entgegenzuset-

zen hat, bleibt er schuldig. InWahrheit ist sie eine Verklärung genau dieser Entmensch-

lichung, die sich selbst, weil sie als theoretische Setzung nicht die Leidenschaftlichkeit

des echten Krieges teilt (was sie teils bereut), einredet, sie habe damit die Entmenschli-

chung des Feindes überwunden. Schmitt teilt die Faszination für den härtesten Kampf,

für das Töten des Feindes und für seine Entmenschlichung; er traut seiner Faszination

nur nicht ganz. Er ist immer zwanghaft getrieben, seine eigene reaktionäre Affektivität

zu hemmen, ihr die letzte Erfüllung zu versagen. Nicht weil er dem reaktionären Affekt

misstrauen würde, sondern weil er der Erfüllung misstraut. Seine Gehemmtheit ist die

des guten Katholiken, der er ist. Deshalb ist das Ergebnis so gespenstisch: Anstatt dem

Brutalismus der Reaktion zu entkommen, liefert Schmitt ihm das diamantene Prisma,

in dem er nur umso edler erscheinen kann. Der Gegensatz von Freund und Feind ist,

wie wir bald sehen werden, nicht die einzige Gelegenheit, zu der sich Schmitt in solcher

gehemmten Ersatzbefriedigung übt. Der Extremismus ist bei ihm vielmehr zur Metho-

de erhoben. Zuvor aber muss der Gedankengang, in den der Feindbegriff gehört, noch

zurück und nach vorne weiterverfolgt werden.

Irgendein Feind? Irgendein Staat? DieVorbereitung für diese Inkriminierungdes Fremden

als des Feindes und damit für die faschisierende Füllung des reaktionären Formalismus

findet sich bereits in einem früheren Text: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parla-

mentarismus von 1923.Wie immer beweist Schmitt auch hier seinen Scharfsinn und seine

breite Bildung.DasBüchlein ist imWesentlichen eineKritik an der Praxis parlamentari-

scher Systeme,deren geistigeWurzeln imLiberalismus verortetwerden.Schmitt erklärt

dort, dass der Parlamentarismus in Wahrheit ein überlebtes System darstelle, weil nie-

mand mehr an ihn und an seine Prinzipien, namentlich freie, rationale Diskussion und

Öffentlichkeit, glaube.Weiterhin unterscheidet er zwischen dem Parlamentarismus ei-

nerseits und der Demokratie andererseits. Die Demokratie als eine Begründungsform

von Politik, die alle Entscheidungen auf einenWillen des Volkes zurückbeziehe, sei kei-

neswegs an eine bestimmte politische Organisationsform gebunden. Demokratie kön-

ne, so Schmitt, durchaus in diktatorischen Systemen ihren Ausdruck finden, in denen

z.B. per Akklamation die Führung bestätigt wird. »Es kann eine Demokratie geben oh-

ne das,wasmanmodernen Parlamentarismus nennt und einen Parlamentarismus ohne

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 183

Demokratie; undDiktatur ist ebensowenig der entscheidendeGegensatz zuDemokratie

wie Demokratie der zur Diktatur.«13

Es ist wahr, dass sich Schmitt auf einen engerenBegriff vonDiktatur bezieht, dessen

Geschichte und Theorie er in einem gleichnamigen Buch von 1921 entwickelt hat. Dort

hatte Schmitt historisch zwischen einer kommissarischen und einer souveränen Dikta-

tur unterschieden, also zwischen der, grob gesagt, antiken Gestalt, in der die Diktatur

eine zeitlich begrenzte Verfassungseinrichtung zum Zweck des Schutzes des Staates in

einer Notlagewar, und der, ebenso grob gesagt,modernenGestalt, in der sich die Dikta-

tur von einer echten Ausnahme zur permanenten Ausnahme hin entwickelt.14 Ich werde

auf die Bedeutung des Ausnahmezustandes, der Ausnahme, des Ernstfalles bei Schmitt

gleich noch eingehen. Wir können aber hier schon folgendes festhalten: Das Buch Die

Diktatur von 1921 ist in der Tat imWesentlichen historisch und juristisch; eine politische

Tendenz lässt sich dort nur im Rande erahnen, und eigentlich auch eher im Rückblick

von den späteren Texten aus. Das ändert aber nichts daran, dass der Text über den Par-

lamentarismus, dessen Tendenz unübersehbar ist, wieder genau mit der Zweideutig-

keit arbeitet, die die reaktionären Texte so unredlichmacht: Schmitt wird immerwieder

erklären können, dass es ihm in dem eben zitierten Satz selbstverständlich um einen

staatsrechtlich engen und genauen Begriff von Diktatur gehe; man wird ihm da schwer

widersprechen können.Doch inWahrheit ist es ganz offensichtlich, dass Schmitt in sei-

nem Parlamentarismus-Buch einen ganz präzisen Zweck verfolgt: Er erklärt unumwun-

den, dass die Geschichte seit dem 19.Jh. der Idee der Demokratie zum Sieg verholfen

habe. Keine ernstzunehmende Forderung und Standortbestimmung kann heute auf die

Berufung auf dieDemokratie verzichten.Schmittwendet nunaber einen solchenBegriff

von Demokratie an, dass dieser von sich aus auf eine Diktatur ganz anderer Art führt,

nämlich eben nicht mehr auf eine umgrenzte Ausnahmeregelung, sondern auf den per-

manenten Ausnahmezustand, der die Diktaturen des 20.Jhs. zu solchen Höllenmaschi-

nen macht. Seine Strategie ist ganz unübersehbar die, den Begriff der Demokratie so

zu manipulieren, dass er von alleine auf die Diktatur führt, mit der er sich dann nicht

mehr nur verträgt, sondern in der er sich inWahrheit erfüllt. So sehr daher viele der ein-

zelnen Analysen und viele der Kritikpunkte Schmitts hinsichtlich des Parlamentarismus

bedenkenswert sind und sich nicht seltenmit dezidiert linken Kritiken treffen, so wenig

brauchtman glauben, dass Schmitt einer Ermächtigung des Volkes in einem emanzipa-

torischen Sinn dasWort redete.

Dass eine linke Lesart ausgeschlossen ist, wird besonders in der Vorbemerkung zur

zweiten Auflage von 1926 deutlich.Demokratie wird von Schmitt als Identität vonRegie-

renden und Regierten definiert. Diese auf den ersten Blick unverdächtige, weil unterbe-

stimmte Definition wird nun aber sogleich in einem Sinn gefüllt, der nur noch wenige

13 Schmitt: Parlamentarismus. 41.

14 ZumBegriff der souveränenDiktatur vgl. vor allem:DieDiktatur. 126. 134f. »Die souveräneDiktatur

sieht nun in der gesamten bestehenden Ordnung den Zustand, den sie durch ihre Aktion beseiti-

gen will. Sie suspendiert nicht eine bestehende Verfassung kraft eines in dieser begründeten, also

verfassungsmäßigen Rechts, sondern sucht einen Zustand zu schaffen, um eine Verfassung zu er-

möglichen, die sie als wahre Verfassung ansieht. Sie beruft sich also nicht auf eine bestehende,

sondern auf eine herbeizuführende Verfassung.« (134)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

politische Optionen zulässt. Die Identität von Regierenden und Regierten wird nämlich

gedeutet als eine substantielle »Homogenität«, und diese wiederumwird kaum verhoh-

len als eine volkhafte Gleichheit verstanden. ImGegensatz zu diesem »demokratischen«

Begriff vertritt der Liberalismus nach Schmitt eineGleichheit ohneUngleichheit, die au-

tomatisch in Gleichgültigkeit und in Ohnmacht führe. Das nun bleibt allerdings reine

Behauptung bei Schmitt. Die Setzung Gleichheit ohne Ungleichheit = Gleichgültigkeit

ist ein typisches Beispiel für Schmitts Scheinevidenzen, die oft in knappe Formeln ge-

drängt leicht darüber hinwegtäuschen, dass sie auf Abstraktionen beruhen. Schmitt be-

merkt und kritisiert, dass die liberalen politischen Systeme bei aller Berufung auf all-

gemeine Menschenrechte etc. es doch nie geschafft haben, faktisch die Ungleichheiten,

die sie verdammen,auszuräumen. ImGegenteil, sie stützen sichoft selbst auf solcheUn-

gleichheiten. Das ist vollkommen richtig. Für Schmitt ist damit aber das Urteil gespro-

chen nicht nur über den Liberalismus, sondern gleich über das moderne Projekt einer

emanzipatorischen und auf alle Menschen gerichteten Politik. Zwingend ist das freilich

nicht, man könnte doch ebenso gut und besser in denWidersprüchen des Liberalismus

genau die Aufgaben sehen, die er selbst stellt, ohne ihnen gewachsen zu sein – und die

dennoch zwar den Liberalismus in Frage stellen, selbst aber nicht obsolet werden.15

Für Schmitt aber geht der Weg in die andere Richtung. Es gilt, eine »Homogenität«

des Volkes herzustellen, der die Fremden als Ausgeschlossene gegenüberstehen.

Zur Demokratie gehört also notwendig erstens Homogenität und zweitens – nötigen-

falls – die Ausscheidung oder Vernichtung des Heterogenen. […] Die politische Kraft

einer Demokratie zeigt sich darin, dass sie das Fremde und Ungleiche, die Homoge-

nität Bedrohende zu beseitigen oder fernzuhalten weiß. Bei der Frage der Gleichheit

handelt es sich nämlich nicht umabstrakte, logischarithmetische Spielereien, sondern

um die Substanz der Gleichheit. […] Immer ist die Gleichheit nur solange politisch inter-

essant und wertvoll, als sie eine Substanz hat und deshalb wenigstens die Möglichkeit

und das Risiko einer Ungleichheit besteht.16

15 Schmitts Strategie in diesem Buch ist aber die: Er präsentiert die Widersprüche und Schwierig-

keiten der modernen parlamentarischen Systeme in einer Weise, dass sich der Schluss offenbar

von selbst aufdrängt, dass sie und mit ihnen die Prinzipien, die in ihnen nur näherungsweise einge-

löst sind, grundsätzlich diskreditiert sind. Das wird so nicht ausgesprochen; die Leserin kann aber

kaum anders, als eben das herauszuhören. Dabei werden aber Tausend Sachen einfach zusam-

mengeworfen, und man merkt, dass Schmitt dort scharfsinnig ist, wo es ihm passt. Ja, Diskussion

undÖffentlichkeit sind in denparlamentarischenDemokratien nicht verwirklicht. Aber sind sie et-

wa gar nicht verwirklicht? Schmitt insinuiert, dass sie gar nicht verwirklicht werden können – klug,

wie er ist, spricht er es aber nicht so aus. Hieße das also, dass man Diskussion und Öffentlichkeit

gar nicht braucht, nicht einmal als »Ideale«? Das wäre ja wieder eine andere Frage. Dann erklärt

Schmitt aber, dass eh keiner mehr an sie glaubt – wer sagt das? Der einzige Schluss ist offenbar:

Also weg mit dem ganzen falschen Apparat! Auch das steht dort nicht, und es wird doch auf jeder

Seite nahegelegt. So entsteht eine Pseudo-Klarheit im Dienst der Diskreditierung der gesamten

modernen und emanzipatorischen Idee von Politik: Schmitts schmutziger kleiner Trick, den ermit

großer Ausdauer einsetzt. (Vgl. hierzu vor allem: Parlamentarismus. 61–63).

16 Ebd. 14. Wenn Schmitt gegen Ende der Schrift die Anwendungsmöglichkeiten von Sorels Mythen-

theorie betrachtet, stellt er nicht ohne Befriedigung fest, dass der nationale Mythos dem sozialis-

tischen offenbar überlegen ist. Überlegen worin? In der Fähigkeit, die Leidenschaften und Intensi-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 185

So Schmitt schon 1926.Wir haben hier den systematischenRahmen vor uns, der ein paar

Jahre später durch das Schema von Freund und Feind auf ein neues Niveau des Prinzi-

piellen erhoben und zugleich spekulativ aufgeladen wird. Der Rahmen dieses Begriffes

vonDemokratie und das Schema von Freund und Feind lassen imGrunde nurmehr eine

politische Option zu: eine faschistische Diktatur, die die unmittelbare Einheit des Füh-

rers mit dem, nun von allem Fremden, Feindlichen gereinigten Volk behauptet. »Wenn

mit der demokratischen Identität Ernst gemacht wird, kann nämlich im Ernstfall keine

andere verfassungsmäßige Einrichtung vor der alleinigen Maßgeblichkeit des irgend-

wie geäußerten, unwidersprechlichen Willens des Volkes standhalten.«17 Was Schmitt

in diesem theoretischen Dreischritt konstruiert, ist ein Paradebeispiel für die reaktio-

näre Strategie selbst, die von Jünger auf den knappsten Ausdruck gebracht wurde: »die

demokratische Formulierung eines antidemokratischen Aktes«.18

Wohin das führt, zeigen ohne großen Interpretationsspielraum die Beiträge, die

Schmitt nach derMachtergreifung der Nazis zumZweck der Rechtfertigung ihrer Herr-

schaft geschrieben hat. Die Dienstbeflissenheit, mit der sich Schmitt da angeboten hat,

ist wirklich erstaunlich. Es gibt keinen Zweifel: Hitler an der Macht, das befriedigt ganz

tiefeWünsche bei Schmitt. Genauso wenig Zweifel gibt es hierüber: Die juristischeWei-

he der Nazis führt in direkter Linie den Gedanken aus der Parlamentarismus-Schrift und

aus demBegriff des Politischen fort.Wie in jener betont Schmitt immerwieder, dasswahre

Gleichheit eben Ungleichheit brauche, so dass also Gleiches gleich, Ungleiches ungleich

zu behandeln ist. Das wird dann sofort auf die Diskriminierungen und den Antisemi-

tismus der Nazis übertragen. Auf der Grundlage »der sachlichen und substanzhaften

Gleichartigkeit des ganzen, in sich einheitlichen und gleichartigen deutschen Volkes«

wird der Ausschluss, die »Reinigung« des öffentlichen Lebens von allen »nichtarischen,

fremdgearteten Elementen« betrieben. »Wir lernen vor allem Freund und Feind richtig

unterscheiden.«19 Der Liberalismus hingegenmit seinem Geschwätz von der Gleichheit

aller habe nur die Verbrecher und Volksfeinde geschützt – die Argumentationsformen

des Faschismus haben, wie man sieht, keine allzu große Variationsbreite.

In einemanderenTextwird das Prinzip derUngleichbehandlungdesUngleichen zur

IdeeeinesneuenStandesrechtsweitergesponnen.Der (angeblich)drohendenZersplitte-

rung des neuen Staates wirkt dann das Führerprinzip entgegen, das die radikale Einheit

des Staates, den, wie Schmitt sagt, »totalen Staat« garantiert. Dieser Text ›Staat, Bewe-

gung,Volk‹ von 1933 kann als Skizze einer umfassenden juristischen Rechtfertigung und

Klärung desNS-Staates gelesenwerden. (Man begegnetwieder der vonAdorno bemerk-

tenabsolutenVerdrehungderBegriffe, indemauchSchmittdiehöchstedenkbareUnver-

antwortlichkeit, nämlich die des keinerweiterenKontrolle unterstehendenund zugleich

einermenschenfeindlichen Ideologie folgendenFührers,gerade als höchsteVerantwort-

lichkeit bezeichnet.)20

täten der Menschen zu mobilisieren (ebd. 88f.) – und so sprechen die Reaktionäre am Ende doch

immer die Wahrheit über sich selbst mit aus.

17 Ebd. 21.

18 Jünger: Der Arbeiter. 270.

19 Das gute Recht der deutschen Revolution. In: Gesammelte Schriften 1933–1936. 28–31. 28.

20 Staat, Bewegung, Volk. In: Ebd. 76–115. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Die ›Fünf Leitsätze für die Rechtspraxis‹ lesen sich schließlich als Programm für die

restlose Nazifizierung des Rechtswesens, die mit dem apodiktisch geäußerten, durch

nichts begründetenLeitsatz enden: »DernationalsozialistischeStaat ist eingerechterStaat.«21

Na dann!

All das zeigt, dass Schmitts Rechtsdenken nicht zufällig und schon gar nicht irrtüm-

lich in den Faschismusmündet. Es war schon immer in der rechten Fahrrinne gewesen.

Niewar Schmitt einfach nur ein Jurist gewesen,der für Juristen geschrieben hat.Die Be-

ziehung ist, wenn es des Nachweises bedürfe, schon an diesem einen Punkt abzulesen,

dass Schmitt immerwieder in denTextender 30er Jahre betont, dass die Reichstagswah-

len vomMärz und November 1933 keine Wahlen im liberal-demokratischen, parlamen-

tarischen Sinn waren, sondern Plebiszite, also Bestätigungen dafür, dass der Volkswille

sich in Hitler seinen legitimen Ausdruck verschafft hat.22 Die Überwindung der libera-

len Demokratie durch die »wahre«, sich mit der Diktatur vertragende Demokratie, die

Schmitt im Parlamentarismus-Text theoretisch vorexerziert hatte – sie wird nun nach-

träglich in denWahlen von 1933 als Dokument der gelungenen Selbstbesinnung des Vol-

kes auf die Freunde und die neu erlernte Identifizierung der Feinde wiedererkannt.

Die Schwierigkeiten, bei der Lektüre das Frühstück bei sich zu behalten, werden

durch den massiven Antisemitismus nicht erleichtert, der Schmitt dabei offenbar ganz

locker von der Feder geht. Das sieht man schon an den Texten von 1933: So wartet das

übliche Intellektuellen-Bashing in ›Die deutschen Intellektuellen‹ mit wenig subtilen

Spitzen gegen Einstein, Heine und Friedrich Julius Stahl auf.23 In dem schon angeführ-

ten Text über ›Das gute Recht der deutschen Revolution‹ finden sich Sätze, die wenig

Interpretationsspielraum lassen: »Die neuen Bestimmungen über Beamte, Ärzte und

Anwälte reinigendasöffentlicheLebenvonnichtarischen fremdgeartetenElementen.«24

In einem zurecht berüchtigten Text werden die Gesetze vom September 1935, darunter

die sogenannten Nürnberger Rassegesetze als ›Verfassung der Freiheit‹ gefeiert, gegen

den liberalen Freiheitsbegriff, der nur Vorwand für Fremdherrschaft (durch wen wohl?)

sei.25

Daswiderlichste Dokument zumindest in diesemBand ist aber der Text ›Das Juden-

tum in der Rechtswissenschaft‹, das die Eröffnungsrede und das Schlusswort einer von

Schmitt unter diesem Titel im Oktober 1936 organisierten Tagung enthält.26 Da ist der

Antisemitismus der einzige Inhalt, und die Absicht ist es, ihn als eine, nein: als die zen-

trale rechtswissenschaftliche Kategorie zu etablieren. Völlig daneben ist leider auch der

21 Fünf Leitsätze für die Rechtspraxis. In: Ebd. 54–56. 56.

22 Z.B. Ebd. 49. 70f. 78. 121.

23 Ebd. 32–35. Alles andere als Zufall sogar, erscheint der Text doch am 31.Mai 1933 im Westdeut-

schen Beobachter, also direkt nach den systematisch geplanten Bücherverbrennungen, deren Hö-

hepunkt der 10. Mai 1933 war. Die gesamte Propaganda um diese Bücherverbrennungen (inklusi-

ve der Rede von Goebbels vom 10. Mai) herum betonte die Zusammengehörigkeit von Judentum

und dem angeblich übertriebenen, d.h. lebensfeindlichen, d.h. bloß destruktiven Intellektualis-

mus (eine besondere Lieblingsidee des brutalistischen Reaktionärs). Schmitt wusste offenbar ge-

nau, was er sich und den neuen Herren schuldig war.

24 Ebd. 28.

25 Ebd. 282–284.

26 Ebd. 482–491.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 187

Kommentar, den der oder die Herausgeber diesem Text in den knappen Hinweisen am

Ende des Bandes beigefügt haben. Dort heißt es lakonisch, zu lakonisch: »Seit Winter

1935 wusste Carl Schmitt, dass er von der SS als Gegner eingestuft wurde. Nachdem er

1936 imLaufedes Jahrsdie sich zuspitzendeLage erkannte,versuchte er seinerEntmach-

tung durch eine sich verstärkende judenfeindliche Haltung entgegen zu wirken.«27 Es

folgen noch ein paar Sätze zur Organisation der Tagung und zum letztendlichen Schei-

tern von Schmitts Strategie. Das ist als historische Einordnung sicher in Ordnung und

auch wichtig. Aber kann man denn wirklich so eine »Erklärung« einfach so stehen las-

sen? Selbst wennman nicht wüsste, dass Schmitt eben sehr wohl Antisemit war – ist das

wirklich irgendeine Form von »Erklärung« oder sogar »Argument« oder vielleicht gar (so

lässt sich der Kommentar jedenfalls lesen – und allein diese gar nicht so fernliegende

Deutungsmöglichkeitmacht ihn unmöglich) »Entschuldigung«? Ein einflussreicher und

angesehener Nazi droht, aufgrund von parteiinternen Kämpfen seine Position zu ver-

lieren. Also entschließt er sich, noch fanatischer als seine Gegner zu erscheinen. Man

schreibt das so hin, als gäbe es keine anderen Möglichkeiten sich zu verhalten. Als wäre

nicht bereits das Engagement bei den Nazis selbst und dann auch der verbissene Wille,

die eigene Stellung und Privilegierung unter keinen Umständen aufzugeben, eben das

Problem. Als würde die Bereitschaft, noch tiefer insWiderwärtige hineinzuwaten, nicht

erst recht das Urteil über diese Person sprechen. Im besten Fall ist die Formulierung des

Kommentars unglücklich.

Der Souverän. Diese Ausführungen sind nicht vollständig, ohne den Blick auf die Spit-

ze der politischen Gemeinschaft zu richten. Es genügt nicht, dass es eine durch den

gemeinsamen Feind gestiftete politische Gemeinschaft gibt. Oder noch genauer: diese

Stiftung bleibt solange aus, wie nicht klar ist, wer genau denn der Feind ist. Doch die

Frage ist: Wer entscheidet, wer der Feind ist? Schmitts politisches Denken fordert nicht

nur Einheit, Homogenität und scharfe Abgrenzung, sie kann das alles auch nur unter

der Bedingung einer klaren hierarchischenOrdnung denken, an deren Spitze eine letzt-

entscheidende Person steht. Vor allem in dem kleinen Büchlein Politische Theologie. Vier

Kapitel zur Lehre von der Souveränität von 1922 wird das deutlich.

Schmitt setzt sich darin, vor allem im zweiten Kapitel, kritisch mit einer idealisti-

schen, ganz auf Gesetze und die juristische Form gerichteten Verfassungslehre ausein-

ander. Seine Anmerkungen sind hier ganz zutreffend. Maximal vereinfacht ist eine sol-

che idealistischeLehre –die sichausdrücklichodernicht alsErbedesNaturrechtsgedan-

kens erweist – unfähig, von dem Anfang, der Setzung einer Verfassung oder eines po-

litischen Systems Rechenschaft abzulegen. Woher kommen Verfassungen und Staaten

denn? Sicher nicht aus Gesetzen oder dem Naturrecht, sondern aus Akten einer realen

Macht. Insofern ist Schmitts Souveränitätslehre also eine wertvolle Erinnerung daran,

dass eine Rechtslehre, die für die realen Bedingungen von Rechtsetzung und Rechtspra-

xis blind bleibt, zu kurz greift. »Es kommt für die Wirklichkeit des Rechtslebens darauf

an, wer entscheidet.«28

27 Ebd. 542.

28 Schmitt: Politische Theologie. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Dann aber ist natürlich auch dieser Theorieteil wieder eine taktische Volte. Was

Schmitt hier wie nebenbei erledigt – denn es wird nur einmal en passant erwähnt29 –,

ist der seit der Französischen Revolution in liberalen wie sozialistischen Theorien

grundlegende Gedanke, dass das Volk der Souverän sei. Schmitt kontert mit einem

überraschenden und entwaffnenden Registerwechsel. Sein Text beginnt mit einer ganz

anderen Definition des Souveräns: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand

entscheidet.«30

Was macht Schmitt hier also? Er setzt der liberalen und demokratischen Formel

vom souveränen Volk, die einen Anspruch formuliert, die Konstatierung einer (vermeint-

lichen) Realität entgegen: dass man Ende immer irgendwer entscheidet. Auch das ist

natürlich ein Trick, insofern sich diese Ersetzung auf die Fragen gar nicht einlässt,

ob und in welchem Sinn sich die Souveränität vom Volk aussagen ließe bzw. welches

Verständnis vom Volk sich dann zu entwickeln hätte und was das für die Konzeption

des Politischen ergeben würde. Es ist ein echter Taschenspielertrick: Man schaut auf

die eine Hand und bemerkt nicht, wie Carlchen einem die Armbanduhr klaut. Ob die

demokratische Forderung eine Berechtigung haben könnte, wird damit von vornherein

als Frage eliminiert.

Wir müssen aber noch näher auf diese Definition eingehen. Und zuerst in einem

inhaltlichen Sinn. Es ist ja nicht ohne Plausibilität, was Schmitt da bemerkt: In Ausnah-

mesituationen gibt es eine Instanz oder Person, die sich entscheidend über alle anderen

hinwegsetzt – und zwar unabhängig davon, ob ihr diese Rolle auch verfassungsrechtlich

zukommt oder nicht. Das ist dann der Souverän. Das Faktum erweist die Souveränität.

Der Souverän entscheidet dabei 1) darüber, ob überhaupt ein Ausnahmefall vorliegt und

2) wie auf ihn zu reagieren ist. Es ist diese doppelte Definitions- und Handlungsmacht,

die die Souveränität ausmacht. Da der Souverän in der Ausnahmesituation die Aufga-

be hat, das politische System zu schützen, muss er mit Vollmachten ausgestattet sein,

die keiner regelmäßigen verfassungsmäßigen Instanz zukommen, ja: die nicht einmal

voll definiert sind. Sie können gar nicht definiert sein, weil die Natur des Ausnahmezu-

standes nun einmal darin besteht, dass er an die politische FührungHerausforderungen

stellt, die vom Verfassungsrecht gar nicht erschöpfend bedacht werden können. Das al-

les hat seinen guten Sinn: Als im Februar 1962 die Flut über Hamburg hereinbrach und

sich der Innensenator Helmut Schmidtmehr oder weniger selbst zur letzten Instanz er-

klärte, machte er sich in der Terminologie Schmitts eben zum Souverän. Dass er dabei

und vielleicht auch in einigen seiner Maßnahmen die ihm verfassungsmäßig verliehe-

nenMachtbefugnisse überschritt, hat ihmmit gutemGrund keiner angekreidet: Er war

nämlich sehr erfolgreich damit, als es darum ging, denHamburgern in dringender Not-

lage alle erreichbare Hilfe zukommen zu lassen.

So weit, so gut. Aber es ist offensichtlich, dass Schmitt anderes und mehr meint als

einen zupackend und glücklich agierenden Senator, noch dazu von der SPD. Denn die

argumentative Strategie von Schmitt ist eine ganz andere. Sie besteht darin zu fordern,

dass es immer so einen Souverän, also letzten Entscheider gebenmuss, undwenn es ihn

nicht gibt, dann hat der Staat, dem er vorsteht, faktisch keine Souveränität, sondern ist,

29 Vgl. Schmitt: Politische Theologie. 52.

30 Schmitt: Politische Theologie. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 189

ob er es weiß oder nicht, Satellit oder Kolonie eines anderen Staates. Der Ausnahmezu-

stand mag nur selten sein, gibt Schmitt zu. Er kann aber im Prinzip immer ausgerufen

werden. Seine Abwesenheit ist nur die einer Latenz.Was Schmitt hier also inszeniert, ist

die Delegitimierung und Desavouierung des »Normalzustandes«. Er lässt den Ausnah-

mezustand in den Normalzustand einsickern, so dass am Ende nur jener etwas über die

Wahrheit des Politischen enthüllt, während dieser nur Fassade ist.Was wir hier wieder-

finden, ist derÜbergang vonder kommissarischen zur souveränenDiktatur, die Schmitt

kurz zuvor historisch detailliert nachgezeichnet hatte. Nun aber wird deutlich, was in

demBuch über dieDiktatur noch implizit blieb, nämlich die große Sehnsucht Schmitts nach

der Diktatur. Die kommissarische Diktatur war eine geregelte Praxis, etwa in der Römi-

schen Republik. Die souveräne aber ist die Antwort der Reaktion auf die Bestrebungen

derModerne: auf Freiheit,Volkssouveränität,Demokratie,Gleichheit,Rechtssicherheit,

Aufklärung und was es noch alles für Horrorbegriffe in Schmitts Vokabular gibt. Hatten

wir eben die Strategie der Entwendung und Umdrehung des Demokratiebegriffs zum

Zweck der Herstellung der Diktatur erlebt, so finden wir nun die gleiche Bewegung in

Hinsicht auf den Souveränitätsbegriff. Beide führen in die Diktatur.

Die Diktatur ist aber eben nicht die Restauration der alten Königsherrschaft. Wie

schmerzlich Schmitt das Ende der Fürsten und Könige empfindet, ist jeder halbwegs

sensiblen Leserin sofort spürbar. Reaktion ist aber eben nicht Restauration. Reaktion ist

die desillusionierte Tochter der Moderne, an die sie nicht glaubt. Sie kann aber, so viel

Moderne steckt eben doch in ihr, auch nicht mehr geradehin an eine gottgegebene poli-

tischeOrdnung glauben.Die Rückkehr zumAncienRegime ist keineOption.Es gilt also,

unter den Bedingungen einer existenziellenDesillusionierung die Kopiemonarchischer

Herrschaft zu erstellen, die noch möglich ist. Daraus zieht die Reaktion ihre charakte-

ristischeSchwermutund ihrenunübersehbarenPessimismus:Das,was alswahresGlück

imaginiert wird, ist verloren. Das einzige verfügbare Glück leidet von Anfang an an die-

sem Verlust. Der Verlust muss sich also in der Idee des möglichen »Glücks« und seiner

politischen Organisation selbst abbilden. Es kommt daher, dass die Herstellung echter

Herrschaft nun nicht mehr als der freie Akt eines allmächtigen Gottes erscheint – der

selbst, das ist der Sinn von Schmitts Rede von »PolitischerTheologie«, seine Attribute zu

einer bestimmten Epoche den Monarchen mitteilte –, sondern als die notwendige, die

erzwungene Antwort auf die fürchterliche Lage des Menschen. Seit Hobbes steht den

Autoren, die in diese Geschichte der Reaktion gehören, immer wieder der Schrecken ei-

nes durch keine Autorität oder übergeordneteMachtmehr in Bahnen gelenkten Bürger-

kriegs vor den Augen. Bei Schmitt steigert sich diese Angst bis zur Besessenheit. Wie

Hobbes ist auch Schmitt davon überzeugt, dass eine sich selbst überlasseneMenschheit

in nichts anderem enden wird als in Anarchie und gegenseitigem Gemetzel.

Es liegt hier eine charakteristische Bestimmung des »Naturzustandes«, die sich

eben bereits beiHobbes findet und die von Schmitt konsequentweitergedachtwird.Der

Naturzustand ist, allen Aufklärungsträumen entgegen, eine anarchische, chaotische,

brutale, alles verschlingende Gewaltorgie, die niemand im Ernst wünschen kann. Der

Naturzustand wird aber durch den Staat nicht aufgehoben, sondern nur unterdrückt.

Er verliert darin nichts von seiner Mächtigkeit und Wirkungskraft. Sie wird nur latent.

Sie zieht sich an bestimmte Stellen zurück, verdichtet sich dort. Man versteht, weshalb

Schmitt die Feindschaft zum eigentlichen Fokus des Politischen macht: Weil sich in

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

ihr der Naturzustand eine manifeste und damit wenigstens in Teilen manipulierbare

Gestalt gibt.

Auf der anderen Seite ist aber der Souverän selbst ein solches Refugium des Natur-

zustandes. Agamben hat das in seinerTheorie des Homo sacer, gestützt auf Hobbes und

Schmitt, hervorgehoben. Agamben gelingt mit einer kleinen Ergänzung eine grundle-

gende Änderung der Schmitt’schen Theorie. Er bemerkt nämlich, dass der Ausnahme-

stellung des Souveräns auf der anderen Seite die Ausnahmeposition des Homo sacer

entspricht.Der Souverän ist der, der sich selbst aus einer Rechtsordnung ausnimmt, der

eben souverän über die Ausnahme entscheidet. Dem entspricht aber, dass es dannMen-

schengibt,die gegen ihrenWillen aus einerRechtsordnungausgenommensind.Sie sind

ausgenommen, d.h. sie sind als Ausgenommene Teil der Ordnung, von der sie ausge-

nommen sind. Sie sind nicht einfach ausgeschlossen, obwohl auch das passieren kann

(etwa in der Verbannung). Sie sind vor allen Dingen aber absolut entrechtet. Agamben

greift zur Kennzeichnung dieser Position auf den Ausdruck des Homo sacer aus der rö-

mischenRechtslehre zurück.WiedieseEntrechtung sich ergibt, lässt sich ablesen anden

Texten,die Schmitt zuBeginnderNaziherrschaft schreibt und in denendie Entrechtung

der Juden systematisch juristisch gerechtfertigt wird. Schmitt affirmiert diese Entrech-

tung, ohne sich über den systematischen Zusammenhangmit der Ausnahme des Souve-

räns Rechenschaft abzulegen. Er genießt sichtlich beide Seiten: die absolute Ausnahme

des Souveräns in einer Macht, die nur von ihm selbst eingeschränkt werden kann; und

die absolute Entrechtung, die als eine Wiederherstellung einer völkischen Gleichartig-

keit imaginiert wird. Beides sind bei Schmitt die zusammengehörigen Aspekte der Eta-

blierung echter staatlicher Einheit – und damit der Garantie gegen Anarchie und Bür-

gerkrieg.

Agamben erinnert nun daran, dass in dieser souveränen Ausnahme der Naturzu-

stand imSouverän verdichtet ist.31 SeineHandlungenunterstehen ebenkeinenGesetzen

und Kontrollen mehr. Er agiert vollkommen frei, herrisch, apodiktisch. Schmitt würde

darin einenBeleg für seineThese sehen,dass demNaturzustandnicht auszuweichen ist.

Er ignoriert aber, wie viele andere Reaktionäre auch, dass diese vermeintliche Rettung

vor der Anarchie mit einem hohen Preis erkauft ist. Man kann und muss die Frage wie-

derholen, die sich schon angesichts der Hobbes’schen Philosophie aufdrängt: Ist denn

wirklich jede Herrschaft besser als keine Herrschaft? Ist jede noch so brutale Diktatur

gerechtfertigt, allein schon dadurch, dass sie den Bürgerkrieg verhindert? Bei Schmitt

kommt natürlich ohnehin nur eine faschistische Diktatur infrage. Man sieht aber, dass

Schmitts Nazi-Engagement in gerader Linie seines Denkens liegt.

Man versteht wohl auch angesichts dieser Lehre vom Naturzustand ganz, woher

Schmitts Abscheu und Verachtung für die liberal-demokratische Idee des Politischen

stammt. Diese irrt sich, indem sie alles auf die falsche Karte setzt, nämlich auf eine

rechtliche und staatliche Normalität, die nur Schein ist. Für die liberale Idee des Po-

litischen ist der Ausnahmezustand wirklich nur eine Ausnahme. Für Schmitt ist er

die Sache selbst. Wenn die Entwertung des »Normalzustandes« mit seinen Verfahren

und berechenbaren Wegen erst einmal weit genug getrieben ist, kann die ansonsten

31 Vgl. dazu Giorgio Agamben: Homo sacer. Italienisch. 41–45. Dt. 45–49.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 191

völlig überzogene Forderung plausibel erscheinen, dass unbedingt einer und nur einer

entscheidenmüsse.

Gegen die liberale Auffassung, die in Gesetzen und Formen denkt, setzt Schmitt auf

einen radikalen Personalismus. Seine Frage ist immer, wer entscheidet, nicht nach wel-

chen Grundsätzen oder durch welche Prinzipien seine Entscheidung gerechtfertigt ist.

Noch einmal: DieseGegenposition ist insofernwertvoll, als sie hilft, dieNaivität und den

Idealismus allzu »legalistischer« und rationalistischerTheorien vonRechtwie vonPolitik

zuerden.DasProblemist aber,mitwelchemmassivenaffektivenSinnderPersonalismus

bei Schmitt aufgeladenwird.Wie alleReaktionärefindet er es nun einmal geil, dass einer

entscheidet.

Genau diesen Punktmussman aber noch genauer fassen, umdie eigentümliche Ge-

stalt Schmitts in der Reihe der Reaktionäre präzise umreißen zu können. Der Vergleich

mit Jünger ist aufschlussreich: Bei Jüngerwirkt eine unübersehbare Faszination für eine

radikale Bewegung, die nichts außerhalb ihrer lässt. Zwar soll auch bei Jünger alles auf

den Staat hinauslaufen, auf eine neue Art von Staat. Dennoch kennt Jünger eine eigene

Lust, die auf die Zerstörung alles Alten bezogen ist. Literarisch wie inhaltlich sind Texte

wie der über die ›Totale Mobilmachung‹ oder über den Kampf als innere Erfahrung Insze-

nierungen einer hemmungslosen, orgiastischen Vernichtungsmaschinerie. Das findet

sich bei Schmitt eben nicht. Schmitt ist nie hemmungslos. Das macht ihn geradezu aus. Er

inszeniert auch nicht, sondern theoretisiert. Seine Prosa ist, selbst da, wo sie sich von

den Formen desWissenschaftlichen freimacht, nicht überschwänglich, sondern im Ge-

genteil kleinlich, pedantisch, besserwisserisch – so etwa in dem unsäglichen Büchlein

Ex Captivitate Salus.

Kein Zweifel: Auch Schmitt kennt und fühlt die Faszination für den Exzess, die Kata-

strophe, den Ausnahmezustand. Es überwiegt aber die Angst. Hobbes’ Haltung ist ein-

fach: Er findet nichts Faszinierendes amBürgerkrieg. SeinHorror davor ist vollkommen

sachlich. Schmitts Horror vor Bürgerkrieg und Anarchie ist mythisch: In ihm mischen

sich Abscheu und Faszination. Er gelangt aber nie dahin, diese Faszination unvermischt

gelten zu lassen. Sie muss immer auf Abstand gehalten werden, sogar literarisch. Es ist

so, dass die Katastrophe immer vor seinemAuge steht, dass sie aber gewissermaßen im-

mer mit einem schützenden Vorzeichen versehen werden muss. Es muss immer noch

die eine Trennscheibe geben, zwischen ihm und dem Tiger, während einer wie Jünger,

zumindest auf dem Papier, den Ritt auf dem Raubtier mit Genuss sich ausmalen wür-

de. Das ist der springende Punkt bei Schmitt: DieTheorie des Souveräns erlaubt es, den

Ausnahmezustand zu genießen und zugleich die Fiktion der Sicherheit vor ihm zu er-

halten. Der Souverän ist exakt diese minimale Distanz, die vom Naturzustand trennt. In ihm ist

er präsent, aber überhöht ins Erhabene der einsamen Entscheidung. Dann versteht man auch,

wie Schmitt (und andere) in allem Ernst im Führer, dem verantwortungslosesten aller

Menschen, die höchste Verantwortung verkörpert finden kann: weil die maximale Kon-

zentration von Macht zum Schutz einer Gemeinschaft ja in der Tat die höchste Verant-

wortlichkeit fordernwürde. Er (wie die anderen) übersieht nur, dass diese Konzentration

vonMachtnicht automatisch auch eine solcheVerantwortlichkeitmit generiert, sondern

im Gegenteil über kurz oder lang unmöglich macht. (Und dabei ist noch kontrafaktisch

vorausgesetzt, dass es bei Hitler jemals eine echte Verantwortlichkeit gegeben hätte.)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Mir scheint, dass dieser Punkt denKern von SchmittsDenken ausmacht: DerHorror

vor dem Ausnahmezustand, dessen Faszination zugleich empfunden, aber nicht ausge-

lebt werden kann und die deshalb auf Abstand gehalten werden muss: durch den Sou-

verän auf der Ebene der Theorie und durch die Theorie selbst auf der Ebene des Erleb-

nisses. Sie wird auf Abstand gehalten, und zwar im gleichen Akt, in dem sie als lust-

produzierende evoziert wird. Wie gesagt kennt Schmitts Prosa nicht das Raunen der

Jüngers und Heideggers. Sie kennt Selbstgerechtigkeit, Selbstmitleid und Larmoyanz.

Aber selbst in ihren Loyalitätsbekundungen und Lobreden auf Hitler und die Nazis hält

sie an sich: Wohlgemerkt, sie hält sich nicht zurück, und damit ist auch nicht gemeint,

dass Schmitts Nazitum irgendwie unter Vorbehalt gewesen wäre. Schmitt war voll und

ganz Nazi. Doch sein Schreiben hat immer den letzten Sicherungshaken eingebaut, es

hält an sich in dem präzisen Sinn, dass eine intimeHemmung ihn von den rhetorischen

Exzessen anderer Faschisten abhält. Das ist sicher keine moralische Hemmung. Es ist

die Hemmung des Neurotikers, der zu manchen Freiheiten einfach nicht durchbrechen

kann.32

Denn um eine Freiheit geht es hier. Die große Lust an der Katastrophe, am Ausnah-

mezustand ist die Fiktion einer absoluten Freiheit. Leo Löwenthal spricht das deutlich

aus, in einem Text von 1949, dessen Aktualität so frappierend wie gruselig ist. In Falsche

Propheten analysiert er systematisch die Rhetorik faschistischer Agitatoren in den USA

der 40er Jahre. Löwenthal bemerkt, dass der Katastrophismus der Agitatoren einerseits

die Funktion hat, reale Unzufriedenheiten und Bedrohungen zu entschärfen, indem er

andererseits, gerade durch seine fiktive Natur, eine eigene Lust generiert:

Indem das Netz der Furcht somit endlos ausgedehnt wird, wird die ursprüngliche

Angst verwässert und ihrer berechtigten Dringlichkeit beraubt. Sie wird zu einer Art

Fantasiewelt – d.h., Angst wird in eine morbide, nihilistische Erwartung der totalen

Vernichtung – wenn nicht gar in Hoffnung darauf – verwandelt.33

Das Entscheidende ist aber eben der letzte Punkt: Die totale Vernichtung ist zugleich

und in eins Phantasma des Schreckens wie der Lust, sie wird panisch gefürchtet und

herbeigesehnt. »Etwas,was auf der einenPersönlichkeitsebene gefürchtetwird,wird oft

auf einer anderen begehrt.« Was genau ist hier das Objekt der Begierde? In der Dispro-

portion zwischen der Übermacht einer totalen Bedrohung einerseits und der Schwäche

des Individuums werden alle moralischen, gesellschaftlichen und sittlichen Rücksich-

ten ausgelöscht. »Konsequenz davon: es ist alles erlaubt.«34 Die Bedeutung dieses Sat-

32 Es dominiert also das Uneingestandene, Verdrängte, Zwanghafte, die unbewusste Lust am

Schmerz. Schmitts Psychologie ist widersprüchlicher als die eines Jünger, so wie die des Neuroti-

kers widersprüchlicher als die eines Perversen ist. Zugleich kannman vermuten, dass beide unver-

zichtbare Typen sowohl des Denkens in der Reaktion als auch für den real-existierenden Faschis-

mus sind. Ich hatte für kurze Zeit als Titel für das Kapitel zu Schmitt ›Voyeurismus der Apokalypse‹

erwogen. Aber das wäre falsch gewesen: Erstens ist Schmitt nämlich kein Voyeur, kein Beobach-

ter, sondern höchst aktiver Mittäter des Faschismus (und damit der ängstlichen wie genussvollen

Annäherung an die große Katastrophe), und zweitens ist der Genuss hier eben kein perverser.

33 Löwenthal: Falsche Propheten. 50.

34 Ebd. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 193

zes ist kaum zu überschätzen, gerade dann, wenn man versucht, die Anziehungskraft

der Reaktion zu verstehen, die konstitutiv und von Anfang anmit diesem Katastrophis-

mus arbeitet. Es ist alles erlaubt. Die drohende oder schon eingetretene Katastrophe, der

Ausnahmezustand, der zur Regel geworden ist, besorgen eine phantasmatische Freiset-

zung von allen Rücksichten und Bindungen (wie ironisch, ist doch – Adorno hat das be-

merkt –die »Bindung« einbesonderes Lieblingswort indiesemJargon).Die Freiheit, von

der die Linken und Revolutionäre sprachen, war nie auch nur annähernd so total, weil

sie eben, selbst und gerade bei den Anarchisten, nie so anarchisch war. Die Freiheit, die

die Linke kennt, ist eine der Rücksicht, der Zusammenarbeit über die Differenz hinweg

und der Solidarität. Sie ist eben nicht die Sprengung der Verantwortung und der Rück-

sicht, als die sich die phantastische Freiheit im reaktionärenDesasterMovie präsentiert.

Es ist alles erlaubt. Was die Beschwörung der totalen Katastrophe für den Reaktionär

und seine Leser*innen und Zuhörer*innen leistet, ist wortwörtlich die Definition der

Orgie. Eine Orgie aber, mit schlimmsten Folgen, und das deshalb, weil hier eben nicht

gefickt wird, sondern alle sexuelle Aufladung ins Zerstörerische umgelenkt wird. (Gera-

de Schmitt kann man sich nun wirklich nicht in einer Orgie vorstellen. Allein schon der

Umstand, dass er sein einziges Kind, wie in verzweifelter Verleugnung des Zeugungs-

aktes mit dem Namen belegt hat, der die maximale Distanz zum Körper anzeigt, lässt

einiges Licht auf diese gehemmte Psyche fallen. »Anima« hieß seine Tochter, denn See-

len werden bekanntlich nicht gezeugt.) Löwenthal resümiert:

Wennder Agitator die Unvermeidlichkeit des Untergangs verkündet, können seine Zu-

hörer, von den Hemmungen des Gewissens befreit, Fantasien freien Lauf lassen, die in

unterdrückten, destruktiven Impulsen begründet sind. Schließlich findet auch der To-

desinstinkt seine Befriedigung: »Die ganzeWelt wird mit uns untergehen.« Das heißt,

dass für das Unbewusste die drohende Apokalypse, die ein Antrieb für Aktionen hätte

sein sollen, den echten sozialen Gefahren real zu begegnen, als Lösung erlebt wird.35

Bei Schmitt nun ist diese anarchische Erlaubnis ebenso herbeigesehnt wie gefürchtet.

Seine Persönlichkeitsstruktur aber erlaubt es ihm nicht, die Lust an der Anarchie (und

damit auch an der Zerstörung) für sich zu genießen (wie es etwa bei Jünger offenkun-

dig der Fall ist). Die radikale, rücksichtslose, verantwortungslose Freiheit, die so geil ist,

muss »gehegt« werden. Sie darf nur in einer Umgrenzung existieren –was natürlich ein

Widerspruch in sichwäre, gäbe es eben nicht dieGestalt des Souveräns.Es ist der Souve-

rän, der die Freiheit des Alles-ist-erlaubt verkörpert und auslebt.Er ist doch überhaupt nur

35 Ebd. 51f. Im Übrigen deckt Löwenthal wie im Vorbeigehen auch noch das ganze, sehr wenig ein-

drucksvolle Geheimnis hinter Schmitts ach so tiefsinniger Philosophie auf. Die reine Definition

der Gemeinschaft über den Feind ist erstens völlig leer, kann zweitens keine reale Gemeinschaft

begründen (sondern nur deren Behauptung) und fußt zudem auf einem inhärent gemeinschafts-

feindlichen Affekt: der Angst und dem Misstrauen. Löwenthal schreibt über den Agitator: »Seine

Elite oder ›in-group‹ ist im wesentlichen negativ; ihre Definition ist bedingt durch die ›out-group‹.

Die ›in-group‹ ist das, was der ›andere‹ nicht ist, also ein bloßes Residuum. […] Unter dem Deck-

mantel einer seinen Anhängern zuerkannten Pseudo-Identität versagt er sie ihnen. […] Denn er

und sein Publikum sind sich einig, dass der Kitt unserer Sozialstruktur nicht Liebe, Solidarität oder

Freundschaft ist, sondern der Trieb zum Überleben. Im Appell an seine Anhänger und in dem von

ihm entworfenen Porträt ihres Charakters ist kein Platz für Solidarität. Nur für Angst.« (Ebd. 116)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Souverän,weil und insofern er das tut.Das ist der eigentliche Sinnder Souveränität.Undnur

als solcher, als diemagische Transgression aller Gesetze, ist der Souverän, d.h. in diesem

Fall der Führer Gegenstand der Verehrung, ja: der Apotheose.

Wir gelangen an einen Punkt, der paradoxer kaum sein könnte: Schmitt, der versier-

te Verfassungsjurist, verfolgt ein Denken, das erst dort, wo Recht und Gesetz aufhören

oder radikal ihren Sinnwandeln,Erfüllung,Befriedigung findet. Schmitt sehnt sich und

sucht nach demOrt, wo Recht und Gesetz an eine absolute Grenze stoßen.36 »Entsetzen

vor den Gesetzen; vor allem vor der Eigengesetzlichkeit der Gesetzlichkeit.«37 Er spricht

sogar von seinem »Feldzug gegen das Gesetz«.38 Er hat nicht die Courage sich ganz au-

ßerhalb von Recht und Gesetz zu setzen. Er sucht gewissermaßen die Grenzlinie, um

sich auf sie zu stellen, den Blick zurück auf Recht, Gesetz, Ordnung, die an einem Ort

höchster Gefahr entstehen: nämlich dort, wo der Naturzustand an die staatliche Ord-

nung grenzt. So eine Grenze ist gefährlich – und die reaktionäre Berufung der Gefahr,

die sichauchbeiSchmittfindet, ist zwarmetaphysisch falsch,aber in sich richtig –,denn

derNaturzustand ist nichts,mit demman spielen kann.Die Gewalt desNaturzustandes

unterschätzen heißt, sein eigenes Urteil unterzeichnen. Diese Gewalt wird immer hin-

einschwappen in die Ordnung, die exakt deshalb gewappnet sein und so rücksichtslos

verfahren muss. Es gilt, die Gewalt zu »hegen«, Orte zu finden, an denen sie sich aus-

üben kann, in aller Unberechenbarkeit, ohne die Ordnung als solche in Frage zu stellen:

im Krieg und im souveränen Diktator.39

Schmitts Schriften aus den 30er Jahren halten ein besonders deutliches Bekenntnis

zu dieserGrenzlage bereit, an der die große Intensität entsteht, die Schmitt braucht,wie

alle Reaktionäre. Es ist der zurecht berüchtigte Text ›Der Führer schützt das Recht‹.40

Darin lässt es sich Schmitt nicht nehmen, die Morde und Verhaftungen im Zusammen-

hang des sogenannten »Röhm-Putsches« nicht einfach nur zu rechtfertigen. Vielmehr

36 Nirgends ist der alte Witz aus der NS-Zeit wörtlicher zu nehmen als bei Schmitt, und das in dop-

peltem Sinn: »Wofür steht der Hitlergruß? – Aufgehobene Rechte.« Es geht um die Aufhebung der

Rechte und Gesetze, um den Ort ihrer Suspension, der für Schmitt ganz eigentlich affektiv aufge-

laden ist. Und an diesem Ort vollzieht sich eine maximale Annäherung an die totale Entrechtung,

Rechtlosigkeit, an den Naturzustand, der einerseits herbeigeführt und andererseits auf Abstand

gehalten wird: gerade noch eine Handbreit muss dazwischen passen, so eine gestreckte Rechte

eben.

37 Glossarium. 122. Was überall spürbar ist, im Glossarium gibt sich Schmitt oft keine Mühe es zu ver-

schleiern.

38 Ebd. 48. Auch in einemBriefentwurf, der sich imGlossariumfindet, wird Schmitt ganz deutlich: »Ich

möchte Ihnen gleich mit surrealistischer Offenheit sagen, dass das Wort – und nun erst der Be-

griff – ›Gesetz‹ mir in allem – begrifflich, gedanklich, assoziativ-psychologisch und, last not least,

auch phonetisch – Schauder und Entsetzen einjagt, das Entsetzen nämlich über die Orgien des

Setzens und den Terror der ›Setzung von Setzungen‹, in die wir seit 1848 hineingeraten sind wie in

den Maelstrom.« (65) Und der antisemitische Kern dieser Feindschaft gegen das vorgeblich Leere

und Bodenlose des Gesetzes wird deutlich auf 116.

39 Schmitt: DieDiktatur. 191: »Ist Souveränitätwirklich staatlicheAllgewalt, unddas ist sie für jede, ei-

ne Teilung, d.h. Abgrenzung der Gewalten nicht restlos durchführende Verfassung, so ergreift die

rechtliche Regelung immer nur den berechenbaren Inhalt der Ausübung, niemals die substantiel-

le Fülle der Gewalt selbst.« Dass der Begriff »Gewalt« hier zwischen seiner verfassungsrechtlichen

und seiner physischen Bedeutung schillert, ist bestimmt kein Zufall.

40 Schmitt: Gesammelte Schriften 1933–1936. 200–204.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 195

ist diese Aktion willkürlicher Gewaltausübung Gelegenheit, die Vision des souveränen

Diktators als eine Transzendenz gegenüber der staatlichenOrdnung zu entwickeln,wel-

che letzte genau durch diese und damit dank der Gewaltakte existiert. Es geht also um

einen affektiv aufgeladenen gewaltsamen Ursprung der relativ gewaltfreien Ordnung.

Und dieser Ursprungmarkiert zugleich die Grenze des Rechts, indem er nochmit juris-

tischen Begriffen beschreibbar ist, aber nur so, dass diese, sich auf sich selbst zurück-

wendend, selbst ein Möbiusband bilden: eine sich selbst verstärkende Schleife, in der

die juristischen Begriffe mehr Vorwand für die Generierung einer Intensität werden, so

dass ihre Sinnentleerung kein valider Einwandmehr gegen dieseUmdeutung sein kann.

Schmitt schreibt:

Der Führer schützt das Recht vor dem schlimmstenMissbrauch,wenn er imAugenblick

der Gefahr kraft seines Führertums als oberster Gerichtsherr unmittelbar Recht schafft.

[…]Derwahre Führer ist immer auchRichter. AusdemFührertum fließt dasRichtertum.

[…] In Wahrheit war die Tat des Führers echte Gerichtsbarkeit. Sie untersteht nicht der

Justiz, sondern war selbst höchste Justiz.41

Man sieht, wie hier eine Kaskade von »höchsten« Identitäten inszeniert wird: Führer,

Richter undGesetzgeberwerden eins, und zwar in einer Tat!Der EnglischeAusdruck für

Selbstjustiz »Judge, Jury and Executioner« ist geradezu harmlos gegenüber der Macht-

vollkommenheit, die Schmitt sieht. Im Führer fallen Gesetzgebung, Richtergewalt und

Ausführung (Exekutive – durchaus auch im Sinn der Hinrichtung) zusammen, und da-

mit löst sich die neuzeitliche Trennung der Gewalten einfach auf. Es sind eben diese

Grenzmarken, von denen her allein sich Schmitts Denken zu erkennen gibt, insofern da

der ganze Irrationalismus, den er sich so lange untersagt hatte, endlich legitim über die

HemmungenundHegungendes Juristenhinwegrauschendarf.Es istwahr,dassSchmitt

(etwa in der Auseinandersetzung mit Sorel) sich vom Irrationalismus abgrenzt; aber in

Wahrheit setzt etwa ein Sorel das Irrationale nur an den falschen Platz, und sein Feh-

ler ist vor allem, als Anarchist an das Irrationale zu glauben statt als Reaktionär. Schmitt

atmet durch und durch das Irrationale und den Mythos, er lebt aus ihnen und in ihnen

findet er alle Lust, der er fähig ist. Allerdings ist es dabei so, dassman sich das Recht auf

hemmungslosen Irrationalismus wohl durch allerlei Hemmungen erst verdienenmuss.

Lange, lange zögert Schmitt denHöhepunkt hinaus, so lange, dass er zum vollen Genuss

nicht mehr fähig ist. Selbst Schmitts Samenergüsse haben etwas Pedantisches an sich.

(Es versteht sich, dass diese »Hemmung« oder eher nochGehemmtheit, die ich hier kon-

statiere, nicht unbedingt »besser« ist als die Jünger’sche Gewaltpornographie.Will man

eine ordentlich funktionierende Diktatur aufbauen, sind die Schmitts auf lange Sicht

sehr viel wichtiger. Man hat da eine Gestalt vor sich, die man ähnlich auch bei dem so

uncharismatischen Bürokraten Eichmannfindet.) Ermuss sich die Pforte, durch die das

Irrationale in den Diskurs eintritt, immer erst mühsam konstruieren und zusammen-

bauen.

Dazu dienen die schon bekannten Motive: Freund und Feind, Bedrohung, Gleich-

artigkeit des Volkes. Das nun noch brutaler formuliert: »Alles Recht stammt aus dem

41 Ebd. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Lebensrecht des Volkes.«42 Das von hier zu einem juristisch irgendwie brauchbaren

Rechtsbegriff kein Weg führt, ist längst eingeplant. Schmitt setzt noch einen drauf,

indem Recht hier zu Rache wird: »In der höchsten Not bewährt sich das höchste Recht

und erscheint der höchste Grad richterlich rächender Verwirklichung dieses Rechts.«43

Nicht nur ist hier die faktische Ersetzung der Rechtsordnung durch das ad-hoc-

»Recht« des Führerdiktats mit allen Konsequenzen akzeptiert, ausgeführt und gefei-

ert.44 Es wird vor allem diese Spitze inszeniert, das Erhabene von Staat und Recht,

an dem alle politischen und rechtlichen Begriffe ihren Sinn verlieren und sich in der

radikalen Freiheit (oder wie Schmitt mit Hitler sagt: Verantwortung) des Diktators und

seiner Entscheidungen auflösen. Endlich kann das Gesetz, das Allgemeine, Formale und

Leere, wieder wirklich werden, nämlich in der Person des Entscheiders. Fast egal, was

er entscheidet. Der Diktator ist die Abschaffung des Rechts verkleidet als Ursprung des Rechts,

so dass man jene genießen kann, während man vorgibt, diesen zu achten. »Inhalt und Umfang

seines Vorgehens bestimmt der Führer selbst.«45

Dass es hier um den als befreiend und belebend empfundenen Einbruch des Irratio-

nalen in die Sphäre des Totgeordneten geht, zeigt sich imÜbrigen auch dort,woSchmitt

dieAusnahme ingeradezuvitalistischenTermini spekulativ überhöht.Er schreibt zuEn-

de des ersten Kapitels in der PolitischenTheologie:

Die Ausnahme ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist nichts, die

Ausnahme beweist alles; sie bestätigt nicht nur die Regel, die Regel lebt überhaupt

nur von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens

die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.46

Die amivalente Faszination des Ausnahmezustandes ist also die Sehnsucht nach einer

Situation, in der Kraft und Urtümlichkeit eines mythischen Lebens die Starre der Form

durchbrechen (die, sich selbst überlassen, vom Tod nicht zu unterscheiden ist); eine Si-

tuation, in der diese Kraft und Urtümlichkeit aber zugleich noch so kanalisiert werden,

dass die von ihnen naturgemäß ausgehende Gefahr neutralisiert oder zumindest mini-

miert ist.

Der Katechon. Diese Erfüllung der totalen Freiheit in der Apokalypse bei gleichzeitiger

Wahrung einer minimalen Distanz und damit Sicherheit, dieser orgiastische Voyeu-

rismus, findet noch einen weiteren Anhalt, eine weitere Gestalt in Schmitts Denken.

Schmitt bekennt sich nämlich verschiedentlich zu einer ein wenig abseitigen theologi-

schen Idee, die unter dem Namen des »Katechon« kursiert. So schreibt er etwa in Ex

Captivitate Salus mit Blick auf Tocqueville: »Ihm fehlte der heilsgeschichtliche Halt, der

seine geschichtliche Idee von Europa vor der Verzweiflung bewahrte. Europa war ohne

die Idee eines Kat-echon verloren.«47 Was er mit dieser ein wenig deplatziert wirkenden

42 Ebd. 202.

43 Ebd.

44 Sehr deutlich 203 oben.

45 Ebd. 203.

46 Politische Theologie. 21.

47 Schmitt: Ex Captivitate Salus. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 197

Bemerkung ausdrücken will, ist eine Kritik an der Resignation Tocquevilles. Ohne die

theologische Idee des Katechon, so Schmitt, ist das historische Denken demZwang aus-

geliefert, das faktische Geschehen für das letzte Wort zu halten. Denn der Katechon ist

der, der das Ende der Zeit aufhält, indem er den Antichristen niederhält. Der Katechon

ist also irgendeine Instanz oder Person (oder ein Reich), das die heilsgeschichtliche

Aufgabe hat, das Ende der Zeiten, den Aufstieg des Antichristen, den großen Endkampf

und schließlich das letzte Gericht noch einmal, und sei es nur für einen Augenblick

aufzuschieben. Er ist die minimale Distanz, die uns immer noch vom Eschaton, dem

Letzten trennt.48 Schmitt bekennt in einemEintragdesGlossariums seine Faszination für

diesen Gedanken: »Ich glaube an den κατέχων; er ist für mich die einzige Möglichkeit,

als Christ Geschichte zu verstehen und sinnvoll zu finden.«49

Das ist so ohne Weiteres natürlich gar nicht einleuchtend. Wenn die Weltgeschich-

te Heilsgeschichte ist und von einem allmächtigen Gott gelenkt wird, warum muss es

dann unbedingt einen geben, der das Durchdringen der Mächte des Bösen verhindert?

Entscheidet etwa nicht Gott, wann und wie die Welt zu ihrem Ende kommt? Man muss

einerseits zumindest der Tendenz nach einen Dualismus, Manichäismus voraussetzen,

nämlich eine effektiveMacht Satans; andererseits wird eben dadurch dieHeilsgeschich-

te in etwas umgedeutet, was sie in christlicher Perspektive keineswegs zwingend sein

muss: in eine riesige Freund-Feind-Konstellation, die in sich endlos ist. Geschichte und

Feindschaft fallen dann zusammen.

Es ist aber ebenso offenkundig, dass der »Glaube an den Katechon« in exakterWeise

Schmitts affektiveÖkonomieauchmitBlick aufdieSpekulationbedient.Denndurch ihn

kannman die Apokalypse einerseits unablässig im Auge behalten; man kann ständig an

das Ende der Zeiten, den Durchbruch der letzten Feindschaft, den Ausbruch eines pla-

netarischen Krieges zwischen denMächten Gottes und denen Satans denken (unter der

Führung des wiedererstandenen Jesus Christus als Souverän – wie das schon von Hob-

bes ausgemalt wird).Doch andererseits kannman sich und anderen versichern, dass die

Absichten, die man dabei verfolgt, ganz orthodoxe sind: dass es nicht die Faszination

für die totale Katastrophe und nicht das Begehren nach der totalen Freiheit ist, die ei-

nen daran denken lässt, sondern der Schrecken vor der Macht der Finsternis und dem

Endkampf. Die Figur des Katechon bezeichnet so präzise wie nur irgendwas die Posi-

tion, die Schmitt immer einzunehmen bestrebt ist: die Schwelle zwischen totaler Ord-

nung und totaler Anarchie, zwischen Recht und Gewalt, zwischen Pflicht und Freiheit,

zwischen Gesetz und Souveränität, zwischen Kultur- und Naturzustand. Im Katechon

gewinnt der Souverän seine spekulative Maximierung.50

48 Die ganze Theorie stützt sich auf eine einzige kurze Passage im Zweiten Thessalonicherbrief, die

noch dazu eine sehr spezifische Auslegung erhält (2. Thess. 2, 6–7).

49 Glossarium. 47.

50 In der Anmerkung des Herausgebers des Glossariums zu dieser Notiz wird ein Brief eines Walter

Warnach zitiert. Dieser schreibt, dass Schmitt in einemGespräch erklärt habe, es ginge ihmdarum,

»das Christentum von jedem Verdacht des Eschatologismus freizuhalten« (ebd. 422). Dass passt

eben gut, denn die Figur des Katechon ist der Handstreich, mit dem man wie in der englischen

Redewendung den Kuchen behalten und essen kann: In ihmwird die Eschatologie aufgerufen und

aktiviert und zugleich auf Abstand gehalten und neutralisiert. Sie kann damit als Produzentin von

Intensitäten fungieren.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Es geht soweit, dass sich Schmitt ausmalt, dass es, damit Geschichteweitermöglich

bleibt, sich Zeit aufspannen kann vor dem Ende, in jeder Epoche einen Katechon geben

muss.DakipptTheologie inFantasy,undmanmerkt,warum jemand solchenVorstellun-

genanhängenkann:Sie vereinigen in sichdieErhabenheit einerhöherenWeihe (nämlich

des jeweiligen Katechon), die Tiefe geheimenWissens, die Lust an der Zerstörung, aber

eben noch minimal auf Abstand gehalten und das Schaudern vor der finalen Konfron-

tation der Mächte des Lichts mit denen der Finsternis – ein Schaudern, aus denen noch

der billigste Fantasy-Film seinen Reiz zu ziehen versteht.

Wer ist heute der κατέχων? Man kann doch nicht Churchill oder John Foster Dulles da-

für halten. Die Frage ist wichtiger als die nach dem JüngerschenOberförster.Manmuss

für jede Epoche der letzten 1948 Jahre den κατέχων nennen können. Der Platz war nie-

mals unbesetzt, sonst wären wir nicht mehr vorhanden. Jeder große Kaiser des christ-

lichenMittelalters hat sich mit vollem Glauben und Bewusstsein für den Katechon ge-

halten, und er war es auch. Es ist gar nicht möglich, eine Geschichte des Mittelalters zu

schreiben, ohne dieses zentrale Faktum zu sehen und zu verstehen. Es gibt zeitweise,

vorübergehende, splitterhaft fragmentarische Inhaber dieser Aufgabe. Ich bin sicher,

dass wir uns sogar über viele konkrete Namen bis auf den heutigen Tag verständigen

könnten, sobald nur einmal der Begriff klar genug ist.51

Man kann sich deshalb auch fragen, wie ernst es Schmitt mit der Religion wirklich ist.

Sie ist immer mal wieder ein Referenzpunkt von Schmitts Schreiben. Gerade die »per-

sönlicheren« Texte sind voll solcher Bezugnahmen.Und doch bleibt es eigenartig unper-

sönlich,wasdanndabei herauskommt.MeinEindruck jedenfalls ist,dass fürSchmitt die

Religion eineRolle ganz analog zur Politik erfüllt: alsMaterial (undAusgangspunkt) einer

Affektproduktion, das aber für sich genommen weder wichtig noch »wahr« ist.52 Des-

halb glaube ich auch nicht, dass etwa Schmitts Souveränitätslehre oder Freund-Feind-

Opposition in der Idee des Katechon bzw. des Antichristen ihreWurzel findet. Vielmehr

ist es so, dass die Bekenntnis zu und die Faszination für die politischen wie die escha-

tologischen Ideen eine gemeinsame Wurzel in dem Bedürfnis haben, etwas Erhabenes

51 Glossarium. 47. Meine Hervorhebung. Dass Schmitt hier sagt, die Identifizierung des Katechon sei

wichtiger als die des Oberförsters, hat bestimmt mehrere Gründe. Einerseits wurde der Oberförs-

ter ja als Statthalter für die Nazi-Führung, für Hitler oder Göring, gelesen. Das setzt freilich das

Parteimitglied Schmitt in einige Peinlichkeiten. Andererseits aber kann man auch einen quasi-

theologischen Grund beibringen: Der Antichrist, für den der Oberförster dann stehen würde, ist

ja, als Vorbote des Herrn der Lügen, notorisch schwer zu durchschauen. Es ist dann wie im Poli-

tischen: Es muss der Souverän bzw. der Katechon in einer persönlichen Entscheidung feststellen,

wer der Feind ist. Die Figur des Katechon kehrt im Glossarium immer wieder, so: 52. 61. 85. 94. 116.

124. 192. 206f. 293.

52 Eine ähnliche Beobachtung ließe sich bzgl. der Anthropologie machen. In der Erörterung der kon-

terrevolutionären Autoren des 19. Jhs. stellt Schmitt richtig fest, dass schematisch gesprochen die

emanzipatorischen Theorien eher einem optimistischen Begriff des Menschen folgen, während

die reaktionären eine pessimistische Sicht auf den Menschen entwerfen. »Jede politische Idee

nimmt irgendwie Stellung zur ›Natur‹ desMenschen und setzt voraus, dass er entweder ›vonNatur

gut‹ oder ›von Natur böse‹ ist.« (Politische Theologie. 61) Es ist sicher, dass Schmitt die anthropolo-

gische Voraussetzung der Reaktionäre teilt.Weniger klar ist freilich, ob es sich dabei umeine echte

Überzeugung handelt oder um ein dramaturgisches Erfordernis der Intensitätsinszenierungen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 199

und Tiefes und Geheimes und Grandioses zu spüren. Sie sind beidemehr Rohstoff denn

Motor.Denn hier wie sonst setzt sich der Formalismus durch: Hauptsache, es gibt einen

Feind und einen Souverän; wichtig ist, dass es Katechon und Antichrist gibt, wobei man

ohnehin nicht genau weiß, wer diese Rolle je ausfüllt. Wenn Schmitt im eben zitierten

Text aber sagt, dass man eben doch wissen müsse, wer jeweils der Katechon ist, dann

ist das nur folgerichtig und bestätigt den Formalismus, statt ihn zu widerlegen: Denn

wenn die Verarbeitung dieser Idee Gelegenheit und Mittel zur Herstellung von Intensi-

täten ist, zur theatralen InszenierungdesWirklichen alsEndkampf,dannmussmanhalt

auch die Protagonisten benennen können, damit das Ganze richtig knallt. Es ist ja der

Moment, in dem sich die Unscheinbaren als Boten des Satans oder Soldaten des Herrn

entpuppen,die den apokalyptischenStorys erst das gewisse Etwasmitteilen.Ohnediese

Konkretisierung –die aber in sich fast beliebig ist und eben nur dramaturgischenGebo-

ten untersteht – bliebe die Vision des Endkampfes einfach blutleer.

ImKatechon verdichtet sich die reaktionäre Unehrlichkeit, so wie sie bei Schmitt erscheint: Der

Katechon ist die Figur, in der die Apokalypse und der letzte Kampf einerseits aufgerufen und akti-

viert, andererseits auf Abstand gehalten und neutralisiert wird. Während aber diese Neutralisie-

rung etwa in einem Fantasy-Film einfach durch das Bewusstsein geschieht, dass ein Film eben ein

Film ist, soll sie hier in der spekulativen Figur (im Sinn vonDramatis persona) selbst erfolgen. Da-

mit wirdmöglich, den Katechon zu einerWirklichkeit zu stilisieren, die in ihrerWirklichkeit selbst

die Aufgabe der Neutralisierung erfüllt, die Schmitt eben nicht der Fiktion zuweisen will. Dennwie

schon bei Jünger geht es hier ganz entschieden um die Verwischung der Grenze zwischen Realität

und Fiktion zum Zweck der Herstellung neuer Intensitäten. Eine wirklich gläubige Christin

würde den Antichristen, den Krieg und die schlussendliche Aufhebung der Geschichte

in derHerrlichkeit Gottes vielleicht nicht ersehnen (insofern sie umdie gnadenloseHär-

te weiß, mit der diese letzte Auseinandersetzung geführt werden wird). Sie würde sie

aber akzeptieren. Wenn man in allem Ernst ins Reich Gottes gelangen will, dann wird

man eben diese Schritte nicht umgehen können. So eine Christin könnte den Katechon

als real anerkennen, den Antichristen ebenso, ohne beide aber absolut zu setzen, sie auf

Dauer stellen zuwollen. Siemüsste nicht in die Figur des Katechon eineNeutralisierung

und Einklammerung hineintragen, die aus der Fiktionalität in sie hineingeschmuggelt

ist. So flieht Schmitt hier wie immer vor der Realität, noch vor der, die er selbst entwor-

fen hat. Denn die Verabsolutierung des Katechon bedeutet ja, dass diese Gestalt, die das

ganze Gewicht der Heilsgeschichte tragen soll, in Wahrheit die Aufgabe hat, die Heils-

geschichte auszuhebeln und zu einer sakral-säkularen Geschichte zu degradieren: Das

Ende wird nämlich immer aufgeschoben. Die Einklammerung, die die der Fiktionalität

ist, wird zum Wesensmerkmal des Katechon, so dass der sich als das entpuppt, was er

immerwar: als bloßeErfindung.Ende der Zeiten undKatechon: Zwischendiesen beiden

Konzepten entspinnt sich bei Schmitt ein Geben und Nehmen, in dem beide einander

den Anschein der letzten Realität zumZweck der Affektproduktion kommunizieren und

exakt im selben Zug die Fiktionalität ihrer selbst sowie des so produzierten Affekts nur

vertiefen, indem sie verdeckt wird.Was für den Fantasy-Autor Spielerei ist; was für die

Christin härteste Realität ist: das wird bei Schmitt zum bloßen Betrug.53

53 In dem präzisen Sinn, den Roland Breeur diesemBegriff gegeben hat (vgl. Au tour de l’imposture).

Mit sichtlicher Faszination fasst Schmitt gegen Ende seines Parlamentarismus-Buches die Feind-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Eine letzte Funktion lässt sich beim Katechon in Schmitts Denken noch identifizie-

ren. In ihmverdichtet sich nämlich auch, imBild einermythischenGestalt, die paradoxe

Verschränkung der Zeitregister, die sich bei allen Reaktionären auf die eine oder andre

Weise finden lässt. Sie alle warnen eindringlich vor einer bevorstehenden Katastrophe,

die nurmehr unter Aufbietungder letztenKräfte abgewendetwerdenkann –und sie alle

stellen zugleich fest, dass längst alles verloren ist. Im Katechon nun ist diese Verschrän-

kung vonWarnung und Trauer, unmittelbarer Zukunft und unerlösbarer Vergangenheit

in eine Persona gedrängt: Der Katechon ist der, der den bereits sich zur Übernahme an-

schickenden Antichristen noch für einen letzten Augenblick niederhält – und der doch,

soll die Heilsgeschichte weitergehen, unterliegen muss. Es ist unvermeidlich, dass der

Antichrist sich aufschwingt; dasmuss so sein. Es steht so geschrieben.Daher ist die An-

strengung des Katechon so heroisch wie vergeblich, und sie ist sicher nur jenes, weil sie

auch dieses ist. ImGrunde lässt sich von dieserWarte her sagen, dass Schmittmit seiner

Berufung auf den Katechon ein besonderes Kunststück gelingt: nämlich denHeroismus

und das Erhabene des Milton’schen Satans für das Christentum (d.h. »für die Guten«)

zurückzugewinnen. Das Beeindruckende von Miltons Satan ist ja eben, dass er in vol-

lem Bewusstsein einen sinnlosen, aussichtslosen Kampf führt. Schmitts Katechon tut

das auch, doch er kann sich anders als Miltons Satan sicher sein, die Sache Gottes zu

vertreten. Der affektive Reingewinn von Paradise Lost wird so vollständig für eine Sache

verwertbar gemacht, die es nicht einmal mehr nötig hat, die eigene moralische Über-

legenheit zu behaupten: es ist doch schon im Begriff, der verwendet wird, automatisch

impliziert.Wie praktisch.

Neurose und Wunder. Man findet bei Schmitt kaum je den Gedanken des Nichts, der Lee-

re, der Abwesenheit.Die Diagnose des ontologischenHorrors, die für Jünger,Heidegger

oder Rand gilt, gilt nicht in gleicher Weise für Schmitt. Selbst seine unermüdliche und

bald vornehm-zurückhaltende, bald herablassend-vernichtende Kritik des Liberalismus

sieht in ihm nicht eine bloße Erscheinung, nackten Schein, dem das eigentliche und

wahre Sein entgegengesetzt werden müsste. Es gibt natürlich eine Art Seinsbonus der

souveränenDiktatur gegenüber der parlamentarischenDemokratie.Aber daswirdnicht

schaft zwischen Donoso Cortes und Proudhon zusammen. Die gibt sich für Donoso Cortes (und

offenbar auch für Schmitt) als eine quasi-eschatologische Konfrontation. Auch dort wird Theolo-

gie zumMaterial und Mittel einer Steigerung der Affekte qua Steigerung der Feindschaft. »In den

Augen von Cortes war der sozialistische Anarchist ein böser Dämon, ein Teufel, und für Proud-

hon ist der Katholik ein fanatischer Großinquisitor, über den er zu lachen versucht. Dass hier die

beiden eigentlichen Gegner waren und alles andere provisorische Halbheit, ist heute leicht zu er-

kennen.« (Parlamentarismus. 83) Denn zwischen den Feinden, zwischen Katechon und Antichrist

fallen die Lauen, d.h. der Liberalismus nicht ins Gewicht. Schmitt bewundert den radikalen So-

zialismus und Kommunismus: Er ist für ihn grundfalsch, wahrscheinlich gar das Böse selbst. Doch

seine Kraft, seine Gewalt, seine Rücksichtslosigkeit hebt ihn ins Grundsätzliche, weit erhaben über

den »Halbheiten« des Liberalismus. Und der Katechon braucht nun einmal seinen Feind – einen

Feind, der auf seiner Höhe seinmuss, damit der Kampf erhaben wird. »Für Cortes [und nicht weni-

ger für Schmitt] ist der radikale Sozialismus etwas Großartigeres als die liberale Transingenz, weil

er auf die letzten Probleme zurückgeht und auf radikale Fragen eine entscheidende Antwort gibt,

weil er eine Theologie hat. […] So gewannen die Gegensätze wieder geistige Dimensionen und oft

eine geradezu eschatologische Spannung.« (ebd. 82)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 201

als Sein gegenNicht-Seinpräsentiert,höchstensnebenbei.Das liegt daran,dass Schmitt

von eben der Formmehr als genug vor sich sieht, die für ihn als Juristen die eigentliche

Materie ist: Denn der Liberalismus bildet ja reichhaltige ideologische und vor allem po-

litisch-juristische Gehalte aus. Schmitt wird nichtmüde, sichmit ihnen kritisch ausein-

anderzusetzen.Mag sein, dass da auchmal der kleinliche Dünkel dahintersteht, wie bei

Heidegger,demdie öffentlichenVerkehrsmittel zu verpöbelt sind.Aber das scheint nicht

SchmittsHauptproblemzu sein.Es ist imGegenteil so, dass die liberalistischen Formen,

Prozeduren und Argumente falsch sind, weil sie auf einer Absolutsetzung von Aspekten

des Wirklichen beruhen, die für sich nur das ärmste Bild abgeben – eben tot sind. Die

Schlagworte sind etwaMechanismus oder Mechanik, das Automatische, die Streichung

des Personalen, das Gesetzmäßige, Technisierung, Verwaltung usw. Es geht, mit einem

Wort, um eine Idee von Staat und Recht, in dem ein abstrakter Vernunftbegriff leitend

ist, der Vernunftbegriff der Aufklärung, wie Schmitt sie versteht. Das Wesentliche die-

ses Vernunftbegriffes ist es eben, eine totale Gleichmäßigkeit, Berechenbarkeit und un-

persönliche Universalität herzustellen. Die aufklärerische Vernunft in diesem Sinn ist

damit alles – aber nicht Leben. Das, was Schmitt schreckt, ist die Vision eines rational

ablaufenden Prozesses, der persönliche Eingriffe nur als Störung kennt.Was ihm Angst

macht, ist die Streichung der Person aus der menschlichen Wirklichkeit. Aber das darf

man nicht falschverstehen: Schmitt ist in keinem selbst wieder aufklärerischen oder hu-

manistischen und noch nicht einmal in einem theologischen Sinn an der Person inter-

essiert.Was ihn an ihr fasziniert, ist gerade das Moment der unberechenbarenWillkür,

das im souveränen Diktator zum Prinzip erhoben ist. Es ist der Durchbruch einer ur-

sprünglichenLebenskraft durchdie erstickendeForm.54 Schmitt kennt denHorror vacui

der anderen Reaktionäre deshalb nicht, weil seine Angst die einer alles überdeckenden,

gleichmachenden Form ist; und diese Form ist doch nur deshalb so gefährlich, weil sie

eben nicht leer oder Nichts ist, sondern imGegenteil expansiv. Auf der anderen Seite ist

Schmitt eben kein Anarchist. Es ist gerade nicht so, dass er sich in einem engen Sinn

nach einer totalen Freisetzung sehnt. In Wahrheit kann er nur leben in und aus einer

starren Form. Er ist Jurist, und das auch als Mensch. Seine Version reaktionären Den-

kens ist in sich zutiefst widersprüchlich – was allein noch kein Argument dagegen ist.

Man kann das in einemWort so zusammenfassen, dass die Reaktion bei Schmitt neurotisch

wird (während sie bei Jünger etwa entschieden pervers ist). Auch derNeurotiker ist so ei-

ner,derunterdenZwängen leidet,ohnedie erdasLebennicht einmaldenkenkönnte; der

sich, in Übereinstimmung mit der Überbetonung der Formen und Gleichmäßigkeiten,

nach einer völlig übertriebenen Befreiung sehnt, die er doch nicht akzeptieren könnte.

54 Schmitt schreibt über Sorel, und spricht doch wohl im eigenen Namen, wenn er erklärt: »Die krie-

gerischen und heroischen Vorstellungen, die sich mit Kampf und Schlacht verbinden, werden von

Sorel wieder ernst genommen als die wahren Impulse intensiven Lebens. […] Was das menschli-

che Leben an Wert hat, kommt nicht aus einem Räsonnement; es entsteht im Kriegszustande bei

Menschen, die, von großenmythischenBildern beseelt, amKampfe teilnehmen […].« (Parlamenta-

rismus. 83) Schmitt grenzt sich natürlich vomAnarcho-Syndikalismus Sorels ab; andererseits kann

man sich die Frage stellen, wie sozialistisch und anarchistisch der Autor der Réflexions sur la violence

wirklich ist. Die Mythentheorie jedenfalls scheint mir nicht mit einem halbwegs anspruchsvollen

Sozialismus zu vereinbaren zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Der Ausweg, für Schmitt zumindest, ist, die libidinöse Besetzung absoluter Freiheit auf-

rechtzuhalten, sie aber erstens einem anderen zu übertragen und zweitens sie nur auf

einen einzigen zu beschränken. Nur der darf alles; alle anderen dürfen nichts – es sei

denn, sich an der totalen Freiheit des einenmitberauschen.

So eine Neurose kennt keine glückliche Lösung, wenn es nicht die Auflösung der

Neurose selbst ist. Der Ausweg ist immer genau das, was Schmitt in seinen Deklama-

tionen gegen den Liberalismus fast schon synonym mit »Kompromiss« gebraucht: ein

schlechter Kompromiss. Vor allem muss sich alle Verwirklichung von Begehren dort, wo

sie durch einen unbewusst verwurzelten Zwang verstellt wird, zu einer Verdrehung des

Begehrens und zu einer Travestie der Befriedigungwandeln. So auch hier.Und es ist fas-

zinierend zu beobachten, wie Schmitt immer wieder sich selbst Rechenschaft darüber

ablegt. Nur den einen letzten Schritt kann er nicht machen, denn wie in derTheorie des

Naturzustandes als Ausnahmezustand (oder umgekehrt) verbleibt immer eine hauch-

dünne Trennscheibe: die Distanz, die durch das Zitat gebildet wird, in der historischen

Darstellung als solcher.

Erstes Indiz: Die Grundthese, die mit dem Begriff der PolitischenTheologie verbun-

den ist, lässt sich so zusammenfassen, dass es zwischen den theologischen und meta-

physischen Konzeptionen, die einer Epoche geläufig sind und als vernünftig einleuch-

ten, und den politischen Grundüberzeugungen derselben Epoche eine Korrespondenz

gibt. Schmitt legt dabei Wert darauf, dass diese Korrespondenz nicht so einfach bedin-

gend in die eine oder andere Richtung aufgelöst wird.Man kann nur die Zusammenge-

hörigkeit feststellen, nicht aber eine Begründungsrichtung.55 Was entspricht nun dem

Ausnahmezustand in einer vordemokratischen Epoche? Es ist dasWunder.

Denn die Idee des modernen Rechtsstaates setzt sich mit dem Deismus durch, mit

einer Theologie und Metaphysik, die das Wunder aus der Welt verweist und die im

Begriff des Wunders enthaltene, durch einen unmittelbaren Eingriff eine Ausnahme

statuierende Durchbrechung der Naturgesetze ebenso ablehnt wie den unmittelba-

ren Eingriff des Souveräns in die geltende Rechtsordnung.56

Es ist doch eigenartig, wie Schmitt hier implizit eine grandiose, epochale Verdüsterung

anzeigt.Was sagt das über einDenken aus,wenn es dazubereit ist?DasWunder ist nicht

mehrmöglich, nichtmehr denkbar, nichtmehr glaubwürdig. ImWunder tut sich,wenn

auch notorisch uneindeutig, der göttliche Wille kund. Schwer verständlich vielleicht,

aber sinnenfällig. Schmitt konstatiert, dass es dorthin keinen Weg zurück gibt. Im Au-

genblick jedenfallsmüssenwir unsmit einerTheologie und einerMetaphysik begnügen,

die solche Wortmeldungen Gottes nicht kennen. Wir (d.h. Schmitt) ertragen diese Stil-

le aber nicht. Wir suchen und finden ein (strukturelles) Analogon zumWunder in einer

Zeit der »Immanenzen«: den Ausnahmezustand.Der ist aber inhaltlich etwas ganz ande-

res als dieReferenz auf einen allmächtigenundhoffentlich auchgutenSchöpfergott.Der

Ausnahmezustand postuliert die unheilbare Gewalttätigkeit derMenschen gegeneinan-

der und zugleich die Einschränkungwie Konservierung derselben im Staatlichen.Da ist

55 Vgl. Politische Theologie. 50f.

56 Ebd. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 203

nicht einfach nur etwas historisch zerbrochen.Wir haben vielmehr auch ein Paradebei-

spiel einer neurotisch verdrehten Lusterfüllung vor uns: Das »Gute« kann hier nur noch

als Abfallprodukt undEinschränkungdes Schlechten,das »Glück« derGemeinschaft nur

noch als dempermanenten Bürgerkrieg abgerungen erscheinen.Es ist wie ein Pennäler,

der sich ausmalt, sein popeliger Liebeskummer solle nur ruhig ewig andauern, er werde

es schonverstehen,dank seinesübermenschlichenLeidens zumunsterblichenPoetenzu

werden. Der Unterschied: Pennäler können mal erwachsen werden.Manmuss Leid und

Schmerz eben nicht zumMetaphysikummachen.Man nicht. Schmitt schon. ImGrunde

spricht Schmitt mit dieserThese von der Analogie zwischenWunder und Ausnahmezu-

stand seine eigene geistige wie libidinöse Grundstruktur klar aus.

Zweites Indiz: Er tut dasselbenoch einmal,wennerdieReaktiondes von ihmbewun-

dertenDonosoCortes auf dieHegemonie des demokratischenGedankens in derModer-

ne resümiert. Dieser kommt zu dem Schluss, »dass die Epoche des Royalismus zu Ende

ist. Es gibt keinen Royalismus mehr, weil es keine Könige mehr gibt. Es gibt daher auch

keine Legitimität im überlieferten Sinne. Demnach bleibt für ihn nur ein Resultat: die

Diktatur.«57

Erstaunlich ist nun nicht, dass Schmitts und Donosos Reaktionen deckungsgleich

sind. Erstaunlich ist, dass Schmitt hier eine Geschichte der Desillusionierung erzählt,

in der das verlorene Paradies legitimer Herrschaft in der schauerlichen Gestalt der radi-

kalwillkürlichen,dezisionistischenHerrschaftwiederersteht.Warum,somussmansich

fragen, kann Schmitt (undDonoso) den Leichnamnicht einfach ruhen lassen?Wieso lie-

bermit einemUntoten alsmit demLebendigendieGemeinschaft bauen? Es ist klar, dass

Schmitt meint, es gäbe gute Argumente für die souveräne Diktatur (oder besser: keine

guten gegen sie oder für die liberale Option); aber die Geschichte, die Schmitt über Do-

noso und damit über sich erzählt, ist eben doch aussagekräftig, denn sie legt die ganze

Vergeblichkeit offen: die Sehnsucht nach der Wiederbelebung von etwas endgültig Ver-

lorenen, das nur als Schrecken wiederkehren kann.58

Extremismus als Methode. Es lässt sichdasGesagtenocheinmal anders formulieren. Inso-

fern sich nämlich bei demWissenschaftlicher Schmitt eineMethode identifizieren lässt,

steht sie geradezu im Gegensatz zum gängigen Verständnis von Methode und sogar zu

ihrer Voraussetzung. Da die Idee der Methode eine regelmäßig geordnete Wirklichkeit

voraussetzt, die sich dann eben, dem Weg gemäß, erkennen und nachzeichnen lässt,

folgt Schmitts »Methode« einer ganz anderen Logik. Es gilt für Schmitt immer, genau

den Ort aufzusuchen und zu finden, an dem die Regelmäßigkeiten an ihr Ende kom-

men – aber auch erst ihren Anfang finden. Er selbst spricht es aus: »Auch heute noch ist

57 Ebd. 55.

58 Es ist die Logik des Friedhofs der Kuscheltiere: Die, dieman nicht loslassen kann,magmanwiederbe-

leben können. Aber man muss sich bewusst sein, dass sie nach ihrer Wiederkehr nicht dieselben

sein werden. Der Unterschied zu Stephen Kings Roman ist klar: Man kann durchaus nachvollzie-

hen, dass der Vater den Tod seines Kindes nicht akzeptieren kann. Warum Donoso oder Schmitt

das Ende der Könige so intim als Erschütterung empfinden, die sie mit Zombies zu heilen bereit

sich finden – das lässt sich nicht so leicht verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

der Kriegsfall der ›Ernstfall‹.Man kann sagen, dass hier,wie auch sonst, gerade der Aus-

nahmefall eine besonders entscheidende und den Kern der Dinge enthüllende Bedeu-

tung hat.«59 AlleThemen seiner »Rechtswissenschaft« sind solche Extreme, die inWahr-

heit jenseits der Wissenschaft und erst recht der Rechtswissenschaft liegen: Diktatur,

Freund und Feind, Naturzustand, Ausnahmezustand, Intensität, Souveränität. Es geht

überall umeineÜberschreitung der geordnetenBahnen einer nur scheinbar gesicherten

liberalenExistenzhinaufdieWahrheit einerGewalt (wieder imphysisch-konstitutionel-

len Doppelsinn), die alle Ordnungen begründet.60 Wie viele andere Reaktionäre zitiert

auch Schmitt den berühmten Satz: »Leider erhält alles, was man vom Kriege sagt, erst

im Bürgerkrieg seinen letzten und bitteren Sinn. Viele zitieren den Satz des Heraklit:

Der Krieg ist der Vater aller Dinge.Wenige aber wagen es, dabei an den Bürgerkrieg zu

denken.«61

Auch von dieser Seite bestätigt sich der Befund: Schmitt sucht eine maximale In-

tensität auf, die identisch wäre mit der maximalen Freiheit. Sie wird wieder entschärft,

einmal indem sie in Kategorien des dualen Kampfes und der diktatorischen Herrschaft

gepresstwird,wie schon gesehen; dann aber auch, indemsie ebenmethodisch aufgesucht

wird. Die Methode des Extremismus vereinigt in sich, als Methode von etwas, was sich

methodisch eben nicht fassen lässt, den Zwiespalt und das Widerstreben, die Schmitts

Denken ausmachen.

Und auch hier ist wieder zu bemerken: Ja, am Anfang der meisten politischen Ord-

nungen steht irgendeine Form von Gewalt: der Handstreich eines gewieften Politikers,

ein Krieg, eine Okkupation. Schmitt hat da ohne Zweifel recht, und diese Bemerkung

sollte vor allzu luftigen Erörterungen von Verfassungen mit ihren jeweiligen Gewalten

schützen. Aber wieder gilt auch hier die Erinnerung:Mit diesemHinweis allein, ist über

eine gegebene politische Ordnung noch nichts ausgesagt. Es ist, um nur dieses Beispiel

zu nennen, richtig, dass das politische System und die Verfassung der BRD Folgen des

verlorenen Krieges und zugleich des beginnenden neuen, »kalten« Krieges waren. Aber

wer würde deshalb auf die Idee kommen, dass allein mit diesem Hinweis etwas Defi-

nitives über dieses System und seine Verfassung gesagt wäre? Vor allem muss der alte

Trick ferngehaltenwerden,den alleDenkfaulen –unabhängig von ihrer politischenHal-

tung – allzu gerne in die Waagschale werfen: die schlichte Gleichmacherei. Es ist eben

nicht so, dass alle Ordnungen, nur weil sie in der Tat einen vergleichbaren Ursprung

haben, ineinander deshalb schon gleich wären. Aber es sind eben solche Suggestionen,

die letztlich immer wirksam werden sollen bei Schmitt. Denn ist erst einmal der Punkt

erreicht, wo sich eine parlamentarische Demokratie und eine Diktatur als Ordnungen

gleich sind,weil und insofern sie einen vergleichbarenUrsprung haben, kann die nächs-

te Frage nachgeschoben werden: welche der beiden Ordnungen denn die Aufgabe jeder

Ordnung (eben Ordnung zu halten!) besser erfülle als die andere. So fix gehen die Kurz-

schlüsse in der reaktionären Rhetorik vonstatten.

59 Der Begriff des Politischen. 33.

60 Gerade in der Betrachtung und Rechtfertigung der Diktatur spielt der Begriff des »pouvoir consti-

tuant« – den Schmitt dergestalt den emanzipatorischen Autoren entwindet – eine zentrale Rolle,

und das Gewaltige dieser Gewalt wird dabei immer mitgedacht.

61 Ex Captivitate Salus. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 205

Schmitts Extremismus-Methode ist also sicherlich heilsam gegenüber zu abstrak-

ten, zu rationalistischen und zu idealistischen Betrachtungen des Politischen. Ihr An-

spruch, »den Kern der Dinge« zu enthüllen, bleibt aber pure Behauptung, die sich mehr

auf ihre affektive Kraft als auf Argumente berufen kann.

Strategien der Verleugnung. Es ist von einem wie Schmitt zu viel verlangt, erhoffte man

sich wirklich eine kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Verantwortung nach

1945. Dennoch ist es eindrucksvoll, mit welcher Konsequenz er all seine geistigen Ener-

gien darauf verwandt hat, eine solche Infragestellung zu verhindern.Er bietet dabei eine

ganze Reihe von Taktiken auf, die man auch bei anderen in vergleichbarer Lage antrifft.

Gerade das Büchlein ExCaptivitate Salus ist instruktiv: Dieser kleine Band ist nahezu un-

genießbar und er war Schmitt doch so wichtig, dass er es gerne in seinem Bekannten-

kreis verteilte.

Das erste, was da auffällt, ist das geschmacklose Jammern dessen, der zur Verant-

wortung gerufen wird und der bemerkt, dass »Verantwortung«,wenn sie nicht das leere

Wort ist, das man gerne mit dem Führer assoziiert, ziemlich unbequem sein kann. Das

ganzeBuch strotzt nur so vorwürdelosemSelbstmitleid.Nur einBeispiel: »Ich habe arme,

leidvolleMenschen imSinn,Menschen in einer einsamenGefahrenlage,diemeiner eige-

nen verwandt ist, und derenDenken in dieser Lage steht, so dass ich sie gut verstehe und

sicher sein kann,dass siemich verstehen.«62Daswäredeutlich eindrucksvoller,wenndi-

rekt danach nicht einer jener Sätze stehenwürde, die exakt dieMobilisierung der gezielt

hergestellten literarischenZweideutigkeit imSinn einer Abweisung vonVerantwortlich-

keiten stehenwürde (also eineParadebeispiel reaktionärerUnaufrichtigkeit): »MeineAr-

beit ist der wissenschaftlichen Klärung des öffentlichen Rechts gewidmet.« Wir wissen

jetzt, dass nichts falscher sein könnte als diese Selbstdarstellung; und es wäre eine ekla-

tante Lüge, wenn nicht die gesamte rhetorische Strategie der Reaktion auf die Verwi-

schung der Grenze zwischen Wahrheit und Unwahrheit abgestellt wäre – so, dass eine

Lüge fast als harmlos erscheinenmuss.

Eine weitere Taktik, die hier anklingt, ist die Selbststilisierung: Man ist ja nur Jurist

gewesen,63 und eigentlich auch bloß Opfer einer Politik, die über einen hereingebro-

chen ist, »der schlechte, unwürdige und doch authentische Fall eines christlichen Epime-

theus«64, und heute: »Ich bin der letzte, bewusste Vertreter des jus publicumEuropaeum,

sein letzter Lehrer und Forscher in einem existenziellen Sinne und erfahre sein Ende so,

wie Benito Cereno die Fahrt des Piratenschiffs erfuhr.«65 Ach so.

62 Ebd. 62.

63 Scheinbar in allem Ernst klagt Schmitt: »Der Forscher und Lehrer des öffentlichen Rechts sieht sich

dann plötzlich mit irgendeinem freien Gedanken festgelegt und rubriziert, und zwar von Men-

schen, die niemals in ihrem Leben einen freien Gedanken gehabt haben, und denen jede Freiheit

des Geistes wesensfremd ist.« (56) Dafür, für freie und wissenschaftliche Gedanken hat wohl nie-

mand Schmitt kritisiert. Bewundernswert immerhin die Virtuosität, mit der Schmitt hier Selbst-

mitleid, Ressentiment und Verklärung der eigenen Situation vor dem Krieg miteinander verbin-

det.

64 Ebd. 12.

65 Ebd. 75. Vollends größenwahnsinnig ist das Vorwort der spanischen Ausgabe. Da wird von einem

amerikanischen Lagerarzt berichtet, der durch seine Nachsicht und Milde die Abfassung von Ex

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Dann die Taktik der mehr oder weniger subtilen Umdrehung der früheren Überzeu-

gungen. Ernst Jünger nicht unähnlich scheint Schmitt 1945/6 plötzlich ein ganz großer

Anhänger des Individualismus zu sein! Man traut seinen Augen kaum. »Auch gegen-

über dieser oberflächlichen Eroberung behielt der unausrottbare Individualismus des

Deutschen seine Kraft.«66 Die Freund-Feind-Entgegensetzung hatte man offenbar im-

mer falsch verstanden, denn es ging doch nur um Anerkennung!67 Na so was, das hat-

te der Autor des Begriffs des Politischen wohl nicht ganz verstanden. Und hatte Schmitt

1933 noch ganz mit den Wölfen geheult und die Intellektuellen zum Teufel gejagt, ist er

nun mit einem Mal ganz sensibel für alles Geistige. »Der Geist ist seinem Wesen nach

frei und bringt seine eigene Freiheit mit sich.«68 Überhaupt: Kleinmachen wird zu ei-

ner bevorzugten Taktik jener, die so viel für die Stärke und Macht übrig hatten: sowohl

individuell (»Aber auch in der Defensive bin ich schwach.«69 »So bin ich wehrlos.«70) als

auch national: Erstaunlicherweise legt Schmitt nun großes Gewicht auf den Umstand,

wie klitzekleinDeutschland ist und immerwar. So ein kleines Land, fast nur eine Region

kann doch wohl auch keine nennenswerten Verbrechen zu verantworten haben (so der

Schluss, der gar nicht ausgesprochen werden muss): »Deutschland ist seit langem ein

verhältnismäßig kleiner, geistig nicht abgeschlossener [was sollte das imÜbrigen sein?]

und nicht abschließbarer Raum in der Mitte Europas […].«71 Ach, überhaupt ist sogar

Europa »klein«, verglichen mit den Riesen Amerika und Russland (wie viel kleiner dann

Deutschland!).72 Heute heißt das dann, auf die Geschichte gewendet, »Fliegenschiss«,

die Methode ist immer dieselbe: Bagatellisierung um jeden Preis.

Je länger man drüber nachdenkt, desto deutlicher wird, dass die Deutschen die ei-

gentlichen Opfer der Nazis sind. Das sieht Jünger ja ganz ähnlich. Die »deutsche Bil-

dungsschicht« wurde »Beute« der Nazis; zahlreiche um 1900 entstandene Richtungen

undBewegungen »haben alle irgendwie zu demErfolg der großenMassenbewegung, die

in dieHändeHitlers geriet, beigetragen.Sie sind auch sämtlich irgendwie vereinnahmtwor-

den.«73 Die wahre Geschichte der Deutschen ist eine »Leidensgeschichte«.74 Nach dem

Krieg wurden »Tausende und Hunderttausende von Angehörigen bestimmter Bevölke-

rungsgruppen – z.B. alle höheren Beamten« und unter anderem auch ein gewisser Carl

Captivitate Salus ermöglicht hat. Und davon heißt es dann: »[…] er hat sein providentielles Werk

getan.« (98) Offenbar ist in Gottes Vorsehung egozentrische, unverbesserliche, postfaschistische

Schundliteratur ganz oben auf der Prioritätenskala.

66 Ebd. 18.

67 Ebd. 89.

68 Ebd. 22. Besonders peinlich ist der Satz, nur ein paar Zeilen später, der nichts anderes als einWin-

seln um Aufmerksamkeit und Anerkennung, umgedeutet in ein vorgebliches Recht, ist: »Dieser

Geistesfreiheit entspricht das unverlierbare Recht auf wissenschaftliches Gehör.«Was der Schmitt

der 20er und 30er angesichts solcher freierfundener Rechte gesagt hätte, braucht man sich nicht

lange ausmalen.

69 Ebd. 10.

70 Ebd. 12.

71 Ebd. 17.

72 Ebd. 29.

73 Ebd. 18f. Meine Hervorhebungen.

74 Ebd. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 207

Schmitt, und samt und sonders alle völlig unschuldig, versteht sich » – ohne jede wei-

tere Rücksicht ihrer Rechte beraubt und in ein Lager verbracht«. Das reicht aber noch

nicht, die Leiden betreffen ja das ganze deutsche Volk: »Das war die logische Folge der

Kriminalisierung eines ganzen Volkes und der Vollzug des berüchtigten Morgenthau-

Planes.«75 Unwichtig, dass derMorgenthau-Plan nie umgesetzt wurde, nicht einmal na-

hedranwar.Wichtiger fürdiePropagandaderNazis vorundnach 1945 istwohlderName

dessen, der den Plan ausgeheckt hatte. So kannmanAntisemit bleiben, ohne es ausspre-

chen zu müssen; die schiere Berufung auf eine nachweisliche historische Unrichtigkeit

fungiert als Signal einer Gesinnungsgemeinschaft, die sich versteht.

So entwickelt sich die Unaufrichtigkeit des reaktionären Sprechens und Schreibens

spätestens nach 1945 weiter zu einer regelrechten Technik der Verschleierung und Ver-

leugnung. Zu der gehört es zu wissen, wann man lieber nichts sagt. Schmitt, wie Jün-

ger und Heidegger, ruft denn auch das Schweigen an, das die Aufgabe hat, sowohl das

eigene Beleidigtsein als auch die nun (warumwohl?) nichtmehr öffentlich zu bekennen-

den Überzeugungen zugleich anzuzeigen, zuzudecken undmit einer Aura des Tiefen zu

umgeben. Es ist haarsträubend. »Da ist das Schweigen am Platz und an der Zeit. Wir

brauchen uns nicht davor zu fürchten. Indem wir schweigen, besinnen wir uns auf uns

selbst und auf unsere göttliche Herkunft.« »Uns alle verbindet die Stille des Schweigens

und das unverlierbare Geheimnis der göttlichenHerkunft desMenschen.«76 Noch so ein

Mann, der sich ausschweigt und behauptet, genau dadurch am meisten zu sagen.77 Er

hatte sicher recht, wenn auch anders, als er meinte.

Denn diese ganzen 100 Seiten haben eigentlich keinen anderen Sinn als diese eine

Aussage zu etablieren: Ich hatte mit all dem nichts zu tun. Worüber die Techniken der Ver-

leugnung Aufschluss geben, ist letztlich Schmitt selbst. Es ist dieWeigerung, sich selbst

in Frage zu stellen und stellen zu lassen, die hier die Feder führt78 –undwennBuber und

Levinas recht haben, ist die Selbstinfragestellung immer an einen anderen verwiesen.Es

ist die Verweigerung von Verantwortlichkeit.

Es werden alle Register gezogen, darunter auch das Killerargument der Reaktion:

Nicht die Nazis, die Reaktionäre, die Rechten sind schuld an den Katastrophen der

Moderne, sondern die Moderne selbst. Auch das ist hier ganz geschickt mehr mitgelie-

fert als ausgesprochen: wenn etwa die mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Juristen

gelobt werden für ihre Unterscheidungen von Feindschaftsweisen, die – das lässt sich

dann schließen – in der emanzipatorischen Sichtweise alle zusammenfallen in ihrer

extremsten Form, dem Feind des Menschengeschlechts.79 Es ist der billigste Weg, den

Kampf gegenUngerechtigkeiten aller Artmoralisch zu diskreditieren.Ganz offen bringt

es das Vorwort zur spanischen Ausgabe auf den Punkt: »Aber gerade diese Erfahrung

dermodernenMethoden der Kriminalisierung, die konkrete Begegnungmit den Folgen

einer Lehre vom gerechten Krieg, musste auf einen Kenner und Lehrer der Rechtswis-

senschaften im allgemeinen und des Völkerrechts im besonderen, den tiefsten Eindruck

75 Ebd. 96. Ebenso: Glossarium. 22f.

76 Ex Captivitate Salus. 75. 78 Vgl. auch 20. 61.

77 Das wird auch im Glossarium immer wieder bemüht, so dort 82. 116. 195.

78 Und das ganz ausdrücklich, vgl. Ex Captivitate Salus. 9–12. 77. 89.

79 Vgl. 70f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

machen.«80 So wie Kunstfälscher mit ihren Werken deren Ursprung erfinden müssen

und damit die Verhältnisse von Grund und Folge umkehren,81 so kehrt der reaktionäre

Geschichtsfälscher die Verhältnisse von Grund und Folge um, indem er die Antwort auf

den Terror des Faschismus zur Ursache dieses Terrors erklärt.

Ex Captivitate Salus ist das Buch einer Zwischenzeit. Es gibt sich »persönlich« und

ist es doch nicht, denn auch dazu, ein persönliches Buch zu schreiben, muss man erst

einmal in der Lage sein. Es ist aber ein Buch, entstanden aus einer misslichen Lage, aus

der Lage des Angegriffenen, dessen, der in der Defensive ist, dessen Prestige offenbar

aufgebraucht ist und der deshalb nur in der Selbstverkleinerung die Position des Schrei-

bens gewinnen kann: das kaum zu ertragende Selbstmitleid des Textes eröffnet Schmitt

zugleich die Möglichkeit, überhaupt noch zu schreiben. Klein, wehrlos, harmlos bin ich;

wie sollte jemand an meinen Worten, die kein Gewicht haben, etwas auszusetzen ha-

ben? 1960 ist das alles anders.Das alte (inWahrheit nie in Frage gezogene, nur durch die

Umstände zum Schweigen verdammte) Selbstvertrauen ist zurück. Schmitt kann und

darf wieder als Autorität sprechen, und er tut es in vollen Zügen. KeinWunder, dassDie

Tyrannei der Werte genau den systematischeren und mehr theoretischen Strategien der

Verleugnung den breiteren Raum gibt.

Dieser kleine Text ist wiederum nur dem einen Ziel gewidmet: zu beweisen, dass

in der Rechtswissenschaft jede inhaltliche, z.B. moralische Erwägung keinen Platz hat.

Und wie immer ist auch die juristische Beschränkung nur Fassade: Es geht darum zu

beweisen, dass moralische, wertendeMaßstäbe weder für das Recht noch für die Politik

gelten. Schmitt wäre nicht Schmitt, wenn er das nicht ebenso gewieft wie gewissenhaft

anginge. Statt über die moralische, die inhaltlich bestimmte Urteilsweise als solche zu

sprechen, die Schmitt nicht gelten lassen will – aber natürlich nur, weil er immer be-

müht ist, seine eigenen reaktionären Urteile als überzeitliche Wahrheit auszugeben –,

verlegt er sich auf einen Nebenweg: Er spricht über »Werte«. Es ist bezeichnend, wie

ungenau der Gebrauch von »Wert« dabei ist. Natürlich, Schmitt will ja gerade zeigen,

dass der Wertbegriff als solcher eine Erosion der begrifflichen Differenzierungen und

Hierarchien impliziert. Er verfolgt diese Beweisabsicht aber gerade nicht in einer sys-

tematischen Weise, sondern in bloßer Häufung und Massierung der unterschiedlichs-

ten Bedeutungen von »Wert«. Sie finden in Schmitts Texte gerade nicht ihre Einheit in

einem theoretischen Sinn, sondern lediglich in einem polemischen: indem er alles un-

ter »Wert« zusammenfasst, wovon er sich irgendwie abzugrenzen gedenkt. Dann gehö-

ren zum Wert die Wertphilosophie Schelers, die Lebensphilosophie Diltheys, die Öko-

nomie und die Nazis! Da werden dann irgendwelche unspezifischen Äußerungen von

Hitler und Rosenberg zitiert,82mit dem einzigen Ziel, den linken Kritikern, die Schmitt

und seinesgleichenmitBlick aufWerte kritisieren,dasWasser abzugraben.WasSchmitt

systematisch zu stören scheint, ist die Tatsache, dassWerte Hierarchien bilden und also

immer in einer bestimmtenHinsicht relativ bleiben, höher und niedriger sein können.83

80 Ebd. 97.

81 Vgl. Breeur: Au tour de l’imposture. 59.

82 Schmitt: Tyrannei der Werte. 18.

83 Ebd. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 209

Besonders auffällig sind die Versuche, alle Berufung aufWerte dadurch zu konterkarie-

ren, dass man erklärt, Werte seien heute vollständig und unumkehrbar ökonomisiert.

»Eine wissenschaftlicheWertlehre gehört in dieWirtschaftswissenschaften. Dort ist ei-

ne Wert-Logik am Platze.«84 Das ist wieder eine der üblichen Schmitt’schen Scheinevi-

denzen, deren harte Kante keiner kritischenÜberlegungwidersteht. Eine simple Unter-

scheidung inWert undWerte, wie sie David Graeber in zwei Seiten skizziert,85 entzieht

Schmitts Polemik denBoden.Dass hier aber alles zusammengeworfenwird, hatwieder-

umMethode: Exkulpationsmethode. Schuld an allem (und nebenbei auch an den Nazis)

sind eben nicht die Nazis, nicht die Faschisten, ist auch nicht Schmitt, sondern nur die

Moderne mit ihren Neutralisierungen,86 Ökonomisierungen, Diskriminierungen,87 in

einemWort: mit ihremNihilismus.88

Die Geschichte ist immer dieselbe: Der Sündenfall ist die Zerstörung der alten Ord-

nung imNihilismusderModerne,diedannnotdürftiggeheiltwerdensolltedurchWerte,

die aber (im Gegensatz etwa zu der Würde) einfach subjektiv und gesetzt sind, zudem

miteinander konkurrieren und daher ganz eigentlich erst zu den Kriegen und Massa-

kern geführt haben, vor denendieGeschichtsbücher strotzen. »Immer sind es dieWerte,

die den Kampf schüren und die Feindschaft wachhalten.«89 Selbst wenn man die hem-

mungslose Idealisierung des Ancien Regime beiseitelässt (wo sich alle offenbar nur ganz

edel bekriegt haben): Es wird hier eine bodenlose Umdrehung der historischen Verhält-

nisse betrieben. Ja, religiöse oder ideologische Kriege neigen dazu, rücksichtsloser zu

sein als andere. Aber erstens ist auch das keine ausnahmslose Wahrheit und zweitens

wird, bleibt man bei dieser allgemeinen Aussage stehen, eine vollständige Delegitimie-

rung der Gründe von »ideologischen« Auseinandersetzungen betrieben. Was in dieser

Geschichte ganz einfach nicht existiert, sind die rechtlosen, ausgebeuteten, marginali-

siertenMenschen, auf deren Rücken sich der Glanz des Ancien Regimewie der liberalen

Granden entfaltet. Das gibt es dort einfach nicht. Ihre Interessen, die legitimer nicht

sein könnten, werden systematisch delegitimiert, indem sie als »Ideologie« zu irgend-

einer Art privater Weltanschauung gemacht werden und außerdem zu etwas Relativem

und schließlich nochdazu zurUrsache derGrausamkeit,währenddochdieGrausamkeit

Ursache für die Erhebungen der Moderne sind. Die reaktionäre Geschichte wird nicht

dadurch wahrer, dass sie endlos wiederholt wird. Sie hat eine einfache Funktion: nach-

träglichundvorsorglichdieRechtlosigkeit derVielenzubekräftigen, indemalleAnstren-

gungen, diese Rechtlosigkeit zu überwinden, als subjektive Empfindlichkeit diskredi-

tiert wird. Denen wird dann die Schuld an der Feindschaft gegeben und Aggressivität

bescheinigt,90 um zu zeigen, dass auf der Ebene der philosophischen Betrachtung alle

gleich sind und deshalb alle gleichermaßen auf ihre »Werte« und deren Durchsetzung

84 Ebd. 14.

85 Vgl. Graeber: Bullshit-Jobs. 296f.

86 Vgl. Schmitt: Tyrannei der Werte. 20.

87 Ebd. 25.

88 Ebd. 24. 37ff.

89 Ebd. 39f.

90 Vgl. ebd. 43. 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

zu verzichten haben, wenn sie nicht die Barbarei riskieren wollen. Das Ganze ist natür-

lich ganz einfach dadurch verlogen, dass die Vielen und die Wenigen, die Armen und

die Reichen, die Namenlosen und die Elite eben nicht gleich sind.Genau darum geht es ja.

Deshalb ist die Behauptung, jede Berufung auf »Werte« sei sich strukturell gleich, die

peremptorische Leugnung aller Rechte deren, die nichts zu sagen haben. Es geht dar-

um, ihnen, denen man die Stimme nicht mehr verbieten kann, durch ein apriorisches

Argument das Recht, gehört zu werden, zu nehmen. Systematisch soll so das reale Un-

recht unsichtbar gemacht werden, gegen das sich die Moderne, mehr oder weniger er-

folgreich, es ist wahr, auflehnt. Diese ganze Geschichte, von der Schmitts Tyrannei der

Werte nur eine Variation ist, ist eben genau dies: eine Umkehrung von Grund und Fol-

ge, eine Perversion von historischer Erkenntnis, ein gezielter Betrug, ein Paradebeispiel

reaktionärer Unaufrichtigkeit.91

In Ex Captivitate Salus fällt ein Satz, der wahrscheinlich in einem anderen, grundle-

genderen Sinn wahr ist als in dem, den Schmitt dabei im Blick hatte: »Aller Betrug ist

und bleibt Selbstbetrug.«92

Time is a flat circle. SchmittsAufzeichnungenkehren immerwieder zudiesemGedanken

zurück: Es gibt inWahrheit keine Zeit.Höchstens eine Bewegung derOberfläche, Sturm

im Wasserglas. Doch die Zeit steht still. Alles Geschehen, alle weltgeschichtlichen und

kleinen Dramen werden am Ende nichts bedeutet haben:

Staunen über die unendliche Unbeweglichkeit des Geschehens, die Unbeweglichkeit

dessen, was man Zeit nennt; oder was dasselbe ist, die unendliche Langmut Gottes.

Nichts von sog. Entwicklung, nichts Wesentliches von Education, nichts von Tempo

oder Eile.93

Sonderbare Gleichförmigkeit, Identität,Wiederholung. […] Leitmotiv: Unveränderlich-

keit des Schicksals und des Charakters.94

Es gibt keine wesentlichen Änderungen oder Veränderungen, das ist alles nur Zeit und

der mit ihr verbundene Schein; alles Wesentliche bleibt unveränderlich und unverän-

dert und taucht in periodischen Intervallen immerwieder auf. Entwicklung, Fortschritt,

Prozess, alles nur Zeit-Illusionen, wechselndes Zeitkostüm (der Gottheit lebendiges

Kleid? Der toten Götter dürres Laubgeraschel). Zeit und Meer; Raum und Land liegt

fertig da wie die Partitur einer Symphonie, die manchmal aufgeführt wird und dann

jahrelang wieder nicht. So fass ich dich, du ewige Präsenz.95

91 Eine andere Version dieser Geschichte verknüpft den Umschlag von »wirklicher Feindschaft« in

»absolute Feindschaft«, wobei in letzterer die Vernichtung des Feindes gesucht wird, vor allem

mit Lenin und der Praxis der Berufsrevolutionäre; vgl. Theorie des Partisanen. 91ff. In Schmitts Ge-

schichtsbuch scheint es diese andere Episode nicht zu geben, in der Feinde massenhaft und in-

dustriell vernichtet wurden, wenn auch nicht gerade von Kommunisten. Eigenartig genug, hatte

er doch selbst in und an dieser Episode mitgewirkt. Es passt, wenn er (ebd. 60) die Jahre 1936–38

als jene Jahre beschreibt, »in denen Spanien sich durch einen nationalen Befreiungskrieg der in-

ternationalistischen kommunistischen Erfassung erwehrte«. So war das also.

92 Schmitt: Ex Captivitate Salus. 88.

93 Schmitt: Glossarium. 9.

94 Ebd. 11.

95 Ebd. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse 211

Was für eineBedeutunghabendiese Spekulationen?Zumerstenkannmandarin einfach

eine Anknüpfung an die ältesten metaphysischen Motive sehen: Dass das Wesentliche

(als das Wesentliche der Erscheinungen und Grund ihrer Veränderungen) selbst unver-

änderlich seinmüsse, ist einedergrundlegendsten IntuitionenderMetaphysikgeschich-

te. Von Platon und Aristoteles bis Leibniz geistert dieser zumindest auf dem Papier ein-

leuchtende Gedanke durch die Schriften der Philosophen.No surprises here.

Ein neuer Aspekt eröffnet sich freilich in den Jahren nach 1945, und er gehört in das

Arsenal der Verleugnungsstrategien. Im Angesicht eines unbezwingbaren Schicksals,

wer wollte da noch Verantwortung oder gar Schuld zuweisen? Mehr noch: Im Enormen

einer Zeit ohne Geschehen, wie viel Gewicht können zwölf läppische Jahre da wohl

haben? Mehr noch: Wo die Zeit nur Illusion ist, bloßer Schein, ist da wirklich etwas

geschehen?

Schließlich ist auch dies, das resignative oder jubilierende Bekenntnis zur Zeitlosig-

keit, zur ewigen Präsenz, die alles Geschehen transzendiert, eine Technik zur Herstel-

lungeinesAffekts.Wenneiner schreibt: »das ist allesnurZeit unddermit ihr verbundene

Schein«, dann streitet er damit nicht dies oder jenes ab, sondern die Textur des Wirkli-

chen, sowiewir es kennen, selbst.Unwiderstehlich entsteht die Idee eines anderen,Grö-

ßeren, Verborgenen, so Unheimlichen (weil absolut Unerkennbaren) wie Verlockenden:

weil eine neue, eine andere, eine unverlierbare Heimat versprechend. Die Erhabenheit

Gottes figuriert eine Affektion des auf sich zurückgeworfenenWissenschaftlers, der ei-

nen Ausweg sucht: nicht mehr nur aus der Dekadenz und Unwirklichkeit der modernen

Welt, sondern auch aus Isolation und Bedrängnis.96Wenn nichts mehr geht, dann ist so

einer bereit, die ganzeWelt zu verlieren,wenn er sich imAffekt des Erhabenen dabei nur

wiederfinden kann.

Ist das Metaphysik? Ist das Theologie? Mystik? Man müsste wissen, wie ernst es

Schmitt damit ist, und genau diese Frage bleibt, wir haben es gesehen, notorisch

ungreifbar. Diese Ungreifbarkeit Schmitts ist aber bereits Beweis einer Spurenverwi-

schung, die stattgefunden hat. Er lässt sich nicht finden, weil er nicht gefunden werden

will.

Es ist dies der Effekt des reaktionären Betrugs und Selbstbetrugs. Immerhin räumt

er dies in einem Aspekt selbst ein: Ich hatte oben die Aufzeichnung vom 23.9.47 zitiert,

in der Schmitt erklärt, er habe immer nur als Jurist und zu Juristen gesprochen und ge-

schrieben.Diese Erklärungwar das proton pseudos, dessen Systematik ich offengelegt ha-

be. Eigenartig genug widerspricht Schmitt keine zwei Wochen später dieser Erklärung,

doch nur mit einer neuen Selbststilisierung: »ich bin einTheologe der Jurisprudenz«.97

In Wahrheit ist Schmitt weder Jurist noch Theologe noch Philosoph. Er ist Reaktio-

när, dessen Texte konsequenter als die anderer die Spuren verwischen, umdasWerk der

Vernichtung zu rechtfertigen, das sie beschwören. Ich glaubeweder an den Antichristen

96 Ich hatte in einer früheren Veröffentlichung zur Reaktion behauptet, dass der Reaktionär unter

der Nostalgie des verlorenen Fremden leidet (Der Reaktionär. 211). Ich finde nachträglich eine fast

wörtliche Bestätigung in Schmitts Aufzeichnungen: »Wie entsetzlich ist eine Welt, in der es kein

Ausland mehr gibt, und nur noch ein Inland; keinen Weg ins Freie; keinen Spielraum freien Kräf-

temessens und freier Krafterprobung. One World.« (Glossarium. 28).

97 Ebd. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

noch an den Katechon. Doch wer sich selbst für diesen hält, der wird am Ende jenem

zum Verwechseln ähneln.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010 - am 14.02.2026, 09:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

