8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Proton Pseudos. Fiir den oberflichlichen Blick will sich Carl Schmitt nicht so ohne wei-
teres in die Galerie der Reaktionire einreihen lassen, die ich hier aufmache, so wie er
sich ebenso, auf den ersten Blick, dagegen striubt, in den Begrift Eingang zu finden,
den ich vorschlage. Dieser Begriff zeichnet sich ja dadurch aus, dass die Reaktion eine
Flucht ins Affektive aus einer als unertriglich empfundenen Situation des Seinsmangels
ist. Carl Schmitt aber scheint hier nicht reinzupassen. Mehrere hervorstechende Eigen-
schaften seiner Texte sprechen offenbar dagegen, allen voran sein unbestreitbarer Scharf-
sinn: Seine Texte sind aufderordentlich klar argumentierende und von oft hellsichtigen
Differenzierungen lebende Analysen. Scharfsinn, als das Vermogen der Unterscheidun-
gen, ist doch augenscheinlich das exakte Gegenteil der reaktioniren Verwischung der
Spuren. Das Brachiale und Pornographische des Kampfes als inneres Erlebnis wird man bei
Schmitt ebenso wenig finden wie das Heidegger’sche Raunen. Weiterhin stellt Schmitt
durchgehend eine polyglotte Weltliufigkeit zutage, die sich schlecht vertragen will mit
der Borniertheit, die wir oft mit dem Begriff des Reaktionirs verbinden: Er zitiert mit
der gleichen Selbstverstindlichkeit aus dem Lateinischen und Altgriechischen wie aus
dem Englischen, Franzésischen, Italienischen und Spanischen. Er vermag sich damit
eher die Aura des geistigen Grandseigneurs zu geben als den Anstrich des ressentiment-
geladenen Dunkelmannes. Zudem sind seine Texte durchgehend von einem beeindru-
ckenden und stets beherrschten wissenschafilichen Apparat begleitet, die sie selbst zu »he-
gen« scheinen, um einen Lieblingsausdruck von Schmitt zu gebrauchen: Wenn andere
Reaktionire stindig die »objektive« Forschung zugunsten ihrer »Weltanschauung« ver-
raten haben, ist Schmitt immer (scheinbar) ganz Wissenschaftler geblieben. Es hat sogar
nicht an Versuchen gefehlt, Schmitt von linker Seite aus zu vereinnahmen und zu be-
nutzen: Ich werde zwar zeigen, dass ich nicht glaube, dass das méglich ist; es gibt aber
vielfach eine grundlegende Kritik des Liberalismus bei Schmitt, die man fast gleichlau-
tend auch bei einigen marxistischen und sozialistischen Autoren findet. Freilich zieht
Schmitt ganz andere Schliisse aus dieser Kritik. Gleichwohl konnte man ihm diese Ana-
lysen, die ihn dem politischen Gegner anzunihern scheinen, als ein Indiz intellektueller
Ausgewogenheit anrechnen. Schliefilich, und dasistvielleicht das Erste, gibt es bei Schmitt
keine Verwirrung in Bezug auf das literarische Genre: Schmitt schreibt keine Romane
und Erzihlungen, er verrit nicht einmal das etwas zu weit verbreitete Bedauern, kein

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Schriftsteller geworden zu sein. Auch philosophiert er nicht, weder im guten noch im
schlechten Sinn. Vielmehr ist er Jurist, und er schreibt auch als Jurist. Seine Texte bezie-
hen sich auf die eine oder andere Weise immer auf rechtliche, vor allem staatsrechtliche
Fragen, fir die Schmitt in der Weimarer Republik als einer der bekanntesten und an-
gesehensten Experten galt. Und es war als Jurist, dass sich Schmitt nach 1933 den Nazis
andiente, selbst am 1.Mai 1933 Parteimitglied wurde und ekelhafte Texte zur staatsrecht-
lichen Rechtfertigung der Diktatur veroffentlichte.

Fangen wir also mit diesem letzten Punkt an, um die Gestalt Schmitts und sein Den-
ken aufzuschliisseln und ihm den richtigen Platz in diesem Gruppenbild mit Dame zu
geben. Ich zitierte einen Satz aus dem Glossarium, einem erst posthum veroffentlichten
Notiz- und Tagebuch aus den Jahren 1947-1958: »Ich habe immer nur als Jurist gespro-
chen und geschrieben und infolgedessen eigentlich auch nur zu Juristen und fiir Juris-
ten.«' Die Aussage ist eindeutig genug. Schmitt will sich als Fachjurist verstanden wis-
sen, der sich streng in den Grenzen seiner Wissenschaft und dem Kreis der mit ihr Be-
fassten hielt. Genau das ist die erste Liige, das proton pseudos von Schmitts Werk, und das
sogar dann, wenn man die unsiglichen Einlassungen wihrend der Nazizeit aufden vor
lieRe. Ich hatte Gelegenheit, eine spezifisch reaktionire Unredlichkeit zu konstatieren,
und ich hatte ebenso schon bemerkt, dass es sich dabei nicht unbedingt um irgendei-
ne Art personlicher Unehrlichkeit handelt; zumindest ist diese Frage, z.B. wie weit einer
an den eigenen Schwindel glaubt, unerheblich fiir die Sache, die sich rein in der Analyse
der Texte als solcher in aller Klarheit herausheben lisst. Auf literarischer Ebene driickt
sich die Unaufrichtigkeit nimlich nicht nur in mehr oder weniger gesuchten und letzt-
lich gefeierten Uneindeutigkeiten aus (im Ubrigen auch, wie sich gleich zeigen wird, bei
Schmitt) oder in der fast systematischen Mystifizierung von Macht und Gewalt mithilfe
leerer, aber suggestiver Begriffe; vielmehr lisst sich die Unaufrichtigkeit der reaktioni-
ren Prosa in der systematischen, durchgingigen Ubereinanderschiebung zweier inkom-
patibler Schreibweisen und Genres und Absichten diagnostizieren: Was bei Hobbes noch
eine begrenzte Strategie mit einem klar definierten politischen Ziel war — die Prisenta-
tion eines politischen Programms unter der Verkleidung einer philosophischen Theorie,
also die Ineinanderschiebung von Theorie und Performanz, von Traktat und Manifest —,
wird in den Texten der Reaktionire zur Methode. Der Vorteil ist, dass man sich damit
selbst aller Verantwortlichkeit begibt, man kann immer sagen: Nein, das habe ich nie ge-
sagt, denn meine Auflerungen sind ganz anders zu interpretieren. Die Unfihigkeitjener,
die sich direkt oder indirekt mit den Nazis gemeingemacht oder sie gefordert hatten,
nach dem Krieg in eine verantwortliche Auseinandersetzung zu dieser Verantwortung
zu treten, hat systematische Griinde und ist nicht primir Ausdruck eines persénlichen
moralischen Versagens. Wir werden dasselbe bei Schmitt finden, der, nebenbei bemerkt,
immer dagegen gewettert hat, wenn einer meinte, moralische Erwidgungen ins Feld fiih-
ren zu diirfen. Vor allem aber werde ich zeigen, wie Schmitt durchgehend die juristische
Form einsetzt, um Texte zu schreiben, die eigentlich etwas ganz anderes sein wollen als
juristische Facherérterungen — und die auch immer so verstanden wurden. Es wird sich
dabei die Gelegenheit ergeben, zu »erkliren«, woher die Absenz (bzw. Abstinenz) des

1 Schmitt: Glossarium. 13.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

reaktioniren Hohepunktes bei Schmitt kommt, der in der Tat weder dem rohen Bru-
talismus noch der Mystik des Unaussprechlichen so nachgegeben hat wie etwa Jiinger
oder Heidegger. Wenn ich sagen: »erkliren«, dann meine ich damit keine biographische
oder historische Ursachensuche, sondern lediglich den Aufweis eines Zusammenhangs
von Textform und Hemmung, »Hegungc, die das spezifische, passiv-aggressivanmuten-
de Geprige von Schmitts Prosa ausmacht.

Polis und Polemos. Im Jahr 1932 erscheint ein kurzes Buch, das den Titel Der Begriff des Po-
litischen trigt. Darin legt Schmitt eine pointierte Bestimmung dieses Begriffes vor: »Die
spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen und
Motive zuriickfithren lassen, ist die Unterscheidung von Freund und Feind. Sie gibt eine
Begriffsbestimmung im Sinne eines Kriteriums, nicht als erschépfende Definition oder
Inhaltsangabe.«*

Bevor man weitergeht, vergegenwirtigt man sich am besten zuerst den theoreti-
schen Hintergrund: Schmitt sucht in diesem Text eben das Kriterium zu finden, das das
Politische als Politisches zu erkennen gibt und etabliert. Die Freund-Feind-Unterschei-
dung ist das, was das Politische als solches ausmacht und wodurch das Politische von
anderen Ordnungen der Kultur (dem Religiésen, dem Asthetischen, dem Moralischen,
dem Okonomischen) abgegrenzt ist.

In Ordnung. Aber wie kommt man darauf? Und was meint Schmitt genau mit dieser
Begriffsbestimmung? Wie ist sie zu lesen?

In einem ersten Schritt kann man ja sagen: Gut, es ist wahr, dass Menschen einander
zu Feinden werden kénnen und es immer wieder, viel zu oft, werden. Was ist daran aber
bemerkenswert? Man muss allerdings sogleich erginzen, dass Schmitt mit seinem Be-
griff nicht die Feindschaft von Privatpersonen zueinander meint. Schon sprachlich kon-
ne man das unterscheiden; so gibt es im Lateinischen den »inimicus« als privaten Feind
und den »hostis«als den 6ffentlichen. Nur um den letzteren geht es Schmitt. In der Asso-
ziierung von Menschen als Freunden und ihrer Entgegensetzung zu den Fremden, den
anderen, den Feinden besteht fiir ihn die Eigenart des Politischen. Und es ist wichtig,
ja sogar: allesentscheidend, dass es eine Gemeinschaft von Freunden eben nicht fiir sich
geben kann. Die politische Dimension beginnt eigentlich erst da, wo es einen Feind gibt.

Wie ist das genau gemeint? Hier nun fangen die charakteristischen Unklarheiten an,
die diesen Text ausmachen, der wie alle von Schmitt auf der Oberfliche eine duflerste
Klarheit inszeniert. Einerseits soll die Sache mit dem Feind so konkret und existenziell
wie nur irgendwie moglich gedacht werden. »Die Begriffe Freund und Feind sind in ei-
nem konkreten, existentiellen Sinn zu nehmen, nicht als Metaphern oder Symbole [...].
Hier handelt es sich nicht um Fiktionen und Normativititen, sondern um die seinsmi-
Bige Wirklichkeit und die reale Moglichkeit dieser Unterscheidung.«?

Zweierlei muss hier sogleich angemerkt werden: Erstens haben diese Betonungen
selbst einen polemischen Sinn, indem mit ihnen vor allem eins gemeint ist: Schmitts
Theorie beansprucht damit, den Pazifismus oder allgemein alle Hoffnungen auf eine
friedliche Welt als grundfalsch zu erweisen. In einer schieren Setzung wird erklart, dass

2 Schmitt: Der Begriff des Politischen. 25.
3 Ebd. 27.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

die Menschen, »die Volker«, wie es hier auch heifst, sich faktisch in Freund und Feind
gruppieren, und dass nichts und niemand etwas daran idndern kann. Zum einen: Ja, es
kann sein, dass alle Versuche, den Krieg unmdéglich zu machen, scheitern miissen — aber
folgt daraus etwa (wie es Schmitt immer und auch hier insinuiert), dass diese Versu-
che gar nichts bringen? Zum anderen: Von der Konstatierung, gegen die man kaum wird
argumentieren konnen, dass namlich tatsichlich Feindschaft und Krieg zu allen Zeiten
prisent waren, bis zu der Behauptung, dass Feindschaft und Krieg das Wesen des Poli-
tischen ausmachen, fithrt ein weiter Weg. In Wahrheit fithrt dahin gar kein Weg. Es ist
und bleibt eine leere Setzung.

Zweitens ist hier schon bemerkenswert, dass die Identifizierung der Feindschaft mit
dem Politischen eine ontologische Tragweite haben soll. In diesen Seiten wird unermiid-
lich betont, dass es hier um die Wirklichkeit, die Realitit, die Existenz, das Sein geht.
Reaktion auch hier als Antwort auf eine ontologische Fragwiirdigkeit.

Aber noch einmal: Was genau ist gemeint mit der Feindschaft? Nichts anderes als die
untergriindig immer wirksame Drohung von Kampf und Krieg:

Denn zum Begriff des Feindes gehdrt die im Bereich des Realen liegende Eventualitat
eines Kampfes. [...]. Ebenso wie das Wort Feind, ist hier das Wort Kampfim Sinne einer
seinsmafigen Urspriinglichkeit zu verstehen. [...] Die Begriffe Freund, Feind und Kampf
erhalten ihren realen Sinn dadurch, dass sie insbesondere auf die reale Moglichkeit
des physischen Totung Bezug haben und behalten. [...] Krieg ist nur die 4uerste Rea-
lisierung der Feindschaft. Er braucht nichts Alltagliches, nichts Normales zu sein, auch
nichtals etwas Ideales oder Wiinschenswertes empfunden zu werden, wohl aber muss
eralsreale Moglichkeit vorhanden bleiben, solange der Begriff des Feindes seinen Sinn
hat.*

Das Erste, was hier auffillt, ist die Stapelung von modalen Ausdriicken, deren Zweck klar
ist: Sie sollen die tiefere Wirklichkeit von Feindschaft, Kampf und Krieg erweisen, eine
tiefe Wirklichkeit, die sich als »reale Moglichkeit« immer unter der Oberfliche der all-
tiglichen Handlungen verbirgt. Freilich wird es meistens nicht klarer, wenn man modale
Ausdriicke iibereinanderschichtet. Man fragt sich schon, was denn eine irreale Moglich-
keit sein soll, die es ja auch geben miisste, wenn es eine reale gibt. Aber das deutet doch
nur darauf hin, dass wir uns hier nicht mehr im Feld der Rechtslehre befinden, sondern
mitten in der Metaphysik. Diese Sitze sagen nicht das Geringste iiber reale politische
oder gar juristische Sachverhalte, aber vieles iiber die Art und Weise, wie Schmitt die
Welt sieht. Es handelt sich um eine Metaphysik oder vielleicht sogar um eine Theolo-
gie, in der die Welt als Schlachtfeld erscheint. Der tiefe Pessimismus, verbunden mit der
Lust an der Finsternis der eigenen Vision, abgerundet mit der elitiren Gewissheit, ei-
ne besondere Hirte zu besitzen, wenn man solcherlei erbarmungslose Wahrheiten zu
erfassen und auszusprechen fihig ist, sind die Ingredienzien einer zutiefst pubertiren
Denkweise. Nur, dass sie hier (anders etwa als bei Ayn Rand) kaschiert werden unter dem
Deckmantel einer angeblich rechtswissenschaftlichen Untersuchung.

4 Ebd. 31.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Aber was sollte das sein, eine »seinsmiflige Urspriinglichkeit des Kampfes«? Eine
Antwort nennt Schmitt ja: das Téten. Wenn das also die »seinsmiflige Urspriinglichkeit
des Kampfes ist«, dann ist man wieder bei der Heidegger’schen Gleichung von Sein und
Tod angekommen, aber mit der Verschirfung, dass es diesmal nicht der eigene Tod ist,
sondern der Mord am anderen oder aber meine Ermordung durch ihn. Der Satz, der aus
unzihligen amerikanischen Filmen bekannt ist: »it was him or me«, wird hier zu einer
metaphysischen Weisheit erhoben.

Vielleicht aber meint Schmitt das auch gar nicht. Wir werden gleich sehen, inwie-
fern er nicht so verstanden werden will. Aber dann bedeutet dieser Ausdruck eben gar
nichts mehr und ist reine rhetorische Berechnung: eine Hochstilisierung mithilfe von
bedeutungsschwangeren Adjektiven zum Zweck der Herstellung eines Affekts. Staffage
erhabener Begrifflichkeiten, die einen Hohepunkt simulieren sollen. Der Ort also, wo die
Tendenz die Fassade des pseudo-juristischen Textes durchst6Rt.

Um so einen Hohepunkt geht es tatsichlich. Schmitt hat, man merkt es, angesichts
der Form, die ihm sein Textgenre aufgibt, einige Schwierigkeiten, so einen Héhepunkt
selbst in Szene zu setzen — wie es zum Beispiel Jiinger ja bis zum Erbrechen tut —, aber
an die Stelle dieser Inszenierung wird die Besprechung derselben gesetzt. Es wird nimlich
behauptet, dass hier, in der Feindschaft, so ein Hohepunkt erreicht wird. Schmitt driickt
es immer wieder in dhnlichen Wendungen aus, die alle darauf hinauslaufen, dass in der
Feindschaft das hichste MafS an Intensitit des Seins erreicht ist. »Der politische Gegensatz
istder intensivste und duflerste Gegensatz [...].«® Das Politische »bezeichnet kein eigenes
Sachgebiet, sondern nur den Intensititsgrad einer Assoziation oder Dissoziation von
Menschen [...].«*

Die Gleichung Krieg = duf3erste Intensitit = wahres Sein gilt also auch hier, wie bei
Jinger, nur unter anderen literarischen Voraussetzungen. Und wie schon bei Jiinger gilt
auch hier der Einwand: Keine Frage, Krieg und Kampf sind sicher Erlebnisse von hochs-
ter Intensitit — der Schluss, sie seien deshalb auch Siegel ontologischer Wahrheit, ist
aber nicht valide. Fiir die Reaktion kein Problem, weil es ihr nie um Schliisse ging.”

Ebenso trifft man in neuer, noch radikalerer Form auf den Formalismus der Reaktion.
Esist fiir Schmitts Theorie des Politischen geradezu grundlegend, dass es im Politischen
um nichts Bestimmtes geht! Sobald das Politische in irgendeiner Form durch Inhalte be-
stimmt ist, ist seine wesensmiflige Reinheit verloren. Nicht ein Inhalt, sondern nur die
Form deckt auf, was das Politische ist.® Es ist nicht wichtig, worum der Kampf geht im

5 Ebd. 28. Vgl. auch ebd. 26. 31. 35. 36.

6 Ebd. 36.

7 Es ist und bleibt nun einmal eine (iberaus dirftige Philosophie. Wie diirftig, das zeigt diese Notiz
vom13.11.1951, in der Schmitt allen Ernstes meint, seine maximal reduktionistische und unoriginel-
le Antithese sei die letzte Wahrheit—und er ein grof3er Philosoph: »Ich denke, also habe ich Feinde;
Ich habe Feinde, also bin ich. Das ist die Quintessenz der Geschichtlichkeit und aller Philosophie,
die Ceschichtsphilosophie ist. Es ist die Quintessenz alles dessen, was sich iiber Denken und Sein
Uberhaupt denken lasst; es ist das konkrete Denken schlechthin. Der Ungebildete Mensch aber
denkt abstrakt.« (Glossarium. 265) Wer behauptet, das sei das Wesentliche, was sich iiber Denken
und Sein sagen lasst, der hat offensichtlich weder vom Denken noch vom Sein viel Ahnung.

8 Immer wieder verraten sich die Reaktionire, indem sie ungewollt die Wahrheit tiber sich selbst
sagen. So ist Schmitts Portrat Hitlers im Glossarium nichts als eine ausgefiihrte Kritik an eben dem

- am 14,02.2026, 09:56:36.

179


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Politischen, Hauptsache, es wird gekimpft. Es ist eben die Denkweise einer verzagten
Nostalgie: Wie gern wiirde man zuriick in die Zeiten einfacher, unbestrittener, autori-
tir verkiindeter und allgemein geglaubter Wahrheit — Zeiten, die es wahrscheinlich nie
gegeben hat. Man ist es sich aber schuldig, diese naive Nostalgie als Naivitit zu erken-
nen, ihr nicht nachzuhiangen. Aufgeben aber kann man sie auch nicht. Was tun also? Sie
formalisiert pflegen, nicht als Glaube an eine bestimmte Idee, sondern an die Idee als
solche, also daran, dass man noch an was glauben kann.

Was sich da verrdt, ist letztlich einfach die Sehnsucht nach Einfachheit und Klarheit in
komplizierten Zeiten. Wenn es noch Freund und Feind gibt, dann ist endlich eine Front-
linie gefunden; es gibt dann eine letzte eindeutige Unterscheidung. Alles andere weif
man ja nicht so richtig: gut und schlecht vor allem sind reichlich unscharf geworden.
Was soll man denken von all den Errungenschaften und Licherlichkeiten der Moderne?
Wie mit ihnen umgehen? Von der allgemeinen Krankenversicherung bis hin zum Euro-
vision Song Contest: Was soll das alles? Ist dieser oder jener Blockbuster nun eine wun-
derbare herzerwirmende Unterhaltung oder reine Manipulation? Das wiirde man doch
schon gerne wissen. Das und so vieles mehr. Wei man aber nicht mehr. Wie schén wi-
re es, wenn es noch klare Grenzen gibe. Richtig und falsch. Wahr und unwahr. Schén
und hisslich. Immerhin, wenn all diese Kategorien fragwiirdig und umstritten gewor-
den sind, so ist doch immerhin der Streit selbst unstrittig. Er muss nun also an die Stelle
der inhaltlichen Auseinandersetzung treten, die ihrerseits nichts anderes sein kann als
Diskussion. Was Schmitt von ihr hilt, jedenfalls soweit die Sphire des Politischen be-
troffen ist, macht der Text iiber Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus
zu geniige deutlich. Man kann sich denken, dass die Antwort in einem Wort zu sagen ist.

Es ist aber nicht ganz richtig, was ich eben geschrieben habe. Ich hatte behauptet,
dass die reaktionire Drehung, insofern sie formalistisch ist, von allen inhaltlichen Un-
terscheidungen abstrahiert. Das ist nicht ganz wahr. Denn in der Tat restituiert die-
ser Formalismus eine andere inhaltliche Unterscheidung, die umso monolithischer und
brutaler ist: die zwischen den Eigenen und den Fremden. Der Feind, das ist letztlich der
Fremde.

Erist eben der andere, der Fremde, und es geniigt zu seinem Wesen, dass er in einem
besonders intensiven Sinne existenziell etwas anderes und Fremdes ist, so dass im ex-
tremen Fall Konflikte mitihm moglich sind, die weder durch eine im voraus getroffene
generelle Normierung, noch durch den Spruch eines »unbeteiligten« und daher »un-
parteiischen« Dritten entschieden werden kénnen.’

Formalismus, an dem er selbst so wirkungsvoll mitgestrickt hat (und es ist im Ubrigen auch nur
eines von vielen Portrits Hitlers, die alle den einen Zweck haben: zu beweisen, dass der Autor
nichts mit Hitler zu tun hatte). »Es [das>leere Individuumc, als das Hitler bezeichnet wird] machte
Ernst mit tierischem Ernst. Womit machte es Ernst? Mit den Affekten und Formeln, die sich ihm
boten. Begriffe wie Tat, Wille, Macht, Rasse, Genie, Fithrer, Charisma. Umgekehrt waren diese bis-
her ziemlich rein gedachten Affekte und Formeln iiberrascht und gliicklich, ernst genommen zu
werden. Nun hatte man den Ernstnehmer, den Ernstmacher, einen nichts als Realisator, dem man
das Weitere (iberlassen wird, einen nichts als Durchfiihrer und Vollstrecker [...] die reine Funktion
des Tuns; das Werk ohne Glauben.« (Glossarium. 112f))
9 Der Begriff des Politischen. 26.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Was damit also konstruiert ist, ist die Rechtfertigung eines massiv auf Homogenitit und
irgendwie »natiirliche« Zusammengehorigkeit abzielenden Volksbegriftes, der keines-
wegs rein formalistisch alles ineinander eintauschen lisst. Der Faschismus ist die logi-
sche Konsequenz dieser Metaphysik, die sich als Juristerei geriert. Schmitts Engagement
im Dritten Reich war kein Unfall. Geschmeidiger lisst sich im Ubrigen die Einladung
zum Antisemitismus auch nicht formulieren.

Es lasst sich hier noch ein weiterer Aspekt von Schmitts Versteckspiel erkennen. Die
Methode der Uberblendung, die es immer erlaubt, bei Bedarf mal das eine, mal das and-
re zu behaupten, die Politik a deux mains (um einen auch Schmitt geliufigen Ausdruck zu
verwenden), zeigt sich auch bei diesem scheinbar so scharf und apodiktisch formulier-
ten Theorem von Freund und Feind. Denn einerseits rechnet Schmitt es sich als ein gro-
Res Verdienst an, mit seiner Begriffsunterscheidung einen Weg gefunden zu haben, das
Reich des Politischen von allem Hass und von persénlicher Rankiine befreit zu haben.
Ja, erst durch die Anerkennung der 6ffentlichen Feindschaft sei eine Reduzierung der
Feindschaft moglich; wer hier nicht unterscheidet, endet bei der absoluten Feindschaft,
die als Ziel nur noch die Vernichtung des Feindes kennt. So soll diese Bestimmung als
Arbeit an einer Humanisierung, nicht zuletzt auch des Krieges zu verstehen sein. Auch
erkldrt Schmitt manchmal, dass er doch nur eine Tatsache ausgesprochen habe, sozusa-
gen ohne Wertung. »Die hier gegebene Definition des Politischen ist weder bellizistisch
oder militaristisch, noch imperialistisch, noch pazifistisch.«'® Wenn Schmitt schreibt:
»Den Feind im politischen Sinne braucht man nicht persénlich zu hassen«,” dann ist
dasjaim Grunde nur eine juristisch begriindete Reformulierung der Jiinger’schen Lieb-
lingsszenen von der Achtung, die der Soldat dem Feind entgegenbringt — und deren Be-
grenzungen und Fragwiirdigkeit schon erdrtert wurden. SchlieRlich wird sich Schmitt
vor allem nach dem Krieg mit Hingabe der grofRen Disziplin des gehobenen Selbstmit-
leids widmen, und dann fallen etwa Sitze wie dieser: »Immer wieder bin ich von neuem
erschrocken tiber die Feindschaft, die das bloRe Aussprechen des Wortes und des Na-
mens >Feind« gegen mich entfesselt hat.«*

Aber der Punkt ist eben, dass alle diese entdramatisierenden Selbstdeutungen Au-
genwischerei sind. Sie alle ignorieren vorsitzlich genau das, worum es in der Setzung
des Politischen als Opposition von Freund und Feind geht: eben das Moment der héochs-
ten Intensitit, das zwar (da hat Schmitt recht) nicht auf der Ebene des Textes perfor-
mativ vollzogen wird, also nicht literarisch hergestellt wird wie etwa bei Jinger, wohl
aber ausgesprochen und damit gesetzt wird. Wir haben eben nicht eine juristische Theo-
rie vor uns, sondern eine (gehemmt-)pathetische Evokation einer bestimmten Idee von
dem, was Politik wohl idealerweise (im Sinn der Reaktion) bedeuten soll. Das Erhabene
ist zwar nur als Zitat da, aber als dieses ist es der Kern von Schmitts Darlegung. Alles
andere ist unaufrichtiges Ausweichen vor der Verantwortung fiir das eigene Wort. Bei
Schmitt kann man das Moment der Unredlichkeit der Prosa sogar sehr genau als eine
Taktik des Zitats definieren. Die reaktionire Unaufrichtigkeit, die verschiedene Genres
oder Aussageweisen iiberblendet, wird hier verdichtet in die vorgebliche Zitierung des

10 Ebd.32.
1 Ebd. 28.
12 Glossarium. 9.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

181


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Erhabenen (des Kampfes), so dass Schmitt immer behaupten kann, er habe sich das Zitat
ja nicht zu eigen gemacht. Die Intensitit sei immer noch die eines anderes.

Und selbst wenn man sich nicht so weit vorwagen wollte in der kritischen Analyse:
Man muss sich immer noch fragen, was fiir einen Wert eine »Hegung« und Relativierung
der Feindschaft haben kann, die doch im gleichen Atemzug als eine des hochsten Gegen-
satzes bezeichnet wird. Wenn Schmitts Bestimmung des Feindes angeblich eine Ratio-
nalisierung und Entpersénlichung des Krieges ist, so dass der Feind nicht mehr vernich-
tetwerden muss — wie passt das damit zusammen, dass nur der Feind ist, der mich téten
will und wird, wenn er die Gelegenheit hat, und den ich téten will und werde? Das reak-
tiondre Erfordernis hochster Intensitit vertrigt sich genau nicht mit der angeblichen
Sorge um den Feind. Da kann Schmitt noch so oft den Biirgerkrieg als das schlimmste
Ubel beklagen, weil in ihm der Feind aller Menschlichkeit entkleidet ist: die Erklirung,
wie seine Bestimmung des Politischen als Feindschaft dem irgendetwas entgegenzuset-
zen hat, bleibt er schuldig. In Wahrheit ist sie eine Verklirung genau dieser Entmensch-
lichung, die sich selbst, weil sie als theoretische Setzung nicht die Leidenschaftlichkeit
des echten Krieges teilt (was sie teils bereut), einredet, sie habe damit die Entmenschli-
chung des Feindes tiberwunden. Schmitt teilt die Faszination fiir den hirtesten Kampf,
fiir das Toten des Feindes und fir seine Entmenschlichung; er traut seiner Faszination
nur nicht ganz. Er ist immer zwanghaft getrieben, seine eigene reaktionire Affektivitit
zu hemmen, ihr die letzte Erfiillung zu versagen. Nicht weil er dem reaktioniren Affekt
misstrauen wiirde, sondern weil er der Erfillung misstraut. Seine Gehemmtheit ist die
des guten Katholiken, der er ist. Deshalb ist das Ergebnis so gespenstisch: Anstatt dem
Brutalismus der Reaktion zu entkommen, liefert Schmitt ihm das diamantene Prisma,
in dem er nur umso edler erscheinen kann. Der Gegensatz von Freund und Feind ist,
wie wir bald sehen werden, nicht die einzige Gelegenheit, zu der sich Schmitt in solcher
gehemmten Ersatzbefriedigung tibt. Der Extremismus ist bei ihm vielmehr zur Metho-
de erhoben. Zuvor aber muss der Gedankengang, in den der Feindbegriff gehért, noch
zuriick und nach vorne weiterverfolgt werden.

Irgendein Feind? Irgendein Staat? Die Vorbereitung fiir diese Inkriminierung des Fremden
als des Feindes und damit fiir die faschisierende Fiillung des reaktioniren Formalismus
findet sich bereits in einem fritheren Text: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parla-
mentarismus von 1923. Wie immer beweist Schmitt auch hier seinen Scharfsinn und seine
breite Bildung. Das Biichlein ist im Wesentlichen eine Kritik an der Praxis parlamentari-
scher Systeme, deren geistige Wurzeln im Liberalismus verortet werden. Schmitt erklart
dort, dass der Parlamentarismus in Wahrheit ein tiberlebtes System darstelle, weil nie-
mand mehr an ihn und an seine Prinzipien, namentlich freie, rationale Diskussion und
Offentlichkeit, glaube. Weiterhin unterscheidet er zwischen dem Parlamentarismus ei-
nerseits und der Demokratie andererseits. Die Demokratie als eine Begriindungsform
von Politik, die alle Entscheidungen auf einen Willen des Volkes zuriickbeziehe, sei kei-
neswegs an eine bestimmte politische Organisationsform gebunden. Demokratie kon-
ne, so Schmitt, durchaus in diktatorischen Systemen ihren Ausdruck finden, in denen
z.B. per Akklamation die Fithrung bestitigt wird. »Es kann eine Demokratie geben oh-
ne das, was man modernen Parlamentarismus nennt und einen Parlamentarismus ohne

- am 14,02.2026, 09:56:36.


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Demokratie; und Diktatur ist ebensowenig der entscheidende Gegensatz zu Demokratie
wie Demokratie der zur Diktatur.«?

Esistwahr, dass sich Schmitt auf einen engeren Begriff von Diktatur bezieht, dessen
Geschichte und Theorie er in einem gleichnamigen Buch von 1921 entwickelt hat. Dort
hatte Schmitt historisch zwischen einer kommissarischen und einer souveridnen Dikta-
tur unterschieden, also zwischen der, grob gesagt, antiken Gestalt, in der die Diktatur
eine zeitlich begrenzte Verfassungseinrichtung zum Zweck des Schutzes des Staates in
einer Notlage war, und der, ebenso grob gesagt, modernen Gestalt, in der sich die Dikta-
tur von einer echten Ausnahme zur permanenten Ausnahme hin entwickelt.”* Ich werde
auf die Bedeutung des Ausnahmezustandes, der Ausnahme, des Ernstfalles bei Schmitt
gleich noch eingehen. Wir kénnen aber hier schon folgendes festhalten: Das Buch Die
Diktatur von 1921 ist in der Tat im Wesentlichen historisch und juristisch; eine politische
Tendenz lisst sich dort nur im Rande erahnen, und eigentlich auch eher im Riickblick
von den spiteren Texten aus. Das dndert aber nichts daran, dass der Text tiber den Par-
lamentarismus, dessen Tendenz uniibersehbar ist, wieder genau mit der Zweideutig-
keit arbeitet, die die reaktioniren Texte so unredlich macht: Schmitt wird immer wieder
erkliren konnen, dass es ihm in dem eben zitierten Satz selbstverstindlich um einen
staatsrechtlich engen und genauen Begriff von Diktatur gehe; man wird ihm da schwer
widersprechen kénnen. Doch in Wahrheit ist es ganz offensichtlich, dass Schmitt in sei-
nem Parlamentarismus-Buch einen ganz prizisen Zweck verfolgt: Er erklirt unumwun-
den, dass die Geschichte seit dem 19.Jh. der Idee der Demokratie zum Sieg verholfen
habe. Keine ernstzunehmende Forderung und Standortbestimmung kann heute auf die
Berufung auf die Demokratie verzichten. Schmitt wendet nun aber einen solchen Begrift
von Demokratie an, dass dieser von sich aus auf eine Diktatur ganz anderer Art fithr,
nimlich eben nicht mehr auf eine umgrenzte Ausnahmeregelung, sondern auf den per-
manenten Ausnahmezustand, der die Diktaturen des 20.Jhs. zu solchen Héllenmaschi-
nen macht. Seine Strategie ist ganz uniibersehbar die, den Begriff der Demokratie so
zu manipulieren, dass er von alleine auf die Diktatur fithrt, mit der er sich dann nicht
mehr nur vertrigt, sondern in der er sich in Wahrheit erfiillt. So sehr daher viele der ein-
zelnen Analysen und viele der Kritikpunkte Schmitts hinsichtlich des Parlamentarismus
bedenkenswert sind und sich nicht selten mit dezidiert linken Kritiken treffen, so wenig
braucht man glauben, dass Schmitt einer Ermichtigung des Volkes in einem emanzipa-
torischen Sinn das Wort redete.

Dass eine linke Lesart ausgeschlossen ist, wird besonders in der Vorbemerkung zur
zweiten Auflage von 1926 deutlich. Demokratie wird von Schmitt als Identitit von Regie-
renden und Regierten definiert. Diese auf den ersten Blick unverdichtige, weil unterbe-
stimmte Definition wird nun aber sogleich in einem Sinn gefiillt, der nur noch wenige

13 Schmitt: Parlamentarismus. 41.

14 Zum Begriff der souverdnen Diktaturvgl. vor allem: Die Diktatur.126.134f.»Die souverdane Diktatur
sieht nun in der gesamten bestehenden Ordnung den Zustand, den sie durch ihre Aktion beseiti-
gen will. Sie suspendiert nicht eine bestehende Verfassung kraft eines in dieser begriindeten, also
verfassungsmaRigen Rechts, sondern sucht einen Zustand zu schaffen, um eine Verfassung zu er-
moglichen, die sie als wahre Verfassung ansieht. Sie beruft sich also nicht auf eine bestehende,
sondern auf eine herbeizufithrende Verfassung.« (134)

- am 14,02.2026, 09:56:36.

183


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

politische Optionen zulisst. Die Identitit von Regierenden und Regierten wird nimlich
gedeutet als eine substantielle »Homogenitit«, und diese wiederum wird kaum verhoh-
len als eine volkhafte Gleichheit verstanden. Im Gegensatz zu diesem »demokratischenc
Begriff vertritt der Liberalismus nach Schmitt eine Gleichheit ohne Ungleichheit, die au-
tomatisch in Gleichgiiltigkeit und in Ohnmacht fithre. Das nun bleibt allerdings reine
Behauptung bei Schmitt. Die Setzung Gleichheit ohne Ungleichheit = Gleichgiiltigkeit
ist ein typisches Beispiel fiir Schmitts Scheinevidenzen, die oft in knappe Formeln ge-
dringt leicht dariiber hinwegtiuschen, dass sie auf Abstraktionen beruhen. Schmitt be-
merkt und kritisiert, dass die liberalen politischen Systeme bei aller Berufung auf all-
gemeine Menschenrechte etc. es doch nie geschafft haben, faktisch die Ungleichheiten,
die sieverdammen, auszurdumen. Im Gegenteil, sie stiitzen sich oft selbst auf solche Un-
gleichheiten. Das ist vollkommen richtig. Fiir Schmitt ist damit aber das Urteil gespro-
chen nicht nur iiber den Liberalismus, sondern gleich tiber das moderne Projekt einer
emanzipatorischen und auf alle Menschen gerichteten Politik. Zwingend ist das freilich
nicht, man kénnte doch ebenso gut und besser in den Widerspriichen des Liberalismus
genau die Aufgaben sehen, die er selbst stellt, ohne ihnen gewachsen zu sein - und die
dennoch zwar den Liberalismus in Frage stellen, selbst aber nicht obsolet werden.”

Fiir Schmitt aber geht der Weg in die andere Richtung. Es gilt, eine »Homogenitit«
des Volkes herzustellen, der die Fremden als Ausgeschlossene gegeniiberstehen.

Zur Demokratie gehort also notwendig erstens Homogenitat und zweitens — nétigen-
falls— die Ausscheidung oder Vernichtung des Heterogenen. [..] Die politische Kraft
einer Demokratie zeigt sich darin, dass sie das Fremde und Ungleiche, die Homoge-
nitdt Bedrohende zu beseitigen oder fernzuhalten weif3. Bei der Frage der Cleichheit
handeltessich ndmlich nicht um abstrakte, logischarithmetische Spielereien, sondern
um die Substanz der Gleichheit. [...] Immer ist die Gleichheit nur solange politisch inter-
essant und wertvoll, als sie eine Substanz hat und deshalb wenigstens die Moglichkeit
und das Risiko einer Ungleichheit besteht.'®

15 Schmitts Strategie in diesem Buch ist aber die: Er prasentiert die Widerspriiche und Schwierig-
keiten der modernen parlamentarischen Systeme in einer Weise, dass sich der Schluss offenbar
von selbst aufdringt, dass sie und mit ihnen die Prinzipien, die in ihnen nur niherungsweise einge-
l6st sind, grundsatzlich diskreditiert sind. Das wird so nicht ausgesprochen; die Leserin kann aber
kaum anders, als eben das herauszuhéren. Dabei werden aber Tausend Sachen einfach zusam-
mengeworfen, und man merkt, dass Schmitt dort scharfsinnig ist, wo es ihm passt. Ja, Diskussion
und Offentlichkeit sind in den parlamentarischen Demokratien nicht verwirklicht. Aber sind sie et-
wa gar nicht verwirklicht? Schmitt insinuiert, dass sie gar nicht verwirklicht werden kdnnen— klug,
wie er ist, spricht er es aber nicht so aus. Hiefde das also, dass man Diskussion und Offentlichkeit
gar nicht braucht, nicht einmal als »ldeale«? Das wire ja wieder eine andere Frage. Dann erklart
Schmitt aber, dass eh keiner mehr an sie glaubt— wer sagt das? Der einzige Schluss ist offenbar:
Also weg mit dem ganzen falschen Apparat! Auch das steht dort nicht, und es wird doch auf jeder
Seite nahegelegt. So entsteht eine Pseudo-Klarheit im Dienst der Diskreditierung der gesamten
modernen und emanzipatorischen Idee von Politik: Schmitts schmutziger kleiner Trick, den er mit
grofler Ausdauer einsetzt. (Vgl. hierzu vor allem: Parlamentarismus. 61-63).

16  Ebd.14. Wenn Schmitt gegen Ende der Schrift die Anwendungsmaoglichkeiten von Sorels Mythen-
theorie betrachtet, stellt er nicht ohne Befriedigung fest, dass der nationale Mythos dem sozialis-
tischen offenbar iiberlegen ist. Uberlegen worin? In der Fihigkeit, die Leidenschaften und Intensi-

- am 14,02.2026, 09:56:36.


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

So Schmitt schon 1926. Wir haben hier den systematischen Rahmen vor uns, der ein paar
Jahre spiter durch das Schema von Freund und Feind auf ein neues Niveau des Prinzi-
piellen erhoben und zugleich spekulativ aufgeladen wird. Der Rahmen dieses Begriffes
von Demokratie und das Schema von Freund und Feind lassen im Grunde nur mehr eine
politische Option zu: eine faschistische Diktatur, die die unmittelbare Einheit des Fiith-
rers mit dem, nun von allem Fremden, Feindlichen gereinigten Volk behauptet. »Wenn
mit der demokratischen Identitit Ernst gemacht wird, kann ndmlich im Ernstfall keine
andere verfassungsmifiige Einrichtung vor der alleinigen Mafgeblichkeit des irgend-
wie geduferten, unwidersprechlichen Willens des Volkes standhalten.«7 Was Schmitt
in diesem theoretischen Dreischritt konstruiert, ist ein Paradebeispiel fiir die reaktio-
ndre Strategie selbst, die von Jinger auf den knappsten Ausdruck gebracht wurde: »die
demokratische Formulierung eines antidemokratischen Aktes«.™

Wohin das fithrt, zeigen ohne grofien Interpretationsspielraum die Beitrige, die
Schmitt nach der Machtergreifung der Nazis zum Zweck der Rechtfertigung ihrer Herr-
schaft geschrieben hat. Die Dienstbeflissenheit, mit der sich Schmitt da angeboten hat,
ist wirklich erstaunlich. Es gibt keinen Zweifel: Hitler an der Macht, das befriedigt ganz
tiefe Wiinsche bei Schmitt. Genauso wenig Zweifel gibt es hieriiber: Die juristische Wei-
he der Nazis fithrt in direkter Linie den Gedanken aus der Parlamentarismus-Schrift und
aus dem Begriff des Politischen fort. Wie in jener betont Schmitt immer wieder, dass wahre
Gleichheit eben Ungleichheit brauche, so dass also Gleiches gleich, Ungleiches ungleich
zu behandeln ist. Das wird dann sofort auf die Diskriminierungen und den Antisemi-
tismus der Nazis iibertragen. Auf der Grundlage »der sachlichen und substanzhaften
Gleichartigkeit des ganzen, in sich einheitlichen und gleichartigen deutschen Volkes«
wird der Ausschluss, die »Reinigung« des 6ffentlichen Lebens von allen »nichtarischen,
fremdgearteten Elementen« betrieben. »Wir lernen vor allem Freund und Feind richtig
unterscheiden.«” Der Liberalismus hingegen mit seinem Geschwitz von der Gleichheit
aller habe nur die Verbrecher und Volksfeinde geschiitzt — die Argumentationsformen
des Faschismus haben, wie man sieht, keine allzu grofde Variationsbreite.

In einem anderen Text wird das Prinzip der Ungleichbehandlung des Ungleichen zur
Idee eines neuen Standesrechts weitergesponnen. Der (angeblich) drohenden Zersplitte-
rung des neuen Staates wirkt dann das Fithrerprinzip entgegen, das die radikale Einheit
des Staates, den, wie Schmitt sagt, »totalen Staat« garantiert. Dieser Text >Staat, Bewe-
gung, Volk«<von 1933 kann als Skizze einer umfassenden juristischen Rechtfertigung und
Klirung des NS-Staates gelesen werden. (Man begegnet wieder der von Adorno bemerk-
ten absoluten Verdrehung der Begriffe, indem auch Schmitt die hochste denkbare Unver-
antwortlichkeit, nimlich die des keiner weiteren Kontrolle unterstehenden und zugleich
einer menschenfeindlichen Ideologie folgenden Fithrers, gerade als hochste Verantwort-

lichkeit bezeichnet.)*®

taten der Menschen zu mobilisieren (ebd. 88f.) — und so sprechen die Reaktionare am Ende doch
immer die Wahrheit tber sich selbst mit aus.

17 Ebd.21.

18  Jinger: Der Arbeiter. 270.

19 Das gute Recht der deutschen Revolution. In: Gesammelte Schriften 1933—1936. 28—31. 28.

20 Staat, Bewegung, Volk. In: Ebd. 76—115. 105.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

185


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Die >Fiinf Leitsitze fiir die Rechtspraxis« lesen sich schliefilich als Programm fiir die
restlose Nazifizierung des Rechtswesens, die mit dem apodiktisch geduferten, durch
nichts begriindeten Leitsatz enden: » Dernationalsozialistische Staat ist ein gerechter Staat.«™*
Na dann!

All das zeigt, dass Schmitts Rechtsdenken nicht zufillig und schon gar nicht irrtiim-
lich in den Faschismus miindet. Es war schon immer in der rechten Fahrrinne gewesen.
Nie war Schmitt einfach nur ein Jurist gewesen, der fiir Juristen geschrieben hat. Die Be-
ziehung ist, wenn es des Nachweises bediirfe, schon an diesem einen Punkt abzulesen,
dass Schmittimmer wieder in den Texten der 30er Jahre betont, dass die Reichstagswah-
len vom Mirz und November 1933 keine Wahlen im liberal-demokratischen, parlamen-
tarischen Sinn waren, sondern Plebiszite, also Bestitigungen dafiir, dass der Volkswille
sich in Hitler seinen legitimen Ausdruck verschafft hat.”” Die Uberwindung der libera-
len Demokratie durch die »wahrex, sich mit der Diktatur vertragende Demokratie, die
Schmitt im Parlamentarismus-Text theoretisch vorexerziert hatte — sie wird nun nach-
traglich in den Wahlen von 1933 als Dokument der gelungenen Selbstbesinnung des Vol-
kes auf die Freunde und die neu erlernte Identifizierung der Feinde wiedererkannt.

Die Schwierigkeiten, bei der Lektiire das Frithstiick bei sich zu behalten, werden
durch den massiven Antisemitismus nicht erleichtert, der Schmitt dabei offenbar ganz
locker von der Feder geht. Das sieht man schon an den Texten von 1933: So wartet das
ibliche Intellektuellen-Bashing in >Die deutschen Intellektuellen< mit wenig subtilen
Spitzen gegen Einstein, Heine und Friedrich Julius Stahl auf.”® In dem schon angefiihr-
ten Text itber >Das gute Recht der deutschen Revolution« finden sich Sitze, die wenig
Interpretationsspielraum lassen: »Die neuen Bestimmungen iiber Beamte, Arzte und
Anwilte reinigen das éffentliche Leben von nichtarischen fremdgearteten Elementen.«**
In einem zurecht beriichtigten Text werden die Gesetze vom September 1935, darunter
die sogenannten Niirnberger Rassegesetze als >Verfassung der Freiheit« gefeiert, gegen
den liberalen Freiheitsbegriff, der nur Vorwand fiir Fremdherrschaft (durch wen wohl?)
sei.”

Das widerlichste Dokument zumindest in diesem Band ist aber der Text >Das Juden-
tum in der Rechtswissenschaft, das die Er6ffnungsrede und das Schlusswort einer von
Schmitt unter diesem Titel im Oktober 1936 organisierten Tagung enthilt.*® Da ist der
Antisemitismus der einzige Inhalt, und die Absicht ist es, ihn als eine, nein: als die zen-
trale rechtswissenschaftliche Kategorie zu etablieren. Véllig daneben ist leider auch der

21 Funf Leitsédtze fir die Rechtspraxis. In: Ebd. 54-56. 56.

22 Z.B.Ebd. 49. 70f. 78.121.

23 Ebd. 32-35. Alles andere als Zufall sogar, erscheint der Text doch am 31.Mai1933 im Westdeut-
schen Beobachter, also direkt nach den systematisch geplanten Blicherverbrennungen, deren Ho-
hepunkt der 10. Mai 1933 war. Die gesamte Propaganda um diese Biicherverbrennungen (inklusi-
ve der Rede von Goebbels vom 10. Mai) herum betonte die Zusammengehérigkeit von Judentum
und dem angeblich iibertriebenen, d.h. lebensfeindlichen, d.h. blof3 destruktiven Intellektualis-
mus (eine besondere Lieblingsidee des brutalistischen Reaktionars). Schmitt wusste offenbar ge-
nau, was er sich und den neuen Herren schuldig war.

24  Ebd.28.

25  Ebd.282—284.

26  Ebd. 482-491.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Kommentar, den der oder die Herausgeber diesem Text in den knappen Hinweisen am
Ende des Bandes beigefiigt haben. Dort heif3t es lakonisch, zu lakonisch: »Seit Winter
1935 wusste Carl Schmitt, dass er von der SS als Gegner eingestuft wurde. Nachdem er
1936 im Laufe des Jahrs die sich zuspitzende Lage erkannte, versuchte er seiner Entmach-
tung durch eine sich verstirkende judenfeindliche Haltung entgegen zu wirken.«*’ Es
folgen noch ein paar Sitze zur Organisation der Tagung und zum letztendlichen Schei-
tern von Schmitts Strategie. Das ist als historische Einordnung sicher in Ordnung und
auch wichtig. Aber kann man denn wirklich so eine »Erklirung« einfach so stehen las-
sen? Selbst wenn man nicht wiisste, dass Schmitt eben sehr wohl Antisemit war — ist das
wirklich irgendeine Form von »Erklirung« oder sogar »Argument« oder vielleicht gar (so
lasst sich der Kommentar jedenfalls lesen — und allein diese gar nicht so fernliegende
Deutungsmdoglichkeit macht ihn unméglich) »Entschuldigung«? Ein einflussreicher und
angesehener Nazi droht, aufgrund von parteiinternen Kimpfen seine Position zu ver-
lieren. Also entschlief3t er sich, noch fanatischer als seine Gegner zu erscheinen. Man
schreibt das so hin, als gibe es keine anderen Méglichkeiten sich zu verhalten. Als wire
nicht bereits das Engagement bei den Nazis selbst und dann auch der verbissene Wille,
die eigene Stellung und Privilegierung unter keinen Umstinden aufzugeben, eben das
Problem. Als wiirde die Bereitschaft, noch tiefer ins Widerwirtige hineinzuwaten, nicht
erst recht das Urteil iber diese Person sprechen. Im besten Fall ist die Formulierung des
Kommentars ungliicklich.

Der Souveradn. Diese Ausfithrungen sind nicht vollstindig, ohne den Blick auf die Spit-
ze der politischen Gemeinschaft zu richten. Es geniigt nicht, dass es eine durch den
gemeinsamen Feind gestiftete politische Gemeinschaft gibt. Oder noch genauer: diese
Stiftung bleibt solange aus, wie nicht klar ist, wer genau denn der Feind ist. Doch die
Frage ist: Wer entscheidet, wer der Feind ist? Schmitts politisches Denken fordert nicht
nur Einheit, Homogenitit und scharfe Abgrenzung, sie kann das alles auch nur unter
der Bedingung einer klaren hierarchischen Ordnung denken, an deren Spitze eine letzt-
entscheidende Person steht. Vor allem in dem kleinen Biichlein Politische Theologie. Vier
Kapitel zur Lehre von der Souverdnitdt von 1922 wird das deutlich.

Schmitt setzt sich darin, vor allem im zweiten Kapitel, kritisch mit einer idealisti-
schen, ganz auf Gesetze und die juristische Form gerichteten Verfassungslehre ausein-
ander. Seine Anmerkungen sind hier ganz zutreffend. Maximal vereinfacht ist eine sol-
cheidealistische Lehre — die sich ausdriicklich oder nicht als Erbe des Naturrechtsgedan-
kens erweist — unfihig, von dem Anfang, der Setzung einer Verfassung oder eines po-
litischen Systems Rechenschaft abzulegen. Woher kommen Verfassungen und Staaten
denn? Sicher nicht aus Gesetzen oder dem Naturrecht, sondern aus Akten einer realen
Macht. Insofern ist Schmitts Souverdnititslehre also eine wertvolle Erinnerung daran,
dass eine Rechtslehre, die fiir die realen Bedingungen von Rechtsetzung und Rechtspra-
xis blind bleibt, zu kurz greift. »Es kommt fiir die Wirklichkeit des Rechtslebens darauf
an, wer entscheidet.«*®

27  Ebd.s542.
28  Schmitt: Politische Theologie. 40.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

187


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Dann aber ist natiirlich auch dieser Theorieteil wieder eine taktische Volte. Was
Schmitt hier wie nebenbei erledigt — denn es wird nur einmal en passant erwihnt® —,
ist der seit der Franzdsischen Revolution in liberalen wie sozialistischen Theorien
grundlegende Gedanke, dass das Volk der Souverin sei. Schmitt kontert mit einem
iiberraschenden und entwaffnenden Registerwechsel. Sein Text beginnt mit einer ganz
anderen Definition des Souverins: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand
entscheidet.«*°

Was macht Schmitt hier also? Er setzt der liberalen und demokratischen Formel
vom souverinen Volk, die einen Anspruch formuliert, die Konstatierung einer (vermeint-
lichen) Realitit entgegen: dass man Ende immer irgendwer entscheidet. Auch das ist
natiirlich ein Trick, insofern sich diese Ersetzung auf die Fragen gar nicht einlisst,
ob und in welchem Sinn sich die Souveranitit vom Volk aussagen lieRe bzw. welches
Verstindnis vom Volk sich dann zu entwickeln hitte und was das fiir die Konzeption
des Politischen ergeben wiirde. Es ist ein echter Taschenspielertrick: Man schaut auf
die eine Hand und bemerkt nicht, wie Carlchen einem die Armbanduhr klaut. Ob die
demokratische Forderung eine Berechtigung haben konnte, wird damit von vornherein
als Frage eliminiert.

Wir miissen aber noch niher auf diese Definition eingehen. Und zuerst in einem
inhaltlichen Sinn. Es ist ja nicht ohne Plausibilitit, was Schmitt da bemerkt: In Ausnah-
mesituationen gibt es eine Instanz oder Person, die sich entscheidend iiber alle anderen
hinwegsetzt — und zwar unabhingig davon, ob ihr diese Rolle auch verfassungsrechtlich
zukommt oder nicht. Das ist dann der Souverin. Das Faktum erweist die Souveranitit.
Der Souverin entscheidet dabei 1) dariiber, ob ttberhaupt ein Ausnahmefall vorliegt und
2) wie auf ihn zu reagieren ist. Es ist diese doppelte Definitions- und Handlungsmacht,
die die Souverinitit ausmacht. Da der Souverin in der Ausnahmesituation die Aufga-
be hat, das politische System zu schiitzen, muss er mit Vollmachten ausgestattet sein,
die keiner regelmifiigen verfassungsmifigen Instanz zukommen, ja: die nicht einmal
voll definiert sind. Sie konnen gar nicht definiert sein, weil die Natur des Ausnahmezu-
standes nun einmal darin besteht, dass er an die politische Fithrung Herausforderungen
stellt, die vom Verfassungsrecht gar nicht erschopfend bedacht werden kénnen. Das al-
les hat seinen guten Sinn: Als im Februar 1962 die Flut iitber Hamburg hereinbrach und
sich der Innensenator Helmut Schmidt mehr oder weniger selbst zur letzten Instanz er-
klirte, machte er sich in der Terminologie Schmitts eben zum Souverin. Dass er dabei
und vielleicht auch in einigen seiner Mafinahmen die ihm verfassungsmiRig verliehe-
nen Machtbefugnisse iiberschritt, hat ihm mit gutem Grund keiner angekreidet: Er war
namlich sehr erfolgreich damit, als es darum ging, den Hamburgern in dringender Not-
lage alle erreichbare Hilfe zukommen zu lassen.

So weit, so gut. Aber es ist offensichtlich, dass Schmitt anderes und mehr meint als
einen zupackend und gliicklich agierenden Senator, noch dazu von der SPD. Denn die
argumentative Strategie von Schmitt ist eine ganz andere. Sie besteht darin zu fordern,
dass es immer so einen Souverin, also letzten Entscheider geben muss, und wenn es ihn
nicht gibt, dann hat der Staat, dem er vorsteht, faktisch keine Souveranitit, sondern ist,

29 Vgl. Schmitt: Politische Theologie. 52.
30  Schmitt: Politische Theologie. 13.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

ob er es weif$ oder nicht, Satellit oder Kolonie eines anderen Staates. Der Ausnahmezu-
stand mag nur selten sein, gibt Schmitt zu. Er kann aber im Prinzip immer ausgerufen
werden. Seine Abwesenheit ist nur die einer Latenz. Was Schmitt hier also inszeniert, ist
die Delegitimierung und Desavouierung des »Normalzustandes«. Er lisst den Ausnah-
mezustand in den Normalzustand einsickern, so dass am Ende nur jener etwas iiber die
Wahrheit des Politischen enthiillt, wihrend dieser nur Fassade ist. Was wir hier wieder-
finden, ist der Ubergang von der kommissarischen zur souverinen Diktatur, die Schmitt
kurz zuvor historisch detailliert nachgezeichnet hatte. Nun aber wird deutlich, was in
dem Buch iiber die Diktatur noch implizit blieb, nimlich die grof3e Sehnsucht Schmitts nach
der Diktatur. Die kommissarische Diktatur war eine geregelte Praxis, etwa in der Romi-
schen Republik. Die souverdne aber ist die Antwort der Reaktion auf die Bestrebungen
der Moderne: auf Freiheit, Volkssouverinitit, Demokratie, Gleichheit, Rechtssicherheit,
Aufklirung und was es noch alles fiir Horrorbegriffe in Schmitts Vokabular gibt. Hatten
wir eben die Strategie der Entwendung und Umdrehung des Demokratiebegriffs zum
Zweck der Herstellung der Diktatur erlebt, so finden wir nun die gleiche Bewegung in
Hinsicht auf den Souverinititsbegriff. Beide fithren in die Diktatur.

Die Diktatur ist aber eben nicht die Restauration der alten Konigsherrschaft. Wie
schmerzlich Schmitt das Ende der Firsten und Konige empfindet, ist jeder halbwegs
sensiblen Leserin sofort spiirbar. Reaktion ist aber eben nicht Restauration. Reaktion ist
die desillusionierte Tochter der Moderne, an die sie nicht glaubt. Sie kann aber, so viel
Moderne steckt eben doch in ihr, auch nicht mehr geradehin an eine gottgegebene poli-
tische Ordnung glauben. Die Riickkehr zum Ancien Regime ist keine Option. Es gilt also,
unter den Bedingungen einer existenziellen Desillusionierung die Kopie monarchischer
Herrschaft zu erstellen, die noch moglich ist. Daraus zieht die Reaktion ihre charakte-
ristische Schwermut und ihren uniibersehbaren Pessimismus: Das, was als wahres Gliick
imaginiert wird, ist verloren. Das einzige verfiigbare Gliick leidet von Anfang an an die-
sem Verlust. Der Verlust muss sich also in der Idee des moglichen »Gliicks« und seiner
politischen Organisation selbst abbilden. Es kommt daher, dass die Herstellung echter
Herrschaft nun nicht mehr als der freie Akt eines allmichtigen Gottes erscheint — der
selbst, das ist der Sinn von Schmitts Rede von »Politischer Theologie, seine Attribute zu
einer bestimmten Epoche den Monarchen mitteilte —, sondern als die notwendige, die
erzwungene Antwort auf die fiirchterliche Lage des Menschen. Seit Hobbes steht den
Autoren, die in diese Geschichte der Reaktion gehdren, immer wieder der Schrecken ei-
nes durch keine Autoritit oder itbergeordnete Macht mehr in Bahnen gelenkten Biirger-
kriegs vor den Augen. Bei Schmitt steigert sich diese Angst bis zur Besessenheit. Wie
Hobbes ist auch Schmitt davon tiberzeugt, dass eine sich selbst iiberlassene Menschheit
in nichts anderem enden wird als in Anarchie und gegenseitigem Gemetzel.

Es liegt hier eine charakteristische Bestimmung des »Naturzustandes«, die sich
eben bereits bei Hobbes findet und die von Schmitt konsequent weitergedacht wird. Der
Naturzustand ist, allen Aufklirungstriumen entgegen, eine anarchische, chaotische,
brutale, alles verschlingende Gewaltorgie, die niemand im Ernst witnschen kann. Der
Naturzustand wird aber durch den Staat nicht aufgehoben, sondern nur unterdriickt.
Er verliert darin nichts von seiner Michtigkeit und Wirkungskraft. Sie wird nur latent.
Sie zieht sich an bestimmte Stellen zuriick, verdichtet sich dort. Man versteht, weshalb
Schmitt die Feindschaft zum eigentlichen Fokus des Politischen macht: Weil sich in

- am 14,02.2026, 09:56:36.

189


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ihr der Naturzustand eine manifeste und damit wenigstens in Teilen manipulierbare
Gestalt gibt.

Auf der anderen Seite ist aber der Souverin selbst ein solches Refugium des Natur-
zustandes. Agamben hat das in seiner Theorie des Homo sacer, gestiitzt auf Hobbes und
Schmitt, hervorgehoben. Agamben gelingt mit einer kleinen Erginzung eine grundle-
gende Anderung der Schmitt’schen Theorie. Er bemerkt nimlich, dass der Ausnahme-
stellung des Souverins auf der anderen Seite die Ausnahmeposition des Homo sacer
entspricht. Der Souverin ist der, der sich selbst aus einer Rechtsordnung ausnimmt, der
eben souverin iiber die Ausnahme entscheidet. Dem entspricht aber, dass es dann Men-
schen gibt, die gegen ihren Willen aus einer Rechtsordnung ausgenommen sind. Sie sind
ausgenommen, d.h. sie sind als Ausgenommene Teil der Ordnung, von der sie ausge-
nommen sind. Sie sind nicht einfach ausgeschlossen, obwohl auch das passieren kann
(etwa in der Verbannung). Sie sind vor allen Dingen aber absolut entrechtet. Agamben
greift zur Kennzeichnung dieser Position auf den Ausdruck des Homo sacer aus der r4-
mischen Rechtslehre zuriick. Wie diese Entrechtung sich ergibt, lisst sich ablesen an den
Texten, die Schmitt zu Beginn der Naziherrschaft schreibt und in denen die Entrechtung
der Juden systematisch juristisch gerechtfertigt wird. Schmitt affirmiert diese Entrech-
tung, ohne sich iber den systematischen Zusammenhang mit der Ausnahme des Souve-
rins Rechenschaft abzulegen. Er genief3t sichtlich beide Seiten: die absolute Ausnahme
des Souverins in einer Macht, die nur von ihm selbst eingeschriankt werden kann; und
die absolute Entrechtung, die als eine Wiederherstellung einer vélkischen Gleichartig-
keit imaginiert wird. Beides sind bei Schmitt die zusammengehérigen Aspekte der Eta-
blierung echter staatlicher Einheit — und damit der Garantie gegen Anarchie und Biir-
gerkrieg.

Agamben erinnert nun daran, dass in dieser souverinen Ausnahme der Naturzu-
stand im Souverin verdichtet ist.*’ Seine Handlungen unterstehen eben keinen Gesetzen
und Kontrollen mehr. Er agiert vollkommen frei, herrisch, apodiktisch. Schmitt wiirde
darin einen Beleg fiir seine These sehen, dass dem Naturzustand nicht auszuweichen ist.
Er ignoriert aber, wie viele andere Reaktionire auch, dass diese vermeintliche Rettung
vor der Anarchie mit einem hohen Preis erkauft ist. Man kann und muss die Frage wie-
derholen, die sich schon angesichts der Hobbes’schen Philosophie aufdringt: Ist denn
wirklich jede Herrschaft besser als keine Herrschaft? Ist jede noch so brutale Diktatur
gerechtfertigt, allein schon dadurch, dass sie den Biirgerkrieg verhindert? Bei Schmitt
kommt natiirlich ohnehin nur eine faschistische Diktatur infrage. Man sieht aber, dass
Schmitts Nazi-Engagement in gerader Linie seines Denkens liegt.

Man versteht wohl auch angesichts dieser Lehre vom Naturzustand ganz, woher
Schmitts Abscheu und Verachtung fir die liberal-demokratische Idee des Politischen
stammt. Diese irrt sich, indem sie alles auf die falsche Karte setzt, nimlich auf eine
rechtliche und staatliche Normalitit, die nur Schein ist. Fiir die liberale Idee des Po-
litischen ist der Ausnahmezustand wirklich nur eine Ausnahme. Fiir Schmitt ist er
die Sache selbst. Wenn die Entwertung des »Normalzustandes« mit seinen Verfahren
und berechenbaren Wegen erst einmal weit genug getrieben ist, kann die ansonsten

31 Vgl. dazu Giorgio Agamben: Homo sacer. Italienisch. 41—45. Dt. 45—49.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

vollig tiberzogene Forderung plausibel erscheinen, dass unbedingt einer und nur einer
entscheiden miisse.

Gegen die liberale Auffassung, die in Gesetzen und Formen denkt, setzt Schmitt auf
einen radikalen Personalismus. Seine Frage ist immer, wer entscheidet, nicht nach wel-
chen Grundsitzen oder durch welche Prinzipien seine Entscheidung gerechtfertigt ist.
Noch einmal: Diese Gegenposition ist insofern wertvoll, als sie hilft, die Naivitit und den
Idealismus allzu »legalistischer« und rationalistischer Theorien von Recht wie von Politik
zuerden. Das Problem ist aber, mit welchem massiven affektiven Sinn der Personalismus
bei Schmitt aufgeladen wird. Wie alle Reaktionire findet er es nun einmal geil, dass einer
entscheidet.

Genau diesen Punkt muss man aber noch genauer fassen, um die eigentiimliche Ge-
stalt Schmitts in der Reihe der Reaktionire prizise umreiflen zu kénnen. Der Vergleich
mit Jiinger ist aufschlussreich: Bei Jiitnger wirkt eine uniibersehbare Faszination fiir eine
radikale Bewegung, die nichts aulerhalb ihrer lisst. Zwar soll auch bei Jinger alles auf
den Staat hinauslaufen, auf eine neue Art von Staat. Dennoch kennt Jiinger eine eigene
Lust, die auf die Zerstorung alles Alten bezogen ist. Literarisch wie inhaltlich sind Texte
wie der tiber die >Totale Mobilmachung« oder iiber den Kampf als innere Erfahrung Insze-
nierungen einer hemmungslosen, orgiastischen Vernichtungsmaschinerie. Das findet
sich bei Schmitt eben nicht. Schmitt ist nie hemmungslos. Das macht ihn geradezu aus. Er
inszeniert auch nicht, sondern theoretisiert. Seine Prosa ist, selbst da, wo sie sich von
den Formen des Wissenschaftlichen freimacht, nicht tiberschwinglich, sondern im Ge-
genteil kleinlich, pedantisch, besserwisserisch — so etwa in dem unsiglichen Biichlein
Ex Captivitate Salus.

Kein Zweifel: Auch Schmitt kennt und fiihlt die Faszination fiir den Exzess, die Kata-
strophe, den Ausnahmezustand. Es iiberwiegt aber die Angst. Hobbes’ Haltung ist ein-
fach: Er findet nichts Faszinierendes am Biirgerkrieg. Sein Horror davor ist vollkommen
sachlich. Schmitts Horror vor Biirgerkrieg und Anarchie ist mythisch: In ihm mischen
sich Abscheu und Faszination. Er gelangt aber nie dahin, diese Faszination unvermischt
gelten zu lassen. Sie muss immer auf Abstand gehalten werden, sogar literarisch. Es ist
s0, dass die Katastrophe immer vor seinem Auge steht, dass sie aber gewissermafien im-
mer mit einem schiitzenden Vorzeichen versehen werden muss. Es muss immer noch
die eine Trennscheibe geben, zwischen ihm und dem Tiger, wihrend einer wie Jinger,
zumindest auf dem Papier, den Ritt auf dem Raubtier mit Genuss sich ausmalen wiir-
de. Das ist der springende Punkt bei Schmitt: Die Theorie des Souverins erlaubt es, den
Ausnahmezustand zu geniefden und zugleich die Fiktion der Sicherheit vor ihm zu er-
halten. Der Souverin ist exakt diese minimale Distanz, die vom Naturzustand trennt. In thm ist
er prisent, aber iiberhoht ins Evhabene der einsamen Entscheidung. Dann versteht man auch,
wie Schmitt (und andere) in allem Ernst im Fithrer, dem verantwortungslosesten aller
Menschen, die hochste Verantwortung verkdrpert finden kann: weil die maximale Kon-
zentration von Macht zum Schutz einer Gemeinschaft ja in der Tat die hochste Verant-
wortlichkeit fordern wiirde. Er (wie die anderen) iibersieht nur, dass diese Konzentration
von Macht nicht automatisch auch eine solche Verantwortlichkeit mit generiert, sondern
im Gegenteil iiber kurz oder lang unméglich macht. (Und dabei ist noch kontrafaktisch
vorausgesetzt, dass es bei Hitler jemals eine echte Verantwortlichkeit gegeben hitte.)

- am 14,02.2026, 09:56:36.

191


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Mir scheint, dass dieser Punkt den Kern von Schmitts Denken ausmacht: Der Horror
vor dem Ausnahmezustand, dessen Faszination zugleich empfunden, aber nicht ausge-
lebt werden kann und die deshalb auf Abstand gehalten werden muss: durch den Sou-
verin auf der Ebene der Theorie und durch die Theorie selbst auf der Ebene des Erleb-
nisses. Sie wird auf Abstand gehalten, und zwar im gleichen Akt, in dem sie als lust-
produzierende evoziert wird. Wie gesagt kennt Schmitts Prosa nicht das Raunen der
Jiingers und Heideggers. Sie kennt Selbstgerechtigkeit, Selbstmitleid und Larmoyanz.
Aber selbst in ihren Loyalititsbekundungen und Lobreden auf Hitler und die Nazis hilt
sie an sich: Wohlgemerkt, sie hilt sich nicht zuriick, und damit ist auch nicht gemeint,
dass Schmitts Nazitum irgendwie unter Vorbehalt gewesen wire. Schmitt war voll und
ganz Nazi. Doch sein Schreiben hat immer den letzten Sicherungshaken eingebaut, es
hilt an sich in dem prazisen Sinn, dass eine intime Hemmung ihn von den rhetorischen
Exzessen anderer Faschisten abhilt. Das ist sicher keine moralische Hemmung. Es ist
die Hemmung des Neurotikers, der zu manchen Freiheiten einfach nicht durchbrechen
kann.**

Denn um eine Freiheit geht es hier. Die grofie Lust an der Katastrophe, am Ausnah-
mezustand ist die Fiktion einer absoluten Freiheit. Leo Léwenthal spricht das deutlich
aus, in einem Text von 1949, dessen Aktualitit so frappierend wie gruselig ist. In Falsche
Propheten analysiert er systematisch die Rhetorik faschistischer Agitatoren in den USA
der 40er Jahre. Lowenthal bemerkt, dass der Katastrophismus der Agitatoren einerseits
die Funktion hat, reale Unzufriedenheiten und Bedrohungen zu entschirfen, indem er
andererseits, gerade durch seine fiktive Natur, eine eigene Lust generiert:

Indem das Netz der Furcht somit endlos ausgedehnt wird, wird die urspriingliche
Angst verwissert und ihrer berechtigten Dringlichkeit beraubt. Sie wird zu einer Art
Fantasiewelt— d.h., Angst wird in eine morbide, nihilistische Erwartung der totalen
Vernichtung —wenn nicht gar in Hoffnung darauf — verwandelt.3®

Das Entscheidende ist aber eben der letzte Punkt: Die totale Vernichtung ist zugleich
und in eins Phantasma des Schreckens wie der Lust, sie wird panisch gefiirchtet und
herbeigesehnt. »Etwas, was auf der einen Personlichkeitsebene geftirchtet wird, wird oft
auf einer anderen begehrt.« Was genau ist hier das Objekt der Begierde? In der Dispro-
portion zwischen der Ubermacht einer totalen Bedrohung einerseits und der Schwiche
des Individuums werden alle moralischen, gesellschaftlichen und sittlichen Riicksich-
ten ausgeléscht. »Konsequenz davon: es ist alles erlaubt.«** Die Bedeutung dieses Sat-

32 Es dominiert also das Uneingestandene, Verdringte, Zwanghafte, die unbewusste Lust am
Schmerz. Schmitts Psychologie ist widerspriichlicher als die eines Jiinger, so wie die des Neuroti-
kers widerspriichlicher als die eines Perversen ist. Zugleich kann man vermuten, dass beide unver-
zichtbare Typen sowohl des Denkens in der Reaktion als auch fiir den real-existierenden Faschis-
mus sind. Ich hatte fiir kurze Zeit als Titel fir das Kapitel zu Schmitt>Voyeurismus der Apokalypse<
erwogen. Aber das ware falsch gewesen: Erstens ist Schmitt namlich kein Voyeur, kein Beobach-
ter, sondern hochst aktiver Mittater des Faschismus (und damit der dngstlichen wie genussvollen
Anniherung an die grofie Katastrophe), und zweitens ist der Genuss hier eben kein perverser.

33 Léwenthal: Falsche Propheten. 50.

34 Ebd.s1.

- am 14,02.2026, 09:56:36.


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

zes ist kaum zu tiberschitzen, gerade dann, wenn man versucht, die Anziehungskraft
der Reaktion zu verstehen, die konstitutiv und von Anfang an mit diesem Katastrophis-
mus arbeitet. Es ist alles erlaubt. Die drohende oder schon eingetretene Katastrophe, der
Ausnahmezustand, der zur Regel geworden ist, besorgen eine phantasmatische Freiset-
zung von allen Riicksichten und Bindungen (wie ironisch, ist doch — Adorno hat das be-
merkt — die »Bindung«ein besonderes Lieblingswort in diesem Jargon). Die Freiheit, von
der die Linken und Revolutionire sprachen, war nie auch nur annihernd so total, weil
sie eben, selbst und gerade bei den Anarchisten, nie so anarchisch war. Die Freiheit, die
die Linke kennt, ist eine der Riicksicht, der Zusammenarbeit iiber die Differenz hinweg
und der Solidaritit. Sie ist eben nicht die Sprengung der Verantwortung und der Riick-
sicht, als die sich die phantastische Freiheit im reaktioniren Desaster Movie prisentiert.
Es ist alles erlaubt. Was die Beschwoérung der totalen Katastrophe fiir den Reaktionir
und seine Leser*innen und Zuhoérer*innen leistet, ist wortwortlich die Definition der
Orgie. Eine Orgie aber, mit schlimmsten Folgen, und das deshalb, weil hier eben nicht
gefickt wird, sondern alle sexuelle Aufladung ins Zerstorerische umgelenkt wird. (Gera-
de Schmitt kann man sich nun wirklich nicht in einer Orgie vorstellen. Allein schon der
Umstand, dass er sein einziges Kind, wie in verzweifelter Verleugnung des Zeugungs-
aktes mit dem Namen belegt hat, der die maximale Distanz zum Kdrper anzeigt, lisst
einiges Licht auf diese gehemmte Psyche fallen. »Anima« hief3 seine Tochter, denn See-
len werden bekanntlich nicht gezeugt.) Lowenthal resiimiert:

Wenn der Agitator die Unvermeidlichkeit des Untergangs verkiindet, kdnnen seine Zu-
horer, von den Hemmungen des Gewissens befreit, Fantasien freien Lauf lassen, die in
unterdriickten, destruktiven Impulsen begriindet sind. Schlielich findet auch der To-
desinstinkt seine Befriedigung: »Die ganze Welt wird mit uns untergehen.« Das heifdt,
dass fiir das Unbewusste die drohende Apokalypse, die ein Antrieb flir Aktionen hitte
sein sollen, den echten sozialen Gefahren real zu begegnen, als Lésung erlebt wird 3

Bei Schmitt nun ist diese anarchische Erlaubnis ebenso herbeigesehnt wie gefiirchtet.
Seine Persdnlichkeitsstruktur aber erlaubt es ihm nicht, die Lust an der Anarchie (und
damit auch an der Zerstérung) fiir sich zu genieflen (wie es etwa bei Jiinger offenkun-
dig der Fall ist). Die radikale, riicksichtslose, verantwortungslose Freiheit, die so geil ist,
muss »gehegt« werden. Sie darf nur in einer Umgrenzung existieren — was natiirlich ein
Widerspruch in sich wire, gibe es eben nicht die Gestalt des Souverins. Es ist der Souve-
rin, der die Freiheit des Alles-ist-erlaubt verkorpert und auslebt. Erist doch iiberhaupt nur

35  Ebd. 51f. Im Ubrigen deckt Léwenthal wie im Vorbeigehen auch noch das ganze, sehr wenig ein-
drucksvolle Geheimnis hinter Schmitts ach so tiefsinniger Philosophie auf. Die reine Definition
der Gemeinschaft ilber den Feind ist erstens vollig leer, kann zweitens keine reale Gemeinschaft
begriinden (sondern nur deren Behauptung) und fufdt zudem auf einem inhdrent gemeinschafts-
feindlichen Affekt: der Angst und dem Misstrauen. Lowenthal schreibt (iber den Agitator: »Seine
Elite oder>in-group«ist im wesentlichen negativ; ihre Definition ist bedingt durch die >out-group-.
Die»in-group« ist das, was der>andere< nicht ist, also ein blofies Residuum. [..] Unter dem Deck-
mantel einer seinen Anhangern zuerkannten Pseudo-ldentitat versagt er sie ihnen. [...] Denn er
und sein Publikum sind sich einig, dass der Kitt unserer Sozialstruktur nicht Liebe, Solidaritit oder
Freundschaft ist, sondern der Trieb zum Uberleben. Im Appell an seine Anhinger und in dem von
ihm entworfenen Portrit ihres Charakters ist kein Platz fiir Solidaritat. Nur fiir Angst.« (Ebd. 116)

- am 14,02.2026, 09:56:36.

193


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Souverin, weil und insofern er das tut. Das ist der eigentliche Sinn der Souverinitit. Und nur
als solcher, als die magische Transgression aller Gesetze, ist der Souverin, d.h. in diesem
Fall der Fithrer Gegenstand der Verehrung, ja: der Apotheose.

Wir gelangen an einen Punkt, der paradoxer kaum sein konnte: Schmitt, der versier-
te Verfassungsjurist, verfolgt ein Denken, das erst dort, wo Recht und Gesetz authéren
oder radikal ihren Sinn wandeln, Erfillung, Befriedigung findet. Schmitt sehnt sich und
sucht nach dem Ort, wo Recht und Gesetz an eine absolute Grenze stofien.?® »Entsetzen
vor den Gesetzen; vor allem vor der Eigengesetzlichkeit der Gesetzlichkeit.«*” Er spricht
sogar von seinem »Feldzug gegen das Gesetz«.*® Er hat nicht die Courage sich ganz au-
Rerhalb von Recht und Gesetz zu setzen. Er sucht gewissermaflen die Grenzlinie, um
sich auf sie zu stellen, den Blick zuriick auf Recht, Gesetz, Ordnung, die an einem Ort
hochster Gefahr entstehen: nimlich dort, wo der Naturzustand an die staatliche Ord-
nung grenzt. So eine Grenze ist gefihrlich — und die reaktionire Berufung der Gefahr,
die sich auch bei Schmitt findet, ist zwar metaphysisch falsch, aber in sich richtig -, denn
der Naturzustand ist nichts, mit dem man spielen kann. Die Gewalt des Naturzustandes
unterschitzen heifit, sein eigenes Urteil unterzeichnen. Diese Gewalt wird immer hin-
einschwappen in die Ordnung, die exakt deshalb gewappnet sein und so riicksichtslos
verfahren muss. Es gilt, die Gewalt zu »hegens, Orte zu finden, an denen sie sich aus-
iben kann, in aller Unberechenbarkeit, ohne die Ordnung als solche in Frage zu stellen:
im Krieg und im souverinen Diktator.*

Schmitts Schriften aus den 30er Jahren halten ein besonders deutliches Bekenntnis
zu dieser Grenzlage bereit, an der die grof3e Intensitit entsteht, die Schmitt braucht, wie
alle Reaktionire. Es ist der zurecht beriichtigte Text >Der Fithrer schiitzt das Recht.*
Darin lisst es sich Schmitt nicht nehmen, die Morde und Verhaftungen im Zusammen-
hang des sogenannten »R6hm-Putsches« nicht einfach nur zu rechtfertigen. Vielmehr

36  Nirgends ist der alte Witz aus der NS-Zeit wortlicher zu nehmen als bei Schmitt, und das in dop-
peltem Sinn: »Wofiir steht der Hitlergrufs? — Aufgehobene Rechte.« Es geht um die Aufhebung der
Rechte und Gesetze, um den Ort ihrer Suspension, der fir Schmitt ganz eigentlich affektiv aufge-
laden ist. Und an diesem Ort vollzieht sich eine maximale Anndherung an die totale Entrechtung,
Rechtlosigkeit, an den Naturzustand, der einerseits herbeigefiihrt und andererseits auf Abstand
gehalten wird: gerade noch eine Handbreit muss dazwischen passen, so eine gestreckte Rechte
eben.

37  Glossarium.122. Was (iberall spiirbar ist, im Glossarium gibt sich Schmitt oft keine Mithe es zu ver-
schleiern.

38  Ebd.48. Auchineinem Briefentwurf, der sich im Glossarium findet, wird Schmitt ganz deutlich: »Ich
mochte Ihnen gleich mit surrealistischer Offenheit sagen, dass das Wort— und nun erst der Be-
griff —>Gesetz« mir in allem — begrifflich, gedanklich, assoziativ-psychologisch und, last not least,
auch phonetisch — Schauder und Entsetzen einjagt, das Entsetzen ndmlich Gber die Orgien des
Setzens und den Terror der>Setzung von Setzungen, in die wir seit 1848 hineingeraten sind wie in
den Maelstrom.« (65) Und der antisemitische Kern dieser Feindschaft gegen das vorgeblich Leere
und Bodenlose des Gesetzes wird deutlich auf 116.

39  Schmitt: Die Diktatur.191: »Ist Souveranitat wirklich staatliche Allgewalt, und das ist sie fiirjede, ei-
ne Teilung, d.h. Abgrenzung der Gewalten nicht restlos durchfiihrende Verfassung, so ergreift die
rechtliche Regelung immer nur den berechenbaren Inhalt der Ausiibung, niemals die substantiel-
le Fille der Gewalt selbst.« Dass der Begriff »Gewalt« hier zwischen seiner verfassungsrechtlichen
und seiner physischen Bedeutung schillert, ist bestimmt kein Zufall.

40  Schmitt: Gesammelte Schriften 1933-1936. 200—204.

- am 14,02.2026, 09:56:36.


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

ist diese Aktion willkiirlicher Gewaltausiibung Gelegenheit, die Vision des souverinen
Diktators als eine Transzendenz gegeniiber der staatlichen Ordnung zu entwickeln, wel-
che letzte genau durch diese und damit dank der Gewaltakte existiert. Es geht also um
einen affektiv aufgeladenen gewaltsamen Ursprung der relativ gewaltfreien Ordnung.
Und dieser Ursprung markiert zugleich die Grenze des Rechts, indem er noch mit juris-
tischen Begriffen beschreibbar ist, aber nur so, dass diese, sich auf sich selbst zuriick-
wendend, selbst ein Mobiusband bilden: eine sich selbst verstirkende Schleife, in der
die juristischen Begriffe mehr Vorwand fiir die Generierung einer Intensitit werden, so
dass ihre Sinnentleerung kein valider Einwand mehr gegen diese Umdeutung sein kann.
Schmitt schreibt:

Der Fithrer schiitzt das Recht vor dem schlimmsten Missbrauch, wenn erim Augenblick
der Gefahr kraft seines Fithrertums als oberster Gerichtsherr unmittelbar Recht schafft.
[..] Derwahre Fithreristimmerauch Richter. Aus dem Fithrertum flief3t das Richtertum.
[..] In Wahrheit war die Tat des Fiithrers echte Gerichtsbarkeit. Sie untersteht nicht der
Justiz, sondern war selbst héchste Justiz.#'

Man sieht, wie hier eine Kaskade von »hochsten« Identititen inszeniert wird: Fithrer,
Richter und Gesetzgeber werden eins, und zwar in einer Tat! Der Englische Ausdruck fiir
Selbstjustiz »Judge, Jury and Executioner« ist geradezu harmlos gegeniiber der Macht-
vollkommenbheit, die Schmitt sieht. Im Fithrer fallen Gesetzgebung, Richtergewalt und
Ausfithrung (Exekutive — durchaus auch im Sinn der Hinrichtung) zusammen, und da-
mit l6st sich die neuzeitliche Trennung der Gewalten einfach auf. Es sind eben diese
Grenzmarken, von denen her allein sich Schmitts Denken zu erkennen gibt, insofern da
der ganze Irrationalismus, den er sich so lange untersagt hatte, endlich legitim tiber die
Hemmungen und Hegungen des Juristen hinwegrauschen darf. Esist wahr, dass Schmitt
(etwa in der Auseinandersetzung mit Sorel) sich vom Irrationalismus abgrenzt; aber in
Wahrheit setzt etwa ein Sorel das Irrationale nur an den falschen Platz, und sein Feh-
ler ist vor allem, als Anarchist an das Irrationale zu glauben statt als Reaktiondr. Schmitt
atmet durch und durch das Irrationale und den Mythos, er lebt aus thnen und in ithnen
findet er alle Lust, der er fihig ist. Allerdings ist es dabei so, dass man sich das Recht auf
hemmungslosen Irrationalismus wohl durch allerlei Hemmungen erst verdienen muss.
Lange, lange zogert Schmitt den Hohepunkt hinaus, so lange, dass er zum vollen Genuss
nicht mehr fihig ist. Selbst Schmitts Samenergiisse haben etwas Pedantisches an sich.
(Esverstehtsich, dass diese »Hemmung« oder eher noch Gehemmtheit, die ich hier kon-
statiere, nicht unbedingt »besser« ist als die Jiilnger’sche Gewaltpornographie. Will man
eine ordentlich funktionierende Diktatur aufbauen, sind die Schmitts auf lange Sicht
sehr viel wichtiger. Man hat da eine Gestalt vor sich, die man dhnlich auch bei dem so
uncharismatischen Biirokraten Eichmann findet.) Er muss sich die Pforte, durch die das
Irrationale in den Diskurs eintritt, immer erst mithsam konstruieren und zusammen-
bauen.

Dazu dienen die schon bekannten Motive: Freund und Feind, Bedrohung, Gleich-
artigkeit des Volkes. Das nun noch brutaler formuliert: »Alles Recht stammt aus dem

41 Ebd.201.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

195


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Lebensrecht des Volkes.«** Das von hier zu einem juristisch irgendwie brauchbaren
Rechtsbegriff kein Weg fiihret, ist lingst eingeplant. Schmitt setzt noch einen drauf,
indem Recht hier zu Rache wird: »In der hochsten Not bewahrt sich das hochste Recht
und erscheint der héchste Grad richterlich richender Verwirklichung dieses Rechts.«*

Nicht nur ist hier die faktische Ersetzung der Rechtsordnung durch das ad-hoc-
»Recht« des Fithrerdiktats mit allen Konsequenzen akzeptiert, ausgefithrt und gefei-
ert.* Es wird vor allem diese Spitze inszeniert, das Erhabene von Staat und Recht,
an dem alle politischen und rechtlichen Begriffe ihren Sinn verlieren und sich in der
radikalen Freiheit (oder wie Schmitt mit Hitler sagt: Verantwortung) des Diktators und
seiner Entscheidungen auflésen. Endlich kann das Gesetz, das Allgemeine, Formale und
Leere, wieder wirklich werden, ndmlich in der Person des Entscheiders. Fast egal, was
er entscheidet. Der Diktator ist die Abschaffung des Rechts verkleidet als Ursprung des Rechts,
so dass man jene geniefSen kann, wihrend man vorgibt, diesen zu achten. »Inhalt und Umfang
seines Vorgehens bestimmt der Fithrer selbst.«*

Dass es hier um den als befreiend und belebend empfundenen Einbruch des Irratio-
nalen in die Sphire des Totgeordneten geht, zeigt sich im Ubrigen auch dort, wo Schmitt
die Ausnahme in geradezu vitalistischen Termini spekulativ iiberhoht. Er schreibt zu En-
de des ersten Kapitels in der Politischen Theologie:

Die Ausnahme ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist nichts, die
Ausnahme beweist alles; sie bestatigt nicht nur die Regel, die Regel lebt iiberhaupt
nur von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens
die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.*

Die amivalente Faszination des Ausnahmezustandes ist also die Sehnsucht nach einer
Situation, in der Kraft und Urtiimlichkeit eines mythischen Lebens die Starre der Form
durchbrechen (die, sich selbst iiberlassen, vom Tod nicht zu unterscheiden ist); eine Si-
tuation, in der diese Kraft und Urtiimlichkeit aber zugleich noch so kanalisiert werden,
dass die von ihnen naturgemifd ausgehende Gefahr neutralisiert oder zumindest mini-
miert ist.

Der Katechon. Diese Erfiillung der totalen Freiheit in der Apokalypse bei gleichzeitiger
Wahrung einer minimalen Distanz und damit Sicherheit, dieser orgiastische Voyeu-
rismus, findet noch einen weiteren Anhalt, eine weitere Gestalt in Schmitts Denken.
Schmitt bekennt sich nimlich verschiedentlich zu einer ein wenig abseitigen theologi-
schen Idee, die unter dem Namen des »Katechon« kursiert. So schreibt er etwa in Ex
Captivitate Salus mit Blick auf Tocqueville: »Ihm fehlte der heilsgeschichtliche Halt, der
seine geschichtliche Idee von Europa vor der Verzweiflung bewahrte. Europa war ohne
die Idee eines Kat-echon verloren.«*” Was er mit dieser ein wenig deplatziert wirkenden

42 Ebd.202.

43 Ebd.

44  Sehrdeutlich 203 oben.
45  Ebd.203.

46  Politische Theologie. 21.
47  Schmitt: Ex Captivitate Salus. 31.

- am 14,02.2026, 09:56:36.


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Bemerkung ausdriicken will, ist eine Kritik an der Resignation Tocquevilles. Ohne die
theologische Idee des Katechon, so Schmitt, ist das historische Denken dem Zwang aus-
geliefert, das faktische Geschehen fiir das letzte Wort zu halten. Denn der Katechon ist
der, der das Ende der Zeit aufhilt, indem er den Antichristen niederhilt. Der Katechon
ist also irgendeine Instanz oder Person (oder ein Reich), das die heilsgeschichtliche
Aufgabe hat, das Ende der Zeiten, den Aufstieg des Antichristen, den grofRen Endkampf
und schlieflich das letzte Gericht noch einmal, und sei es nur fiir einen Augenblick
aufzuschieben. Er ist die minimale Distanz, die uns immer noch vom Eschaton, dem

Letzten trennt.*®

Schmitt bekennt in einem Eintrag des Glossariums seine Faszination fiir
diesen Gedanken: »Ich glaube an den xotéxwv; er ist fir mich die einzige Moglichkeit,
als Christ Geschichte zu verstehen und sinnvoll zu finden.«*

Das ist so ohne Weiteres natiirlich gar nicht einleuchtend. Wenn die Weltgeschich-
te Heilsgeschichte ist und von einem allmichtigen Gott gelenkt wird, warum muss es
dann unbedingt einen geben, der das Durchdringen der Michte des Bosen verhindert?
Entscheidet etwa nicht Gott, wann und wie die Welt zu ihrem Ende kommt? Man muss
einerseits zumindest der Tendenz nach einen Dualismus, Manichidismus voraussetzen,
nimlich eine effektive Macht Satans; andererseits wird eben dadurch die Heilsgeschich-
te in etwas umgedeutet, was sie in christlicher Perspektive keineswegs zwingend sein
muss: in eine riesige Freund-Feind-Konstellation, die in sich endlos ist. Geschichte und
Feindschaft fallen dann zusammen.

Esist aber ebenso offenkundig, dass der »Glaube an den Katechon« in exakter Weise
Schmitts affektive Okonomie auch mit Blick auf die Spekulation bedient. Denn durch ihn
kann man die Apokalypse einerseits unablissig im Auge behalten; man kann stindig an
das Ende der Zeiten, den Durchbruch der letzten Feindschaft, den Ausbruch eines pla-
netarischen Krieges zwischen den Michten Gottes und denen Satans denken (unter der
Fithrung des wiedererstandenen Jesus Christus als Souverin — wie das schon von Hob-
bes ausgemalt wird). Doch andererseits kann man sich und anderen versichern, dass die
Absichten, die man dabei verfolgt, ganz orthodoxe sind: dass es nicht die Faszination
fir die totale Katastrophe und nicht das Begehren nach der totalen Freiheit ist, die ei-
nen daran denken lisst, sondern der Schrecken vor der Macht der Finsternis und dem
Endkampf. Die Figur des Katechon bezeichnet so prizise wie nur irgendwas die Posi-
tion, die Schmitt immer einzunehmen bestrebt ist: die Schwelle zwischen totaler Ord-
nung und totaler Anarchie, zwischen Recht und Gewalt, zwischen Pflicht und Freiheit,
zwischen Gesetz und Souverinitit, zwischen Kultur- und Naturzustand. Im Katechon
gewinnt der Souverin seine spekulative Maximierung.*®

48  Die ganze Theorie stiitzt sich auf eine einzige kurze Passage im Zweiten Thessalonicherbrief, die
noch dazu eine sehr spezifische Auslegung erhilt (2. Thess. 2, 6-7).

49  Glossarium. 47.

50 In der Anmerkung des Herausgebers des Glossariums zu dieser Notiz wird ein Brief eines Walter
Warnach zitiert. Dieser schreibt, dass Schmittin einem Gesprach erklart habe, es ginge ihm darum,
»das Christentum von jedem Verdacht des Eschatologismus freizuhalten« (ebd. 422). Dass passt
eben gut, denn die Figur des Katechon ist der Handstreich, mit dem man wie in der englischen
Redewendung den Kuchen behalten und essen kann: In ihm wird die Eschatologie aufgerufen und
aktiviert und zugleich auf Abstand gehalten und neutralisiert. Sie kann damit als Produzentin von
Intensitaten fungieren.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

197


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Es geht so weit, dass sich Schmitt ausmalt, dass es, damit Geschichte weiter moglich
bleibt, sich Zeit aufspannen kann vor dem Ende, in jeder Epoche einen Katechon geben
muss. Da kippt Theologie in Fantasy, und man merkt, warum jemand solchen Vorstellun-
genanhingenkann: Sievereinigen in sich die Erhabenheit einer hheren Weihe (nimlich
des jeweiligen Katechon), die Tiefe geheimen Wissens, die Lust an der Zerstorung, aber
eben noch minimal auf Abstand gehalten und das Schaudern vor der finalen Konfron-
tation der Michte des Lichts mit denen der Finsternis — ein Schaudern, aus denen noch
der billigste Fantasy-Film seinen Reiz zu ziehen versteht.

Wer ist heute der katéxwv? Man kann doch nicht Churchill oder John Foster Dulles da-
flr halten. Die Frage ist wichtiger als die nach dem Jiingerschen Oberforster. Man muss
flrjede Epoche der letzten 1948 Jahre den katéxwv nennen kénnen. Der Platz war nie-
mals unbesetzt, sonst wiren wir nicht mehr vorhanden. Jeder grofie Kaiser des christ-
lichen Mittelalters hat sich mit vollem Glauben und Bewusstsein fiir den Katechon ge-
halten, und er war es auch. Es ist gar nicht moglich, eine Geschichte des Mittelalters zu
schreiben, ohne dieses zentrale Faktum zu sehen und zu verstehen. Es gibt zeitweise,
voriitbergehende, splitterhaft fragmentarische Inhaber dieser Aufgabe. Ich bin sicher,
dass wir uns sogar iiber viele konkrete Namen bis auf den heutigen Tag verstindigen
kénnten, sobald nur einmal der Begriff klar genug ist.”'

Man kann sich deshalb auch fragen, wie ernst es Schmitt mit der Religion wirklich ist.
Sie ist immer mal wieder ein Referenzpunkt von Schmitts Schreiben. Gerade die »per-
sonlicheren« Texte sind voll solcher Bezugnahmen. Und doch bleibt es eigenartig unper-
sonlich, was dann dabei herauskommt. Mein Eindruck jedenfalls ist, dass fitr Schmitt die
Religion eine Rolle ganz analog zur Politik erfiillt: als Material (und Ausgangspunkt) einer
Affektproduktion, das aber fiir sich genommen weder wichtig noch »wahr« ist.>* Des-
halb glaube ich auch nicht, dass etwa Schmitts Souverinititslehre oder Freund-Feind-
Opposition in der Idee des Katechon bzw. des Antichristen ihre Wurzel findet. Vielmehr
ist es so, dass die Bekenntnis zu und die Faszination fiir die politischen wie die escha-
tologischen Ideen eine gemeinsame Wurzel in dem Bediirfnis haben, etwas Erhabenes

51 Glossarium. 47. Meine Hervorhebung. Dass Schmitt hier sagt, die Identifizierung des Katechon sei
wichtiger als die des Oberforsters, hat bestimmt mehrere Griinde. Einerseits wurde der Oberfors-
ter ja als Statthalter fiir die Nazi-Fithrung, fiir Hitler oder Goring, gelesen. Das setzt freilich das
Parteimitglied Schmitt in einige Peinlichkeiten. Andererseits aber kann man auch einen quasi-
theologischen Grund beibringen: Der Antichrist, fiir den der Oberférster dann stehen wiirde, ist
ja, als Vorbote des Herrn der Liigen, notorisch schwer zu durchschauen. Es ist dann wie im Poli-
tischen: Es muss der Souverdn bzw. der Katechon in einer personlichen Entscheidung feststellen,
wer der Feind ist. Die Figur des Katechon kehrt im Glossarium immer wieder, so: 52. 61. 85. 94. 116.
124.192. 206f. 293.

52 Eine dhnliche Beobachtung liefde sich bzgl. der Anthropologie machen. In der Erérterung der kon-
terrevolutiondren Autoren des 19. Jhs. stellt Schmitt richtig fest, dass schematisch gesprochen die
emanzipatorischen Theorien eher einem optimistischen Begriff des Menschen folgen, wahrend
die reaktionidren eine pessimistische Sicht auf den Menschen entwerfen. »Jede politische Idee
nimmtirgendwie Stellung zur>Natur<des Menschen und setzt voraus, dass er entweder>von Natur
gutcoder>von Natur bose«ist.« (Politische Theologie. 61) Es ist sicher, dass Schmitt die anthropolo-
gische Voraussetzung der Reaktionire teilt. Weniger klar ist freilich, ob es sich dabei um eine echte
Uberzeugung handelt oder um ein dramaturgisches Erfordernis der Intensititsinszenierungen.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

und Tiefes und Geheimes und Grandioses zu spiiren. Sie sind beide mehr Rohstoff denn
Motor. Denn hier wie sonst setzt sich der Formalismus durch: Hauptsache, es gibt einen
Feind und einen Souverin; wichtig ist, dass es Katechon und Antichrist gibt, wobei man
ohnehin nicht genau weif3, wer diese Rolle je ausfiillt. Wenn Schmitt im eben zitierten
Text aber sagt, dass man eben doch wissen miisse, wer jeweils der Katechon ist, dann
ist das nur folgerichtig und bestitigt den Formalismus, statt ihn zu widerlegen: Denn
wenn die Verarbeitung dieser Idee Gelegenheit und Mittel zur Herstellung von Intensi-
titenist, zur theatralen Inszenierung des Wirklichen als Endkampf, dann muss man halt
auch die Protagonisten benennen kénnen, damit das Ganze richtig knallt. Es ist ja der
Moment, in dem sich die Unscheinbaren als Boten des Satans oder Soldaten des Herrn
entpuppen, die den apokalyptischen Storys erst das gewisse Etwas mitteilen. Ohne diese
Konkretisierung — die aber in sich fast beliebig ist und eben nur dramaturgischen Gebo-
ten untersteht — bliebe die Vision des Endkampfes einfach blutleer.

Im Katechon verdichtet sich die reaktiondre Unehrlichkeit, so wie sie bei Schmitt erscheint: Der
Katechon ist die Figur, in der die Apokalypse und der letzte Kampf einerseits aufgerufen und akti-
viert, andererseits auf Abstand gehalten und neutralisiert wivd. Wihrend aber diese Neutralisie-
rung etwa in einem Fantasy-Film einfach durch das Bewusstsein geschieht, dass ein Film eben ein
Film ist, soll sie hier in der spekulativen Figur (im Sinnvon Dramatis persona) selbst erfolgen. Da-
mitwird moglich, den Katechon zu einer Wirklichkeit zu stilisieren, die in ihrer Wirklichkeit selbst
die Aufgabe der Neutralisierung erfiillt, die Schmitt eben nicht der Fiktion zuweisen will. Denn wie
schon bei Jiinger geht es hier ganz entschieden um die Verwischung der Grenze zwischen Realitit
und Fiktion zum Zweck der Herstellung neuer Intensititen. Eine wirklich gliubige Christin
wiirde den Antichristen, den Krieg und die schlussendliche Authebung der Geschichte
in der Herrlichkeit Gottes vielleicht nicht ersehnen (insofern sie um die gnadenlose Hir-
te weify, mit der diese letzte Auseinandersetzung gefiithrt werden wird). Sie wiirde sie
aber akzeptieren. Wenn man in allem Ernst ins Reich Gottes gelangen will, dann wird
man eben diese Schritte nicht umgehen kénnen. So eine Christin kénnte den Katechon
als real anerkennen, den Antichristen ebenso, ohne beide aber absolut zu setzen, sie auf
Dauer stellen zu wollen. Sie miisste nicht in die Figur des Katechon eine Neutralisierung
und Einklammerung hineintragen, die aus der Fiktionalitit in sie hineingeschmuggelt
ist. So flieht Schmitt hier wie immer vor der Realitit, noch vor der, die er selbst entwor-
fen hat. Denn die Verabsolutierung des Katechon bedeutet ja, dass diese Gestalt, die das
ganze Gewicht der Heilsgeschichte tragen soll, in Wahrheit die Aufgabe hat, die Heils-
geschichte auszuhebeln und zu einer sakral-sikularen Geschichte zu degradieren: Das
Ende wird namlich immer aufgeschoben. Die Einklammerung, die die der Fiktionalitit
ist, wird zum Wesensmerkmal des Katechon, so dass der sich als das entpuppt, was er
immer war: als blof3e Erfindung. Ende der Zeiten und Katechon: Zwischen diesen beiden
Konzepten entspinnt sich bei Schmitt ein Geben und Nehmen, in dem beide einander
den Anschein der letzten Realitit zum Zweck der Affektproduktion kommunizieren und
exakt im selben Zug die Fiktionalitit ihrer selbst sowie des so produzierten Affekts nur
vertiefen, indem sie verdeckt wird. Was fiir den Fantasy-Autor Spielerei ist; was fiir die
Christin hirteste Realitit ist: das wird bei Schmitt zum bloflen Betrug.”

53  Indem prazisen Sinn, den Roland Breeur diesem Begriff gegeben hat (vgl. Au tour de I'imposture).
Mit sichtlicher Faszination fasst Schmitt gegen Ende seines Parlamentarismus-Buches die Feind-

- am 14,02.2026, 09:56:36.

199


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Eine letzte Funktion lisst sich beim Katechon in Schmitts Denken noch identifizie-
ren. Inihm verdichtet sich ndmlich auch, im Bild einer mythischen Gestalt, die paradoxe
Verschrinkung der Zeitregister, die sich bei allen Reaktioniren auf die eine oder andre
Weise finden lisst. Sie alle warnen eindringlich vor einer bevorstehenden Katastrophe,
die nur mehr unter Aufbietung der letzten Krifte abgewendet werden kann — und sie alle
stellen zugleich fest, dass lingst alles verloren ist. Im Katechon nun ist diese Verschran-
kung von Warnung und Trauer, unmittelbarer Zukunft und unerlosbarer Vergangenheit
in eine Persona gedringt: Der Katechon ist der, der den bereits sich zur Ubernahme an-
schickenden Antichristen noch fir einen letzten Augenblick niederhilt — und der doch,
soll die Heilsgeschichte weitergehen, unterliegen muss. Es ist unvermeidlich, dass der
Antichrist sich aufschwingt; das muss so sein. Es steht so geschrieben. Daher ist die An-
strengung des Katechon so heroisch wie vergeblich, und sie ist sicher nur jenes, weil sie
auch dieses ist. Im Grunde lisst sich von dieser Warte her sagen, dass Schmitt mit seiner
Berufung auf den Katechon ein besonderes Kunststiick gelingt: nimlich den Heroismus
und das Erhabene des Milton'schen Satans fiir das Christentum (d.h. »fiir die Guten«)
zuriickzugewinnen. Das Beeindruckende von Miltons Satan ist ja eben, dass er in vol-
lem Bewusstsein einen sinnlosen, aussichtslosen Kampf fithrt. Schmitts Katechon tut
das auch, doch er kann sich anders als Miltons Satan sicher sein, die Sache Gottes zu
vertreten. Der affektive Reingewinn von Paradise Lost wird so vollstindig fiir eine Sache
verwertbar gemacht, die es nicht einmal mehr nétig hat, die eigene moralische Uber-
legenheit zu behaupten: es ist doch schon im Begriff, der verwendet wird, automatisch
impliziert. Wie praktisch.

Neurose und Wunder. Man findet bei Schmitt kaum je den Gedanken des Nichts, der Lee-
re, der Abwesenheit. Die Diagnose des ontologischen Horrors, die fiir Jiinger, Heidegger
oder Rand gilt, gilt nicht in gleicher Weise fiir Schmitt. Selbst seine unermiidliche und
bald vornehm-zuriickhaltende, bald herablassend-vernichtende Kritik des Liberalismus
sieht in ihm nicht eine bloRe Erscheinung, nackten Schein, dem das eigentliche und
wahre Sein entgegengesetzt werden miisste. Es gibt natiirlich eine Art Seinsbonus der
souverdnen Diktatur gegeniiber der parlamentarischen Demokratie. Aber das wird nicht

schaft zwischen Donoso Cortes und Proudhon zusammen. Die gibt sich fiir Donoso Cortes (und
offenbar auch fiir Schmitt) als eine quasi-eschatologische Konfrontation. Auch dort wird Theolo-
gie zum Material und Mittel einer Steigerung der Affekte qua Steigerung der Feindschaft. »In den
Augen von Cortes war der sozialistische Anarchist ein boser Damon, ein Teufel, und fiir Proud-
hon ist der Katholik ein fanatischer GroRinquisitor, iber den er zu lachen versucht. Dass hier die
beiden eigentlichen Gegner waren und alles andere provisorische Halbheit, ist heute leicht zu er-
kennen.« (Parlamentarismus. 83) Denn zwischen den Feinden, zwischen Katechon und Antichrist
fallen die Lauen, d.h. der Liberalismus nicht ins Gewicht. Schmitt bewundert den radikalen So-
zialismus und Kommunismus: Er ist fiir ihn grundfalsch, wahrscheinlich gar das Bése selbst. Doch
seine Kraft, seine Gewalt, seine Riicksichtslosigkeit hebtihn ins Grundsatzliche, weit erhaben tiber
den »Halbheiten« des Liberalismus. Und der Katechon braucht nun einmal seinen Feind — einen
Feind, der auf seiner Hohe sein muss, damit der Kampf erhaben wird. »Fiir Cortes [und nicht weni-
ger fiir Schmitt] ist der radikale Sozialismus etwas GroRartigeres als die liberale Transingenz, weil
eraufdie letzten Probleme zuriickgeht und auf radikale Fragen eine entscheidende Antwort gibt,
weil er eine Theologie hat. [..] So gewannen die Gegensitze wieder geistige Dimensionen und oft
eine geradezu eschatologische Spannung.« (ebd. 82)

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

als Sein gegen Nicht-Sein prasentiert, hochstens nebenbei. Dasliegt daran, dass Schmitt
von eben der Form mehr als genug vor sich sieht, die fiir ihn als Juristen die eigentliche
Materie ist: Denn der Liberalismus bildet ja reichhaltige ideologische und vor allem po-
litisch-juristische Gehalte aus. Schmitt wird nicht miide, sich mit ihnen kritisch ausein-
anderzusetzen. Mag sein, dass da auch mal der kleinliche Diinkel dahintersteht, wie bei
Heidegger, dem die 6ffentlichen Verkehrsmittel zu verpébelt sind. Aber das scheint nicht
Schmitts Hauptproblem zu sein. Es ist im Gegenteil so, dass die liberalistischen Formen,
Prozeduren und Argumente falsch sind, weil sie auf einer Absolutsetzung von Aspekten
des Wirklichen beruhen, die fir sich nur das drmste Bild abgeben — eben tot sind. Die
Schlagworte sind etwa Mechanismus oder Mechanik, das Automatische, die Streichung
des Personalen, das Gesetzmaiflige, Technisierung, Verwaltung usw. Es geht, mit einem
Wort, um eine Idee von Staat und Recht, in dem ein abstrakter Vernunftbegriff leitend
ist, der Vernunftbegriff der Aufklirung, wie Schmitt sie versteht. Das Wesentliche die-
ses Vernunftbegriffes ist es eben, eine totale Gleichmifigkeit, Berechenbarkeit und un-
personliche Universalitit herzustellen. Die aufklirerische Vernunft in diesem Sinn ist
damit alles — aber nicht Leben. Das, was Schmitt schreckt, ist die Vision eines rational
ablaufenden Prozesses, der personliche Eingriffe nur als Stérung kennt. Was ihm Angst
macht, ist die Streichung der Person aus der menschlichen Wirklichkeit. Aber das darf
man nicht falschverstehen: Schmitt ist in keinem selbst wieder aufklirerischen oder hu-
manistischen und noch nicht einmal in einem theologischen Sinn an der Person inter-
essiert. Was ihn an ihr fasziniert, ist gerade das Moment der unberechenbaren Willkilr,
das im souverinen Diktator zum Prinzip erhoben ist. Es ist der Durchbruch einer ur-
spriinglichen Lebenskraft durch die erstickende Form.>* Schmitt kennt den Horror vacui
der anderen Reaktionire deshalb nicht, weil seine Angst die einer alles iiberdeckenden,
gleichmachenden Form ist; und diese Form ist doch nur deshalb so gefihrlich, weil sie
eben nicht leer oder Nichts ist, sondern im Gegenteil expansiv. Auf der anderen Seite ist
Schmitt eben kein Anarchist. Es ist gerade nicht so, dass er sich in einem engen Sinn
nach einer totalen Freisetzung sehnt. In Wahrheit kann er nur leben in und aus einer
starren Form. Er ist Jurist, und das auch als Mensch. Seine Version reaktioniren Den-
kens ist in sich zutiefst widerspriichlich — was allein noch kein Argument dagegen ist.
Man kann das in einem Wort so zusammenfassen, dass die Reaktion bei Schmitt neurotisch
wird (wihrend sie bei Jiinger etwa entschieden pervers ist). Auch der Neurotiker ist so ei-
ner, der unter den Zwingen leidet, ohne die er das Leben nicht einmal denken kénnte; der
sich, in Ubereinstimmung mit der Uberbetonung der Formen und GleichmiRigkeiten,
nach einer vollig iibertriebenen Befreiung sehnt, die er doch nicht akzeptieren konnte.

54  Schmitt schreibt Gber Sorel, und spricht doch wohl im eigenen Namen, wenn er erklart: »Die krie-
gerischen und heroischen Vorstellungen, die sich mit Kampf und Schlacht verbinden, werden von
Sorel wieder ernst genommen als die wahren Impulse intensiven Lebens. [...] Was das menschli-
che Leben an Wert hat, kommt nicht aus einem Rasonnement; es entsteht im Kriegszustande bei
Menschen, die, von grofRen mythischen Bildern beseelt, am Kampfe teilnehmen [..].« (Parlamenta-
rismus. 83) Schmitt grenzt sich natiirlich vom Anarcho-Syndikalismus Sorels ab; andererseits kann
man sich die Frage stellen, wie sozialistisch und anarchistisch der Autor der Réflexions sur la violence
wirklich ist. Die Mythentheorie jedenfalls scheint mir nicht mit einem halbwegs anspruchsvollen
Sozialismus zu vereinbaren zu sein.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

201


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der Ausweg, fiir Schmitt zumindest, ist, die libidingse Besetzung absoluter Freiheit auf-
rechtzuhalten, sie aber erstens einem anderen zu iibertragen und zweitens sie nur auf
einen einzigen zu beschranken. Nur der darf alles; alle anderen diirfen nichts - es sei
denn, sich an der totalen Freiheit des einen mitberauschen.

So eine Neurose kennt keine gliickliche Losung, wenn es nicht die Auflésung der
Neurose selbst ist. Der Ausweg ist immer genau das, was Schmitt in seinen Deklama-
tionen gegen den Liberalismus fast schon synonym mit »Kompromiss« gebraucht: ein
schlechter Kompromiss. Vor allem muss sich alle Verwirklichung von Begehren dort, wo
sie durch einen unbewusst verwurzelten Zwang verstellt wird, zu einer Verdrehung des
Begehrens und zu einer Travestie der Befriedigung wandeln. So auch hier. Und es ist fas-
zinierend zu beobachten, wie Schmitt immer wieder sich selbst Rechenschaft dariiber
ablegt. Nur den einen letzten Schritt kann er nicht machen, denn wie in der Theorie des
Naturzustandes als Ausnahmezustand (oder umgekehrt) verbleibt immer eine hauch-
diinne Trennscheibe: die Distanz, die durch das Zitat gebildet wird, in der historischen
Darstellung als solcher.

Erstes Indiz: Die Grundthese, die mit dem Begriff der Politischen Theologie verbun-
den ist, ldsst sich so zusammenfassen, dass es zwischen den theologischen und meta-
physischen Konzeptionen, die einer Epoche gelaufig sind und als verniinftig einleuch-
ten, und den politischen Grundiiberzeugungen derselben Epoche eine Korrespondenz
gibt. Schmitt legt dabei Wert darauf, dass diese Korrespondenz nicht so einfach bedin-
gend in die eine oder andere Richtung aufgelést wird. Man kann nur die Zusammenge-
hérigkeit feststellen, nicht aber eine Begriindungsrichtung.* Was entspricht nun dem
Ausnahmezustand in einer vordemokratischen Epoche? Es ist das Wunder.

Denn die Idee des modernen Rechtsstaates setzt sich mit dem Deismus durch, mit
einer Theologie und Metaphysik, die das Wunder aus der Welt verweist und die im
Begriff des Wunders enthaltene, durch einen unmittelbaren Eingriff eine Ausnahme
statuierende Durchbrechung der Naturgesetze ebenso ablehnt wie den unmittelba-
ren Eingriff des Souverins in die geltende Rechtsordnung.>

Es ist doch eigenartig, wie Schmitt hier implizit eine grandiose, epochale Verdiisterung
anzeigt. Was sagt das iiber ein Denken aus, wenn es dazu bereit ist? Das Wunder ist nicht
mehr moéglich, nicht mehr denkbar, nicht mehr glaubwiirdig. Im Wunder tut sich, wenn
auch notorisch uneindeutig, der gottliche Wille kund. Schwer verstindlich vielleicht,
aber sinnenfillig. Schmitt konstatiert, dass es dorthin keinen Weg zuriick gibt. Im Au-
genblick jedenfalls miissen wir uns mit einer Theologie und einer Metaphysik begniigen,
die solche Wortmeldungen Gottes nicht kennen. Wir (d.h. Schmitt) ertragen diese Stil-
le aber nicht. Wir suchen und finden ein (strukturelles) Analogon zum Wunder in einer
Zeit der »Immanenzen«: den Ausnahmezustand. Der ist aber inhaltlich etwas ganz ande-
res als die Referenz auf einen allméchtigen und hoffentlich auch guten Schépfergott. Der
Ausnahmezustand postuliert die unheilbare Gewalttitigkeit der Menschen gegeneinan-
der und zugleich die Einschrinkung wie Konservierung derselben im Staatlichen. Da ist

55  Vgl. Politische Theologie. 50f.
56  Ebd. 43.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

nicht einfach nur etwas historisch zerbrochen. Wir haben vielmehr auch ein Paradebei-
spiel einer neurotisch verdrehten Lusterfillung vor uns: Das »Gute« kann hier nur noch
als Abfallprodukt und Einschrankung des Schlechten, das »Gliick« der Gemeinschaft nur
noch als dem permanenten Biirgerkrieg abgerungen erscheinen. Es ist wie ein Penniler,
der sich ausmalt, sein popeliger Liebeskummer solle nur ruhig ewig andauern, er werde
es schonverstehen, dank seines iibermenschlichen Leidens zum unsterblichen Poeten zu
werden. Der Unterschied: Penniler kénnen mal erwachsen werden. Man muss Leid und
Schmerz eben nicht zum Metaphysikum machen. Man nicht. Schmitt schon. Im Grunde
spricht Schmitt mit dieser These von der Analogie zwischen Wunder und Ausnahmezu-
stand seine eigene geistige wie libidindse Grundstruktur klar aus.

Zweites Indiz: Er tut dasselbe noch einmal, wenn er die Reaktion des von ihm bewun-
derten Donoso Cortes auf die Hegemonie des demokratischen Gedankens in der Moder-
ne resiimiert. Dieser kommt zu dem Schluss, »dass die Epoche des Royalismus zu Ende
ist. Es gibt keinen Royalismus mehr, weil es keine Kénige mehr gibt. Es gibt daher auch
keine Legitimitit im tiberlieferten Sinne. Demnach bleibt fiir ihn nur ein Resultat: die
Diktatur.«*’

Erstaunlich ist nun nicht, dass Schmitts und Donosos Reaktionen deckungsgleich
sind. Erstaunlich ist, dass Schmitt hier eine Geschichte der Desillusionierung erzihlt,
in der das verlorene Paradies legitimer Herrschaft in der schauerlichen Gestalt der radi-
kal willkiirlichen, dezisionistischen Herrschaft wiederersteht. Warum, so muss man sich
fragen, kann Schmitt (und Donoso) den Leichnam nicht einfach ruhen lassen? Wieso lie-
ber mit einem Untoten als mit dem Lebendigen die Gemeinschaft bauen? Esistklar, dass
Schmitt meint, es gibe gute Argumente fir die souverine Diktatur (oder besser: keine
guten gegen sie oder fiir die liberale Option); aber die Geschichte, die Schmitt iiber Do-
noso und damit iiber sich erzihlt, ist eben doch aussagekriftig, denn sie legt die ganze
Vergeblichkeit offen: die Sehnsucht nach der Wiederbelebung von etwas endgiiltig Ver-
lorenen, das nur als Schrecken wiederkehren kann.*®

Extremismus als Methode. Eslisstsich das Gesagte noch einmal anders formulieren. Inso-
fern sich nimlich bei dem Wissenschaftlicher Schmitt eine Methode identifizieren lisst,
steht sie geradezu im Gegensatz zum gingigen Verstindnis von Methode und sogar zu
ihrer Voraussetzung. Da die Idee der Methode eine regelmiflig geordnete Wirklichkeit
voraussetzt, die sich dann eben, dem Weg gemif3, erkennen und nachzeichnen lisst,
folgt Schmitts »Methode« einer ganz anderen Logik. Es gilt fiir Schmitt immer, genau
den Ort aufzusuchen und zu finden, an dem die Regelmifligkeiten an ihr Ende kom-
men — aber auch erst ihren Anfang finden. Er selbst spricht es aus: »Auch heute noch ist

57  Ebd.ss.

58  Esistdie Logik des Friedhofs der Kuscheltiere: Die, die man nicht loslassen kann, mag man wiederbe-
leben kénnen. Aber man muss sich bewusst sein, dass sie nach ihrer Wiederkehr nicht dieselben
sein werden. Der Unterschied zu Stephen Kings Roman ist klar: Man kann durchaus nachvollzie-
hen, dass der Vater den Tod seines Kindes nicht akzeptieren kann. Warum Donoso oder Schmitt
das Ende der Konige so intim als Erschiitterung empfinden, die sie mit Zombies zu heilen bereit
sich finden —das lasst sich nicht so leicht verstehen.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

203


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

der Kriegsfall der>Ernstfall«. Man kann sagen, dass hier, wie auch sonst, gerade der Aus-
nahmefall eine besonders entscheidende und den Kern der Dinge enthiillende Bedeu-
tung hat.«*? Alle Themen seiner »Rechtswissenschaft« sind solche Extreme, die in Wahr-
heit jenseits der Wissenschaft und erst recht der Rechtswissenschaft liegen: Diktatur,
Freund und Feind, Naturzustand, Ausnahmezustand, Intensitit, Souverinitit. Es geht
itberall um eine Uberschreitung der geordneten Bahnen einer nur scheinbar gesicherten
liberalen Existenz hin auf die Wahrheit einer Gewalt (wieder im physisch-konstitutionel-
len Doppelsinn), die alle Ordnungen begriindet.®® Wie viele andere Reaktionire zitiert
auch Schmitt den berithmten Satz: »Leider erhilt alles, was man vom Kriege sagt, erst
im Biirgerkrieg seinen letzten und bitteren Sinn. Viele zitieren den Satz des Heraklit:
Der Krieg ist der Vater aller Dinge. Wenige aber wagen es, dabei an den Biirgerkrieg zu
denken.«®

Auch von dieser Seite bestitigt sich der Befund: Schmitt sucht eine maximale In-
tensitit auf, die identisch wire mit der maximalen Freiheit. Sie wird wieder entschirft,
einmal indem sie in Kategorien des dualen Kampfes und der diktatorischen Herrschaft
gepresst wird, wie schon gesehen; dann aber auch, indem sie eben methodisch aufgesucht
wird. Die Methode des Extremismus vereinigt in sich, als Methode von etwas, was sich
methodisch eben nicht fassen lisst, den Zwiespalt und das Widerstreben, die Schmitts
Denken ausmachen.

Und auch hier ist wieder zu bemerken: Ja, am Anfang der meisten politischen Ord-
nungen steht irgendeine Form von Gewalt: der Handstreich eines gewieften Politikers,
ein Krieg, eine Okkupation. Schmitt hat da ohne Zweifel recht, und diese Bemerkung
sollte vor allzu luftigen Er6rterungen von Verfassungen mit ihren jeweiligen Gewalten
schiitzen. Aber wieder gilt auch hier die Erinnerung: Mit diesem Hinweis allein, ist iiber
eine gegebene politische Ordnung noch nichts ausgesagt. Es ist, um nur dieses Beispiel
zu nennen, richtig, dass das politische System und die Verfassung der BRD Folgen des
verlorenen Krieges und zugleich des beginnenden neuen, »kalten« Krieges waren. Aber
wer wiirde deshalb auf die Idee kommen, dass allein mit diesem Hinweis etwas Defi-
nitives iiber dieses System und seine Verfassung gesagt wire? Vor allem muss der alte
Trick ferngehalten werden, den alle Denkfaulen — unabhingig von ihrer politischen Hal-
tung — allzu gerne in die Waagschale werfen: die schlichte Gleichmacherei. Es ist eben
nicht so, dass alle Ordnungen, nur weil sie in der Tat einen vergleichbaren Ursprung
haben, ineinander deshalb schon gleich wiren. Aber es sind eben solche Suggestionen,
die letztlich immer wirksam werden sollen bei Schmitt. Denn ist erst einmal der Punkt
erreicht, wo sich eine parlamentarische Demokratie und eine Diktatur als Ordnungen
gleich sind, weil und insofern sie einen vergleichbaren Ursprung haben, kann die nachs-
te Frage nachgeschoben werden: welche der beiden Ordnungen denn die Aufgabe jeder
Ordnung (eben Ordnung zu halten!) besser erfiille als die andere. So fix gehen die Kurz-
schliisse in der reaktioniren Rhetorik vonstatten.

59  Der Begriff des Politischen. 33.

60 Gerade in der Betrachtung und Rechtfertigung der Diktatur spielt der Begriff des »pouvoir consti-
tuant«—den Schmitt dergestalt den emanzipatorischen Autoren entwindet — eine zentrale Rolle,
und das Gewaltige dieser Gewalt wird dabei immer mitgedacht.

61  Ex Captivitate Salus. 26.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Schmitts Extremismus-Methode ist also sicherlich heilsam gegeniiber zu abstrak-
ten, zu rationalistischen und zu idealistischen Betrachtungen des Politischen. Ihr An-
spruch, »den Kern der Dinge« zu enthiillen, bleibt aber pure Behauptung, die sich mehr
aufihre affektive Kraft als auf Argumente berufen kann.

Strategien der Verleugnung. Es ist von einem wie Schmitt zu viel verlangt, erhoffte man
sich wirklich eine kritische Auseinandersetzung mit der eigenen Verantwortung nach
1945. Dennoch ist es eindrucksvoll, mit welcher Konsequenz er all seine geistigen Ener-
gien daraufverwandt hat, eine solche Infragestellung zu verhindern. Er bietet dabei eine
ganze Reihe von Taktiken auf, die man auch bei anderen in vergleichbarer Lage antrifft.
Gerade das Biichlein Ex Captivitate Salus ist instruktiv: Dieser kleine Band ist nahezu un-
geniefbar und er war Schmitt doch so wichtig, dass er es gerne in seinem Bekannten-
kreis verteilte.

Das erste, was da auffillt, ist das geschmacklose Jammern dessen, der zur Verant-
wortung gerufen wird und der bemerkt, dass »Verantwortung«, wenn sie nicht das leere
Wort ist, das man gerne mit dem Fithrer assoziiert, ziemlich unbequem sein kann. Das
ganze Buch strotzt nur so vor witrdelosem Selbstmitleid. Nur ein Beispiel: »Ich habe arme,
leidvolle Menschen im Sinn, Menschen in einer einsamen Gefahrenlage, die meiner eige-
nenverwandt ist, und deren Denken in dieser Lage steht, so dass ich sie gut verstehe und
sicher sein kann, dass sie mich verstehen.«®* Das wire deutlich eindrucksvoller, wenn di-
rekt danach nicht einer jener Sitze stehen wiirde, die exakt die Mobilisierung der gezielt
hergestellten literarischen Zweideutigkeit im Sinn einer Abweisung von Verantwortlich-
keiten stehen wiirde (also eine Paradebeispiel reaktionidrer Unaufrichtigkeit): »Meine Ar-
beit ist der wissenschaftlichen Klirung des 6ffentlichen Rechts gewidmet.« Wir wissen
jetzt, dass nichts falscher sein konnte als diese Selbstdarstellung; und es wire eine ekla-
tante Liige, wenn nicht die gesamte rhetorische Strategie der Reaktion auf die Verwi-
schung der Grenze zwischen Wahrheit und Unwahrheit abgestellt wire — so, dass eine
Lige fast als harmlos erscheinen muss.

Eine weitere Taktik, die hier anklingt, ist die Selbststilisierung: Man ist ja nur Jurist
gewesen,” und eigentlich auch blo Opfer einer Politik, die iiber einen hereingebro-
chen ist, »der schlechte, unwiirdige und doch authentische Fall eines christlichen Epime-
theus«**, und heute: »Ich bin der letzte, bewusste Vertreter des jus publicum Europaeum,
sein letzter Lehrer und Forscher in einem existenziellen Sinne und erfahre sein Ende so,
wie Benito Cereno die Fahrt des Piratenschiffs erfuhr.«** Ach so.

62  Ebd. 62.

63  Scheinbarin allem Ernst klagt Schmitt: »Der Forscher und Lehrer des 6ffentlichen Rechts sieht sich
dann plétzlich mit irgendeinem freien Gedanken festgelegt und rubriziert, und zwar von Men-
schen, die niemals in ihrem Leben einen freien Gedanken gehabt haben, und denen jede Freiheit
des Geistes wesensfremd ist.« (56) Dafiir, fiir freie und wissenschaftliche Gedanken hat wohl nie-
mand Schmitt kritisiert. Bewundernswert immerhin die Virtuositat, mit der Schmitt hier Selbst-
mitleid, Ressentiment und Verklarung der eigenen Situation vor dem Krieg miteinander verbin-
det.

64 Ebd.12.

65  Ebd. 75. Vollends grofienwahnsinnig ist das Vorwort der spanischen Ausgabe. Da wird von einem
amerikanischen Lagerarzt berichtet, der durch seine Nachsicht und Milde die Abfassung von Ex

- am 14,02.2026, 09:56:36.

205


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Dann die Taktik der mehr oder weniger subtilen Umdrehung der fritheren Uberzeu-
gungen. Ernst Jinger nicht undhnlich scheint Schmitt 1945/6 plotzlich ein ganz grofRer
Anhinger des Individualismus zu sein! Man traut seinen Augen kaum. »Auch gegen-
tiber dieser oberflichlichen Eroberung behielt der unausrottbare Individualismus des
Deutschen seine Kraft.«®® Die Freund-Feind-Entgegensetzung hatte man offenbar im-
mer falsch verstanden, denn es ging doch nur um Anerkennung!”’ Na so was, das hat-
te der Autor des Begriffs des Politischen wohl nicht ganz verstanden. Und hatte Schmitt
1933 noch ganz mit den Wolfen geheult und die Intellektuellen zum Teufel gejagt, ist er
nun mit einem Mal ganz sensibel fiir alles Geistige. »Der Geist ist seinem Wesen nach
frei und bringt seine eigene Freiheit mit sich.«®® Uberhaupt: Kleinmachen wird zu ei-
ner bevorzugten Taktik jener, die so viel fiir die Stirke und Macht iibrig hatten: sowohl
individuell (»Aber auch in der Defensive bin ich schwach.«*® »So bin ich wehrlos.«°) als
auch national: Erstaunlicherweise legt Schmitt nun grofies Gewicht auf den Umstand,
wie klitzeklein Deutschland ist und immer war. So ein kleines Land, fast nur eine Region
kann doch wohl auch keine nennenswerten Verbrechen zu verantworten haben (so der
Schluss, der gar nicht ausgesprochen werden muss): »Deutschland ist seit langem ein
verhiltnismifig kleiner, geistig nicht abgeschlossener [was sollte das im Ubrigen sein?]
und nicht abschliefSbarer Raum in der Mitte Europas [..].«” Ach, itberhaupt ist sogar
Europa »kleing, verglichen mit den Riesen Amerika und Russland (wie viel kleiner dann
Deutschland!).” Heute heif3t das dann, auf die Geschichte gewendet, »Fliegenschiss«,
die Methode ist immer dieselbe: Bagatellisierung um jeden Preis.

Je linger man driiber nachdenkt, desto deutlicher wird, dass die Deutschen die ei-
gentlichen Opfer der Nazis sind. Das sieht Jinger ja ganz hnlich. Die »deutsche Bil-
dungsschicht« wurde »Beute« der Nazis; zahlreiche um 1900 entstandene Richtungen
und Bewegungen »haben alle irgendwie zu dem Erfolg der grofen Massenbewegung, die
in die Hande Hitlers geriet, beigetragen. Sie sind auch simtlich irgendwie vereinnahmt wor-
den.«” Die wahre Geschichte der Deutschen ist eine »Leidensgeschichte«.” Nach dem
Krieg wurden »Tausende und Hunderttausende von Angehérigen bestimmter Bevolke-
rungsgruppen — z.B. alle hoheren Beamten« und unter anderem auch ein gewisser Carl

Captivitate Salus ermoglicht hat. Und davon heifdt es dann: »[..] er hat sein providentielles Werk
getan.« (98) Offenbar ist in Gottes Vorsehung egozentrische, unverbesserliche, postfaschistische
Schundliteratur ganz oben auf der Prioritatenskala.

66 Ebd.18.

67 Ebd.89.

68 Ebd.22.Besonders peinlich ist der Satz, nur ein paar Zeilen spater, der nichts anderes als ein Win-
seln um Aufmerksamkeit und Anerkennung, umgedeutet in ein vorgebliches Recht, ist: »Dieser
Geistesfreiheit entspricht das unverlierbare Recht auf wissenschaftliches Gehor.« Was der Schmitt
der 20er und 30er angesichts solcher freierfundener Rechte gesagt hitte, braucht man sich nicht
lange ausmalen.

69 Ebd.10.
70  Ebd.12.
71 Ebd. 17.
72 Ebd.29.

73 Ebd.18f Meine Hervorhebungen.
74  Ebd.38.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Schmitt, und samt und sonders alle véllig unschuldig, versteht sich » — ohne jede wei-
tere Rilcksicht ihrer Rechte beraubt und in ein Lager verbracht«. Das reicht aber noch
nicht, die Leiden betreffen ja das ganze deutsche Volk: »Das war die logische Folge der
Kriminalisierung eines ganzen Volkes und der Vollzug des beriichtigten Morgenthau-
Planes.«” Unwichtig, dass der Morgenthau-Plan nie umgesetzt wurde, nicht einmal na-
he dran war. Wichtiger fiir die Propaganda der Nazis vor und nach 1945 ist wohl der Name
dessen, der den Plan ausgeheckt hatte. So kann man Antisemit bleiben, ohne es ausspre-
chen zu miissen; die schiere Berufung auf eine nachweisliche historische Unrichtigkeit
fungiert als Signal einer Gesinnungsgemeinschaft, die sich versteht.

So entwickelt sich die Unaufrichtigkeit des reaktioniren Sprechens und Schreibens
spitestens nach 1945 weiter zu einer regelrechten Technik der Verschleierung und Ver-
leugnung. Zu der gehort es zu wissen, wann man lieber nichts sagt. Schmitt, wie Jin-
ger und Heidegger, ruft denn auch das Schweigen an, das die Aufgabe hat, sowohl das
eigene Beleidigtsein als auch die nun (warum wohl?) nicht mehr 6ffentlich zu bekennen-
den Uberzeugungen zugleich anzuzeigen, zuzudecken und mit einer Aura des Tiefen zu
umgeben. Es ist haarstriubend. »Da ist das Schweigen am Platz und an der Zeit. Wir
brauchen uns nicht davor zu fiirchten. Indem wir schweigen, besinnen wir uns auf uns
selbst und auf unsere gottliche Herkunft.« »Uns alle verbindet die Stille des Schweigens
und das unverlierbare Geheimnis der géttlichen Herkunft des Menschen.«’® Noch so ein
Mann, der sich ausschweigt und behauptet, genau dadurch am meisten zu sagen.”” Er
hatte sicher recht, wenn auch anders, als er meinte.

Denn diese ganzen 100 Seiten haben eigentlich keinen anderen Sinn als diese eine
Aussage zu etablieren: Ich hatte mit all dem nichts zu tun. Woriiber die Techniken der Ver-
leugnung Aufschluss geben, ist letztlich Schmitt selbst. Es ist die Weigerung, sich selbst
in Frage zu stellen und stellen zu lassen, die hier die Feder fithrt’”® — und wenn Buber und
Levinas recht haben, ist die Selbstinfragestellung immer an einen anderen verwiesen. Es
ist die Verweigerung von Verantwortlichkeit.

Es werden alle Register gezogen, darunter auch das Killerargument der Reaktion:
Nicht die Nazis, die Reaktionire, die Rechten sind schuld an den Katastrophen der
Moderne, sondern die Moderne selbst. Auch das ist hier ganz geschickt mehr mitgelie-
fert als ausgesprochen: wenn etwa die mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Juristen
gelobt werden fiir ihre Unterscheidungen von Feindschaftsweisen, die — das lasst sich
dann schlieflen - in der emanzipatorischen Sichtweise alle zusammenfallen in ihrer
extremsten Form, dem Feind des Menschengeschlechts.” Es ist der billigste Weg, den
Kampf gegen Ungerechtigkeiten aller Art moralisch zu diskreditieren. Ganz offen bringt
es das Vorwort zur spanischen Ausgabe auf den Punkt: »Aber gerade diese Erfahrung
der modernen Methoden der Kriminalisierung, die konkrete Begegnung mit den Folgen
einer Lehre vom gerechten Krieg, musste auf einen Kenner und Lehrer der Rechtswis-
senschaften im allgemeinen und des Volkerrechts im besonderen, den tiefsten Eindruck

75  Ebd. 96. Ebenso: Clossarium. 22f.

76  Ex Captivitate Salus. 75. 78 Vgl. auch 20. 61.

77 Das wird auch im Glossarium immer wieder bemiiht, so dort 82.116. 195.
78  Und das ganz ausdricklich, vgl. Ex Captivitate Salus. 9—-12. 77. 89.

79 Vgl 70f.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

207


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

machen.«*® So wie Kunstfilscher mit ihren Werken deren Ursprung erfinden miissen
und damit die Verhiltnisse von Grund und Folge umkehren,® so kehrt der reaktionire
Geschichtsfilscher die Verhiltnisse von Grund und Folge um, indem er die Antwort auf
den Terror des Faschismus zur Ursache dieses Terrors erklirt.

Ex Captivitate Salus ist das Buch einer Zwischenzeit. Es gibt sich »personlich« und
ist es doch nicht, denn auch dazu, ein personliches Buch zu schreiben, muss man erst
einmal in der Lage sein. Es ist aber ein Buch, entstanden aus einer misslichen Lage, aus
der Lage des Angegriffenen, dessen, der in der Defensive ist, dessen Prestige offenbar
aufgebrauchtist und der deshalb nur in der Selbstverkleinerung die Position des Schrei-
bens gewinnen kann: das kaum zu ertragende Selbstmitleid des Textes eréffnet Schmitt
zugleich die Méglichkeit, iiberhaupt noch zu schreiben. Klein, wehrlos, harmlos bin ich;
wie sollte jemand an meinen Worten, die kein Gewicht haben, etwas auszusetzen ha-
ben? 1960 ist das alles anders. Das alte (in Wahrheit nie in Frage gezogene, nur durch die
Umstinde zum Schweigen verdammte) Selbstvertrauen ist zuriick. Schmitt kann und
darf wieder als Autoritit sprechen, und er tut es in vollen Ziigen. Kein Wunder, dass Die
Tyrannei der Werte genau den systematischeren und mehr theoretischen Strategien der
Verleugnung den breiteren Raum gibt.

Dieser kleine Text ist wiederum nur dem einen Ziel gewidmet: zu beweisen, dass
in der Rechtswissenschaft jede inhaltliche, z.B. moralische Erwigung keinen Platz hat.
Und wie immer ist auch die juristische Beschrinkung nur Fassade: Es geht darum zu
beweisen, dass moralische, wertende Maf3stibe weder fiir das Recht noch fiir die Politik
gelten. Schmitt wire nicht Schmitt, wenn er das nicht ebenso gewieft wie gewissenhaft
anginge. Statt iiber die moralische, die inhaltlich bestimmte Urteilsweise als solche zu
sprechen, die Schmitt nicht gelten lassen will — aber natiirlich nur, weil er immer be-
miiht ist, seine eigenen reaktioniren Urteile als iiberzeitliche Wahrheit auszugeben —,
verlegt er sich auf einen Nebenweg: Er spricht tiber »Werte«. Es ist bezeichnend, wie
ungenau der Gebrauch von »Wert« dabei ist. Natiirlich, Schmitt will ja gerade zeigen,
dass der Wertbegriff als solcher eine Erosion der begrifflichen Differenzierungen und
Hierarchien impliziert. Er verfolgt diese Beweisabsicht aber gerade nicht in einer sys-
tematischen Weise, sondern in blofier Hiufung und Massierung der unterschiedlichs-
ten Bedeutungen von »Wert«. Sie finden in Schmitts Texte gerade nicht ihre Einheit in
einem theoretischen Sinn, sondern lediglich in einem polemischen: indem er alles un-
ter »Wert« zusammenfasst, wovon er sich irgendwie abzugrenzen gedenkt. Dann geho-
ren zum Wert die Wertphilosophie Schelers, die Lebensphilosophie Diltheys, die Oko-
nomie und die Nazis! Da werden dann irgendwelche unspezifischen Auerungen von
Hitler und Rosenberg zitiert,** mit dem einzigen Ziel, den linken Kritikern, die Schmitt
und seinesgleichen mit Blick auf Werte kritisieren, das Wasser abzugraben. Was Schmitt
systematisch zu stren scheint, ist die Tatsache, dass Werte Hierarchien bilden und also
immer in einer bestimmten Hinsicht relativ bleiben, hher und niedriger sein kénnen.®

80 Ebd.97.

81  Vgl. Breeur: Au tour de I'imposture. 59.
82  Schmitt: Tyrannei der Werte. 18.

83  Ebd.19.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Besonders auffillig sind die Versuche, alle Berufung auf Werte dadurch zu konterkarie-
ren, dass man erklirt, Werte seien heute vollstindig und unumkehrbar 6konomisiert.
»Eine wissenschaftliche Wertlehre gehort in die Wirtschaftswissenschaften. Dort ist ei-
ne Wert-Logik am Platze.«** Das ist wieder eine der iiblichen Schmitt’schen Scheinevi-
denzen, deren harte Kante keiner kritischen Uberlegung widersteht. Eine simple Unter-
scheidung in Wert und Werte, wie sie David Graeber in zwei Seiten skizziert,* entzieht
Schmitts Polemik den Boden. Dass hier aber alles zusammengeworfen wird, hat wieder-
um Methode: Exkulpationsmethode. Schuld an allem (und nebenbei auch an den Nazis)
sind eben nicht die Nazis, nicht die Faschisten, ist auch nicht Schmitt, sondern nur die
Moderne mit ihren Neutralisierungen,® Okonomisierungen, Diskriminierungen,” in
einem Wort: mit ihrem Nihilismus.®

Die Geschichte ist immer dieselbe: Der Siindenfall ist die Zerstérung der alten Ord-
nung im Nihilismus der Moderne, die dann notdiirftig geheilt werden sollte durch Werte,
die aber (im Gegensatz etwa zu der Wiirde) einfach subjektiv und gesetzt sind, zudem
miteinander konkurrieren und daher ganz eigentlich erst zu den Kriegen und Massa-
kern gefithrt haben, vor denen die Geschichtsbiicher strotzen. »Immer sind es die Werte,
die den Kampf schiiren und die Feindschaft wachhalten.«® Selbst wenn man die hem-
mungslose Idealisierung des Ancien Regime beiseiteldsst (wo sich alle offenbar nur ganz
edel bekriegt haben): Es wird hier eine bodenlose Umdrehung der historischen Verhilt-
nisse betrieben. Ja, religiése oder ideologische Kriege neigen dazu, riicksichtsloser zu
sein als andere. Aber erstens ist auch das keine ausnahmslose Wahrheit und zweitens
wird, bleibt man bei dieser allgemeinen Aussage stehen, eine vollstindige Delegitimie-
rung der Griinde von »ideologischen« Auseinandersetzungen betrieben. Was in dieser
Geschichte ganz einfach nicht existiert, sind die rechtlosen, ausgebeuteten, marginali-
sierten Menschen, auf deren Riicken sich der Glanz des Ancien Regime wie der liberalen
Granden entfaltet. Das gibt es dort einfach nicht. Ihre Interessen, die legitimer nicht
sein konnten, werden systematisch delegitimiert, indem sie als »Ideologie« zu irgend-
einer Art privater Weltanschauung gemacht werden und aufierdem zu etwas Relativem
und schliefRlich noch dazu zur Ursache der Grausamkeit, wihrend doch die Grausambkeit
Ursache fir die Erhebungen der Moderne sind. Die reaktionire Geschichte wird nicht
dadurch wahrer, dass sie endlos wiederholt wird. Sie hat eine einfache Funktion: nach-
traglich und vorsorglich die Rechtlosigkeit der Vielen zu bekriftigen, indem alle Anstren-
gungen, diese Rechtlosigkeit zu tiberwinden, als subjektive Empfindlichkeit diskredi-
tiert wird. Denen wird dann die Schuld an der Feindschaft gegeben und Aggressivitit
bescheinigt,’® um zu zeigen, dass auf der Ebene der philosophischen Betrachtung alle
gleich sind und deshalb alle gleichermafen auf ihre »Werte« und deren Durchsetzung

84  Ebd.14.
85  Vgl. Craeber: Bullshit-Jobs. 296f.
86  Vgl. Schmitt: Tyrannei der Werte. 20.

87 Ebd.2s.
88  Ebd.24.37ff.
89  Ebd.39f

90 Vgl. ebd. 43. 46f.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

209


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

zu verzichten haben, wenn sie nicht die Barbarei riskieren wollen. Das Ganze ist natiir-
lich ganz einfach dadurch verlogen, dass die Vielen und die Wenigen, die Armen und
die Reichen, die Namenlosen und die Elite eben nicht gleich sind. Genau darum geht es ja.
Deshalb ist die Behauptung, jede Berufung auf »Werte« sei sich strukturell gleich, die
peremptorische Leugnung aller Rechte deren, die nichts zu sagen haben. Es geht dar-
um, ihnen, denen man die Stimme nicht mehr verbieten kann, durch ein apriorisches
Argument das Recht, gehort zu werden, zu nehmen. Systematisch soll so das reale Un-
recht unsichtbar gemacht werden, gegen das sich die Moderne, mehr oder weniger er-
folgreich, es ist wahr, auflehnt. Diese ganze Geschichte, von der Schmitts Tyrannei der
Werte nur eine Variation ist, ist eben genau dies: eine Umkehrung von Grund und Fol-
ge, eine Perversion von historischer Erkenntnis, ein gezielter Betrug, ein Paradebeispiel
reaktionirer Unaufrichtigkeit.”

In Ex Captivitate Salus fillt ein Satz, der wahrscheinlich in einem anderen, grundle-
genderen Sinn wahr ist als in dem, den Schmitt dabei im Blick hatte: »Aller Betrug ist
und bleibt Selbstbetrug.«**

Timeisaflatcircle. Schmitts Aufzeichnungen kehrenimmer wieder zu diesem Gedanken
zuriick: Es gibt in Wahrheit keine Zeit. Hochstens eine Bewegung der Oberfliche, Sturm
im Wasserglas. Doch die Zeit steht still. Alles Geschehen, alle weltgeschichtlichen und
kleinen Dramen werden am Ende nichts bedeutet haben:

Staunen lber die unendliche Unbeweglichkeit des Geschehens, die Unbeweglichkeit
dessen, was man Zeit nennt; oder was dasselbe ist, die unendliche Langmut Gottes.
Nichts von sog. Entwicklung, nichts Wesentliches von Education, nichts von Tempo
oder Eile.”

Sonderbare Gleichférmigkeit, Identitat, Wiederholung. [..] Leitmotiv: Unveranderlich-
keit des Schicksals und des Charakters.®*

Es gibt keine wesentlichen Anderungen oder Verianderungen, das ist alles nur Zeit und
der mit ihr verbundene Schein; alles Wesentliche bleibt unveridnderlich und unveran-
dertund tauchtin periodischen Intervallenimmerwieder auf. Entwicklung, Fortschritt,
Prozess, alles nur Zeit-lllusionen, wechselndes Zeitkostiim (der Gottheit lebendiges
Kleid? Der toten Gotter diirres Laubgeraschel). Zeit und Meer; Raum und Land liegt
fertig da wie die Partitur einer Symphonie, die manchmal aufgefithrt wird und dann
jahrelang wieder nicht. So fass ich dich, du ewige Prisenz.*®

91  Eine andere Version dieser Geschichte verkniipft den Umschlag von »wirklicher Feindschaft« in
»absolute Feindschaft«, wobei in letzterer die Vernichtung des Feindes gesucht wird, vor allem
mit Lenin und der Praxis der Berufsrevolutionare; vgl. Theorie des Partisanen. 91ff. In Schmitts Ge-
schichtsbuch scheint es diese andere Episode nicht zu geben, in der Feinde massenhaft und in-
dustriell vernichtet wurden, wenn auch nicht gerade von Kommunisten. Eigenartig genug, hatte
er doch selbst in und an dieser Episode mitgewirkt. Es passt, wenn er (ebd. 60) die Jahre 193638
als jene Jahre beschreibt, »in denen Spanien sich durch einen nationalen Befreiungskrieg der in-
ternationalistischen kommunistischen Erfassung erwehrte«. So war das also.

92 Schmitt: Ex Captivitate Salus. 88.

93  Schmitt: Glossarium. 9.

94  Ebd.11.

95  Ebd.14.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Carl Schmitt: Lust und Schrecken der Apokalypse

Was fiir eine Bedeutung haben diese Spekulationen? Zum ersten kann man darin einfach
eine Ankniipfung an die dltesten metaphysischen Motive sehen: Dass das Wesentliche
(als das Wesentliche der Erscheinungen und Grund ihrer Verinderungen) selbst unver-
inderlich sein miisse, ist eine der grundlegendsten Intuitionen der Metaphysikgeschich-
te. Von Platon und Aristoteles bis Leibniz geistert dieser zumindest auf dem Papier ein-
leuchtende Gedanke durch die Schriften der Philosophen. No surprises here.

Ein neuer Aspekt eroffnet sich freilich in den Jahren nach 1945, und er gehért in das
Arsenal der Verleugnungsstrategien. Im Angesicht eines unbezwingbaren Schicksals,
wer wollte da noch Verantwortung oder gar Schuld zuweisen? Mehr noch: Im Enormen
einer Zeit ohne Geschehen, wie viel Gewicht kénnen zwdlf lappische Jahre da wohl
haben? Mehr noch: Wo die Zeit nur Illusion ist, blofRer Schein, ist da wirklich etwas
geschehen?

SchlieRlich ist auch dies, das resignative oder jubilierende Bekenntnis zur Zeitlosig-
keit, zur ewigen Prisenz, die alles Geschehen transzendiert, eine Technik zur Herstel-
lung eines Affekts. Wenn einer schreibt: »dasist alles nur Zeit und der mit ihr verbundene
Scheing, dann streitet er damit nicht dies oder jenes ab, sondern die Textur des Wirkli-
chen, so wie wir es kennen, selbst. Unwiderstehlich entsteht die Idee eines anderen, Gro-
Reren, Verborgenen, so Unheimlichen (weil absolut Unerkennbaren) wie Verlockenden:
weil eine neue, eine andere, eine unverlierbare Heimat versprechend. Die Erhabenheit
Gottes figuriert eine Affektion des auf sich zuriickgeworfenen Wissenschaftlers, der ei-
nen Ausweg sucht: nicht mehr nur aus der Dekadenz und Unwirklichkeit der modernen
Welt, sondern auch aus Isolation und Bedringnis.’® Wenn nichts mehr geht, dann ist so
einer bereit, die ganze Welt zu verlieren, wenn er sich im Affekt des Erhabenen dabei nur
wiederfinden kann.

Ist das Metaphysik? Ist das Theologie? Mystik? Man miisste wissen, wie ernst es
Schmitt damit ist, und genau diese Frage bleibt, wir haben es gesehen, notorisch
ungreifbar. Diese Ungreifbarkeit Schmitts ist aber bereits Beweis einer Spurenverwi-
schung, die stattgefunden hat. Er lisst sich nicht finden, weil er nicht gefunden werden
will.

Esist dies der Effekt des reaktioniren Betrugs und Selbstbetrugs. Immerhin riumt
er dies in einem Aspekt selbst ein: Ich hatte oben die Aufzeichnung vom 23.9.47 zitiert,
in der Schmitt erklirt, er habe immer nur als Jurist und zu Juristen gesprochen und ge-
schrieben. Diese Erklirung war das proton pseudos, dessen Systematik ich offengelegt ha-
be. Eigenartig genug widerspricht Schmitt keine zwei Wochen spiter dieser Erklirung,
doch nur mit einer neuen Selbststilisierung: »ich bin ein Theologe der Jurisprudenz«.*”

In Wahrheit ist Schmitt weder Jurist noch Theologe noch Philosoph. Er ist Reaktio-
nir, dessen Texte konsequenter als die anderer die Spuren verwischen, um das Werk der
Vernichtung zu rechtfertigen, das sie beschworen. Ich glaube weder an den Antichristen

96 Ich hatte in einer fritheren Veroffentlichung zur Reaktion behauptet, dass der Reaktionar unter
der Nostalgie des verlorenen Fremden leidet (Der Reaktionar. 211). Ich finde nachtraglich eine fast
wortliche Bestatigung in Schmitts Aufzeichnungen: »Wie entsetzlich ist eine Welt, in der es kein
Ausland mehr gibt, und nur noch ein Inland; keinen Weg ins Freie; keinen Spielraum freien Kraf-
temessens und freier Krafterprobung. One World.« (Glossarium. 28).

97 Ebd.18.

- am 14,02.2026, 09:56:36.

Al


https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

noch an den Katechon. Doch wer sich selbst fir diesen hilt, der wird am Ende jenem
zum Verwechseln dhneln.

- am 14,02.2026, 09:56:36.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

