
Friderike Seithel 
TOTAL GLOBAL? 
Ethnologie, Bildungsarbeit und ethische Kontexte im 
Globalisierungszeitalter 

Es ist das Jahr 1993, das Institut für Ökologie und Aktionsethnologie (infoe) 
e. V. hat eine Vorlesungsreihe zum UN-Jahr der indigenen Völker im ehrwür­
digen Hörsaal des Hamburger Museums für Völkerkunde organisiert. Her­
mann Ambom ist einer der dreizehn Referenten. Er erinnert die anwesenden 
Ethnologen an ihre moralische Verpflichtung, ihr Wissen einzusetzen, um 
Menschen "über ihre Probleme, die Konsequenzen ihres Handeins und mögli­
che Alternativen" aufzuklären und so zur "Humanisiemng" der Menschen bei­
zutragen (Ambom 1994: 194-195). Eindringlich fordert er die Studierenden 
und Wissenschaftler auf, eine Verbindung von Theorie und Praxis einzugehen 
und Verantwortung "gegenüber den Fremden wie gegenüber der eigenen 
Gesellschaft" (ebd.: 209) zu übernehmen. Er fährt fort: 

"Ethnologische Praxis begegnet uns ständig. Sie ist nicht auf bestimmte Orte oder 
Zeiten beschränkt. Probleme, wie man richtig handeln soll - also ethische Probleme 
- stellen sich im alltäglichen Umgang mit der Ethnologie und nicht erst in der späte­
ren Anwendung des Wissens. Freilich gibt es noch genügend Ethnologen, die den 
Praxisbezug ihrer Wissenschaft nicht sehen bzw. diesen sich nicht bewusst machen 
wollen; [ ... ] Diese Negation des Handeins ist selbstverständlich auch eine Handlung. 
Die Frage kann nicht lauten: Wie werde ich praktisch? Sondern: Wie stelle ich mich 
der ethnologischen Praxis?" (Ebd.: 201; siehe auch: Ambom 1993a, 1993b) 

Bewusst mit den Praxisbezügen und Anwendungsmöglichkeiten ethnologi­
schen Wissens umgehen, Verantwortung auch und gerade iunerhalb der eige­
nen Gesellschaft übernehmen, Aufklärungsarbeit leisten - was Ambom hier 
anspricht, sind Aufgaben einer engagierten Bildungs- und Öffentlichkeitsar­
beit, wie sie auch von einer Reihe von ethnologischen Praxisansätzen vertreten 
wird. Zu den berufsspezifischen Aufgaben von Ethnologinnen und Ethnolo­
gen1 gehört es u. a., sich mit den Kontexten, Veränderungen und Wechselbe­
ziehungen unterschiedlicher Realitäts- und Lebensgestaltungen und deren Tra­
diemng zu befassen. Sie verfügen über ein umfangreiches und spezifisches 
Wissen über andere Kulturen und über (inter-, intra-, trans-)kulturelle Prozes­
se, bzw. ihnen steht das fachliche Instrumentarium zur Verfügung, um sich 

Der Einfachheit halber werde ich im Text mal die männliche und mal die weibli­
che Form verwenden, ohne damit jeweils das eine oder andere Geschlecht aus­
grenzen zu wollen. 

233 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

dieses anzueignen. Diese spezifische Kompetenz kann u. a. dafür genutzt wer­
den, um Probleme im Überschneidungsbereich unterschiedlicher (kultureller) 
Erfahrungszusammenhänge zu lösen oder besser verständlich zu machen. 2 

Im Rahmen der Diskussion über Konzept und Aufgaben einer advovacy 
anthropology habe ich argumentiert, dass diese interkulturellen Erfahrungen 
und Kenntnisse von Ethnologiunen eine wichtige Grundlage für eine Praxis in 
der eigenen Gesellschaft darstellen: 

"Ein eingreifendes politisches Handeln sollte danach primär in der eigenen Gesell­
schaft betrieben werden, während der Aufenthalt vor Ort vor allem dem Lernen 
dient. Ethnologlnnen, die ,dort' waren, sind unter anderem auch aufgefordert[ ... ] ihr 
Wissen und ihre Erfahrungen zu nutzen, um ,hier' aktiv zu werden, wo viele Unge­
rechtigkeiten ihren Ausgang nehmen. Indigene Völker bzw. ihrer politischen Vertre­
terinnen drängen selber im Rahmen ihrer Emanzipationsbemühungen immer wieder 
explizit auf Aufklärung und Veränderungen in den industrialisierten Gesellschaften, 
aus denen die meisten Ethnologlnnen kommen. So fragen manche der von Ethnolog­
Innen erforschten Menschen zu Recht: ,If you are so interested in misery, why don't 
you go to the source instead ofto the victims' (Nader 1995: 426)?" (Seithel2000: 10) 

Man sollte annehmen, dass in Zeiten, in denen allerorts interkulturelle Kom­
munikations- und Handlungsfähigkeit als Schlüsselkompetenzen einer globali­
sierten Welt hoch gehandelt werden, sich ein breites Angebot praktischer Be­
rufsmöglichkeiten für Ethnologiunen entfaltet. Dem ist aber nicht so. Interkul­
turelle Trainings und Seminare liegen zwar im Trend, werden aber vorwiegend 
von Psychologen, Ökonomen, Erziehungs- und Sprachwissenschaftlern, nicht 
aber von Ethnologen durchgeführt (vgl. Ethnoscripts 2005). Ein Grund dafür 
mag sein, dass die Globalisierung sich primär auf ökonomische Prozesse be­
zieht und die Hauptakteure aus Industrie, Privatwirtschaft und dem Finanzsek­
tor kommen - alles potentielle Auftraggeber für "interkulturelle Expertiunen" 
(mehr dazu unten). Ihre praktischen Zielsetzungen (z. B. Profitmaximierung, 
Produktivitätssteigerung) stehen aber häufig in Konflikt mit der beruflichen 
Ethik oder den persönlichen Wertsetzungen von Ethnologen: 

"[ ... ] anthropologists today are [ ... ] caught between dual moralities. There is a need to 
'play the game' according to rules which wehavenot always written, to maintain the 
discipline and as much good as can be salvaged; yet many of the rules of the new au­
dit culture or the morality ofthe market in which anthropologists sell their wares con­
flict sharply whith what most of us believe the values of the discipline to be. So what 
are the implications ofthis?" (Caplan 2001: 21) 

2 Ich gehe hier von "Kultur" als Fachgegenstand der Ethnologie aus, auch wenn 
gerade von dieser Seite die ersten und vehementesten Rufe nach Abschaffung des 
Kulturbegriffs laut geworden sind (s. z. B. Abu-Lughod 1991). Da "Kultur" je­
doch ein zentraler Referenzpunkt in gängigen Diskussionen über Globalisierung 
und Entwicklung ist, kann man ihn nicht einfach abschaffen, sondern muss sich 
mit seinen Konnotationen und seiner Instrumentalisierung befassen - das fällt m. 
E. explizit in den Arbeitsbereich der Ethnologinnen. 

234 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

Damit sind wir mitten im Thema. 
Ich möchte in diesem Beitrag an die Aufforderung von Ambom zum be­

wussten Umgang mit den Praxisbezügen ethnologischer Erkenntnisse und 
Konzepte anknüpfen und der Frage nachgehen, unter welchen Bedingungen, 
für welche Adressaten und mit welchen Auftraggebern Ethnologinnen eine 
Bildungs- und Aufklärungsarbeit leisten können, die sich mit interkulturellen 
und globalen Zusammenhängen befasst. 3 

Aus der Perspektive einer "Projektnomadin" mit langjährigen Erfahrungen 
bei bundesdeutschen NGOs4 werfe ich in diesem Beitrag einen Blick auf das 
Verhältnis von Ethik, Ethnologie und Bildungsarbeit und habe dabei u. a. die 
Frage der Herausgeberin im Siun: Welche gesellschaftliche Rolle kaun die 
Ethnologie, speziell mit ihren kritischen Praxisansätzen wie der action und ad­
vocacy anthropology, angesichts ökonomischer Globalisiemngstendenzen 
(noch) spielen? Bei dieser umfassenden Frage kaun man nicht nur innerfachli­
che oder nationale akademische Diskussionen aufgreifen, sondern muss per­
spektivisch vor allem interdisziplinäre Entwicklungen und internationale Dis­
kurse über Prozesse und Auswirkungen der Globalisiemng in den Blick neh­
men. "If Anthropology is global, then so are its ethical dilemmas" (Yoon 2000: 
70; vgl. auch Fluehr-Cobban 2000). 

Ich möchte insbesondere vier Fragen nachgehen. 

1. In welcher Weise lassen sich die Grundsätze und Prinzipien der action/ ad­
vocay anthropology hierzulande konzeptionell und methodisch in die ent­
wicklungsbezogene Bildungs- und Öffentlichkeitsarbeit einbringen? 

2. Welche praktischen und ethischen Herausforderungen stellt die ökonomi­
sche Globalisiemng an eine Bildungsarbeit mit entwicklungsbezogenen, 
globalen Themen? 

3 Zwischen interkulturellem und globalem Lernen bestehen Unterschiede, die wei­
ter unten ausführlicher behandelt werden. 

4 Von 1988-1994 war ich, teils ehrenamtlich, teils hauptamtlich am Institut für 
Ökologie und Aktionsethnologie tätig, einem gemeinnützigen Verein, der politi­
sche Lobby- und Öffentlichkeitsarbeit für indigene Völker mit Fokus auf dem 
Zusammenhang zwischen Umwelt und Entwicklung betreibt (www.infoe.de). In 
den vergangeneu sieben Jahren habe ich im Bildungsbereich insbesondere bei 
außerschulischen Anbietern als Projektleiterin und Referentirr gearbeitet: Von 
1998-2004 im Leitungsteam der Hamburger Open School 21 (www.werkstatt3-
bildungswerk.de), einem EU-geförderten Projekt des Hamburger Dritte-Welt­
Zentrums "Werkstatt 3", das ein umfangreiches Programm zum "Globalen Ler­
nen" für Lehrer/innen und Schüler/innen anbietet, und seitdem freiberuflich für 
verschiedene Einrichtungen wie z. B. die deutsche W elthungerhilfe, das Ham­
burger Landesinstitut für Lehrerbildung und Schulentwicklung u. a. 

235 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

3. Welche berufsbezogenen Konsequenzen, Aufgabenstellungen und ethi­
schen Kontexte ergeben sich daraus für Ethnologen, die ihrer von Amboru 
geforderte "Autklärungspflicht" nachkommen wollen? 

4. Welche Beiträge können Ethnologiunen und Ethnologen zu aktuellen De­
batten über globale Ethik leisten? 

Ich werde dazu zunächst eine knappe Zusammenfassung des action/advocacy­
Ansatzes geben und dann ausführlicher auf Ansätze der entwicklungsbezoge­
nen Bildungsarbeit und insbesondere das Konzept des "Globalen Leruens" 
eingehen. Dabei möchte ich aufzeigen, inwiefern ich Parallelen zwischen einer 
advocay anthropology und dem Globalen Lernen sehe und warum ich letzteres 
auch als praktische Ethnologie5 begreife. Im Anschluss werde ich Überlegun­
gen zu den Folgen der ökonomischen Globalisierung für den Bildungsmarkt 
anstellen und anband kurzer Beispiel aus der Praxis auf die Arbeitsbedingun­
gen und Fragestellungen eingehen, die den ethischen Kontext einer Bildungs­
arbeit zum Globalen Lernen bilden. Die spannende Frage, welche Beiträge das 
Fach Ethnologie zu den aktuellen Diskursen über globale Ethik liefern kann 
oder könnte, kann daun nur noch angerissen und mit Hinweisen auf mögliche 
Forschungs- und Handlungsaufgaben versehen werden. 

Advocacy Anthropology und Globales Lernen 

Das Konzept einer advocacy anthropology entwickelte sich aus verschiedenen 
kritischen Praxisansätzen der Ethnologie, speziell in Nord- und Südamerika, 
aber auch in anderen Ländern. Ihre Vorläufer sind bereits in den 50er Jahren 
zu finden, z. B. im research-and-development approach des Vicos-Projektes, 
dem action anthropology-Projekt bei den Fox oder in Projekten der communi­
ty development. Sie erhielt politischen Input in den 60er und 70er Jahren aus 
(neo-)marxistischen Ansätzen und einer radical anthropology sowie der inter­
national entstehenden partizipatorischen Aktionsforschung, aber auch aus den 
Bürgerrechtsbewegungen, den Entkolonisierungsbestrebungen und unter­
schiedlichen Befreiungs- und Emanzipationsbewegungen (vgl. Seithel2000). 

Ganz allgemein umschreibt der Begriff advocacy anthropology eine wert­
explizite ethnologische Praxis, die Verantwortung und Parteinahme auf Seiten 

5 Unter praktischer Ethnologie verstehe ich hier sämtliche außerakademischen be­
ruflichen Tätigkeiten von Ethnologen, bei denen überwiegend oder unter anderem 
ihre fachlich-ethnologischen Kompetenzen, Methoden und Kenntnisse zum Ein­
satz kommen. Der Terminus practical anthropology hat sich in den 80er Jahren 
in den USA zur Abgrenzung von der herkömmlichen applied anthropology 
durchgesetzt, die im Auftrag von staatlichen Institutionen von Ethnologen mit 
zumeist akademischen Anstellungen durchgeführt wurden. Sie zielten auf die 
Anwendung von zuvor in wissenschaftlicher Forschung gewonnenen Kenntnis­
sen zur Lösung sozialer Fragen und Probleme. 

236 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

benachteiligter Gruppen zur Grundlage ihrer wissenschaftlichen Arbeit macht. 
Sie fordert die Teilnahme der von Forschung und Entwicklung Betroffenen an 
allen wichtigen Handlungs- und Entscheidungsprozessen sowie an der Er­
kenntnisproduktion selber. Ebenso propagiert sie die aktive Beteiligung der 
Ethnologen an gesellschaftlichen Verändernngsprozessen, die auf den Abbau 
von ungleichen Machtverhältnissen und ein "Mehr an Gerechtigkeit" zielen. 
Advocacy anthropology lässt sich kennzeichnen als: "committed, value­
explicit, participatory, collaborative, interventionist, action-oriented and trans­
formative" (ebd. 309). Zu ihren zentralen Zielen gehört die Erarbeitung und 
V erbreitnng veränderter Bezugsrahmen für herrschende Wertsysteme, Dis­
kurse nnd Entscheidungsstrnkturen, mittels derer mehr Mitsprache- und Hand­
lungsspielraum (empowerment) für Bevölkerungsgruppen geschaffen werden 
soll, denen unter den derzeitigen politischen Verhältnissen ein Selbstbestim­
mungsrecht weitgehend versagt ist. 6 

Der Ansatz, mit dem ich in den letzten Jahren im Bildungsbereich gearbei­
tet habe, heißt "Globales Lernen". Dieses pädagogische Lernprinzip hat sich 
aus der herkömmlichen Dritte-Welt-Pädagogik bzw. der entwicklungspoliti­
schen oder -bezogenen Bildungsarbeit entwickelt, die in den letzten Jahrzehn­
ten einen raschen Wandel hinsichtlich ihrer Konzepte, Perspektiven und Me­
thoden durchgemacht hat. Während in den 60er und 70er Jahren der Blick vor 
allem auf das Geschehen in den fernen Ländern des Südens gerichtet wnrde 
und die Pädagoginnen über Unterentwicklung, Armut, strukturelle Abhängig­
keit, Verletzung der Menschenrechte oder imperialistische Ausbeutung aufklä­
ren nnd internationale Solidarität wecken wollten, wandte man sich in den 80er 
Jahren verstärkt (wieder) der eigenen Gesellschaft und den eigenen Lebensum­
ständen zu und fragte:" ... und was hat das alles mit mir zu tnn?" Ein wichtiger 
Auslöser für diese Hin- bzw. Rückwendung znr eigenen Gesellschaft war die 
sich in den 80er Jahren durchsetzende Erkenntnis, dass "wir alle in einem Boot 
sitzen" bzw. dass "wir nur die ,Eine Welt' haben." Diese Erkenntnis entstand 
zum Teil durch Einsichten nnd Erfahrungen der zunehmenden ökonomischen, 
technologischen nnd politischen Verflechtung - heute würde man sagen: Glo­
balisiernng- der Welt (Beispiele: Regenwaldvernichtung und Klimaverände­
rnng, Pestizideinsatz nnd Lebensmittelskandale u. a.) und traf sich mit den er­
kenntnistheoretischen Einsichten der V ertreterlnnen postmoderner Diskurse: 
Letztere zogen gegen die intellektuelle Aneignnng "der Fremden" zu Felde und 
forderten, die Anderen nicht zum Objekt der Erkenntnis und Theoriebildung 
zu degradieren, sondern anzuerkennen, dass "der Westen" bzw. "Norden" kein 
überlegenes, sondern nur ein unterschiedliches Wissen besitzt und dass wir al­
le eine gemeinsame Wirklichkeit konstruieren und in ihr kooperieren (müssen). 
Man deckte Macht- und Herrschaftsstrukturen und Verwertungsinteressen in 
dem auf, was bis dahin als Entwicklungshilfe oder objektive wissenschaftliche 

6 Ausführlich zum Konzept der advocacy anthropology vgl. Seithel2000. 

237 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Erkenntnissuche galt. Mit dem Aufkommen des Begriffes der "Einen Welt", 7 

durch den der als diskriminierend empfundene Terminus "Dritte Welt" ersetzt 
werden sollte, kam man auch in der entwicklungspolitischen "Szene", d. h. den 
NGOs, Solidaritätsbewegungen usw. zu der Position, dass die Befassung mit 
den Problemen der Menschen in den "Entwicklungsländern" nicht aus Altrn­
ismus oder idealistischer Solidarität erfolgt oder erfolgen kaun, sondern sehr 
viel mit der Wahrung der Eigeninteressen der Menschen in den Industrienatio­
nen zu tun hat (s. z. B. Misereor 1987; vgl. Seitz 2003). Das allerdings war von 
Anfang an ein treibendes Motiv der staatlichen Entwicklungshilfe. 

Mit der Einsicht, dass in der "Einen Welt" die Probleme in fernen Ländern 
mit uns und unserer eigenen Zukunft zu tun haben, war auch ein wichtiges Ar­
gument für Lobbyarbeit und Spendenakquise gefunden. Darüber hinaus konnte 
eine neue Identität als NGO-Mitarbeiter entwickelt werden: weg vom Bild des 
idealistischen oder modemisierungsfeindlichen Weltverbesserers, der sein lin­
kes anti-imperialistisches Weltbild in Tropenholzboykott und Menschen­
rechtskampagnen zum Ausdruck bringt, und hin zur Rolle des Vordenkers ei­
ner zukunftsfähigen Politik, die das Überleben der gesamten Menschheit im 
Blick hatten - so war zumindest die neue Rhetorik. 

Zunehmende Einsichten in globale Zusammenhänge und "die Verflechtung 
unserer Existenz mit dem Schicksal von Menschen auf anderen Kontinenten" 
(vgl. Muth/Seithel 1994) führten somit zu einer anderen Präsentation und Be­
arbeitung von entwicklungspolitischen Themen: Man betonte mehr wechsel­
seitige Bezüge und Abhängigkeiten. Es wurde deutlich, dass wir alle unent­
rinnbar und tagtäglich mehr ein Teil der globalen Weltverwicklungen waren. 
Das bedeutete auch, dass wir "globale Verantwortung" in unserem täglichen 
Handeln übernehmen mussten (Seithel1994). 

Während seit Ende der 80er Jahre aus der "Dritten Welt" die "Eine Welt" 
wurde, wurde aus der entwicklungspolitischen Bildungsarbeit mehr und mehr 
eine "weltbürgerliche" 8 Erziehung, deren Gegenstand nicht mehr der "Nord­
Süd-Konflikt" war, sondern die sich mit den Rahmenbedingungen und Zu­
kunftsperspektiven einer "Weltgesellschaft" befasst/e (vgl. z. B. Lang-Wojta­
sik/Lorenscheit 2003; Seitz 2003). Dabei geht es um die bekannte lokal­
globale Perspektive, d. h. die Verbindung lokalen Handeins mit Einsichten in 
globale Notwendigkeiten sowie die Übernahme globaler Verantwortlichkeiten. 
Die Weltgesellschaft ist dabei Vision und Bedrohung zugleich. Sie wird in den 
meisten Konzepten als unausweichliche Tatsache hingenommen, der die 
Menschheit nicht entrinnen kann, die es nur möglichst "menschlich" (mit) 

7 Zur kritischen Auseinandersetzung mit Mythos und Begriffgeschichte der "Einen 
Welt" vgl. z. B. Seitz 2003. 

8 Die Erziehung zum Weltbürger ist selbstverständlich keine neue pädagogische 
Perspektive des Globalisierungszeitalter. Bereits die Aufklärungsvertreter forder­
ten einen humanistischen geprägten Kosmopolitismus, und in den 40er Jahren des 
20. Jahrhunderts formierten sich verschiedene Weltbürger-Bewegungen und 
-Vereinigungen (s. www.recim.org). 

238 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

zugestalten gilt. Um den Erwerb eben dieser Gestaltungskompetenz für eine 
"Entwicklung mit menschlichem Antlitz" geht es beim Globalen Lernen (Seitz 
2002). 

"Globales Lernen beschäftigt sich damit, wie Erziehung und Bildung den weltweiten 
Prozessen begegnen und Einsicht in die komplexen Zusammenhänge gewährleisten 
können, ohne die Menschen zu überfordern. Es geht darum, wie der Einzelne sein 
Leben als Teil des Weltgeschehens begreifen, seinen Platz darin finden und ihn in 
Verantwortung für sich und die Gemeinschaft ausfüllen kann". (Führing 1998: o. S.) 

Globales Lernen wird in diesem Sinne als pädagogische Antwort auf die Her­
ausforderungen der Globalisiemng verstanden oder schlicht als Sammelbegriff 
für alle pädagogischen Ansätze verwendet, die sich auf den Prozess der Globa­
lisiernng beziehen (Halbartschlager 2004: 24). Es geht dabei vor allem um das 
Entdecken des eigenen Beteiligt-Seins, d. h. der "globalen Dimension" unser 
aller Lebensverhältnisse, und um die bewusste Positioniemng des eigenen 
Handeins und Denkens im Rahmen globaler Problemlagen (Scheunpflug/ 
Schröck 2002). 

Leitbild des Globalen Lemens ist eine nachhaltige Entwicklung, wie sie 
1992 auf die UN-Konferenz für Umwelt und Entwicklung in Rio de Janeiro 
formuliert wurde. In der Präambel der Rio-Erklärung wird "Nachhaltigkeit" 
zum globalen Handlungsrahmen der internationalen Staatengemeinschaft er­
hoben"[ ... ] mit dem Ziel, [ ... ] eine neue und gerechte weltweite Partnerschaft 
aufzubauen, bemüht um internationale Übereinkünfte, in denen die Interessen 
aller geachtet werden und die Integrität des globalen Umwelt- nnd Entwick­
lungssystems geschützt wird." Unter nachhaltiger Entwicklung wird dabei eine 
Entwicklung verstanden, die "den Entwicklungs- und Umweltbedürfnissen 
heutiger und zukünftiger Generationen in gerechter Weise" entspricht (Grund­
satz 3 der Erklärung von Rio). Als eine der wichtigsten Voraussetzungen für 
eine nachhaltige Entwicklung wird die "Beseitigung von Armut" und der "Un­
gleichheit der Lebensstandards" genannt, damit man "den Bedürfuissen der 
Mehrheit aller Menschen besser gerecht" werden kann. Bildung erhält dabei 
einen besonderen Zukunftsauftrag mit globaler Dimension: "Bildung ist eine 
unerlässliche Voraussetzung für die Förderung einer nachhaltigen Entwicklung 
nnd die Verbesserung der Fähigkeit der Menschen, sich global mit Umwelt­
und Entwicklungsfragen auseinander zu setzen". (Agenda 21, Kap. 36)9 

Globales Lernen (global education) hat sich europaweit in verschiedenen 
Foren, Deklarationen, Instituten und Publikationen etabliert (siehe Halbart­
schlager 2004: 24), führt aber insgesamt noch ein Randdasein im Bildungsbe­
reich. Es verfügt über kein festgeschriebenes pädagogisches Konzept, sondern 
versteht sich eher als ein Lemprinzip, das sich an Kinder nnd Jugendliche ge­
nauso wie an Erwachsene richtet, an Schulen genauso seinen Platz findet wie 
in der außerschulischen Bildnngsarbeit. Im außerschulischen Bereich sind es 

9 Alle Zitate aus der "Erklärung von Rio zu Umwelt und Entwicklung" 1992 (zit. 
nach Eisermann 2003: 194-5). 

239 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

vor allem kirchliche Gruppen und "Dritte-Welt-" bzw. "Eine-Welt-Häuser", 
die Angebote zum Globalen Lernen entwickeln. Im schulischen Bereich findet 
man vereinzelt Schulberatungsstellen für Globales Lernen an Landesinstituten 
für Lehrerbildung; in Schulcurricula und Bildungsplänen taucht der Begriff 
erst vereinzelt auf (z. B. in den Hamburger Rahmenplänen). Dabei bezieht sich 
Globales Lernen nicht auf ein bestimmtes Schulfach, sondern versteht sich als 
pädagogische Querschnittsaufgabe eines fächerübergreifenden Unterrichts, der 
sich je nach Thema, Kontext, Situation und Zielgruppe unterschiedlicher Lern­
strategien und Lehrarrangements bedient. Man könnte Globales Lernen dem­
nach fast schon als eine Allgemeinbildung mit globaler Dimension bezeichnen 
(vgl. Halbartschlager 2004). 10 

Inhaltlich befasst sich Globales Lernen mit Themen aus der Friedenserzie­
hung, des ökumenischen Lemens, der Umweltbildung, der entwicklungsbezo­
genen Bildungsarbeit, des interkulturellen Lemens 11 und der Menschemecht­
serziehung. Klassische Themen sind z. B. Straßenkinder und Kinderarbeit, 
Welthandel und fairer Handel, Krieg und gewaltsame Konflikte, Gentechnolo­
gie, Ernährung, Regenwald, Rassismus, Weltmusik oder kulturelle Vielfalt. 
Bei der Behandlung dieser Themen geht es darum, Zusammenhänge zwischen 
lokalen Gegebenheiten und globalen Entwicklungen aufzuzeigen (Lokal-/ 
Global-Perspektive). Didaktisch wird an der "Lebenswelt der Lernenden" an­
gesetzt (Halbartschlager 2004: 25), d. h. man "holt die Lernenden da ab, wo 
sie stehen", oder anders ausgedrückt: der angebotene Lernstoff muss an 
(Vor-)Wissen und lebensweltliche Erfahrungen der Lernenden anschlussfähig 
sein. Kennzeichnend ist ferner eine weitgehend interdisziplinäre und multiper­
spektivische Bearbeitung der Themen. 

Methodisch werden handlungsorientierte Lernarrangements angestrebt, die 
vielfältige Erfahrungsdimensionen und ein ganzheitliches Lernen "mit allen 
Sinnen" fördern. Interkulturelles Lernen und Einübung von Perspektivenwech­
sel sind häufig genannte Aspekte einer ansonsten nicht genauer festgelegten 
Methodenpluralität Im Zentrum der didaktischen Bemühungen steht bei den 
meisten Konzepten des Globalen Lemens die Förderung von Interaktion, 
Teamarbeit, Dialog und eigenverantwortlichem Arbeiten. Deshalb kommen 
auch bevorzugt partizipative Methoden zum Einsatz. Eines der am häufigsten 
genannten Ziele des Globalen Lemens ist der Erwerb spezifischer Kompeten-

10 Zu unterschiedlichen inhaltlichen und didaktischen Ansätzen und Orientierungen 
z. B. in den angelsächsischen und deutschen Diskussionssträngen vgl. Bühler 
1997, Fountain 2000, Schröck!Scheunpflug 2002, Seitz 2002, Selby/Rathenow 
2003, Solidarisch Leben Lernen e. V. 2002 u. a. 

11 Während interkulturelles Lernen vor allem auf kulturelle Differenzen und Ge­
meinsamkeiten abhebt, seinen Fokus also auf dem Konzept "Kultur" hat, spielt 
der Kulturbegriff beim Globalen Lernen nur eine nebengeordnete Rolle. Dort 
werden insbesondere ökonomische und politische Entwicklungen in den Blick 
genommen. Insgesamt versteht sich Globales Lernen als der umfassendere An­
satz, der interkulturelles Lernen mit einschließt. 

240 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

zen im Umgang mit den so genannten Herausforderungen der Globalisierung 
(De Haan 2002, De Haan/Seitz 2001 ). 

Werfen wir kurz einen Blick auf Gemeinsamkeiten zwischen den Konzep­
ten des Globalen Leruens und der advocacy anthropology: Allgemein lässt 
sich feststellen, dass von Fachbeginn an Aufklärung eines der erklärten prakti­
schen Ziele ethnologischer Erkenntnissuche war. Das Wissen über andere Kul­
turen sollte u. a. auch dazu dienen, in der allgemeinen Öffentlichkeit für mehr 
Verständnis, Respekt und Toleranz für "die Fremden" bzw. "das Fremde" zu 
werben. 12 Das weite Feld der entwicklungsbezogenen Bildungsarbeit bzw. des 
Globalen Leruens entspricht von daher per se einer praktischen Zielsetzung 
des Faches. So stößt man beim Globalen Lernen sehr schnell aufvertraute eth­
nologische Fragestellungen, z. B. auf die Frage nach dem Verhältnis von kultu­
reller Einheit und Vielfalt der Menschheit, nach kulturellen Universalien und 
kulturspezifischen Differenzen sowie den daraus abzuleitenden Handlungs­
konzepten. 

Bei beiden Ansätzen geht es allgemein um einen strategischen, d. h. an 
praktischen Zielen und Interessen orientierten Erwerb von und Umgang mit 
Wissen bzw. Kompetenzen. Zu den am häufigsten genannten Zielen sowohl 
des Globalen Lernens als auch der advocacy anthropology gehören empower­
ment und Selbstbestimmung bzw. Erwerb von Gestaltungskompetenz. Die 
Lernenden sollen Verantwortungsbewusstsein aufbauen und handlungsfähig 
werden, d. h. "ihr Schicksal in die eigene Hand nehmen" können. Beide Kon­
zepte berufen sich in diesem Zusammenhang vielfach auch auf Freire und sei­
ne Pädagogik der Befreiung. 

Methodisch befürworten beide Ansätze Partizipation, Dialog und das 
"kommunikative Miteinander": 

"Angesichts der Rückkehr der sozialen Frage ist von der[ ... ] sozialen und politischen 
Bildung nicht zu erwarten und auch nicht zu wünschen, dass sie ,Antworten' und 
,Lösungen' offeriert. Zu hoffen ist vielmehr, dass sie Lernorte bereitstellt, an denen 
Erfahrungen ausgetauscht, Fragen entwickelt und präzisiert, gemeinsame Aktivitäten 
besprochen, Informationen weitergegeben werden können. Dies alles setzt voraus: 
Die immer noch hohe Schranke zwischen ,Lehrenden' und ,Lernenden' muss beisei­
te geräumt werden, Kommunikationsfähigkeit ist gefragt." (Klönne 1998: 67) 

Der Pädagoge versteht sich beim Globalen Lernen als Moderator und Begleiter 
eines selbst organisierten Lernprozesses, der advocacy anthropologist als Ka­
talysator und nicht-richtungsgebender Berater. Beide Konzepte betonen, dass 
sich die beteiligten Akteure - Lehrer und Schüler, Wissenschaftler und betrof­
fene Gruppe -als gemeinsam Lernende begreifen, die in einem partizipatori­
schen Prozess diejenigen sozialen Fragen erkunden und bearbeiten, die von 
den Betroffenen bzw. den Lernenden selbst als wichtig definiert werden. 

Beide Konzepte befassen sich mit herrschenden Machtstrukturen, die es zu 
verändern gilt in Hinblick auf mehr soziale Gerechtigkeit, Armutsbekämpfung, 

12 Zur Geschichte der praktischen Ziele des Faches vgl. Seithel2000. 

241 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Abbau hegemonialer Strukturen, Schutz der natürlichen Mitwelt oder ganz all­
gemein das Überleben der Menschheit. Bei beiden Ansätzen geht es deshalb 
nicht primär um eine zweckfreie Produktion und Vermittlung von möglichst 
viel Sachwissen, sondern immer auch um das Erwerben von Positionen, d. h. 
um Wertsetzungen und Stellungnahmen. Diese sind notwendig, da es ange­
sichts einer unüberschaubar gewordenen Informationsflut klarer Orientie­
rungspunkte und Auswahlkriterien zur Selektiemng des (überlebens-)wicht­
igen Wissens bedarf: 

"Die Unmengen von Wissensbeständen lassen die enzyklopädische Übersicht über 
das Wissenswerte nicht mehr zu. Wir können nicht mehr den ganzen Acker gleich 
tief pflügen. Wir müssen uns wieder auf kleinere Räume beschränken, dort aber tie­
fer bohren, um an die Quellen zu kommen. Mit dieser Tiefe ist auch gemeint, dass 
wir die exemplarische Auswahl des Wissens begründen können müssen. Wertfrei ist 
wertlos." (Hirner 2004b: 47) 

Und, so könnte man fortfahren, "wertbeladen ist wertvoll". Die Aneignung von 
Sachkenntnissen wird als notwendige Voraussetzung für die Bewältigung der 
gewaltigen globalen Aufgaben gesehen, aber zugleich wird die Frage nach dem 
Zustandekommen und der Art des benötigten Sachwissens gestellt. Auch wird 
die Möglichkeit betont, gemeinsam situationsbezogenes neues Wissen zu pro­
duzieren, das veränderte Bezugsrahmen schafft: 

"Wissen ist zu einem beinahe inflativ verfügbaren Konsumgut geworden. Der Da­
tenmüll überwuchert die bildenden Ereignisse und die Klage ist allgegenwärtig, dass 
der Mensch von heute immer mehr Wissen errubbeln und erraten kann und zugleich 
immer weniger weiß, worauf es ankommt. Die Anhäufung von beliebig viel Wissen 
ruft (nach) einem individuellen Kompass, ruft (nach) einer Orientierungshilfe, die 
über das interessengelenkte Sichten und Sortieren von Bildungsstoffen hinausgeht. 
[ ... ] Nicht Faktenwissen, sondern Bezugswissen ist dem Erfolg in Gesellschaft und 
Beruf vorgeschaltet!" (Ebd.: 50) 

Soweit sollte deutlich geworden sein, inwieweit das Lernprinzip des Globalen 
Lemens eine Reihe von Parallelen zum Konzept der advocacy anthropology 
aufweist und es in diesem Bereich viele Ansatzpunkte für Ethnologinnen gibt, 
an denen sie ihr eingangs beschriebenes berufsspezifisches Wissen und ihre 
Kompetenzen einbringen können. Wie aber sehen die Arbeitsbedingungen und 
ethischen Kontexten auf dem "globalen Bildungsmarkt" aus? 

Globalisierung und Bildungsarbeit 

Wissenschaft als Produkt und Produzentin gesellschaftlicher Wirklichkeit ist 
in der Entwicklung ihrer erkenntnistheoretischen, methodischen und ethischen 
Grundlagen eng verbunden mit Ereignissen in außerakademischen Bereichen. 
Dabei hiukt im Allgemeinen die Diskussion über ethische Fragen und die Ent­
wicklung ethischer Standards politischen und ökonomischen Ereignissen hin­
terher. Erst wenn das Kind in den Brunnen gefallen ist, wird darüber diskutiert, 

242 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

wie man es wieder herausholt oder wie man das Unglück beim nächsten Mal 
verhindem kann. So entfachten bekanntlich erst die zunehmende Beschäfti­
gung von Ethnologinnen bei außerakademischen Auftraggebern und der Ein­
satz ethnologischen Wissens für nicht-wissenschaftliche Zielsetzungen in den 
USA der 50er und 60er Jahre die Diskussion über ethische Fragen. Die fachli­
chen Auseinandersetzungen um das Projekt Camelot und die Thailand­
Kontroverse führten schließlich zur Abfassung des ersten Ethik-Kodes (zur 
Geschichte siehe: Berreman 1993; Hill o. J.; Seithel2000 u. a.). 

Entsprechend lassen sich von den globalen ökonomischen Entwicklungen 
tief greifende Auswirkungen auf die praktischen Rahmenbedingungen und die 
inhaltlichen Zielsetzungen einer Bildungsarbeit erwarten, die sich mit genau 
dieser "globalen Dimension" des menschlichen Daseins befasst. Aufjeden Fall 
stellt Bildung heute eine bedeutende Tausch- und Handelsware auf dem 
Weltmarkt dar. Entsprechend ist der Bildungsmarkt, insbesondere für freie 
Anbieter, zunehmend von Marktorientiemng, Privatisierung nnd Ökonomisie­
rnng geprägt, er ist "globalisiert". Bildungsangebote orientieren sich immer 
weniger an Zielen der Wissensvermittlung und immer mehr an dem, was sich 
gut verkaufen lässt. 13 Für die Erwachsenenbildung beschreibt das Klemm 
(2003: 218) treffend: 

"Markant und provokativ gesagt ist in der EJWachsenenbildung derzeit ,Profit statt 
Aufklärung' angesagt. Unter dem Motto ,Erlebnis statt Ergebnis' findet eine Kom­
merzialisierung und Eventisierung in allen Bereichen der EJWachsenenbildung statt. 
[ ... ] Klassische Leitbilder wie die der Aufklärung und Bildung verlieren zunehmend 
an Bedeutung und werden durch neue und individualisierte Werte einer postmoder­
nen Erlebnis- und Risikogesellschaft ersetzt. [ ... ] Der Ansatz der Emanzipation wird 
marginal." 

Eine Vielzahl von internationalen Einrichtungen und Organisationen versucht, 
Bildung weltweit nutzbar zu machen und zu vermarkten. So gehört "Bildung" 
bspw. in die Klasse 41 der sog. Nizza-Klassifikation, welche weltweit für die 
Registrierung von Markennamen zuständig ist. 14 

"Klasse 41 umfasst im Wesentlichen Dienstleistungen von Personen oder Einrich­
tungen, die auf die Entwicklung der geistigen Fähigkeiten von Menschen oder Tieren 
gerichtet sind, sowie Dienstleistungen, die der Unterhaltung dienen oder die Auf­
merksamkeit in Anspruch nehmen sollen. Diese Klasse enthält insbesondere: 
alle Formen der Erziehung von Personen oder der Dressur von Tieren; 

13 Im Übrigen betrifft das nicht nur den freien Bildungsmarkt, sondern auch den 
Sektor der formalen Schul- und Hochschulbildung. Schmerzlich bekommen 
Ethnologen hierzulande zu spüren, dass ihrem Wissen wenig Gebrauchswert auf 
dem kapitalisierten Arbeitsmarkt beschieden wird und ihr Fach deshalb allerorten 
von Stellenstreichungen, Mittelkürzungen oder gar Schließung bedroht ist. 

14 Diesen Hinweis habe ich Himer (2004a) entnommen. 

243 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Dienstleistungen, deren Hauptzweck die Zerstreuung, Belustigung oder Entspannung 
von Personen ist; öffentliche Präsentation von Werken der bildenden Kunst oder der 
Literatur für kulturelle oder erzieherische Zwecke." (Hervorhebung: F. S.) 15 

Seit 1995 ist der gesamte institutionalisierte Bildungsbereich (Primar- und Se­
kundarstufe, Berufs-, Hochschul- und Weiterbildung) Gegenstand des GATS 
(General Agreement an Trade in Services). Dieses Handelsabkommen der 
WTO (World Trade Organisation) hat die Liberalisierung im Dienstleistungs­
handel, zu dem auch der Bildungsbereich gehört, und den Abbau der nationa­
len Handelsschranken zum Ziel. Danach können z. B. "in- und ausländische 
Wirtschaftsunternehmen [ ... ]den Betrieb von Kindergärten, Schulen, Universi­
täten und Volkshochschulen als kostenpflichtige Dienstleistung anbieten" 
(Himer 2004a: 16). In schulpolitischen Debatten lassen Politiker und Politike­
riunen immer häufiger verlautbaren, dass sie die Finanzautonomie von Schulen 
gestärkt wissen wollen und letztere in die Selbständigkeit entlassen möchten. 
Das bedeutet letztlich nichts anderes, als dass sich die "öffentliche Hand" aus 
ihrer Verantwortung zurückzieht, staatliche F ördermittel gekürzt werden und 
Schulen selber Mittel einwerben müssen. Hier treten dann private Financiers 
auf den Plan: Vermarktung von Schulhauswänden als Reklameflächen, Lehr­
mittel als Firmenwerbung, Schuldirektoren als Sponsorensucher, Schüler als 
Kunden (Hirner 2004a: 17) - ein solches durchaus realistisches Szenario 
macht wenig Hoffnung auf eine unabhängige Bildung, die die Lernenden zu 
kritischen und mündigen Bürgedunen erzieht. 

Angesichts der sich verschärfenden Arbeitssituation wird zudem die Quali­
fizierung für den Arbeitsmarkt zum Kernauftrag des Bildungssystems und zum 
Schlüssel der gesellschaftlichen Integration erklärt. 

"(Allgemein)Bildung wird zwar heute immer noch hofiert als humane Ressource und 
als personale Qualität. Aber zugleich wird sie kühl verrechnet als soziale Investition. 
Sie gilt als wichtiger Indikator und Parameter für Wirtschaftskraft und Wettbewerbs­
fähigkeit, aber auch für die Arbeitsmarktlage und Standortgunst eines Landes." (Ebd.: 
16) 

Nachhaltigkeitswissen und interkulturelle Kompetenzen sind als Schlüsselqua­
lifikationen meist nur insofern gefragt, als sie die Betreffenden "fit für den 
globalisierten Markt" machen. Als kritische Persönlichkeitsbildung spielt der 
Bereich des interkulturellen und globalen Lernens, insbesondere in seinen sys-

15 Siehe: Deutsches Patent- und Markenamt www.dpma.de. In derselben Klasse 41 
erscheinen alle möglichen Formen von Bildung, Erziehung und Unterricht (z. B. 
Buchpublikationen, Organisation von Konferenzen, Durchführung von Semina­
ren u. a.), aber auch der Unterhalt von Nachtclubs, Internaten, Glücksspielhallen 
und zoologischen Gärten, das Fotografieren und Filmen, Femsehunterhaltung, die 
Veranstaltung von Lotterien, Musik-, Theater- und Zirkusdarbietungen, die Orga­
nisation von Party-Unterhaltung, die Vermietung von Sportausrüstung oder von 
Bühnendekoration, der Videoverleih sowie Platzreservierungen bei Unterhal­
tungsveranstaltungen oder die Zeitmessung bei Sportveranstaltungen. 

244 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

fernkritischen Ansätzen, im Schulsektor wie auf dem freien Bildungsmarkt nur 
eine periphere Rolle (vgl. Scherr 2003: 7). 

Arbeitsbedingungen und ethische Kontexte 

Diese zunehmende "Verwarenförmigung" (Hirner 2004a: 16) von Bildung 
stellt einen wichtigen Teil des ethischen Kontextes dar, in dem sich Ethnolo­
gen bewegen, wenn sie der von Ambom geforderten "Autklämngspflicht" 
nachkommen wollen. Eine zentrale Frage ist, wem sie was wie anbieten bzw. 
verkaufen und wer ihre Arbeit bezahlen kann und will. 

In der Kinder- und Jugendarbeit oder im schulischen Rahmen ist die Bil­
dungsdienstleistung von den Nutzern der Angebote kaum oder nur von beson­
ders gut ausgestatteten Einrichtungen zu bezahlen. Das bedeutet, dass im 
Normalfall nur ein kleiner Teil des für Bildungsprogramme notwendigen Bud­
gets durch Eintrittsgelder zusammengebracht werden kann und externe Zu­
schüsse benötigt werden. Private Sponsoren oder Förderer sind erfahrungsge­
mäß im schulischen Bildungsbereich schwer zu finden, da schulische Bildung 
gemeinhin noch als Aufgabe des Staates gilt - das könnte sich allerdings, wie 
angedeutet, in absehbarer Zeit ändern. Stiftungen, Kirchen oder staatliche Ein­
richtungen bleiben als wichtigste (potentielle) Geldgeber. Als Mittelempfänger 
muss man sich daun nach deren Antragsrichtlinien, Projektpräferenzen, Ab­
rechnungszeiträumen und Evaluationskriterien richten und meist anband von 
Veranstaltungshäufigkeit, Teilnehmerinnen-Zahlen u. a. das ausreichende öf­
fentliche Interesse statistisch nachweisen. D. h., als Bildungsanbieter ist man 
aufviele und zufriedene "Kunden" angewiesen. 

Gute Rückmeldungen sind in Zeiten zunehmender Evaluiemngszwänge ein 
wichtiges Indiz für Erfolg. Sie fallen besonders gut aus, weun man Veranstal­
tungen durchführt, die den Erwartungen - oder den Sehnsüchten - der Teil­
nehmedunen entsprechen. Als "gut" werden auch Veranstaltungen bewertet, 
die den Teilnehmerinnen nachvollziehbare und sinnvolle Lernschritte ermögli­
chen, aber keine allzu großen Irritationen auslösen. Dazu darf man sich - mit 
Ausnahmen- nicht zu weit vom Weltbild der Teilnehmerinnen entfernen. Nun 
sind bekanntlich politische Analysen i. d. R. schwerer zu verdauen als sinnli­
che oder ästhetische V erguügungen, was - wie bereits angesprochen - zu einer 
Eventisierung von Bildungsarbeit führen kann und vielfach bereits geführt hat. 
Mit "fun and action" sind mehr Teilnehmerinnen in Veranstaltungen zu holen 
als mit komplexen Ausführungen über die sozialen Folgen von Welthandels­
abkommen. Afrikanische Märchen- und Trommelworkshops oder Indianerfes­
te für Schulklassen füllen die Veranstaltungsräume, während die Veranstaltun­
gen über "Kindersoldaten" oder "Gentechnologie" kaum gebucht werden. 
Wird man, um zufriedene Teilnehmedunen zu gewinnen, nicht lieber das eine 
oder andere Mal ihre Erwartungen und Sehnsüchte bedienen, und - anstatt 
über Ausbeutungsverhältnissen auf dem Weltmarkt zu diskutieren - einen 

245 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Tanz wagen, der ein Lächeln auf gestresste Gesichter einer Fortbildung zau­
bert? 

Aus der ständigen Notwendigkeit zur existentiellen Absicherung ergeben 
sich wichtige ethische Fragestellungen und möglicherweise Konflikte: Ist die 
Wahrung der eigenen politischen Position (und Identität) oder der Fortbestand 
des Projektes wichtiger? Wird eine gesellschaftskritische Position explizit nach 
außen getragen oder wird lieber eine abgeschwächte Version in den Förderau­
trag oder Spendenaufruf geschrieben? Dürfen zur Mittelakquise auch simplifi­
zierende Bilder oder bekannte Klischees verwendet werden, wenn sie ihren 
Zweck (= das Einwerben von Fördergelderu) erfüllen und damit die weitere 
Arbeit ermöglichen? Eine Sozialökonomin aus Westafrika, die für eine große 
Hilfsorganisation arbeitet, gestand mir gegenüber: 

"Ich habe meine Arbeit als Bildungsreferentirr begonnen, um Klischees über ,Afrika' 
zu korrigieren. Aber um Spenden zu bekommen, muss man die Hilfsbedürftigkeit der 
betreffenden Menschen aufzeigen; man muss vor allem über Armut und Hunger 
sprechen. Damit verstärkt man aber wieder bestehende Klischees, z. B. dass in ,Afri­
ka' alle Menschen arm und krank sind, kein Essen und kein sauberes Wasser haben 
und immer Kriege führen. Ich fühle mich, als ob ich betteln geh, dabei möchte ich 
eigentlich über ganz andere Dinge sprechen." 

Hiermit kommen wir zu einem weiteren zentralen Aspekt von Bildungsarbeit 
die so genannte "didaktische Reduktion". Sie soll helfen, komplexe Sachver­
halte den Lernenden in kleinen verdaulichen Happen nahe zu bringen. Die 
Themen des Globalen Lernens sind mit ihrer weltumspannenden Dimension 
außerordentlich komplex und für die Lehrenden nicht nur selber schwer zu er­
arbeiten, sondern auch sehr schwierig zu vermitteln, zumal meist nur wenig 
Zeit, z. B. im schulischen Kontext, dafür zur Verfügung steht. So lebt Globales 
Lernen mit der ständigen Herausforderung, möglichst vielfältige komplexe In­
halte durch didaktische Aufbereitung möglichst einfach zu vermitteln. 

Wie viel Reduktion von Komplexität ist aber aus Gründen der didaktischen 
Reduktion erlaubt, um Lernende "da abzuholen, wo sie stehen"? Ist es besser, 
mit stark vereinfachten Bildern über Menschen in anderen Ländern zu arbei­
ten, als gar keine interkulturelle oder globale Bildung zu betreiben? 

Diese sich in der Praxis stellenden Fragen führen letztlich zu der Erkennt­
nis, dass vor der Befassung mit "dem Anderen" erst einmal die Befassnng mit 
sich selber stehen muss. 16 Für einen angemessenen, respektvollen, gewaltlo­
sen, nicht ausgrenzenden Umgang mit anderen Menschen sind nach meinen 
Erfahrungen nicht detaillierte Kenntnisse über deren fremdkulturelle Hinter­
gründe entscheidend - obwohl es dieser auch bedarf -, sondern vielmehr 
grundsätzliche persönliche Haltungen, Kompetenzen nnd Einstellungen. Ver­
schiedene Ansätze znm Globalen Lernen betonen denn auch, dass es weniger 
darum geht, sich mit "dem Fremden" oder mit kulturellen Differenzen zu be-

16 Diese Forderung wurde auch in der Ethnologie schon als Vorbedingung einer 
Feldforschung diskutiert. 

246 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

fassen, die schnell zum folkloristischen Konsumgut oder zur exotischen Feier­
abendunterhaltung verkommen können, sondern dass am Anfang des interkul­
turellen Lemens die selbstreflexive Befassung mit dem eigenkulturellen Hin­
tergrund, der eigenen Identität, den persönlichen Werten und den Bildern und 
Wahrnehmungen stehen muss (s. z. B. Fountain 2000, Selby/Rathenow 2003 
oder das Trainingsprogramm "Eine Welt der Vielfalt"). Erst mit einer selbstre­
flexiven Einstellung gegenüber anderen Sicht- und Lebensweisen kann die Be­
geguung mit Menschen anderer Länder und Kulturen zu einem wichtigen 
Lernprozess werden. 

Gerade Begeguungen sind ein häufig genanntes Ziel praktischer Bildungs­
arbeit, z. B. in Form von Schulpartnerschaften oder interkulturellem Jugend­
austausch, mittels derer interkulturelles und globales Lernen gefördert werden 
soll. Doch nicht jedes Zusammentreffen von Menschen aus verschiedenen 
Kulturen und Ländern führt automatisch zum bewusstseinsverändernden 
"Blick über den Tellerrand". Immer wieder kann beobachtet werden, dass die 
beteiligten Personen in einer interkulturellen Begeguungssituation nicht bereit 
sind, ihre Vorurteile zu überprüfen oder ihre patemalistischen, iguoranten, 
fremdenfeindlichen oder fundamentalistischen Haltungen aufzugeben. Die 
Debatten nach dem Mord an dem niederländischen Publizisten und Filmema­
cher Theo van Gogh über die Koordinaten einer multi-kulturellen Gesellschaft 
sowie gewalttätige Ausschreitungen gegen (vermeintliche) Ausländer, d. h. 
ausländisch bzw. "anders" aussehende Mitmenschen, in der bundesdeutschen 
Gesellschaft machen deutlich, dass allein die Begeguung oder das Zusammen­
leben von Menschen mit unterschiedlichen kulturellen, religiösen und ge­
schichtlichen Erfahrungszusammenhängen nicht per se schon zu interkulturel­
ler Verständigung und "Welt"-Offenheit führen muss, sondern im Gegenteil 
auch Abgrenzung, Vorurteile und Fremdenhass hervorrufen kann. Wirkliches 
interkulturelles Lernen, welches eine Wahrnehmungs- und Verhaltensänderung 
(z. B. Relativiemng von Werten oder Standpunkten) nach sich zieht, benötigt 
aber auch und vor allem intensives Sich-Einlassen, sonst dient es nur der Fes­
tigung bereits vorhandener Sichtweisen. 

Ethik-Kurse, Globales Lernen, interkulturelle Lernprogramme und Begeg­
nungen in Schulen oder Erwachsenenbildung lösen nicht die innergesellschaft­
lichen und internationalen Machtkonflikte um den Zugang und die Verteilung 
von Ressourcen. Interkulturelle Begeguungen und Dialoge müssen in politi­
sche und gesellschaftliche Kontexte gestellt und gut vorbereitet, begleitet und 
aufgearbeitet werden; sie bedürfen des Wissens umeinander und der Achtung 
voreinander; vor allem aber erfordern sie wichtige und erlernbare soziale 
Kompetenzen wie Offenheit, Reflexionsfähigkeit und Verändemngsbereit­
schaft. 

"Um sich dem Fremden oder den Konkurrenten gegenüber öffuen zu können, 
braucht es kulturelles Selbstvertrauen. Um auf produktive Weise unterschiedlicher 
Meinung zu sein, bedarf es der Zusammengehörigkeit. Und beides entsteht nicht von 
allein." (Himer 2004a: 19) 

247 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Ansonsten können Seminare zum Globalen Lernen oder zur interkulturellen 
Kommunikation eher Alibi- oder Absichemngsfunktionen haben: Man ver­
sucht, zu einem oberflächlichen funktionalen Verständnis des "Anderen" zu 
gelangen, um ihn für die eigenen Zwecke instrumentalisieren oder selber in 
"fremden" Handlungszusammenhängen die eigenen Ziele besser erreichen zu 
können. Der Aspekt der Horizonterweiterung und Bewusstseinsverändemng, 
das "In-Beziehung-miteinander-Treten", welches immer auch die Übernahme 
von Verantwortung für sich und das Gegenüber impliziert, entfällt dabei. Wäh­
rend Antoine Saint-Exupery seinen kleinen Prinzen sagen ließ: "Du bist zeitle­
bens für das verantwortlich, was du dir vertraut gemacht hat" erhält heute "das 
Fremde" eher kurzzeitigen Unterhaltungs- und Nutzwert. 

Nach der Veranstaltung eines Märchenerzählers aus Ghana wird dieser 
z. B. von einer Lehrerin kritisiert, weil er nach ihrer Meinnng in seinen Mär­
chen die Geschlechterrollen "unmöglich" ( d. h. altmodisch und frauenfeind­
lich) dargestellt und ein zu rückständiges Bild von "Afrika" gezeichnet hat. Sie 
möchte ihn nie wieder für ihre Grundschulklasse einladen. Im späteren Ge­
spräch erklärt der Ghanaer, der seit 25 Jahren mit seiner deutschen Frau in 
Deutschland lebt, aber regelmäßig nach Ghana reist, dass die dargestellten Ge­
schlechterrollen noch heute Realität in vielen (ländlichen) Gebieten seiner 
Heimat seien und dass er mit seinen Märchen einen Teil seiner kulturellen 
Traditionen darstellen, aber durch andere Elemente seiner Aufführung auch re­
lativieren und mit hiesigen Alltagsbräuchen vergleichen wollte. Dies mag ihm 
vielleicht nicht immer gelingen, aber so sei zumindest sein Bemühen. Auf die­
ses Gespräch konnte sich die Lehrerin jedoch schon nicht mehr einlassen, da 
sie spät dran war und ihre Klasse zurück zur Schule begleiten musste. Gerade 
bei solchen Irritationen könnte das eigentliche "interkulturelle" Lernen begin­
nen, doch Geduld und Zeit reichen häufig dafür nicht aus oder werden durch 
äußere Sachzwänge, z. B. schulische Lehrpläne und Stundentafeln, verhindert. 

Es wurde bereits angesprochen, dass Bildungsangebote nicht nur von den 
Wünschen, Ansichten nnd Erwartungen der (zahlenden) Teilnehmerinnen ab­
hängig sind, sondern auch von den Interessen externer Geldgeber. Diese finan­
zieren ein Projekt meist nur dann, wenn es für sie praktischen Nutzwert be­
sitzt. Diese Tatsache wird besonders dann zum ethischen Problem, wenn sich 
finanzkräftige Sponsoren aus der Wirtschaft für ein Projekt interessieren. 
Schließlich ist die Privatwirtschaft ein potentiell interessierter und finanzstar­
ker Kunde oder Förderer für den interkulturellen/globalen Bildungsbereich 
(s. unten). Hier stellen sich die immer gleichen Fragen einer praktischen Eth­
nologie: Kann man Fördergelder von privatwirtschaftliehen Sponsoren anneh­
men und trotzdem kritisch nnd glaubwürdig auf die Folgen einer ökonomi­
schen Globalisiemng hinweisen? Ist es z. B. politisch nnd ethisch vertretbar, 
Bildungsarbeit über die sozialen und ökologischen Folgen von Erdölförderung 
oder Regenwaldabholzung von einem Konzern finanzieren zu lassen, der an 
eben diesen Aktivitäten beteiligt ist nnd dabei schlimmste Menschenrechtsver­
letzungen fördert oder in Kauf nimmt? Verändert man Institutionen, indem 
man in ihnen arbeitet, oder wird man dadurch zum Teil der Maschinerie? Die-

248 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

se schon vor 50 Jahren diskutierten Fragen verlieren nicht an Aktualität und 
müssen von Fall zu Fall immer wieder überdacht werden. 

Auch staatliche Gelder werden von den entsprechenden Institutionen (Be­
hörden, Ministerien) langfristig nur dann für Bildungsarbeit gewährt, wenn 
diese bestehende Strukturen legitimiert oder zumindest akzeptiert, also Teil 
der Absicherung, vielleicht auch der kritischen Analyse, aber nicht des Abbaus 
hegemonialer Strategien ist. Globales Lernen jedoch, zumindest in seinen kriti­
schen Ansätzen, zielt genauso wie advocacy anthropology auf einen Kräfte­
ausgleich, auf die Umverteilung von materiellem Reichtum und Entschei­
dungsmacht und eine gerechtere Globalisierung, wo möglich. Wird man aller­
dings dauerhaft seine Arbeit von Einrichtungen bezahlt bekommen, deren Ein­
flusssphäre man mit eben dieser Arbeit begrenzen will? Und wer traut sich, die 
Hand zu beißen, die einen füttert? Ausnahmen gibt es immer. 

Es sollte deutlich geworden sein, dass interkulturelle Kommunikation und 
Globales Lernen keineswegs in herrschaftsfreien Lernsituationen stattfinden, 
sondern sich vor dem Horizont ökonomischer Machtverhältnisse entfalten und 
von entsprechenden Interessenslagen beeinflusst und instrumentalisiert werden 
können. Als Bildungsreferentin kaun man sich nicht nur reiner "Autklärungs"­
Arbeit verschreiben. Man muss sich vielmehr positionieren und zugleich stän­
dig zwischen inhaltlichen Ansprüchen, politischen Positionen, den Zielen der 
Auftraggeber, den Förderrichtlinien der Financiers und den Erwartungen und 
Bedürfnissen der Teilnehmerinnen ausgleichen und vermitteln. Dabei bestim­
men wirtschaftliche Gesichtspunkte- z. B. die notwendige Projekt-/Existenz­
sicherung - und politische Machtverhältnisse die Arbeit mindestens genauso 
wie inhaltliche Ziele oder ethische Wertsetzungen. All dies ist praktisch arbei­
tenden Ethnologen natürlich auch aus anderen Arbeitsfeldern hinreichend be­
kannt. 

"The processes covered by that term [i. e., Globalisierung; F. S.] arenot entirely new 
to anthropology but what globalization has changed for us is the range of 'stake­
holders' with claims over our work and our place in the power balance among them. 
Still, the underlying nature of anthropology's ethical dilemmas remains much the 
same. The key question we must face is: to whom is the anthropologist accountable? 
The diverse parties and interests to whom each anthropologist is accountable means 
that, today, as always conflict and quandary are unavoidable. Finally, we still have the 
dual problern ofwanting tobe taken seriously in policy circles, yet knowing from our 
history that such involvement may bring unintended consequences. That history also 
tells us, that while we have the potential to bring enlightment to public discourse, 
what we have to say may not always be welcome; the result may be the marginaliza­
tion that many ofus deplore. Ifwe are doing our job properly, that is as it should be." 
(Silverman 2000: 21) 

249 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Globale Ethik und Ethnologie 

Wer Bildungsarbeit mit interkulturellen und globalen Themenstellungen be­
treibt und dem Ganzen eine politische und handlungsorientierte Perspektive 
geben will, muss sich fragen, welche Ziele und Werte die Auswahl, Präsentati­
on und "Richtung" des Bildungsangebots bestimmen. Das ist die Frage nach 
der eigenen politischen Positionierung bzw. nach den normativen Eckwerten 
einer der Nachhaltigkeit und Interkulturalität verpflichteten, global orientierten 
Bildungsarbeit "Welche Inhalte vertrete ich glaubwürdig?" 

Globales Lernen hat, wie oben skizziert, eine globale Orientierung. Als pä­
dagogisches Konzept versteht es sich als Beitrag zum globalen Überleben der 
Menschheit und gründet in einer "Ethik der Weltverantwortung". Die einer 
solchen Perspektive zugrunde liegenden ethischen Konzepte müssen folglich 
ziemlich großformatig und weltumspannend sein. Anders ausgedrückt: Wenn 
die Zukunftsvision uns als Bürger einer Weltgesellschaft zeigt, für die wir 
(Mit-)Verantwortung übernehmen sollen, dann müssen wir auf etwas alle 
Menschen Verbindendes, d. h. auf eine globale Ethik rekurrieren können. So 
wird Globales Lernen zu einem "Bildungsprinzip, das die kulturelle Einheit 
unter uns Menschen wieder ins Gedächtnis mft" (Bühler 2003: 102). 

Spätestens hier werden Ethnologinnen hellhörig: die Diskussion über das 
Verhältnis des Allgemeinmenschlichen (sog. kultureller Universalien) zum 
Einmaligen und Kulturspezifischen gehört seit Franz Boas zu den zentralen 
Themen unseres Faches (vgl. D'Andrade 1995; Koepping 1993; Scheper­
Hughes 1995). 17 Jahrzehntelang herrschte eine kulturrelativistische Einstellung 
im Fach vor, die die Entwicklung kulturübergreifender moralischer Maßstäbe 
ablehnte. Erst ab den 70er Jahren ging ein Teil der internationalen Ethnolo­
gengemeinschaft zu einem "abgeschwächten" relativistischen oder einem kon­
textualisierten Standpunkt über, der u. a. die Erfahrungen in außerakademi-

17 Die Auseinandersetzung zwischen einer Universalistischen und einer relativisti­
schen Perspektive wurden in der Ethnologie besonders heftig in den 40er Jahren 
im Zusammenhang mit der Erklärung der allgemeinen Menschenrechte geführt 
(siehe AAA 1947; Herskovits 1976). Der extreme Relativismus sah keinerlei 
Möglichkeiten für die Erarbeitung kulturübergreifender moralischer Standards, 
der (kontextualisierte) Universalismus wollte dagegen allgemeine Werturteile zu­
lassen, sie aber aus ihrem kulturellen Kontext heraus verstanden wissen (Bamett 
1988: Rentein 1988). Das Statement an Human Rights der American Anthropolo­
gical Association (AAA 1947) reflektierte diese beiden Positionen: Einerseits 
wies es die Idee einer Erklärung allgemeiner Menschenrechte, die auf westlich­
europäischen Konzepten wie Demokratie und Individualismus beruhten, zurück; 
andererseits formulierte es die Möglichkeit von Stellungnahme und Intervention 
in Fällen, wo Regierungen (Teilen) ihrer Bevölkerung demokratische Rechte 
verweigerten oder offen Gewalt ausübten. Letztere Klausel bezog sich insbeson­
dere auf die Erfahrungen mit dem nationalsozialistischen Regime in Deutschland 
(vgl. Barnett 1948; Rentein 1988: 66-68; Washbum 1987: 940). 

250 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

sehen praktischen Arbeitsbereichen reflektierte (z. B. Donelly 1984; Geertz 
1984; Messer 1993: 235-241; Washbnrn 1987: 940-42). 18 Demnach wird die 
Partikularität aller Kulturen in ihrem jeweiligen historischen und kulturellen 
Kontext anerkannt, zugleich aber auch Stellungnahme und Intervention in sol­
chen Fällen gefordert, in denen Menschen offensichtlich unterdrückt, verfolgt, 
gefoltert oder auf andere Weise um eine menschenwürdige Existenz gebracht 
werden. 

Seit der "postmodernen Wende" enthalten sich die meisten Ethnologen 
wieder der Formulierung einer übergreifenden gesellschaftstheoretischen Per­
spektive und diskutieren handlungs- und entscheidungsleitende Werte höchs­
tens kontext- und situationsspezifisch. Die Entwicklung global gültiger Hand­
lungstheorien oder Wertsetzungen wird vielfach weder als sinnvoll noch als 
überhaupt möglich erachtet, stattdessen werden Ansätze und Perspektiven be­
vorzugt, die Heterogenität und Pluralismus, Widersprüchlichkeit und Partiku­
larität betonen (vgl. Moser 1995; Nadig 1997). Diese Haltung be-oder verhin­
dert die Beteiligung von Ethnologiunen an den aktuellen Debatten über globale 
ethische Standards, die mit deutlichen politischen und ökonomischen Interes­
senslagen geführt werden. 19 

Einerlei, ob Ethnologen der Möglichkeit und dem Sinn globaler ethischer 
Maßstäbe - z. B. allgemeinen Menschenrechten - zustimmen oder nicht: die 
Debatten über globale Ethik finden mit oder ohne ethnologische Beteiligung 
auf jeden Fall auf internationaler Ebene statt. Einen viel beachteten Entwurf 
allgemeiner menschlicher Werte und Standards liefert z. B. die Erklärung zum 
Weltethos (www.weltethos.org). Sie benennt "Menschlichkeit" und "Gegensei­
tigkeit" als universale Basiswerte und leitet daraus allgemein gültige "Kern­
werte" ab: Ehrfurcht vor dem Leben, Gewaltlosigkeit, Solidarität, Gerechtig­
keit, Toleranz, Wahrhaftigkeit, Gleichberechtigung und Partnerschaft (Parla­
ment der Weltreligionen 1993, zusammenfassend Küng 2001: 153-56). Weite­
re Bemühungen zur Formulierung universaler ethischer Prinzipien finden wir 
zum Beispiel in der "Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte" (1948), der 
"Allgemeinen Erklärung der Menschenpflichten"20 des InterAction Council 

18 Zu ähnlichen Positionen deractionund advocacy anthropology vgl. Seithel2000. 
19 Wie im Extremfall das Konzept einer jeweils situativ ausgehandelten Ethik direkt 

zu Big Brother als neuem diskursethischem Modell führen kann, beschreibt Lore­
tau (2001). 

20 Ziel der "Allgemeinen Erklärung der Menschenpflichten" ist der Versuch, "Frei­
heit und Verantwortung in ein Gleichgewicht zu bringen und ein Umdenken zu 
bewirken, von der Freiheit der Indifferenz hin zur Freiheit des Engagements (In­
terAction Council 1997; zit n. Küng 2001: 17 5). Ehrenvorsitzender des IAC ist 
Altbundeskanzler Helmut Schmidt, zu den Unterzeichnern der Erklärung gehören 
zahlreiche ehemalige Präsidenten und Premierminister wie Michail Gorbatschow 
oder Jimmy Carter, Vertreter des Weltrates der Kirchen, der ehemalige Welt­
bankpräsident Robert McNamara sowie Wissenschaftler, Politiker und Experten 
aller Länder. 

251 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

von 1997 (Küng 2001: 175-192), den Konventionen der ILO (z. B. der Kon­
vention 169 znm Schutz der Rechte indigener Völker; www.ilo169.de), der 
"Erdcharta" (www.earthcharter.org), verschiedenen UN-Konventionen und 
Abkommen21 oder in den explosionsartig zunehmenden Diskussionen über 
"global ethics". 22 

Bezeichnenderweise für die überwiegend ökonomisch induzierten Globali­
sierungsprozesse kommen die Anstöße zn universellen Ethik-Konzepten nicht 
primär von Kultur- oder Sozialwissenschaftleru, sondern vor allem von Wirt­
schaftsfachleuten, Politikern und Vertretern internationaler Unternehmen, den 
sog. global players (z. B. European Business Ethics Network: www.eben 
2005.de oder Wittenberg Zentrum für globale Ethik: www.wcge.org). 23 

In einer Ökonomistischen globalen Ethik24 wird davon ausgegangen, dass 
"keine Ethik[ ... ] vom Einzelnen verlangen (kann), dass er dauerhaft und sys­
tematisch gegen seine Interessen verstößt". Normen gelten als gut begründet 
und verbindlich, "wenn sie von den Einzelnen unter den normalen Bedingun­
gen moderner Gesellschaften auch realisiert werden können" (Homann 2000: 
o. S.). Das ist, nach Ansicht vieler Vertreter einer Wirtschaftsethik, nur dann 
möglich, weun ihre Befolgung für den Einzelnen Vorteile erwarten lässt: 

"Dabei wird- ganz auf der Linie der modernen Ökonomik- unter ,Vorteilen' alles 
das verstanden, was die Akteure selbst als Vorteile ansehen, also Einkommen und 
Vermögen ebenso wie Gesundheit, Muße, ein ,gutes Leben' und die Verwirklichung 
eines vernünftigen Lebensplanes in Gemeinschaft mit anderen. Die ökonomische 
Methode ist dann eine einfache Vorteils-/Nachteils-Grammatik, die weit über den 
Bereich der , Wirtschaft' hinaus fruchtbare Anwendung findet. 
Dieser systematisch offene Vorteilsbegriff der modernen Ökonomik hat für eine glo­
bale Ethik zwei Vorzüge: Zum Einen löst er das Implementierungsproblem, ohne die 
Menschen moralisch zu überfordern, weil sie lediglich ihre langfristigen Vorteile ver­
folgen sollen; zum Zweiten löst er das für die Weltgesellschaft fundamentale Prob-

21 Z. B. das 1972 getroffene "Übereinkommen zum Schutz des Kultur- und Natur­
erbes der Welt" der UNESCO, die 1992 in Rio verabschiedete Agenda 21, das 
seit 1997 durchgeführte UNESCO "Universal Ethics Project", die UN­
Milleniumserklärung von 2000, der im selben Jahr begonnene "UN Global Com­
pact" u. a.; siehe: www.un.org. 

22 Die Eingabe dieses Stichwortes in die Internetsuchmaschine "Google" ergab über 
33 Mio. Fundstellen aufinternationalen Webseiten. 

23 Ein Symposium der Stiftung Weltethos, auf dem im Jahre 2001 in Baden-Baden 
"Spitzenleute" der Wirtschaft, Wirtschaftswissenschaft und Politik- unter ihnen 
Altbundeskanzler Helmut Schmidt - über globale Unternehmen und globales 
Ethos diskutierten, trug bezeichnenderweise den Untertitel "Der globale Markt 
erfordert neue Standards und eine globale Rahmenordnung" (Küng 2001 ). 

24 Nicht alle Wirtschaftsethiker vertreten die hier dargestellten Standpunkte. So 
sieht z. B. der Schweizer Wirtschaftsethiker Peter Ulrich den "ökonomistischen 
Globalismus" am Ende und fordert eine Revision unseres Entwurfes vom guten 
Leben und Arbeiten. Er hofft, dass die Menschen durch politische und moralische 
Bildung von einer "Kultur des Mehrhabenwollens zu einer Kultur des Genugha­
benkönnens" geführt werden können (zit. n. Himer 2004: 18-19). 

252 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

lern der unterschiedlichen kulturellen W ertstandards, indem er die Ethik auf Regeln 
verpflichtet, statt vorab gemeinsame religiöse und/oder ethische Ziele oder Werte zu 
verlangen." (Ebd.) 

Wie verhalten sich Ethnologinnen zu dieser "Ameizethik" und anderen globa­
len Ethik-Entwürfen? Schließlich werden von Politikern und Wirtschaftsvertre­
tern Themen angesprochen, die ethnologische Fragestellungen berühren: z. B. 
die Frage der Übertragbarkeit des europäischen Wertekanons in andere Gesell­
schaften, die Entwicklung angemessener "Instrumente [ ... ], die dem Ethos und 
der Sitte des Landes besser entsprechen" (Stmbe 2001: 52), die Suche nach 
"Verfahren [ ... ], die dazu beitragen, [ ... ]kulturelle Differenzen anzuerkennen 
und als Teil kreativer Prozesse zu verstehen" ( ebd. 54), die Einhaltung der all­
gemeinen Menschenrechte, die Sicherung der Grundbedürfnisse aller Men­
schen und die Herausforderungen durch kulturelle Vielfalt und Unterschied­
lichkeiten, "denen kein gemeinsames Ethos übergestülpt werden darf' (Gurba­
xani/Frühbauer 2001: 138). Des Weiteren greifen einige Konstrukteure von 
Konzepten globaler ethischer Standards z. T. aufWissen über andere oder frü­
here Gesellschaften und damit auf das fachspezifische Arbeitsgebiet von Eth­
nologinnen und Ethnologen zurück. Der Erziehungswissenschaftler Alfred 
Treml (1992) bezeichnet seine Überlegungen zu einer Überlebensethik z. B. 
als "Plädoyer für eine Steinzeitmoral", die Verfasser der allgemeinen Erklä­
rung der Menschenpflichten berufen sich auf die "Weisheit religiöser Führer 
und Weiser durchalldie Jahrhunderte" (Küng 2001: 176), und der niederlän­
dische Medienwissenschaftler Kim V eltman ist der Ansicht, dass Ökonomie 
ganz viel mit Bildung und Kultur zu tun hat, "dass Kultur ganz wesentlich auf 
Teilen und Schenken basiert und dass kulturelle Fortschritte immer dann zu 
verzeichnen sind, wenn das Ausmaß der Dinge, die geteilt werden, zunimmt" 
(Himer 2004a: 19). 

Diese und andere Aussagen implizieren, ganz im Sinne eines studying up, 
hochaktuelle Forschungs- und Bildungsaufträge für die Ethnologinnen. Diese 
befassen sich beruflich u. a. mit den lokal unterschiedlichen Ausprägungen 
menschlicher Lebensgestaltung, d. h. damit, wie Menschen mit Problemen in 
ihrer unmittelbaren Umgebung umgehen, welche lokal-angemessenen Lösun­
gen sie finden, wie sie diese tradieren und immer wieder neu anpassen. Die 
teilweise lang bewährten kulturspezifischen Realitätsinterpretationen und -ge­
staltungen könn(t)en wichtige ethische Impulse geben für die Diskussion um 
kulturübergreifende Handlungs- und Bewertungsmaßstäbe, die in Anbetracht 
der zunehmenden Globalisierung immer stärker geführt werden wird. Ethnolo­
gen können z. B. die verschiedenen Entwürfe globaler Ethiken mit kulturver­
gleichender Forschung kritisch begleiten, auf euro-amerikanische Hegemonial­
ansprüche überprüfen und einem urneflektierten "Werteimperialismus" abend­
ländischer Prägung die kulturtheoretische Untermauerung entziehen, sie kön­
nen in den Ethiksystemen anderer Kulturen alternative Entwürfe erforschen, 
daraus ethische Gegenmodelle entwickeln und bestehenden Konzepten als Re-

253 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

gulative entgegenstellen; 25 sie können das Überstülpen abendländischer Werte 
auf andere Gesellschaften im Zuge der so genannten "neo-liberalen Öffnnng" 
bzw. Eroberung von Wirtschaftsmärkten, wenn schon nicht aufhalten, so zu­
mindest öffentlich machen, den Stimmen anderer Kulturen Gehör verschaffen, 
kurz: für einen Kräfteausgleich im internationalen Machtgefüge sorgen. Im 
Sinne eines partizpatorischen adcvocacy-Ansatzes26 wäre ihre Mitwirkung 
z. B. bei der Erarbeitung internationaler Konventionen durchaus sinnvoll und 
wünschenswert: 

"Anthropologists must be counted among those scientists who are willing to engage 
their research in support of such comventions27 because these are establishing new 
global norms and covenants of govemance. As the only social science devoted to an 
understanding of all human societies and the evolution of human beings, anthropol­
ogy has a special responsibilty to help shape globalization so that it is accountable to 
human needs." (Yoon 2000: 76) 

Leider aber befassen sich hierzulande nur wenige Ethnologinnen in einer Wei­
se mit den Prozessen, Folgen und Herausforderungen der Globalisierung, dass 
sie relevante Beiträge für Öffentlichkeit und Politik leisten können (wie z. B. 
Breidenbach/Zukrigl 2002). Dazu ist auch eine politische Positionierung an­
stelle reiner Diskursanalyse gefragt sowie das Hineinbegeben ins "schmutzige" 
Feld der Praxis notwendig. 

In den oben angeführten Entwürfen einer globalen Ethik wird u. a. von Sei­
ten der Wirtschaftsethiker ein wichtiger Aspekt menschlicher Wertorientierung 
angesprochen, der die Entwicklung global-moralischer Standards etwa nach 
dem Leitbild einer nachhaltigen Entwicklung (Stichwort: Generationengerech­
tigkeit) so schwierig macht. Menschen haben, geschichtlich gesehen, ihre 
Problemlösungsverfahren in Anpassung an die unmittelbare Umwelt nnd den 
sich daraus ergebenden Notwendigkeiten entwickelt. Sie wenden sich den 
sinnlich erfahrbaren "nahen" Problemen zu und verwenden einfache Lösungs­
strategien, die sich über lange Zeiträume bewährt haben. Wir haben im Allge­
meinen nicht gelernt, mit Nebenwirkungen von Nebenwirkungen umzugehen, 

25 Die Möglichkeit der Entdeckung allgemeiner, kulturübergreifender Prinzipien von 
Moralität, sog. Basisnormen, die mit dem Prinzip des Relativismus vereinbar 
sind, wurde schon in den 80er und 90er Jahren von einigen Ethnologen in Be­
tracht gezogen (vgl. Drubig et al. 1996: 5-6; Rentein 1988, 1990). In Basisnor­
men wie z. B. Gerechtigkeit, von denen angenommen wird, dass sie von der ge­
samten Menschheit geteilt werden, drücke sich, so die Wissenschaftler, "das Gut­
seinwollen einer Gesellschaft aus" (Drubig et al. 1995: o. S.). 

26 Vgl. z. B. den partizipatorischen Ansatz von Paul (1990), der nach Möglichkeiten 
einer Beteiligung möglichst vieler Bevölkerungsgruppen an der Entwicklung all­
gemeiner Menschenrechtsstandards sucht, die kulturspezifischen Werten, Nor­
men und Rechten Rechnung tragen. 

27 Gemeint ist in diesem Fall die Framework Convention on Tobacco Control, an 
deren Abfassung Y oon mitgewirkt hat; Anm. F. S. 

254 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

Wechselwirkungen zu berücksichtigen, die Welt als vemetztes System und uns 
als Teil einer globalisierten Weltgesellschaft zu begreifen (Scheunpflug/ 
Schröck 2002: 7). So ist zum Beispiel den Menschen in den Industrienationen 
eine preisgünstige Schokolade wichtiger als das Leben der Kinderarbeiter auf 
den Kakaoplantagen der Elfenbeinküste, das schicke T -Shirt-Schnäppchen nä­
her als die Sorge um die chinesischen Textilarbeiterinnen, die das Kleidungs­
stück genäht haben, die günstige Flugreise erstrebenswerter als die saubere 
Luft für ihre Kindeskinder. 

"Insbesondere im Blick auf ethisches Handeln ist die Nahbereichsorientierung des 
Menschen problematisch. Die Moral ist am sozialen Nahbereich und seinen Proble­
men ausgerichtet und in der Weltgesellschaft nicht mehr funktional. Denn Verant­
wortung setzt ein soziales Gegenüber voraus, in globalen Zusammenhängen bezieht 
sich ethisch verantwortliches Handeln aber auf weit entfernte Menschen, auf zukünf­
tige Generationen und die natürlichen Lebensgrundlagen der Menschheit." (Asbrand 
2005: 8) 

Die Probleme der angehenden "Weltgesellschaft" durch individuelles Handeln 
(z. B. den Kauf fair gehandelter Produkte oder Konsumverzicht) lösen zu wol­
len, erscheint in diesem Lichte unangemessen und wird deshalb häufig als mo­
ralisierende political correctness abgetan. Wo "nah" und "fern", Gegenwart 
und Zukunft in den Verantwortungsbereich des Einzelnen rücken, greift eine 
Nahbereichsethik nicht mehr. Theoretiker des Globalen Lemens sehen Aus­
wege für dieses Problem z. B. im Entwurf einer Überlebensethik, 28 die u. a. die 
selbstverantwortete Begrenzung, das Unterlassen und das "einfache Handeln" 
mit wenigen überschaubaren Nebenfolgen propagiert (Treml 1992: 10-24). 
Der zunehmenden Komplexität der Außenwelt könne nur mit einer "Erhöhung 
der Eigenkomplexität", dem Einüben in abstraktes Denken und der Förderung 
einer Reflexionsfähigkeit auf das Richtige und Gute begegnet werden (As­
brand 2005: 7-8; Scheunpflug/Schröck 2002). In diesem Sinne wäre Moralität 
- im Unterschied zu den oben angeführten Äußerungen von Wirtschaftsethi­
kern -nicht als etwas zu definieren, das sich auf einen festen Satz von Regeln 
bezieht, die uns sagen, wie wir handeln sollen, sondern als etwas, das sich auf 
unser Denken und unsere Wahrnehmung von Dingen, Menschen, Situationen 
und Entscheidungen bezieht. Moralität wäre dann eine im Einzelfall unter­
schiedlich entwickelte, im Prinzip aber bei allen Menschen gleichermaßen 
entwickelbare Fähigkeit von Einzelpersonen, Zusammenhänge zu verstehen 
und wahrzunehmen und entsprechende Entscheidungen zu treffen. Danach 
könnte man nicht über moralische Werte demokratisch verhandeln, sondern 
nur von unterschiedlich entwickelten moralischen Bewussteinslagen sprechen 
(vgl. Cook 2002). Demzufolge würde es auch keiner vorab festgelegten globa­
len Ethik-Kodes, keines philosophischen blueprint der Weltordnung bedürfen 

28 Die Frage, ob "eine Menschheit überhaupt sein soll", wäre dann der nächste 
Schritt in den ethischen Überlegungen (vgl. Kruse 2002: 170 ff.). 

255 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

- es sei denn, es besteht ein interessengeleiteter Handlungs- und Entschei­
dungsbedarfwie im Fall global agierender Wirtschaftsuntemehmen. 

S chl ussb etrachtung 

Zusammen mit der Herausgeberin habe ich eingangs nach der gesellschaftli­
chen Rolle gefragt, die Ethnologie, speziell mit ihren kritischen Praxisansätzen 
wie deractionund advocacy anthropology, angesichtsökonomischer Globali­
siemngstendenzen (noch) spielen kann. Ich bin dieser Frage aus der Sicht einer 
praktischen Ethnologie im Bildungsbereich nachgegangen, bei der die spezifi­
schen Kenntnisse und Kompetenzen von Ethnologen zur Rückführung der 
Ethnologie in die eigene Kultur dienen und Grundlage einer engagierten Öf­
fentlichkeits-, Lobby- und Bildungsarbeit (=im Sinne der advocacy anthropo­
logy) sind. Ihre Aufgabe kann es sein, nicht nur den Blick von Entscheidungs­
trägem und allgemeiner Öffentlichkeit für kulturelle Kontexte und interkultu­
relle Bezüge, Kreolisierungen und Kulturmelange zu öffnen, sondern auch auf 
die Kulturalisiemng von politischen Interessenskonflikten und Hegemonial­
kämpfen hinzuweisen, andere Sichtweisen auf kulturelle Universalien einzu­
bringen und auf Veränderungen von Wahrnehmungen, Einstellungen und Ver­
haltensweisen im eigenen Land hinzuarbeiten, welche zu einem Kräfteaus­
gleich im primär ökonomischen Globalismus führen können. In pädagogischen 
Konzeptionen der entwicklungspolitischen Bildungsarbeit wie dem globalen 
Lernen und in aktuellen Debatten über Globale Ethik finden sich vielfältige 
Anschlussmöglichkeiten sowie Forschungs- und Handlungsaufgaben für einen 
ethnologischen advocacy/action approach. Globalisiemngsprozesse stellen 
dabei sowohl den inhaltlichen Forschungsbereich als auch den theoretischen 
Bezugsrahmen und die strukturellen Rahmenbedingungen (Arbeitsmarktsitua­
tion, Adressaten, Auftraggeber, Zielsetzungen, Finanzierung etc.) dar, inner­
halb derer Ethnologinnen praktisch arbeiten können. In diesem Zusammen­
hang ist der Ansatz der advocacy anthropology aktueller und notwendiger 
deunje. 

Literatur 

AAA (American Anthropological Association) (1947): Statement an Human 
Rights Submitted to the Commission an Human Rights, United Nations. In: 
American Anthropologist 49 (4), 539-43. 

Abu-Lughod, Lila (1991): Writing against Culture. In: Richard G. Fox (Hg.), 
Recapturing Anthropology. Warking in the Present. Santa Fe, 137-162. 

Ambom, Hermann (Hg.) (1993a): Unbequeme Ethik. Überlegungen zu einer 
verantwortlichen Ethnologie. Berlin. 

Ambom, Hermann (1993b): Einführung. In: Ambom 1993a, 7-12. 

256 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

Ambom, Hermann (1994): Ethik in der Ethnologie. Die Verantwortung der 
Wissenschaft. In: Hannelore Muth/Friderike Seithel (Hg.), Indigene Völker 
-Zwischen Vernichtung und Romantsierung. Hamburg, 193-211. 

Asbrand, Barbara (2004): Der Weltladen als außerschulischer Lernort. In: 
Weltladen-Dachverband/Marburger Weltladen (Hg.), Weltladen als außer­
schulischer Lernort. Schüler und Schülerinnen erkunden den Weltladen. 
Frankfurt/Main, 6-18. 

Bamett, Holmer G. (1948): On Science and Human Rights. In: American An­
thropologist 50 (2), 352-355. 

Berreman, Gerald D. (1993): Ethics and Realpolitik in the American Anthro­
pological Association, 1919-1991. In: Ambom 1993a, 101-123. 

Breidenbach, Joana/Zukrigl, Ina (2002): Widersprüche der kulturellen Globa­
lisierung. In: Aus Politik und Zeitgeschehen B 12, 19-25. 

Bühler, Hans (1997): Perspektivenwechsel- unterwegs zu, Globalem Lernen'. 
Frankfurt/Main 

Bühler, Hans (2003): Einheit und Vielfalt. Ein kulturtheoretischer Versuch. In: 
Gregor Lang-Wojtasik/Claudia Lohrenscheit (Hg.), Entwicklungspädago­
gik - Globales Lernen - Internationale Bildungsforschung. Frankfurt/ 
Main/London, 1 0 1-121. 

Cantwell, Anne Marie/Frielander, Eva/Tramm, Madeleine (Hg.) (2000): Ethics 
and Anthropology: facing future issues in human biology, globalism, and 
cultural property. N ew Y ork. 

Caplan, Pat (2001): Risky Business: Changing Landscapes of Anthropology. 
Stirling Memorial Leelure delivered at the University of Kent, Canterbury, 
14 Febmary. www.kent.ac.uk/anthropology/department/stirling/caplan.pdf 
(Dezember 2005). 

Cook, John W. (2002): Morality and Cultural differences. Oxford. 
D'Andrade, Roy (1995): Moral Models in Anthropology. In: Current Anthro­

pology 36 (3), 399-408. 
De Haan, Gerhard (2002): Die Kernthemen der Bildung für eine nachhaltige 

Entwicklung. In: Zeitschrift für Entwicklungspädagogik 1. 
De Haan, Gerhard/Seitz, Klaus (2001): Kriterien für die Umsetzung eines in­

ternationalen Bildungsauflrages. Bildung für eine nachhaltige Entwick­
lung. In: Zeitschrifl21- Das Leben gestalten lernen 01 (Teil1), 02 (Teil 
2), München. 

Donnelly, Jack (1984): Cultural Relativism and Universal Human Rights. In: 
Human Rights Quarterly 6 (4), 400-419. 

Dmbig, Roland/Herrmann, Henning/Jendral, Holger (1995): Grundlegung ei­
ner Ethnologie der Ethiken. Göttingen. 

Eisermann, Norbert (2003): Die Politik der nachhaltigen Entwicklung. Der 
Rio-Johannesburg-Prozess. Themendienst des Informationszentrums Ent­
wicklungsdienst, Nr. 13. Bonn. Ethnologie und Interkulturelle Kommuni­
kation (2005): Themenheft Ethnoscripts. Analysen und Informationen aus 
dem Institut für Ethnologie der Universität Harnburg 7 (1 ). 

257 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Fluehr-Cobban (2000): Globalization of Research and International 
Standards ofEthics in Anthropology. In: CantweHet al. 2000, 37-69. 

Fountain, Susan CS2000): Leben in einer Welt, Anregungen zum globalen Ler­
nen. Braunschweig. 

Führung, Gisela (1998): Globales Lernen - Arbeitsblätter für die entwick­
lungspolitische Bildungsarbeit. DED. 

Geertz, Clifford (1984): Anti-Anti-Relativism. In: American Anthropologist 86 
(2), 263-278. 

Gurbaxani, Indira/Frühbauer, Johannes (2001): Globale ethische Standards 
für globales Wirtschaften: Themen der Baden-Badener Diskussion. In: 
Hans Küng (Hg.), Globale Unternehmen - globales Ethos. Frankfurt/ 
Main, 115-140. 

Halbartschlager, Franz (2004): Globales Lernen - eine zeitgemäße Form der 
Allgemeinbildung? In: ARGE (Hg.), Dokumentation der Vorarlberger In­
fotage der Erwachsenenbildung, Enquete: "Der Wert der Allgemeinbil­
dung in einer ökonomisierten und funktionalisierten Gesellschaft", 
17.9.2004, 20-25. 

Herskovits, Melville (1976): Ethnologischer Relativismus und Menschenrech­
te. In: D. Birnbacher/N. Hoechster (Hg.), Texte zur Ethik. München, 36-
51. 

Hill, James N. (o. J.): The Committee an Ethics: Past, Present, and Future. In: 
Joan Cassell!Sue-Ellen Jacobs (Hg.), Handbook an Ethical Issues in An­
thropology. A special publication of the American Anthropological Asso­
ciation, no. 23. www.aaanet.org (Dezember 2005). 

Hirner, Fred (2004a): Der Wert der Allgemeinbildung in einer ökonomisierten 
und funktionalisierten Gesellschaft. In: ARGE, Dokumentation der Vor­
arlberger Infotage der Erwachsenenbildung, Enquete: "Der Wert der All­
gemeinbildung in einer ökonomisierten und funktionalisierten Gesell­
schaft", 17.9.2004, 5-19. 

Hirner, Fred (2004b): Rolle der Allgemeinbildung in einer spezialisierten Wis­
sensgesellschaft. In: ARGE, Dokumentation der Vorarlberger Infotage 
der Erwachsenenbildung, Enquete: "Der Wert der Allgemeinbildung in 
einer ökonomisierten und funktionalisierten Gesellschaft. ", 17.9.2004, 43-
52 

Homann, Karl (2000): Zur Konzeption des Wittenberg Center for Global 
Ethics. Vortrag gehalten auf der Vorstandssitzung des WCGE. www. 
wcge.org (Dezember 2005). 

Klemm, Ulrich (2003): Globales Lernen in der Erwachsenenbildung. In: 
Lang-Wojtasik/Lohrenscheit 2003, 217-225. 

Klönne, Arno (1998): Die Rückkehr der sozialen Frage. In: DGB/VHS (Hg.), 
Die Rückkehr der sozialen Frage. Bad Schwalbach, 61-67. 

Koepping, Klaus-Peter (1993): Ethik in ethnographischer Praxis: Zwischen 
Universalismus und pluralistischer Autonomie. In: Wolfdietrich Schmied­
Kowarzik/Justin Stagl (Hg.), Grundfragen der Ethnologie. Beiträge zur 
gegenwärtigen Theoriediskussion. Berlin, 107-128. 

258 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


TOTAL GLOBAL? 

Kruse, Michael (2002): Zukunftsutilitarismus. Überlegungen zu einer Ethik 
für das globale Zeitalter. Berlin. 

Küng, Hans (2001): Globale Unternehmen- globales Ethos. Frankfurt/Main 
Lang-Wojtasik, Gregor/Lohrenscheit, Clandia (Hg.) (2003): Entwicklungspä­

dagogik - Globales Lernen - Internationale Bildungsforschung Frank­
furt/Main/London. 

Loretan, Mattbias (2001): Wer bin ich, wenn ich "Big Brother" mitspiele. An­
sätze einer theologisch ethischen Kritik an "Big Brother" als Medienin­
stallation spätmoderner Identitätsdiskurse. In: TEXTE 4. Sonderheft der 
Zeitschriftmedien praktisch, 43-51. 

Messer, Ellen (1993): Anthropology and Human Rights. In: Annual Review of 
Anthropology 22, 221-249. 

Misereor (Hg.) (1987): Solidarität mit den Armen, ein Lese- und Arbeitsheft 
für Schüler. Aachen. 

Moser, Heinz (1995): Grundlagen der Praxisforschung Freiburg i. Br. 
Muth, Hannelore/Seithel, Friderike (Hg.) (1994): Indigene Völker- Zwischen 

Vernichtung und Romantisierung. Hamburg. 
Nader, Laura (1995): Comment to D'Andrade and Scheper-Hughes. In: Cur­

rent Anthropology 36 (3), 426. 
Nadig, Maya (1997): Über die Schwierigkeit, in der ethnologischen Forschung 

Grenzen zu ziehen. Überlegungen zur Ethnologie in der Spätmoderne. In: 
Zeitschriftfür Ethnologie 122 (1), 73-99. 

Paul, James C. N. (1990): Participatory Approaches to Human Rights in Sub­
Saharan Africa. In: A. Ahmed An-Na'im/Francis M. Deng (Hg.)., Human 
Rights in Africa: Cross-Cultural Perspectives. Washington, D. C., 213-
239. 

Renteln, Alison Dundes (1988): Relativism and the Search for Human Rights. 
In: American Anthropologist. 90 (1 ), 56-72. 

Renteln, Alison Dundes (1990): International Human Rights: Universalism vs. 
Relativism. N ewbury Park. 

Scheunpflug, Annette/Schröck, Nikolaus e2002): Globales Lernen - Einfüh­
rung in eine pädagogische Konzeption zur entwicklungsbezogenen Bil­
dungsarbeit. Stuttgart. 

Scheper-Hughes, Nancy (1995): The Primacy of the Ethical. Propositions for 
a Militant Anthropology. In: Current Anthropology 36 (3), 409-440. 

Scherr, Albert (2003): Pädagogische Interventionen gegen Fremdenfeindlich­
keit und Rechtsextremismus. Eine Handreichung für die politische Bil­
dungsarbeit in Schulen und außerschulischer Jugendarbeit. 
http:/ /home.ph-freiburg.de/scherr/paed _interv _ scherr (Dezember 2005). 

Seithel, Friderike e1990a): Action Anthropology: Geschichte und Grundzüge 
mit Beispielen aus Nordamerika. Mainz. 

Seithel, Friderike (1994): ",n die Schule der kleinen Gesellschaften gehen ... " 
-Perspektiven der Aktionsethnologie. In: Muth/Seithel1994, 213-233. 

Seithel, Friderike (2000): Von der Kolonialethnologie zur advocacy anthropo­
logy. Münster I Hamburg. 

259 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRIDERIKE SEITHEL 

Seitz, Klaus (2002): Bildung in der Weltgesellschafl. Theoretische Grundla­
gen Globalen Lernens. Frankfurt/Main 

Seitz, Klaus (2003): Erziehung zur Einen Welt. Zur Vorgeschichte eines ent­
wicklungspädagogischen Mythos. In: Lang-Wojtasik/Lohrenscheit 2003, 
63-100. 

Selby, David/Rathenow, Hanns-Fred (2003): Globales Lernen - Praxishand­
buch für die Sek. I und 11. Berlin. 

Silverman, Sydel (2000): Ethical Dilemmas - What's new, What's not. In: 
Cantwen et al. 2000, 211-215. 

Solidarisch Leben Lernen e. V. (Hrsg) (2002): Praxisbuch Globales Lernen: 
Handbuch für Unterricht und Bildungsarbeit. Frankfurt/Main 

Stmbe, Jürgen (2001): Globale ethische Standards aus unternehmerischer 
Sicht. In: Küng 2001, 41-54. 

Treml Alfred K. (1992): Überlebensethik- Stichworte zur praktischen Ver­
nunft im Schatten der ökologischen Krise. Tübingen/Hamburg. 

Washbum, Wilcomb E. (1987): Cultural Relativism, Human Rights, and the 
AAA. In: American Anthropologist 89 ( 4), 939-943. 

Yoon, Soon-Young (2000): If Anthropology is Global, then so are its ethical 
dilemmas. In: Cantwen et al. 2000, 70-77. 

260 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010 - am 14.02.2026, 16:57:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

