Zur Rolle des Todes in der Heroisierung
antiker Dichter

Stefan Tilg

Heroisierung durch Dichter und von Dichtern

Dichter sind die archetypischen Heldenmacher. Ohne Homer wire Achill nicht der
Achill, den wir kennen; ohne Vergil wire Aeneas nicht unser Aeneas. Seit Homer
schon wird die mediale Heroisierungskraft der Dichtung auch von den Dichtern
selbst reflektiert. Als Hektor im 6. Buch der //ias Helena und Paris in ihrem Haus
besucht,! entschuldigt sich Helena fiir alles Leid, das sie verursacht hat und recht-
fertigt es mit dem Gedanken, dass die epischen Figuren so ,den spiteren Men-
schen zum Gesang werden®.? Hier spiegelt sich offenbar Homers eigene Funktion
als epischer Singer, genauso wie die Singer Phemios und Demodokos, die in Buch
1 und 8 der Odyssee von den Taten und vom Ruhm der trojanischen Helden sin-
gen, oft als Spiegelbild Homers verstanden werden. Man konnte diesen Beispielen
unzihlige weitere aus der Weltliteratur hinzuftigen. Das ist nicht das Ziel dieses
Beitrags. Ich beschiftige mich hier nicht mit der Heroisierung durch Dichter, son-
dern mit der weniger offensichtlichen Heroisierung oz Dichtern. Solche Heroisie-
rungen konnen entweder von anderen oder als Selbstheroisierungen von den
Dichtern vorgenommen werden. Vielleicht bauen diese Heroisierungsvorginge
auch auf der eingangs erwihnten archetypischen Funktion der Dichter als Hel-
denmacher auf: Weil die Dichter Glanz verleihen, kann dieser Glanz auf sie zu-
riickfallen; weil sie Heroisches produzieren, haben sie selbst daran teil.
Heroisierungen von Dichtern sind an sich nichts Neues und Uberraschendes.
Im SFB 948 ,Helden - Heroisierungen — Heroismen“ wurde die Rolle von Dich-
tern als Subjekt und Objekt von Heroisierungen bereits von Ann-Christin Bolay
in ihrem Buch ber Dichter und Helden im George-Kreis beschrieben.? Der Stan-
dardfall, die Heroisierung anderer durch einen Dichter liegt etwa vor, wenn der Dich-
ter und Literaturwissenschaftler Friedrich Gundolf (1880-1931) in seiner Caesar-
Biographie Caesar heroisiert. Die Heroisierung eines Dichters durch andere haben wir
vor uns, wenn derselbe Friedrich Gundolf Goethe zum Helden stilisiert. Schlief3-
lich war ein Hang zur Selbstheroisierung den meisten Dichter-Mitgliedern des
George-Kreises dadurch eigen, dass sie etwas Heldenhaftes in ihrer Fihigkeit sa-
hen, Helden in ihrer epochalen Grofle als Helden zu begreifen. Sie stilisierten

1" Hom. Il. 6, 318-368. Die Abkiirzungen antiker Autoren und ihrer Werke folgen den Vorga-
ben in Hubert Cancik u. a. (Hg.): Der Neue Pauly, Bd. 1, Stuttgart 1996, S. XXXIX-XLVII.

2 Hom. Il 6, 368.

3 Ann-Christin Bolay: Dichter und Helden. Heroisierungsstrategien in der Biographik des
George-Kreises, Wirzburg 2017.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

68 STEFAN TILG

sich in diesem Sinn zu ,Haltungs-Helden‘. All diese Heroisierungsprozesse funk-
tionieren grundsitzlich auch ohne Heldentod und Tod des Helden. In diesem
Beitrag mochte ich die Heroisierung von Dichtern dagegen dezidiert unter dem
Aspekt des Todes der Dichter untersuchen. Als spezifisch antiker (eigentlich grie-
chisch-antiker) Zugang bietet sich daftir der Heroenkult von Dichtern an, der an
den Tod der Dichter gebunden ist und der mit einem Totenkult eng verwandst ist.
Literarisch und in individuellen Praktiken wirkt diese Form der Dichterheroisie-
rung in Rom, letztlich aber sogar bis heute nach. Ich vertrete die These, dass oh-
ne die antiken Grundlagen und die schon damals vollzogene Entwicklung vom
eigentlichen (religiosen) Dichterkult zum uneigentlichen (literarischen, metapho-
rischen) ,Dichterkult® die Rolle des Todes in der Heroisierung von Dichtern bis
zum heutigen Tag nicht recht verstindlich wire. Das den Tod voraussetzende
Nachleben von Dichtern aller Zeiten ist ja bis heute ein Nachweis ihrer Grofe, ih-
rer Bedeutung und ihres Heldenstatus.

Wohlgemerkt: Hier handelt es sich eher um eine Variante des ,Todes des Hel-
den‘ als um einen mit Opfer und Tat verbundenen ,Heldentod", in dem sich Hel-
dentum symbolhaft verdichtet. Die in Viten und anderen Quellen berichteten
Todesarten diverser antiker Dichter eignen sich selten fiir ein aktives Heldentum,
wie wir es fiir einen ,Heldentod® nach heutigen Mafistiben gerne hitten.* Von
Homer wurde etwa berichtet, dass ein Orakel ihm den Tod prophezeite, wenn er
einmal nicht linger mehr als andere Sterbliche erkennen konne. Genau das pas-
siert dann, als thm spielende Jungen ein Ritsel geben, das er nicht 16sen kann. Er
erinnert sich an das Orakel und hat gerade noch Zeit, sein eigenes Grabepigramm
zu verfassen, in dem er sich als ,Fiuhrer” oder ,Schmiicker” (koourjitwp) der Hel-
den sowie als gottliche Figur stilisiert (was schon einen frithen Beleg fir die — hier
zugeschriebene - literarische Selbstheroisierung eines Dichters darstellt).” Dann
rutscht er auf dem schlammigen Weg aus, fillt ungliicklich hin und stirbt. Das ist
fur unsere Begriffe sicher kein ,Heldentod‘. Gleichzeitig kann die Episode von
Homers Ende aber auch stellvertretend fur eine Reihe dhnlicher Erzidhlungen iiber
antike Dichter gelten, in denen der Dichtertod etwas Numinoses, Gottgewolltes
hat. Dieses Numinose ist wiederum etwas, was die postume Verehrung befliigelt.
Obwohl kein ,Heldentod’, ist ein solcher ,Tod des Helden® nicht zufillig und be-
deutungslos, sondern macht die spezifische Verehrung des Helden erst moglich.

4 Mary R. Lefkowitz: The Lives of the Greek Poets, Baltimore 22012.

5 Alkidamas, Fr. 7 Avezzl: ,8v0d8e TV iepiv ke@ohjv katd yaio koAOye / qvSpidv
Npwwv xoountopa Belov ‘Ounpov.” (,Hier bedeckt die Erde das heilige Haupt, den An-
fithrer/Ausschmiicker der Heroen, den gottlichen Homer.“) Soweit nicht anders angegeben,
stammen die deutschen Ubersetzungen vom Verfasser.

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR ROLLE DES TODES IN DER HEROISIERUNG ANTIKER DICHTER 69

Heroisierung von Dichtern im Heroenkult

Ein berihmtes, LApothéose d’Homére (Homeére déifié) betiteltes Gemalde des franzosi-
schen Malers Jean-Auguste-Dominique Ingres (1780-1867) stellt ganz offensicht-
lich eine Heroisierung Homers dar (Abb. 1). Homer thront im Zentrum des Bildes
und wird von einer gefliigelten allegorischen Figur (Victoria oder das Universum)
gekront. Als Archeget der Kiinste und des Wissens wird er von antiken und mo-
dernen Dichtern (z. B. Pindar und Shakespeare), Malern (z. B. Phidias und Michel-
angelo), Musikern (z. B. Orpheus und Mozart), Rednern und Historikern (z. B.
Demosthenes und Herodot), Philosophen und Gelehrten (z. B. Platon und
Aristarch) sowie Staatsminnern (z. B. Peisistratos und Alexander dem Grof3en) um-
ringt. Ingres bezeichnete diese ,Heldenverehrer® explizit als ,Homeriden®, was
wortlich eine Abstammung von Homer impliziert und womit hier Homer als geis-
tiger Vater® seiner ,Kinder’ in der Nachwelt erscheint. Auf dem Sockel, auf dem
Homer sitzt und der von Allegorien der I/ias und der Odyssee flankiert ist, liest man
die Inschrift ANAPON HPQON KOZMHTOPI, also ,,dem Anfiihrer [oder Ausschmii-
cker] der Heroen®“.® Im Hintergrund sieht man einen Homer geweihten Tempel.
Man konnte das alles als Ingres’ personliche Spielerei mit Motiven und Begriff-
lichkeiten des Heroischen interpretieren, wenn nicht so viel antike Realitit dahin-
ter zu finden wire. An erster Stelle muss hier ein antikes Relief aus dem 2. Jahr-
hundert v. Chr. genannt werden, das die mehr oder weniger direkte Vorlage fiir
Ingres darstellte und das vom niederldndischen Altertumswissenschaftler Gisbert
Cuper (1644-1716) Apotheose des Homer genannt wurde (Abb. 2).” Der Kunstler,
ein gewisser Archelaos von Priene, nennt sich in der Signatur des Reliefs selbst, ist
aber sonst nicht bekannt. Es handelt sich bei der Darstellung auf dem Relief nach
gingiger Interpretation um die Weihegabe eines anonymen Dichters (ganz rechts
mit dem Dreifufs, einem typischen Weihegeschenk, dargestellt), der sie aus Dank-
barkeit tiber den Sieg in einem musischen Wettkampf in Auftrag gab und einem
Heiligtum stiftete. Die Szenerie stellt einen Musenberg dar. Ganz oben sind Zeus
und Mnemosyne als die Eltern der neun Musen zu sehen. Die Musen selbst fol-
gen dann auf den beiden darunterliegenden Ebenen zusammen mit ihrem Kitha-
ra spielenden Anfiithrer Apollon. Auf der untersten Ebene thront schliefflich Ho-
mer, von Allegorien der Welt (Oikumene) und der Zeit (Chronos) bekrinzt und
von Personifikationen der [/zas und der Odyssee flankiert. Rechts von ihm huldigen
thm mit einem Stieropfer Personifikationen des Mythos (Mythos), der Geschichte
(Historia), der Dichtung (Poiesis), der Tragodie (Tragodia) und der Komodie

6 Die Wendung ist Homers vorgeblichem Grabepigramm entnommen, siehe oben Anm. 5.

7  Gisbert Cuper: Apotheosis vel consecratio Homeri, Amsterdam 1683; siehe jetzt auch Sitta
von Reden: Neue Helden in der hellenistischen Polis. Der Dichterheros und sein Bild im
Archelaosrelief von Priene, in: Achim Aurnhammer / Ulrich Brockling (Hg.): Vom Weihe-
gefif} zur Drohne. Kulturen des Heroischen und ihre Objekte (Helden — Heroisierungen —
Heroismen 4), Wiirzburg 2016, S. 41-58. Das Relief befindet sich heute in London, British
Museum, Inv. 2191.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

70 STEFAN TILG

3 B F :
B ST I, i ~—h ¥ A R -

Abb. 1: Jean Auguste Dominique Ingres, LApothéose d’Homére (Homére déifié), Ol auf Leinwand,
1827, Paris, Musée du Louvre, Inv. 5417.

(Komodia), der Natur (Physis), der Tugend (Arete), des Gedichtnisses (Mneme),
des Vertrauens (Pistis) und der Weisheit (Sophia). Obwohl die Bildkomposition
bei Ingres eine andere ist, sind die Parallelen beziiglich Homer - Thron, Bekrin-
zung, flankierende Allegorien von l/ias und Odyssee, Huldigung und Verehrung als
Quell der Kiinste und des Wissens — untibersehbar. Das Stieropfer fithrt uns im
Fall des antiken Reliefs noch deutlicher in die Welt des realen griechischen Kults,
in dem neben anderen Heroen auch Dichter wie Homer verehrt wurden. Gisbert
Cuper, der das Relief erstmals untersuchte, nahm es deshalb zum Anlass, auch die
zu seiner Zeit verfigbaren Zeugnisse fiir die kultische Heroisierung von Dichtern
in der griechischen Antike zu sammeln. In unserer Zeit wurde Cupers Arbeit vor
allem von Diskin Clay fortgefiihrt, der ausgehend von Neufunden zum Kult des
Dichters Archilochos das allgemeine Thema der griechischen Dichterkulte wieder
aufrollte.

Gehen wir aber zuerst noch einen Schritt zuriick. Worum geht es beim griechi-
schen Heroenkult und was ist ein ,Heros® tiberhaupt?® Das Wort ,Heros® konnte

8 Diskin Clay: Archilochos Heros. The Cult of Poets in the Greek Polis, Washington, DC
2004.

?  Eine gute Ubersicht {iber Formen und historische Entwicklungen gibt Christopher P. Jones:
New Heroes in Antiquity, Cambridge, MA 2011; siehe auch Ralf von den Hoff u. a.: Das



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR ROLLE DES TODES IN DER HEROISIERUNG ANTIKER DICHTER 71

Abb. 2: Archelaos von Priene, Apotheose des Homer, Marmor, 3. Jh. v. Chr., London, British
Museum, Inv. 1819,0812.1.

Heroische in der neueren kulturhistorischen Forschung. Ein kritischer Bericht, in: H-Soz-
Kult, Kapitel 4.1. Antike, 28. Juli 2015, www.hsozkult.de/literaturereview/id/forschungs
berichte-2216, 14. November 2018.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

72 STEFAN TILG

in der griechischen Antike sowohl literarisch als auch kultisch verstanden werden.
Literarisch bezeichnete es die Figuren der homerischen (und spiter anderer)
Epen, kultisch meinte es verstorbene Personen, denen besondere Verehrung zu-
teilwurde und die man sich zwischen Menschen und Gottern vorstellte. Kultische
Heroen waren materiell und lokal an Griber, besondere Orte, Heiligtiimer u. A.
gebunden. Man verehrte sie, um sich ihres Beistands zu versichern, um ihren
Zorn abzuwenden, aber auch eines gewissen symbolischen Kapitals wegen, tiber
das eine Gemeinschaft verfugte, wenn sie das Heiligtum dieses oder jenes be-
kannten Heros besafl. Grundziige dieser Verehrungsmuster sind auch heute noch
bekannt, am besten wohl aus dem christlich-katholischen Heiligenkult, der
manchmal im Sinn einer Kultkontinuitit als Fortsetzung des griechischen Hero-
enkults gedeutet wird. Kultisch heroisiert werden konnten ,grofie’, in ganz Grie-
chenland bekannte literarisch-epische Helden wie z. B. Achilles, dessen vermeint-
liches Grab in der Troas sich zu einer Pilgerstitte entwickelte, dem aber auch an
anderen Orten Kulte gewidmet waren — spitestens nach Homer vermischten sich
literarische und kultische Heroen; manche Forscher wollen schon bei Homer Re-
flexe eines historischen Heroenkults erkennen.! Kultisch verehrt werden konn-
ten auch ,kleine’, lokale Helden, die allerdings ebenso unhistorisch wie die gro-
Ben panhellenischen waren. Ein Beispiel dafiir wire etwa ein gewisser Heros
Androkrates, den Herodot und Thukydides im Kontext ihrer Berichte tiber die
bootische Stadt Plataiai als mythischen Griindervater der Stadt erwihnen und
dessen Heiligtum (Heroon) sie nennen.!! SchliefSlich konnten aber auch histori-
sche Personen kultisch verehrt werden. Diese Personen waren entweder in einer
Familie besonders bedeutsam (z. B. als Stammviter; hier gibt es eine Schnittstelle
zum ,gewOhnlichen® Grab- und Totenkult) oder sie hatten wegen ihrer besonde-
ren korperlichen oder geistigen Leistungen ein offentliches Interesse. So konnten
z. B. Athleten, Philosophen und - Dichter heroisiert werden.

Dichterkulte waren also Teil des allgemeinen griechischen Heroenkults. Laut
Clay war der vielseitige, spiteren Generationen aber vor allem als der Erfinder
aggressiver Spottdichtung bekannte Archilochos von Paros (7. Jahrhundert v.
Chr.) der ilteste Dichter, dem eine solche Verehrung zuteilwurde. Vielleicht spiel-
te es bei dieser ersten Heroisierung eines Dichters eine Rolle, dass Archilochos in
Paros und der parischen Kolonie Thasos nicht nur als Dichter, sondern auch als
Politiker und Soldat aktiv und mit den Polisgeschiften eng verbunden war. Viel-
leicht wurde in seinem Fall also praktisch-tathaftes Heldentum, als das urspriing-
liche, auf dichterisches Heldentum iibertragen. Spiter war diese Engftihrung von
Tatheld und Dichterheld nicht mehr notig. Auch lief Homer Archilochos bald

10 Prominent vertritt letztere Position z. B. Gregory Nagy in seinen zahlreichen Werken zu

Homer und homerischem Heldentum. Eine Art Kondensat dieses Oeuvres ist sein Kapitel
The Epic Hero, in: John M. Foley (Hg.): A Companion to Ancient Epic, Malden, MA
2005, S. 71-89.

11 Hdt. 9, 25, 3; Thuk. 3, 24, 1.

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR ROLLE DES TODES IN DER HEROISIERUNG ANTIKER DICHTER 73

den Rang als der meistheroisierte antike Dichter ab. Weitere Dichter wie Pindar
und Aischylos kamen bald hinzu, mit Sappho und Korinna auch zwei Dichte-
rinnen (Sappho ist Gibrigens die einzige weibliche Homer-Verehrerin auf Ingres’
Gemailde). Clay identifiziert insgesamt 36 Orte der griechischen antiken Welt —
von der Magna Graecia tiber Athen bis zur Schwarzmeerkiiste —, an denen Dich-
ter kultisch verehrt wurden.!?

Wie manifestierten sich solche Kulte? Zum Beispiel durch Heiligtiimer, Opfer
und Inschriften, wie es fiir Archilochos in der sog. Mnesiepes-Inschrift aus dem
3. Jahrhundert v. Chr. belegt ist. Diese erst 1949 auf Paros entdeckte und in den
1950er Jahren publizierte Inschrift ist eine der Hauptquellen fiir Archilochos’
Kult auf seiner Heimatinsel. Verfasst und geweiht wurde sie von einem gewissen
Mnesiepes, der in der Inschrift von Orakeln des delphischen Apollon an ihn be-
richtet. Apollon hitte Mnesiepes demgemaf{ aufgetragen, einen Archilochos-Kult
in einem ,Archilocheion® genannten heiligen Bezirk einzurichten. Mnesiepes
schreibt dazu in der 1. Person Plural:

Da nun Apollon diese Dinge geoffenbart hat, nennen wir den Ort ,Archilocheion® und

wir errichten Altire und wir opfern sowohl den Géttern als auch Archilochos und wir

ehren ihn gemifl der Antwort des Gottes. Was aber den Inhalt der Inschrift angeht, die
wir planten, so wurde er uns von den Alten iiberliefert [...].13

Als Inhalt der Weiheinschrift wird dann eine Legende erzihlt, wonach dem Kna-
ben Archilochos, als er eine Kuh zum Markt brachte, die Musen erschienen seien
und ihn zum Dichter beriefen. Diese Legende finden wir bildlich dargestellt auf
einer Biichse (Pyxis) aus Eretria auf Euboa (ca. 460/450 v. Chr.)."* Auch bildliche
Darstellungen wie diese oder wie das Relief des Archelaos von Priene konnten
Manifestationen eines Dichterkults sein. Eine andere Form von Dichterkult, in
dem die Performanz des jeweiligen Werks des Dichters eine Rolle spielt, ist uns z.
B. in der Aischylos-Vita bezeugt:

Als er [Aischylos] starb, ehrten ihn die Einwohner von Gela mit einem prachtvollen Be-

gribnis auf ihrem Friedhof. Auf sein Grabmonument schrieben sie: ,Dieses Denkmal

bedeckt Aischylos [...]“. Professionelle tragische Schauspieler besuchten sein Grabmo-
nument und opferten ihm dort und fithrten seine Tragodien auf.!d

12 Clay: Archilochos Heros (Anm. 8), S. 5 mit Karte.

13 Hier wiedergegeben nach der Edition bei Clay: Archilochos Heros (Anm. 8), S. 104-110:
»XPNoavtog 8¢ tod ATOAAwvOG Tadta TOV Te TOTOV KaAoDUeV ApPXLAGXELOV Kal TOVG
Bwpovg ibpvpeda kai Bvopev kai Toig Be0ig kai ApXAdxwL kai TIudHEY adTOV, Kab & O
0£0¢ £€0¢omioey Nuiv. Mepi 8& dv HPovVARBNuEeY dvaypaPatl, TédSe mapadédotal e fuiv
1o TdV dpxaiwv.” Diverse Motive und Begriffe (,Altire”, Opfern als 60w statt dyilew)
widersprechen einer scharfen Trennung zwischen Gotter- und Heroenkult, wie sie manch-
mal behauptet wird. Clay stellt eine solche Verwischung der Sphiren des Géttlichen und
des Heroischen ofter fest.

14 Attisch-weif§grundige Pyxis, Boston, Museum of Fine Arts, Inv. 98.887: Beazley Archive
Data Base Vase No. 209554: http://www.beazley.ox.ac.uk, 14. November 2018.

15 Vita des Aischylos, 11:,4moBavévta 8¢ Teddol ToAVTEADS év TOIG Snpociolg pvripact
Bapavteg Etipnoov PeYOAOTIPEM®G, €mypdpavteg obtw: [...] Aioy¥VAov [...] Tode

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

74 STEFAN TILG

Passend fiir einen Tragodiendichter wurde Aischylos demnach an seinem Grab
mit der Auffithrung seiner Stiicke geehrt. Schliefflich manifestierten sich Dichter-
kulte auch in Tempeln, Statuen und Minzprigungen. Alle diese Elemente werden
in einem kurzen Bericht des Geographen Strabon angesprochen, der in augustei-
scher Zeit lebte und in seinen Geographika'® die kleinasiatische Stadt Smyrna be-
schreibt. Smyrna galt (neben anderen Stidten) als Geburtsort Homers und pflegte
deshalb einen Homer-Kult:

[In Smyrna] gibt es sowohl eine Bibliothek als auch ein Homer-Heiligtum (Homereion),

eine rechteckige Stoa mit einem Tempel Homers und einer Statue [...] sogar eine Bron-

zemiinze heiflt bei ihnen ,Homereion®.1”

Ingres’ Homer-Tempel im Hintergrund seiner Apothéose d’Homeére ist also keine
blofle Fantasie. Es gab einen solchen Tempel zumindest in Smyrna. Dariiber
hinaus sind Miinzen, die ein Abbild Homers zeigen, aus Smyrna und anderen
Stadten archiologisch bezeugt.!8

Vom Kult iiber die Literatur zur Selbstheroisierung

Alle bisherigen Beispiele von Dichterkulten fallen in die Kategorie der Heroisie-
rung von Dichtern durch andere. Selbstheroisierungen waren nicht darunter. Das
ist kein Zufall, denn die reale Kultpraxis schliefit eine Heroisierung zu Lebzeiten
und durch sich selbst eigentlich aus. Einen Ansatz fir Letzteres kann man aber
vielleicht - wenn Clays Interpretation zutrifft — fir den Fall des Antigonos von
Knidos im 3. Jahrhundert v. Chr. ausmachen. Antigonos war ein Dichter, der uns
nur durch ein ithm gewidmetes Heroon in der Nekropole der kleinasiatischen
Stadt Knidos bekannt ist. Beim Betreten des Heroons lesen die Besucher in einer
Inschrift u. a. folgende vom Gotterboten Hermes (der sich am Ende selbst nennt)
gesprochene Worte:

Noch ein Stiickchen Weg ist iibrig. Doch du wirst zur Hohe gelangen, wenn du dem
kurzen Weg zu meiner Linken folgst, Fremder, und wenn du mich gegriifit hast, trittst
du ein. Du wirst den heiligen Bezirk des wohlwollenden Heroen Antigonos betreten.
Wenn dir die Musen eine Gabe gegeben haben, dann opfere den Géttern dieses Orts
etwas von deiner Kunstfertigkeit. Fiir Singer ist eine Bithne und ein Schrein errichtet un-
ter dem Berg [...].1°

keVBel pvijpa [...] &ig T pvijpa 88 @ortdvteg dooLg &v Tpay®ddiaig fv 6 Blog éviylov te
kai o Spapata vekpivovto.”

16 Strab. 14, 1, 37.

17 "Eoti 8¢ kai PtpALo81Kn kai TO Oprpelov, 6Tod TETPAYwVOog, Exouca vemv Oufpou Kol
goavov- [...] kai 61 kai vopopa TL xaAkodv ap’ avtois Ounpelov Aéyetal.”

18 Abbildungen z. B. bei Paul Zanker: Die Maske des Sokrates. Das Bild des Intellektuellen in

der antiken Kunst, Miinchen 1995, S. 159-160, Abb. 87-88.

Clay: Archilochos Heros (Anm. 8), S. 84 und 129-130: ,Bawov 68otmoping &t Asimetal,

GAAG TTPOG aimog / THY SAlYNV avicels dTpamtov SETWY / XEIpOS G’ HUETEPNS AdFS,

19

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR ROLLE DES TODES IN DER HEROISIERUNG ANTIKER DICHTER 75

Wir finden hier typische Elemente eines Dichterkults. Antigonos wird als Heros
angesprochen. Er hat einen heiligen Bezirk. Das im Heiligtum zu bringende Op-
fer scheint hier schon metaphorisch gedacht. Es handelt sich um musische Dar-
bietungen, die an sich selbst allerdings wieder typisch firr Dichterkulte sind - siehe
das Beispiel von Aischylos oben. Besonders an Antigonos’ Heroon ist aber, dass
sich der Dichter hier vielleicht selbst ein Denkmal gesetzt hat - jedenfalls
schliefit Clay aus dem Fehlen von Hinweisen auf einen Stifter und aus der sons-
tigen Obskuritit von Antigonos, dass die Inschrift von ihm selbst stammte und
er also schon zu Lebzeiten fiir seine Heroisierung nach dem Tod vorgesorgt habe.

Im Folgenden mochte ich dieser Figur der Selbstheroisierung durch die imagi-
nidre Antizipation des eigenen Todes weiter nachgehen. In der realen Kultpraxis
haftet ihr etwas Blasphemisches an und sie ist dementsprechend selten zu finden.
Sie tritt dort prominenter literarisch hervor, wo die kultische Praxis zurticktritt
und ,nur’ noch als Bildspender dient. In der klassisch-antiken Welt war das bei
den Romern der Fall, die keinen Heroenkult wie die Griechen kannten. Die Ro-
mer hatten gar keinen eigenen Begriff fur ,Heros® — wenn sie einen Fachterminus
brauchten, benutzten sie den griechischen. Natiirlich wurden auch in der romi-
schen Welt Dichter verehrt, aber diese Verehrung war individueller und literari-
scher als in den griechischen Dichterkulten. Das bekannteste Beispiel ist die quasi-
kultische Verehrung, die Vergil von seinen epischen Nachfolgern Silius Italicus
und Statius gegen Ende des 1. Jahrhunderts n. Chr. erfuhr. Plinius der Jingere
berichtet in seinem Nekrolog auf Silius Italicus tiber dessen Villen und kommt
davon ausgehend auf Vergil zu sprechen:

Uberall gab es viele Biicher, viele Statuen, viele Bilder, die er [Silius Italicus] nicht nur
besaf3, sondern geradezu verehrte, vor allen andern das Vergils, dessen Geburtstag er fei-
erlicher beging als seinen eigenen, meist in Neapel, wo er dessen Grabmal (monimentum)
wie ein Heiligtum (¢ templum) zu besuchen pflegte. 20

Einen dhnlichen ,Grabkult’ pflegte Statius nach seiner eigenen Aussage in der
Gedichtsammlung Sifven: ,Lissig zupfe ich mit dem Daumen die zarten Saiten,
sitze am Rand der Gruft (femplum) des Maro und fasse Mut und besinge das Grab
des groflen Meisters.“2!

Das Vokabular (,verehren®, ,Grabmal® als ,Tempel®) lisst es plausibel erschei-
nen, dass solche individuellen und literarisch ausgestalteten Verehrungspraktiken
von griechischer Kultpraxis angeregt wurden - kulturellen Austausch zwischen
Rom und Griechenland gab es ja genug. Wenn die Kultpraxis aber nicht mehr

Eéve, xape mpooeimag / xaipew, €l oteiyels mpog @Aiov tépevog / fipwog Avtiydvov-
Moboat 6¢ oot €1 TL vépovowv / £60A6v, amdpxecBal Saipoowv &y peAéms. / koi yap
dotdoiov BupéAn kai oijkog OTC dyket [...] idpvetat [...].“

Plin. epist. 3, 7, 8: ,Multum ubique librorum, multum statuarum, multum imaginum, quas
non habebat modo, verum etiam venerabatur, Vergili ante omnes, cuius natalem religiosius
quam suum celebrabat, Neapoli maxime, ubi monimentum eius adire ut templum solebat.”
Stat. silv. 4, 4, 53-55: ,Tenues ignavo pollice chordas / pulso Maroneique sedens in mar-
gine templi / sumo animum et magni tumulis adcanto magistri.”

20

21

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

76 STEFAN TILG

wortlich verstanden wird, kann sie — literarisch und individuell — auch fiir ,Selbst-
heroisierungen‘ Pate stehen. Einen solchen Fall mochte ich in Horaz” berithmter
Schlussode seiner urspriinglich drei Biicher umfassenden Odensammlung entde-
cken. Hier blickt der Dichter auf seine literarische Leistung zuriick und setzt sich

selbst ein Denkmal dafiir:

Ich habe ein Monument/Grabmal (monumentum) errichtet, das Erz tiberdauert, das den
majestitischen Bau der Pyramiden iiberragt, das nicht der nagende Regen noch der
Nordwind ziigellos zu zerstéren vermag, nicht die unzdhlbare Folge der Jahre und die
Flucht der Zeit. Nicht ginzlich werde ich sterben - ein grofRer Teil von mir wird der To-
desgottin entgehen. Unaufhorlich und jugendfrisch im Ruhm werde ich in der Nachwelt
wachsen, solange der Priester mit der schweigenden Jungfrau auf das Kapitol steigen
wird. Nennen wird man mich, wo der Aufidus heftig tost und wo Daunus, an Wasser
arm, iiber lindliche Volker geherrscht hat.22 Aus niederem Stand michtig geworden, ha-
be ich als erster den dolischen Sang in italische Weisen berfiihrt. Greife den stolzen
Preis, der dem Verdienst gebiihrt, und bekrinze mir gnidig, Melpomene, mit delphi-
schem Lorbeer das Haar.23

Horaz’ Spiel mit Grabmetaphorik ist unverkennbar. Der Dichter hat sich nicht
nur selbst ein Grab-/Denkmal errichtet, er will damit auch noch die als Grabmi-
ler bekannten Pyramiden iibertreffen. Der Tod, die Uberwindung des Todes
durch das dichterische Werk und der postume Ruhm sind das zentrale Thema
der Ode. Am Ende steht, wie in Ingres’ und Archelaos’ Apotheosen des Homer,
eine triumphale Bekrinzung durch ein hoheres Wesen (hier die Muse Melpome-
ne im Verein mit dem delphischen Apollon). Der Lorbeer, mit dem sich Horaz
bekrinzen ldsst, war urspriinglich das Attribut der Sieger in den delphischen
Sportwettkimpfen (Pythien), in Rom aber auch jenes der erfolgreichen Feldherrn,
wenn sie im Triumph nach Rom einzogen. Michael Putnam hat in seinem Auf-
satz The Lyricist as Hero den triumphalen Gestus von Horaz als Sieger hervorge-
hoben und einige weitere ,heroische® Facetten dieser Ode benannt, in diesem
Kontext aber nicht auf die Bildlichkeit von Grab und Tod hingewiesen.?* Diese
Bildlichkeit ist meines Erachtens aber untrennbar mit der besonderen Art von
Heroisierung verbunden, die Horaz vorschwebt und die er vielleicht in direkter
Anlehnung an den griechischen Heroenkult konzipiert hat. Hier wie dort ist der

22 Horaz spielt hier auf seine siiditalische Heimat an. Der Aufidus, heute Ofanto, ist der

Hauptfluss Apuliens. Daunus ist ein legendérer apulischer Konig. Er ist ,an Wasser arm“
und herrscht ,iiber lindliche Volker®, weil Apulien damals fur hiufige Diirren und fiir sei-
ne bauerliche Bevolkerung bekannt war.

Hor. carm. 3, 30: ,,Exegi monumentum aere perennius / regalique situ pyramidum altius, /
quod non imber edax, non aquilo impotens / possit diruere aut innumerabilis / annorum
series et fuga temporum. / non omnis moriar multaque pars mei / vitabit Libitinam: usque
ego postera / crescam laude recens, dum Capitolium / scandet cum tacita virgine pontifex: /
dicar, qua violens obstrepit Aufidus / et qua pauper aquae Daunus agrestium / regnavit
populorum, ex humili potens / princeps Aeolium carmen ad Italos / deduxisse modos.
sume superbiam / quaesitam meritis et mihi Delphica / lauro cinge volens, Melpomene,
comam.”

24 Michael C. J. Putnam: Horace C. 3. 30. The Lyricist as Hero, in: Ramus 2, 1973, S. 1-19.

23

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR ROLLE DES TODES IN DER HEROISIERUNG ANTIKER DICHTER 77

Tod Bedingung fiir die Verehrung durch eine Gemeinschaft, hier wie dort kntipft
sich die Verehrung an ein ,Grab‘. Eine ganz dhnliche Selbstheroisierung nahm
nach Horaz und in direktem Anschluss an ihn auch Ovid am Ende seiner Meta-
morphosen vor:

Nun habe ich ein Werk vollendet, das nicht Jupiters Zorn, nicht Feuer, nicht Eisen, nicht
das nagende Alter wird vernichten kénnen. Wann er will, mag jener Tag, der nur tiber
meinen Leib Gewalt hat, meines Lebens ungewisse Frist beenden. Doch mit meinem
besseren Teil werde ich fortdauern und mich hoch iiber die Sterne emporschwingen;
mein Name wird unzerstdrbar sein, und so weit sich die rémische Macht {iber den un-
terworfenen Erdkreis erstreckt, werde ich vom Mund des Volkes gelesen werden und, so-
fern an den Vorahnungen der Dichter auch nur etwas Wahres ist, durch alle Jahrhunder-
te im Ruhm fortleben (vivam).%>

Hier fehlt zwar das in Bezug auf den griechischen Heroenkult wichtige Element
des Grabes; dafiir haben wir aber wieder die Idee des Kontakts mit dem Uberirdi-
schen (dort die Muse und Apollon, hier die Sterne) und der bleibenden Erinne-
rung. Wie bei Horaz ist der Tod Bedingung der Verehrung. Erst im Tod beginnt
das heroische ,Nachleben‘ des Dichters (passenderweise ist das letzte Wort vivam,
sich werde leben®).26 Charles Segal sieht das Heroische in diesen Schlussversen
vor allem in der trotzigen Selbstbehauptung des Dichters Ovid angesichts seiner
Verbannung durch Augustus, der wohl mit ,Jupiters Zorn“ angesprochen ist. Das
von Segal nicht beachtete Todesmotiv hat aber, wie ich zeigen wollte, auch seine
eigene Heroik.

Fazit und Ausblick

Ich habe in diesem Beitrag mit dem Gedanken gespielt, dass reale griechische
Dichterkulte eine Inspiration fur literarische Heroisierungen und Selbstheroisie-
rungen romischer Dichter waren. Die zentrale Gemeinsambkeit ist die heroisie-
rende Kraft des Todes: Diese entriickt die verehrten Dichter in eine tiberirdische
Sphire, die ihnen eine numinose Qualitit verleiht und so einen bleibenden Er-
innerungskult moglich macht. Eine solche Inspiration scheint mir aufgrund der
verwendeten Begriffe und Motive sowie des intensiven Kulturkontakts zwischen
griechischer und romischer Welt plausibel. Schlagend beweisen lidsst sie sich
nicht. Man muss sich aber auch gar nicht auf eine Abhingigkeit romischer Dich-
ter von griechischen Dichterkulten festlegen, um den typologischen Gemeinsam-
keiten im Hinblick auf das Thema ,Heldentod‘ und ,Tod des Helden® etwas ab-

25 Ov. met. 15, 871-879: ,Jamque opus exegi, quod nec lovis ira nec ignis / nec poterit ferrum

nec edax abolere vetustas. / cum volet, illa dies, quae nil nisi corporis huius / ius habet, in-
certl spatium mihi finiat aevi; / parte tamen meliore mei super alta perennis / astra ferar,
nomengque erit indelebile nostrum; / quaque patet domitis Romana potentia terris / ore
legar populi, perque omnia saecula fama / (siquid habent veri vatum praesagia) vivam.“

26 Charles Segal: Ovid. Metamorphoses, Hero, Poet, in: Helios 12.1, 1985, S. 49-63.

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

78 STEFAN TILG

zugewinnen. Die griechischen und romischen Beispiele konnen gemeinsam vor
einer Unterschitzung des ,Todes des Helden® als rein zufilligem Element in He-
roisierungsprozessen warnen. In allen Beispielen ist der Tod die conditio sine qua
non der Heroisierung.?’ Der Tod verleiht den Heroen eine besondere numinose
Qualitit und fuhrt zu einem Kult, sei er nun mehr religiéser oder literarischer
Natur (wobei die literarischen Beispiele in ihrer Begrifflichkeit und Bildlichkeit
eine religiose Komponente evozieren).

Martial (ca. 40-104 n. Chr.) schreibt in einem seiner Epigramme an einen ge-
wissen Vacerra scherzhaft: ,Nur die Alten bewunderst du, Vacerra, und lobst al-
lein die toten Dichter. Verzeih’, ich bitte dich, Vacerra: So viel ist’s mir nicht wert
zu sterben, nur um dir zu gefallen.“?® Hinter aller Ironie ist hier auch ein Korn-
chen Wahrheit zu finden. Tote Dichter werden bis heute anders, intensiver, ,kul-
tischer* als lebende verehrt. Viele von uns haben wohl schon ein Dichtergrab be-
sucht. Jene, die es noch nicht getan haben oder weitere Besuche planen, kénnen
sich von Biichern wie Peter Andreas’ Im letzten Garten. Besuch bei toten Dichtern
fithren lassen.?? Darin stellt der Autor von Petrarca (T 1374) bis zu Elias Canetti
(t 1994) Fotografien von Dichtergribern Textausziigen der jeweiligen Dichter ge-
gentiber und ,heroisiert* sie damit in gewisser Weise tiber ihren Tod.

Streng genommen - so viel sollte der vorliegende Beitrag gezeigt haben - hitte
Andreas aber mit der griechisch-romischen Antike anfangen missen. Dichterkulte
im eigentlichen, kultischen, und im uneigentlichen, literarisch-metaphorischen
Sinn nahmen damals ihren Anfang und begriindeten eine Tradition. Regelrechte
Pilgerfahrten zum Grab Vergils in Neapel dienten sogar als unmittelbares Vorbild
fiir ihnliche Praktiken in der Frithen Neuzeit,3? aus denen sich dann letztlich auch
viel von unserer modernen Heroisierung toter Dichter erklirt. Diese Prisenz der
Antike in spiteren Heroisierungspraktiken spiegelt sich sinnfillig in einem der be-
kanntesten Gemilde von Vergils Grab. Es stammt vom englischen Maler Joseph
Wright, der Neapel 1774 besuchte und 1779 Vergils dortiges Grab in stimmungs-
vollem Mondlicht darstellte (Abb. 3). Wright legte damit Zeugnis von einem
,Dichterkult* seiner Zeit ab, bezog aber auch die antike Verehrung Vergils mit ein,
indem er Silius Italicus — wie von Plinius dem Jiingeren berichtet - am Grab Ver-
gils studieren bzw. deklamieren lasst.

27 Das Problem der Verehrung toter Individuen als Helden iiberschneidet sich dabei mit dem

des postumen Ruhms, vgl. dazu schon Julian Hirsch: Die Genesis des Ruhmes. Ein Beitrag

zur Methodenlehre der Geschichte, Leipzig 1914, bes. S.42-51 (im Inhaltsverzeichnis

prignant zusammengefasst mit dem Satz ,Der Ruhm entsteht nicht nur nachdem, son-

dern: weil das Individuum tot ist®).

Mart. 8, 69: ,Miraris veteres, Vacerra, solos / nec laudas nisi mortuos poetas, / ignoscas pe-

timus, Vacerra: tanti / non est, ut placeam tibi, perire.”

Peter Andreas: Im letzten Garten. Besuch bei toten Dichtern. Mit einem Essay von Giinter

Kunert, Hildesheim 2005.

30 John B. Trapp: The Grave of Vergil, in: The Journal of the Warburg and Courtauld Insti-
tutes 47, 1984, S. 1-31.

28

29

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR ROLLE DES TODES IN DER HEROISIERUNG ANTIKER DICHTER 79

Abb. 3: Joseph Wright of Derby, Virgil’s Tomb by Moonlight, with Silius Italicus, 1779, New Ha-
ven, Yale Center for British Art, Paul Mellon Collection, Inv. B1973.1.68.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:  wartburg.edu / Wikimedia Commons. Fotograf: Alonso de Mendoza,
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jean_Auguste_Dominique_In
gres,_Apotheosis_of_Homer,_1827pg.

Abb. 2: Wikimedia Commons. Fotografin: Marie-Lan Nguyen, https://com
mons.wikimedia.org/wiki/File:Apotheosis_Homer BM_2191.jpg.

Abb. 3: Yale Center for British Art, http://collections.britishart.yale.edu/vu
find/Record/1666634.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 18.01.2028, 08:53:5:



https://doi.org/10.5771/9783956504075-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

