EIN BILD ZuM SCHLUSS

Anfang der 8oer Jahre dokumentiert Farocki ein Fotoshooting fiir den Playboy.
Ganze vier Tage werden fiir die Produktion der Mittelseite des Heftes aufge-
wendet. Der Aufwand, der fiir dieses eine Bild betrieben wird, muss etwas
bedeuten:

Das nackte Madchen ist das Zentrum eines kommerziellen Kosmos. Man
mufd sich vorstellen, dafd um sie die Verlagsgebaude und Hotels kreisen, da-
zu noch Milchstrafien aus Dollarmillionen. Wenn also dieses Maddchen ein-
mal im Monat fotografiert wird, wird die konzernbildende Mafinahme ritu-
ell wiederholt. Ein Fehler, und der ganze Konzern geht mit einem Big Biang
auseinander.’

Die Herstellung dieses einen Bildes wird zu einem »ausgedehnten, fast sym-
bolischen Arbeitsakt« aufgeblasen, weil damit etwas kaschiert werden muss:*
»Der Kern eines ganzen, riesigen Weltkonzerns ist so ein elendes, kleines,
nacktes Madchen.«> Denn bei dem monatlich abgehaltenen, konzernbilden-
den Brauch handelt es sich nicht um irgendeine wilde, selbst entworfene Form
des Rituals. Vielmehr erkennt Farocki im orchestrierten Tanz um die nackte
Mitte, wie »ein riesiger Konzern eine Jungfrau auf einem Stein opfert«.*
Farocki hat seit Beginn seiner Karriere in den spiten 6oer Jahren immer
wieder das kapitalistisch-imperialistisch gesinnte Machtgefiige kritisiert, in
dessen Ordnung er fiir den 6ffentlich-rechtlichen Rundfunk Inhalte produ-
zierte. Mit den Mitteln der Agitation versuchte er als medialer Guerillakimp-
fer zu infiltrieren und als ideologisch motivierter Lehrmeister zu bekehren
und zu tberzeugen. Seiner Kritik ist jedoch jenes aufklirerische Moment

Farocki, »Eine Rede iiber zwei Filme«, 1988, 7.
Baumgirtel und Farocki, »Aus Gesprachen«, 2002, 219.
Baumgirtel und Farocki, 219.

Baumgartel und Farocki, 219.

-

A~ WN



https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Epistemiken des Essayistischen

epistemologischer Selbstreflexion inne, deren Sensorium sich letztlich nach
innen richtet. Wenn er feststellt, dass die »Playboy-Leute dieses Fotografieren
[...] als Ereignis aufblihen«, um sich zu versichern, »wer sie sind und was sie
da macheng, so folgt unmittelbar darauf die Frage nach der eigenen Filmpra-
xis: »Warum bin ich legitimiert, hier zu filmen?«

Was aber wire eine adiquate Weise der Anniherung, will man den Ge-
genstand durch diese nicht bereits in ein bestimmtes Licht riicken? Die Geis-
teshaltung, »ein Ding von vielen Seiten« zu nehmen, »ohne es ganz zu er-
fassenc, nétigt Farocki zu einer komplementiren Bewegung.® Sie zeugt von
einem ausserordentlichen Willen der Einfiihlung, eine Sache unter ihren ei-
genen Vorzeichen aufscheinen zu lassen. Gleichzeitig notigt diese Position,
die im Grunde vom Wunsch einer hermeneutischen Nihe zeugt, zur Wah-
rung einer Distanz. Auf der Suche nach dem legitimen Blick muss Farocki
ein neues Verhiltnis zu seinem Gegenstand einiiben. Beim Dreh von Ein Bild
erkennt er zum ersten Mal die »Notwendigkeit des vorsatzlosen Blicks«.”

Mit der Intention, das Geschehen vor der Linse vorsatzlos wiederzugeben,
steht Farocki freilich nicht allein — immer wieder betont er seine Verbunden-
heit zum Direct Cinema.® Interessanter scheint aber fast die Frage, was ihn
davon unterscheidet. Wesentlich ist wohl, dass es ihm weder um die exklusive
Teilhabe an einem historischen Moment geht noch um einen privilegierten,
intimen Blick hinter die Kulissen eines ansonsten geheimen oder unzuging-
lichen Geschehens. Volker Pantenburg arbeitet den Unterschied treffend her-
aus, wenn er bemerkt, dass sich seine beobachtenden Filme unspektakuliren
Situation widmen, »that do not seem to ask for documentation at all«.?

Die zugrundeliegende Haltung dieser Praxis erinnert unweigerlich an den
ethnografischen Film — womit es kaum mehr verwunderlich erscheint, war-
um Farocki beim Fotoshooting fiir den Playboy die Parallelen zu einer Op-
fergabe hervorhebt. Einen legitimen Blick einiiben bedeutet fiir ihn, sich jene

5 Baumgirtel und Farocki, 219.
Musil, DMoE, 1957, 257.

7 Christa Bliimlinger, Kino aus zweiter Hand: zur Asthetik materieller Aneignung im Film und
in der Medienkunst (Berlin: Vorwerk 8, 2009), 241.

8 Vgl. Farocki, »Uber das Dokumentarische. On the Documentary (2015)«, 2016; Harun
Farocki, »Zweimal Leacock, in Das Sichtbare Kino. Fiinfzig Jahre Filmmuseum: Texte, Bil-
der, Dokumente., hg. von Alexander Horwath (Wien: Osterreichisches Filmmuseum/
Synema, 2014), 304-6.

9 Pantenburg, »Now that’s Brecht at last!« Harun Farocki’s Observational Films«, 2016,
153.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN BILD ZUM SCHLUSS

ethnografische Perspektive anzueignen, die das Fremde nicht zu zdhmen ver-
sucht, sondern die »strangeness« erhalten will, »the gap between us and what
we see — a gap that can become a catalyst of irony, reflection, laughter, poetry,
or bewilderment«.'°

Bei diesem gap handelt es sich nicht um jenen »radikalen Abgrunds, der
Jacques Ranciére zufolge »die Art des Meisters von der des Unwissenden
trennt, weil er zwei Intelligenzen voneinander trennt: diejenige, die weif3,
worin die Unwissenheit besteht, und jene, die es nicht weif3.<** Man muss
diesen gap Francois Jullien zufolge genauer als Abstand (écart) bezeichnen,
um ihn nicht als trennenden Graben zu missverstehen:

Abstand meint eine Distanz, die sich auftut, die Getrenntes einander gegen-
Uberstellt, die ein Zwischen zum Vorschein bringt, welches die einmal ge-
trennten Terme in Spannung versetzt und sie dazu notigt, sich gegenseitig
zu betrachten '

Dieser Abstand ist der entscheidende Aspekt jeglicher Auseinandersetzung
mit dem Fremden, die unter dem Stern der Exploration und nicht der Iden-
tifikation stehen soll. Dabei geht es weniger ums Ausmachen von Differenzen
und Unterschieden zwischen dem Eigenen und dem Fremden.

Wenn diese Vergleichsarbeit lediglich das Ziel verfolgte, das Wesen des
einen vom anderen trennscharf abzugrenzen, so bliebe schliesslich nichts
anderes iibrig, als »sich auf dieses in seiner Reinheit Erfasste zuriickzuzie-
hen«.® Diesen Riickzug gilt es zu vermeiden, schliesslich will Farocki eine
nachhaltige Reflexion anstossen. Stattdessen geht es mit der Wahrung ei-
nes Abstands ums Erzeugen einer »Spannung« zwischen dem Vergleichenden
und dem Verglichenen:

Dereine hort nichtauf, sichim anderen zu entdecken, sich in der Gegeniiber-
stellung sowohl zu erforschen als auch zu reflektieren. Will er sich selbst er-
kennen, bleibt er vom anderen abhingig und kann sich nicht auf das, was
seine Identitdt ware, zurlickziehen. Durch die zwischen den beiden Termen

10  Pantenburg, 158.

1 Jacques Ranciére, Der emanzipierte Zuschauer (Wien: Passagen Verlag, 2008), 19f.

12 Francois Jullien, Es gibt keine kulturelle Identitit: Wir verteidigen die Ressourcen einer Kul-
tur, Ubers. von Erwin Landrichter (Berlin: Suhrkamp, 2017), 75.

13 Jullien, 0.

207


https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Epistemiken des Essayistischen

hergestellte Entfernung hat die Distanz ein »Zwischen« zum Vorschein ge-
bracht, und dieses Zwischen ist aktiv.'*

Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so schwierig, sich ein Bild davon zu ma-
chen. Es konstituiert sich nicht aus festen Zustinden, sondern aus einem
Spannungsfeld sich beobachtender Krifte. Diese Dialektik bleibt nicht ohne
Auswirkung auf die Moglichkeit der Erkenntnis. Wenn es nicht mehr dar-
um geht, Zustinde, Individualititen oder Begriffe zu definieren, verliert ein
hierarchisch-klassifizierendes Denken notwendig an Stellenwert. Stattdessen
fordert die Wahrung von Abstinden das Einiiben eines Denkens im Nebenein-
ander als aktive Praxis. Dieser ist es nicht darum beschaffen, ihr Gegeniiber,
ihren Gegenstand durch Erklirungen stillzustellen, sondern ihn iiberhaupt
erst mithilfe der Mechanik solcher Aufhebung aufscheinen zu lassen.

Welche formalen Auswirkungen zeitigt ein entsprechendes Produkti-
onsethos, dem es nicht mehr ums Erkliren beschaffen ist? Farocki will mit
seinen beobachtenden Filmen dem konventionellen »Produktionsschema der
meisten dokumentarischen Filme im Fernsehen und anderswo widerspre-
chen, das sich ihm zufolge auf zwei Pfeiler stiitzt:"> Erstens ist der Film
vom Rhythmus eines stindigen Ortswechsels gepragt, an dessen jeweiligen
Stationen ein Aspekt einer erklirenden Erzihlung stattfindet. Fiir das Sze-
nario eines Fotoshootings entwirft er kurzerhand ein mogliches Drehbuch:
Zunichst wird der Auswahlprozess des Models gezeigt, dann werden die
Kandidatinnen in einer Diskothek vorgestellt, anschliessend der Fotograf
eingefithrt und schliesslich auf die einzelnen Models in alltiglichen Situatio-
nen niher eingegangen.’® Entscheidend an diesem Produktionsschema ist,
dass weder »etwas Einmaliges noch etwas oft Wiederholtes geschieht«.'” In
anderen Worten: Es favorisiert Zerstreuung iiber Konzentration.

Der zweite Pfeiler besteht aus einem erklirenden Kommentar, der die he-
terogenen Szenen zu einer stimmigen Erzihlung figt. Erkliren heisst, die
Bilder mit einer abstrakten Darstellung des Vorgangs aufwerten zu wollen.
Ein solcher Kommentar hat die Kraft zu begradigen, sollte die Wirklichkeit
ihre Aufzeichnung nach einem vorgefassten Plan verweigern.

Beide Aspekte dieses Produktionsschemas wollen Bilder immer wieder als
Beweismaterial fiir eine vorgefasste Idee heranziehen. Deshalb kehrt Farocki

14 Jullien, 40.

15 Farocki, »Eine Rede (iber zwei Filme«, 1988, 25.
16  Vgl. Farocki, 25.

17 Farocki, 25.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN BILD ZUM SCHLUSS

den Produktionsprozess im Laufe seiner Karriere um. Anstatt einen Film am
Schreibtisch zu ersinnen, versucht er diesen im Material vorzufinden: »Ich
lese kein Drehbuch, ich will auch nicht wissen, was das Filmmaterial heissen
soll, sondern was es heisst.«!®

Ein vorsatzloser Blick ist die eine Voraussetzung einer solchen Arbeits-
praxis, die andere hat etwas mit Geduld und Konzentration zu tun. Wie diese
zu erreichen wire, ist bereits in der Kritik enthalten, dass die Wiederholung
keinen Platz in herkémmlichen, narrativen Dokumentarfilmen hat. Dass Fa-
rocki der Wiederholung schon frith besondere Aufmerksambkeit schenkt, steht
zweifellos im Zusammenhang mit deren Verfremdungs- und Reflexionspo-
tential. Die Vermutung liegt nahe, dass er auf dieses Potential aufmerksam
wurde durch seine Arbeitsweise im Verbund: Ein Bild kann in unterschiedli-
chen Zusammenhingen Verwendung finden und in den sich dndernden Kon-
stellationen zu immer neuen Erkenntnissen anregen: ein Beispiel dafiir, wie
die 6konomische Stellung eines Kiinstlers im Zusammenhang mit seiner Er-
kenntnisweise steht — und wie der Essayist als Glaneur aus marginaler Posi-
tion agiert.

Am Beispiel der Verwendung von Wiederholungen und Variationen lisst
sich eine erstaunliche Entwicklung bei Farocki nachzeichnen. Nutzte er sie in
seinen frithen Lehrfilmen als didaktisches Mittel der Uberzeugung, indem sie
einen abstrakten Gedanken beweisen sollten, tritt die Generalisierung mehr
und mehr in den Hintergrund. Ubrig bleibt die Gegeniiberstellung, das Ne-
beneinander unterschiedlicher Bilder, deren Relation zur Reflexion anstiftenn
soll, ohne Erklirungen aufzuzwingen.

Solche Filme stellen die Rezipienten vor betrichtliche Herausforderun-
gen. Die eigentiimliche Schwebe verunméglicht oberflichliche Kategorisie-
rungen, erschwert mithin die Beurteilung, wovon ein Film tiberhaupt han-
delt. Die Absenz einer erklirenden Stimme erdffnet einen Interpretations-
spielraum, in dem Farocki mittels Montage nur spirliche Orientierung bie-
tet. Das Fehlen von Erklirungen darf mit dem Etablieren eines Abstands, aber
nicht mit einer auktorialen Absenz verwechselt werden. Farocki wahlt in Ein
Bild den zu filmenden Ausschnitt, montiert diesen in einen sinnstiftenden Ab-
lauf und unterlegt ihn an einigen Stellen mit Musik. An den gestalterischen
Entscheidungen zeichnen sich jedoch dsthetische und ethische Kriterien ei-
ner Film- und Montagepraxis ab, die sich nicht selbst zum Thema machen

18 Zulauf und Farocki, »Rituale und ihre Offentlichkeit. Auszug aus einem Interview mit
Harun Farocki«, 2007, 104.

209


https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemiken des Essayistischen

will. Mit Sloterdijk gesprochen riickt Farockis Vermittlungspraxis eher in die
Nihe eines Handwerks als der Kunst. Diese unterscheidet sich beziiglich ih-
rer »Entschlossenheit, das Kunstkonnen als solches im Werkstiick (opus) zur
Schau zu stellen«.’® An die Stelle eines ihr »eingeformten Zwangs zur Bewun-
derunge tritt ein »alltiglicher Gebrauch«.>®

Was aber konnte dieser Gebrauch sein? Bei aller Sorgfalt, Einfithlung und
Geduld, mit der Farocki immer wieder das Handwerk von Arbeiterinnen, Fil-
memachern, Fotografinnen, Kiinstlern, Autorinnen, Dozenten, Architektin-
nen bis hin zu Werbefachleuten und Unternehmerinnen dokumentiert, stel-
len seine Filme weder Apologien der jeweiligen Praktiken dar noch einen ent-
larvenden Blick hinter deren Kulissen. Eine Rezeption, die am isthetischen
Denken und am Handwerk der Fotografie interessiert ist, erwartet am Ende
von Ein Bild vielleicht die Mittelseite als Resultat des dokumentierten Prozes-
ses. Diese wird aber nie gezeigt. Farocki dokumentiert ein Handwerk nicht,
um in dieses erklirend einzufithren. Die Geduld beim Beobachten der Arbeit
zielt nicht auf ein tieferes Verstindnis der zugrundeliegenden isthetischen
Kriterien. Vielmehr sensibilisiert sie dafiir, dass diese Arbeit von einer Reihe
scheinbar willkiirlicher isthetischer Kriterien bestimmt wird und dass das
Auffinden des endgiiltigen Bildes einem Ritual mit all seinen Gesetzen und
impliziten Abliufen gleichkommt.

In Stillleben macht sich Farocki dariiber Gedanken, wie sich die Abbil-
dungskunst der Alchimie anverwandelt, indem sie »nach einer Wahrheit in
der Erscheinung« sucht. Die Alchimie glaubt daran, dass durch die Kombina-
tion verschiedener Stoffe, die fiir sich jeweils eine Eigenschaft von Gold auf-
weisen, schliesslich Gold hergestellt werden konne. Bei Bense heisst es, der
Essayist sei ein »Kombinatoriker, ein unermildlicher Erzeuger von Konfigu-
rationen um einen bestimmten Gegenstand«.?! Ist er ebenfalls auf der Suche
nach einem Stiick Gold, einer Wahrheit in der Erscheinung? Die >Wahrheits,
nach der die Playboyfotografen suchen und nach der sie ihre sthetischen
Kriterien richten, muss als Produkt eines Austauschs, eines Handels, eines
Abwigens von Angebot und Nachfrage verstanden werden. Sie schiirfen nach
einer Form, die sich in einen monetiren Tauschwert iibersetzen lisst. Farocki
hingegen geht es offenkundig nicht um den Versuch, etwas herzustellen, das
sich auf einem Marke als knappes Gut teuer verkaufen liesse. Dass »die neue

19 Sloterdijk, Du musst Dein Leben dndern, 2008, 462.
20  Sloterdijk, 462.
21 Bense, »Uber den Essay und seine Prosa«, 1952, 34.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN BILD ZUM SCHLUSS

Naturwissenschaft« den Versuch aufgab, »Gold herzustellen«, wie es in Still-
leben weiter heisst, bedeutet auch, dass sich die zugrundeliegende Motivation
von einer 6konomischen zu einer epistemischen wandelte. In diesem Punkt
beriihrt Farockis Praxis das Ethos der Wissenschaftlichkeit.

Ein weiterer Berithrungspunkt der beiden Felder liegt in ihrer Fokussie-
rung. Farocki erklirt in Ein Bild kein Handwerk, er zeigt auf die zugrunde-
liegenden Machtstrukturen, die das Unterfangen legitimieren. Man konnte
diesen Ansatz mit Volker Pantenburg »instruktiv« nennen, um gleichzeitig
auf den vermittelnden Anspruch und den im Wort Struktur gefassten Fokus
der Perspektive hinzuweisen:

Learning about structures and then displaying how structures configure,
mould, and shape narration, meaning, and ideology was one of the most
influential developments in the humanities; it is no exaggeration (or just a
small one) to identify the discovery of >structures< with the birth of stheory<
itself as it was conceived about 40 years ago in France.??

Berithren sich die hier beschriebene >Theorie< und Farocki in ihrer Meta-
Perspektive, so konnten die Mittel zur Erlangung einer Erkenntnis und die
Position, aus der sich ihre Kritik artikuliert, kaum unterschiedlicher ausfal-
len. Als Teil einer gesellschaftlichen Institution agieren Akademiker immer
auch als Hiiter jener Episteme, die sie legitimiert. Nicht jede Theoretikerin
wird aufgrund ihrer institutionellen Einbindung notwendig blind gegeniiber
den Strukturen, in die sie eingelassen ist — zugleich lasst sich ein moglicher
Interessenkonflikt nicht einfach von der Hand weisen:

Es geniigt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie mochte beglau-
bigt und geliebt werden. Sie mochte erklart werden. Jede Institution ist eine
Erklarung der Gesellschaft, eine Inszenierung der Ungleichheit.?3

Selbst wenn sich eine akademische Disziplin auf die Fahnen schriebe, poli-
tisch zu werden und an ihrem eigenen Fundament zu kratzen, gibe es damit
nur umso mehr zu erklaren. Farocki aber spricht weder im Namen einer Insti-
tution, noch gleicht er seine dsthetischen Kriterien auf eine Markttauglichkeit
ab. Diese Unabhingigkeit erlaubt ihm die unerhorte Freiheit, seinen Arbeiten

22 Pantenburg, »Manual: Harun Farocki’s Instructional Work«, 2009, 94.
23 Jacques Ranciére, Der unwissende Lehrmeister: fiinf Lektionen iiber die intellektuelle Eman-
zipation, ibers. von Richard Steurer, (Wien: Passagen, 2007), 123.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Epistemiken des Essayistischen

weder eine dsthetische noch eine epistemische Legitimation einschreiben zu
miissen:

Der Auftraggeber, die Fernsehanstalt, nimmt [..] an, ich mache einen Film,
der eine Kritik am Gegenstand (ibe, und der Inhaber oder Verwalter des ge-
filmten Gegenstandes nimmt an, mein Film sei fiir seine Sache eine Rekla-
me. Ich versuche, weder das eine noch das andere zu machen. Nicht etwas
zwischen beidem, sondern jenseits von beidem.?*

Kritik und Anerkennung sind in dieser Perspektive aufgehoben. Der Abstand
zum Gegenstand dient nicht der Bewertung. Er riumt der Sache im Gegen-
teil Platz ein, sodass es in der Anniherung zu einer Berithrung kommt: eine
Geste, die sich in der Bewegung zum Fremden eine Offenheit zur eigenen Af-
fizierung bewahrt. Ein Bricoleur ist hier am Werk, der sich der Mitarbeit des
Zufalls an seinem Werk bewusst ist und es deshalb weder je ganz sich selbst
zuschreiben noch je ganz zu Ende gedacht wihnen kann. Es artikuliert sich
die Haltung eines Ubenden, der seine Gegenstinde nicht durch Ergebnisse
stillstellen, sondern in Bewegung halten will, auf dass sie andere anrithren
und so zur Reflexion anstiften mégen. Der Ubende ist »weder blof aktiv noch
blo kontemplative, hilt sich vielmehr zwischen den Kategorien — genau dort
nimlich, wo sich diese berithren.?s

In der Reziprozitit der Berithrung scheint jener entscheidende Aspekt von
Farockis Filmen auf, der die Distanz seiner theoretisierenden Haltung in eine
Nihe zu verwandeln, den Logos des Vergleichens um das Pathos des Subjekts
zu erweitern sucht.?® Wenn sich »die Fihigkeit, sich theoretisch verhalten
zu kénnen, dadurch definiert, dafy man iiber einer Sache seine eigenen Zwe-
cke vergessen kanne, so geht Farocki weiter:%” Die eigenen Zwecke sollen von
dieser Sache in Mitleidenschaft gezogen werden konnen. Dies ist der ethi-
sche Kern einer Vermittlungspraxis, die nicht auf eine ekstatische Selbstver-
gessenheit ihres Publikums abzielt, sondern ihr ekstatisches Moment in den

24  Farocki, »Eine Rede (iber zwei Filmec, 1988, 24.

25  Peter Sloterdijk, Scheintod im Denken: von Philosophie und Wissenschaft als Ubung (Berlin:
Suhrkamp, 2010), 16.

26  Vgl. Didi-Huberman, Remontagen der erlittenen Zeit, 2014, 219.

27  Hans-Ceorg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik, Bd. 1, Gesammelte Werke (Tibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
1999),129.



https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EIN BILD ZUM SCHLUSS

Dienst einer medial induzierten Selbsterkenntnis stellt: eine aufklirerische
Introspektion der Erkenntnis.

Der Theoros, also die Figur, die dem heutigen Begriff der Theorie voraus-
geht, war ein Zuschauer von heiligen Festen der Gotter, der anschliessend
davon Bericht erstattete. Er gewinnt allein durch seine Anwesenheit im an-
sonsten unzuginglichen, abgeschlossenen Raum seine »sakralrechtliche Aus-
zeichnung, z.B. seine Unverletzlichkeit«.?® In anderen Worten: Er bezieht sei-
ne Legitimation weniger aus der Art und Weise als dem Gegenstand seiner
Vermittlung. Die nun vorgebrachten Aspekte von Farockis Inszenierung der
rituellen Handlungen rund um das Fotoshooting von Ein Bild weisen jedoch
in die genau gegenteilige Richtung. Es liegt darin »eine profane Ansteckung
(contagio), eine Berithrung, die den Zauber entkriftet und dem Gebrauch zu-
riickgibt, was das Heilige abgesondert und zu Stein gemacht hatte«.?® Farocki
bezieht seine Legitimation nicht aus einer Teilhabe am Heiligen, Abstrakten,
Allgemeinen, sondern aus der Restitution des vormals Abgesonderten. So ver-
mag an dieser Sache schliesslich aufzuscheinen, »was unsichtbar zu halten
insgeheim deren objektiven Zweck ausmacht«.3® Dabei handelt es sich nicht
um eine propositionale Erkenntnis, eine Lektion eines wissenden Lehrmeis-
ters, sondern um ein Ermdéglichen, Befihigen und Ermichtigen allein.

28 Gadamer, 129.
29  Agamben, »Lob der Profanierungs, 2005, 71.
30  Adorno, »Der Essay als Form«, 1958, 49.

23


https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

