
Ein Bild zum Schluss

Anfang der 80er Jahre dokumentiert Farocki ein Fotoshooting für den Playboy.

Ganze vier Tage werden für die Produktion der Mittelseite des Heftes aufge-

wendet. Der Aufwand, der für dieses eine Bild betrieben wird, muss etwas

bedeuten:

Das nackte Mädchen ist das Zentrum eines kommerziellen Kosmos. Man

muß sich vorstellen, daß um sie die Verlagsgebäude und Hotels kreisen, da-

zu noch Milchstraßen aus Dollarmillionen. Wenn also dieses Mädchen ein-

mal im Monat fotografiert wird, wird die konzernbildende Maßnahme ritu-

ell wiederholt. Ein Fehler, und der ganze Konzern geht mit einem Big Bäng

auseinander.1

Die Herstellung dieses einen Bildes wird zu einem »ausgedehnten, fast sym-

bolischen Arbeitsakt« aufgeblasen, weil damit etwas kaschiert werden muss:2

»Der Kern eines ganzen, riesigen Weltkonzerns ist so ein elendes, kleines,

nacktes Mädchen.«3 Denn bei dem monatlich abgehaltenen, konzernbilden-

den Brauch handelt es sich nicht um irgendeinewilde, selbst entworfene Form

des Rituals. Vielmehr erkennt Farocki im orchestrierten Tanz um die nackte

Mitte, wie »ein riesiger Konzern eine Jungfrau auf einem Stein opfert«.4

Farocki hat seit Beginn seiner Karriere in den späten 60er Jahren immer

wieder das kapitalistisch-imperialistisch gesinnte Machtgefüge kritisiert, in

dessen Ordnung er für den öffentlich-rechtlichen Rundfunk Inhalte produ-

zierte. Mit den Mitteln der Agitation versuchte er als medialer Guerillakämp-

fer zu infiltrieren und als ideologisch motivierter Lehrmeister zu bekehren

und zu überzeugen. Seiner Kritik ist jedoch jenes aufklärerische Moment

1 Farocki, »Eine Rede über zwei Filme«, 1988, 7.

2 Baumgärtel und Farocki, »Aus Gesprächen«, 2002, 219.

3 Baumgärtel und Farocki, 219.

4 Baumgärtel und Farocki, 219.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Epistemiken des Essayistischen

epistemologischer Selbstreflexion inne, deren Sensorium sich letztlich nach

innen richtet.Wenn er feststellt, dass die »Playboy-Leute dieses Fotografieren

[…] als Ereignis aufblähen«, um sich zu versichern, »wer sie sind und was sie

da machen«, so folgt unmittelbar darauf die Frage nach der eigenen Filmpra-

xis: »Warum bin ich legitimiert, hier zu filmen?«5

Was aber wäre eine adäquate Weise der Annäherung, will man den Ge-

genstand durch diese nicht bereits in ein bestimmtes Licht rücken? Die Geis-

teshaltung, »ein Ding von vielen Seiten« zu nehmen, »ohne es ganz zu er-

fassen«, nötigt Farocki zu einer komplementären Bewegung.6 Sie zeugt von

einem ausserordentlichen Willen der Einfühlung, eine Sache unter ihren ei-

genen Vorzeichen aufscheinen zu lassen. Gleichzeitig nötigt diese Position,

die im Grunde vom Wunsch einer hermeneutischen Nähe zeugt, zur Wah-

rung einer Distanz. Auf der Suche nach dem legitimen Blick muss Farocki

ein neues Verhältnis zu seinem Gegenstand einüben. Beim Dreh von Ein Bild

erkennt er zum ersten Mal die »Notwendigkeit des vorsatzlosen Blicks«.7

Mit der Intention, das Geschehen vor der Linse vorsatzlos wiederzugeben,

steht Farocki freilich nicht allein – immer wieder betont er seine Verbunden-

heit zum Direct Cinema.8 Interessanter scheint aber fast die Frage, was ihn

davon unterscheidet.Wesentlich ist wohl, dass es ihmweder um die exklusive

Teilhabe an einem historischen Moment geht noch um einen privilegierten,

intimen Blick hinter die Kulissen eines ansonsten geheimen oder unzugäng-

lichen Geschehens. Volker Pantenburg arbeitet den Unterschied treffend her-

aus, wenn er bemerkt, dass sich seine beobachtenden Filme unspektakulären

Situation widmen, »that do not seem to ask for documentation at all«.9

Die zugrundeliegendeHaltung dieser Praxis erinnert unweigerlich an den

ethnografischen Film – womit es kaum mehr verwunderlich erscheint, war-

um Farocki beim Fotoshooting für den Playboy die Parallelen zu einer Op-

fergabe hervorhebt. Einen legitimen Blick einüben bedeutet für ihn, sich jene

5 Baumgärtel und Farocki, 219.

6 Musil, DMoE, 1957, 257.

7 Christa Blümlinger, Kino aus zweiter Hand: zur Ästhetik materieller Aneignung im Film und

in der Medienkunst (Berlin: Vorwerk 8, 2009), 241.

8 Vgl. Farocki, »Über das Dokumentarische. On the Documentary (2015)«, 2016; Harun

Farocki, »Zweimal Leacock«, in Das Sichtbare Kino. Fünfzig Jahre Filmmuseum: Texte, Bil-

der, Dokumente., hg. von Alexander Horwath (Wien: Österreichisches Filmmuseum/

Synema, 2014), 304-6.

9 Pantenburg, »›Now that’s Brecht at last!‹ Harun Farocki’s Observational Films«, 2016,

153.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Bild zum Schluss 207

ethnografische Perspektive anzueignen, die das Fremde nicht zu zähmen ver-

sucht, sondern die »strangeness« erhalten will, »the gap between us and what

we see – a gap that can become a catalyst of irony, reflection, laughter, poetry,

or bewilderment«.10

Bei diesem gap handelt es sich nicht um jenen »radikalen Abgrund«, der

Jacques Rancière zufolge »die Art des Meisters von der des Unwissenden

trennt, weil er zwei Intelligenzen voneinander trennt: diejenige, die weiß,

worin die Unwissenheit besteht, und jene, die es nicht weiß.«11 Man muss

diesen gap François Jullien zufolge genauer als Abstand (écart) bezeichnen,

um ihn nicht als trennenden Graben zu missverstehen:

Abstandmeint eine Distanz, die sich auftut, die Getrenntes einander gegen-

überstellt, die ein Zwischen zum Vorschein bringt, welches die einmal ge-

trennten Terme in Spannung versetzt und sie dazu nötigt, sich gegenseitig

zu betrachten.12

Dieser Abstand ist der entscheidende Aspekt jeglicher Auseinandersetzung

mit dem Fremden, die unter dem Stern der Exploration und nicht der Iden-

tifikation stehen soll. Dabei geht es weniger ums Ausmachen von Differenzen

und Unterschieden zwischen dem Eigenen und dem Fremden.

Wenn diese Vergleichsarbeit lediglich das Ziel verfolgte, das Wesen des

einen vom anderen trennscharf abzugrenzen, so bliebe schliesslich nichts

anderes übrig, als »sich auf dieses in seiner Reinheit Erfasste zurückzuzie-

hen«.13 Diesen Rückzug gilt es zu vermeiden, schliesslich will Farocki eine

nachhaltige Reflexion anstossen. Stattdessen geht es mit der Wahrung ei-

nes Abstands ums Erzeugen einer »Spannung« zwischen demVergleichenden

und dem Verglichenen:

Der eine hört nicht auf, sich imanderen zu entdecken, sich in derGegenüber-

stellung sowohl zu erforschen als auch zu reflektieren. Will er sich selbst er-

kennen, bleibt er vom anderen abhängig und kann sich nicht auf das, was

seine Identität wäre, zurückziehen. Durch die zwischen den beiden Termen

10 Pantenburg, 158.

11 Jacques Rancière, Der emanzipierte Zuschauer (Wien: Passagen Verlag, 2008), 19f.

12 François Jullien, Es gibt keine kulturelle Identität: Wir verteidigen die Ressourcen einer Kul-

tur, übers. von Erwin Landrichter (Berlin: Suhrkamp, 2017), 75.

13 Jullien, 40.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Epistemiken des Essayistischen

hergestellte Entfernung hat die Distanz ein »Zwischen« zum Vorschein ge-

bracht, und dieses Zwischen ist aktiv.14

Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so schwierig, sich ein Bild davon zu ma-

chen. Es konstituiert sich nicht aus festen Zuständen, sondern aus einem

Spannungsfeld sich beobachtender Kräfte. Diese Dialektik bleibt nicht ohne

Auswirkung auf die Möglichkeit der Erkenntnis. Wenn es nicht mehr dar-

um geht, Zustände, Individualitäten oder Begriffe zu definieren, verliert ein

hierarchisch-klassifizierendes Denken notwendig an Stellenwert. Stattdessen

fordert dieWahrung von Abständen das Einüben einesDenkens imNebenein-

ander als aktive Praxis. Dieser ist es nicht darum beschaffen, ihr Gegenüber,

ihren Gegenstand durch Erklärungen stillzustellen, sondern ihn überhaupt

erst mithilfe der Mechanik solcher Aufhebung aufscheinen zu lassen.

Welche formalen Auswirkungen zeitigt ein entsprechendes Produkti-

onsethos, dem es nicht mehr ums Erklären beschaffen ist? Farocki will mit

seinen beobachtenden Filmen dem konventionellen »Produktionsschema der

meisten dokumentarischen Filme im Fernsehen und anderswo widerspre-

chen«, das sich ihm zufolge auf zwei Pfeiler stützt:15 Erstens ist der Film

vom Rhythmus eines ständigen Ortswechsels geprägt, an dessen jeweiligen

Stationen ein Aspekt einer erklärenden Erzählung stattfindet. Für das Sze-

nario eines Fotoshootings entwirft er kurzerhand ein mögliches Drehbuch:

Zunächst wird der Auswahlprozess des Models gezeigt, dann werden die

Kandidatinnen in einer Diskothek vorgestellt, anschliessend der Fotograf

eingeführt und schliesslich auf die einzelnen Models in alltäglichen Situatio-

nen näher eingegangen.16 Entscheidend an diesem Produktionsschema ist,

dass weder »etwas Einmaliges noch etwas oft Wiederholtes geschieht«.17 In

anderen Worten: Es favorisiert Zerstreuung über Konzentration.

Der zweite Pfeiler besteht aus einem erklärenden Kommentar, der die he-

terogenen Szenen zu einer stimmigen Erzählung fügt. Erklären heisst, die

Bilder mit einer abstrakten Darstellung des Vorgangs aufwerten zu wollen.

Ein solcher Kommentar hat die Kraft zu begradigen, sollte die Wirklichkeit

ihre Aufzeichnung nach einem vorgefassten Plan verweigern.

Beide Aspekte dieses Produktionsschemas wollen Bilder immer wieder als

Beweismaterial für eine vorgefasste Idee heranziehen. Deshalb kehrt Farocki

14 Jullien, 40.

15 Farocki, »Eine Rede über zwei Filme«, 1988, 25.

16 Vgl. Farocki, 25.

17 Farocki, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Bild zum Schluss 209

den Produktionsprozess im Laufe seiner Karriere um. Anstatt einen Film am

Schreibtisch zu ersinnen, versucht er diesen im Material vorzufinden: »Ich

lese kein Drehbuch, ich will auch nicht wissen, was das Filmmaterial heissen

soll, sondern was es heisst.«18

Ein vorsatzloser Blick ist die eine Voraussetzung einer solchen Arbeits-

praxis, die andere hat etwas mit Geduld und Konzentration zu tun.Wie diese

zu erreichen wäre, ist bereits in der Kritik enthalten, dass die Wiederholung

keinen Platz in herkömmlichen, narrativen Dokumentarfilmen hat. Dass Fa-

rocki derWiederholung schon früh besondere Aufmerksamkeit schenkt, steht

zweifellos im Zusammenhang mit deren Verfremdungs- und Reflexionspo-

tential. Die Vermutung liegt nahe, dass er auf dieses Potential aufmerksam

wurde durch seine Arbeitsweise im Verbund: Ein Bild kann in unterschiedli-

chen Zusammenhängen Verwendung finden und in den sich ändernden Kon-

stellationen zu immer neuen Erkenntnissen anregen: ein Beispiel dafür, wie

die ökonomische Stellung eines Künstlers im Zusammenhang mit seiner Er-

kenntnisweise steht – und wie der Essayist als Glaneur aus marginaler Posi-

tion agiert.

Am Beispiel der Verwendung von Wiederholungen und Variationen lässt

sich eine erstaunliche Entwicklung bei Farocki nachzeichnen. Nutzte er sie in

seinen frühen Lehrfilmen als didaktisches Mittel der Überzeugung, indem sie

einen abstrakten Gedanken beweisen sollten, tritt die Generalisierung mehr

und mehr in den Hintergrund. Übrig bleibt die Gegenüberstellung, das Ne-

beneinander unterschiedlicher Bilder, deren Relation zur Reflexion anstiftenn

soll, ohne Erklärungen aufzuzwingen.

Solche Filme stellen die Rezipienten vor beträchtliche Herausforderun-

gen. Die eigentümliche Schwebe verunmöglicht oberflächliche Kategorisie-

rungen, erschwert mithin die Beurteilung, wovon ein Film überhaupt han-

delt. Die Absenz einer erklärenden Stimme eröffnet einen Interpretations-

spielraum, in dem Farocki mittels Montage nur spärliche Orientierung bie-

tet. Das Fehlen von Erklärungen darf mit demEtablieren eines Abstands, aber

nicht mit einer auktorialen Absenz verwechselt werden. Farocki wählt in Ein

Bild den zu filmenden Ausschnitt,montiert diesen in einen sinnstiftenden Ab-

lauf und unterlegt ihn an einigen Stellen mit Musik. An den gestalterischen

Entscheidungen zeichnen sich jedoch ästhetische und ethische Kriterien ei-

ner Film- und Montagepraxis ab, die sich nicht selbst zum Thema machen

18 Zulauf und Farocki, »Rituale und ihre Öffentlichkeit. Auszug aus einem Interview mit

Harun Farocki«, 2007, 104.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Epistemiken des Essayistischen

will. Mit Sloterdijk gesprochen rückt Farockis Vermittlungspraxis eher in die

Nähe eines Handwerks als der Kunst. Diese unterscheidet sich bezüglich ih-

rer »Entschlossenheit, das Kunstkönnen als solches im Werkstück (opus) zur

Schau zu stellen«.19 An die Stelle eines ihr »eingeformten Zwangs zur Bewun-

derung« tritt ein »alltäglicher Gebrauch«.20

Was aber könnte dieser Gebrauch sein? Bei aller Sorgfalt, Einfühlung und

Geduld, mit der Farocki immer wieder das Handwerk von Arbeiterinnen, Fil-

memachern, Fotografinnen, Künstlern, Autorinnen, Dozenten, Architektin-

nen bis hin zu Werbefachleuten und Unternehmerinnen dokumentiert, stel-

len seine Filme weder Apologien der jeweiligen Praktiken dar noch einen ent-

larvenden Blick hinter deren Kulissen. Eine Rezeption, die am ästhetischen

Denken und am Handwerk der Fotografie interessiert ist, erwartet am Ende

von Ein Bild vielleicht die Mittelseite als Resultat des dokumentierten Prozes-

ses. Diese wird aber nie gezeigt. Farocki dokumentiert ein Handwerk nicht,

um in dieses erklärend einzuführen. Die Geduld beim Beobachten der Arbeit

zielt nicht auf ein tieferes Verständnis der zugrundeliegenden ästhetischen

Kriterien. Vielmehr sensibilisiert sie dafür, dass diese Arbeit von einer Reihe

scheinbar willkürlicher ästhetischer Kriterien bestimmt wird und dass das

Auffinden des endgültigen Bildes einem Ritual mit all seinen Gesetzen und

impliziten Abläufen gleichkommt.

In Stillleben macht sich Farocki darüber Gedanken, wie sich die Abbil-

dungskunst der Alchimie anverwandelt, indem sie »nach einer Wahrheit in

der Erscheinung« sucht. Die Alchimie glaubt daran, dass durch die Kombina-

tion verschiedener Stoffe, die für sich jeweils eine Eigenschaft von Gold auf-

weisen, schliesslich Gold hergestellt werden könne. Bei Bense heisst es, der

Essayist sei ein »Kombinatoriker, ein unermüdlicher Erzeuger von Konfigu-

rationen um einen bestimmten Gegenstand«.21 Ist er ebenfalls auf der Suche

nach einem Stück Gold, einer Wahrheit in der Erscheinung? Die ›Wahrheit‹,

nach der die Playboyfotografen suchen und nach der sie ihre ästhetischen

Kriterien richten, muss als Produkt eines Austauschs, eines Handels, eines

Abwägens von Angebot und Nachfrage verstanden werden. Sie schürfen nach

einer Form, die sich in einen monetären Tauschwert übersetzen lässt. Farocki

hingegen geht es offenkundig nicht um den Versuch, etwas herzustellen, das

sich auf einem Markt als knappes Gut teuer verkaufen liesse. Dass »die neue

19 Sloterdijk, Dumusst Dein Leben ändern, 2008, 462.

20 Sloterdijk, 462.

21 Bense, »Über den Essay und seine Prosa«, 1952, 34.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Bild zum Schluss 211

Naturwissenschaft« den Versuch aufgab, »Gold herzustellen«, wie es in Still-

lebenweiter heisst, bedeutet auch, dass sich die zugrundeliegende Motivation

von einer ökonomischen zu einer epistemischen wandelte. In diesem Punkt

berührt Farockis Praxis das Ethos der Wissenschaftlichkeit.

Ein weiterer Berührungspunkt der beiden Felder liegt in ihrer Fokussie-

rung. Farocki erklärt in Ein Bild kein Handwerk, er zeigt auf die zugrunde-

liegenden Machtstrukturen, die das Unterfangen legitimieren. Man könnte

diesen Ansatz mit Volker Pantenburg »instruktiv« nennen, um gleichzeitig

auf den vermittelnden Anspruch und den im Wort Struktur gefassten Fokus

der Perspektive hinzuweisen:

Learning about structures and then displaying how structures configure,

mould, and shape narration, meaning, and ideology was one of the most

influential developments in the humanities; it is no exaggeration (or just a

small one) to identify the discovery of ›structures‹ with the birth of ›theory‹

itself as it was conceived about 40 years ago in France.22

Berühren sich die hier beschriebene ›Theorie‹ und Farocki in ihrer Meta-

Perspektive, so könnten die Mittel zur Erlangung einer Erkenntnis und die

Position, aus der sich ihre Kritik artikuliert, kaum unterschiedlicher ausfal-

len. Als Teil einer gesellschaftlichen Institution agieren Akademiker immer

auch als Hüter jener Episteme, die sie legitimiert. Nicht jede Theoretikerin

wird aufgrund ihrer institutionellen Einbindung notwendig blind gegenüber

den Strukturen, in die sie eingelassen ist – zugleich lässt sich ein möglicher

Interessenkonflikt nicht einfach von der Hand weisen:

Es genügt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, siemöchte beglau-

bigt und geliebt werden. Siemöchte erklärt werden. Jede Institution ist eine

Erklärung der Gesellschaft, eine Inszenierung der Ungleichheit.23

Selbst wenn sich eine akademische Disziplin auf die Fahnen schriebe, poli-

tisch zu werden und an ihrem eigenen Fundament zu kratzen, gäbe es damit

nur umsomehr zu erklären. Farocki aber spricht weder imNamen einer Insti-

tution, noch gleicht er seine ästhetischen Kriterien auf eineMarkttauglichkeit

ab. Diese Unabhängigkeit erlaubt ihm die unerhörte Freiheit, seinen Arbeiten

22 Pantenburg, »Manual: Harun Farocki’s Instructional Work«, 2009, 94.

23 Jacques Rancière, Der unwissende Lehrmeister: fünf Lektionen über die intellektuelle Eman-

zipation, übers. von Richard Steurer, (Wien: Passagen, 2007), 123.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Epistemiken des Essayistischen

weder eine ästhetische noch eine epistemische Legitimation einschreiben zu

müssen:

Der Auftraggeber, die Fernsehanstalt, nimmt […] an, ich mache einen Film,

der eine Kritik am Gegenstand übe, und der Inhaber oder Verwalter des ge-

filmten Gegenstandes nimmt an, mein Film sei für seine Sache eine Rekla-

me. Ich versuche, weder das eine noch das andere zu machen. Nicht etwas

zwischen beidem, sondern jenseits von beidem.24

Kritik und Anerkennung sind in dieser Perspektive aufgehoben. Der Abstand

zum Gegenstand dient nicht der Bewertung. Er räumt der Sache im Gegen-

teil Platz ein, sodass es in der Annäherung zu einer Berührung kommt: eine

Geste, die sich in der Bewegung zum Fremden eine Offenheit zur eigenen Af-

fizierung bewahrt. Ein Bricoleur ist hier am Werk, der sich der Mitarbeit des

Zufalls an seinem Werk bewusst ist und es deshalb weder je ganz sich selbst

zuschreiben noch je ganz zu Ende gedacht wähnen kann. Es artikuliert sich

die Haltung eines Übenden, der seine Gegenstände nicht durch Ergebnisse

stillstellen, sondern in Bewegung halten will, auf dass sie andere anrühren

und so zur Reflexion anstiften mögen. Der Übende ist »weder bloß aktiv noch

bloß kontemplativ«, hält sich vielmehr zwischen den Kategorien – genau dort

nämlich, wo sich diese berühren.25

In der Reziprozität der Berührung scheint jener entscheidende Aspekt von

Farockis Filmen auf, der die Distanz seiner theoretisierenden Haltung in eine

Nähe zu verwandeln, den Logos des Vergleichens um das Pathos des Subjekts

zu erweitern sucht.26 Wenn sich »die Fähigkeit, sich theoretisch verhalten

zu können, dadurch definiert, daß man über einer Sache seine eigenen Zwe-

cke vergessen kann«, so geht Farocki weiter:27 Die eigenen Zwecke sollen von

dieser Sache in Mitleidenschaft gezogen werden können. Dies ist der ethi-

sche Kern einer Vermittlungspraxis, die nicht auf eine ekstatische Selbstver-

gessenheit ihres Publikums abzielt, sondern ihr ekstatisches Moment in den

24 Farocki, »Eine Rede über zwei Filme«, 1988, 24.

25 Peter Sloterdijk, Scheintod imDenken: von Philosophie undWissenschaft als Übung (Berlin:

Suhrkamp, 2010), 16.

26 Vgl. Didi-Huberman, Remontagen der erlittenen Zeit, 2014, 219.

27 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit undMethode. Grundzüge einer philosophi-

schen Hermeneutik, Bd. 1, Gesammelte Werke (Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),

1999), 129.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Bild zum Schluss 213

Dienst einer medial induzierten Selbsterkenntnis stellt: eine aufklärerische

Introspektion der Erkenntnis.

Der Theoros, also die Figur, die dem heutigen Begriff der Theorie voraus-

geht, war ein Zuschauer von heiligen Festen der Götter, der anschliessend

davon Bericht erstattete. Er gewinnt allein durch seine Anwesenheit im an-

sonsten unzugänglichen, abgeschlossenen Raum seine »sakralrechtliche Aus-

zeichnung, z.B. seine Unverletzlichkeit«.28 In anderenWorten: Er bezieht sei-

ne Legitimation weniger aus der Art und Weise als dem Gegenstand seiner

Vermittlung. Die nun vorgebrachten Aspekte von Farockis Inszenierung der

rituellen Handlungen rund um das Fotoshooting von Ein Bild weisen jedoch

in die genau gegenteilige Richtung. Es liegt darin »eine profane Ansteckung

(contagio), eine Berührung, die den Zauber entkräftet und dem Gebrauch zu-

rückgibt,was dasHeilige abgesondert und zu Stein gemacht hatte«.29 Farocki

bezieht seine Legitimation nicht aus einer Teilhabe am Heiligen, Abstrakten,

Allgemeinen, sondern aus der Restitution des vormals Abgesonderten. So ver-

mag an dieser Sache schliesslich aufzuscheinen, »was unsichtbar zu halten

insgeheim deren objektiven Zweck ausmacht«.30 Dabei handelt es sich nicht

um eine propositionale Erkenntnis, eine Lektion eines wissenden Lehrmeis-

ters, sondern um ein Ermöglichen, Befähigen und Ermächtigen allein.

28 Gadamer, 129.

29 Agamben, »Lob der Profanierung«, 2005, 71.

30 Adorno, »Der Essay als Form«, 1958, 49.

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465912-005 - am 13.02.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465912-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

