8

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Die Glaubigen verstanden sich als Gemeinschaft der Heiligen, Erwihlten oder Beru-
fenen, als Tempel Gottes und besonders als Leib Christi. Sie bezeichneten ihre Gemein-
schaft als Ekklesia (Versammlung), das heif3t als Kirche, und @ibertrugen damit einen
Begriff aus dem Zusammenleben griechischer Stidte auf sich, der zugleich Begriff fiir
das versammelte Volk Israel, fiir das auserwihlte Volk Gottes war. In ihrer aus Juden
und Heiden zusammengesetzten Kirche sahen sie das wahre oder neue Israel. An den
verschiedenen Bildern und Lehren von der Kirche sowie an den verschiedenen Lebens-
formen der konkreten Gemeinden, wie sie sich im Neuen Testament abzeichnen, wird
deutlich, dass die geistgewirkte Einheit der Kirche von Anfang an eine Einheit in Vielfalt
war.

1.3 Kirche als Volk Gottes

Im theologischen Teil wird zunichst chronologisch die Entwicklung der Kirche in der
Antike (Kap. 1.3.1), im Mittelalter (Kap. 1.3.2) und in der Neuzeit (Kap. 1.3.3) skizziert so-
wie in einigen Punkten das Zweite Vatikanische Konzil der romisch-katholischen Kirche
aus den Jahren 1962-1965 (Kap. 1.3.4) und das Heilige und Grofe Konzil der Orthodo-
xen Kirche aus dem Jahr 2016 (Kap.1.3.5) zusammengefasst. Die beiden folgenden Kapi-
tel sind allgemein der Okumene (Kap. 1.3.6) und speziell ékumenischen Anniherungen
(Kap. 1.3.7) gewidmet. Schlieflich wird noch die Weltsynode der romisch-katholischen
Kirche aus den Jahren 20212024 vorgestellt (Kap. 1.3.8), bevor im Schlusskapitel fiir ei-
nen menschlicheren Umgang in der Kirche plidiert wird, deren gegenwirtige Krise auch
die Krise der Gesamtgesellschaft abbildet (Kap. 1.3.9).

1.3.1 Die geschichtliche Entwicklung der Kirche in der Antike (100-500 n. Chr.)

Da es hier selbstverstindlich nicht méglich ist, die Kirchengeschichte auch nur in gro-
ben Ziigen nachzuzeichnen, wird sie, etwas willkiirlich, in mehrere Epochen eingeteilt —
in christliche Antike (etwa 100-500 n. Chr.), Mittelalter (etwa 500-1500), Neuzeit (etwa
1500-1900) sowie 20. und 21. Jahrhundert —, um dann innerhalb dieser Epochen einige
thematische Schwerpunkte zu setzen. In der Antike stehen im Brennpunkt die Kanoni-
sierung der Schrift (Kap. 1.3.1.1), die Entwicklung der Amter (Kap. 1.3.1.2) und die Glau-
bensbekenntnisse und Konzilien (Kap. 1.3.1.3). Beim Mittelalter wird die Aufmerksam-
keit der Entwicklung des Papsttums und der Spaltung in Ost- und Westkirche gelten.
Aus der Neuzeit werden die Reformation und das Erste Vatikanische Konzil behandelt,
wihrend im 20. Jahrhundert insbesondere das Zweite Vatikanische Konzil der romisch-
katholischen Kirche und im 21. Jahrhundert besonders das Grof3e Konzil der Orthodoxen
Kirche sowie die Weltsynode der rémisch-katholischen Kirche von Interesse sein wird.

1.3.1.1 Die Kanonisierung der Schrift
In neutestamentlicher Zeit trennten sich das Christentum und das Judentum in einem fiir
beide Seiten leidvollen Prozess. Auf die Ausgrenzung durch das Judentum, wie sie et-

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

wa an der Christenverfolgung durch Saulus erkennbar ist*?, reagierte das Christentum
vielfach mit dem Anspruch, selbst das eigentlich erwihlte Volk Gottes und damit dem
Judentum iiberlegen zu sein, sowie ,,mit wachsender antijiidischer Polemik“?*°. Diese
hat sich als kollektive Ablehnung des Judentums und prinzipielle Judenfeindlichkeit auch in
den Schriften des Neuen Testaments niedergeschlagen.*" In der Folge wurde spiter im
3. und 4. Jahrhundert innerhalb der Kirche zunehmend das Judenchristentum ausge-
grenzt, deren Mitglieder bestimmte Elemente des jiidischen Lebens wie die Beschnei-
dung, die Reinheitsgebote und das Sabbatgebot als fiir sich selbst verbindlich betrachte-
ten.

Die Schriften, die unter Christen im 1. Jahrhundert entstanden und das Christusereig-
nis bezeugten und deuteten, traten neben die heiligen Schriften des Judentums. Auf die-
ser Basis entwickelte das Christentum im 2. und 3. Jahrhundert ihre heilige Schrift, die
christliche Bibel.*** Sie setzte sich aus dem Alten und dem Neuen Testament zusammen
und war die entscheidende Norm fiir Lehre und Leben. Gerade auch in Abgrenzung ge-
gen Markion (ca. 100-160), fir den der zornige und unberechenbare Gott des Alten Testa-
ments nichts mit dem liebevollen Gott des Evangeliums zu tun hatte, betonte man, dass
beide Testamente auf den einen Gott zuriickgehen und das Alte das Neue vorbereitet und
ankiindigt.

,Bereits vor 200 kam dieser Prozess zu einem gewissen Abschluss. Irendus legte aus-
fithrlich dar, dass die vier Evangelien nach Matthaus, Markus, Lukas und Johannes die
entscheidende Grundlage fiir die Darstellung des Christusereignisses sind. Aufierdem
war eine Sammlung der Paulusbriefe bereits weit etabliert und wurde als autorita-
tivangesehen. Auch der erste Petrusbrief, die Apostelgeschichte und der Jakobusbrief
wurden breit rezipiert. Die Apokalypse hingegen stief im Osten auf Vorbehalte, wah-
rend im Westen der Hebrierbrief noch nicht iiberall akzeptiert war.4*

Wahrend als Altes Testament die [griechische] Septuaginta einschliefilich der Schriften,
fiir die kein hebriisches Original bekannt war, iibernommen wurde, war das Verzeich-
nis neutestamentlicher Schriften lange Zeit noch nicht genau bestimmt. Der Prozess der
Kanonbildung durfte vielgestaltig gewesen sein, da feste allgemeine Kriterien fiir die Aus-
wahl fehlten und es noch keine itbergeordneten Instanzen gab, die die Festlegungen hit-
ten beschliefen konnen. Als besondere Kriterien galten die Apostolizitit (Herkunft von
den Aposteln oder ihren Schiilern), der liturgische Gebrauch (Hinweis auf die existentiel-
le Bedeutung) und die kirchliche Rezeption (Entsprechung zur Glaubensregel, d. h. zu den
frithchristlichen Glaubensbekenntnissen).

Bereits Origenes wollte zwischen allgemein anerkannten und umstrittenen Schrif-
ten unterscheiden und von beiden diejenigen abheben, die zu verwerfen waren. Um das
Jahr 320 unterteilte Euseb von Cisarea die Schriften hinsichtlich ihrer Autoritit dann so:
Es gab Schriften, die als autoritativ anzusehen waren, dann Schriften, die gut und niitzlich

429 1Kor1s,9; Gal1,13; Phil 3,6.

430 Hauschild/Drecoll 130—133.

431 Z.B.1Thess 2,15f; Mt 21,41; 23,29-31; 27,25; Joh 8,44; Apg 2,23.36; 3,13—15; 13,27—29.
432 Bd.1, Kap.3.2.

433 Hauschild/Drecoll 152.

14.02.2026, 08:40:23.

79


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

zu lesen waren, denen jedoch keine besondere Autoritit beizumessen war, und schlief3-
lich Schriften, die in ihrem Wert zu relativieren waren. Trotz der Bedenken gegen die Offen-
barung des Johannes (Apokalypse) im Osten zihlte Athanasius in seinem 39. Osterfest-
brief aus dem Jahr 367 eine Liste von 27 neutestamentlichen Schriften auf, die er auch
Kanon nannte und als fiir die Kirche verbindlich einstufte. , Dieser Bestand war ab dieser
Zeit im Osten nicht mehr umstritten.“** Im Westen, in dem insbesondere der Hebrier-
briefimmer noch Bedenken ausgesetzt war, erstellte eine romische Synode unter Bischof
Damasus im Jahr 382 eine Liste von 47 alttestamentlichen und 26 neutestamentlichen
Schriften. Dieses Korpus wurde auf einer Synode in Hippo im Jahr 393 einhellig fixiert,
so dass sich im Westen faktisch derselbe Bestand wie im Osten durchsetzte. Damit war
gegen Ende des 4. Jahrhunderts die Kanonbildung abgeschlossen.

In der lateinischen Tradition blieb der Umfang der Schriften bis zur Reformation
unumstritten. ,Wihrend das Konzil von Trient ihn erneut aufgriff (DH 1502-1504),
unterschieden die lutherische und reformierte Tradition im Alten Testament zwischen
den Schriften, fiir die es ein hebriisches Original gab, und solchen, die auf einem
griechischen Text beruhten. Letztere wurden als Apokryphen in ihrer Bedeutung relati-
viert (doch tauchten im 20. Jahrhundert durch Textfunde in der Kairoer Geniza und in
Qumran fiir Jesus Sirach hebriische Originale auf).“**> Fiir die evangelische Tradition
sind diese alttestamentlichen Schriften niitzlich und gut zu lesen, besitzen aber keine
Autoritit in Lehrfragen. Hingegen ist der von Athanasius festgelegte neutestamentliche
Kanon von 27 Schriften heute in allen christlichen Kirchen anerkannt.

Durch die Kanonbildung wurde die Bibel zum Buch der Kirche, die damit eine un-
fehlbare und irreversible Entscheidung getroffen hat. Das ist insofern gerechtfertigt, als
die Urkirche als Kirche der Zeugen des Osterereignisses fiir alle weiteren Generationen
normierende Bedeutung hat. Weil ihr Glaube historisch in der heiligen Schrift festgehal-
ten und weitergegeben wurde, ist die Schrift fiir die gesamte nachapostolische Kirche
oberste Glaubensnorm.

Literatur

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter Mitarbeit von Hel-
mut Hoping herausgegeben von Peter Hiilnermann, 45. Auflage [= DH], 2017.

Wolf-Dieter Hauschild/Volker Henning Drecoll: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschich-
te, Band 1. Alte Kirche und Mittelalter, 2. Auflage der vollstindig liberarbeiteten Neu-
ausgabe 2019.

434 Ebd.155.
435 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

1312 Die Amtertrias von Bischof, Priester, Diakon und der Monepiskopat

Seit Ende des 1. Jahrhunderts verloren die charismatisch begriindeten Dienste des Pro-
pheten und des Lehrers an Bedeutung. Dagegen wurde das Leitungsamt der Bischife, Al-
testen und Diakone immer wichtiger. Ihre Weiterentwicklung — und damit die weitere In-
stitutionalisierung der Kirche — dokumentiert der 1. Clemensbrief, der aus dem Jahr 96
stammen konnte. Dieser Brief der rémischen Gemeinde an die Gemeinde in Korinth be-
legt die kollektiven Leitungsstrukturen in den Gemeinden um das Jahr 100. Das gemein-
same Leitungsamt der Episkopen wird hier ,auf die Apostel zuriickgefithrt, die in den von
ihnen oder ihren unmittelbaren Schiilern begriindeten Gemeinden Leitungen eingesetzt
haben“**. Damit war die Grundidee der apostolischen Sukzession gegeben, der zufolge nur
der Amtstrager sein Amt rechtens ausiibt, der es von den Aposteln herleitet. Im Vorder-
grund stand die Kollegialitit. Das Kollegium der Bischéfe mit dem Papst (als Haupt) wird
spiter als der Nachfolger des Apostelkollegiums mit Petrus (an der Spitze) gelten, wih-
rend der einzelne Bischof nur als Glied dieses Kollegiums Nachfolger der Apostel ist.*’
Nach katholischem Verstindnis ist die Nachfolge durch die ununterbrochene Kette bezie-
hungsweise das Netz der Handauflegungen bei der Bischofsweihe gewihrleistet, mittels
derer die Weihekandidaten in das Kollegium der Bischofe aufgenommen werden. Histo-
rischist das freilich insofern problematisch, als in der zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts
zum Teil fiktive Bischofslisten (etwa fiir Rom oder fiir Antiochia) erstellt wurden, die illus-
trieren sollten, ,dass der gegenwirtige Amtsinhaber ein Nachfolger der Nachfolger der
Apostel sei“+®,

Fiir den Autor des 1. Clemensbriefes ist jedenfalls das Leitungsamt der Episkopen
oder Presbyter als solches gottgewollt und darum unantastbar. In ihm verkorpert sich in-
nerkirchlich die ewige Ordnung Gottes: Wie Christus von Gott gesandt ist, so sind die
Apostel von Christus gesandt und die Episkopen und Diakone ihrerseits wieder von den
Aposteln, die sie ermichtigt haben, fiir die Zeit nach threm Tod neue Episkopen einzu-

setzen.*’

,Diesevon Gott gegebene Ordnungin der Kirche manifestiertsich vorallemin der Feier
des eucharistischen Gottesdienstes, der in Analogie zur mosaischen Kultordnung be-
trachtet wird. Wie dort den Priestern und Leviten, so wird in der Kirche den Episkopen
die Verantwortung fir den Gottesdienst anvertraut (43; 44,4). [..] Im 1. Clemensbrief
wird damit wohl zum ersten Mal das Presbyter- und Episkopenamt als solches zu ei-
nem konstitutiven Strukturelement in der Kirche erklart und zugleich sakralrechtlich
begriindet“44°

Auch wenn die Episkopen im Brief noch nicht direkt als Priester bezeichnet werden, un-

terscheiden sie sich dem Autor zufolge vom Volk der Glaubigen durch ihr gottgewolltes

kirchliches Amt, das von ,besonderer, gleichsam sakraler [heiliger] Wiirde“ist.**

436 Ebd.172.

437 Z.B.DH 379 697 766 960 1824 1828 2287 4144 4146.
438 Hauschild/Drecoll 172.

439 Did 42; 44.

440 Kehl 316.

441 Hauschild/Drecoll 172.

14.02.2026, 08:40:23.

81


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Bei Ignatius von Antiochien, der als Bischof im 2. Jahrhundert das Martyrium erlitt,
war dann die Dreigestuftheit des kirchlichen Amtes mit Episkopat, Presbyterat und Diako-
nat bereits deutlich ausgepragt. Wie aus seinen zwischen den Jahren 110 und 117 entstan-
denen Briefen hervorgeht, sah er in der Gemeinde einen geistlichen Organismus, der in
lebendiger Beziehung zum erh6hten Herrn steht, und einen Ort, an dem der Geist wirkt.
Die Gldubigen waren fuir ihn ,Gott-trager, Tempeltriger, Christustrager, Triger des Hei-
ligen“*+*. Sie waren ,Gottes voll“. Dies galt jedoch nicht fiir eine innerlich zerstrittene Ge-
meinschaft. Vielmehr war die Gemeinde nur dann wirklich Gemeinde Jesu Christi, wenn
sie in sich einig war. Diese Einheit stellte wiederum der Bischof sicher, den Ignatius fiir
den wahren Pneumatiker und Triger des Geistes hielt. Glauben und Gehorsam gegen-
iiber dem einem Bischof gehérten daher untrennbar zusammen.** Besonders durch die
Taufe, die Eucharistie und die Agape, die ein liturgisch geprigtes Liebesmahl war, sollte
der Bischof das einheitliche Gemeindeleben gewihrleisten.

Da fiir Ignatius die Einheit den hochsten Wert darstellte, bestand fiir ihn die ideale
Gestalt des Bischofsamtes auch nicht mehr in einem Episkopatskollegium, sondern im
sogenannten monarchischen Episkopat, also der Regierung eines einzigen Bischofs. Der
eine Episkopos war von einer Amterhierarchie umgeben. Er wurde vom Presbyterkolle-
gium und von den Diakonen unterstiitzt. Mit ihnen zusammen leitete er die Gemeinde,
vor allem durch den Vorsitz bei der Eucharistiefeier. Durch diese ,Verbindung von gott-
lich-geistlich begriindeter Einheit der Kirche und ihrer strukturellen Reprisentation im
kirchlichen Amt“sollte Ignatius ,die entscheidenden Weichen fiir die spitere katholische
Amtstheologie” stellen.***

Umstritten ist, ob Ignatius mit seinen Briefen einen bereits vorfindlichen Zustand in
Kleinasien oder nur eine bestimmte Idealvorstellung von Gemeindeleitung beschrieben
hat. Jedenfalls ist im 2. Jahrhundert an die Stelle einer kollektiven Leitung nach und nach
der Monepiskopat getreten, also die Struktur, wonach die Christenheit an jedem Ort (un-
abhingigvon seiner GrofRe) durch einen Bischof geleitet wird. Der Monepiskopat scheint
sich jedoch erst in der zweiten Hilfte des Jahrhunderts iiberall durchgesetzt zu haben.
Zum Prinzip der apostolischen Sukzession war die Praxis der Weihe beziehungsweise Or-
dination hinzugekommen. Die Entwicklung des Amtes als eine dauerhafte, herausgeho-
bene Funktion, der besonderer Geistbesitz zugeschrieben wurde, hatte zu dieser litur-
gischen Neuerung gefithrt: Die Amtstriger wurden in einem eigenen liturgischen Akt
unter Gebet und Handauflegung in ihr Amt eingefiihrt.

,Die Handauflegung knlpfte dabei durchaus an Vorbilder an (etwa die jiidische Praxis
der Handauflegung, mit der ein Rabbi seine Schiiler zur Weitergabe der Lehre bevoll-
machtigte), wurde aber besonders als Geste der Geistverleihung aufgefasst. Mit dem
kirchlichen Amt wurde daher einerseits die richtige Lehre durch die Predigten verbun-
den, andererseits aber auch die besondere geistliche Vollmacht zur Stindenvergebung
und die Leitung der Tauf- und Eucharistiefeiern. 44

442 Ignatius: Briefan die Epheser 9,2.

443 Ignatius: Brief an die Epheser; Polykarpbrief 6,1.
444 Kehl 317.

445 Hauschild/Drecoll 173.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Der Ritus der Handauflegung war bereits in den Pastoralbriefen bezeugt. So heiflt es in 1
Tim 4,14: ,Vernachlissige die Gnade nicht, die in dir ist und die dir verliehen wurde, als
dir die Altesten aufgrund prophetischer Worte gemeinsam die Hinde auflegten!“*¢

Spitestens zu Beginn des 3. Jahrhunderts hatte sich iiberall die dreigliedrige Amter-
struktur mit Bischofen, Presbytern und Diakonen verbreitet, und es wurde der Priester-
begriff (sacerdos) auf Bischofe, dann auch auf Presbyter (daher das deutsche Wort ,, Pries-
ter*) iibertragen, so dass es von da an in der Kirche offiziell sakrale Amtstriger gab, die
in Konkurrenz zu Priesterschaften anderer Kulte traten und als Heilsmittler fungierten.
,Damit wurde eine religionsgeschichtlich bemerkenswerte Anniherung an die spitan-
tike Umwelt vollzogen, parallel zur Bezeichnung der Eucharistie als Opfer.“44”

Aus religionswissenschafilicher Sicht bezeichnet der Titel Priester oder Priesterin iib-
licherweise religiose Spezialisten, die bestimmte Zugangsvoraussetzungen (z. B. Ge-
schlecht, Abstammung aus bestimmten Familien, kérperliche Unversehrtheit) erfiillen,
den Kultus, das heif’t die Gotterverehrung oder den Gottesdienst, vollziehen und unter
Umstdnden Lehre und Tradition ihrer Religionsgemeinschaft bewahren. Im Gegensatz
zu religiosen Charismatikern wie etwa Schamanen (Vermittlern zur Geisterwelt), Sehern
oder Propheten erhalten sie eine besondere Ausbildung und werden durch eine eigene
Zeremonie in ihr Amt eingesetzt. Sie vermitteln zwischen dem Heiligen und Profanen,
zwischen der transzendenten Welt und der Alltagswelt, weshalb ihnen Heiligkeit kraft
des Amtes zugeschrieben wird und ihr Priestertum oft nach aufen iiber Besonderheiten
der Lebensweise (z. B. Speise- und Reinheitsvorschriften, Beschrinkungen der sozialen
Kontakte, Zolibat) und der Kleidung kenntlich ist.

Beider christlichen Ubertragung des Priestertitels auf Bischéfe und Alteste stand das
alttestamentliche Priestertum im Hintergrund. Wie aus dem Pentateuch hervorgeht, gehor-
tendie Priester zu den Leviten, die allein fiir den Tempeldienst zustindig waren und eine
eigene Gruppe innerhalb des Volkes Israel bildeten.**® Sie waren von Gott erwihlt, von
den anderen ausgesondert und in seine Nihe geholt**, um unmittelbar vor ihm zu ste-
hen, fiir ihn Dienst zu tun und ihm Opfer darzubringen.*° Brachten sie Schuld- oder
Sundopfer dar, erwirkten sie fir die Betreffenden Versohnung von ihrer Siinde, sodass
Gott ihnen vergab.*' Zwar war das ganze Volk von Gott dazu aufgerufen, heilig zu sein,
weil er (Gott) heilig ist, und sich von ihm besonders durch das Befolgen des Gesetzes hei-
ligen zu lassen*?, doch galt — aufgrund ihres heiligen Dienstes — die Heiligkeitsverpflich-
tung besonders fiir die Priester. Sie waren von Gott geheiligt und sollten von anderen (fiir)
heilig gehalten werden, da sie Gott die Gaben darbrachten.*? Deshalb sollte auch jeder
Priester, der sich infolge der Berithrung von Unreinem oder infolge eines Samenergus-

446 Vgl. 2 Tim1,6;1Tim 5,22; auch Apg 13,3; 14,23.
447 Hauschild/Drecoll 175.

448 Deut18,1-8.

449 Ex 28,1-4; Num 16,1-10; Deut 18,1f.

450 Deut10,8; 2 Chr29,11; Ez 44,15.

451 Lev 4,26, 5,6.10.13.16.18.26.

452 Lev19,2;20,7.

453 Lev21,7f.

14.02.2026, 06:40:23.

83


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

ses ,im Zustand der Unreinheit“den heiligen Opfergaben niherte, die die Israeliten dem
Herrn weihten, ,ausgemerzt“ und aus Gottes Gegenwart ,weggeschafft“ werden.**

Im Neuen Testament wird der Priesterbegriff nirgendwo aufkirchliche Amtstriger, im
Hebrierbriefjedoch mehrfach aufJesus angewandt.* Erist der Hohepriester, der erschie-
nenist, ,um durch sein Opfer die Siinde zu tilgen“**®. Auch bei Paulus ist die Rede davon,
dass Christus als unser Paschalamm ,geopfert“ worden ist und Gott ihn als ,Stthneop-
fer 6ffentlich aufgestellt hat.*” Dass es sich bei diesem Opfer aber um ein ganz ande-
res als das alttestamentliche Opfer und beim Hohepriester Jesus um einen ganz anderen
Priester als die alttestamentlichen Hohepriester handelt, wird systematisch im Hebrier-
brief entfaltet. Wihrend die Hohepriester, die nach der Ordnung Aarons aufgrund leibli-
cher Abstammung dem levitischen Priestertum angehoren, infolge ihrer eigenen Stind-
haftigkeit auch fiir sich selbst immer wieder Siindopfer darbringen miissen, hat Jesus
Christus, der nicht aufgrund leiblicher Abstammung, sondern nach der Ordnung Mel-
chisedeks ein unzerstorbares Priestertum innehat, als siindenloser, heiliger Hohepries-

“48 Weil Christus nicht wie die Hohepriester

ter ,sich selbst ein fiir alle Mal dargebracht
in ein von Menschenhand gemachtes Heiligtum, sondern ,in den Himmel selbst* hin-
eingegangen ist, ist er der Mittler eines besseren und neuen Bundes, der ,nicht mit dem
Blut von Bicken und jungen Stieren, sondern mit seinem eigenen Blut“ den Menschen
ewige Erlésung bewirkt und sie fiir immer gerettet hat.*’ Jesus Christus ist also nicht
gekommen, ,um sich selbst viele Male zu opfern®, sondern um durch ein einziges Opfer,
nimlich die , Hingabe“ seines , Leibes®, alle ein fir alle Mal von den Siinden zu befreien,
zu heiligen und fiirimmer zur Vollendung zu fithren.**® Wo aber ,die Siinde vergeben ist,
da gibt es kein Opfer fiir die Siinden mehr“4®*. Das eine und einzigartige ,Siindopfer*Jesu
ist dabei im Gesamtzusammenhang des Neuen Testamentes nicht ursichlich, sondern
instrumentell, also nicht als Ursache fiir, sondern als Vermittlung der Siindenvergebung zu
verstehen. Nicht weil Jesus Christus sich selbst am Kreuz Gott als Opfer dargebracht hat,
hat Gott uns Menschen die Stinden vergeben, sondern dadurch dass er sich aus Liebe bis
hin zum Tod am Kreuz ,fiir uns* alle hingegeben hat, ist die sitndenvergebende Liebe
Gottes fiir uns greifbar geworden und bei uns angekommen. Durch seine Lebens- und
Selbsthingabe hat nicht er Gott mit uns, sondern hat Gott uns mit sich verséhnt und uns
seine bedingungslose Liebe offenbart.

Vom Priestertum Jesu her, das den alttestamentlichen Opfergedanken als solches
tibersteigt und aufhebt, muss sich christliches Priestertum verstehen. Dass alle Glaubigen
am Priesterdienst Jesu teilhaben, heifdt, dass alle dazu berufen sind, seine Selbsthinga-
be aus Liebe im eigenen Leben nachzuvollziehen.*** Nach der Lehre vom dreifachen Amt
Christi, das Kirchenviter entworfen, die Reformatoren Luther und Calvin weitergefiihrt

454 lev22,2-6.

455 Hebrs,6;7,17.21;10,11f; 10,21,
456 Hebr9g,26.

457 1Kors,7;/Rom 3,25.

458 Hebr7,27.

459 Hebrog,25;/9,12.

460 Hebro9,25;/10,10.

461 Hebr10,18.

462 Vgl.1Petr2,9.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

und ab dem 18. Jahrhundert auch katholische Theologen aufgegriffen haben, nehmen die
Glaubigen aber nicht nur am priesterlichen, sondern auch am prophetischen und am konigli-
chen Dienst Jesu teil, der sein ganzes Leben als Offenbarer (Prophet, Lehrer; vgl. Joh 6,14),
als Priester (Fiirsprecher) und als Herr (Hirt, K6nig; Joh 18,37) gewirkt hat. Diese drei
Dienste setzen sich in den drei Hauptauftrigen oder Grundvollziigen der Kirche fort: in
der Martyria als Glaubensdienst (im Zeugnis und in der Verkiindung und Verbreitung
des Evangeliums), in der Leiturgia als Gottesdienst (im gemeinsamen Gebet, insbeson-
dere der Feier der Eucharistie) und in der Diakonia als Bruderdienst (im Dienst an den
Menschen zur Linderung von Not und Armut in der Welt).

Wie sehr sich in der Kirche das dreifache Leitungsamt des Bischofs, des Presbyters
und des Diakons bereits im dritten Jahrhundert ausdifferenziert hatte, lisst sich an der
LApostolischen Uberlieferung* des Hippolyt (170-235), das um 215 entstanden sein diirf-
te, erkennen. Der Bischof wurde vom ganzen Volk gewihlt und anschliefRend von den
anwesenden Nachbarbischéfen durch Handauflegung in Einheit mit der Bitte um die
AusgiefSung des Geistes tiber den Kandidaten geweiht. Aus dem Gebet lassen sich auch
die Aufgaben des Bischofs ablesen: Er sollte vor allem die Gemeinde leiten, Gottes Gnade
erbitten und der Eucharistiefeier vorstehen. Bei der Weihe eines Presbyters legte der Bischof
zusammen mit den anderen Presbytern dem Kandidaten die Hand auf und sprach iiber
ihn das Weihegebet. Presbyter waren Helfer und Berater des Bischofs. Sie assistierten ihm
bei der Taufe und der Eucharistiefeier, vertraten ihn, wenn er abwesend war, und nah-
men selbststindig Lehraufgaben wahr. Dem Diakon legte nur der Bischof die Hand auf.
Er sollte das tun, was dieser ihm aufirug, und den Bischof aufmerksam machen auf das,
was anstand, insbesondere auf die Kranken in der Gemeinde. , Die Differenzierungen bei
der Handauflegung machen die unterschiedlichen Zuordnungen deutlich: der Bischof
ist Mitglied des Bischofskollegiums, die Presbyter sind Helfer des Bischofs und Mitglie-
der des Presbyteriums, der Diakon ist ausschlieRlich dem Bischof zugeordnet.“3

Wenn die Bischofe, die als Hirten die Gemeinde leiten, und die Altesten, die an die-
sem Dienst beteiligt sind, als Priester der Eucharistie vorstehen, vergegenwirtigen sie
das heilige Geschehen der sich selbst aufopfernde Lebenshingabe Jesu Christi. Ihrem
kultisch-sakralen Dienst sollte deshalb ein Streben nach Heiligkeit entsprechen. Aber
da sich ihr Priestertum am Priestertum Jesu, in dem es begriindet ist, und nicht am alt-
testamentlichen Priestertum orientiert, kann sich auch ihr Heiligkeitsideal, wie das aller
anderen Glaubigen, nur auf die Gesinnung Jesu, also wachsende Offenheit fiir die Liebe
Gottes zusammen mit wachsender Bereitschaft zur Nichstenliebe, nicht aber auf kulti-
sche Reinheit beziehen.

Spitestens seit dem 3. Jahrhundert war der Gegensatz zwischen Laien und Klerikern,
zwischen dem Kirchenvolk und dem Klerus ausgeprigt. Im 4. Jahrhundert nahm dann
noch einmal die Bedeutung des Bischofsamtes wesentlich zu, insofern die Bischofe
durch den schnell wachsenden Kirchenbesitz ,michtige Entscheidungstriger” in den
Stidten wurden.*%* Innerhalb der Kirche hatten sie nicht mehr nur das Recht zu taufen,
Kleriker zu weihen und die Eucharistie zu leiten, sondern auch das Recht zu predigen.

463 Nocke 350.
464 Hauschild/Drecoll 176.

14.02.2026, 08:40:23.

85


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,Im Osten war es dabei schon frith iblich, dass auch Presbyter predigten (Beispiel:
Origenes), im Westen wurde dies erst zu Zeiten Augustins [350—430] iiblich.“

Was Frauen angeht, wirkte sich die Tatsache aus, dass charismatische Amter wie
die der Lehrer und der Propheten beziehungsweise Prophetinnen bald schon zuriickge-
driangt wurden. Spitestens seit dem 3. Jahrhundert traten Frauen in der Liturgie nicht
mehr aktiv in Erscheinung. ,Die Einschrinkung der kirchlichen Amter auf Minner
scheint im groflen Ganzen ohne grofere innere Auseinandersetzung erfolgt zu sein
und diirfte groftenteils kulturell bedingt gewesen sein.**® Faktisch haben Frauen in vie-
len Gemeinden wohl eine wichtige Rolle gespielt. Die zunehmende Institutionalisierung
der Amter ab dem 3. Jahrhundert schloss sie jedoch von den mafRgeblichen Entscheidun-
gen auf der Leitungsebene aus. Als einziges Gemeindeamt aus neutestamentlicher Zeit
blieb das Amt der ,Witwen“, die ab dem 4. Jahrhundert auch als Diakonissen bezeichnet
wurden.*®’  Diese Frauen waren dem Bischof bei der Taufe von Frauen behilflich und

nahmen ansonsten Funktionen der Armen- und Krankenpflege wahr.“4¢®

Literatur

Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992.
Franz-Josef Nocke: Spezielle Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der
Dogmatik, Bd. 2, 2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 226-376.

1.3.1.3  Glaubensbekenntnisse und Konzilien

Sehr frith hat die Kirche angefangen, dem christlichen Glauben festen Ausdruck zu ver-
leihen. So enthilt bereits das Neue Testament bekenntnisartige Glaubensformulierungen, die
die Gestalt von Akklamationen (beipflichtenden Zurufen*®®), von formelhaften Zusammen-
fassungen des Evangeliums*7®
terscheiden sich die spateren sogenannten Glaubensregeln (requlae fidei), die bei Tertullian

oder von Hymnen (Lobgesingen*”") haben.** Von ihnen un-

(um 155-220) und Irendus von Lyon (um 135-200) zu finden sind. Beide Autoren haben
den christlichen Glaubensinhalt in kurzen Formulierungen zusammengefasst, vor allem
um den Zusammenhang von Schopfung und Erlésung hervorzuheben. Auch hier handelt
es sich noch nicht um feststehende Bekenntnistexte, sondern um spontane Formulie-
rungen, die teilweise trinitarischer Art (Vater, Sohn, Heiliger Geist), teilweise binitari-
scher Art (Vater und Sohn) waren. ,Dabei wurde der Vater regelmiflig als Schopfer dem
Sohn als dem Menschgewordenen, Gestorbenen und Auferstandenen vorangestellt. Der
tatsdchlich leibliche Charakter der Menschwerdung Jesu wurde ebenso betont wie sein

465 Ebd.176f.

466 Ebd.177.

467 1Tim5,3-16.

468 Hauschild/Drecoll 178.

469 Wiein1Kor12,3.

470 Wiein1 Kor15,3-5.

471 Wie in Phil 2,611 oder Eph 2,14—16.
472 Kap.1.2.2.2.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Leiden. Der Heilige Geist wurde insbesondere mit der Inspiration (der Propheten und
damit der Heiligen Schrift) verbunden.“4”

Urspriinglich wurden Glaubensbekenntnisse in der Taufliturgie verwendet. Schon
aus dem 2. Jahrhundert sind entsprechende Taufbekenntnisse bekannt. Aus ihnen haben
sich vor allem drei Bekenntnisse entwickelt, die von allgemeiner und verbindlicher Be-
deutung in der Christenheit sind: das (lateinische) Apostolische Glaubensbekenntnis, das
(griechische und lateinische) Grofie Glaubensbekenntnis und das (lateinische) Athanasiani-
sche Glaubensbekenntnis.

Das Apostolische Glaubensbekenntnis (Apostolikum*™*) war in der westlichen Traditi-
on wegen seiner sprachlichen Genauigkeit, seines Motivreichtums und seiner angebli-
chen Abfassung durch die Apostel weit verbreitet. Da es in der 6stlichen Theologie nicht
rezipiert wurde, stellt es ein Partikularbekenntnis des Westens dar, das keineswegs die gan-
ze Christenheit, sondern nur die Kirchen der lateinischen Tradition (rémisch-katholi-
scher, anglikanischer und protestantischer Prigung) verbindet. Es hat seinen Vorginger
im romischen Glaubensbekenntnis, dem sogenannten Romanum, das im 4. Jahrhundert
belegt ist und folgenden Wortlaut hat:

,Ich glaube an Gott, den allméichtigen Vater, und an Jesus Christus, seinen eingebore-
nen Sohn, unseren Herrn, der geboren ist vom Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria,
gekreuzigt unter Pontius Pilatus und begraben. [Er stieg hinab in die Unterwelt], am
dritten Tage erstand er auf [von den Toten], stieg hinauf in den Himmel, er sitzt zur
Rechten des Vaters, von dort wird er kommen zu richten die Lebenden und die Toten.
Undanden Heiligen Geist, die heilige Kirche, Vergebung der Siinden, die Auferstehung
dieses Fleisches [und das ewige Leben].“47

In der 6stlichen Tradition entwickelten sich aus Taufbekenntnissen verschiedene
griechischsprachige Varianten. Aus ihnen ging im Jahr 325 das Nizanische Glaubens-

bekenntnis hervor+’®

, das 381 durch das Konzil von Konstantinopel bekriftigt, 451 auf
dem Konzil von Chalcedon 6kumenisch anerkannt und als das Nicino-Konstantinopolita-
num, das Grof3e Glaubensbekenntnis, bekannt wurde.*”” Es wurde und wird im Westen
wie im Osten mit unterschiedlicher Hiufigkeit verwendet und ist praktisch von allen
christlichen Traditionen als verbindliches Credo akzeptiert.

Das Athanasianische Glaubensbekenntnis (Athanasianum, besser Symbolum Qui-

478) entstand um das Jahr 600 wiederum in der westlichen Tradition. Es beruht

cumque
auf augustinischer Theologie und ,hat friith in der Klerikerausbildung als Lerntext ge-
dient, gleichsam als Basistext fiir die theologischen Grundfragen der Trinititslehre
und der Christologie“”®. In der Scholastik wurde der Text mit dem Apostolikum und

dem Nicino-Konstantinopolitanum zusammengestellt und gehort seither zum festen

473 Hauschild/Drecoll 157.
474 DH 30.

475 Hauschild/Drecoll 160f.
476 DH125—126.

477 DH1s0.

478 DH 75-76.

479 Hauschild/Decroll 113.

14.02.2026, 08:40:23.

87


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Lehrbestand der Kirche. Diese drei altkirchlichen Bekenntnisse haben auch die refor-
matorischen Theologen als grundlegende Bekenntnisse anerkannt und itbernommen.
Deshalb steht das Symbolum Quicumque zum Beispiel auch im Konkordienbuch.** Mit
all dem unterstrich die Reformation ihr Anliegen, nicht eine Kirche, die erst im 16.
Jahrhundert begonnen hat, sondern ,die reformierte Form der einen, seit der Alten
Kirche bestehenden Kirche* zu sein.**

Der Monepiskopat war Voraussetzung fir die Konzilien oder Synoden, bei denen sich
die Bischofe an einem Ort versammelten, um iiber kirchliche Angelegenheiten zu bera-
ten, in Sachen des Glaubens und christlichen Lebens verbindliche Beschliisse zu fassen
und Vorschriften zu erlassen. Da man den Bischofen besonderen Geistbesitz zumaf3, gal-
ten die Versammlungen als vom Heiligen Geist gewirkt. Wihrend auf ihnen in den ers-
ten Jahrzehnten Fragen des kirchlichen Lebens wie etwa die nach dem Ostertermin beraten
und entschieden wurden, kam es ab dem 4. Jahrhundert bei den 6kumenischen, das heif3t
die Gesamtkirche reprisentierenden Konzilien zu theologischen Festlegungen. In der Alten
Kirche wurden sieben kumenische Konzilien abgehalten. Thre dogmatischen Definitionen
werden in der katholischen Kirche und den orthodoxen Kirchen als unfehlbar anerkannt.
Sie sind aber auch Lehrgrundlage in den protestantischen und anglikanischen Kirchen.

Besonders auf den ersten vier kumenischen Konzilien hat die Kirche wegweisende
inhaltliche Entscheidungen im Bereich der Trinititslehre und der Christologie getroffen. *8*
So hat sie auf dem Ersten Konzil von Nizia (325) die Wesensgleichheit von Vater und Sohn
erklirt, sich auf dem Ersten Konzil von Konstantinopel (381) zur Gottheit des Heiligen
Geistes bekannt, beim Konzil von Ephesus (431) an der Bezeichnung Gottesgebdrerin fiir
Maria festgehalten und auf dem Konzil von Chalcedon (451) in Christus zwei Naturen in
der Einheit einer Person ausgemacht. Ab dem 5. Jahrhundert riumte man den Bischo-
fen von Rom auch im Osten eine Art ,,Ehrenvorsitz* ein, wenn sie zum Konzil Gesandte
schickten.

Wihrend Synode im urspriinglichen Sinn ein Synonym fiir Konzil war, versteht man
heute darunter die Versammlung von Bischéfen einer Teilkirche oder von qualifizier-
ten Kirchenmitgliedern einer Ortskirche unter der Leitung des Bischofs (Diézesansyn-
ode). In diesem abgeleiteten Sinn haben Synoden in allen Kirchen eine grof3e Bedeutung.
In der Orthodoxie sind sie ein Wesenselement der Kirchenverfassung, im Protestantis-
mus ein verfassungsrechtliches Gegengewicht zu den kirchenleitenden Amtern. Nach
romisch-katholischem Verstindnis ist die Synode ein erginzendes Instrument der Kir-
chenleitung, das in Zukunft als Form der aktiven Teilnahme aller Christen am Leben der
Kirche grofRere Bedeutung bekommen soll. Man denke an den Synodalen Weg in Deutsch-
land von 2019 bis 2023, vor allem aber an den vierjihrigen Synodalen Prozess der Weltkirche
von 2021 bis 20244

480 DasKonkordienbuch isteine Sammlung dersogenannten ,symbolischen Biicher“der lutherischen
Kirchen.

481 Ebd.

482 Bd.2,Kap.2.3u.3.3.

483 Kap.1.3.8.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

1.3.2 Die geschichtliche Entwicklung der Kirche im Mittelalter (500-1500)

In der mittelalterlichen Epoche liegt der Fokus auf der Entwicklung des Papsttums (Kap.
1.3.2.1) und der Spaltung in Ost- und Westkirche (Kap. 1.3.2.2).

1.3.21 Die Entwicklung von der Gemeinschaft der Ortskirchen zur Papstmonarchie
Fir katholische Christen ,,gehort das Papstamt zum Wesen der Kirche, weil es als Petru-
samt Ausdruck und Garant von deren Einheit ist“/**. In der Antike war dieses Amt jedoch
noch nicht von zentraler Bedeutung.

Das Kirchenverstindnis der Viterzeit, die vom 2. bis ins 7. Jahrhundert reichte, lisst
sich am besten mit dem griechischen Begrift koinoia (lat. communio) wiedergeben. Die
Kirche ist Gemeinschaft, Gemeinschaft durch Teilhabe. Wie bei der Feier der Eucharistie
die Einzelnen an Leib und Blut Christi Anteil erhalten und dadurch selbst Leib Chris-

48 stehen fiir Paulus die einzelnen

ti und untereinander zu einer Gemeinschaft werden
Ortsgemeinden durch die gemeinsame Teilhabe am Evangelium, das von Jerusalem aus-
ging, in Gemeinschaft ,mit der Gemeinde von Jerusalem und damit auch den Aposteln
und den anderen Vermittlern der Frohen Botschaft“/*¢. Auch verpflichtet die umfassen-
de Gemeinschaft die Glaubenden der verschiedenen Ortsgemeinden zur Solidaritit, zur
gegenseitigen Anteilnahme an den Néten der Heiligen (Glaubenden).*¥”

Fiir die Kirchenviter bildete die Kirche eine Gemeinschaft im Glauben (Glaubensbe-
kenntnisse) und lebte die Kirche als eine Gemeinschaft der , Mysterien®, das heif3t der
Sakramente (Taufe und Eucharistie). Kirche vollzog sich als Tischgemeinschaft mit dem
auferstandenen Gekreuzigten. Sie war sein realer , Leib*, seine leibhaftige Anwesenheit
in Welt und Geschichte, ohne mit ihm identisch zu sein. Ihre greifbare Gestalt erhielt
sie in der eucharistiefeiernden Ortskirche, die sich mit ihrem Bischof um den Altar versam-
melte. Aber auch die universale Kirche, die sich allmihlich tiber die ganze bewohnte Welt
hin ausbreitete und an allen Orten anzutreffen war, stellte eine Gemeinschaft dar: die Ge-
meinschaft der Ortskirchen. Diese iibergeordnete Gemeinschaft wurde besondersim ,syn-
odalen Prinzip“wirksam: ,Bei Konflikten, die die Moglichkeiten der Ortskirche iiberstie-
gen, fand man sich ab Ende des 2. Jhds. zu regionalen Bischofssynoden zusammen (et-
wa fiir Nordafrika oder Kleinasien usw.), die verbindliche Lehrentscheide trafen, Hire-
sien verurteilten, Streit schlichteten und dies den anderen Kirchen mitteilten.“%® Spi-
testens seit dem 3. Jahrhundert bekamen in diesem synodalen Rahmen die drei Hauptkir-
chen Rom, Alexandrien und Antiochien eine besondere Bedeutung und wurden wichtige
»Schaltstellen“ der Gesamtkirche.

Dabei nahm Rom bereits seit dem 2. Jahrhundert eine hervorgehobene Stellung ein,
lagen doch in der Stadt Rom die Griber der beiden wichtigsten Apostel Petrus und Pau-
lus und beruhte doch die rémische Gemeinde auf dem Martyrium dieser beiden Apostel.

484 Hauschild/Drecoll 593.

485 Vgl.1Kor10,16f.

486 Kehl322; vgl. Gal 6,6; Rom 15,26f.
487 ROom12,13.

488 Kehl 326.

14.02.2026, 08:40:23.

89


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,Mit Rom in Communio zu stehen galt darum fiir alle Kirchen als besonders wichtig, zu-
mal fir die Kirchen des Westens und Nordafrikas, weil es ja fiir diesen Bereich die ein-
zige apostolische Griindung war.“*® Zur Sonderstellung , trug auch die vorbildliche Ar-
menfirsorge in der romischen Gemeinde und ihre Unterstiitzung drmerer Kirchen bei,
ebenso die wachsende Grofie der Gemeinde, die Mitte des 3. Jhds. bereits 30 ooo Mitglie-
der zahlte, und sicher auch die Lage als ein zentraler Verkehrsmittelpunkt im rémischen
Reich“*°,

Hauptsichlich aufgrund seiner geistlich-symbolischen Ausnahmestellung nahm Rom in
fast allen grofien Kontroversen der ersten Jahrhunderte (zum Beispiel dem Osterfest-,
Ketzertauf- und Buf3streit, bei der Festlegung des neutestamentlichen Kanons, in den
grofden christologischen Auseinandersetzungen des 4. und 5. Jahrhunderts) ,verhiltnis-
miRig frith und eindeutig die Position ein, die mit der Zeit dann auch von den ande-

ren Kirchen itbernommen und anerkannt wurde“**

. Die Vorrangstellung kam jedoch bis
zum 4. Jahrhundertin erster Linie der rémischen Gemeinde, nicht dem Amt des romischen
Bischofs zu.

Mit der konstantinischen Wende im 4. Jahrhundert, in der das Christentum zur aner-
kannten Staatsreligion und der Sitz des Kaisers in das neu gegriindete Konstantinopel
verlegt wurde, bildeten sich stirker institutionalisierte Formen heraus. So entstanden
auf regionaler Ebene die (weitgehend mit den staatlichen Provinzen identischen) Kir-
chenprovinzen, an deren Spitze ein Metropolit (Erzbischof) stand. Dariiber hinaus gewan-
nen auch die auf einer noch hoheren Ebene angesiedelten Einheitszentren deutlich an
Gewicht, nimlich die sogenannten Patriarchate: Rom fuir die lateinische Kirche, Alexan-
drien fiir Agypten und Antiochien fiir Kleinasien. Ende des 4. Jahrhunderts stief§ auch
Konstantinopel in die Reihe der Patriarchate vor und beanspruchte seit dem Konzil von
Chalcedon (451) sogar den zweiten Platz in der Gesamtkirche, weil es das ,neue Rom"
geworden war. Im Rahmen der Auseinandersetzung im 4. Jahrhundert mit dem Aria-
nismus, der die Wesensgleichheit des Sohnes Gottes mit dem Vater bestritt, wuchs Rom
dann immer mehr in die Rolle eines Zentrums der Gesamtkirche hinein. In Notsituatio-
nen glaubens-, rechts- oder disziplinmif3iger Art, die man regional nicht lésen konn-
te, wandte man sich an Rom und erwartete von dort Hilfe. Eine rechtlich verbindliche
Entscheidungsinstanz war Rom zu dieser Zeit jedoch noch keineswegs. , Uber mehre-
re Jahrhunderte lebte und verstand sich die universale Kirche als Gemeinschaft der vie-
len, theologisch gleichwertigen Ortskirchen, die miteinander in Kommuniongemeinschaft
standen.“’> Nun entwickelte sie sich zu einer zentralisierten Kirche, in der die rémische
Gemeinde immer mehr prima sedes (erster Bischofsstuhl) allerdings nur inter pares (un-
ter gleichen) war. , Es war eine Stellung, die sie primdr nicht von sich aus beanspruchte,
sondern die ihr durch ihre geistige Bedeutung als letztem Traditionsgaranten und Ori-

entierungspol der Einheit von der Gemeinschaft der Kirchen zuerkannt worden war.“4®

489 Ebd.327.

490 Ebd.

491 Ebd. 328.

492 Ebd.331(H.d. V).
493 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Erst im 5. Jahrhundert kam es in Theorie und Praxis der Kirche zum einschneiden-
den Wandel, der das Ende der altkirchlichen Gemeinschaft an sich gleichwertiger und
gleichberechtigter Ortskirchen einliutete und den Beginn des Papsttums im eigentlichen
Sinn markiert. Schon der romische Bischof Damasus (366—384) hatte auf der Grundlage
von Mt 16,18f dem Primatsanspruch eine rechtliche Form gegeben, fiir sich den Titel pon-
tifex (Briickenbauer) beansprucht und sich selbst als sedes apostolica (den apostolischen
Stuhl) bezeichnet. Diese Entwicklungen kamen bei Leo 1. (450-461) zu einem gewissen
Abschluss. Er baute die Idee der Petrusnachfolge des romischen Bischofs, fiir den jetzt
auch der Titel Papst reserviert blieb, systematisch aus. Allein der Bischof von Rom galt
demzufolge sowohl als rechtlicher Erbe des Petrus und seiner ,Schliisselgewalt“als auch
als , Stellvertreter Petri“, durch den Petrus selbst spricht und handelt. Mit dieser Petrus-
theologie verband sich zugleich der Anspruch des rémischen Bischofs, die Leitungsgewalt
iiber die ganze Kirche innezuhaben. IThm war die ,Sorge fiir alle Kirchen“ und die , Fiille
der Vollmacht“ iibergeben. In Stil und Anspruch griff er, mit Berufung auf Mt 16,16-19,
aktivin das Leben der verschiedenen Kirchen ein und beanspruchte ordnende Leitungs-
gewalt, sodass von nun an nicht mehr nur eine Synode und ein Konzil, sondern auch
der Papst (durch pipstliche Dekretale) als Gesetzgeber rechtssetzend titig werden konn-
te. Rom wurde ,Haupt der Kirchen“. Dieser Primatsanspruch wurde allerdings im Osten
nicht und im Westen nur mit Einschrinkung akzeptiert.

Wihrend sich Christen in der Antike ,stirker durch den Gegensatz zur nicht-christ-
lichen Umwelt miteinander verbunden sahen“, war die Christenheit im Mittelalter ,stirker
vom Gegensatz zwischen Amtstrigern und Laien in der Kirche bestimmt“.*** Dies zeigte
sich auch in der im 7./8. Jahrhundert einsetzenden Anreicherung der Riten bei der Wei-
he, welche den Abstand zwischen Geweihten und nicht Geweihten vergréfRerte. Dem Bi-
schof wurde das Haupt mit Chrisam gesalbt, er wurde feierlich inthronisiert und es wur-
den ihm Stab und Ring als Hoheitszeichen tiberreicht. Dem Priester wurden ,die Hin-
de gesalbt und als Zeichen seiner eucharistischen Kompetenz Patene und Kelch iber-
geben“”®. Dieser Entwicklung folgte die scholastische Theologie: die Priesterweihe ver-
lieh vor allem die eucharistische Vollmacht (Konsekrationsgewalt), die Bischofsweihe die
Vollmacht, die Kirche zu regieren. Alles in allem entstand eine Kluff zwischen dem Papst,
den Bischofen und den Priestern auf der einen Seite und dem , gewdhnlichen® Volk auf
der anderen Seite.

Trotz des Anspruchs der Pipste im 5. und 6. Jahrhundert blieb bis ins 11. Jahrhun-
dert hinein der tatsichliche politische Einfluss Roms in der Kirche relativ gering. Erst
im Zuge der Gregorianischen Reformen wurde ,die unter Leo dem Grof3en begonnene und
in der angelsichsisch/frankischen Kirche sich anbahnende Rom-Zentrierung der westli-
chen Kirche sowohl theologisch als auch politisch durchgesetzt“.**® Der Papst iibernahm
aktiv die Rolle eines sichtbaren Hauptes der abendldndischen Kirche und der in ihr geein-
ten Christenheit. Kardinal Humbert von Silva Candida und Papst Gregor VII. (1073-1085)
nahmen bewusst die alte Ausdrucksweise Leos des GrofRen auf. Demgemifd war, weil Je-
sus seine Kirche auf Petrus gegriindet hatte, dieser aber in der romischen Kirche und

494 Nocke 351 (H.d. V).
495 Ebd.
496 Kehl 336.

14.02.2026, 08:40:23.

9


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

ihren Bischofen weiterlebte, die rémische Ortskirche als Ursprung und Quelle aller ande-
ren Kirchen anzuerkennen. Sie war ,Mutter, Haupt, Angelpunkt, Quelle, Ursprung und
Fundament der Kirchen”. Im Grunde gab es nur noch eine Kirche, ,nimlich die iiber

«498 Alle anderen Kirchen waren ,Sub-

die ganze Welt ausgeweitete romische Ortskirche
di6zesen®, die aus ihr entstammten, in ihr bleibend eingegliedert waren und von ihr ge-
leitet wurden. Die Bischofe waren nur ,gehorsame Helfer und Vikare des Papstes*, die
von ihm ihre Vollmacht erhielten. Sie waren an seiner Sorge um die Universalkirche nur
deshalb beteiligt, weil er selbst nicht iiberall sein konnte.

Im Dictatus Papae formulierte Gregor VII. im Jahr 1075 seine politischen Leitsitze.
Danach war der Primat des romischen Papstes ,nicht mehr nur die Klammer der kirch-
lichen Einheit [...], sondern ihr einziges Prinzip“, aus dem die Einheit urspriinglich her-
vorging.**® Die Kirche und ihre Einheit wurden jetzt vom Primat her definiert und nicht
mehr umgekehrt der Primat als Funktion der Einheit der Kirche betrachtet. Der Papst
hatte das ausschlieflliche Recht, Bischéfe abzusetzen und wieder einzusetzen. IThm kam
die alleinige Vollmacht der Gesetzgebung zu. Die Unfehlbarkeit der rémischen Kirche
im Glauben (noch nicht des Papstes!) wurde festgeschrieben. Der Papst richtete alles
und konnte von niemandem gerichtet werden. Hinter dieser Kirchenkonzeption stand
der spirituelle Grundgedanke, ,dass die rechte, gottgewollte Ordnung der Kirche nur
durch den Gehorsam gewihrleistet sei, wobei sich der Gehorsam gegeniiber Gott vor al-
lem im Gehorsam dem Petrus und seinem irdischen Stellvertreter gegeniiber verwirk-
licht“*®°. Im Papstgehorsam lag fiir Gregor das entscheidende Kriterium von Kirchlich-
keit und Einheit. Die zentralistische Institutionalisierung sollte vor allem der Freiheit
der Kirche dienen, das heif3t ihrer Befreiung aus der Abhingigkeit vom Kaiser und aus
der Verstrickung in die ,Sippenwirtschaft“ der feudalen Adelsgesellschaft mit ihrer ,Si-
monie* (Kiuflichkeit geistlicher Amter).

Im 11. Jahrhundert wurde auch das monchische Ideal der Abtrennung von der Welt
vielfach auf die Kleriker insgesamt iibertragen. ,Mit dem Wachstum der Stidte bildeten
sich die Kleriker zunehmend als eigener sozialer Stand heraus, der sich von den ande-
ren stidtischen Schichten unterschied. Diese langfristigen Entwicklungen fithrten nach
und nach zu einer Identifikation der Kirche mit dem, was der Klerus war, tat und an-
bot.*** Das Lebensideal der asketischen Kleriker, die Vertiefung der Sakramentsfrém-
migkeit (besonders der Eucharistie und Bufle) und die Betonung der Heiligkeit der Kir-
che hingen auf diese Weise eng miteinander zusammen. ,Kirche wurde zunehmend als
Klerikerkirche verstanden.“***

Zu Beginn des 13. Jahrhunderts verkorperte Innozenz I11. (1198-1216) den Anspruch
auf die Weltherrschaft des Papstes. Alles im geistlich-religiosen Bereich oder in Konflikt-
fillen zwischen Kirche und Staat musste sich dem Papst unterordnen. Ab jetzt war der
Titel des Stellvertreters Christi auf Erden, der vorher auch Kénigen und Bischofen zukam,

497 Ebd.347.

498 Ebd.

499 Ebd. 348.

500 Ebd.

501 Hauschild/Drecoll 620.
502 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

fiir ihn reserviert. Er hatte grundsitzlich ein unbeschrinktes und unmittelbares Ein-
griffsrecht in alle Ortskirchen. Das Kardinalskollegium wurde zu einem weltweiten Lei-
tungsorgan des Papstes ausgebaut.

Ende des 14. Jahrhunderts kam es dann schliefilich zur tatsichlichen Ernennung der
Bischife durch Rom, wihrend in den Gregorianischen Reformen ,die freie, von Fiirsten
und Adligen unabhingige Bischofswahl durch das kirchliche Domkapitel“noch ein ganz
entscheidender Bestandteil des Kampfes um die , Freiheit der Kirche war.”* In Theo-
rie und Praxis wurde die rémische Kirche zur Papstmonarchie ausgebaut, ,in der sich
anscheinend so vieles nur noch um die ,Fiille‘ von Vollmachten, Gewalten und Rechten
drehte!**°

Zwar wurde manches von den ,hypertrophen Auswiichsen* papstlicher Machtan-
spriiche in den kommenden Jahrhunderten bei den Auseinandersetzungen mit dem
Konziliarismus zuriickgeschraubt, der seit dem 12. Jahrhundert nicht den Pipsten, son-
dern den d8kumenischen (universalen) Konzilien die hochste Autoritit in der Kirche
zuerkannte. Zwar hat sich langfristig in Theologie und Kirche die Uberzeugung durch-
gesetzt, dass die Vollmacht der Bischofe unmittelbar von Christus und nicht vom Papst
stammt. ,Aber in der tridentinischen und nachtridentinischen Auseinandersetzung
mit der Reformation und vor allem dann in der scharfen Abkehr grofier Teile der katho-
lischen Kirche im 19. Jahrhundert von vielen neuzeitlichen Entwicklungen wurde der
Primat des Papstes wiederum so einseitig hervorgehoben®, dass von einer bischiflich-
kollegial und pdpstlich-primatial zugleich strukturierten Gemeinschaft der Kirchen nicht

mehr viel zu erkennen war.*®

Literatur

Wolf-Dieter Hauschild/Volker Henning Drecoll: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschich-
te, Band 1. Alte Kirche und Mittelalter, 2. Auflage der vollstandig tiberarbeiteten Neu-
ausgabe 2019.

Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992.

1.3.2.2 Die Spaltung in Ost- und Westkirche

In vielen kirchengeschichtlichen Darstellungen wird die Trennung zwischen der Ost-
und der Westkirche im Jahr 1054 angesetzt. Tatsichlich kam es damals zu gegenseitigen
Bannspriichen.*®® Nach gescheiterten Verhandlungen iiber die Stellung des Papstes inner-
halb der Christenheit, iiber die bei der Eucharistie zu verwendende Opfermaterie (gesiu-
ertes oder ungesiuertes Brot) und iber die SchliefSung der lateinischen Kirche von Kon-
stantinopel exkommunizierten sich die pipstliche Gesandtschaft rund um Humbert de
Silva Candida und die 6stliche Kirchenfithrung rund um den Patriarchen Michael I. von

503 Kehl 352.
504 Ebd.353.
505 Ebd. 354.
506 Vgl. Bayer 96—106.

14.02.2026, 08:40:23.

93


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Konstantinopel gegenseitig. Aber gebannt wurden nur jeweils einige Personen und ihr
Anhang, nicht die Kirchen selbst. Deshalb kann von einer Kirchenspaltung im Jahr 1054
eigentlich nicht die Rede sein. Das Morgenlindische Schisma war tiberhaupt ,nicht ein
zu einem bestimmten Zeitpunkt eingetretenes Ereignis, sondern die Folge einer langan-
haltenden Entfremdung, die Ende des 4. Jahrhunderts ithren Anfang nahm. Der Verlauf der
Trennung erstreckte sich iiber nahezu das gesamte 11. Jahrhundert und den Beginn des
12. Jahrhunderts.“**” Der Bruch zwischen den Kirchen erfolgte also schrittweise iiber einen
lingeren Zeitraum.

Am Anfang der Entfremdung stand unter anderem der Umstand, dass es im Lau-
fe des 5. und 6. Jahrhunderts in Rom und allgemein im Westen immer weniger iblich
wurde, die griechische Sprache zu beherrschen, die jahrhundertelang um das ganze Mit-
telmeer lingua franca (Verkehrssprache) gewesen war. Die Messe wurde im Westen ab 380
auf Lateinisch statt auf Griechisch gefeiert. Bereits im 4. Jahrhundert gab es nur noch
vereinzelte westliche Kirchenviter, die Griechisch konnten. Umgekehrt waren auch im
Osten die Lateinkenntnisse im 5. und 6. Jahrhundert immer weiter zuriickgegangen. Die
griechischen Patriarchen und Kaiser verstanden ab dem Frithmittelalter in aller Regel
kein Latein und verweigerten sich auch vollig dem Erlernen dieser in ihren Ohren ,bar-
barischen und damit zur Lésung theologischer Probleme ungeeigneten Sprache. ,Der
griechischen Kirche blieb daher bis ins 11. Jahrhundert die theologische Gedankenwelt
des Westens weitgehend fremd.“*°® Alles in allem verringerte sich ab dem 4. Jahrhundert
in der Kirche der theologische Austausch zwischen Griechen und Lateinern. Dariiber hin-
aus trugen kulturelle Unterschiede sowie verschiedene geistige Werte und Haltungen zur
Kluft zwischen Osten und Westen bei. Die Griechen hielten die Romer fiir ungebildet,
wohingegen die Romer die Griechen iiberheblich und spitzfindig fanden.

Aufdem 2. Trullanum (691/92) in Konstantinopel wurde ,die Entfremdung zwischen
der griechischen und romischen Kirche hinsichtlich ihrer Brauche kirchenrechtlich sicht-
bar*®®. Bereits das erste Konzil von Nizia (I1I. Kanon) hatte zu Beginn des 4. Jahrhun-
derts ausdriicklich das Zusammenleben eines Priesters mit einer Frau verboten. Im Os-
ten wurde diese Bestimmung im 7. Jahrhundert durch die trullanische Synode jedoch
wieder zuriickgenommen, sodass es den dstlichen Priestern von da an wieder erlaubt war,
mit einer Frau zusammenzuleben.

Im Westen wurden die frithen christlichen Zolibatsbestimmungen hingegen im Lau-
fe der Zeit immer weniger beachtet, wodurch sie aus Gewohnheitsrecht ihre Wirkung
verloren. Man beschrinkte sich darauf, Zweit- und Drittehen sowie nicht standesgemi-
3¢ Ehen zu ahnden. So waren zu Beginn des 11. Jahrhunderts fast alle Pfarrer im Westen
verheiratet oder lebten im Konkubinat. Zu einer Anderung kam es nur, weil ab dem 10.
Jahrhundert im Zuge der Cluniazensischen Reform zunehmend Stimmen nach einer Er-
neuerung des Zolibats laut wurden.

In der Theologie entwickelten die beiden Kirchen schon bald unterschiedliche Schwer-
punkte, die sich zuerst gegenseitig befruchteten, dann aber wegen des geringeren Aus-
tausches zur Trennung beitrugen. Was die Kirchenstruktur betraf, konnten im Osten all-

507 Bayer203 (H.d.V.).
508 Ebd.17.
509 Ebd. (H.d.V.).

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

gemein giiltige Entscheide in aller Regel lediglich durch ein skumenisches Konzil getroffen
werden, wihrend im Westen die Gemeinde und dann der Bischofvon Rom bereits frith eine
Sonderstellung einnahm. Die 6stlichen Kirchen, die dem Bischof von Rom schon lange
traditionell den Ehrenvortritt gegeben hatten, hatten mit dieser monarchischen Haltung
kein Problem, solange sie sich auf den Westen, also auf das rémische Patriarchat, be-
schrinkte. Freilich hatte schon das Konzil von Chalcedon (451) klargestellt, dass dieser

51° Rom teilte diese Auffas-

Vorrang keine jurisdiktionellen Auswirkungen mit sich brachrte.
sung nicht und erkannte die Patriarchen der Kirche auch nicht als das Fithrungsgremi-
um der Kirche an. Bereits 382 betonte eine romische Synode ausdriicklich, dass die rémi-
sche Kirche nicht etwa durch Synodalbeschliisse den anderen Kirchen vorangestellt sei,
sondern den Primat durch die gottliche Einsetzung des Petrus erhalten habe. Aufierdem
versuchte der romische Bischof Damasus 1. auf dieser Synode die Rangerhéhung Kon-
stantinopels zugunsten Alexandrias und Antiochias zuriickzunehmen und damit die an-
gegriffene Stellung Roms zu festigen, was jedoch nicht gelang. Im 11. Jahrhundert kam
zu dieser ungeldsten Kontroverse iiber die Stellung des Romischen Bischofs in der Chris-
tenheit verschirfend hinzu, dass das selbstbewusste Reformpapsttum sich mehr als zu-
vor darum bemiihte, seiner beanspruchten Autoritit iiber die Ostkirche auch nach aufSen
hin Ausdruck zu verleihen, was nahezu unweigerlich zum Konflikt mit dem Osten fithren
musste.

Zu Beginn des 11. Jahrhunderts wurde der Filioque-Zusatz, dem zufolge der Heilige
Geist aus dem Vater und dem Sohn hervorgeht, lehramtlich dem Glaubensbekenntnis des
Nicino-Konstantinopolitanum eingefiigt.”" Im Westen hatte sich das Filioque schon im
5. Jahrhundert allmahlich durchgesetzt. In patristischer Zeit war auch der Osten ihm ge-
geniiber offen gewesen. Dies dnderte sich jedoch im 7. Jahrhundert, als sich die 6stliche
Trinititslehre auf ein allein aus dem Vater zu konzentrieren begann, so dass sich die west-
lichen und 6stlichen Vorstellungen iiber den Heiligen Geist bald schon als unvereinbar
erwiesen.

Daneben war es auch bei anderen Dingen zu unterschiedlichen Entwicklungen ge-
kommen. Es gab unterschiedliche Regelungen beziiglich des Fastens, und im Westen be-
gann sich ab dem 9. Jahrhundert, wie bereits zuvor in der altorientalischen Armenischen
Kirche, die Verwendung von ungesduertem Brot (Azymon) gegeniiber gesiuertem bei der
Eucharistie durchzusetzen. Bereits Anfang des 10. Jahrhunderts hatte das Ungesiuer-
te (ohne Hefe) das Gesduerte im Westen weitestgehend ersetzt. Der Gebrauch von Azy-
ma durch die Lateiner wurde von den Griechen lange als unproblematisch angesehen.
Erst im 11. Jahrhundert wurde die unterschiedliche Kommunionmaterie aus politischen
Griinden zum theologischen Streitthema stilisiert.

Durch den Fall Westroms kam es zu sehr unterschiedlichen politischen Konstellationen. Im
Osten gab es den Kaiser als politisches Machtzentrum, das bis ins 9. Jahrhundert hinein
auch mafigeblichen Einfluss auf die Kirchenpolitik hatte, und in der Kirche lange meh-
rere Patriarchen von zumindest dhnlichem Rang, wohingegen es im Westen lediglich ei-
nen Patriarchen — den Bischof von Rom — und lange keine dem 6stlichen Basileus (Kaiser)
entsprechende Machtfigur gab. Im 8. Jahrhundert erhielt die eigenstindige Entwicklung

510 Vgl. Bayer1o.
511 Bd. 2, Kap.3.3.5.

14.02.2026, 08:40:23.

95


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

des romischen Bischofsstuhls einen erheblichen Schub, als der Papst durch den frin-
kischen Konig Pippin im Jahr 756 zum weltlichen Grundherrn des Kirchenstaats gemacht
wurde. Das Byzantinische Reich sah sich durch diese Handlung der Franken angegriffen
und iibertrug infolgedessen die romischen Diézesen in Illyricum (im westlichen Balkan),
in Sizilien und im byzantinischen Unteritalien dem Patriarchat von Konstantinopel. Dies
fithrte zu einer erheblichen Belastung der romisch-byzantinischen Beziehungen. In den
nachfolgenden Jahrhunderten war dem Papsttum stets daran gelegen, diese ihm verlo-
ren gegangenen Gebiete wieder unter seine Jurisdiktion zu bringen.

Umgekehrt war seit der zweiten Hilfte des 10. Jahrhunderts auch dem Patriarchat
von Konstantinopel ,erhebliche Autoritit zugewachsen®, die auch mithilfe der Liturgie
um die Mitte des 11. Jahrhunderts unter dem Patriarchen Michael Kerularios weiter ge-
steigert wurde.

Ab dem 11. Jahrhundert bemiihte sich das Reformpapsttum vermehrt darum, sein
gesteigertes Primatsverstindnis gegeniiber dem Kaiser, aber auch gegeniiber der Ostkirche
durchzusetzen. Aufierdem ging man nun auch verstirkt dazu tiber, die véllige Unmog-
lichkeit eines pipstlichen beziehungsweise katholischen Irrtums zu betonen und jene
Krifte innerhalb der Ostkirche, die dem Fithrungsanspruch der romischen Kirche ab-
lehnend gegeniiberstanden, nicht mehr nur als Schismatiker, sondern als Hiretiker auf-
zufassen. ,Es bedurfte [daher] nur noch eines relativ geringfiigigen Anlasses, der Nor-
mannenfrage in Siiditalien, um 1053/54 eine grundsitzliche Konfrontation zwischen den
beiden Kirchen entstehen zu lassen.™

Bei Angehorigen des hohen byzantinischen Klerus stief? das gesteigerte Primatsver-
stindnis des Reformpapsttums schon recht frith auf starke Ablehnung. Schlieflich wurde
die lateinische Kirche von Konstantinopel geschlossen und der lateinische Gottesdienst
verboten. Als Grund fiir die SchlieBung wurde die Verwendung der falschen Opfermaterie
durch die Lateiner, nimlich von ungesiuertem Brot an Stelle von gesiuertem, angege-
ben. Man beschuldigte die Lateiner, ,mosaischen Relikten“ zu folgen.

Aufgrund der vorangegangenen Ereignisse war das Klima zwischen der lateinischen
Gesandtschaft unter Leitung von Hubert von Silva Candida, einem tiberzeugten Ver-
fechter der Kirchenreform, und den byzantinischen Kirchenfithrern auflerordentlich
angespannt, als diese im Frithjahr 1054 in Konstantinopel eintrafen. Der Papst war
aufgrund einer schweren Niederlage gegen die Normannen grundsitzlich an einer
einvernehmlichen Losung des Konflikts interessiert, machte aber eine Verstindigung
davon abhingig, dass die Griechen die lateinische Eucharistie als giiltig anerkannten.
Dazu waren diese jedoch nicht bereit. Stattdessen wurde die Gesandtschaft auf der
einberufenen Synode mit einer listenmiRigen Zusammenstellung lateinischer Irrtiimer
konfrontiert. Den Lateinern wurde unter anderem vorgeworfen, sie beniitzten die
falsche Opfermaterie und hitten das Glaubensbekenntnis durch das Einfiigen des , Fili-
oque* auf unzulissige Weise verindert. Aufierdem nahmen die Griechen Anstof an der
Bartlosigkeit der lateinischen Priester und am Verbot der Priesterehe.

In Reaktion auf die festgefahrenen Verhandlungen legten die Gesandten am 16. Juli
1054 eine Bannbulle auf dem Altar der Hagia Sophia nieder. In der Bannschrift wurden die

512 Bayer 204f.
513 Ebd. 205.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

griechischen Kirchenfiihrer als Hiretiker beschimpft, der Simonie bezichtigt und infol-
ge der Vorwiirfe exkommuniziert. Auferdem wurde die ,Tilgung des Filioque* aus dem
griechischen Glaubensbekenntnis, die Gestattung der Priesterehe und die Wiedertaufe
von Lateinern im Zuge der Schliefung der Lateinischen Kirche von Konstantinopel ver-
urteilt.

Am 21. Juli 1054 erfolgte die Gegenbannung der lateinischen Gesandten durch die grie-
chischen Kirchenfithrer im Zuge einer speziell fiir diesen Zweck einberufenen Synode.
Dem Patriarchen war es bereits zuvor gelungen, im Volk den Eindruck zu erwecken, die
Lateiner hitten nicht nur die Kirchenfiihrer, sondern die ganze 6stliche Christenheit mit
einem Bannfluch belegt. Der Papst wurde auf der Synode nicht exkommuniziert, da sein
Tod den griechischen Kirchenfithrern offenbar bereits bekannt war und man die Bezie-
hungen zu den ihm nachfolgenden Pipsten wohl nicht unnétig belasten wollte.

,Der Konflikt von 1053/54 war, wie schon derjenige zwischen Papst Nikolaus |I. und dem
Patriarchen Photios, vom Zusammentreffen eines machtbewussten Papstes miteinem
machtbewussten Patriarchen geprigt. Hierdurch wurden in beiden Fillen die ekkle-
siologischen Differenzen zwischen den Kirchen in aller Schirfe deutlich. Die seit dem
Ende des 4. Jahrhunderts bestehende Kluft zwischen der episkopal-synodalen Struk-
tur der griechischen Kirche und der primatialen der rémischen wurde uniiberbriickbar,
alsin der Mitte des 11. Jahrhunderts die Idee der Primatialstellung Roms die entschei-
dende Ausprigung erfuhr™

Das Jahr 1054 stellte sicher eine Zisur dar. Laut Axel Bayer ist sich die Forschung iiber
das Morgenlindische Schisma jedoch dariiber einig, dass die kirchlichen Spannungen
im 11. Jahrhundert der Vorstellung der Vélker ,von einer einzigen, gemeinsamen Chris-
tenheit* keinen wesentlichen Abbruch taten.”” Die verschiedenen politischen, religié-
sen und wirtschaftlichen Beziehungen fanden bis weit ins 12. Jahrhundert hinein ,an-
schaulich Ausdruck in Eheverbindungen, im beiderseitigen Pilgerverkehr zu den heili-
gen Stitten der Christenheit [...], aber auch in der gemeinsamen Feier von Heiligenfes-
ten“’®. Auch wenn mit den gegenseitigen Bannspriichen von 1054 die Kommunionge-
meinschaft nicht erlosch, rief die Auseinandersetzung freilich ,eine anhaltende religiése
Verstimmung hervor, die die Entfremdung zwischen den beiden Kirchen verstirkte".

,Das Morgenlindische Schisma war“, wie Bayer resiimiert, ,in erster Linie nicht ek-
klesiologischer oder religiéser Natur, sondern die Auswirkung politischer Rivalititen.“™
Es ging primir nicht um ekklesiologische, dogmatische und liturgische Differenzen be-
ziiglich des pidpstlichen Primatsanspruchs, des Filioque und des Azymens, sondern um
konkurrierende Machtanspriiche. Infolge des ersten Kreuzzuges (1096-1099) verschirfte
sich dieser machtpolitische Konflikt noch und es kam zu einer weiteren Entfremdung
zwischen der griechischen und lateinischen Kirche. Der kirchliche Dissens erstreckte

sich nunmehr auch auf die Patriarchate von Antiochia und Jerusalem, die mit Lateinern

514 Ebd.

515  Ebd. 5; vgl. 210.
516 Ebd. sf.

517 Ebd.209.

518 Ebd. (H.d. V).

14.02.2026, 08:40:23.

97


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

besetzt wurden. Das musste in der byzantinischen Kirche Verbitterung hervorru-
fen. Die Trennung zwischen der romischen und der konstantinopolitanischen Kirche
war insofern ,Niederschlag des infolge des Kreuzzuges verschlechterten kirchlichen
Klimas*“®™.

Von einem Schisma im vollen Sinn ist aber gemif} Bayer erst zu sprechen, als zu Be-
ginn des 12. Jahrhunderts die Griechen den Lateinern ihren Ehrenvorsitz in der Chris-
tenheit mit Verweis auf die Griindung Konstantinopels als Kaiserstadt und Berufung auf die
Andreaslegende absprachen. So argumentierte Niketas Seides, dass Rom den kirchlichen
Primat bei der Griilndung Konstantinopels — der siebten Weltstadt — als neue Kaiserstadt
verloren und , Konstantinopel schon seit der Weihe des Bischofs Stachys durch den von
Christus erstberufenen Andreas den kirchlichen Primat inne [gehalten habe]“*°.

Eine uniiberbriickbare Kluft zwischen der griechischen und lateinischen Christenheit
entstand schliefilich ,,im Jahr 1204 mit der Eroberung und Pliitnderung Konstantinopels
durch die Kreuzfahrer [beim Vierten Kreuzzug], vor allem aber durch den hiernach im
ehemaligen byzantinischen Reich vielerorts erzwungenen Rituswechsel. Alle Bemithun-
gen um eine Verstindigung mit der noch existierenden griechischen Kirche mussten
nunmehr auf den erbitterten Widerstand des Grof3teils der griechischen Bevélkerung
stofRen.“** Das sogenannte Schisma von 1054 wurde durch die Ereignisse von 1204 ,end-
giiltig'.

Nachdem im Mittelalter die Versuche, durch das Zweite Konzil von Lyon 1274 und
durch das Konzil von Florenz 1439 die Einheit zwischen den Kirchen wieder herzustel-
len, gescheitert waren und sich in der Neuzeit die Trennung noch verschirfte, insofern
im Jahr 1729 die romisch-katholische Kirche ihren Gliubigen verbot, Orthodoxen Sakra-
mente zu spenden oder sie von ihnen zu empfangen, obwohl die Sakramente noch als
giiltig anerkannt waren, und orthodoxe Patriarchen daraufhin im Jahr 1755 die Taufe und
damit auch alle anderen Sakramente der Katholiken fiir ungiiltig erklirten, kam es im
20. Jahrhundert vom Jahr 1958 an wieder zu einer gewissen Anniherung. So unterbrei-
tete im Frithjahr 1965 die orthodoxe Seite der katholischen erstmals den Vorschlag, das
sogenannte Schisma von 1054 zu tilgen und in der Folge einen , Dialog der Liebe“ ein-
zuleiten, um eine katholisch-orthodoxe Verstindigung zu erzielen. Noch im selben Jahr
erklirte man die gegenseitige Exkommunikation von 1054 fir beendet:

,Am 7. Dezember 1965 wurde in der letzten 6ffentlichen Sitzung des II. Vatikanischen
Konzils und in der St.-Georgs-Kirche in Istanbul gleichzeitig eine gemeinsame Erkla-
rung des Papstes Paul VI. und des Patriarchen Athenagoras . von Konstantinopel ver-
lesen. Feierlich verlautete, dass der Bannspruch des rémischen Stuhls von 1054 und
der Gegenbann des konstantinopolitanischen Patriarchen Michael Kerularios aus dem
Gedichtnis der Kirche ausgeldscht seien und beide Exkommunikationen der Verges-
senheit (iberantwortet waren. Damit sei die erste Voraussetzung geschaffen, um die
Kommuniongemeinschaft zwischen den Kirchen von Rom und Konstantinopel wieder
herzustellen %

519 Ebd. 209f.

520 Ebd.194;vgl. 206.
521 Ebd. 210.

522 Ebd.1.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Die Hoffnung auf eine baldige Kirchenunion oder wenigstens eine katholisch-orthodoxe
Eucharistiegemeinschaft hat sich allerdings bis heute noch nicht erfiillt. Besonders die
Ablehnung der Eucharistiegemeinschaft auf orthodoxer Seite und der pipstliche Primatsan-
spruch, aber auch das Filioque im Grof3en Glaubensbekenntnis auf romisch-katholischer
Seite stellen bisher uniiberwindliche Hindernisse auf dem Weg der Okumene dar.

Literatur

Axel Bayer: Spaltung der Christenheit. Das sogenannte Morgenldndische Schisma von 1054,
2002.

1.3.3 Die kirchliche Entwicklung in der Neuzeit (1500-1900)

In der neuzeitlichen Epoche wird zum einen aus dem 16. Jahrhundert die Reformation
(Kap. 1.3.3.1) und zum anderen aus dem 19. Jahrhundert das Erste Vatikanische Konzil
der romisch-katholischen Kirche (Kap. 1.3.3.2) behandelt.

1.3.3.1 Die Reformation

Zwischen 1520 und 1650 verdnderte sich infolge der Reformation das abendlindische
Christentum grundlegend, und es entstand neben der rémisch-katholischen und der
orthodoxen Kirche als neuartiger Kirchentyp die evangelische Kirche. Sie ging 1525 aus
der evangelischen Bewegunyg in Deutschland hervor, die wiederum Teil einer umfassenden
Erneuerungsbewegung in der Kirche war. Ganz allgemein lisst sich die Reformation
als ,die definitive, durch eine neue Theologie begriindete Loslosung von der Papstkirche*
bestimmen, ,bei der das herkémmliche System der kirchlichen Heilsvermittlung und
der Hierarchie durch neue Formen von Kirche* ersetzt wurde.**® Tragende Funktion hatte
dabei ,der Rekurs auf das Evangelium, d. h. in inhaltlicher Hinsicht die Rechtferti-
gungslehre (allein wegen Christus — allein durch Glauben — allein aus Gnaden), in formaler
Hinsicht das Schriftprinzip (allein die Bibel)***. Zu ihren innerkirchlichen Vorausset-
zungen gehorte die Verweltlichung des Papsttums (prunkvolle Amts- und Lebensfithrung,
Familiendynastie, europiische Machtpolitik), die Ambivalenz der Frommigkeit (,reli-
giose Leistungsgesellschaft“, Ablasswesen, ausufernder Heiligen- und Reliquienkult,
iibertriebene Marienverehrung) und ein seit etwa 1500 verbreiteter Antiklerikalismus
aufgrund personlichen Fehlverhaltens von Geistlichen. So wurde etwa kritisiert: die Ver-
nachlissigung des Eigentlichen beim hohen und niederen Klerus (Aufsicht iiber Klerus
und kirchliches Leben, Gottesdienst, Seelsorge), die finanzielle Ausbeutung durch den
Pfarrklerus und die allgemeine Unmoral bei vielen Weltklerikern, die im Konkubinat
lebten, und bei Ordensleuten, die es weithin an monastischer Zucht, klosterlichem
Gemeinschaftsleben und persénlicher Armut fehlen liefden.

523 Hauschild 5 (H.d. V.).
524 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.

99


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Initiiert wurde die Reformation von Martin Luther (1483-1546) in Wittenberg, der auf
diereligiése Hauptfrage jener Zeit, wie man jenseitige Erlosung und diesseitige Heilsge-
wissheit erlangen konne, eine neue Antwort gab. Nachdem es infolge seiner Ablehnung
der Scholastik und seiner 95 Ablassthesen (1517) zum Konflikt mit der Institution Kirche
gekommen war, entwickelte er aus seiner Rechtfertigungslehre und seinem Schriftprinzip
ein grundlegend neues Sakramentsverstindnis und einen neuen Kirchenbegriff. ,Gegen den
Wahrheitsanspruch des kirchlichen Lehramtes und die sakramentale Heilsvermittlung
der Institution setzte er seine Lehre von der personlichen, im Wort Gottes gegriindeten
Glaubensgewissheit.“* So hielt er beim Augsburger Verhér (1518) dem kirchlichen Lehr-
amt die heilige Schrift entgegen, kritisierte die Lehre von der objektiven Wirkung der
Sakramente (ex opere operato), indem er die Bedeutung der persénlichen Glaubensbezie-
hung zu Gott unter Ausschaltung der kirchlichen Vermittlung betonte, und ,bestritt die
Lehre vom Schatz der Kirche und der kirchlichen Heilsvermittlung mit dem Argument,
dass der alleinige Heilsmittler Jesus Christus sein Verdienst den Glaubigen unmittelbar
durch den Heiligen Geist mitteile”**. Von seinem reformatorischen Schriftprinzip her
verneinte er bei seiner Leipziger Disputation mit Johannes Eck (1519) erstmals die abso-
lute Geltung der Lehrautoritit des Papstes und der Konzilien.

Seit 1518 erzielte Luther mit seinen theologischen Druckschriften eine enorme publizis-
tische Breitenwirkung, die sich bis 1521 gewaltig steigerte. Besonderes Gewicht hatten
dabei seine programmatischen Schriften von 1520. In der Schrift Von dem Papsttum zu Rom
legte er sein reformatorisches Kirchenverstindnis dar. Er begriff Kirche primir als geist-
liche, verborgene Gemeinschaft der Glaubigen mit Christus als Haupt und unterschied
diese von der leiblichen dufSerlichen Christenheit, der Institution Kirche.

Seine Schrift An den christlichen Adel deutscher Nation war an den Kaiser, die Reichsfiirs-
ten und die Ritter, also an Laien adressiert, die er aufforderte, die notwendige Erneuerung
der Kirche (Reformation) durchzufiihren. ,Nun opponierte er in aller Schirfe gegen die
Papstkirche auf der Basis seiner Lehre vom allgemeinen Priestertum aller Glaubigen [vgl.
1 Petr 2,9], mit der er die Berechtigung der Laien legitimieren wollte, derart in kirchli-
che Belange einzugreifen.“*” Kirche konnte fiir ihn nicht Vermittlungsinstanz fiir das
Heil sein, weil die Sakramente nicht in einer vom glaubigen Subjekt unabhingigen Wei-
se Gnade vermittelten, weil das Sakrament nur abhingig von Verheiffung und Glauben
wirkte. In ihr gab es kein sakramental begriindetes Amt der Heilsvermittlung (Priester-
tum), das in missverstindlicher Weise neben demjenigen Christi stand. Vielmehr ge-
hérten alle Gliubigen zum geistlichen Stand, waren alle durch die Taufe zu Priestern ge-
weiht, hatten alle unmittelbar Zugang zu Gott. Nur beziiglich des geistlichen Amtes blieb
fiir Luther ein Unterschied, insofern die Amtstriager die Sakramente und das Wort Gottes
wahrzunehmen hatten. Als nétige Reformen forderte er unter anderem eine radikale An-
derung der Kurie, ,weitgehende Authebung der Bettelorden, Umwandlung der Klgster in
Schulen; Pfarrerwahl durch die Gemeinden, Umwandlung des privilegierten Klerus in
einen gesellschaftlich integrierten Predigerstand, Authebung des Zélibats; Abschaffung
oder Reduktion der Seelenmessen und Messstiftungen; Beschrinkungen der kirchlichen

525 Ebd. 39.
526 Ebd. 41.
527 Ebd. 44.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Feste, Wallfahrten und Ablisse; Reform der Armenpflege, Bruderschaften und Universi-
titen*ss,

Seine Abendmahlslehre entfaltete Luther im Sermon von dem Neuen Testament. Das We-
sen dieses Sakraments sah er nicht im Opfer, sondern in der géttlichen Zusage der Siin-
denvergebung, in Jesu Einsetzungsworten als Testament. Auch in seiner Schrift Von der
babylonischen Gefangenschaft der Kirche attackierte er scharf die Lehre von der Messe als
Opfer der Kirche (als ,groften und schrecklichsten Griuel“, nimlich als Verkehrung des
einmaligen Opfers Christi und Geschenkes Gottes in ein menschliches Werk). Er be-
schrinkte die sieben katholischen Sakramente aufjene drei, die Jesus gemif dem Neuen
Testament selbst eingesetzt hatte: Taufe, Abendmahl und Buf3e (Beichte).

In seinen Darstellungen der Ethik (Von den guten Werken) und der Rechtfertigungs-
lehre (Von der Freiheit eines Christenmenschen) vermittelte er einem breiten Lesepublikum
seine Lehre von der Rechtfertigung nicht durch Werke, sondern allein durch Glauben.
Die ,evangelische Freiheit“ eines Christen fasste er in Anlehnung an Paulus in einer pa-
radoxen Doppelthese zu Glaube und Liebe zusammen: ,Ein Christ ist ein freier Herr iiber
alle Dinge und niemandem untertan [nimlich im rechtfertigenden Glauben an Christus,
dervon allen Zwingen befreit]. Ein Christ ist ein dienstbarer Knecht aller und jedermann
untertan [nimlich in der Liebe als Frucht des Glaubens, die zum Dienst antreibt].

Gegeniiber der Kritik des Erasmus bekriftigte Luther schliefilich 1525 in seiner
Schrift Vom unfreien Willen seine Uberzeugung, der Mensch besitze in puncto Heil kei-
nen freien Willen.” Das sei sogar der Dreh- und Angelpunkt der Theologie itberhaupt.
Der Mensch konne sich nicht selbst in das richtige Verhiltnis zu Gott setzen. Er sei pas-
siv gegeniiber dem Heilshandeln Gottes. Frei sei er dagegen in seinem Alltagshandeln,
durch das er am Aufbau des Reiches Gottes in der Welt mitwirken konne.

Mit diesen Schriften vollzog Luther den endgiiltigen Bruch mit dem Papst. Er ver-
warf das katholische Bischofsamt, das auf dem Sakrament der Priester- und Bischofs-
weihe beruhte und trennte sich von der Papstkirche. Die evangelische Predigt gewann
an Bedeutung, und es begann der Kampf gegen die Messpraxis.

Von 1523 an bildete sich neben Wittenberg infolge der von Ulrich Zwingli (1484-1531)
ausgehenden Impulse in Ziirich ein zweites Zentrum der evangelischen Bewegung. Mitihm
entstand ein anderer Typ von Reformation als der lutherische: ,eine evangelische Theo-
logie mit gewissen humanistischen Elementen als Grundlage einer biirgerlichen Reli-
giositit, die die Erneuerung der Kirche in die umfassenden politischen Beziige des Ge-
meinwesens einordnete und die Rechtfertigung des Menschen durch Gott eng mit der
Aufgabe der Heiligung zusammenschaute**°.

Eine apokalyptisch-revolutiondre Reformation entwickelte Thomas Miintzer (ca.
1490-1525), der in Sachsen und Thiiringen als Prediger wirkte. Er war die am stirks-
ten umstrittene Gestalt der evangelischen Bewegung. Da er einen scharfen Kampf
gegen die etablierte Kirche als Hort der Gottlosigkeit fiihrte, stief er mit gemiRigt-
reformatorischen Kriften, insbesondere mit Luther zusammen. Unter seinem Ein-
fluss entstand in Mittel- und Stiddeutschland ein Taufertum apokalyptischer Prigung, das

528 Ebd. 44f.
529 Bd.2, Kap.1.3.2.2.
530 Ebd. 66.

14.02.2026, 06:40:23.

101


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

sich von der anfinglichen Tiuferbewegung in Ziirich unterschied. Alle Taufer verwar-
fen die Kindertaufe und praktizierten die Bekenntnis- oder Entscheidungstaufe von
Erwachsenen.

Neben Luther und Zwingli zihlten zu den europiischen ,Initiativ-Reformatoren*
noch Martin Bucer (1491-1551), der in StrafSburg und im Elsass wirkte und auf den die fei-
erliche Segenshandlung der Konfirmation zuriickgeht, Philipp Melanchthon (1497-1560),
der als Freund und Mitarbeiter Luthers die Entwicklung der evangelische Lehre im 16.
Jahrhundert durch Systematisierung ihrer Hauptinhalte mageblich bestimmte und
1530 das evangelische Glaubensbekenntnis der Confessio Augustana anfertigte, Heinrich
Bullinger (1504-1575), der ebenfalls einer der fithrenden Theologen des Protestantismus
im 16. Jahrhundert war und das weitverbreitete Zweite Helvetische Bekenntnis verfasste,
und Johannes Calvin (1509-1564), der als der bedeutendste systematische Theologe unter den
Reformatoren gilt. Letzterer schuf ab 1541/42 in Genf neben Wittenberg und Ziirich ein
drittes Zentrum der Reformation, das ebenfalls auf ganz Europa ausstrahlte. Mithilfe
einer Kirchenordnung, des Katechismus und der Kirchenzucht gestaltete er die Stadt
konsequent zu einem reformierten Staatswesen um.

Die Weigerung von Papst Clemens VII., die Ehe von Konig Heinrich VIIL. fiir nichtig
zu erkldren, loste schliefilich noch die nationalkirchliche Reformation in England aus. Als
die englischen Bischofe beschlossen, die Autoritit des Papstes im Konigreich England
nicht linger anzuerkennen, und am 11. Februar 1531 erklirten, dass ihr Kénig nunmehr
Oberhaupt derkatholischen Kirche in England sei, entstand neben Luthertum, Zwinglia-
nismus und Calvinismus ein weiterer Typ von Reformation: der Anglikanismus. Er fithrte
zu einem ganz eigenen Konfessionstyp mit protestantischer Mentalitit und katholischer
Form, einer Mittelposition zwischen Protestantismus und Katholizismus.

Was die Theologie der Reformatoren angeht, zeigen sich neben grundlegenden Uber-
einstimmungen etliche Abweichungen im Einzelnen. So besteht fiir Luther die Wirkung
von Christi Versshnungswerk darin, ,dass Gott wegen Christus dem Menschen die Sin-

31, Diesem forensischen (gerichtlichen)

de vergibt und Christi Gerechtigkeit anrechnet
oder imputativen (durch Urteil zugesprochenen) Verstindnis zufolge ist die Rechtferti-
gung zunichst eine Gerechterkldrung als Gottes Richterspruch, dann aber auch zugleich
eine tatsichliche Gerechtmachung als ein neues Sein, da Gottes Urteil in seiner Beziehung
zum Menschen eine neue Realitdt setzt. Deshalb ist fiir Luther die menschliche Existenz
durch eine Paradoxie bestimmt: ,Der glaubende Mensch ist Siinder und Gerechter zu-
gleich/simuljustus et peccator, Stinder als er selber in seiner Existenz (intrinsece), Gerechter
als aufderhalb seiner in Christus existierender (extrinsece), ganz siindig in seiner tatsich-
lichen Beschaffenheit, ganz gerecht in der Reputation bei Gott.“** Melanchthon hat Lu-
thers Rechtfertigungslehre aufgenommen, aber ,durch seine begriffliche Systematisie-
rung und seine psychologisch-pneumatologische Begriindung verindert“und durch den
Gedanken der Heiligung erginzt.*® Fiir ihn ist Rechtfertigung nicht nur ein forensischer
Akt, sondern auch effektive Erneuerung und geistgewirkte Heiligung. Gerechterklirung und
Gerechtmachung sind miteinander verbunden, sodass die neue Existenz des Menschen

531 Ebd. 289.
532 Ebd. 290.
533 Ebd.320.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

,als tatsichliche Einheit von Rechtfertigung und Heiligung erscheint“**. Allerdings er-
folgt die Umwandlung des Menschen in zwei Akten oder Stationen: Die erste Stufe der
Freiheit ist die Siindenvergebung um Christi willen (die imputative Rechtfertigung), die
zweite Stufe die Gabe des Heiligen Geistes, der Wille und Herz des Menschen verwan-
delt. Calvin verbindet dann ,das christozentrische Grundverstindnis der Rechtfertigung, das
Luther und Melanchthon herausgestellt haben (Anrechnung der fremden Gerechtigkeit
[Christi] allein durch den Glauben) mit der preumatologischen Rechtfertigungslehre Au-
gustins (Neuschépfung durch den Heiligen Geist)**. Fiir ihn ist die Rechtfertigung in der
Stindenvergebung begriindet und erwichst die Heiligung aus der Wiedergeburt. Beide
haben ihren Grund in Christus und sind darum an den Glauben - als Vertrauen auf das
Wort und Gewissheit im Geist — gebunden. So sind Rechtfertigung und Heiligung ,als ei-
ne doppelte Gnade eng miteinander verzahnt und diirfen weder vermischt noch getrennt
werden“®. Die Einheit mit Christus, die im Abendmahl ihren besonderen Ausdruck er-
hilt, ist ,,als Einwohnung Christi in den Herzen der Gliubigen keine wesenhafte Vermi-
schung*®. Sie wird vielmehr durch die verborgene Kraft des Heiligen Geistes bewirke,
indem dieser den Gliubigen die Gerechtigkeit Christi mitteilt, und stellt eine in der Hei-
ligung fortschreitende Entwicklung bis hin zur Vollendung, der vélligen Einigung, dar.

Nach Calvin wird jedoch nur gerechtfertigt und geheiligt, wer von Gott erwahlt ist.
Der Erlosungs- und Erneuerungsvorgang beruht auf der Erwihlung (Pridestination).
Um Gottes Freiheit herauszustellen und jede Mitwirkung des Menschen auszuschalten,
nimmt Calvin ein ewiges Dekret Gottes an: ,,Unabhingig vom Fall Adams hat Gott vor aller
Zeit eine bestimmte Anzahl von Menschen zum ewigen Leben erwihlt und damit die
ibrige Menschheit verworfen, d. h. ihrem verdienten Schicksal — dem Tod des Siinders
— tiberlassen. Die Verdammnis haben eigentlich alle verdient. Warum Gott einige davor
bewahrt, indem er sie gemif? seiner Erwihlung durch die Wiedergeburt dndert, kann
nicht erklirt werden.>® Der doppelte Ausgang der Weltgeschichte steht demgemify
von Ewigkeit her fest. Fiir Calvin bildet dabei die Verwerfung eines grofRen Teils der
Menschheit nur die Kehrseite der Erwihlung, die biblisch bezeugt ist.>**

Eine andere Pridestinationslehre hat hingegen Melanchthon vertreten. Er ist zunichst
der Lehre Luthers gefolgt, hat sie dann aber von 1532 an bedeutsam verindert. Fir ihn
gibt es keine Pridestination einzelner Menschen zum Heil oder Unheil. Vielmehr ver-
stehter die Erwihlung als universale VerheifSung Gottes, wonach alle, die dem Wort glauben
und dem Heiligen Geist folgen, zum Heil kommen. Wenn der Wille des Menschen vom
Heiligen Geist bewegt wird, kann er sich fiir Gott entscheiden. Dabei sind fir Melan-
chthon drei Ursachen bei der Bekehrung eines Menschen wirksam: ,das berufende und
auRerlich bewegende Wort Gottes, der erleuchtende und innerlich bewegende Heilige

Geist und der zustimmende bzw. ablehnende Wille des Menschen*°.

534 Ebd.322.

535 Ebd. 353.

536 Ebd.354.

537 Ebd.

538 Ebd. 356.

539 Fiir Calvin neben alttestamentlichen Stellen vor allem Eph 1,4—14; Rom 9—11; Joh 6,37—40; 13,18.
540 Hauschild 320.

14.02.2026, 08:40:23.

103


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Fiir Luther ist Kirche die Gemeinschaft der Heiligen im Sinne der Gemeinschaft der Gliu-
bigen, nicht jedoch im Sinn der Teilhabe an den Sakramenten und der Gemeinschaft mit
den (verstorbenen) Heiligen. Sie ist ein heiliges Volk, denn die Gerechtfertigten sind die
Heiligen Gottes, die durch den Heiligen Geist versammelt und gefithrt werden. In threm
grundlegenden Christusbezug bilden diese den Leib Christi. ,,In Entsprechung zu Chris-
ti Opferpriestertum opfern sie sich selbst durch Hingabe an Gott, treten fiirbittend fiir
die Mitchristen ein, bekennen und lehren einander das Wort Gottes, sprechen einander
die Siindenvergebung zu.“**" Das allgemeine Priestertum aller Gliubigen bedeutet dem-
zufolge nicht nur die individuelle Unmittelbarkeit des Zugangs zu Gott durch Jesus Chris-
tus, sondern auch das Eintreten fiir die anderen Glieder der Gemeinschaft der Heiligen.
Als Gemeinschaft der Glaubenden ist die wahre Kirche insofern verborgen und unsichtbar,
,»als allein Gott in seinem Richterspruch bestimmt, wer gerechtfertigt ist und damit zur
Kirche gehért*>**. Doch ist sie zugleich eine real vorhandene und darum sichtbare Grife,
weil es Zeichen (Kennzeichen, Merkmale) gibt, an denen sie erkannt werden kann und in
denen sie sich manifestiert. Wihrend man seit Augustinus diese Merkmale in den vier
Begriffen des dritten Credoartikels sah, nimlich der Einheit, Heiligkeit (durch die Sakra-
mente), Katholizitit (der Organisation) und Apostolizitit (als apostolische Sukzession), be-
stimmt Luther demgegeniiber die Kennzeichen der wahren Kirche vom Wort Gottes her.
,Das einzige, stindige und unfehlbare Kennzeichen der Kirche war immer das Wort*,
wie er sagt.”® Gegen die Identifikation der Kirche mit Rom setzt er seit 1520 die drei Zei-
chen der Taufe, des Abendmahls und der Verkiindigung des Evangeliums, zu der spater
noch weitere Merkmale wie die Beichte/Absolution, die kirchlichen Amter oder der Got-
tesdienst hinzukommen. Alles in allem gelten bei ihm die reine Verkiindigung des Wor-
tes, die rechte Verwaltung der Sakramente, die schriftgemifie Praxis des Amtes und das
christliche Leben als Nachfolge Christi als Kennzeichen wahren Kircheseins. Das geistli-
che Amt, das es in der Kirche gibt, verdankt seine Vollmacht nicht der Ubertragung durch
eine Gemeinde von Priestern, sondern gemif Eph 4,11 gottlicher Stiftung und steht der
Gemeinde grundsitzlich gegeniiber. Zwar sind alle Gliubigen im geistlichen Sinn Pries-
ter, doch sind einige dariiber hinaus Pfarrer und haben das geistliche Amt inne. ,Das
Bischofsamt als Spezialfall des Predigtamtes, das der spite Luther im Blick auf die Ord-
nung des kirchlichen Lebens schitzt, besitzt keine besondere theologische Dignitit; es
umfasst die Aufgaben eines Pfarrers und dariiber hinaus die Aufsicht itber mehrere Ge-
meinden.** Insgesamt unterscheidet Luther demgemiR die geistlich-innerliche und die
leiblich-duflerliche Christenheit, die fiir ihn wie Leib und Seele zusammengehéren. Ob-
wohl die Kirche sichtbar und leibhaft in der Welt existiert, ist sie fir ihn eigentlich eine
unsichtbare, geistliche GroRe.

Im Vergleich zu Luther und den anderen Reformatoren, die in ihrer Kirchenlehre
diesem weitgehend folgen oder dhnliche Vorstellungen entwickeln, tritt bei Calvin ein
besonderes Profil hervor. In Buch IV seines theologischen Hauptwerks Institutio Christia-
nae Religionis (Unterricht in der christlichen Religion), das als ,protestantische Summa*

541 Ebd. 302.

542 Ebd.303.

543 WA 25,97.

544 Hauschild 304.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

gilt, behandelt er in ungewdhnlicher Ausfithrlichkeit ,die dufleren Mittel oder Stiitzen,
mit denen uns Gott zu der Gemeinschaft mit Christus einlidt und in ihr erhilt“(so der Ti-
tel). Auch er unterscheidet mit Augustinus zwischen unsichtbarer und sichtbarer Kirche,
betont jedoch stirker als Luther und Melanchthon ,die geistliche Bedeutung der sicht-
baren Kirche**. Das kommt schon darin zum Ausdruck, dass er die Kirche als , Mut-
ter aller Frommen* bezeichnet™, die die Kinder Gottes durch ihre Verkiindigung zum
Glauben fithrt und durch ihre lebenslange Erziehung im Glauben am Leben erhilt und
zur Heiligung geleitet. Fiir ihn gibt es vorrangig zwei Merkzeichen der wahren Kirche,
nimlich die reine Predigt des Evangeliums und die Sakramentenverwaltung gemafd der Ein-
setzung durch Christus.>*” Gelegentlich nennt er auch vier Kennzeichen: aufler der Leh-
re und dem Sakrament noch die Kirchenzucht und die Amter. Die Zeichen sind Hinweis
auf die Existenz der wahren Kirche als Kirche Jesu Christi im Unterschied zur falschen
Kirche**®, die Gottes Wort nicht hért und die reine Lehre verfilscht. Ganz grundlegend

549

kritisiert Calvin hier die romische Papstkirche>*, obwohl er in ihr, im Gegensatz zu an-

deren Reformatoren, noch Spuren von Kirche vorhanden sieht: kein Gebaude mehr, aber
immerhin eine Ruine.>°

Was die Amter angeht, die das Wesen der sichtbaren Kirche ausdriicken, reprisen-
tieren fiir Calvin die Amtstrager die Person Christi, weil dieser bestimmte Menschen fiir
den Dienst als seine Boten ausgesondert hat.> Sie sind nicht Vertretung der Gemein-
de, sondern Gaben Gottes und ,dienen dem Christuszeugnis in unterschiedlicher Weise
(zwei direkt, zwei indirekt): die Hirten/Pastoren durch die Predigt, die Lehrer/Doktoren
durch exegetische Lehre vor allem bei der Heranbildung kiinftiger Prediger, die Altesten/
Presbyter durch die Kirchenzucht als Gehorsam gegeniiber dem Wort Gottes, die Diako-
ne durch praktische Barmherzigkeit“*®*. Zu dieser Vierimterlehre, die seine Kirchenlehre
und Kirchenordnung auszeichnet, ist Calvin in Anlehnung an Bucer gelangt, indem er
neutestamentliche Dienste mit der altkirchlichen Amtertrias kombiniert hat. Die Kir-
chenordnung ergibt sich vom Verkiindigungsdienst her, zielt sie doch auf Christi Herr-
schaft durch das Wort. ,Demgemif sind die beiden Wortimter der Pastoren und Dok-
toren die hochsten. Dem Predigtamt als wichtigstem steht auch die Aufsicht iber die
Kirchenzucht zu, allerdings zusammen mit dem Presbyteramt.* Eingehend behandelt
Calvin auch noch die Kirchenzucht®™*, weil dem Wort Gottes die Heiligung der Gemein-
demitglieder entsprechen muss. Seine Vierimterlehre wurde prigend fiir die Kirchen-
ordnungen der reformierten Kirchen.

Von seiner Rechtfertigungslehre her hat Luther die Sakramentenlehre durch den
grundlegenden Zusammenhang von Wort Gottes und Glaube neu begriindet und sowohl

545 Ebd. 359.

546 Institutio IV, 1.
547 Eph4,7.11.

548 Institutio 1V, 2.
549 Institutio IV, 4-7.
550 Institutio IV, 2,11.
551 Institutio IV, 3,1.
552 Hauschild 360.
553 Ebd. 360f.

554 Institutio IV, 12.

14.02.2026, 08:40:23.

105


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

gegeniiber dem romischen Katholizismus als auch gegeniiber evangelischem Spiri-
tualismus verdeutlicht. Die Hinwendung Gottes zum Menschen in der menschlichen
Gestalt Jesu Christi findet im Sakrament als Geheimnis konkreten Ausdruck. Das Sa-
krament ist von Christus eingesetztes Zeichen, das mit einer gottlichen Verheiflung
verbunden ist. Hinsichtlich der Wirkung unterscheidet es sich fiir Luther nicht vom
Wort Gottes, wohl aber hinsichtlich der Wirkweise, weil es den ganzen Menschen in
seiner Leiblichkeit betrifft. Es bewirkt durch die in ihm verkiindigte Siindenvergebung
im Glauben die Gemeinschaft mit Gott. Firmung, Ehe, Priesterweihe und Krankensal-
bung sind fiir Luther keine Sakramente, weil sie keine von Christus gestifteten Zeichen
sind. Ob die Bufle bei ihm wirklich als drittes Sakrament gelten kann, bleibt offen,
da er einerseits ihren sakramentalen Charakter wegen der Einsetzung durch Christus
und ihrer theologischen Bedeutung bejaht, andererseits wegen des fehlenden Zeichens
beziehungsweise leibhaftigen Elements verneint. Da nur bei der Taufe und beim Abend-
mabhl die gottliche Verheifdung des Heiles mit einem Zeichen verkniipft ist, ergibt sich
fiir ihn im Grunde eine Zweizahl der Sakramente.

In seiner frithen Abendmahlslehre lehnt Luther die Messopferlehre scharf ab, weil nicht
die Darbringung des Christusopfers durch die Kirche, sondern das gnidige Handeln
Gottes beziehungsweise Christi entscheidend sei. Bei der Feier des Abendmahls schenkt
Christus in vertikaler Hinsicht Gemeinschaft mit sich selbst und in horizontaler Hinsicht
Gemeinschaft mit allen Heiligen, das heifdt Glaubenden. Durch das Wort Gottes in Gestalt
der Einsetzungsworte Christi wird den Teilnehmenden Siindenvergebung zugesagt. Als
aristotelische Verfremdung des biblischen Sachverhalts kritisiert Luther die Transsub-
stantiationslehre. So wenig sich bei der Inkarnation die menschliche Natur der Person
Christi in die gottliche verwandelt hat, so wenig verwandelt sich bei der Abendmahlsfeier
die Substanz von Brot und Wein in die sakramentale Gegenwart Christi.

In der zweiten Phase der Lehrentwicklung, in der sich Luther innerprotestantisch
mit spiritualistischen Auffassungen auseinandersetzt, steht nun der Charakter des
Abendmabhls als Heilsgabe und der leiblich-sakramentale Vorgang im Mittelpunkt. , Das
Abendmahl weist nicht nur als VerheifSung auf Christus hin und fithrt im Glauben zu
ihm, sondern es bringt ihn selber als Gabe; es ist also Gnadenmittel in der Verbindung
von Wort und Element [Brot und Wein].“*>® Damit richtet sich der Fokus auf die Real-
prisenz von Christi Leib und Blut in Brot und Wein. ,Christus selber ist gegenwirtig in
seinem fur die Menschen geopferten Leib, um sich den an ihn Glaubenden so mitzu-

556 Bei diesem wunderbaren Tausch werden die

teilen, dass der selige Tausch stattfindet.
Siinden des Menschen zu Christi Siinden und teilt Christus seine Gerechtigkeit dem
Menschen mit. Wie Luther beim Abendmahlsstreit mit Zwingli hervorhebt, setzt die
Realprisenz die Ubiquitit (Allgegenwart) der menschlichen Natur Christi voraus. Diese
begriindet er mit der Idiomenkommunikation, der zufolge die Gottheit der Menschheit
in der geschichtlichen Person Jesus Christus ihre hoheitlichen Attribute (Herrlichkeit,
Allmacht, Allgegenwart, Leben u. a.) real mitteilt. ,Gleichsam positivistisch betont er die
Wahrheit des Wortlauts der Einsetzungsworte, die sowohl die Identitit von Brot/Wein

und Leib/Blut Christi aussagen (Das ist ...) als auch — unlosbar damit verbunden - die

555 Hauschild 309.
556 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Heilsbedeutung der Abendmahlsgabe verkiindigen (fiir euch ...).*>” Weil der Pfarrer bei
der Konsekration (Wandlung) anstelle Christi dessen Worte spricht (, Das ist mein Leib...
Das ist mein Blut..) und damit Leib und Blut Christi real vergegenwirtigt, wird nach
Luther gerade durch das leibliche Essen der geistliche Effekt des Abendmabhls erzielt;
,denn so wird der Glaube gestirkt und den Gliubigen das Unterpfand des ewigen
Lebens mitgeteilt.**® Aufgrund der Realprisenz ist fiir Luther die Abendmahlsgabe
auch vom menschlichen Subjekt und seinem Glauben unabhingig. Selbst ein gottloser,
ungliubiger Mensch empfingt ihm zufolge bei der Abendmahlsfeier den gegenwir-
tigen Christus, allerdings nicht zum Heil, sondern zum Gericht. Gerade an dieser
Auffassung Luthers ,schieden sich — wie an derjenigen iiber die Ubiquitit — die evan-
gelischen Geister, sodass es im Wesentlichen deshalb zur konfessionellen Spaltung des
Protestantismus kam**.

Mit Luther hat Melanchthon zunichst die Realprisenz von Christi Leib und Blut her-
vorgehoben. Spiterverinderte erjedoch seine Lehre dahingehend, ,dass er die Personal-
und Aktualprisenz des ganzen Christus betonte*, was ihm die Anniherung an nicht-lu-
therische Formen der Abendmahlslehre erlaubte.**

Fir Zwingli sind Sakramente keine Heilsmittel, weil sie als dufierliche, menschli-
che Handlungen keine Gnade vermitteln konnen. ,Vielmehr sind sie als Bekenntnisakt
Zeichen fiir die Tatsache, dass die Glaubenden bereits zuvor innerlich die Gnade durch
den Heiligen Geist empfangen haben.“** Zwinglis Spiritualismus wirkt sich hier entschei-
dend aus:,Gott handelt nicht durch duflere Mittel am Menschen, der Heilige Geist beno-
tigt kein Transportmittel fiir seine Gabe.“**> Gegen den traditionellen Sakramentalismus
hebt er am Abendmahl drei Bedeutungsgehalte hervor: ,es ist 6ffentliche Danksagung
(eucharistia) der Gemeinde fiir die Heilstat Christi; es ist Gedichtnisfeier (commemora-
tio) zur vergegenwirtigenden Erinnerung dessen, was Christus durch seinen Sithnetod
fir die Gliubigen getan hat; es ist auch Gemeinschaftsbekundung (communio) der fei-
ernden Gliubigen als Leib Christi, welches zugleich die Gemeinschaft und die Nachs-
tenliebe stirken soll.** Dementsprechend lehnt Zwingli die Realprisenz ab und ver-
stehtdas ,ist“ der Einsetzungsworte symbolisch als Hinweis auf den geschichtlichen Tat-
bestand des Sithnetodes und auf die gegenwirtig im Himmel thronende Menschheit
Christi. ,Christi Gegenwart muss als eine geistliche Vergegenwirtigung verstanden wer-
den****, das Abendmahl als geistliche Speise.*® Hier wie auch in anderen Bereichen fin-
det Zwinglis grundlegende Maxime der Heiligung im Geist ihren Ausdruck.

Eine Mittelposition zwischen Luther und Zwingli nimmt Calvin beziiglich des Abend-
mahls ein. Dessen wesentlichen Inhalt sieht er in der Gemeinschaft mit Christus im
Glauben, die durch den Heiligen Geist vermittelt wird. Das Abendmahl ist fitr ihn ein Akt

557 Ebd.
558 Ebd.
559 Ebd.
560 Ebd.323.
561 Ebd. 337.
562 Ebd.
563 Ebd. 338.
564 Ebd.
565 Joh 6,63.

14.02.2026, 08:40:23.

107


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

der personalen Verbindung zwischen Christus und den Gliubigen, durch den es, wie bei
der Wortverkiindigung, zur Einwohnung Christi in den Glaubigen kommt. ,Der Heilige
Geist iiberbriickt den Abstand zwischen Gott und Mensch, indem durch ihn die Person
Christi aus dem Himmel herabsteigt und er den Menschen durch den von ihm bewirkten
Glauben emporhebt.* Christi Gegenwart wird demnach objektiv durch den Heiligen
Geist, nicht subjektiv durch den Glauben im Sinne eines blofRen Erinnerungsaktes her-
gestellt, auch wenn das Sakrament ohne Glauben keine Wirkung erzielt. Diese Art einer
Spiritualprisenz (Geist-Gegenwart) Christi, die Calvin lehrt, unterscheidet sich erheblich
von der symbolischen Vergegenwirtigung bei Zwingli. Noch strikter als Zwinglis Lehre
lehnt Calvin jedoch Luthers Lehre von der Realprisenz und die rémische Transsubstan-
tiationslehre ab, weil diese seiner Meinung nach eine Verdinglichung und Beeintrichti-
gung der géttlichen Herrlichkeit Christi beinhalten, indem seine Gottheit in Kreatirli-
ches (Brot und Wein) gewissermafien eingeschlossen werden soll. , Die Abendmahlsele-
mente konnen nicht identisch sein mit Christi Menschheit (Leib und Blut), weil diese im
Himmel bei Gott thront und keine Allgegenwart besitzt. Sie reprisentieren vielmehr die
im Geist anwesende Personganzheit Jesu Christi.“**’ Fiir Calvin ist Christus beim Abend-
mahl durch den Heiligen Geist als Person zwar ganz, aber nicht vollstindig gegenwirtig,
weil sein Leib im Himmel ist. Seiner Person kommt zwar Allgegenwart zu. Real ist er aber
nur als gottliche Person, nicht als leiblicher Mensch in der feiernden Gemeinde gegen-
wartig.

Literatur

Wolf-Dieter Hauschild: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschichte, Band 2. Reformation
und Neuzeit, 5. Auflage 2021.

1.3.3.2 Das Erste Vatikanische Konzil (1869/70)

Den Héhepunkt in der Geschichte der Uberordnung des Petrusamtes iiber die alte Ge-
meinschaftsstruktur der Kirche bildete zweifelsohne das Erste Vatikanische Konzil, das von
1869 bis 1870 stattgefunden hat. Ihm war seit 1815 ein Kampf gegen die Moderne vorausge-
gangen, eine katholische Restauration, die den vergangenen Absolutismus wieder her-
stellen wollte. , Die Papstkirche fithrt[e] einen Kalten Krieg wider simtliche kulturellen
oder politischen ,Neuerungen' des neunzehnten Jahrhunderts.“ *® Sie lehnte die Prin-
zipien der Aufklirung ab, und es verbreitete sich ein Antirationalismus. Gegen die neu-
zeitlich-liberale Gesellschaftsordnung wurde ganz entschieden das Prinzip der Autoritit
und des Gehorsams hervorgehoben. Die katholische Kirche mit einem absolut souverinen
und darum auch notwendig unfehlbaren Papst an ihrer Spitze sollte eine heilsame Alter-
native zu der aus den Fugen geratenen modernen Gesellschaft bieten. Von daher plante

566 Hauschild 363.
567 Ebd.
568 Kallscheuer 251.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Papst Pius IX. in seinem militanten Antiliberalismus seit 1850, ,alle Irrtiimer der mo-
dernen Zeit komplett zu verurteilen, um so die Abgrenzung der katholischen Kirche mit
ihrem absoluten Wahrheitsanspruch zu manifestieren®®. Den Ausschlag dafiir gab die
konkrete Situation nach 1860. Einerseits war der Kirchenstaat durch die nationale Ei-
nigungsbewegung Italiens politisch bedroht und 16ste sich die staatliche Gesetzgebung
immer mehr von traditionellen christlichen Normen ab. Andererseits gab es innerkirch-
lich einen Konflikt zwischen Liberalen und Ultramontan-Konservativen, die in der engen
Bindung an ein starkes Papsttum den besten Weg zur Freiheit der Kirche vom Staat sa-
hen. ,Deswegen veroffentlichte der Papst 1864 eine Enzyklika, welche feierlich die Gott-
losigkeit der modernen Gesellschaft und deren mancherlei theoretischen Positionen ver-
dammte. Ihr beigefiigt war ein sogenannter Syllabus/Register, ein knappes Verzeichnis
von 80 Irrtiimern, die der Papst schon frither verurteilt hatte.“’° Das belief sich auf ei-
ne ,Generalabrechnung mit dem Zeitgeist in all seinen unterschiedlichen Ausprigun-
gen vom Atheismus bis zum Pantheismus, vom Liberalismus bis zum Sozialismus, vom
Staatskirchentum bis zur Laisierung der Institutionen”". In indirekter Weise verurteil-
te der Papst unter anderem die Autonomie der Vernunft, die Unabhingigkeit der Philo-
sophie, die Religionsfreiheit, die Anerkennung anderer Religionen als Heilswege, eine uni-
versale Heilshoffnung, die religiose Gleichwertigkeit des Protestantismus mit der katho-
lischen Kirche, den Zweifel daran, dass die katholische Kirche die einzig wahre Religion
sei, die Abschaffung des Zilibats fiir Kleriker und den Zweifel am Vorrang des Stands der
[evangeliumsgemifen] Jungfriulichkeit gegeniiber dem Stand der Ehe.’”* Auf diesen
Syllabus reagierte die nicht-katholische Offentlichkeit in Europa ,mit einhelliger Em-
pérung, zumal iiber die Verurteilung von Religions- und Gewissensfreiheit, Versamm-
lungs- und Pressefreiheit, Demokratie und Volkssouverinitit”.

Urspriinglich war fiir das Konzil geplant, auch eine umfassende Konstitution iiber
die Kirche zu verfassen, die aber nicht zustande kam, weil die Versammlung wegen des
gewaltsam herbeigefithrten Endes des Kirchenstaates®” von Pius IX. vorzeitig beendet
wurde. In der ungewdhnlich kurzen Tagungsdauer konnten der Papst und die Ultramo-
mentanen jedoch das fiir sie fundamentale Thema des Petrusamtes vorziehen und zum
Abschluss bringen.

Die vier Kapitel der jetzt vorliegenden Dogmatischen Konstitution Pastor aeternus
iiber die Kirche®” beinhalten: 1. die Einsetzung des apostolischen Primats im seligen

576

Petrus®’®, der zufolge Christus unmittelbar und direkt den Jurisdiktionsprimat iiber

die Gesamtkirche Gottes dem Apostel Petrus verheifien und iibergeben hat"”; 2. die

578

Fortdauer des Primates in den Romischen Bischofen®”®, der zufolge durch die Einsetzung

569 Hauschild 555.

570 Ebd.

571 Ebd.

572 DH 2903-2905; / 2910-2914; | 2915 2977-2979; | 2916; | 2917; | 2918; | 2921; | 2974; [ 2974.
573 Hauschild 555.

574 1870 wurde Rom von den Italienern eingenommen.

575 DH3050-3075.

576 DH 3053.

577 Vgl.Joh1,42; 21,15-17; Mt 16,16—19.

578 DH 3058.

14.02.2026, 08:40:23.

109


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Christi selbst Petrus im Primat fortdauernd Nachfolger hat; 3. Bedeutung und Wesen des
Primates und 4. das unfehlbare Lehramt des Romischen Bischofs.

Als katholisches Traditionsgut waren die ersten beiden Kapitel damals unumstrit-
ten. Die letzten beiden Kapitel enthielten dagegen die neuen, zum Teil heftig diskutier-
ten und schlief3lich definierten Papstdogmen. ,Der strittige Punkt lag und liegt bei beiden
Lehrdefinitionen in der Einbindung des Papstamtes in die Kirche und in das Bischofskol-
legium.“” Eine Minderheit der Bischéfe (etwa 20 %) wollte wenigstens ganz bestimmte
Bedingungen und Begrenzungen des Jurisdiktionsprimates und der Unfehlbarkeit aus-
driicklich in die Definition einfiigen, ,um den Eindruck zu vermeiden, der Papst konne
in absolutistischer Willkiir und losgeldst von der Kirche sein Leitungs- und Lehramt aus-
itben**®°. Sie blieb jedoch weitgehend unberiicksichtigt, weshalb etliche Bischéfe (unter
anderem die meisten deutschen und dsterreichischen) schon vor der Endabstimmung
enttiuscht abreisten.

Mit der Bestimmung des Jurisdiktionsprimats
telalter praktizierte universale Leitungsfunktion des Papstes ausdriicklich als katholische

Swurde die seit dem ausgehenden Mit-

Glaubenslehre definiert. Sie beendete die langen Kontroversen mit dem Konziliarismus.
Der Papst war nun offiziell ,der hochste Richter der Glaubigen®, iiber dessen Autoritit
hinaus es keine grofiere gab, so dass keiner wiber sein Urteil urteilen und etwa bei ei-
nem dkumenischen Konzil als einer ihm gegeniiber hoheren Autoritit Berufung einlegen
durfte.’®* Thm kam die ,Fiille“ der obersten Vollmacht zu, und nicht nur der ,Vorrang®,
wie der Gallikanismus meinte. Bei dieser Stromung handelte es sich um die franzosische
Spielart des Episkopalismus, der, dhnlich wie der Konziliarismus, die héchste kirchliche
Autoritit in den Bischofen, und nicht im Papst sah. Laut I. Vatikanum waren dem Papst
aufgrund seiner Vollmacht alle anderen — sowohl einzeln fiir sich als auch alle zugleich -
,zu hierarchischer Unterordnung und wahrem Gehorsam verpflichtet®, und zwar ,nicht
nur in Angelegenheiten, die den Glauben und die Sitten, sondern auch in solchen, die
die Disziplin und Leitung* der gesamten Kirche betrafen.”® Diese Vollmacht wurde da-
bei als eine ,ordentliche“ (also dem Papst von Amts wegen zustehende), ,unmittelbare
(nicht der Vermittlung durch die jeweiligen Ortsbischofe bediirfende) und ,bischofliche*
(auf die Gesamtkirche wie auf jede einzelne Diézese bezogene) Vollmacht umschrieben.
Durch sie sollte jene gleichfalls ,ordentliche und unmittelbare Vollmacht der bischofli-
chen Jurisdiktion“, mit der die Bischofe ihre jeweiligen Bistiimer leiteten, nicht beein-
trichtigt, sondern ,bejaht, gestirkt und geschiitzt“ werden.’®* Da das Konzil das Ver-
hiltnis zwischen pépstlicher und bischéflicher Jurisdiktion rechtlich nicht niher klirte,
blieb faktisch die Moglichkeit zu einer ,absolutistischen Leitung® der Kirche durch den
Papst offen, und wurde ,,auch durch die nachvatikanische Praxis nicht eindeutig wider-

« 585

legt«.

579 Kehl 356.

580 Ebd.

581 DH 3059—3064.
582 DH 3063.

583 DH3060.

584 DH 3061.

585 Kehl 358.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Den eigentlichen, positiven und bleibenden Sinn des Dogmas vom Jurisdiktionspri-
mats des Papstes kann man darin sehen, dass der Bischof von Rom auf personal konkrete
Weise die Einheit der universalen Kirche verkorpert. , Diese Einheit hat ihren Grund aber
weder im Willen des Volkes Gottes, noch im Willen des Papstes; beide sind nicht die ,Sou-
verine' in der Kirche (wie etwa in einer Demokratie oder in einer Monarchie).“® Viel-
mehr griindet die Einheit der Kirche ,restlos in der Liebe Jesu Christi, die im HI. Geist
der ganzen Kirche zugeeignet wird. Dieser von Christus herkommenden Einheit der Kir-
che hat das Petrusamt auf seine besondere, eben universalkirchliche Weise zu dienen. Es
steht darum (wie jedes Amt) zugleich in der Kirche und ihr gegeniiber, um auf diese Weise
den Einheitswillen Christi fiir die gesamte Kirche zu reprisentieren.“®’

Eine entscheidende Dimension des Dienstes an der Einheit der Kirche besteht im
,Dienst an der Einheit und Verlisslichkeit ihres Glaubens“*®. Das sollte in der Lehre von
der Unfehlbarkeit, besser von der Irrtumslosigkeit oder Letztverbindlichkeit, ausgespro-
chen werden. Laut Konzil ist im , Apostolischen Primat, den der Romische Bischof als
Nachfolger des Apostelfiirsten Petrus iiber die gesamte Kirche innehat, auch die hochste
Vollmacht des Lehramtes enthalten®. Die Romischen Bischéfe suchten, so das Konzil,
in der Vergangenheit bei ihren Lehrentscheidungen ,bald durch Einberufung von oku-
menischen Konzilien oder Erkundung der Auffassung der auf dem Erdkreis verstreuten
Kirche, bald durch Teilsynoden, bald unter Anwendung anderer Hilfsmittel“ zu erken-
nen, was ,mit den heiligen Schriften und den apostolischen Uberlieferungen® iiberein-

stimmt.”*°

,Den Nachfolgern des Petrus wurde der Heilige Geist namlich nicht verhei-
Ren, damit sie durch seine Offenbarung eine neue Lehre ans Licht brichten, sondern
damit sie mit seinem Beistand die durch die Apostel iiberlieferte Offenbarung bzw. die
Hinterlassenschaft des Glaubens heilig bewahrten und getreu auslegten.“** Der Papst
soll mit seinem unfehlbaren Lehramt die Wahrheit der Offenbarung wahren.

Die Unfehlbarkeit kommt dem Papst also nicht als , Privatperson®, sondern in Aus-
iibung seines Lehramtes zu und bezieht sich, wie das Konzil prazisiert, insbesondere auf

seine Lehrentscheidungen ,ex cathedra“.

,Wenn der Romische Bischof ,ex cathedra’spricht, das heifdt, wenn er in Ausiibung sei-
nes Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen kraft seiner hdchsten apostolischen Auto-
ritdt entscheidet, dass eine Glaubens- oder Sittenlehre von der gesamten Kirche fest-
zuhalten ist, dann besitzt er mittels des ihm im seligen Petrus verheifRenen gottlichen
Beistands jene Unfehlbarkeit, mit der der gottliche Erléser seine Kirche bei der Defini-
tion der Glaubens- oder Sittenlehre ausgestattet sehen wollte; und daher sind solche
Definitionen des Romischen Bischofs aus sich, nicht aber aufgrund der Zustimmung
der Kirche unabinderlich >

586 Ebd.

587 Ebd. 358f.
588 Ebd. 359.
589 DH 3065.
590 DH3069.
591 DH 3070.
592 DH3074.

14.02.2026, 08:40:23.

m


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Mit dem letzten Satz wollte das Konzil die gallikanische Auffassung zuriickweisen,
pipstliche Lehriduflerungen seien nur dann irreformabel (,unverinderlich), wenn
ihnen die ganze Kirche zustimme.

Um die ,,aulerordentliche Form der Lehrverkiindigung ex cathedra von den anderen
Formen des sogenannten ,ordentlichen“ Lehramtes des Papstes zu unterscheiden, in de-
nen sich dieser in verschiedenen Graden der Verbindlichkeit bis hin zur Unfehlbarkeit
juflert®®®, muss die Absicht, solche Definitionen zu verkiinden, feierlich und als solche klar
erkennbar zum Ausdruck gebracht werden. Das ist erst einmal in den iiber 150 Jahren seit
demI. Vatikanum geschehen, nimlich am 1. November 1950, als Papst Pius XII. das Dog-
ma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel verkiindet und in der Apostolischen
Konstitution Munificentissimus Deus bekanntgegeben hat.”*

Mit dem Ersten Vatikanischen Konzil kam die neuzeitliche Entwicklung der katholi-
schen Kirche seit dem 16. Jahrhundert zu einem gewissen Abschluss. Politisch betrachtet
stirkte das Konzil die , Papstkirche“ in grundsitzlicher Abgrenzung gegen die moder-
ne Welt. Es betonte das Autorititsprinzip als Wesen des Katholizismus gegeniiber dem
neuzeitlichen Prinzip der Autonomie des menschlichen Subjekts. Dank seiner Unfehl-
barkeit vermittelte das pipstliche Lehramt eine unerschiitterliche Gewissheit und hilf-
reiche Klarheit. Die umfassende Leitungs- und Jurisdiktionsgewalt des Papstes, zu der
die oberste Gesetzgebungsgewalt (Legislative), das oberste Aufsichtsrecht (Exekutive) und
die hochste Gerichtsbarkeit (Judikative) gehorte, garantierte die Einheit der Kirche. Das
Papsttum wurde so fir viele bis in die heutige Zeit zum Symbol der Sicherheit angesichts
der Bedrohung durch eine sich immer rascher wandelnde, pluralistische Gesellschaft.

Mit dem Primat des Papstes ging das Verstindnis der Kirche als autarke Heilsvermitt-
lerin einher. Die Kirche wurde als vollkommene , Heilsanstalt“ (societas perfecta) geschitzt
und verehrt. Sie war von Gott mit allen notwendigen ,Heilsmitteln“, besonders den
Amtern und Sakramenten, ausgestattet worden. ,Nur die von Christus gestiftete, fest-
gefuigte, in sich geschlossene und autarke katholische Kirche vermittelt[e] ihren Gliedern
durch die Hierarchie das itbernatiirliche Heil.*”> Der starken Distanzierung von der
neuzeitlichen Welt entsprach innerkirchlich eine betonte theologische und faktische
Unterscheidung zwischen ,Klerus“ und ,Laien‘. Letztere hatten das vom kirchlichen
Amt verwaltete Heil gehorsam entgegenzunehmen und unter der Leitung des Amtes in
den verschiedensten weltlichen Lebensbereichen umzusetzen. Inmitten der siindigen
Wirren und verunsichernden Vielfalt der neuzeitlich-pluralen Gesellschaft wurde die
Kirche - bildlich gesprochen - als eine ,feste Burg®, als ein ,Haus voll Glorie®, als , Fels
in der Brandung®, als , Zeichen des Ewigen“ gewiinscht und gesucht. Sie sollte , ange-
sichts der fliichtigen und feindlichen Welt die Unverginglichkeit, Stirke und Macht

596

Gottes widerspiegeln®®. Dazu brauchte sie ,feste Strukturen und Rechtsnormen, eine

straffe Ordnung, klare Gehorsamsverhiltnisse und eine weitgehende Uniformitit im

kirchlichen Leben*?’.

593 DH 2879 3011.
594 DH3903.

595 Kehl 30.

596 Ebd.31.

597 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche
Allerdings zeigt sich heute die Schwiche dieser Sichtweise umso klarer:

,Im Rahmen der kulturellen und gesellschaftlichen ,Moderne‘ fithrt sie mehr und mehr
zu einem Abbruch des ernstgemeinten, das heifdt auch selbst lern- und veranderungs-
fahigen Dialogs mit anderen weltanschaulichen Gruppierungen, mit anderen Religio-
nen und mit anderen christlichen Kirchen. Sie trigt dazu bei, die Kirche in ein gesell-
schaftliches Chetto einzuschliefien und sich von den neuzeitlichen, fast ausschlielich
negativ beurteilten geistigen Entwicklungen immer deutlicher abzukoppeln ®®

Literatur

Wolf-Dieter Hauschild: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschichte, Band 2. Reformation
und Neuzeit, 5. Auflage 2021.

Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992.

Otto Kallscheuer: Papst und Zeit. Heilsgeschichte und Weltpolitik, 2024.

1.3.4 Die Entwicklung der rémisch-katholischen Kirche im 20. Jahrhundert:
Das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965)

Vom 11. Oktober 1962 bis 8. Dezember 1965 fand das Zweite Vatikanische Konzil der ro-
misch-katholischen Kirche statt, das Papst Johannes XXIII. am 25. Januar 1959 angekiin-
digt hatte. Es war das 21. 6kumenische, das heif3t weltweite Konzil. An ihm nahmen iiber
2500 Bischoéfe aus der ganzen Welt teil.

Danach heutigem katholischen Kirchenverstindnis die Gesamtheit der Bischéfe mit
und unter dem Papst das hochste Leitungsgremium der Weltkirche darstellt, miissen
und diirfen die auf dem Konzil getroffenen wesentlichen Lehrentscheidungen als letzi-
verbindliche Glaubensentscheidungen aufgefasst werden, auch wenn das Konzil auf die
Formulierung neuer absolut irreformabler Definitionen, also auf neue Dogmen verzich-
tet hat.

Thematisch war das Konzil ein Konzil der Kirche iiber die Kirche. Denn in den 16 ver-
abschiedeten Konzilstexten (in Form von Konstitutionen, Dekreten und Erklirungen)
geht es, wenn auch unter verschiedenen Riicksichten, hauptsichlich um das rechte,
zeitgemifie Verstindnis der Kirche selbst. So wurde in der Dogmatischen Konstitution
tiber die Kirche Lumen gentium das grundsitzliche Selbstverstindnis der Kirche behandelt,
in anderen Dokumenten das innere Leben der Kirche (mit ihrer Heiligungsaufgabe, ihrer
Leitungsfunktion, ihrem Lehramt und ihren Stinden) und in weiteren Texten die Sen-
dung der Kirche nach aufen (in ihrem Verhiltnis zur nichtkatholischen Christenheit,
zu den Nichtchristen, zur heutigen profanen Weltsituation und zum gegenwirtigen
weltanschaulichen Pluralismus).

Das Konzil war im besonderen Sinn ein pastorales Konzil. ,So war es von Johannes
XXIII. von vornherein verstanden worden, und so hat sich dieses Konzil auch selbst ver-

598 Ebd. 33.

14.02.2026, 08:40:23.

13


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

standen. Es wollte ein Konzil der Sorge der Kirche um die Menschen selbst sein.*”” Da-
her beschrinkte es sich im Unterschied zu fritheren Konzilien nicht darauf, bleibende
dogmatische und moraltheologische Prinzipien zu formulieren oder kirchenrechtliche
Normen zu erlassen, sondern hatte den Mut, im Geist des Evangeliums charismatische
Weisungen und konkrete Imperative im Blick auf konkrete Situationen heutiger Men-
schen zu geben.

Das Konzil war so auch ein Konzil am Anfang einer neuen Zeit, ,der Anfang eines An-
fangs“¢®. In der einfithrenden Darlegung der pastoralen Konstitution Gaudium et spes
ist diese ,neu heraufkommende Zeit selbst [...] sehr gut beschrieben worden: die Zeit der
Vereinheitlichung der Welt, der Industrialisierung, der Verstidterung, einer rationalen
Verwissenschaftlichung des menschlichen Lebens, die Zeit, die nach der gesellschaftli-
chen Organisation der einen Menschheit ruft, in der jedes Volk fiir jedes andere eine Ver-
antwortung trigt, die Zeit eines weltweiten, ja militanten Atheismus usw.“** So stellte
das Konzil alle (katholischen) Christen vor die Frage, wie sie angesichts einer neuen Weltsi-
tuation mithilfe eines neuen kirchlichen Selbstverstindnisses ihren Dienst am Menschen besser
erfilllen kénnten.

Auch wenn das Konzil hinter den Erwartungen so mancher, nicht zuletzt unter Kon-

zilsteilnehmern selbst®®*

, zum Teil zuriickgeblieben ist, hat es insgesamt die inner- und
auferkirchlichen Erwartungen bei Weitem iibertroffen. Die Texte weisen Spuren unter-
schiedlicher Gruppierungen mit unterschiedlichen Einstellungen bis hin zu gegenliufi-
gen Tendenzen auf. Sie stellen bildlich gesprochen einen Steinbruch dar, in dem jeder
fiir seine Uberzeugung passende Brocken finden und heraustransportieren kann. In ih-
rer Gesamtheit dokumentieren sie jedoch das epochemachende Ereignis, dass sich die
romisch-katholische Kirche dazu verpflichtet hat, nach langer Tradition unumkehrbar
eine neue Richtung einzuschlagen. Diese Neuorientierung lasst sich mit den drei Stich-
worten der innerkirchlichen Erneuerung (Kap. 1.3.4.1), der 6kumenischen und interre-
ligiésen Verstindigung (Kap. 1.3.4.2) und der Offnung zur Welt (Kap. 1.3.4.3) wiederge-
ben und priagt nach wie vor die nachkonziliare Entscheidungssituation der Kirche (Kap.

1.3.4.4).

599 Rahner/Vorgrimler 26.
600 Ebd.28.

601 Ebd.

602 Z.B.Kiing 52—168.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Literatur

Karl Rahner/Herbert Vorgrimler: Kleines Konzilskompendium. Simtliche Texte des Zweiten
Vatikanums. Allgemeine Einleitung —16 spezielle Einfiihrungen — ausfiihrliches Sachregis-
ter,1966.

Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil (Herausgegeben von
Peter Hiinermann und Bernd Jochen Hilberath), Band 1-5, 2004—2006 (Sonderaus-
gabe 2009).

Hans Kiing: Sieben Pipste. Wie ich sie erlebt habe, 2016.

1.3.4.1 Innerkirchliche Erneuerung

Das Zweite Vatikanische Konzil hat die Laien gegeniiber dem Klerus und innerhalb der
Hierarchie das Bischofskollegium gegeniiber dem Papst aufgewertet. Auch hat es den hier-
archischen Abstand zwischen Bischéfen und Priestern zu mindern gesucht. Somit hates
die gesamte hierarchische Abstufung der Kirche und in der Kirche abgeschwidcht.

In der Dogmatischen Konstitution iitber die Kirche Lumen gentium (LG) bestimmt das
Konzil das Wesen der Kirche im ersten Kapitel (LG 1-8) sakramental.® In Christus, der
das , Licht der Volker (lumen gentium) ist, ist sie gleichsam ,Sakrament“ der Gnade Got-
tes, ,das heifdt Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fir die
Einheit der ganzen Menschheit“ (1). Als Grundsakrament stellt sie ein sichtbares und wirk-
sames Zeichen des unsichtbaren géttlichen Lebens dar, das sie zwar nicht selbst ist, aber
anzeigt und vermittelt. Gott will durch die Kirche gliubigen Menschen seine Liebe mit-
teilen, weshalb es die wichtigste Aufgabe der Kirche ist, der Vereinigung der Menschen
mit Gott und damit zusammenhingend der Einheit und Verséhnung der Menschen un-
tereinander zu dienen. Denn Gott, der ewige Vater, hat ,beschlossen, die Menschen zur
Teilhabe an dem géttlichen Leben zu erheben® (2). Er hat alle zum ewigen Leben erwahl,
und alle Erwihlten hat er vor aller Zeit erkannt und dazu bestimmt, ,,dem Bild seines
Sohnes gleichformig zu werden“®*. Von daher sind alle Menschen Kinder Gottes.

,Die aber an Christus glauben, beschloss er in der heiligen Kirche zusammenzuru-
fen“(2). Sieist,das im Mysterium schon gegenwirtige Reich Christi“, das durch die Kraft
Gottes in der Welt sichtbar wichst (3). ,Alle Menschen“ sind so zur , Einheit mit Christus
gerufen, der das Licht der Welt ist: von ihm kommen wir, durch ihn leben wir, zu ihm
streben wir hin“. In der Kirche soll also die Einheit der gesamten Menschheit mit Gott
und Christus und die Erwihlung und Berufung aller Menschen zur Vollendung sichtba-
res Zeichen werden.

Die Kirche hat ihren Grund in Jesus Christus. ,Denn der Herr Jesus machte den Anfang
seiner Kirche, indem er frohe Botschaft verkiindigte, die Ankunft nimlich des Reiches

603 Wie die anderen Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils auch ist Lumen Gentium in Kapitel
und innerhalb der Kapitel in (fortlaufende) Artikel unterteilt. Die Nummern der Artikel werden
jeweils im Haupttext in runden Klammern angegeben.

604 Vgl. Rom 8,29.

14.02.2026, 08:40:23.

115


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Gottes“ (5). Dieses Reich leuchtet in seinem Wort, in seinem Werk und in seiner Gegen-
wart den Menschen auf. Von ihm empfingt die Kirche, die insbesondere mit der Gabe
des Geistes ausgestattet ist, die Sendung, ,das Reich Christi und Gottes anzukiindigen
und in allen Volkern zu begriinden®. Aber sie selbst streckt sich ,,nach dem vollendeten
Reich“ erst noch ,verlangend“ aus.

Erst nachdem das Konzil verschiedene Bilder der Kirche aus der Schrift, wie das Bild
des Schafstalls, dessen Tiir Christus ist, das der Pflanzung, des Bauwerks und der Fa-
milie Gottes, des heiligen Tempels und der Braut des makellosen Lammes, aufgegriffen
und auf die Pilgerschaft der Kirche hier auf Erden hingewiesen hat (7), thematisiert es
das Bild vom Leib Christi (8). Die Kirche ist einerseits ,ein sichtbares Geftige*, nimlich die
,mit hierarchischen Organen ausgestattete Gesellschaft, andererseits ,der geheimnis-
volle Leib Christi“. Sie ist ,die sichtbare Versammlung und die geistliche Gemeinschaft,
die irdische Kirche und die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche*, die ,eine ein-
zige komplexe Wirklichkeit“ aus menschlichem und gottlichem Element bilden. Als sol-
che ist sie ,die einzige Kirche Christi, die wir im Glaubensbekenntnis als die eine, hei-
lige, katholische und apostolische Kirche bekennen“®. Diese Kirche ,ist verwirklicht in
der katholischen Kirche, die vom Nachfolger Petri und von den Bischofen in Gemein-
schaft mitihm geleitet wird®, nicht aber identisch mitihr. Die katholische Kirche ist nach
Auffassung des Konzils wohl die — institutionell vollkommene — Verwirklichung der von
Christus gewollten Kirche, aber die Verwirklichung der Kirche erschépft sich nicht im
Institutionellen.

Weil Christus sein Werk der Erlésung der Menschheit ,,in Armut und Verfolgung voll-
brachte, ist auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzuschlagen® (8). Obwohl sie
yzur Erfullung ihrer Sendung menschlicher Mittel bedarf*, ist sie nicht gegriindet, ,um
irdische Herrlichkeit zu suchen, sondern um Demut und Selbstverleugnung auch durch
ihr Beispiel auszubreiten“. Wie Christus vom Vater gesandt wurde, ,den Armen frohe
Botschaft zu bringen“ und die ,zu heilen, die bedriickten Herzens sind“**¢, soll die Kir-
che alle mitihrer Liebe umgeben, ,die von menschlicher Schwachheit angefochten sind*.
Sie soll in den Armen und Leidenden das Bild dessen erkennen, ,der sie gegriindet hat
und selbst ein Armer und Leidender war. Sie miiht sich, deren Not zu erleichtern und
sucht Christus in ihnen zu dienen“. Wihrend aber Christus heilig, schuldlos und unbe-

697 und Siinde nicht kannte®®®

fleckt war , »umfasst die Kirche Siinder in ihrem eigenen
Schofie“. Da sie ,zugleich heilig und stets der Reinigung bedirftig*ist, geht sie, und hat
sie immerfort zu gehen, ,den Weg der Bufe und Erneuerung®. Von Christus her und wie
er hat demnach die Kirche die Aufgabe in der Welt, in Armut, Demut und stindiger Bereit-
schaft zur Umkehr den Menschen, besonders den Armen, das Reich Gottes nahezubringen.

Das Konzil bestimmt die Kirche aber nicht nur als Sakrament der Einheit der Men-
schen mit Gott und untereinander, sondern im zweiten Kapitel auch als Volk Gottes, zu dem
letztlich alle Menschen gerufen sind und zu dem alle in der Vollendung gehdren werden.

Es spricht mit Absicht von der Einheit der ganzen Kirche, bevor es auf ihre Hierarchie

605 DH10-1315018621868.
606 Lka4,18.

607 Hebr2,17.

608 2 Kors,21.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

eingeht. Da Gott nicht auf die Person sieht, ist ihm in jedem Volk willkommen, ,wer ihn
firchtet und tut, was recht ist“®®. Dennoch hat es ihm gefallen, ,die Menschen nicht
einzeln, unabhingig von aller wechselseitigen Verbindung, zu heiligen und zu retten,
sondern sie zu einem Volke zu machen [...]. So hat er sich das Volk Israel zum eigenen
Volk erwihlt und hat mit ihm einen Bund geschlossen® (9). Durch den neuen Bund, den
Christus gestiftet hat, ,hat er sich aus Juden und Heiden ein Volk berufen, das [...] im
Geiste zur Einheit zusammenwachsen und das neue Gottesvolk bilden sollte“. Als mes-
sianisches Volk hat die Kirche Christus zum Haupt. Obwohl sie in der gegenwirtigen Zeit
tatsichlich nicht alle Menschen umfasst, ist sie , fiir das ganze Menschengeschlecht die
unzerstorbare Keimzelle der Einheit, der Hoffnung und des Heils“ und stellt eine ,Ge-
meinschaft des Lebens, der Liebe und der Wahrheit“ dar, die als Licht der Welt und Salz
der Erde® in alle Welt gesandt ist. Als wiirdige Braut ihres Herrn soll sie nicht authéren,
,sich selbst zu erneuern®.

1 hat dieses
neue Volk ,zum Koénigreich und zu Priestern fiir Gott und seinen Vater gemacht [vgl.
Oftb1,6;5,9-10]“(10). Durch die Wiedergeburt (Taufe) und die Salbung mit dem Heiligen
Geist werden die Getauften ,zu einem geistigen Bau und zu einem heiligen Priestertum

Christus, der als Hohepriester aus den Menschen genommen wurde

geweiht“, damit sie in allen Werken geistige Opfer darbringen. Sie sollen im Gebet aus-
harren, gemeinsam Gott loben, fiir Christus Zeugnis geben und ,allen, die es fordern,
Rechenschaft ablegen von der Hoffnung auf das ewige Leben, die in ihnen ist“*,

Indem das Konzil nun ausdriicklich vom gemeinsamen Priestertum der Gliubigen
spricht, nimmt es ein Thema auf, das der reformatorischen Theologie sehr teuer war
und ist. Bei der anschlief}enden Beschreibung der sieben Sakramente, deren Spendung
weitgehend dem hierarchischen Priestertum zukommt, stellt es den jeweiligen Bezug
zur Kirche heraus. So werden die Gliubigen durch die Taufe der Kirche eingegliedert
und zu Kindern Gottes wiedergeboren. ,Durch das Sakrament der Firmung werden sie
vollkommener der Kirche verbunden und mit einer besonderen Kraft des Heiligen Geis-
tes ausgestattet* (11).** Indem sie bei der Teilnahme am eucharistischen Opfer, ,der Quelle
und dem Hohepunkt des ganzen christlichen Lebens®, das gottliche Opferlamm und mit
ihm sich selbst Gott darbringen, tibernehmen alle bei der liturgischen Handlung ihren
je eigenen Teil. Wenn sie zum Sakrament der Bufle hinzutreten, erhalten sie von der
Barmherzigkeit Gottes Verzeihung ,und werden zugleich mit der Kirche versohnt [...].
Durch die heilige Krankensalbung und das Gebet der Priester empfiehlt die Kirche die
Kranken dem leidenden und verherrlichten Herrn, dass er sie aufrichte und rette (vgl.
Jak 5,14-16).“

JWer sodann unter den Glaubigen die heilige Weihe empfangt, wird im Namen Christi
dazu bestellt, die Kirche durch das Wort und die Gnade Gottes zu weiden. Die christli-
chen Gatten endlich bezeichnen das Geheimnis der Einheit und der fruchtbaren Liebe

609 Apg10,35.

610 Vgl. Mt 5,13—16.
611 Vgl. Hebr 5,1-5.
612 Vgl.1 Petr3,15.
613 H.d.V.

14.02.2026, 08:40:23.

7


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

zwischen Christus und der Kirche und bekommen daran Anteil (vgl. Eph 5,32). Sie for-
dern sich kraft des Sakramentes der Ehe gegenseitig zur Heiligung durch das eheliche
Leben sowie in der Annahme und Erziehung der Kinder und haben so in ihrem Lebens-
stand und in ihrer Ordnung ihre eigene Gabe im Gottesvolk (vgl. 1 Kor 7,7). [...] Mit so
reichen Mitteln zum Heile ausgeriistet, sind alle Christglaubigen in allen Verhiltnis-
senund injedem Stand je auf ihrem Wege vom Herrn berufen zu der Vollkommenheit
in Heiligkeit, in der der Vater selbst vollkommen ist* (LG 11).5™

Der Heilige Geist heiligt das Gottesvolk aber nicht nur ,durch die Sakramente und die
Dienstleistungen, er fithrt es nicht nur und bereichert es mit Tugenden, sondern ,teilt
den Einzelnen, wie er will (1 Kor 12,11), seine Gaben aus und verteilt unter den Glaubigen
jeglichen Standes auch besondere Gnaden. Durch diese macht er sie geeignet und bereit,
fiir die Erneuerung und den vollen Aufbau der Kirche verschiedene Werke und Dienste
zu iibernehmen* (12).

Im Heiligen Geist stehen alle tiber den Erdkreis hin verstreuten Gliubigen in Ge-
meinschaft miteinander. Das Gottesvolk sammelt sich aber nicht nur aus den verschie-
denen Vélkern und sucht nicht nur die ganze Menschheit unter dem einen Haupt Chris-
tus zusammenzufassen, sondern wird dabei auch in sich selbst aus verschiedenen Ord-
nungen gebildet. Die Kirche ist also nicht uniform, sondern plural. Unter ihren Gliedern
herrscht eine Verschiedenheit, sei es in den Amtern, sei es in Stand und Lebensordnung
(etwa Ehestand oder Ordensstand). Darum gibt es auch in der kirchlichen Gemeinschaft
zu Recht ,Teilkirchen®, die sich eigener Uberlieferungen erfreuen, unbeschadet des Pri-
mats des Papstes, der ,die rechtmifigen Verschiedenheiten® schiitzt (13). Zu dieser ka-
tholischen, das heifdt allumfassenden Einheit des Gottesvolkes in Verschiedenheit sind
alle Menschen berufen. ,Auf verschiedene Weisen gehdren ihr zu oder sind ihr zugeord-
net die katholischen Gliubigen, die anderen an Christus Glaubenden und schlief3lich alle
Menschen iiberhaupt, die durch die Gnade Gottes zum Heil berufen sind* (13). Im weite-
ren Sinn schliefdt das Volk Gottes also jetzt schon alle Menschen ein.

Nach Auffassung des Konzils sind der Gemeinschaft der Kirche diejenigen ,voll
eingegliedert, die ,ihre ganze Ordnung und alle in ihr eingerichteten Heilsmittel an-
nehmen und in ihrem sichtbaren Verband mit Christus, der sie durch den Papst und die
Bischofe leitet, verbunden sind“ (14). Die katholische Kirche weifd sich aber auch ,aus
mehrfachem Grunde“ mit allen nichtkatholischen Christen ,verbunden® (15). Schlieflich
sind auch alle Nichtchristen ,auf das Gottesvolk auf verschiedene Weise hingeordnet®
(16). Dazu gehért ,in erster Linie jenes Volk, dem der Bund und die Verheiflungen
gegeben worden sind und aus dem Christus dem Fleische nach geboren ist (vgl. Rém
9,4-5)“, das Volk der Juden. Der Heilswille Gottes umfasst aber auch die, welche den
Schépfer anerkennen, unter ihnen besonders die Muslim. Aber auch den Angehérigen
anderer Religionen, ,die in Schatten und Bildern den unbekannten Gott suchen®, ist Gott
nicht fern, da er ,als Erléser will, dass alle Menschen gerettet werden (vgl. 1 Tim 2,4)“.

JWer namlich das Evangelium Christi und seine Kirche ohne Schuld nicht kennt, Gott
aber aus ehrlichem Herzen sucht, seinen im Anruf seines Gewissens erkannten Wil-

614 H.d.V.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

len unter dem Einfluss der Gnade tatsachlich zu erfiillen trachtet, kann das ewige Heil
erlangen” (LG 16).

Nicht zuletzt schlieRt der allgemeine und wirksame Heilswille Gottes auch all jene Menschen
ein, die religi6s nicht gldubig sind, also auch alle Atheisten:

,Die gottliche Vorsehung verweigert auch denen das zum Heil Notwendige nicht, die
ohne Schuld noch nicht zur ausdriicklichen Anerkennung Gottes gekommen sind, je-
doch, nicht ohne die gottliche Gnade, ein rechtes Leben zu fiithren sich bemiihen. Was
sich namlich an Gutem und Wahrem bei ihnen findet, wird von der Kirche als Vorbe-
reitung fir die Frohbotschaft und als Gabe dessen geschitzt, der jeden Menschen er-
leuchtet [vgl. Joh 1,9], damit er schlieRlich das Leben habe“ (LG 16).

Obwohl die Kirche das beim Konzil von Florenz im Jahr 1439 offiziell vertretene Prinzip
,Kein Heil auerhalb der Kirche“*™ nicht grundsitzlich aufgibt (14), schrinkt es dieses
entscheidend ein. Der Heilswille Gottes erstreckt sich auch auf alle Menschen auferhalb
der Kirche.

Das dritte Kapitel widmet das Konzil nun der hierarchischen Verfassung der Kirche, ins-
besondere dem Bischofsamt. Es bekriftigte darin ausdriicklich den Jurisdiktionsprimat des
Papstes. Als ,Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche* besitzt der Bischof von
Rom ,volle, hochste und universale Gewalt iiber die Kirche und kann sie immer ausiiben®
(22). Aber das Konzil hat versucht, das Dogma vom Primat durch die Lehre von der Kolle-
gialitit der Bischofe auszugleichen: Das Kollegium der Bischéfe, das ,,dem Kollegium der
Apostel im Lehr- und Hirtenamt nachfolgt, [..] ist gemeinsam mit ihrem Haupt, dem
Bischof von Rom, und niemals ohne dieses Haupt, gleichfalls Triger der hochsten und vol-

“616 und iibt diese Gewalt ,in feierlicher Weise im kumenischen

len Gewalt tiber die Kirche
Konzil“ aus (22).%7

Nicht nur das Papsttum, auch das Bischofsamt ist, wie im Grunde bereits das Ers-
18 gottlichen Rechts. Somit liegt die Leitung der

Kirche beim Papst und beim Episkopat, ist dem Primat des Papstes das Prinzip des Bi-

te Vatikanische Konzil anerkannt hat

schofskollegiums zur Seite gestellt.

Auch die Unfehlbarkeit des pipstlichen Lehramtes hat das II. Vatikanum ausdriick-
lich bestitigt (25), erginzt sie aber, wie das Dogma vom Jurisdiktionsprimat des Papstes
durch die Lehre vom Bischofskollegium: , Die der Kirche verheiflene Unfehlbarkeit ist auch
in der Korperschaft der Bischofe gegeben, wenn sie das oberste Lehramt zusammen mit
dem Nachfolger Petri ausiibt. Diesen Definitionen kann aber die Beistimmung der Kir-
che niemals fehlen vermége der Wirksambkeit desselben Heiligen Geistes, kraft deren die
gesamte Herde Christi in der Einheit des Glaubens bewahrt wird und voranschreitet*
(25). Als dritte Grofe, auf die neben dem Papsttum und dem Bischofskollegium Untriig-
lichkeit zutrifft, wird hier die Kirche als ganze erwihnt. Damit nimmt das Konzil seine

615 DH1351.

616 Vgl. Mt18,18; 28,16—20.
617 H.d.V.

618 DH 3061.

14.02.2026, 08:40:23.

19


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Lehre von der Irrtumsfreiheit der Kirche als Volk Gottes aus dem zweiten Kapitel wieder
auf, in dem es hief3:

,Die Gesamtheit der Glaubigen, welche die Salbung von dem Heiligen haben [vgl.1]Joh
2,20.27] kann im Glauben nichtirren. Und diese ihre besondere Eigenschaft macht sie
durch den Gibernatiirlichen Glaubenssinn des ganzen Volkes dann kund, wenn sie ,von
den Bischéfen bis zu den letzten glaubigen Laien' ihre allgemeine Ubereinstimmung
in Sachen des Glaubens und der Sitten aufRert* (LG 12).

Die Irrtumsfreiheit des papstlichen Lehramtes ist nicht nur an das Bischofskollegium,
sondern auch an den ibernatiirlichen Glaubenssinn des Volkes riickgebunden. Der Papst
und die Bischofe kénnen das Lehramt nur dann authentisch ausiiben, ,wenn das Amt
selbst vor aller Lehrverkiindigung auf den ,sensus fidelium' [Glaubenssinn] hért und ihn
mafigeblich mit einbezieht; sonst wird umgekehrt seine Verkiindigung vom Volk Got-
tes nicht wirklich gehort und rezipiert, sondern bleibt bei einer rein formalen Giiltigkeit
stehen*®”. Um in der Welt von heute das Evangelium zeitgemif zu verkiinden und die
Wahrheit der gottlichen Offenbarung glaubwiirdig zu bezeugen, miissen Papst, Bischofe
und Volk im Heiligen Geist aufeinander horen.

Nachdem das Konzil von den hierarchischen Amtern gehandelt hat, wendet es sich
im vierten Kapitel (30—-38) ,dem Stand jener Christgliubigen zu, die man Laien nennt“ (LG
30)%2°, also an alle aufier den Gliedern des ,Weihestandes“und des ,Ordensstandes® (31).
Durch die Taufe Christus einverleibt und zum Volk Gottes gemacht, sind sie ,des pries-
terlichen, prophetischen und kéniglichen Amtes Christi auf ihre Weise teilhaftig“ und
iben ,zu threm Teil die Sendung des ganzen christlichen Volkes in der Kirche und in der
Welt“ aus. Kraft der ihnen eigenen Berufung haben sie die Aufgabe, das Reich Gottes zu
suchen, wie ein ,Sauerteig“ zur Heiligung der Welt von innen her beizutragen und alle
irdischen Dinge ,so zu durchleuchten und zu ordnen, dass sie immer Christus entspre-
chend geschehen und sich entwickeln“. Wenn in der Kirche auch nicht alle - die geweih-
ten Amtstriger und das iibrige Gottesvolk — denselben Weg gehen, ,,so sind doch alle zur
Heiligkeit berufen und haben den gleichen Glauben erlangt®, ,so waltet doch unter allen
eine wahre Gleichheit“, was die Wiirde und den Aufbau des Leibes Christi angeht (32).°**

Der Apostolat (Aposteldienst) der Laien ist ,Teilnahme an der Heilssendung der Kir-
che selbst“ (33). So ist jeder Laie ,kraft der ihm geschenkten Gaben zugleich Zeuge und
lebendiges Werkzeug® ihrer Sendung. Einem jeden soll daher ,in jeder Hinsicht der Weg
offenstehen“, an ihrem Heilswirken aktiv teilzunehmen.

Da die Laien Anteil am Priesteramt Christi haben, sind auch sie Christus geweiht.
Durch ihre Werke und Gebete, durch ihr Ehe- und Familienleben, durch die tigliche
Arbeit, aber auch durch die geistige und koérperliche Erholung sowie das geduldige

Tragen der Lasten des Lebens bringen sie ,geistige Opfer* vor Gott (34).°*

619 Kehl 364.

620 H.d.V.

621 H.d.V.

622 Vgl.1Petr2,5.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Auch sein prophetisches Amt iibt Christus ,nicht nur durch die Hierarchie®, sondern
ebenso ,durch die Laien“ aus (35). Er bestellt sie zu Zeugen und riistet sie mit dem ,Glau-
benssinn“ und der ,Gnade des Wortes“ aus®®?, ,damit die Kraft des Evangeliums im all-
tiglichen Familien- und Gesellschaftsleben aufleuchte“. Mit lauter Stimme verkiindet
die christliche Familie ,die gegenwirtige Wirkkraft des Gottesreiches, besonders aber
auch die Hoffnung auf das selige Leben“. Weil schlechthin alle an der Ausweitung und
dem Wachstum des Reiches Christi in der Welt mitarbeiten miissen, sollen sich die Lai-
en ,um eine tiefere Kenntnis der geoffenbarten Wahrheiten bemiithen und instindig von
Gott die Gabe der Weisheit erbitten*.

Selbst am koniglichen Amt Christi, das durch demiitigen Dienst ausgeiibt wird, haben
die Laien teil, will doch der Herr ,sein Reich auch durch die gliubigen Laien ausbrei-
ten, das Reich der Wahrheit und des Lebens, das Reich der Heiligkeit und der Gnade,
das Reich der Gerechtigkeit, der Liebe und des Friedens*(36). Wenn, wie das Konzil hier
eindeutig sagt, die Laien am dreifachen Amt Christi auf ihre Weise ganz teilhaben, miisste
dann nichtihre Niederhaltung und Entmiindigung in der Kirche endgiiltig erledigt sein?

Entsprechend ihrem Wissen und ihrer Zustindigkeit haben die Laien immer ,die
Moglichkeit, bisweilen auch die Pflicht, ihre Meinung in dem, was das Wohl der Kirche

24 Die geweihten Hirten aber sollen die Wiirde und Verantwor-

angeht, zu erkliren“ (37).
tung der Laien in der Kirche anerkennen und férdern. Sie sollen gern deren klugen Rat
benutzen, ihnen vertrauensvoll Aufgaben im Dienst der Kirche iibertragen und ihnen
Freiheit und Raum im Handeln lassen, ihnen auch Mut machen, aus eigener Initiative
Werke in Angriff zu nehmen* (37). Auch sollen sie ,die gerechte Freiheit, die allen im ir-
dischen biirgerlichen Bereich zusteht, sorgfiltig anerkennen.

Alle in der Kirche, ,mégen sie zur Hierarchie gehoren oder von ihr geleitet werden®
(39) sind, wie das Konzil im fiinften Kapitel wiederholt, ,zur Heiligkeit berufen“®. Die-
se Heiligkeit driicke sich ,vielgestaltig” in den Einzelnen aus, die in ihrer Lebensgestal-
tung zur Vollkommenbheit der Liebe streben, indem sie andere erbauen. Christen sind
von Gott her ,nicht kraft ihrer Werke, sondern aufgrund seines gnidigen Ratschlusses
berufen und in Jesus dem Herrn gerechtfertigt” (40). Sie miissen die Heiligung, die sie
durch die Taufe empfangen haben, ,bewahren und zur vollen Entfaltung bringen® (40).
Es ist also klar, ,dass alle Christgliubigen jeglichen Standes oder Ranges zur Fiille des
christlichen Lebens und zur vollkommenen Liebe berufen sind. Durch diese Heiligkeit
wird auch in der irdischen Gesellschaft eine menschlichere Weise zu leben geférdert®.
Alle sind also ,,zum Streben nach Heiligkeit und ihrem Stand entsprechender Vollkom-
menheit eingeladen und verpflichtet* (42).

Die Ordensleute bilden, wie das Konzil im sechsten Kapitel ausfithrt, ,keinen Zwischen-
stand zwischen dem der Kleriker und dem der Laien“ (43). Durch die evangelischen Rite
der Gott geweihten Keuschheit, der Armut und des Gehorsams geben sie sich ,dem iiber
alles geliebten Gott vollstindig zu eigen® (44). Daraus ergibt sich fiir sie die Pflicht, ,nach
Kriften und entsprechend der Gestalt der eigenen Berufung, durch Gebet oder auch ti-

623 Vgl. Apg 2,17-18; Offb 19,10.
624 H.d.V.
625 Vgl.1Thess 4,3; Eph1,4.

14.02.2026, 08:40:23.

121


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

tiges Wirken sich um die Einwurzelung und Festigung des Reiches Christi in den Seelen
und seine weltweite Ausbreitung zu bemithen*.

Indem das Konzil im siebten Kapitel (itber den endzeitlichen Charakter der pilgern-
den Kirche und ihre Einheit mit der himmlischen Kirche) die Kirche ,das allumfassende
Heilssakrament“nennt, stellt es die Verbindung zum ersten Kapitel wieder her. Ohne de-
ren Heilssendung preiszugeben, stellt sie deren Vorldufigkeit und erst noch ausstehende
Vollendung fest. , Die Kirche, zu der wir alle in Christus Jesus berufen werden und in der
wir mit der Gnade Gottes die Heiligkeit erlangen, wird erst in der himmlischen Herrlich-
keit vollendet werden. [...] Bis es aber einen neuen Himmel und eine neue Erde gibt, [...]
tragt die pilgernde Kirche in ihren Sakramenten und Einrichtungen, die noch zu dieser
Weltzeit gehoren, die Gestalt dieser Welt, die vergeht, und zihlt selbst so zu der Schop-
fung, die bis jetzt noch seufzt und in Wehen liegt und die Offenbarung der Kinder Gottes
erwartet (vgl. Rom 8,19-22)“ (48).

Das Konzil ruft dazu auf, die Heiligen zu verehren, ,diese Freunde und Miterben Chris-
ti, unsere Briider und besonderen Wohltiter, zu lieben, Gott fiir sie den schuldigen Dank
abzustatten, sie hilfesuchend anzurufen und zu ihrem Gebet, zu ihrer michtigen Hilfe
Zuflucht zu nehmen, um Wohltaten zu erflehen von Gott durch seinen Sohn Jesus Chris-
tus, der allein unser Erloser und Retter ist“ (50). Zugleich mahnt es aber alle, die es in
ihrer Hirtensorge angeht, ,bemiiht zu sein, jegliche vielleicht da und dort eingeschli-
chenen Missbriuche, Ubertreibungen oder Mingel fernzuhalten oder zu beheben* (s1).

Das achte und letzte Kapitel der Kirchenkonstitution widmet das Konzil Maria (als der
seligen jungfriulichen Gottesmutter im Geheimnis Christi und der Kirche). Sie war mit
derhéchsten Aufgabe und Wiirde beschenkt, die Mutter des Sohnes Gottes zu sein, weshalb
sie Vorrang vor allen anderen Kreaturen hat. ,Zugleich aber findet sie sich mit allen erl§-
sungsbediirfrtigen Menschen in der Nachkommenschaft Adams“ (53). Sie wird als , Typus
und klarstes Urbild“der Kirche im Glauben und in der Liebe gegriif3t und von der katholi-
schen Kirche ,in kindlicher Liebe als geliebte Mutter“verehrt. Als ,unbefleckte Jungfrau,
von jedem Makel der Erbsiinde unversehrt bewahrt, wurde sie nach Vollendung des ir-
dischen Lebenslaufs mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit aufgenommen
und als Kénigin des Alls vom Herrn erhéht, um vollkommener ihrem Sohn gleichgestal-
tet zu sein“ (59). Nach dem Wort des Apostels ist aber nur ,ein einziger [...] unser Mittler*
(60). Denn: ,Einer ist Gott, Einer auch Mittler zwischen Gott und den Menschen: der
Mensch Christus Jesus, der sich als Losegeld hingegeben hat fiir alle.“*® Marias miitter-
liche Aufgabe gegeniiber den Menschen ,verdunkelt oder mindert diese einzige Mittler-
schaft Christi in keiner Weise, sondern zeigt ihre Wirkkraft“ (60).

Wihrend die Kirche in Maria schon zur Vollkommenheit gelangt ist, ,bemithen sich
die Christgliubigen noch, die Siinde zu besiegen und in der Heiligkeit zu wachsen. Da-
her richten sie ihre Augen auf Maria, die der ganzen Gemeinschaft der Auserwihlten als
Urbild der Tugenden voranleuchtet* (65). Das Konzil ,mahnt*alle Kinder der Kirche, die
Marienverehrung grof3miitig zu férdern, hochzuschitzen und zu bewahren (67). Diese
Verehrung ,unterscheidet sich aber wesentlich vom Kult der Anbetung, der dem mensch-
gewordenen Wort gleich wie dem Vater und dem Heiligen Geist dargebracht wird“ (66).
Daher ,ermahnt“das Konzil zugleich die Theologen und die Prediger ,eindringlich, sich

626 1Tim 2,5-6.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

ebenso jeder falschen Ubertreibung wie zu grofSer Geistesenge bei der Betrachtung der einzig-
artigen Wiirde der Gottesmutter sorgfaltig zu enthalten* (67).°”

1.3.4.2 Okumenische und interreligidse Verstandigung

Neben der innerkirchlichen Erneuerung hat sich die rémisch-katholische Kirche fiir an-
dere Konfessionen gedffnet und ihnen eine neue Wertschitzung entgegengebracht. Zwar steht
die eigene Kirche bei dem von ihr in der Kirchenkonstitution (LG 13) vertretenen Zwie-
belschalenmodell oder Modell konzentrischer Kreise immer noch im Zentrum, aber es
werden die anderen Kirchen grundsitzlich als solche anerkannt.

Schon in Lumen gentium weif sich die romisch-katholische Kirche mit allen Chris-
ten durch die Schrift, den Glauben und die Taufe verbunden und spricht von der ,Ge-
meinschaft im Gebet und einer ,wahren Verbindung im Heiligen Geiste* (LG 15). Es gibt
fiir sie einen legitimen Pluralismus verschiedener Kirchen, die ,im Lauf der Zeit zu einer
Anzahlvon organisch verbundenen Gemeinschaften zusammengewachsen*sind und je-
weils eine eigene Disziplin und ein eigenes liturgisches, theologisches und geistliches
Erbe besitzen (23). Damit erkennt sie diese Gemeinschaften als autonome Kirchen oder
kirchliche Gemeinschaften an. Besonders mit Blick auf die orthodoxen Kirchen fiihrt die
Kirchenkonstitution aus: ,Mehrere unter ihnen besitzen auch einen Episkopat, feiern
die heilige Eucharistie und pflegen die Verehrung der jungfriulichen Gottesmutter (15).

Im Dekret iiber den Okumenismus Unitatis redintegratio wiirdigt das Konzil die 6ku-
menische Bewegung. Damit schliefit sich die romisch-katholische Kirche offiziell diesem
Prozess an, den sie dem Wirken ,der Gnade des Heiligen Geistes“ zuschreibt, und macht
sich sein Ziel zu eigen, ,die Einheit aller Christen wiederherzustellen (UR 1). Zur Tren-
nung der Kirchen kam es ,oft nicht ohne Schuld der Menschen auf beiden Seiten“(3):,,In
Demut bitten wir [Katholiken] also Gott und die getrennten Briider um Verzeihung, wie
auch wir unseren Schuldigern vergeben“ (7). Die ,Schuld der Trennung“ darfjedoch den
heutigen Menschen ,nicht zur Last gelegt werden® (3). Die katholische Kirche betrachtet
alle nichtkatholischen Christen ,als Briider [und Schwestern] in Verehrung und Liebe*
(3). Fiir sie sind die getrennten Kirchen und Gemeinschaften trotz der Mingel, die ihnen
nach katholischem Glauben anhaften, ,nicht ohne Bedeutung und Gewicht“in der Heils-
geschichte. Denn der Geist Christi gebraucht sie als , Mittel des Heiles*, so dass alles, was
er in den Herzen der getrennten Briider wirke, ,auch zu unserer eigenen Auferbauung
beitragen kann“ (4). Um das Ziel der ,volligen kirchlichen Gemeinschaft“ mit gemeinsamer
Eucharistiefeier zu erreichen, sind , Erneuerung und Reform“in der Kirche nétig. Katholi-
ken sollen deshalb in erster Linie dariiber nachdenken, ,was in der eigenen katholischen
Familie zu erneuern und zu tun ist“, damit ihr Zeugnis glaubwiirdiger wird.

Ohne ,innere Bekehrung®, ohne , Bekehrung des Herzens“ ist die 6kumenische Ein-
heit nicht zu erreichen (7; 8). Um ,den Geist und die Sinnesart* der getrennten Briider zu
kennen, bedarf es eines theologischen Studiums ,.in wohlwollender Gesinnung* (9). Auch
soll man beim Vergleich der Lehren miteinander ,nicht vergessen, dass es eine Rang-
ordnung oder ,Hierarchie' der Wahrheiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, die es
verbietet, weniger fundamentale Wahrheiten hochzuspielen.

627 H.d.V.

14.02.2026, 08:40:23.

123


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

SchlieRlich geht das Konzil noch auf die zwei grofien Kategorien von Kirchenspaltun-
gen ein, die Spaltungen im Osten (14-18), und die Spaltungen im Abendland seit dem
16. Jahrhundert (19-24), die zur Existenz vieler getrennter Gemeinschaften gefithrt ha-
ben. Unter den Vorziigen der Ostkirchen nennt es die besonders deutliche Verfassung in
Teil- und Ortskirchen sowie die patriarchalische Struktur und den ,Schatz“der Liturgie,
Spiritualitit und Rechtsordnung, aus dem auch die Kirche des Abendlandes ,vielfach ge-
schopft hat“ (14). Es rithmt ihre Eucharistie und stellt fest: ,So baut sich auf und wichst
durch die Feier der Eucharistie des Herrn in diesen Einzelkirchen die Kirche Gottes“ (UR
15).2% Und es fihrt fort: ,Da nun diese Kirchen trotz ihrer Trennung wahre Sakramente
besitzen, vor allem aber in der Kraft der apostolischen Sukzession das Priestertum und
die Eucharistie, wodurch sie in ganz enger Verwandtschaft bis heute mit uns verbunden
sind, so ist eine gewisse Gottesdienstgemeinschaft [...] nicht nur moglich, sondern auch
ratsam“ (UR 15).

Auch die getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften im Abendland ,sind
mit der katholischen Kirche durch das Band besonderer Verwandtschaft verbunden, da
ja das christliche Volk in den Jahrhunderten der Vergangenheit so lange Zeit sein Leben
in kirchlicher Gemeinschaft gefithrt hat“ (19). Gemeinsam ist das offene Bekenntnis zu
,Jesus Christus als Gott und Herrn und einzigen Mittler zwischen Gott und den Men-
schen*(20), die , Liebe und Hochschitzung* der heiligen Schrift, die ,gerade beim Dialog
ein ausgezeichnetes Werkzeug in der michtigen Hand Gottes ist, um jene Einheit zu
erreichen, die der Erldser allen Menschen anbietet“ (21), und die Taufe, die ,ein sakra-
mentales Band der Einheit zwischen allen, die durch sie wiedergeboren sind“ (22), be-
griindet. ,Obgleich bei den von uns getrennten Kirchlichen Gemeinschaften die aus der
Taufe hervorgehende volle Einheit mit uns fehlt und obgleich sie nach unserem Glauben
vor allem wegen des Fehlens des Weihesakramentes die urspriingliche und vollstindi-
ge Wirklichkeit (substantia) des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben*, be-
kennen sie doch beziiglich des Abendmahles, ,dass hier die lebendige Gemeinschaft mit
Christus bezeichnet werde. [...] Deshalb sind die Lehre vom Abendmahl des Herrn, von
den iibrigen Sakramenten, von der Liturgie und von den Dienstimtern der Kirche not-
wendig Gegenstand des Dialogs®.

Zur Wertschitzung und zum Dialog ruft das Konzil aber nicht nur mit den anderen
christlichen Konfessionen, sondern auch mit den anderen Religionen auf. Seine Erklirung
iiber das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra aetate gilt ih-
rem Wortlaut und ihrer inneren Dynamik nach in der Geschichte der Kirche, ihrer Kon-
zilien und ihrer Theologie als einzigartig. ,Gemif} ihrer Aufgabe, Einheit und Liebe un-
ter den Menschen und damit auch unter den Vélkern zu foérdern®, fasst die Kirche hier
wvor allem das ins Auge, was den Menschen gemeinsam ist und sie zur Gemeinschaft
untereinander fithrt“ (NA 1). Alle Volker haben ja denselben Ursprung und Gott als ein
und dasselbe Ziel. Seine Vorsehung erstreckt sich auf alle Menschen und alle Volker. Von
den verschiedenen Religionen erwarten die Menschen , Antwort auf die ungeldsten Rit-
sel des menschlichen Daseins“. Dabei findet sich bei den verschiedenen Vélkern seit l-
testen Zeiten ,eine gewisse Wahrnehmung jener verborgenen Macht®, die in der Welt
gegenwirtig ist, und nicht selten ,auch die Anerkenntnis einer hochsten Gottheit oder

628 Vgl. LG 23; 26; auch 13.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

sogar eines Vaters“ (2) — so etwa im Hinduismus und im Buddhismus. Im Blick darauf be-
kennt das Konzil:

,Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen wahr und
heiligist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, je-
ne Vorschriften und Lehren, die [..] nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen
lassen, die alle Menschen erleuchtet. [...] Deshalb mahnt sie ihre S6hne, dass sie mit
Klugheit und Liebe, durch Gesprach und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer
Religionen sowie durch ihr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geist-
lichen und sittlichen Giiter und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen
finden, anerkennen, wahren und férdern“ (NA 2).

Auch die Muslime, die den alleinigen Gott anbeten, betrachtet die Kirche ,mit Hochach-
tung“ (3). Besonders gedenkt sie des geistlichen Bandes zwischen ihr und dem ,,Stamme
Abrahams“ und erkennt an, ,dass nach dem Heilsgeheimnis Gottes die Anfinge ihres
Glaubens und ihrer Erwdhlung sich schon bei den Patriarchen, bei Moses und den
Propheten finden“ und ,dass in dem Auszug des erwihlten Volkes aus dem Lande der
Knechtschaft das Heil der Kirche geheimnisvoll vorgebildet ist“ (4). Sie glaubt, ,dass
Christus unser Friede, Juden und Heiden durch das Kreuz versohnt und beide in sich
vereinigt hat“. ,Obgleich die jidischen Obrigkeiten mit ihren Anhingern auf den Tod
Christi gedrungen haben, [..] darf man die Juden nicht als von Gott verworfen oder
verflucht darstellen, als wire dies aus der Heiligen Schrift zu folgern“ (4).%* Die Kirche
beklagt ,alle Hassausbriiche, Verfolgungen und Manifestationen des Antisemitismus,
die sich zu irgendeiner Zeit und von irgendjemandem gegen die Juden gerichtet haben*.
Sie verwirft ,jede Diskriminierung eines Menschen oder jeden Gewaltakt gegen ihn um
seiner Rasse oder Farbe, seines Standes oder seiner Religion willen, weil dies dem Geist
Christi widerspricht®, und ruft ,die Gliubigen mit leidenschaftlichen Ernst dazu auf,
dass sie [...], soviel an ihnen liegt, mit allen Menschen Frieden halten‘ (5).

Nostra aetate stellt insofern einen religionstheologischen Durchbruch dar, als die Kir-
che hier héchst lehramtlich die Erfahrung von Géttlichem und die Anwesenheit von Hei-
ligem in den anderen religiésen Gemeinschaften anerkennt. Nicht nur Christentum und
Judentum, auch Hinduismus, Buddhismus, Islam und andere Religionen enthalten als
Institutionen Goéttliches. Auch sie vermitteln ihren Anhingern also das, was christlich
mit gottlicher Offenbarung, Gnade oder Wahrheit, mit géttlichem Heil, Leben oder Geist
gemeint ist.

1.3.4.3 Offnung auf Welt hin

In nie dagewesener Weise dffnet sich die romisch-katholische Kirche auf dem Zweiten Va-
tikanischen Konzil der Welt als ganzer. Im Vorwort der Pastoralen Konstitution iiber die
Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes bekundet sie ihre existenzielle Solidaritit mit
allen Menschen: ,Freude und Hoffnung [gaudium et spes], Trauer und Angst der Men-
schen von heute, besonders der Armen und Bedringten aller Art, sind auch Freude und
Hoffnung, Trauer und Angst der Jiinger Christi“ (GS 1). Weil sie sich ,, mit der Menschheit

629 H.d.V.

14.02.2026, 08:40:23.

125


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

und ihrer Geschichte wirklich engstens verbunden* erfihrt, wendet sich die Kirche ,an
alle Menschen* (2), um mit der Menschheitsfamilie in einen Dialog zu treten. In ihrem
Konzil bekennt sie ,die hohe Berufung des Menschen*, erklirt, ,dass etwas wie ein gottli-
cher Same in ihm eingesenkt ist, und bietet der Menschheit ihre ,aufrichtige Mitarbeit*
zur Errichtung einer geschwisterlichen Gemeinschaft aller an (3). Darum weif? sie sich
verpflichtet, ,nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums
zu deuten“ (4).

Im I. Hauptteil des Dokuments (GS 11-45) behandelt das Konzil in vier Kapiteln die
Kirche und die Berufung des Menschen in der Uberzeugung, ,dass das Volk Gottes und die
Menschheit, der es eingefiigt ist, im gegenseitigen Dienst stehen, sodass die Sendung
der Kirche sich als eine religiose und gerade dadurch héchst humane erweist“ (11).

Im ersten Kapitel, das als ganzes der Wiirde der menschlichen Person gewidmet ist, er-
kennt das Konzil neben der Wiirde der Vernunft die Wiirde des sittlichen Gewissens und
die hohe Bedeutung der inneren und dufleren Freiheit an. Dabei beschreibt es das Ge-
wissen als ,die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit
Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu horen ist“ (16). In ihm nimmt man
in wunderbarer Weise ,jenes Gesetz“ wahr, ,das in der Liebe zu Gott und dem Néchsten
seine Erfillung hat“. Durch die Treue zum Gewissen sind die Christen mit den tibrigen
Menschen ,im Suchen nach der Wahrheit“ verbunden.

Besonders bemerkenswert sind in diesem ersten Kapitel wiederum die Ausfithrun-
gen zum Atheismus. Da alle Menschen zum Dialog und zur Liebesgemeinschaft mit Gott
berufen sind, schmerzt es die Kirche, dass viele ihrer Zeitgenossen ,diese innigste und
lebensvolle Verbindung mit Gott“ gar nicht erfassen oder ausdriicklich verwerfen (19).
Sie sucht aber ,die tiefer in der atheistischen Mentalitit liegenden Griinde fir die Leug-
nung Gottes“ zu erfassen und zu priifen (21) und gesteht ein, dass die Gliubigen an der
Entstehung des Atheismus ,einen erheblichen Anteil“ haben, insofern sie ,durch Ver-
nachlissigung der Glaubenserziehung, durch missverstindliche Darstellung der Lehre
oder auch durch die Mdngel ihres religiosen, sittlichen und gesellschaftlichen Lebens das
wahre Antlitz Gottes und der Religion eher verhiillen als offenbaren® (19). Daher kann das
Heilmittel gegen den Atheismus ,nur von einer situationsgerechten Darlegung der Leh-
re und vom integren Leben der Kirche und ihrer Glieder erwartet werden“ (21). Die Kir-
che ruft zur Zusammenarbeit und zum aufrichtigen und klugen Dialog mit Atheisten
auf und bringt ihre Hoffnung zum Ausdruck, dass aufgrund des Kreuzestodes und der
Auferstehung Christi fiir alle ,der Heilige Geist allen die Méglichkeit anbietet, diesem
dsterlichen Geheimnis in einer Gott bekannten Weise verbunden zu sein“ (22).

Bei der menschlichen Gemeinschaft, das Thema des zweiten Kapitels ist, hebt das Konzil
das Personprinzip hervor: ,Triger und Ziel aller gesellschaftlichen Institutionen ist und
muss auch sein die menschliche Person, die ja von ihrem Wesen selbst her des gesell-
schaftlichen Lebens durchaus bedarf* (25). Jede gesellschaftliche Ordnung und ihre Ent-
wicklung miissen sich dauernd an ihrem Wohl orientieren. ,Denn die Ordnung der Din-
ge muss der Ordnung der Personen dienstbar werden und nicht umgekehrt. So deutete
der Herr selbst es an, als er sagte, der Sabbat sei um des Menschen willen da, nicht der
Mensch um des Sabbats willen“ (26). Auch miissen alle ,ihren Nichsten ohne Ausnahme
als ein ,anderes Ich‘ ansehen, vor allem auf sein Leben und die notwendigen Vorausset-
zungen eines menschenwiirdigen Lebens bedacht. Sonst gleichen sie jenem Reichen, der

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

sich um den armen Lazarus gar nicht kiitmmerte“ (27). In gesellschaftlichen, politischen
oder auch religiosen Fragen Andersdenkenden und Andershandelnden ist mit ,Achtung
und Liebe“ zu begegnen. ,Je mehr wir in Menschlichkeit und Liebe inneres Verstindnis
fiir ihr Denken aufbringen, desto leichter wird es fiir uns, mit ihnen ins Gesprich zu
kommen* (28). Da alle Menschen nach Gottes Bild geschaffen sind und als von Christus
Erloste ,sich derselben gottlichen Berufung und Bestimmung erfreuen, muss die grund-
legende Gleichheit aller Menschen immer mehr zur Anerkennung gebracht werden(29).
Alle Menschen haben die gleiche Person wiirde.

Im Zusammenhang des menschlichen Schaffens in der Welt, von dem das dritte Kapitel
handelt, erkennt die Kirche die Autonomie der irdischen Wirklichkeiten an. Die geschaffe-
nen Dinge und auch die Gesellschaften haben ,ihre eigenen Gesetze und Werte [...], die
der Mensch schrittweise erkennen, gebrauchen und gestalten muss“ (36). Die Forderung
der Autonomie entspricht dem Willen des Schépfers und ist nicht nur eine Forderung
der Menschen unserer Zeit.

,Durch ihr Geschaffensein selbst ndmlich haben alle Einzelwirklichkeiten ihren festen
Eigenstand, ihre eigene Wahrheit, ihre eigene Gutheit sowie ihre eigene Gesetzlich-
keit und ihre eigenen Ordnungen, die der Mensch unter Anerkennung der den einzel-
nen Wissenschaften und Techniken eigenen Methode achten muss. [..] Deshalb sind
gewisse Geisteshaltungen, die einst auch unter Christen wegen eines unzuldnglichen
Verstandnisses fiir die legitime Autonomie der Wissenschaft vorkamen, zu bedauern.
Durch die dadurch entfachten Streitigkeiten und Auseinandersetzungen schufen sie
in der Mentalitit vieler die Uberzeugung von einem Widerspruch zwischen Glauben
und Wissenschaft“ (GS 36).

An dieser Stelle weist das Konzil in einer Funote eigens auf Galileo Galilei hin, der damit
héchstamtlich rehabilitiert ist. Dieser Hinweis sollte kiinftige Ubergriffe des kirchlichen
Lehramtes in Bereichen, in denen es nicht zustindig ist, erschweren.

Mit Autonomie ist freilich nicht gemeint, dass die geschaffenen Dinge nicht von Gott
abhingen. Von Gott empfingt sie der Mensch. Er betrachtet und schitzt sie als Gaben
aus seiner Hand. ,In Armut und Freiheit des Geistes“ (37) gebraucht und genief3t er sie;
,50 kommt er in den wahren Besitz der Welt als einer, der nichts hat und doch alles be-
sitzt«.5%°

Im vierten Kapitel bestimmt das Konzil die Aufgabe der Kirche in der Welt von heute.
Zwar hat die Kirche ,das endzeitliche Heil zum Ziel, das erst in der kiinftigen Weltzeit
voll verwirklicht werden kann“ (40). Doch soll sie schon in dieser geschichtlichen Zeit
die Familie der Kinder Gottes bilden, den Weg mit der ganzen Menschheit gemeinsam
gehen und gewissermafien Sauerteig in der menschlichen Gesellschaft sein. Unbefan-
gen schitzt sie all das hoch, was zur Erfillung ihrer Aufgabe ,die anderen christlichen
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften in Zusammenarbeit beigetragen haben und
noch beitragen“. Aus ihrem Glauben heraus vermag sie ,die Wiirde des menschlichen
Wesens allen Meinungsschwankungen zu entziehen, die z. B. den menschlichen Leib zu
sehr abwerten oder tiber das rechte Ma emporheben, und unablissig dazu mahnen,

630 Vgl. 2 Kor 6,10.

14.02.2026, 08:40:23.

127


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,alle menschlichen Talente im Dienst Gottes und zum Wohl der Menschen Frucht brin-
gen zu lassen® (41). Mit grofier Achtung blicke sie ,auf alles Wahre, Gute und Gerechte,
das sich die Menschheit in den verschiedenen Institutionen geschaffen hat und immer
neu schafft“, und lehnt es entschieden ab, einen , kiinstlichen Gegensatz zwischen beruf-
licher und gesellschaftlicher Titigkeit auf der einen Seite und dem religisen Leben auf
der anderen* zu konstruieren (42). Sie mahnt die Christen zur Erfiillung ihrer irdischen
Pflichten und weist die Laien nachdriicklich auf ihre eigenen weltlichen Aufgaben hin.
Dabei warnt sie vor zwei Extremen: Weder soll man das Irdische vernachlissigen noch
im Irdischen ganz aufgehen. Sehr eindriicklich bekennt sie ihre Schuld gegeniiber der
Welt im ganzen mit den Worten:

,Obwohl die Kirche in der Kraft des Heiligen Ceistes die treue Braut des Herrn geblie-
ben ist und niemals aufgehort hat, das Zeichen des Heils in der Welt zu sein, so weif3
sie doch klar, dass unter ihren Gliedern, ob Klerikern oder Laien, im Lauf so vieler Jahr-
hunderte immer auch Untreue gegen den Geist Gottes sich fand. Auch in unserer Zeit
weifs die Kirche, wie groR der Abstand ist zwischen der von ihr verkiindeten Botschaft
und der menschlichen Armseligkeit derer, denen das Evangelium anvertraut ist“ (GS
43).

Die Kirche weif3, ,wie sehr sie selbst in ihrer lebendigen Beziehung zur Welt an der Er-
fahrung der Geschichte immerfort reifen muss*(43).

Wie es im Interesse der Welt liegt, die Kirche als gesellschaftliche Wirklichkeit anzu-
erkennen, soist sich die Kirche auch dariiber im Klaren, wie viel sie selbst der Geschichte
und Entwicklung der Menschheit verdankt:

,Die Erfahrung der geschichtlichen Vergangenheit, der Fortschritt der Wissenschaf-
ten, die Reichtiimer, die in den verschiedenen Formen der menschlichen Kultur liegen,
durch die die Menschennaturimmer klarer zur Erscheinung kommt und neue Wege zur
Wahrheit aufgetan werden, gereichen auch der Kirche zum Vorteil. Von Beginn ihrer
Ceschichte an hatsie gelernt, die Botschaft Christiin der Vorstellungswelt und Sprache
derverschiedenen Volker auszusagen und dariiber hinaus diese Botschaft mithilfe der
Weisheit der Philosophen zu verdeutlichen® (GS 44).

Im II. Hauptteil befasst sich das Konzil dann in fiinf Kapiteln mit einigen wichtigeren Ein-
zelfragen, von denen heute Kirche und Welt betroffen sind. Das erste Kapitel behandelt die
Forderung der Wiirde der Ehe und der Familie. Indem das Konzil die Ehe einen ,Bund“
und nicht einen ,Vertrag nennt, will es von der rechtlich-sakralen Auffassung loskom-
men. Zwar sieht es die Ehe und die eheliche Liebe als ganze ,auf die Zeugung und Erzie-
hung von Nachkommenschaft hingeordnet“(48), hebt aber gegeniiber fritheren biologis-
tischen Auffassungen die grundlegende Bedeutung der Liebe hervor, die es so beschreibt:

,Diese eigentiimlich menschliche Liebe geht in frei bejahter Neigung von Person
zu Person, umgreift das Wohl der ganzen Person, vermag so den leib-seelischen
Ausdrucksmoglichkeiten eine eigene Wiirde zu verleihen und sie als Elemente und
besondere Zeichen der ehelichen Freundschaft zu adeln. Diese Liebe hat der Herr
durch eine besondere Gabe seiner Gnade und Liebe geheilt, vollendet und erhoht.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Eine solche Liebe, die Menschliches und Géttliches in sich eint, fiihrt die Gatten zur
freien gegenseitigen Ubereignung ihrer selbst, die sich in zarter Zuneigung und in der
Tat bewéhrt, und durchdringt ihr ganzes Leben; ja gerade durch ihre Selbstlosigkeit
in Leben und Tun verwirklicht sie sich und wachst. [..] Diese Liebe wird durch den
eigentlichen Vollzug der Ehe in besonderer Weise ausgedriickt und verwirklicht (GS
49).

Die Ehe ist also ,nicht nur zur Zeugung von Kindern eingesetzt*, sondern fordert, ,dass
auch die gegenseitige Liebe der Ehegatten ihren gebithrenden Platz behalte, wachse und
reife“ (50). In ihrer Aufgabe, menschliches Leben weiterzugeben und zu erziehen, ,wis-
sen sich die Eheleute als mitwirkend mit der Liebe Gottes des Schopfers und gleich-
sam als Interpreten dieser Liebe. Daher miissen sie in menschlicher und christlicher
Verantwortlichkeit ihre Aufgabe erfiillen und in einer auf Gott hinhérenden Ehrfurcht
durch gemeinsame Uberlegung versuchen, sich ein sachgerechtes Urteil zu bilden®, das
sie ,letztlich selbst“ fillen miissen (50). Das Konzil bejaht hier klar die selbstverantwor-
tete Elternschaft.

Im zweiten Kapitel geht es um die richtige Férderung des kulturellen Fortschritts. Durch
den unerhorten wissenschaftlichen und technischen Fortschritt sowie den Ausbau
der Kommunikationsmittel haben sich die Lebensbedingungen des modernen Men-
schen in gesellschaftlicher und kultureller Hinsicht so verindert, dass sich ,neue Wege
zur Entwicklung und weiteren Ausbreitung der Kultur“ 6ffnen (54). Bei immer mehr
Menschen wichst ,der Sinn fir Autonomie und zugleich fir Verantwortlichkeit®, das
Bewusstsein der ,Einswerdung der Welt“ und der ,auferlegten Aufgabe“, eine bessere
Welt in Wahrheit und Gerechtigkeit zu schaffen. Zwar miissen Christen ,auf der Pil-
gerschaft zur himmlischen Vaterstadt suchen und sinnen, was oben ist“, aber dadurch
wird ,die Bedeutung ihrer Aufgabe, zusammen mit allen Menschen am Aufbau einer
menschlicheren Welt mitzuarbeiten, nicht vermindert, sondern gemehrt“ (57). Fehlent-
wicklungen diirfen sie nicht dazu verleiten, die positiven Werte der heutigen Kultur
zu verkennen. Zu ihnen gehéren vor allem ,die Pflege der Naturwissenschaften, die
unbedingte Sachlichkeit gegeniiber der Wahrheit bei der wissenschaftlichen Forschung,
[...], der Geist der internationalen Solidaritit, das immer wacher werdende Bewusstsein
von der Verantwortung der Fachleute fiir den Dienst am Menschen und dessen Schutz,
der Wille zur Verbesserung der menschlichen Lebensbedingungen aller, besonders
jener, die die Verantwortung fiir sich selbst nicht ibernehmen kénnen oder kulturell
zuriickgeblieben sind“. Die Kirche erinnert deshalb alle daran, ,dass die Kultur auf die
Gesamtentfaltung der menschlichen Person und auf das Wohl der Gemeinschaft sowie
auf das der ganzen menschlichen Gesellschaft auszurichten ist“ (59). Sie bejaht grund-
satzlich die ,Eigengesetzlichkeit der Kultur und vor allem der Wissenschaften‘ und
erkennt ihre ,berechtigte Freiheit“ an (60). Die neuen Forschungen und Ergebnisse der
Naturwissenschaften, aber auch der Geschichtswissenschaft und Philosophie stellen
neue Fragen, die fiir das Leben Konsequenzen haben und auch von den Theologen neue
Untersuchungen verlangen. In der Seelsorge sollen auch die Ergebnisse der profanen
Wissenschaften, vor allem der Psychologie und der Soziologie, wirklich beachtet und
angewendet werden.

14.02.2026, 08:40:23.

129


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,Auf thre Weise sind auch Literatur und Kunst fiir das Leben der Kirche von grofer
Bedeutung“ (62), bemithen sie sich doch um das Verstindnis des eigentiimlichen Wesens
des Menschen, seine Probleme und seine Erfahrungen. Sie zielen darauf ab, ,die Situa-
tion des Menschen in Geschichte und Universum erhellen, sein Elend und seine Freude,
seine Not und seine Kraft zu schildern und ein besseres Los des Menschen vorausah-
nen zu lassen“. Deshalb sollen die Gliubigen ,in engster Verbindung mit den anderen
Menschen ihrer Zeit leben und sich bemiihen, ihre Denk- und Urteilsweisen, die in der
Geisteskultur zur Erscheinung kommen, vollkommen zu verstehen*.

Im dritten Kapitel wendet sich das Konzil dem Wirtschafisleben, genauer gesagt dem
menschlichen und gesellschaftlichen Leben, insofern es von der Wirtschaft bestimmt ist,
zu. Eserwihnt kurz, dass durch die wachsende Herrschaft des Menschen iiber die Natur,
die intensiveren wechselseitigen Beziehungen und die Fortschritte in der Produktions-
technik wie auch im Austausch von Giitern und Dienstleistungen die Wirtschaft in der
Lage ist, ,die gestiegenen Bediirfnisse der Menschheitsfamilie besser zu befriedigen®,
um dann gleich zu seinem eigentlichen Anliegen zu kommen:

,Es fehlt aber auch nicht an Griinden zur Beunruhigung. Nicht wenige Menschen, na-
mentlich in den wirtschaftlich fortgeschrittenen Liandern, sind von der Wirtschaft ge-
radezu versklavt, sodass fast ihr ganzes personliches und gesellschaftliches Leben von
ausschliefdlich wirtschaftlichem Denken bestimmt ist [...]. Cerade zu der Zeit, da das
Wachstum der Wirtschaft, verniinftig und human gelenkt und koordiniert, die sozia-
len Ungleichheiten mildern kénnte, fihrt es allzu oft zu deren Verschiarfung, hie und
da sogar zur Verschlechterung der Lage der sozial Schwachen und zur Verachtung der
Notleidenden. Wihrend einer ungeheuren Masse immer noch das absolut Notwendi-
ge fehlt, leben einige —auch in zuriickgebliebenen Lindern —in Uppigkeit und treiben
Verschwendung. Nebeneinander bestehen Luxus und Elend“ (GS 63).

Gott hat aber die Erde mit allem, was sie enthilt, zum Nutzen aller Menschen und Vélker
bestimmt. Darum miissen diese geschaffenen Giiter unter Fithrung der Gerechtigkeit
und der Liebe allen zustattenkommen. Der Mensch, der sich dieser Giiter bedient, muss
sie ,zugleich auch als Gemeingut ansehen in dem Sinn, dass sie nicht ihm allein, sondern
auch anderen von Nutzen sein konnen. Zudem steht allen das Recht zu, einen fiir sich
selbst und ihre Familien ausreichenden Anteil an den Erdengiitern zu haben® (69). Es ist
Pflicht, die Armen zu unterstiitzen, und zwar nicht nur vom Uberfluss: ,Speise den vor
Hunger Sterbenden, denn ihn nicht speisen heif3t ihn téten®!

Im vierten Kapitel, das dem Leben der politischen Gemeinschaft gewidmet ist, tritt das
Konzil deutlich fiir Demokratie und Demokratisierung ein:

LInvollem Einklang mit der menschlichen Natur steht die Entwicklung von rechtlichen
und politischen Strukturen, die ohne jede Diskriminierung allen Staatsbirgern immer
mehr die tatsachliche Moglichkeit gibt, frei und aktiv teilzuhaben an der rechtlichen
Grundlegung ihrer politischen Gemeinschaft, an der Leitung des politischen Gesche-
hens, an der Festlegung des Betatigungsbereichs und des Zwecks der verschiedenen
Institutionen und an der Wahl der Regierenden” (GS 75).

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

SchlieRlich verurteilt das Konzil im fiinften Kapitel, das die Forderung des Friedens und den
Aufbau der Volkergemeinschaft thematisiert, Krieg und Ristungswettlauf. ,Obwohl die
jungsten Kriege unserer Welt ungeheuren materiellen und moralischen Schaden zuge-
fiigt haben, so klagtes, ,setzt der Krieg doch jeden Tag in irgendeinem Teil der Welt sei-
ne Verwiistungen fort. Es droht sogar beim Gebrauch wissenschaftlicher Waffen, gleich
welcher Art, eine Barbarei der Kriegfithrung, die die Kimpfenden zu Grausamkeiten ver-
leitet, die die vergangener Zeiten weit iibersteigt“(79). Diesen beklagenswerten Zustand
der Menschheit vor Augen erinnert das Konzil ,vor allem an die bleibende Geltung des
natiirlichen Vélkerrechts und seiner allgemeinen Prinzipien“. Auf der Basis einer Uber-
einkunft zwischen allen Nationen sollte ,jeglicher Krieg absolut geichtet werden [...].
Das erfordert freilich, dass eine von allen anerkannte 6ffentliche Weltautoritit einge-
setzt wird, die iiber wirksame Macht verfiigt, um fir alle Sicherheit, Wahrung der Ge-
rechtigkeit und Achtung der Rechte zu gewihrleisten® (82).

Schon der Riistungswettlauf, zu denen nicht wenige Nationen ihre Zuflucht nehmen,
ist kein sicherer Weg, den Frieden zu sichern.

,Wihrend man riesige Summen fiir die Herstellung immer neuer Waffen ausgibt, kann
man nicht geniigend Hilfsmittel bereitstellen zur Bekimpfung all des Elends in der
heutigen Welt. Anstatt die Spannungen zwischen den Volkern wirklich und griindlich
zu lésen, (ibertragt man sie noch auf andere Erdteile. [..] Der Riistungswettlaufist eine
der schrecklichsten Wunden der Menschheit, er schidigt unertraglich die Armen“ (GS
81).

Um den Frieden aufzubauen, miissen vor allem die Ursachen der Zwietracht in der Welt,
die zum Krieg fithren, beseitigt werden, an erster Stelle die Ungerechtigkeiten. Nicht we-
nige entspringen aus allzu grofien wirtschaftlichen Ungerechtigkeiten, andere entste-
hen ,aus Herrschsucht und Missachtung der Menschenwiirde und, wenn wir nach tie-
feren Griinden suchen, aus Neid, Misstrauen, Hochmut und anderen egoistischen Lei-
denschaften“ (83).

Auf der Basis des ersten Kapitels iiber die Wiirde der menschlichen Person in Gaudi-
um et spes hat das Konzil auch die Erklirung iiber die Religionsfreiheit Dignitatis humanae
verfasst. Es erkennt darin an, ,dass die menschliche Person das Recht auf religidse Frei-
heit hat“ (DiHu 2). Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein miissen von
jedem Zwang, sodass in religiésen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewis-
sen zu handeln, noch daran gehindert wird, nach seinem Gewissen zu handeln. Da das
Recht auf religidse Freiheit seine Grundlage in der Wiirde der menschlichen Person selbst
hat, muss es in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft auch zum biirgerlichen Recht
werden.

Auch wenn die Lehre von der Wiirde und Freiheit des Menschen von der menschli-
chen Vernunft durch die Erfahrung der Jahrhunderte immer vollstindiger erkannt wur-
de, hat sie laut Konzil ihre Wurzel in der géttlichen Offenbarung:

,Denn obgleich die Offenbarung das Recht auf Freiheit von duflerem Zwang in religio-
sen Dingen nicht ausdriicklich lehrt, lasst sie doch die Wiirde der menschlichen Person
in ihrem ganzen Umfang ans Licht treten; sie zeigt, wie Christus die Freiheit des Men-

14.02.2026, 08:40:23.

131


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

schen in Erfiillung der Pflicht, dem Wort Cottes zu glauben, beachtet hat und belehrt
uns iiber den Geist, den die Jlinger eines solchen Meisters anerkennen und dem sie in
allem Folge leisten sollen“ (DiHu 9).

Somit bleibt die Kirche der Wahrheit des Evangeliums treu und verfolgt den Weg Christi
und der Apostel, ,wenn sie anerkennt und dafiir eintritt, dass der Grundsatz der religio-
sen Freiheit der Wiirde des Menschen und der Offenbarung Gottes entspricht* (12).

1.3.4.4 Die nachkonziliare Entscheidungssituation der Kirche

Nach dem Konzil begann man in der katholischen Kirche sehr bald konkrete Reformen in
Angriff zu nehmen. Vor allem wurde die Liturgiereform, die bereits unter Papst Pius XII.
begonnen hatte, nun umfassend durchgefiihrt, indem man Beschliisse der Konstitution
tiber die heilige Liturgie Sacrosanctum concilium umsetzte. Die Liturgie der heiligen Mes-
se, des Stundengebets sowie der sakramentalen Riten wurde erneuert. Die Messe konnte
nun in der Landessprache gefeiert werden. Der Priester konnte zum Volk hin zelebrie-
ren. Konzelebration, das heiflt die gemeinsame Feier mehrerer Priester an einem Altar
unter der Leitung eines Hauptzelebranten, war nun wieder wie in fritheren Zeiten mog-
lich.

Auch in nationalen Synoden suchte man die Verwirklichung der Beschliisse des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils in verschiedenen Bereichen zu férdern. So wurde etwa auf der
Wiirzburger Synode, die von 1971-1975 in Deutschland abgehalten wurde, der Religions-
unterricht in der Schule neu konzipiert, in Bezug auf christlich gelebte Ehe und Familie
die Bedeutung des Gewissens der Einzelnen hervorgehoben und eine pastoral-solidari-
sche gegeniiber einer moralisch-verurteilenden Haltung gestirkt. Im Sinn des Konzils-
dekrets tiber das Apostolat der Laien Apostolicam actuositatem (Artikel 26) wurde die Mit-
verantwortung in Form von Riten (Pfarrgemeinderite, Diézesanrite) auf verschiedenen
Ebenen geordnet und auf itberdiézesaner Ebene die Gemeinsame Konferenz von Deut-
scher Bischofskonferenz und Zentralkomitee der deutschen Katholiken eingerichtet. Es
wurden Leitlinien fiir neue pastorale Berufe (Pastoralreferenten und Pastoralreferentin-
nen) entworfen, heikle Themen wie das Diakonat der Frau angesprochen und anderes
mehr. Auch sollte die Beteiligung der Laien an der Verkiindigung gestirkt werden.

Trotz der Umsetzung so mancher Konzilsbeschliisse stand die Kirchenleitung und
die Kirche als ganze immer noch grundsitzlich vor der Entscheidung, ob und inwieweit sie
die lehramtlich dokumentierte Kurskorrektur annehmen und weiterentwickeln wiirde. Wie
oben bemerkt, lassen sich nicht wenige Stellen in den Dokumenten finden, die fiir sich
genommen gegen den neuen Kurs und fiir die Restauration, das heift fir die antimo-
derne, antiliberale Ausrichtung der Kirche im 19. Jahrhundert sprechen oder zu sprechen
scheinen. Die Texte stellen nicht selten das dar, was der Fundamentaltheologe Max Seck-
ler einen dilatorischen Kompromiss nannte und anderweitig als romische Technik der Juxtapo-
sition bekannt ist. Bei solch einem Kompromiss werden Aussagen zusammengeriihrt, die
einander inhaltlich und formallogisch widersprechen, um ganz bewusst eine Entschei-
dungaufzuschieben oder offenzulassen. Spater muss dann entschieden werden, welcher
inhaltlichen Spur zu folgen ist. Im Sinn der Juxtaposition werden progressive und kon-
servative Formulierungen unverbunden nebeneinandergestellt. Man pladiert fiir Neues,
ohne Altes, das damit nicht zu vereinbaren ist, aufzugeben.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Wer zum Beispiel als sichere Quelle fiir die Wahrheitsfindung in der Kirche nur die
Hierarchie und das offizielle Lehramt anerkennen will, kann sich auf Artikel 25 von Lu-
men gentium beziehen, in dem die Unfehlbarkeit (Infallibilitit) auf den Bischof von Rom
(,dem auf einzigartige Weise die Gnadengabe der Unfehlbarkeit der Kirche selbst inne-
wohnt“) und die Korperschaft der Bischéfe (der auch ,die der Kirche verheifene Unfehl-

! Wem daran gelegen ist, dass auch gewshn-

barkeit“ innewohnt) eingeschrankt wird.
liche Glaubige zur sicheren Wahrheitsfindung etwas beizutragen haben, kann hingegen
aus dem Artikel 12 desselben Dokuments zitieren und damit die Beschrinkung auf die
Hierarchie aufheben: , Die Gesamtheit der Gliubigen, welche die Salbung von dem Hei-

62 kann im Glauben nicht fehlgehen [in credendo falli nequit] “** Im ersten

ligen haben
Johannesbrief, auf den hier in Bezug auf die Gliubigen hingewiesen wird, heif3t es: ,Was
euch betrifft, so bleibt die Salbung, die ihr von ihm empfangen habt, in euch und ihr
braucht euch von niemandem belehren zu lassen; wie euch vielmehr seine Salbung iiber
alles belehrt, so ist es auch wahr und keine Liige.“**

Wer beispielsweise einen Klerikalismus rechtfertigen will, kann sich auf Artikel 10 von
Lumen gentium berufen, in dem vom Wesensunterschied zwischen dem amtlichen und
dem gemeinsamen Priestertum der Gliubigen die Rede ist und diesen Wesensunter-
schied dahingehend interpretieren, dass Priester durch die sakramentale Weihe dem
Wesen nach andere (nidmlich heiligere) Personen sind. Aber er wird damit der Tendenz
in Lumen gentium nicht gerecht, die Kluft zwischen Klerus und Laien zu verringern, die
Stellung und Wertschitzung der Laien in der Kirche zu erhéhen und die Berufung aller,
der Laien nicht minder als der Kleriker, zur Heiligkeit hervorzuheben.

Wenn jemand jede Form kiinstlicher Empfiingnisverhiitung ablehnen will, kann er Arti-
kel 51 aus Gaudium et spes ins Feld fithren, in dem auf die Enzyklika Casti conubii verwie-
sen wird, die jede Form von Verhiitung als lasterhafte, naturwidrige Freiziigigkeit und
als Todsiinde gedchtet hat. Aber er tibergeht damit den vorhergehenden Artikel 50, der
sich klar fiir selbstverantwortete Elternschaft und selbstbestimmte Geburtenregelung
ausspricht.

Wer den Alleingang von Papst Johannes Paul II. bei seinem apostolischen Schreiben
Ordinatio sacerdotalis im Jahr 1994 gutheif’t, in dem dieser kraft seines Amtes erklart hat,
dass die Kirche keinerlei Vollmacht hat, Frauen die Priesterweihe zu spenden, und dass
sich alle Glaubigen der Kirche endgiiltig an diese Entscheidung zu halten haben, kann
das mit der Einschirfung des Jurisdiktionsprimats in Artikel 22 von Lumen gentium be-
griinden, der dem Bischofvon Rom héchste und universale Gewalt iiber die Kirche, die er
immer frei ausiiben kann, zuspricht. Aber er schiebt damit die Gesamttendenz der Kir-
chenkonstitution, das Kollegium der Bischofe aufzuwerten und das Prinzip des papst-
lichen Jurisdiktionsprimats durch das Prinzip der bischéflichen Kollegialitit auszuglei-
chen, beiseite. Es widerspricht dem Geist des Dritten Kapitels von Lumen gentium, wenn
ein Papst eine fir die Gesamtkirche derart wichtige Entscheidung wie die iiber die Frau-
enordination ohne aktuelle Riickbindung an die Bischofe trifft. Da sich der Ausschluss

631 DH 4149.

632 Vgl.1Joh2,20.27.
633 LG 12; DH 4130.
634 1)oh2,27.

14.02.2026, 08:40:23.

133


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

der Frauen von geistlichen Amtern weder neutestamentlich noch anderweitig theolo-
gisch tiberzeugend begriinden lisst, beruht die papstliche Entscheidung im Grunde auf
einem theologisch verstandenen Argument der Tradition.®® Weil die Kirche 2000 Jah-
re lang keine Frauen zu Priesterinnen geweiht und immer Entsprechendes gelehrt hat,
sei sie auch theologisch, von Gott her, nicht berechtigt, dies zu tun. Dem Traditionsar-
gument steht im Zweifelsfall jedoch als wichtigeres theologisches Argument das Reich-
Gottes-Argument entgegen.**
genheit orientieren, sie muss sich auch auf die Zukunft ausrichten und sich nach dem

kiinfrigen Reich Gottes ausstrecken. Dieses Reich wird aber ein , Reich der Gerechtigkeit,

Die katholische Kirche darf'sich nicht nur an der Vergan-

der Liebe und des Friedens“ sein (LG 36). Da der ,irdische Fortschritt grofle Bedeutung
fiir das Reich Gottes hat (LG 39), ,empfingt“ die Kirche bei ihrem Streben ,nach dem ei-
nen Ziel, nach der Ankunft des Reiches Gottes und der Verwirklichung des Heiles der
ganzen Menschheit, vieles von der Welt (GS 45). Von ihr und der sich immer weiter ent-
faltenden menschlichen Vernunft hat sie die Norm der Gleichberechtigung und Gleich-
behandlung von Mann und Frau erhalten, die sich aus der Idee der Gleichwertigkeit aller
Menschen ergibt, setzt sie aber bei sich selbst nicht um, obwohl laut Konzil ,die grundle-
gende Gleichheit aller Menschen immer mehr zur Anerkennung gebracht werden muss*
(GS 29). Die Diskriminierung der Frauen lisst sich nicht nur nicht mit der heutigen Welt,
sondern vor allem auch nicht mit dem kiinftigen Reich Gottes vereinbaren. Wie will die
Kirche die ,Gebote der Liebe, der Demut und der Selbstverleugnung“ Jesu Christi hal-
ten und gemifd seiner Sendung das Reich Gottes in allen Volkern ,begriinden®, wie kann
sie ,Keim und Anfang dieses Reiches auf Erden* darstellen (LG 5), wie soll ihre eigene
“Bestimmung“ dieses Reich Gottes sein (LG 9), das ein Reich vollkommener Gleichwer-
tigkeit und Gerechtigkeit ist, wenn sie in ihren eigenen Reihen die Ungleichbehandlung
und Ungerechtigkeit perpetuiert?

Auch kann sich beispielsweise jemand, der grundsitzlich gegen die Anerkennung der
Amter evangelischer Kirchen und gegen die Eucharistiegemeinschaft mit evangelischen Chris-
ten ist, auf den Artikel 22 in Unitatis redintegratio fixieren, der diesen getrennten kirchli-
chen Gemeinschaften wegen des Fehlens des Weihesakraments die urspriingliche und
vollstindige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums abspricht. Aber er distanziert
sich damit von der Zielsetzung der Okumenischen Bewegung, zu der sich die Kirche in
Unitatis redintegratio eindeutig bekennt.

Wer partout an der Heilsnotwendigkeit der sichtbaren Kirche fiir den Einzelnen festhal-
ten will, kann sich auf Artikel 14 in Lumen gentium stiitzen, in dem gesagt wird, dass die
Menschen, die um die Heilsnotwendigkeit der Kirche wissen, aber nicht in sie eintreten
oder in ihr bleiben wollen, nicht gerettet werden. Aber er beriicksichtigt dann nicht die
Einschrinkung beziehungsweise Aufhebung des Prinzips ,Kein Heil auRerhalb der Kir-
che“im Artikel 16, in dem ebenso klar gesagt wird, dass die Menschen, die ohne Schuld
das Evangelium Christi und seine Kirche nicht kennen, das Heil erlangen kénnen. Nach
dem Heilsplan Gottes muss es die Kirche als solche geben, und diese ihre allgemeine
Heilsnotwendigkeit leitet sich von der Menschwerdung des Gottessohnes her. Da der Be-
griff ,notwendig“keine Ausnahmen zulisst und eine Heilsnotwendigkeit der sichtbaren

635 Kap.2.3.2.2.
636 Kap.2.3.2.3.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Kirche fiir alle einzelnen Menschen in Artikel 16 gerade ausgeschlossen wird, kann die
,Heilsnotwendigkeit“, von der im Artikel 14 die Rede ist — will man einen glatten Wider-
spruch vermeiden — nur im Sinne der ,Heilsbedeutung“ verstanden werden: Wer um die
Heilsbedeutung der Kirche weif3, aber nicht in sie eintritt oder in ihr bleibt, kann nicht
gerettet werden. Das hiefRe freilich, dass vielen Menschen, die aus der Kirche austreten,
hier die Holle angedroht wird, da sie um die Heilsbedeutung der Kirche, nimlich um ih-
re Heilsmittel der heiligen Schrift und der Sakramente wissen. Es wire dann allerdings
eine eigenartige Religionsfreiheit, die das Konzil in Dignitatis humanae den Menschen
gewahrt: Jeder hat das Recht, die christliche Religion zu verlassen und einer anderen Re-
ligion beizutreten, aber er muss wissen, dass ihn dies das ewige Leben kostet!

Die wesentliche Aussage des Konzils beziiglich der Heilsnotwendigkeit der Kirche ist
daher nicht in Artikel 14, sondern in Artikel 16 in Lumen gentium zu sehen. In ihm beginnt
die katholische Kirche das Prinzip ,Kein Heil aufterhalb der Kirche“®*” und damit das
Prinzip der Heilsnotwendigkeit der Kirche fiir einzelne Menschen aufzugeben, andere
Religionen als Heilswege anzuerkennen und sogar religios nichtglaubenden Menschen ei-
ne echte Heilsmoglichkeit einzurdumen.

1.3.4.5 Grundsatzliches zu Wandel und Reform in der rémisch-katholischen Kirche
Seit dem Ersten Vatikanischen Konzil gibt es in der romisch-katholischen Kirche nicht
nur Tendenzen wie die, das Bischofskollegium gegeniiber dem Papst wieder aufzuwer-
ten oder die Unfehlbarkeit des Glaubenssinns der Gliubigen hervorzuheben®®, sondern
auch die gegenteilige zentralistische Tendenz, die Unfehlbarkeit des pipstlichen Lehr-
amtes in zweifacher Hinsicht auszuweiten. Wurde auf dem Konzil 1870 die Unfehlbar-
keit noch formal auf kirchliche Definitionen (Dogmen) und inhaltlich auf Offenbarung be-
schrinkt®, haben spitere Pipste versucht, auch fiir Lehrentscheidungen, die formal un-
terhalb von Dogmen liegen — etwa fiir Enzykliken, Apostolische Schreiben und Katechis-
men — und inhaltlich nicht im Offenbarungsgut selbst enthalten sind, sondern mit ihm
nur notwendig zusammenhingen, Unfehlbarkeit zu beanspruchen. Nicht nur das au-
Rerordentliche Lehramt des Papstes bei ex cathedra-Entscheidungen und des Bischofs-
kollegiums bei 6kumenischen Konzilien sowie das ordentliche Lehramt des Bischofskol-
legiums bei weltweitem, vom Papst als seinem Haupt festgestellten Konsens®®, sondern
auch das ordentliche Lehramt des Papstes sollte mehr und mehr als unfehlbar gelten.
So hat etwa Pius XII. in der Enzyklika Humani generis 1950 festgestellt: ,Man darf auch
nicht meinen, das, was in den Enzykliken vorgelegt wird, erfordere an sich keine Zustim-
mung, weil die Pipste in ihnen nicht die hochste Vollmacht ihres Lehramtes ausiiben.
Dies wird nimlich vom ordentlichen Lehramt gelehrt; auch von ihm gilt jenes Wort: Wer
euch hért, hért mich' [Lk 10,16].¢* Mit anderen Worten: Auch bei Enzykliken lehren die
Papste mit gottlicher Autoritdt. Ebenso hat es bei der Enzyklika Humanae vitae, in der
Paul V1. im Jahr 1968 jede Verwendung kiinstlicher Verhiitungsmittel uneingeschrinkt

637 DH1351.

638 Il. Vatikanum, LG 12.
639 DH 3011.

640 Kap.1.3.3.2.

641 DH 388s.

14.02.2026, 08:40:23.

135


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

verworfen hat®*

, nicht an Theologen gefehlt, die diese Enzyklika fiir unfehlbar erklirt
haben. Im Katechismus der Katholischen Kirche hat schlief3lich Papst Johannes Paul II. im
Jahr 1992 auch den strengen Offenbarungsbezug des kirchlichen Dogmas lockern lassen,
insofern dort steht, dass eine das christliche Volk zu einer unwiderruflichen Glaubens-
zustimmung verpflichtende Form des Dogmas nicht nur dann vorliegt, wenn die vorge-
legten Lehren ,in der gottlichen Offenbarung enthalten sind“, sondern auch, wenn sie
mit Offenbarungswahrheiten blof} ,in einem notwendigen Zusammenhang stehen“.**

Diese schleichende Tendenz, die Unfehlbarkeit kirchlicher Lehre immer weiter aus-
zudehnen, sollte reformwillige Katholiken jedoch weder erschrecken noch entmutigen.
Denn wie die Geschichte lehrt, hat sich die Kirche nicht nur in der Liturgie, in der pas-
toralen Praxis oder im Kirchenrecht, sondern auch in ihrer dogmatischen Lehre immer
wieder gewandelt. Bereits das oben genannte Beispiel von der Heilsnotwendigkeit der
Kirche macht deutlich, dass eine Hermeneutik, die das Zweite Vatikanische Konzil aus-
schlieflich im Sinne einer strikten Kontinuitit zwischen vorkonziliarer und nachkonzi-
liarer Lehre der Kirche deuten will, verfehlt ist. Denn mit der Lehre, auch Nichtchristen
kénnten das ewige Heil erlangen®*, widerspricht das Vatikanum II der Lehre des Konzils
von Florenz (1431-1447), dass keiner, der nicht an Jesus Christus als den Mittler zwischen
Gott und den Menschen glaubt, von der Herrschaft des Teufels befreit wird®* und dass
niemand, der sich auferhalb der katholischen Kirche befindet des ewigen Lebens teil-
haftig werden kann, sondern alle, die sich nicht vor ihrem Lebensende der katholischen
Kirche angeschlossen haben, in das ewige Feuer, das dem Teufel und seinen Engeln be-
reitet ist, wandern werden®, kurz, dass niemals ein Nichtchrist das Heil erlangen kann.
Das spatmittelalterliche Konzil ging als 17. Skumenisches Konzil in die Kirchengeschich-
te ein. Seine Formulierung: ,Die hochheilige rémische Kirche [..] glaubt fest, bekennt
und lehrt/verkiindet“*, legt nahe, dass Papst Eugen IV. zusammen mit den Konzilsvi-
tern hier eine unfehlbare Wahrheit des katholischen Glaubens feierlich verkiinden woll-
te. Auch sonst spricht historisch alles dafiir, dass diese Aussage als definitive Lehre ge-
meint war und dem entspricht, was seit dem 19. Jahrhundert lehramtlich als ,Dogma*“
bezeichnet wird.®*® Damit hat der Papst zusammen mit den Bischofen auf dem I1. Vati-
kanum eine fir unfehlbar gehaltene, theologisch hochst bedeutsame katholische Glau-
benslehre in einem wesentlichen Punkt geindert.

Auf dem Konzil von Florenz wurde ebenfalls lehramtlich eindeutig festgelegt, die
Materie (d. h. das dufiere Zeichen) des Weihesakraments bestehe in der Ubergabe der Ge-
riite, wobei diese bei der Priesterweihe Kelch und Hostienschale sind.®*® Das revidier-
te Papst Pius XII. im Jahr 1947 kraft hochster Apostolischer Autoritit in der Apostoli-
schen Konstitution Sacramentum ordinis, indem er erklirte, die Handauflegung sei die Ma-

642 DH 4476.

643 KKK 88.

644 LG16.

645 DH1347.

646 DH1351.

647 DH13471351.

648 Vgl. Daufratshofer 16—18; 393—369; 565-567.
649 DH1326.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

65° Wie das Beispiel von der Heilsmég-

terie des Weihesakraments, und zwar die einzige.
lichkeit von Nichtchristen zeigt auch diese Anderung der Materie des Weihesakraments
von der Uberreichung der Instrumente zuriick zur Handauflegung: ,Auch eine unfehl-
bar verkiindete Lehre kann verindert werden, wenn es die Rahmenbedingungen erfor-
dern.“™* Die Behauptung, es gebe eine ununterbrochene Kontinuitit papstlicher Lehr-
verkiindigung diirfte sich nicht nur fiir das fehlbare ordentliche Lehramt, also fiir En-
zykliken und alle Aulerungen unterhalb von Dogmen, sondern auch fiir das unfehlba-
re ordentliche und aufierordentliche Lehramt aus historischen Griinden nicht aufrecht-
erhalten lassen. Kein Geringerer als Papst Pius XII. selbst hat die Annahme einer unun-
terbrochenen Kontinuitit kirchlicher Lehre ausdriicklich zuriickgewiesen, als er in Sa-
cramentum ordinis festgestellt hat, alle wiissten, ,dass die Kirche Bestimmungen, die sie
getroffen hat, auch abindern oder autheben kann“®*>.

Mit groRem Aufwand hat jedoch das Lehramt seit Beginn des 20. Jahrhunderts ver-
sucht, den Eindruck zu erwecken, als wolle es blofR das Alte bewahren. Daraus erklirt
sich, warum es sich mit Neuem, das sich aus einer Korrektur des Alten ergibt, so schwer-
tut. Nach Michael Seewald lassen sich drei Weisen unterscheiden, wie es die Glaubens-
lehre in der Vergangenheit tatsichlich weiterentwickelt hat.®> Eher selten hat es sich selbst
korrigiert, wie das ganz offenkundig bei der Lehre von der Weihematerie durch Papst Pius
XII. der Fall war, aber auch in jiingerer Zeit geschehen ist, als Papst Franziskus im Jahr
2018 den Katechismus der katholischen Kirche hinsichtlich der Lehre zur Todesstrafe veran-
dert hat. HiefR es im 1993 verdffentlichten Text, die 6ffentliche Gewalt habe das Recht,
,der Schwere des Verbrechens angemessene Strafen zu verhingen, ohne in schwerwie-
gendsten Fillen die Todesstrafe auszuschlieften“™, heifit es nun, ,dass die Todesstrafe
unzulissig ist, weil sie gegen die Unantastbarkeit und Wiirde der Person verst6f3t“**. Es
ist also grundsitzlich méglich, dass sich die Kirche nicht nur in belanglosen, sondern
in bedeutenden Fragen ausdriicklich selbst korrigiert. Da aber ,offen benannte Autokor-
rekturen innerkirchliches Konfliktpotential mit sich bringen und der Aura des defini-
tiv Unabinderlichen, mit dem das Lehramt sich umgibt, nicht zutriglich sind, werden
meist andere Modi der Lehrentwicklung bevorzugt“®*¢. Sowurde versucht, einstmals Ge-
lehrtes durch gezieltes Vergessen zu korrigieren. Um die universale Erlésungsbediirftigkeit
aller Menschen im Rahmen der Erbsiindenlehre festhalten zu kénnen, hat etwa Pius XII.
noch 1950 den Monogenismus, der die Abstammung aller Menschen von einem einzigen
Paar (Adam und Eva) annimmt, als notwendig erachtet und mit hochster Verbindlichkeit
in der Enzyklika Humani generis vorgetragen.®”’ Diese Lehre wurde spiter stillschwei-
gend fallengelassen und der Monogenismus nicht mehr lehramtlich vertreten. ,Um die

650 DH 3859.

651 Daufratshofer 567.

652 Zit. nach Daufratshofer 563.
653 Vgl. Seewald: Reform, 67—110.
654 KKK 2266.

655 Neuer KKK 2267.

656 Seewald: Reform, 87.

657 DH 3897.

14.02.2026, 08:40:23.

137


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Ilusion eigener Irrtumslosigkeit zu bewahren, ist das Lehramt also auf die Fihigkeit des
Vergessens bei den von ihm Belehrten angewiesen.“®*®

SchlieRlich wurde auch versucht, Neuerungen zu verschleiern, indem Neues schlicht
als Altes ausgegeben und so der Anschein gleichbleibender Lehre erzeugt wurde. Promi-
nentes Beispiel dafiir ist die Haltung der katholischen Kirche zur Religions- und Gewis-
sensfreiheit.*® Wihrend die Kirche schon sehr frith diese Freiheit abgelehnt hat, hat das
Zweite Vatikanische Konzil in Dignitatis humanae (DiHu 2) erklirt, ,dass die menschli-
che Person das Recht auf religiése Freiheit hat“, ohne die von ihm vollzogene Wende an
irgendeiner Stelle zu thematisieren. Denn das wire ,dem Eingestindnis gleichgekom-
men, dass das Lehramt sich in einer wichtigen Frage — und zwar iiber einen Zeitraum
von knapp anderthalb Jahrtausenden - kapital geirrt hat“*®, Stattdessen hat man er-
klart, dieses Recht habe seine Grundlage ,in der Wiirde der Person‘ und die Lehre von
der Freiheit habe ,ihre Wurzeln in der gottlichen Offenbarung” (DiHu 9). Damit hat das
Lehramt seine Position stillschweigend nicht nur graduell, sondern prinzipiell verindert
und gleichzeitig so getan, ,als ob es das, was es erst seit kurzem lehrt, schon immer ge-
lehrt hatte s,

All das bedeutet:

,Dasimmer wieder propagierte Narrativ der Kontinuitdt kirchlicher Lehre, das zutiefst
mit dem Selbstanspruch und Selbstbild des Lehramts verwoben war, erweist sich als
Fiktion. Damit diirfte die selbst fast zum Dogma erhobene Kontinuitit des katholi-
schen Lehramts als Konstrukt entlarvt sein. Im Gegenteil: Weiter- oder Zuriickentwick-
lungenderkirchlichen Lehre waren schon immer gangiger Usus. Gerade im Bereich der
Morallehre war dies keine Seltenheit [...].“66?

Weil die Kirche mit ihren auf Offenbarung bezogenen und autoritativ vorgelegten Glau-
benslehren (Dogmen im weiten Sinn) nicht nur den Wahrheitsgehalt des Evangeliums
immer priziser zu fassen sucht, sondern auch zeitgemdf3 auszudriicken hat, kann und
muss sie diese grundsitzlich weiterentwickeln. Dabei ist ihr Spielraum fiir Verinderung
,grofder als manche meinen. Denn die Kirche ist nur deshalb die, die sie heute ist, weil sie
Kontinuitit und Diskontinuitit zu verbinden wusste. Mit anderen Worten: weil sie sich
entwickelt hat, um das ihr anvertraute Evangelium stets neu in die Gegenwart, die Ort
und Ziel ihrer Sendung ist, hineinzutragen.“*®® Nur weil die Kirche sich immer wieder
reformiert und dabei Diskontinuititen in Kauf genommen hat, konnte sie iiberhaupt die
Kontinuitit in ihrem Auftrag sichern und so ihre Identitit wahren.**

Die Auffassung, kirchliche Lehre sei unfehlbar und darum im Prinzip unwandelbar,
lasst sich somit nur sehr eingeschrinkt aufrechterhalten. Selbstverstindlich kann katho-
lisches Glaubensgut nicht beliebig verindert werden. Ein Papst, der innerhalb der , Hier-

658 Seewald: Reform, 95.

659 Vgl. ebd. 97.

660 Ebd.106.

661 Ebd.109.

662 Daufratshofer 562.

663 Seewald: Dogma im Wandel, 20.
664 Vgl. Kopp11.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

archie der Wahrheiten“®® hochste Wahrheiten, wie sie insbesondere in den Glaubensbe-
kenntnissen festgehalten sind, lehramtlich bestreiten wollte, zum Beispiel offiziell be-
haupten wiirde, Gott sei nicht Vater, Sohn und Heiliger Geist, Jesus Christus sei nicht von
den Toten auferstanden oder der Heilige Geist wirke nicht in Kirche und Welt, konnte
und miisste als Hiretiker seines Amtes enthoben werden. Alle anderen Lehren, die deut-
lich unterhalb solcher geoffenbarten Grundwahrheiten anzusiedeln sind, kann das Lehr-
amt im Prinzip dndern, wenn es das will. Es ist keine Frage des Kénnens, sondern des
Wollens. So kénnte ,auch die Entscheidung des strikten Verbots der Priesterweihe von
Frauen, die Johannes Paul II. im Jahr 1994 durch das Apostolische Schreiben ,Ordinatio
sacerdotalis‘lehramtlich trafund die seitdem wiederholt bekriftigt wurde, [...] verindert

n“*®® — zumal es sich bei die-

werden, wenn die Umstinde der Zeit es verlangen witrde
ser Lehre nicht um ein Dogma im engsten Sinn einer papstlichen ex-cathedra-Definition
handelt. Wie Seewald feststellt, gehort diese Entscheidung®®’ formal ,.in genau dieselbe
Kategorie wie der Monogenismus. Es handelt sich um eine Lehre aus dem sogenannten
Sekundirbereich der Offenbarung, also eine kirchliche Festlegung, die selbst nicht den
Anspruch erhebt, geoffenbart zu sein, aber notwendig mit einer Offenbarungswahrheit
verkniipft zu sein behauptet.“*® Kundige Katholiken kénnten sich daher fragen: ,Droht
dem definitiven Ausschluss der Frauenordination vielleicht dasselbe Schicksal wie dem
Monogenismus?“*®

Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK], 1993.

Michael Seewald: Dogma im Wandel. Wie Glaubenslehren sich entwickeln, 2018.

Michael Seewald: Reform— Dieselbe Kirche anders denken, 2019.

Stefan Kopp (Hg.): Kirche im Wandel. Ekklesiale Identitit und Reform, 2020.

Matthias Daufratshofer: Das pipstliche Lehramt auf dem Priifstand der Geschichte. Franz
Hiirth S als ,Holy Ghostwriter“von Pius XI. und Pius XII., 2021.

1.3.4.6 Die romisch-katholische Kirche als geistliche, entklerikalisierte

und 6kumenische Kirche der Armen?
Bereits wenige Jahre nach dem II. Vatikanischen Konzil hat Karl Rahner in seinem Werk
Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance (1972) skizziert, in welche Richtung sich
eine reformwillige Kirche entwickeln kénnte und sollte. Wegen der nach wie vor hohen
Aktualitat seien an dieser Stelle seine damaligen Vorschlage leicht erginzt und abgein-
dert in Erinnerung gerufen.

665 1. Vatikanum, UR 11.

666 Daufratshofer 566.

667 DH 4983.

668 Seewald: Reform, 96 (vgl. KKK 88).
669 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.

139


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Will die Kirche Kirche Gottes sein, muss sie eine geistliche Kirche sein, die in all ihren
Vollziigen Menschen hilft, nichts Geringeres als Gott zu suchen und zu finden, ein unbe-
dingtes Vertrauen zum barmherzigen Vater zu entwickeln, Jesus Christus zu begegnen
und in freundschaftlicher Beziehung mit ihm zu leben, sich dem Heiligen Geist zu 6ff-
nen und sein Wirken auch in anderen Menschen und in der Welt wahrzunehmen.

Will die Kirche Zeichen der Geschwisterlichkeit im Reich Gottes sein, muss sie ei-
ne entklerikalisierte Kirche sein, in der es zwar noch die Leitungsimter des sakramental
geweihten Diakons, Priesters und Bischofs, aber keinen Klerikalismus als iberhebliche
Haltung und keinen klerikalen Stand von Geistlichen gegeniiber einem niedrigeren, we-
niger heiligen Stand von ,ungeistlichen Laien“ mehr gibt, in der héhere Amter nicht nur
von unverheirateten, sondern genauso gut von verheirateten Mdnnern ausgeiibt werden
konnen, in der simtliche Amter nicht nur Minnern, sondern zunehmend auch Frauen
offenstehen.

Um Klerikalismus zuriickzudringen und Gliubige, die nicht zur Leitung der Kirche
gehoren, zu witrdigen, vergleicht Rahner die Kirche mit einem Schachverein:

,Es ist wirklich in der Kirche so wie in einem Schachverein: Die wirklich den Verein
Tragenden und ihm Sinn Gebenden sind die Mitglieder in dem MafRe, in dem sie gut
Schach spielen. Die Hierarchie der Vereinsleitung ist notwendig und sinnvoll, wenn
und soweit sie der Gemeinschaft der Schachspieler und ihrer ,Hierarchie* dient und
nicht meint, mit dieser identisch zu sein und auch schon vi muneris [kraft des Amtes]
am besten Schach spielen zu kénnen. So ist auch in der Kirche das Amt zu respektie-
ren, aber die Liebenden, die Selbstlosen, die Prophetischen in der Kirche machen die
eigentliche Kirche aus, diese sind noch langst nicht immer identisch mit den Amtstra-
gern, auch wenn es zum katholischen Glauben gehort, dass Gottes Ceist in der Kirche
ein absolutes Schisma zwischen Ceisttrigern und Amtstragern zuverhindern weifd und
darum, aber nur so letztlich, auch dem Amt in der Kirche in seiner gesellschaftlichen
Funktionalitit so etwas wie Geistbegabung zukommt.“¢7°

Will die Kirche Zeichen der Einheit der Christen sein, muss sie eine dkumenische Kir-
che sein, die moglichst bald allen, die an die Realprisenz Christi glauben, eucharisti-
sche Gastfreundschaft anbietet, die die Amter anderer Kirchen voll anerkennt, die die
volle Eucharistiegemeinschaft (mit uneingeschrinkter Interkommunion und Interzele-
bration) anstrebt und in verséhnter Verschiedenheit mit den anderen Kirchen schliefs-
lich auch sichtbar eins ist.

Will die Kirche ein taugliches Werkzeug in den Hinden Gottes sein, muss sie eine
lernbereite Kirche sein, die die gottgewollte Weiter- und Hoéherentwicklung der menschli-
chen Vernunft in Gestalt wissenschaftlichen, rechtlichen und sonstigen kulturellen Fort-
schritts mit entsprechenden Standards erkennt, anerkennt und auf sich selbst anwen-
det, die also bereit ist, von positiven Entwicklungen (in) der Welt zu lernen.

Will die Kirche ihrem Auftrag durch Jesus Christus gerecht werden, muss sie auch
immer wieder prophetische Kirche sein, die kritisch und mutig gegen ungerechte Struk-
turen und zerstdrerisches menschliches Handeln in der Welt ihre Stimme erhebt, die

670 Rahner: Strukturwandel, 76.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Alternativen zu gingiger unmenschlicher und unverantwortlicher Meinung und Praxis
entwirft und vorlebt.

Will die Kirche Zeichen der Vorzugsliebe Gottes sein, muss sie eine Kirche der Armen
sein, die sich entschieden auf die Seite der in der Welt Benachteiligten stellt, an ihrer
Seite fiir eine Verbesserung ihrer Situation kimpft, mit ihnen das Leben teilt. Die Kirche
ist zwar die Kirche aller, aber die Armen miissen einen besonderen Platz in ihr haben.

Die Kirche von morgen wird eine entklerikalisiert-geschwisterliche, 6kumenische,
lernbereite und prophetische Kirche sein. Sie wird vor allem eine geistliche Kirche sein
- ein ,Ort“, an dem Menschen Gott begegnen konnen — und eine Kirche der Armen —
eine Gemeinschaft, die sich besonders den Armen zuwendet —, sie wird, kurz gesagt,
eine jesuanische Kirche sein oder sie wird kaum mehr sein.

Etwa funfzig Jahre spiter wird Papst Franziskus auf seine Weise das Anliegen einer
geistlichen und geschwisterlichen Kirche, die besonders fiir die Armen da ist, aufgreifen,

indem er die Kirche auf einen synodalen Weg zu bringen sucht.*”

Literatur

Karl Rahner: Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance. Mit einer Einleitung von
Michael Seewald, 2019.

1.3.5 Das Konzil der Orthodoxen Kirche im Jahr 2016

Nach fast 1300 Jahren ohne Konzil fand in der Pfingstwoche des Jahres 2016 auf Kreta Das
Heilige und Grof3e Konzil der Orthodoxen Kirche statt. Eine Woche lang berieten die Fithrer
und Delegationen der anwesenden autokephalen orthodoxen Kirchen unter der Leitung
seiner Allheiligkeit Patriarch Bartholomaios, um sich als Orthodoxe Kirche in der heu-
tigen Zeit zu positionieren und Stellung zu aktuellen Problemen der Welt zu beziehen.
Weil sich die Kirchen von Antiochia, Bulgarien, Georgien und Russland nicht beteiligten,
wurde aus dem, was als Panorthodoxes Konzil gedacht war, am Ende nur ein Orthodoxes
Konzil, dessen Botschaft (Kap. 1.3.5.1) und dessen Texte iiber den Auftrag der Orthodo-
xen Kirche in der heutigen Welt (Kap. 1.3.5.2) sowie iiber ihre Beziehungen zur itbrigen
christlichen Welt (Kap. 1.3.5.3) hier zusammengefasst werden.

Literatur

Barbara Hallensleben (Hg.): Einheit in Synodalitit. Die offiziellen Dokumente der Orthodoxen
Synode auf Kreta 18. bis 26. Juni 2016, 2016.

671 Kap.1.3.8.

14.02.2026, 08:40:23.

141


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

1.3.5.1 Die Botschaft des Konzils

In seiner Botschaft driickt das Konzil die Gewissheit aus, ,dass die Kirche nicht fiir sich
selbst lebt®, sondern das Evangelium zu bezeugen und der ganzen Welt die Gaben Gottes
zu bieten hat:, Liebe, Frieden, Gerechtigkeit, Versshnung, die Kraft des Kreuzes und der
Auferstehung und die Erwartung des ewigen Lebens“7,

Sein wichtigstes Anliegen sah das Konzil darin, die Einheit der Orthodoxen Kirche zu
verkiinden: ,Gegriindet auf der Eucharistie und der apostolischen Nachfolge ihrer Bi-
schofe, muss die bestehende Einheit gestirkt werden, um neue Friichte zu tragen® (1).°”
Die Kirche ist eine gottlich-menschliche Gemeinschaft, keine Féderation autokephaler
Kirchen. Sie , ist, getreu der einmiitigen apostolischen Tradition und ihrer sakramenta-
len Erfahrung, die authentische Fortsetzung der einen, heiligen, katholischen und apos-
tolischen Kirche, wie sie im Glaubensbekenntnis bekannt ist und durch die Lehre der
Kirchenviter bestitigt wird® (1). Als solche lebt sie ,,aus dem Sakrament, aus der ,Géttli-
chen Oikonomia‘ in ihrem sakramentalen Leben, mit der heiligen Eucharistie in seiner
Mitte“ (1).

Damit versteht sich die Orthodoxe Kirche als Fortsetzung der urspriinglichen Kirche
und bekennt sich zur Eucharistie als ihrer Mitte. Die Konziliaritit zieht sich durch ihre ge-
samte Organisation und bestimmt ihren Weg, weshalb auch der Vorschlag unterbreitet
wurde, aus dem Konzil ,eine regelmiflige Institution zu machen und es alle sieben oder
zehn Jahre einzuberufen® (1).

Wenn die Kirche die Eucharistie feiert und fiir die ganze Welt betet, muss sie die
,Liturgie nach der Gottlichen Liturgie“ weitertragen und damit Zeugnis fiir den Glau-
ben ablegen. Fiir sie bleibt die ,, Neu-Evangelisierung des Volkes Gottes in den modernen
sdkularisierten Gesellschaften und die Evangelisierung derer, die Christus noch nicht
kennen gelernt haben®, eine unaufhérliche Verpflichtung (2).

Grofden Wert legt sie dabei auf den Dialog mit nichtorthodoxen Christen. Doch darf das
,niemals einen Kompromiss in Glaubensfragen® einschlieflen (3). Ausbriiche von Fun-
damentalismus hilt sie fiir den ,Ausdruck einer krankhaften Religiositit‘. Dementspre-
chend verurteilt sie jede Gewalt im Namen von Religion und appelliert an alle Beteiligten,
,unverziiglich systematische Anstrengungen zu unternehmen, um ein Ende der milita-
rischen Auseinandersetzungen im Nahen Osten zu erreichen (4).

An der modernen Sikularisierung kritisiert sie, ,die Autonomie des Menschen von
Christus und vom spirituellen Einfluss der Kirche erreichen zu wollen“ (5). Auch be-
trachtet sie im Gegensatz zum zeitgendssischen Eheverstindnis die unauflésliche
liebende Verbindung von Mann und Frau als ,ein grofRes Geheimnis ... Christi und der
Kirche und hebt den Wert der Selbstbeherrschung hervor (6). Das asketische Ethos ist
fiir sie ,ein Merkmal des christlichen Lebens in all seinen Ausprigungen® (6).

Die Orthodoxe Kirche will wissenschaftliche Forschung nicht bevormunden und nicht
zu jeder wissenschaftlichen Frage Stellung nehmen.

672 Ubersetzung dieses Dokuments und der anderen Dokumente ins Deutsche durch Erzpriester Radu
Constantin Miron.

673 Die Nummern der betreffenden Dokumente werden in runden Klammern im Haupttext angege-
ben.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

,Sie dankt Gott, der den Wissenschaftlern die Gabe verleiht, unbekannte Dimensionen
der gottlichen Schépfung sichtbar zu machen. Die moderne Entwicklung der Natur-
wissenschaften und der Technik fiithrt zu radikalen Veranderungen in unserem Leben.
Dies bringt erhebliche Vorteile mit sich, wie die Erleichterung des taglichen Lebens,
die Behandlung von schweren Krankheiten, leichterer Zugange zur Kommunikation
und Weltraumforschung und so weiter. Trotzdem gibt es auch viele negative Folgen
wie die Manipulation der Freiheit, den allm&hlichen Verlust von wertvollen Traditio-
nen, die Zerstérung der natiirlichen Umwelt und die Infragestellung von moralischen
Werten“ (7).

Zusammen mit ihrem Respekt vor der Freiheit der wissenschaftlichen Forschung weist
die Kirche auf die Gefahren hin, ,die in manchen wissenschaftlichen Errungenschaften
schlummern, und betont die Wiirde des Menschen und seine géttliche Bestimmung“ (7).

Fir die Kirche ist klar, dass die heutige dkologische Krise geistige und moralische Ur-
sachen hat:

,Ihre Wurzeln sind verbunden mit Gier, Geiz und Egoismus, die zu einem gedanken-
losen Verbrauch natiirlicher Ressourcen fithren, dem Ausstofs von Schadstoffen in die
Atmosphare und zum Klimawandel. Die christliche Antwort auf das Problem verlangt
Reue fiir die Misshandlungen, eine asketische Geisteshaltung als Gegenpol zu einer
Uberflussgesellschaft und zugleich die Pflege des Bewusstseins, dass der Mensch ein
Verwalterund kein Besitzer der Schépfung ist. Die Kirche hort nie auf zu betonen, dass
kinftige Generationen ebenfalls ein Recht auf die natiirlichen Ressourcen haben, die
der Schopfer uns gegeben hat“ (8).

Auch stellt sich die Kirche gegen Bestrebungen, ,die Wirtschaft zum Selbstzweck zu er-
heben und ihr Vorrang gegeniiber menschlichen Grundbediirfnissen einzuriumen. Der
Fortschritt der Menschheit ist nicht nur mit einer Erh6hung des Lebensstandards oder
der wirtschaftlichen Entwicklung auf Kosten der geistigen Werte verkniipft“(9). Die Kir-
che ,mischt sich nicht in die Politik ein. Ihre Stimme bleibt vernehmbar, aber auch pro-
phetisch, als forderliche Intervention zum Wohl des Menschen* (10). Die Menschenrechte
miissen heute im Mittelpunkt der Politik stehen, nicht zuletzt der Schutz der Religions-
freiheit.

Besonders wendet sich die Kirche an junge Menschen, ,die nach der Fiille des Lebens
suchen, das reich an Freiheit, Gerechtigkeit, Kreativitit und Liebe ist“ (11). Sie lidt sie
ein, ,sich bewusst mit Seiner Kirche zu verbinden, der die Wahrheit und das Leben ist*
(11).

1.3.5.2 Der heutige Auftrag der Orthodoxen Kirche

In seinem Dokument iiber den Aufirag der Orthodoxen Kirche in der heutigen Welt bekennt
sich das Konzil dazu, zu Gerechtigkeit, Freiheit, Geschwisterlichkeit und Liebe zwischen
den Vélkern und zur Uberwindung der Rassendiskriminierungen und anderer Diskrimi-
nierungen beitragen zu wollen. Die Kirche lebt zwar in der Welt, aber sie ist nicht von der
Welt.*”* Sie ist als Leib des menschgewordenen Logos Gottes ,das Zeichen und Abbild

674 Joh17,11.14-15.

14.02.2026, 08:40:23.

143


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

des Reiches des dreifaltigen Gottes in der Geschichte* und verkiindet die ,neue Schép-
fung“.*”” Einen Vorgeschmack dieser neuen Schépfung, das heifSt der gewandelten Welt,
erfihrt sie ,in der Person ihrer Heiligen, die durch ihre Askese und ihre Tugend bereits
in diesem Leben Abbilder des Reiches Gottes geworden sind; sie beweisen und bekrifti-
gen auf diese Weise, dass die Erwartung einer Welt des Friedens, der Gerechtigkeit und
der Liebe keine Utopie ist, sondern ,Feststehen in dem, was man erhofft‘ (Hebr 11,1), was
durch die Gnade Gottes und den geistlichen Kampf des Menschen méglich wird*.

Die Kirche nimmt teil an den Néten und existenziellen Problemen der Menschen; ,sie
heilt wie ihr Herr den Schmerz und die Wunden, welche das Bose in der Welt hervor-
ruft, und giefSt wie der gute Samariter Ol und Wein auf seine Wunden (Lk 10,34)“. Zu
ihren zeitibergreifenden Aufgaben gehort es, gemif dem letzten Auftrag Christi die
Botschaft des Evangeliums zu verkiinden.®’® Dies geschieht nicht aggressiv, ,sondern
in Liebe, Demut und Respekt vor der Identitit eines jeden Menschen und der kulturellen
Besonderheit eines jeden Volkes*.

Der Mensch ist ,nach dem Bild und zur Ahnlichkeit Gottes erschaffen (I 1). Davon
leitet sich der Wert der menschlichen Person ab. Der Zweck der Menschwerdung des Logos
war und ist ,die Vergottlichung des Menschen® (I 1). Christus hat in sich den alten Adam
erneuert®”’, indem er den Menschen vergéttlicht hat. ,Diese christliche Lehre iiber die
Heiligkeit des Menschengeschlechts ist unerschépfliche Quelle allen christlichen Bemit-
hens zum Schutz des Wertes und der Wiirde der menschlichen Person“ (I 1).

Die Freiheit ist ,eines der grofiten Geschenke Gottes an den Menschen® (11 1). Sie ver-
setzt diesen in die Lage, ,auf die geistliche Vollkommenheit zuzugehen, schlieft aber
zugleich die Gefahr des Ungehorsams, der autonomen Verselbststindigung gegeniiber
Gott und dadurch die Gefahr des Abfalls von ihm ein“ (II 1). Darin liegen die tragischen
Folgen des Bosen in der Welt begriindet:

,die Sakularisierung, die Gewalt, der Sittenverfall, die krankhaften Phinomene der
Einnahme von Betaubungsmitteln und der Abhangigkeiten insbesondere bei jungen
Menschen, der Rassismus, die Aufriistung, die Kriege und die daraus folgenden so-
zialen Missstinde, die Unterdriickung sozialer Gruppen, religiéser Minderheiten und
ganzer Volker, die soziale Ungleichheit, die Einschrankung der Menschenrechte im
Bereich der Gewissensfreiheit und insbesondere der Religionsfreiheit, die Desinfor-
mation und die Manipulation der 6ffentlichen Meinung, das wirtschaftliche Elend,
die ungleiche Verteilung der lebensnotwendigen Ressourcen oder gar ihr volliges
Fehlen, der Hunger von Millionen unterernidhrter Menschen, die Vertreibungen von
Bevélkerungen und der Menschenhandel, das Fliichtlingsproblem, die Zerstérung der
Umwelt, die unkontrollierte Anwendung der Biotechnologie und der Biomedizin im
Hinblick auf den Beginn, die Dauer und das Ende des menschlichen Lebens. All dies
schiirt die unermessliche Angst in der heutigen beunruhigten Menschheit* (11 2).

Angesichts dieser Situation hilt es die Kirche fir ihre Pflicht, ,in ihrer Verkiindigung,
ihrer Theologie, ihrem Gottesdienst und ihrem pastoralen Wirken die Wahrheit der

675 2 Kors,17.
676 Mt 28,19.
677 Vgl. Eph 2,15.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Freiheit in Christus zur Geltung zu bringen® (II 3). Alles ist erlaubt, aber nicht alles
niitzt.*”® ,Freiheit ohne Verantwortung und Liebe fiithrt letztendlich zum Verlust der
Freiheit“ (II 3).

Durch alle Zeiten hindurch bekennt und verkiindet die Orthodoxe Kirche ,die zen-
trale Bedeutung des Friedens und der Gerechtigkeit fiir das Leben der Menschen® (I11 1).°”
Als ,Leib Christi“®® betet sie stets fiir den Frieden der ganzen Welt. Es ist Christus, der
yeinen unaussprechlichen und von Ewigkeit vorbestimmten Frieden schafft und uns mit
sich selbst und in sich mit dem Vater verséhnt“ (111 2). Die Gaben des Friedens und der
Gerechtigkeit hingen aber auch von der Mitarbeit (Synergie) des Menschen ab. Deshalb
betrachtet es die Kirche als ihre Pflicht, nach dem zu streben, was den Frieden und die
Gerechtigkeit fordert. Auch mochte sie zur Heilung der Siinde beitragen. ,Die Siinde
ist eine geistige Krankheit, deren duflerliche Symptome Konflikte, Streitigkeiten, Ver-
brechen und Kriege mit ihren tragischen Folgen sind. Die Kirche méchte nicht nur die
duflerlichen Symptome dieser Krankheit heilen, sondern auch die Krankheit selbst, also
die Siinde* (111 4). Als Kirche Christi verurteilt sie ,generell den Krieg, den sie als Folge
des Bosen und der Siinde in der Welt betrachtet“ (IV 1) und der vom Kampf der Leiden-

schaften im Innern des Menschen kommt. !

,Insbesondere bei Kriegen, in denen Mas-
senvernichtungswaffen eingesetzt werden, sind die Folgen schrecklich, nicht nur weil
der Tod eine unermessliche Zahl von Menschen trifft, sondern weil auch fiir die Uberle-
benden das Leben unertriglich wird“ (IV 1). Atomare, chemische, biologische und andere
Waften ,schiiren eine Atmosphire der Angst und des Misstrauens und fithren zu einem
neuen Wettriisten“ (IV 1).

Die Kirche wendet sich gegen jede Diskriminierung. ,Der Herr lehnt als Konig der Ge-
rechtigkeit (Hebr 7,2-3) die Gewalt und die Ungerechtigkeit ab (Ps 10,5) und verurteilt
den unmenschlichen Umgang mit dem Nichsten.®®> In Seinem Reich, das bereits jetzt
auf Erden in Seiner Kirche abgebildet wird und prasentist, gibt es keinen Raum fiir Hass,
68« (V 1). Die Position der Kirche ist daher in dieser Frage
eindeutig. Sie glaubt, dass Gott ,aus einem einzigen Menschen das ganze Menschen-

Feindschaft und Intoleranz

geschlecht erschaffen hat, damit es die ganze Erde bewohne* und dass es ,nicht mehr
Juden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau gibt; denn alle sind
,eins‘ in Christus Jesus“.®** Auf die Frage ,Und wer ist mein Nichster?“ antwortet Chris-
tus mit dem Gleichnis des Guten Samariters und lehrt dadurch das Niederreif3en jeder
Trennwand der Feindschaft und der Vorurteile.®® Die Kirche bekennt darum, ,dass jeder
Mensch unabhingig von Hautfarbe, Religion, Herkunft, Geschlecht, Nationalitit oder
Sprache nach dem Bild und zur Ahnlichkeit Gottes geschaffen wurde und gleiche Rechte
in der Gesellschaft genief3t“ (V 2). Sie respektiert die Menschenrechte und die Gleichbe-
handlung aller Menschen.

678 1Kor10,23.

679 H.d.V.

680 1Kor12,27.

681 Jak 4,1.

682 Mk 25,41—-46; Jak 2,15—16.
683 Jes11,6; Rdbm12,10.

684 Apg17,26;/Gal 3,28.

685 Lk10,25-37.

14.02.2026, 08:40:23.

145


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Als ihre Aufgabe sieht es die Kirche an, die Liebe dienend zu bezeugen. Darum bt sie
yihren heilsamen Dienst in der Welt aus und sorgt titig fiir alle Menschen, die Hilfe be-
nétigen, die Hungernden, die Mittellosen, die Kranken, die Behinderten, die Alten, die
Verfolgten, die Verschleppten, die Gefangenen, die Obdachlosen, die Waisen, die Opfer
von Katastrophen und kriegerischen Auseinandersetzungen, des Menschenhandels und
der heutigen Formen der Sklaverei“ (VI 1). Die Anstrengungen, die sie , zur Bekimpfung
der Armut und der sozialen Ungerechtigkeit unternimmt, sind ein Ausdruck ihres Glau-
bens und ihres Dienstes am Herrn selbst, der sich selbst mit jedem Menschen gleichge-
setzt hat, besonders aber mitjenen, die in Not sind: Was ihr fiir einen meiner geringsten
Briider getan habt, das habt ihr mir getan' (Mt 25,40)“ (VI 1).

Die Kirche kann gegentiber Konflikten und Feindseligkeiten, die zu Ungerechtigkeit und
Ungleichheitin der Welt fithren, Millionen Menschen ihrer Lebensgrundlagen berauben,
zu einer Entwiirdigung der menschlichen Existenz fithren und massenhafte Migrations-
bewegungen hervorrufen, und gegeniiber den 6konomischen Zustinden, welche negativ die
gesamte Menschheit beeinflussen, nicht indifferent bleiben: ,Sie besteht auf der Not-
wendigkeit, dass die Okonomie nicht nur auf moralischen Werten beruhen muss, son-
dern auch in der Praxis dem Menschen dienen muss“ (V1 3). Der Kampf gilt insbesondere
der Armut:

,Die Kluft zwischen Reichen und Armen vergréfiert sich dramatisch wegen der Wirt-
schaftskrise, die lblicherweise das Resultat eines grenzenlosen Gewinnstrebens sei-
tens einiger 6konomischer Faktoren, der Anhaufung von Reichtum in den Hinden we-
nigerund einer einseitigen 6konomischen Aktivititist, die, weil sie ohne Gerechtigkeit
und Sensibilitat fir den Menschen handelt, letztendlich nicht die wahren Bedurfnisse
der Menschheit befriedigt. Eine lebensfahige Wirtschaft ist jene, welche die Effektivi-
tat mit Gerechtigkeit und sozialer Solidaritat verbindet“ (VI 4).

Unter diesem Gesichtspunkt versteht die Kirche ihre besondere Verantwortung im
Kampf gegen den Hunger und jede Form von Armut:

,Ein derartiges Phanomen unserer Zeit, in der die Linder unter dem Regime einer glo-
balisierten Wirtschaft leben, offenbart eine tiefe Identitatskrise der heutigen Welt,
denn der Hunger bedroht nicht nur die goéttliche Gabe des Lebens fiir ganze Vélker,
sondern er beriihrt auch die Grofse und Heiligkeit der menschlichen Person und gleich-
zeitig auch Gott selbst. Denn wenn die Sorge um unsere eigene Nahrung ein materiel-
les Problem ist, so ist die Sorge um die Nahrung unseres Nichsten eine geistliche An-
gelegenheit (Jak 2,14—18). Daher ist es fiir alle orthodoxen Kirchen eine duferst wich-
tige Aufgabe, ihre Solidaritat mit ihren armen Geschwistern zu bekunden und effektiv
Hilfe fiir sie zu organisieren” (VI 4f).

Beunruhigt ist die Kirche vom ,zunehmenden Aufzwingen einer konsumorientierten Le-
bensweise, die tiber keine christlichen moralischen Werte verfiigt. Dieser Konsumismus
fithrt in Verbindung mit der sikularisierten Globalisierung tendenziell die Volker zum
Verlustihrer spirituellen Wurzeln, zu historischem Gedichtnisverlust und zu einem Ver-

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

gessen der eigenen Tradition* (VI 7).°*® In dem Zusammenhang kritisiert sie auch die
Massenmedien, die nicht selten unter dem Stern einer liberalen Globalisierung stehen und
sich so ,,zum Sprachrohr der Verbreitung des Konsumismus und der Unmoral“ machen
(VI 8). Sie warnt ,ihre Kinder vor der Gefahr einer Beeinflussung des Gewissens durch
die Massenmedien und ihre Nutzung nicht zur Anniherung der Menschen und der Vol-
ker, sondern zu ithrer Manipulation“ (VI 8).

Bei der Verkiindigung und Ausiibung ihres Heilsauftrags begegnet die Orthodoxe
Kirche immer hiufiger den Auswirkungen der Sikularisierung. Sie ist daher berufen, ,ihr
prophetisches Zeugnis in der Welt neu zu formulieren und zu offenbaren® (VI 9). Sie
warnt auch davor, dass das Streben nach stindigem Wachstum des Wohlstands und der
ungeziigelte Konsum ,zu einer nicht angemessenen Nutzung und zum Versiegen der
natiirlichen Ressourcen*fithren (VI 10). , Die dkologische Krise, die mit den klimatischen
Verinderungen und der Erderwirmung zusammenhingt, macht die Pflicht der Kirche,
mit den ihr zur Verfiigung stehenden geistlichen Mitteln zur Bewahrung der Schopfung
Gottes vor den Folgen der menschlichen Unersittlichkeit beizutragen, noch zwingen-
der. Die Gier nach Befriedigung materieller Bediirfnisse fithrt zu einer geistlichen Ver-
armung des Menschen und zur Zerstérung der Umwelt“ (VI 11).

In den Zeiten der Sikularisierung hilt es die Kirche fir besonders notwendig, ,im
Angesicht der geistigen Krise, welche die heutige Zivilisation kennzeichnet, die Heiligkeit
des Lebens hervorzuheben. Das falsche Verstindnis der Freiheit als Libertinismus fithrt zu
einem Anstieg der Kriminalitit, zur Zerstérung und Schindungjener Werte, die es zu re-
spektieren gilt, zum Mangel an Respekt vor der Freiheit des Nichsten und der Heiligkeit
des Lebens* (VI 13).5%7

Wie seit jeher richtet sich auch in der heutigen Zeit die prophetische und pastorale
Stimme der Orthodoxen Kirche ,,an das Herz des Menschen“ und ruft diesen gemeinsam
mit dem Apostel Paulus auf, bedacht zu sein, auf das ,was immer wahrhalft, edel, recht,
was lauter, liebenswert, ansprechend ist, was Tugend heif3t und lobenswert ist“.*®® Die
Kirche verkiindet ,die opfernde Liebe unseres gekreuzigten Herrn“ als einzigen Weg zu
einer Welt des Friedens, der Gerechtigkeit und der Liebe zwischen den Menschen und
den Volkern, ,also die unendliche Liebe des Dreifaltigen Gottes, des Vaters und des Soh-
nes und des Heiligen Geistes* (VI 15).

1.3.5.3 Die Beziehung der Orthodoxen Kirche zu anderen Christen

In seinem Dokument iiber die Beziehungen der Orthodoxen Kirche zur iibrigen christlichen
Welt betont das Konzil, dass die Orthodoxe Kirche in tiefem kirchlichem Selbstbewusst-
sein glaubt, einen zentralen Platz im Prozess der Bewegung zur Einheit der Christen in
der gegenwirtigen Welt zu haben. Die Kirche ,griindet ihre Einheit auf der Tatsache ih-
rer Griindung durch unseren Herrn Jesus Christus und der Gemeinschaft in der heiligen
Dreiheit und in den Mysterien. Diese Einheit driickt sich in der apostolischen Sukzes-
sion und der patristischen Uberlieferung aus, und die Kirche lebt sie bis heute® (2). Ihre
Verantwortung und ,.ihre weltweite Mission im Hinblick auf die Einheit wurden durch

686 H.d.V.
687 H.d.V.
688 Phil 4,8.

14.02.2026, 08:40:23.

147


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

die Okumenischen Konzilien ausgedriickt. Sie haben besonders die untrennbare Verbin-
dung zwischen dem rechten Glauben und der Gemeinschaft in den Mysterien unterstri-
chen“(3).

Indem die Orthodoxe Kirche unablissig fiir die ,Einheit aller* betet, hat sie immer
den Dialog mit den von ihr Getrennten geférdert und sich immer um die Wiederherstel-
lung der Einheit der Christen gemiiht. ,Von daher ist die Mitwirkung der Orthodoxen
in der Bewegung fiir die Wiederherstellung der Einheit mit anderen Christen in der Ei-
nen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche in keiner Weise der Natur und Ge-
schichte der Orthodoxen Kirche fremd*(4). Die gegenwirtigen bilateralen theologischen
Dialoge, die die Orthodoxe Kirche heute fithrt, wie auch ihre Teilhabe an Bewegungen
zur Wiederherstellung der Einheit der Christen ,haben die Suche nach der verlorenen
Einheit der Christen auf der Basis des Glaubens und der Uberlieferung der Alten Kirche
der sieben Okumenischen Konzilien zum Ziel“ (s).

Obwohl die Einheit, die der Kirche gemif} ihrer eigenen ontologischen Natur eigen
ist, nicht zerstort werden kann, akzeptiert die Orthodoxe Kirche ,den historischen Na-
men anderer nicht-orthodoxer christlicher Kirchen und Konfessionen, glaubt aber zu-
gleich, dass ihre Beziehungen mit ihnen auf einer sehr baldigen und richtigeren Kli-
rung der gesamten ekklesiologischen Thematik durch diese aufgebaut sein miissen, be-
sonders auf dem Feld der Lehre von den Mysterien, der Gnade des Priestertums und der
apostolischen Sukzession im Ganzen* (6). Mit ihrem Dialog mit anderen Christen sowohl
auf bilateraler wie multilateraler Ebene und ihrer Teilhabe an der 6kumenischen Bewe-
gung der jiingeren Zeiten verfolgt sie ein objektives Ziel, ,nimlich den Weg zur Einheit
zu bereiten“ (6). Dabei iibersieht sie ,natiirlich nicht die Schwierigkeiten, die damit ver-
bunden sind, sondern versteht, welche Hindernisse auf dem Weg zu einem gemeinsa-
men Verstindnis der Uberlieferung der Alten Kirche liegen“ (8). Deswegen baut sie nicht
allein auf die menschlichen Krifte der Teilnehmer, sondern hofft vor allem auf die Hilfe
des Heiligen Geistes.

Fiir die Orthodoxe Kirche ist es offensichtlich, ,dass das allgemeine Ziel fiir alle theo-
logischen Dialoge die letztendliche Wiederherstellung der Einheit im rechten Glauben
und in der Liebe ist“ (12). Im Weltkirchenrat sieht sie eines der wichtigsten Organe in
der Geschichte der ékumenischen Bewegung. ,Einige Orthodoxe Kirchen waren unter
seinen Griindern, und spiter sind alle seine Mitglieder geworden. Als ein strukturiertes
interchristliches Organ erfiillt der Weltkirchenrat wie auch andere zwischenchristliche
Organisationen und regionale Organe wie etwa die Konferenz Europiischer Kirchen und
der Rat der Kirchen im Mittleren Osten, unbeschadet dessen, dass sie nicht alle christ-
lichen Kirchen und Konfessionen einschliefRen, eine wichtige Aufgabe im Werk der Er-
reichung der Einheit der christlichen Welt“ (16). In Treue zu ihrer Ekklesiologie und ge-
mifR ihrer inneren Struktur und der Lehre der Alten Kirche der sieben Okumenischen
Konzilien nimmt die Orthodoxe Kirche ,in organisatorischer Hinsicht an der Arbeit des
Weltkirchenrates teil“, nimmt aber bei weitem nicht die Idee einer ,Gleichheit der Kon-
fessionen“an und kann auch nicht die Einheit der Kirche ,als einen interkonfessionellen
Kompromiss“ akzeptieren (18). ,In diesem Sinne kann die Einheit, die der Weltkirchen-
rat anstrebt, nicht allein die Frucht theologischer Ubereinkiinfte sein, sondern muss die
Frucht auch der Einheit des Glaubens sein, die im Mysterion bewahrt wird und in der
Orthodoxen Kirche gelebt wird“ (18).

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Die Orthodoxe Kirche ist der Ansicht, ,dass jeglicher Versuch, die Einheit der Kir-
che zu zerstoren, die von einzelnen Personen oder Gruppen unter dem Vorwand einer
irgendwie gearteten Bewahrung oder Verteidigung der wahren Orthodoxie unternom-
men werden, zu verurteilen sind. Wie das ganze Leben der Orthodoxen Kirche bezeugt,
ist die Bewahrung des wahren orthodoxen Glaubens nur moéglich dank der konziliar-syn-
odalen Struktur, die von alters her ein kompetentes und oberstes Kriterium der Kirche in
Fragen des Glaubens darstellte®®*“ (22).%°

Dariiber hinaus weif} die Orthodoxe Kirche um die Notwendigkeit, ,einen in-
terchristlichen theologischen Dialog zu fiihren, und ist von daher der Ansicht, dass
dieser immer begleitet sein muss durch das Zeugnis gegeniiber der Welt von Taten
des gegenseitigen Verstehens und der Liebe, welche die unsagbare Freude der frohen
Botschaft ausdriicken (1 Petr 1, 8), wobei jede Praxis des Proselytismus [Abwerben von
Andersgliubigen], Uniatismus [aktive Mission in nicht-katholischen Ostkirchen zur
Einigung mit Westkirche und Papst] oder anderer Erscheinungen des interkonfessio-
nellen Antagonismus ausgeschlossen sein miissen” (23). In diesem Verstindnis halt sie
es fir wichtig, dass alle Christen, inspiriert durch gemeinsame wichtige Prinzipien des
Glaubens, Anstrengungen unternehmen, eine einmiitige Antwort auf jene schwierigen
Probleme zu geben, die die heutige Welt stellt. ,Diese Antwort muss begriindet sein auf
dem idealen Vorbild des neuen Menschen in Christus“ (23). Die Orthodoxe Kirche betet,
,dass sich die Christen gemeinsam miihen, dass der Tag kommt, an dem der Herr die
Hoffnung der Orthodoxen Kirchen erfiillt, dass ,eine Herde und ein Hirte' sei (Joh 10,
16)“ (24).

Zentrales Merkmal aller Dokumente des Konzils war, so lisst sich zusammenfassen,
das Streben nach Einheit der Orthodoxen Kirche. Die Texte haben den fehlenden Regio-
nalkirchen die Tiiren zur Teilnahme an kommenden Konzilien offengehalten. Bekannte
strittige Themen wurden dabei ausgelassen. Der wichtige Fortschritt des Heiligen und
GrofRen Konzils 2016 besteht im Bekenntnis der Orthodoxen Kirche zur konziliaren/syn-
odalen Struktur. Das unterschied die Orthodoxe Kirche bislang von der rémisch-katholi-
schen Kirche. Insofern diese jedoch dank Papst Franziskus seit einigen Jahren dabei ist,
die Synodalitit bei sich (wieder)einzufithren, bietet sich hier eine Chance fiir Okumene.

1.3.6 Okumene

In diesem allgemeinen Abschnitt iiber die Okumene werden zunichst christliche Kir-
chen und Konfessionen kurz charakterisiert (Kap. 1.3.6.1) und dann die 6kumenische Be-
wegung und der Weltkirchenrat vorgestellt (Kap. 1.3.6.2), bis abschliefRend exemplarisch
fiir gelebte und gelungene Okumene die Geschichte der Gemeinschaft von Taizé bis zum
Tod ihres Griinders gerafft erzahlt wird (Kap. 1.3.6.3).

689 Kanon 6 des Il. Okumenischen Konzils.
690 H.d.V.

14.02.2026, 08:40:23.

149


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

1.3.6.1 Christliche Kirchen und Konfessionen

Im Mittelalter ist es zur Spaltung der Christenheit in die Ost- und die Westkirche gekom-
men, in der Neuzeit durch die Reformation dann noch einmal innerhalb der Westkirche
zur Spaltung in die katholische und in die evangelische Kirche, wobei die anglikanische
Kirche zwischen beiden eine Mittelstellung einnimmt. Daher existiert die Kirche Jesu
Christi heute real vor allem in drei verschiedenen Formen, die zugleich die Hauptkonfes-
sionen bilden: als orthodoxe Kirche, als evangelische Kirche und als katholische Kirche, zu de-
nen jeweils mehre Unterkirchen oder Unterkonfessionen gehéren. Im Folgenden werden
kurz die orthodoxen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.1), die katholischen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.2), die
anglikanischen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.3) und die evangelischen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.4) so-
wie einige weitere Kirchen (Kap. 1.3.6.1.5) vorgestellt.

1.3.6.11  Orthodoxe Kirchen

Zu den orthodoxen Kirchen (im engeren Sinn) gehoren die Kirchen, die sich im Ostteil des
romischen Reiches entwickelt haben und das Christentum in der von Byzanz geprigten
Form leben. Sie verstehen sich als die urspriingliche Kirche, von der sich alle iibrigen Kir-
chen im Laufe der Geschichte abgespalten oder entfernt haben (so auch die romisch-
katholische Kirche). Gemeinsam ist ihnen die Theologie der sieben Gkumenischen Konzilien
zwischen dem ersten und dem zweiten Konzil von Nicia, aber auch das Amtsverstindnis
und das Spenden der sieben Sakramente. Heute pflegen sie in den meisten Lindern Ost-
europas eine harmonische Symphonia zum Staat, einen ,Zusammenklang".

Unter den kanonischen orthodoxen Kirchen gibt es autokephale (selbstindige) und auto-
nome (weniger selbstindige) Kirchen. Sie stehen in voller Kommunion mit dem 6kume-
nischen Patriarchat von Konstantinopel und den anderen kanonischen Kirchen. Nicht-
kanonische Kirchen haben sich hingegen irgendwann aus theologischen oder politischen
Griinden von der Kommunion mit dem ékumenischen Patriarchat oder einer kanoni-
schen Kirche getrennt.

Wihrend autokephale Kirchen rechtlich und geistlich véllig selbstindig sind und ihr
Oberhaupt selbst wihlen, sind autonome Kirchen zwar beziiglich ihrer inneren Angele-
genheiten bis zu einem gewissen Grade selbststindig, aber in mancher Hinsicht von ei-
ner autokephalen Kirche abhingig. Je nach GrofRe und historischer Bedeutung kann eine
autokephale Kirche den Titel Patriarchat, Erzbistum oder Metropolie tragen und wird ent-
sprechend von einem Patriarchen, Erzbischof oder Metropoliten geleitet. An der Spitze
einer autonomen Kirche steht ein Erzbischof oder ein Metropolit.

In den orthodoxen Kirchen sind alle Bischofe rechtlich und geistlich gleichgestellt. Ein
Patriarch, Metropolit oder Erzbischof hat gegeniiber einem Bischof keine héhere Auto-
ritit und keine Jurisdiktion im Gebiet eines anderen Bischofs, steht den Bischofen sei-
nes Gebiets aber als primus inter pares (Erster unter Gleichen) vor und vertritt die Kirche
nach auflen. Fiir die ganze Kirche bindende Entschliisse kénnen aber nur von der Ge-
meinschaft der Bischoéfe auf einem Konzil oder einer Synode getroffen werden. Innerhalb
seines Gebiets hat jeder Bischof die geistliche Jurisdiktion.

Zu den orthodoxen Kirchen zihlen heute neun Patriarchate (vier altkirchliche und fiinf
nachkaiserliche), sieben weitere autokephale Kirchen und sechs autonome. Sie alle unter-
scheiden sich nicht in der Lehre und in der Liturgie praktisch nur durch die liturgische

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Sprache. Unter ihnen gibt es eine kanonische Reihenfolge: Erste Kirche ist Konstantinopel,
dann folgen Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, Moskau und so weiter. Der 6kumeni-
sche Patriarch von Konstantinopel hat den Ehrenvorrang unter den Patriarchen.

Die orthodoxen Kirchen besitzen ein reich entwickeltes Ménchtum, das allerdings
nicht wie in der katholischen Kirche in Orden aufgegliedert ist. Die Ménche und Nonnen
leben nach den Regeln des Basilius von Caesarea (330-379) und ihre Kloster unterstehen
dem jeweiligen Bischof oder Patriarchen. Die Bischofe selber miissen unverheiratet sein
und kommen daher in aller Regel aus dem Monchsstand.

Die neuere orthodoxe Theologie besinnt sich wieder wie die Theologie in der alten
Kirche auf die Dimension der Erfahrung. Dabei zielt sie insbesondere die kirchlich-litur-
gische Erfahrung an, aber auch die mystisch-asketische. Was sich erfahren lisst, sind die
gottlichen Energien, nicht aber das géttliche Wesen und seine Eigenschaften. Die ortho-
doxe Theologie ist der apophatischen Theologie verpflichtet, die im Gegensatz zur katapha-
tischen Theologie nicht vom namenlosen, unsagbaren Hochsten zur Mannigfaltigkeit der
Schépfung absteigt, sondern von der Vielzahl der geschaffenen Dinge durch Verneinung
(kein Geschépf ist vollkommen oder absolut) zu Gott als Vollkommenheit emporsteigt.

Zu den orthodoxen Kirchen (im weiteren Sinn) gehdren auch die orientalisch-orthodoxen
oder altorientalischen Kirchen. Sie bilden eine eigene Gruppe und umfassen fiinfunabhin-
gige Kirchen orientalischen Ursprungs, die sich selbst weitgehend als orthodoxe Kirchen
bezeichnen, sich aber von den anderen orthodoxen Kirchen durch Liturgie und Dogma
unterscheiden: die armenisch-apostolische Kirche, die koptisch-orthodoxe Kirche, die dthio-
pisch-orthodoxe Kirche, die syrisch-orthodoxe Kirche und die malankarische syrisch-orthodo-
xe Kirche von Indien. Diese Kirchen stehen — zumindest grundsitzlich — untereinander
in Kommuniongemeinschaft. Ihr gemeinsamer Nenner ist die Ablehnung der christologi-
schen Formel von Chalcedon (451) iiber die beiden Naturen der einen Person Christi und
das Festhalten an der Formel Cyrills von Alexandrien (375/80-444) von der ,einen fleisch-
gewordenen Natur des Gott-Logos“. Dies trug ihnen die Bezeichnung ,Monophysiten®
ein, obwohl sie niemals die unqualifizierte Ein-Naturen-Lehre des Eutyches (378—454)
vertreten haben.

1.3.6.1.2  Katholische Kirchen
Zu den katholischen Kirchen gehoren neben der rémisch-katholischen Kirche (Kap. 1.3.3.2;
1.3.4.1;1.3.7.5) die katholischen Ostkirchen und die altkatholischen Kirchen.

Bei den gegenwirtigen katholischen Ostkirchen (auch unierten Kirchen beziehungs-
weise mit Rom unierten Kirchen) handelt es sich um 23 Teilkirchen eigenen Rechts der ro-
misch-katholischen Kirche, die in ostkirchlicher Tradition stehen. Sie gehen darauf zu-
riick, dass aus allen orientalischen Kirchen ein manchmal betrichtlicher, manchmal nur
kleiner Teil im Lauf der Zeit unter Beibehaltung des kirchlichen Brauchtums eine Union
mit Rom abschloss. Unierte Kirchen stammen vor allem von der orthodoxen Kirche, von
denvorchalcedonischen Kirchen (orientalisch-orthodoxen Kirchen) und von der aposto-
lischen Kirche des Ostens her. Durch ihre orientalischen Riten stehen sie in ihrer Tradition
und hierarchischen Verfasstheit diesen anderen Ostkirchen immer noch sehr nahe. Sie
erkennen den Jurisdiktionsprimat des Papstes an und befinden sich untereinander sowie
mit der lateinischen Kirche in Glaubens-, Gebets- und Sakramentengemeinschaft. Im Un-

14.02.2026, 08:40:23.

151


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

terschied zur westlichen lateinischen Kirche unterliegen sie jedoch nicht dem Kirchen-
recht des Codex Iuris Canonici (CIC), sondern dem Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium
(CCEO).

Die verschiedenen altkatholischen Kirchen bilden eine Gemeinschaft selbstindiger
katholischer Kirchen und sind teilweise seit 1889 in der Utrechter Union zusammen-
geschlossen. In Deutschland, Osterreich und der Schweiz sind sie aus dem Protest
gegen die dogmatischen Definitionen des Jurisdiktionsprimats und der pipstlichen
Unfehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen Konzil (1869-1870) hervorgegangen. Als
die katholischen Christen, die die neuen Dogmen ablehnten, exkommuniziert wurden,
nannten sie sich, unter Bezugnahme auf die Alte Kirche, Alt-Katholiken, um sich von
der romisch-katholischen Kirche abzugrenzen. Ab 1872 kam es zur Griindung eigener
Gemeinden und Ortskirchen.

Eine besondere Bedeutung kommt der Kirche der Niederlande zu, ist das Erzbistum Ut-
recht doch die dlteste altkatholische Kirche. Von ihr, die schon seit 1723 von Rom unabhin-
gigist, haben alle anderen altkatholischen Kirchen die Bischofsweihe in apostolischer Sukzes-
sion empfangen, so dass nach (romisch-katholischem) kanonischem Recht die Weihen,
die von altkatholischen Bischéfen vorgenommen werden, giiltig, aber im Falle von Bi-
schofsweihen unerlaubt sind, da ihnen die pipstliche Bestitigung fehlt. Auch die ortho-
doxen Kirchen erkennen die Giiltigkeit der altkatholischen Weihen an, sofern sie nicht
an einer Frau oder durch eine Frau gespendet werden.

Die altkatholische Kirchengemeinschaft weif3 sich von ihrem Ursprung her eins mit
allen bischoflich verfassten Kirchen, die sich wegen pépstlicher Anspriiche von Rom ge-
trennt haben, insbesondere mit der orthodoxen und der anglikanischen Kirche. Mit letzte-
rer nahm sie 1931 volle kirchliche Gemeinschaft auf. Sie lehnt die ,neuen” (marianischen)
Dogmen des 19. und 20. Jahrhunderts ab und hat die Zslibatsverpflichtung des Klerus auf-
gehoben. Den Jurisdiktionsprimat des Papstes weist sie zuriick, spricht aber in Anleh-
nung an mehrere 6kumenische Konzilien und die Viter der Alten Kirche dem Bischof
von Rom als primus inter pares durchaus einen historischen Primat zu.®' Nach altkirchli-
chem Vorbild versteht sie sich als Gemeinschaft von selbstindigen Kirchen, von denen jede
ihre Angelegenheiten nach ihren eigenen Bediirfnissen ordnet.

1.3.6.1.3  Anglikanische Kirchen
Der Glaube der anglikanischen Kirchen ist stark geprigt durch die spezifischen Akzente
der englischen Reformation. Daran lassen sich drei Momente unterscheiden:

« die weitverbreiteten Protest- und Kritikbewegungen des spiten 15. Jahrhunderts

. dievon den Schriften Martin Luthers beeinflussten humanistischen Gelehrten

« die seit dem Mittelalter angespannten Beziehungen zwischen der katholischen Kir-
che, besonders dem Papsttum, und dem Staat.

Die Weigerung Clemens’ VII., die Ehe Heinrichs VIII. mit Katharina Aragén zu annullie-
ren, 16ste 1534 die Entstehung einer reformierten katholischen Kirche, losgelost vom Papst-
tum, aus. Neben der englischen Bibel ging der stirkste Einfluss auf die entstehende Kir-

691 Vgl. Utrechter Erklirung Nr. 2.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

che von den Prayer Books aus, insbesondere dem Book of Common Prayer. Diese Biicher und
die Glaubensartikel waren erkennbar von den Reformatoren des Festlands beeinflusst,
allerdings wurde die kirchliche Hierarchie beibehalten und deren pastoraler Charakter
verstirkt.

Anglikanische Kirche meinte zunichst die Kirche von England. Der heute gebrauchli-
che Ausdruck Anglikanische Gemeinschaft bezeichnet die Nationalkirchen in Gemeinschaft
mit dem Bischofssitz von Canterbury. Simtliche anglikanischen Kirchen, die sich immer
noch gern ,wahrhaft katholisch und wahrhaft reformatorisch“ nennen, stehen nimlich
in Gemeinschaft mit dem Erzbischof von Canterbury, den sie als Primas und Zentrum der
Einheit anerkennen. Sie sehen sich als Teile der einen, heiligen, katholischen und apos-
tolischen Kirche, die sich der Tradition und Theologie der englischen, zum Teil auch der
schottischen Reformation verpflichtet haben.

So ist heute die Anglikanische Gemeinschaft eine weltweite christliche Kirchenge-
meinschaft, die in ihrer Tradition evangelische und katholische Glaubenselemente verei-
nigt, wobei die katholische Tradition in der Liturgie und im Sakraments- und Amtsverstind-
nis vorherrscht, die evangelische in der Theologie und der Kirchenverfassung. Sie besteht
aus 41 selbstindigen Kirchen beziehungsweise Provinzen, denen jeweils ein Primas vor-
steht und die meist aus mehreren Bistiimern bestehen.

In der anglikanischen Lehre gibt es ein weites Spektrum. Drei Prinzipien bestehen
nebeneinander: das katholisch-sakramentale, das protestantisch-biblische und das kritisch-
rationalistische. Je nachdem, welches Prinzip vorherrscht, sind die Stromungen als High
Church (konservatives Prinzip), als Low Church (evangelikales Prinzip) und als Broad
Church (liberales Prinzip) bekannt.

1.3.6.1.4  Evangelische Kirchen
Als evangelische oder protestantische Kirche bezeichnen sich Kirchen in der Tradition der
Reformation. Thr gemeinsamer inhaltlicher Nenner sind daher die ,vier Soli“: sola fide: al-

92, sola

lein durch den Glauben wird der Mensch gerechtfertigt, nicht durch gute Werke
gratia: allein durch die Gnade Gottes wird der Mensch errettet, nicht durch eigenes Tun;
solus Christus: allein Christus, nicht die Kirche, hat Autoritit iiber Glaubige; sola scriptura:
allein die (Heilige) Schrift ist die Grundlage des christlichen Glaubens, nicht die Traditi-
on der Kirche.

Der Begriff ,evangelisch® wurde von Martin Luther zur Bezeichnung seiner Lehre
und seiner Anhinger verwendet, nachdem man diese als Lutheraner bezeichnet hatte.
Diese Bezeichnung nach seiner Person lehnte er entschieden ab. Im Selbstverstindnis
der evangelischen Kirche ist ihre Glaubenslehre anders als die der romisch-katholischen
Kirche direkt an das Evangelium angelehnt.

Im Zuge der Konfessionalisierung wurde die Bezeichnung evangelische Kirche zum
Oberbegriff fiur lutherische wie reformierte Kirchen. Die evangelisch-lutherischen Kirchen
griinden sich nach eigenem Verstindnis nicht nur auf die Bibel, sondern auch (in Teilen)
auf die Dogmenbildung der Alten Kirche und auf die Bekenntnisschriften der evangelisch-lu-
therischen Kirche, die im Zuge der Wittenberger Reformation von Martin Luther und an-
deren lutherischen Theologen, wie etwa Philipp Melanchthon, verfasst wurden. Sie ha-

692 RoOm 3,28.

14.02.2026, 08:40:23.

153


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

ben heute drei Hauptrichtungen, die sich in drei weltweiten Organisationen ausdriicken:
im Lutherischen Weltbund (gegriindet 1947 mit 148 Mitgliedskirchen), im Internationalen Lu-
therischer Rat (mit 54 Mitgliedskirchen) und in der Konfessionellen Evangelisch-Lutherischen
Konferenz (mit 24 Mitgliedskirchen).

Die reformierten Kirchen sind eine der grofien christlichen Konfessionen in reforma-
torischer Tradition, die von Mitteleuropa ihren Ausgang nahmen. Sie gehenvor allem auf
das Wirken von Ulrich Zwingli in Ziirich und Johannes Calvin in Genf (Calvinismus) im
Zuge der Reformation zuriick. Die meisten von ihnen sind heute in der Weltgemeinschaft
Reformierter Kirchen zusammengeschlossen. Unter ihnen bilden die preshyterianischen Kir-
chen die gr6Rte Gruppe. Sie leiten sich vom Calvinismus ab, wie er von den schottischen
Reformatoren John Knox (1514-1572) und Andrew Melville (1545-1622) vertreten wurde.
Thr besonderes Kennzeichen ist der Presbyterianismus, eine Form der Kirchenverfas-
sung, bei der die Kirche auf mehreren Ebenen durch Gremien von Altesten und Pastoren
geleitet wird. Allgemein werden reformierte Kirchen mit schottischen Wurzeln als presby-
terianisch, solche mit Wurzeln auf dem europdischen Festland als reformiert bezeichnet.

Inder reformierten Theologie nimmt die Bibel, verstanden als géttliche Offenbarung,
die zentrale Stelle ein; dies schligt sich nieder in der Schlichtheit der Kirchenrdume und
des Gottesdienstes, der auf die Verkiindigung des Evangeliums zentriert sein und mog-
lichst wenige aufRerbiblische Elemente enthalten soll. Auch die Sakramente, namentlich
das Abendmahl, treten in der gottesdienstlichen Praxis gegeniiber Katholizismus und
Luthertum in den Hintergrund und werden in den Dienst der Verkiindigung gestellt. We-
sentliches Charakteristikum reformierter Theologie ist ferner die starke Betonung der
Pridestinationslehre, des Gedankens einer Erwihlung der zum Heil (beziehungsweise zur
Verdammpnis) bestimmten Menschen durch Gott ohne die Moglichkeit der Beeinflussung
durch den Menschen. Durch den Zusammenschluss von lutherischen und reformierten
Kirchen sind seit Beginn des 19. Jahrhunderts auch unierte evangelische Kirchen entstan-
den.

Der Protestantismus hat sich bereits in der Reformationszeit zunichst in eine lutheri-
sche, eine reformierte und eine tiuferische Konfession geteilt. Zu letzterer gehoren auch die
Freikirche der Mennoniten und die Gemeinschaft der Hutterer, die beide ins 16. Jahrhun-
dert zuriickreichen, sowie die Gemeinschaft der Amischen, die sich von den Mennoniten
Ende des 17. Jahrhunderts getrennt haben. Wie die Tiuferbewegung sind die eigentli-
chen kongregationalistischen Kirchen aus dem 16. Jahrhundert (spiter auch die Baptisten
und die Pfingstbewegung) nach dem System des Kongregationalismus organisiert, dem
zufolge die Autonomie der einzelnen Kirchengemeinden oberste Prioritit hat. Kongregatio-
nalistische Gemeindeverfassungen unterscheiden sich vom eben erwiahnten Presbyteria-
nismus, in dem die Gemeinde von Altesten unter der Aufsicht einer meist nationalen Vor-
standsversammlung (Synode) gefiithrt wird, und vom Episkopalismus, wo dies durch ein
hierarchisches Bischofssystem geschieht.

Im Laufe der Jahrhunderte sind weitere evangelische Konfessionen dazugekommen,
wie etwa im 17. Jahrhundert die Baptisten, im 18. Jahrhundert die Methodisten oder im
19. Jahrhundert die Adventisten. Die Baptisten gehoren heute weltweit zu den grofiten
protestantischen Bekenntnisgemeinschaften. Zu ihren besonderen Merkmalen zhlt,
dass sie ausschlieflich die Gliubigentaufe (Erwachsenentaufe) praktizieren und seit
ihrer Griitndung die Ortsgemeinde stark betonen, die fiir ihr Leben und ihre Lehre im

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Sinn des Kongregationalismus selbst verantwortlich ist. Wie die Taufer des 16. Jahr-
hunderts, auf die sie sich zum Teil berufen, haben sie sich von Anfang an vehement fir
uneingeschrinkte Glaubens- oder Religionsfreiheit eingesetzt. Von anderen protestanti-
schen Kirchen haben sich in ihrer Anfangszeit die Methodisten weniger in der Lehre als
vielmehr durch die strengere, methodischere Lebensfiihrung nach biblischen Grundsitzen
unterschieden. Die Adventisten sind aus einer christlichen Erweckungsbewegung in
den USA hervorgegangen. Fiir sie war die Lehre vom zweiten Advent, das heifdt von der
nahen Wiederkunft Jesu Christi, entscheidend.

1.3.6.15  Weitere Kirchen

Freikirchen verstehen sich als freie Zusammenschliisse bewusster Christen, die sich bekehrt
haben und in der Nachfolge Christi leben sowie sich dem gegenwirtigen Wirken des
Geistes Gottes unterwerfen wollen. Ihre Wurzeln haben sie in der ,ersten Reformation®
in Bohmen und Mihren, im Tiufertum der Reformationszeit oder in Erweckungsbewe-
gungen des 18. und 19. Jahrhunderts. Entstehungsgeschichtlich sind sie somit dem refor-
matorischen Erbe verbunden. Von den grofRen reformatorischen Kirchen unterscheiden
sie sich durch ihr Kirchen- und Gemeindeverstindnis und ihren Frimmigkeitsstil.

Trotz erheblicher Unterschiede zwischen den Freikirchen gibt es einige Merkmale,
die mehr oder weniger alle kennzeichnen: Freiwilligkeit (personliche und bewusste Ent-
scheidung fiir den Glauben an Jesus Christus als Retter und Heiland), Unabhdngigkeit
(keine Reglementierung von aufen), Gemeindeprinzip (die einzelne Gemeinde als eigent-
liche Kirche, Prinzip des Priestertums aller Gliubigen), missionarischer Charakter (Mis-
sion im Sinne der Erweckung des Menschen zur persénlichen Nachfolge Christi) und
Frommigkeit und Gemeindezucht (,Wiedergeburt* als Heiligung des Lebens, Reinhaltung
der Gemeinde).

Freikirchen sind im Regelfall fir den interkonfessionellen Dialog offen und suchen oft
bewusst die Begegnung und Zusammenarbeit mit anderen Christen. Die Vereinigung
Evangelischer Freikirchen (VEF) in Deutschland und der Verband Evangelischer Freikirchen
und Gemeinden in der Schweiz sind dafiir besondere Belege. In Osterreich haben sich fiinf
evangelische Freikirchen zum Dachverband Freikirchen in Osterreich zusammengeschlos-
sen und konnten so die staatliche Anerkennung als Kirchengemeinschaft erlangen. Seit
den 1970er Jahren haben sich im deutschen Sprachraum — vor allem in den Grof3stidten
- sogenannte unabhingige Gemeinden entwickelt, die durchaus freikirchliche Strukturen
besitzen, den klassischen Freikirchen aber nicht angehéoren.

Von Konfessionen sind innerhalb des Christentums sogenannte Bewegungen zu un-
terscheiden, wie zum Beispiel der Pietismus, die Pfingstbewegung und die Charismatische
Bewegung sowie der Evangelikalismus, der als ,Dachbewegung“ der letzten beiden Bewe-
gungen gelten kann. Solche Bewegungen sind in der Regel, zumindest formal, konfes-
sionsiibergreifend. In der Praxis bewegen sie sich jedoch entweder ganz (Pietismus) oder
ganz iiberwiegend (Pfingstler und Charismatiker, Evangelikale) auf dem Boden des pro-
testantischen Bekenntnisses.

Zu den pfingstlerischen Gemeinschaften (auch Pfingstgemeinschaften, Pfingstkir-
chen) gehoren zahlreiche Gemeinschaften perfektionistisch-enthusiastischen Charakeers.
Innerhalb der Pfingstbewegung unterscheidet man:

14.02.2026, 08:40:23.

155


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

. die Klassische Pfingstbewegung

 die charismatische Erneuerung innerhalb der historisch-traditionellen Kirchen

. die spiteren, keiner Denomination zugehdrigen charismatischen Kirchen (auch
Neupfingstler).

Diese Kirchen bilden zusammen die ,drei Wellen“ der charismatischen Bewegung im
weiteren Sinn.

Zur charismatischen Bewegung im engeren Sinn gehdren seit den fiinfziger Jahren
des 20. Jahrhunderts die charismatische Erneuerung innerhalb der traditionellen pro-
testantischen Kirchen, seit 1967 die charismatische Erneuerung innerhalb der katholi-
schen Kirche und seit etwa 1970 eben eine unabhingige Fraktion.

Die , Klassische Pfingstbewegung* entwickelte sich Anfang des 20. Jahrhunderts aus
der Erweckungs- und Heiligungsbewegunyg. Sie bewahrte deren Heiligungs-Theologie. Hin-
zu kam aber ein gesteigertes eschatologisches Bewusstsein und die Glossolalie als erstes Wirk-
zeichen der Geisttaufe. Diese wird im Sinne einer personlichen Pfingsterfahrung als Er-
fillltwerden mit der Kraft des Heiligen Geistes gedeutet und kann zuweilen lebensverin-
dernd wirken.

Eine eigene Konfessionsgruppe bilden wiederum die apostolischen Gemeinschaften, de-
ren Anfinge in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts liegen. Die bekannteste und grofite
unter ihnen ist die Neuapostolische Kirche. Sie alle zeichnen sich durch das Apostelamt als
leitendes Lehramt aus.

Dem Mormonentum werden schlie8lich alle christlichen Glaubensgemeinschaften zu-
gerechnet, die sich neben der Bibel auf das Buch Mormon berufen. Nach Uberlieferung
der Mormonen hat Joseph Smith junior dieses Buch 1827 von goldenen Platten, die er
im Hiigel Cumorah fand, iibersetzt. Dariiber hinaus kennen viele mormonische Konfes-
sionen weitere Offenbarungen, die in der Schrift Lehre und Biindnisse zusammengefasst
sind.

1.3.6.2 Die dkumenische Bewegung und der Weltkirchenrat

Die Gkumenische Bewegung strebt eine weltweite Einigung und Zusammenarbeit der ver-
schiedenen christlichen Konfessionen an. Als ihr eigentlicher Beginn gilt die erste Welt-
missionskonferenz, die 1910 in Edinburgh unter dem Motto ,Evangelisation der Welt in
dieser Generation® stattfand. Bei diesem Treffen waren drei Grundziele bestimmend: ge-
meinsames Handeln in der Mission, Einheit in der Verkiindigung von Jesus Christus,
gemeinsamer Dienst an der Welt. Zentrales Organ der modernen 6kumenischen Bewe-
gung ist der Okumenische Rat der Kirchen (ORK) mit Sitz in Genf, auch kurz Weltkirchenrat
genannt. Er wurde am 23. August 1948 in Amsterdam gegriindet und stellt einen welt-

%3 in mehr als 120 Lindern auf allen

weiten Zusammenschluss von 352 Mitgliedskirchen
Kontinenten der Erde dar, die etwa 580 Millionen Christinnen und Christen weltweit ver-
treten. Sich selbst beschreibt er als ,eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus
Christus gemif} der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum gemein-
sam zu erfiillen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes

und des Heiligen Geistes“.

693 Stand: 2022.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Um Mitglieder im Weltkirchenrat werden zu kénnen, miissen Kirchen bestimmte
organisatorische und theologische Voraussetzungen erfillen. In der Regel miissen sie mehr
als 50.000 Mitglieder haben. In jedem Fall miissen sie die Taufe ,Im Namen des Vaters,
des Sohnes und des Heiligen Geistes“ praktizieren. Sie miissen die gegenseitige Aner-
kennung ihrer Taufe anstreben und die Gegenwart und das Wirken Christi und des Hei-
ligen Geistes jenseits ihrer eigenen Grenzen anerkennen. Auch verlangt der Rat von sei-
nen Mitgliedern ein Grundbekenntnis zur Dreieinigkeit, zur Géttlichkeit Christi und zu
dessen leiblichem Tod und Auferstehung, weshalb christliche Gruppierungen, die diese
Lehren ganz oder teilweise ablehnen (wie etwa die Unitarier), ihm nicht beitreten kon-
nen.

Zu den Mitgliedern des Weltkirchenrats gehoren die meisten grofRen Kirchen der
evangelischen Traditionen (Lutheraner, Reformierte, Methodisten, Baptisten etc.), die
anglikanischen Kirchen, die altkatholischen Kirchen und die meisten orthodoxen und
orientalisch-orthodoxen Kirchen.

Die romisch-katholische Kirche, die groRte Konfession innerhalb des Christentums,
ist nicht Mitglied, da Teile der Kirchenleitung eine Mitgliedschaft fir unvereinbar mit
dem katholischen Kirchenverstindnis halten. Sie arbeitet aber in mehreren Bereichen
mit dem Rat zusammen und ist Vollmitglied seiner beiden Kommissionen Glauben und
Kirchenverfassung und Weltmission und Evangelisation. Auch viele evangelikale Kirchen so-
wie die meisten Kirchen aus dem Bereich der Pfingstbewegung gehoren ihm nicht an.
Die Siebenten-Tags-Adventisten sind zwar kein Mitglied, nehmen aber als Beobachter
an den Sitzungen und Konferenzen teil.

In seiner Griindungsversammlung machte sich der Okumenische Rat der Kirchen
die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte, die von den Vereinten Nationen 1948 ver-
einbart wurde, in dhnlicher Form in Artikel 18 zu eigen:

,Jedermann hat das Recht auf Denk-, Gewissens- und Religionsfreiheit; dieses Recht
schliefdt ein, seine Religion oder seinen Glauben zu wechseln, sowie die Freiheit, ent-
weder allein oder in Gemeinschaft mit anderen und 6ffentlich oder privat seine Reli-
gion oder seinen Glauben in Unterricht, Lebensfiihrung, Gottesdienst und Beachtung
von Brauchen zu bekunden

Laut Satzung von 2012 besteht das Hauptziel der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung des Rates darin, ,den Kirchen zu dienen, indem sie einander zur sichtbaren
Einheit aufrufen in einem Glauben und einer eucharistischen Gemeinschaft, die sich
im Gottesdienst und im gemeinsamen Leben in Christus wie auch durch Zeugnis und
Dienst an der Welt dufiert, und auf diese Einheit zugehen, damit die Welt glaube [vgl.
Joh 17,21]¢.

Zwei Konvergenztexte der Kommission gelten bislang als Meilensteine auf dem Weg
zur okumenischen Einheit. Es handelt sich zum einen um die Konvergenzerklirung iiber
Taufe, Eucharistie und Amt (kurz Lima-Erklirung), die im Januar 1982 in Lima (Peru) ver-
abschiedet wurde. Der Text formulierte zwar noch keinen Konsens, aber 6kumenische
Konvergenzen (Anniherungen) beziiglich der drei behandelten Themen und sprach of-
fene Probleme an. Nach seiner Veroffentlichung fand er weite Verbreitung und wurde
intensiv in den Kirchen diskutiert.

14.02.2026, 08:40:23.

157


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Zum anderen handelt es sich um die Studie Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsa-
men Vision, die 2013 verabschiedet und veréffentlicht wurde. Dieser zweite Konvergenz-
text resultiert aus dem ersten und den offiziellen Antworten darauf und bezieht vorher-
gehende Texte zu Wesen und Auftrag der Kirche ein. ,Zwanzig Jahre lang waren die de-
legierten Vertreter der orthodoxen, protestantischen, anglikanischen und evangelikalen
Kirchen, der Pfingstkirchen und der rémisch-katholischen Kirche auf einer Weltkonfe-
renz fir Glauben und Kirchenverfassung (1993), drei Sitzungen des Plenums der Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung (1996, 2004, 2009), achtzehn Tagungen der
Stindigen Kommission und zahllosen Redaktionssitzungen damit beschiftigt zu versu-
chen, eine globale, multilaterale und ékumenische Vision vom Wesen, der Bestimmung
und dem Auftrag der Kirche aufzuzeigen.“* Auch diese Vision stellt eine aufSerordent-
liche 6kumenische Errungenschaft dar und sollte zur gegenseitigen Anerkennung der
Kirchen beitragen.

Da der Weltkirchenrat im Wesentlichen aus Kirchen der evangelischen und der or-
thodoxen Tradition besteht, die sich sehr stark in ihrem Selbstverstindnis als Kirche und
in ihrer Theologie unterscheiden, gab es von vornherein und immer wieder Spannungen
zwischen ihnen. Wihrend sich der Rat urspriinglich als Bewegung in Richtung der Wie-
derherstellung der Einheit der christlichen Kirchen verstand, bemithte er sich in den letzten
Jahrzehnten mehr darum, der Pluralitit der Bewegungen, Aktionen und Probleme in der
Welt gerecht zu werden. Diese Richtungsinderung stiefd bei Kirchen, die sich besonders
der Einheitsbewegung verpflichtet sehen — insbesondere bei den orthodoxen Kirchen —
zunehmend auf Widerspruch. Um weitere Spannungen zu vermeiden, inderte schlief3-
lichim Februar 2005 der ORK-Zentralausschuss seine Verfassung und fithrte ein Konsens-
verfahren, das ohne verdeckten oder offenen Widerspruch auskommyt, als neue Methode
der Entscheidungsfindung und Beschlussfassung des Rates ein. Es kam erstmals auf der
Vollversammlung des Rates im Februar 2006 in Porto Alegre zum Einsatz.

Neben dem weltweiten Okumenischen Rat der Kirchen bildeten sich in vielen Lin-
dern nationale Kirchen- und Christenrite. So wurde in Deutschland im Jahr 1948 die Ar-
beitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) ins Leben gerufen. Griindungsmitglieder wa-
ren finf Kirchen. Heute umfasst die Gemeinschaft 17 Mitgliedskirchen und 8 Gastmit-
glieder. In ihrer Satzung bekennen sich die Mitglieder zu Jesus Christus gemif3 der Hei-
ligen Schrift als Gott und Heiland und in der 2001 angenommenen Charta Oecumenica
verpflichten sie sich zu gemeinsamem Zeugnis und Handeln. Fiir sie gehoren Begeg-
nung und gemeinsames Gebet ebenso wie das theologische Gesprich, der Einsatz fiir
Gerechtigkeit, Frieden und die Bewahrung der Schopfung ebenso wie das Eintreten fir
verfolgte Christen weltweit zu den Schritten auf dem Weg zur sichtbaren Einheit der Kir-
che Jesu Christi. Dafiir verwenden sie gern das Bild des Pilgerweges, der unterschiedliche
Mitwandernde, die von unterschiedlichen Orten und unterschiedlicher Geschwindigkeit
zu einem Ziel unterwegs sind, vereint.

Des Weiteren wird die 6kumenische Bewegung auch von zahlreichen Basisinitiati-
ven getragen. So hatte schon in den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg der evangeli-
sche Theologe Frére Roger die Communauté de Taizé als erste Skumenische Briidergemein-

694 Aus dem Vorwort.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

schaft in der Kirchengeschichte gegriindet. Die weltweit grofite 6kumenische Basisbe-
wegung von Frauen ist heute der Weltgebetstag der Frauen.

Die Bewegung hat vieles selbstverstindlich werden lassen, was um die Mitte des 20.
Jahrhunderts noch undenkbar war. Dazu gehoren konfessionsiibergreifende Gottesdiens-
te, Bibel-, Gebets- und Gesprichskreise, Begegnungen und Gemeindefeste, auf Kirchen-
leitungsebene theologische Beratungen, gemeinsame Erklirungen zu gesellschaftlichen
Themen und gemeinsames diakonisches Handeln.

Das Ziel der 6kumenischen Bewegung zu formulieren, ist selbst Teil des Prozesses.
Es setzt einen gemeinsamen Kirchenbegrift voraus, der nicht von vornherein gegeben
ist. Gewdhnlich wird als Leitbild eine organisatorische Zusammenfithrung der Kirchen,
die gegenseitige Anerkennung ihver rechten Lehre und die gemeinsame Feier des Herrenmahls an-
gesehen.

1.3.6.3 Die dkumenische Monchsgemeinschaft von Taizé

Da die Communauté de Taizé (Gemeinschaft von Taizé) nach wie vor ein leuchtendes
Zeichen der Okumene ist, sollen hier anhand der Biografie von Roger Schutz, die Sabi-
ne Laplane auf Franzosisch verfasst und 2015 verdffentlicht hat, ihre Griindung und die
ersten Jahrzehnte ihrer Entwicklung etwas ausfihrlicher beschrieben werden.

Bereits Ende der DreifSigerjahre trug sich Roger Schutz, der am 12. Mai 1915 in der
Schweiz geboren worden und in einem reformierten Pfarrhaus aufgewachsen war, mit
dem Gedanken, eine Gemeinschaft zu griinden und mit franzosischen Intellektuellen
zusammenzuarbeiten. Dazu entwarf er 1935 anhand einschligiger Lektiire, seiner eige-
nen geistlichen Erfahrung und unterschiedlicher Anregungen seiner Freunde eine Skizze
dessen, was er damals ,Gemeinschaft intellektueller Christen“ nannte.®” In der ,Regel®
forderte er die Mitglieder dazu auf, sich 1. jeden Tag eine gewisse Zeit fiir Lektiire, ins-
besondere der Bibel, sowie fiir Gebet und Meditation zu nehmen, sich 2. vom Geist der
Seligpreisungen und von der Freude des Evangeliums durchdringen zu lassen, 3. danach
zu trachten, den personlichen Lebensstil zu vereinfachen, 4. in allem die innere Stille zu
wahren und 5. immer daran zu denken, Mitglied einer Gemeinschaft zu sein. Die Mit-
glieder sollten sich vom Heiligen Geist leiten lassen und viel Raum fir Eigeninitiative
haben. Diese Skizze, in der auch die Fithrung eines ,Altesten“ oder Verantwortlichen der
Gemeinschaft vorgesehen war, bildete die Grundlage fir die gesamte weitere Entwick-
lung und beschrieb die Mindestanforderungen fiir ein Leben in Gemeinschaft, wie Roger sie
sich vorstellte.

Um seine Vision von einer Communauté zu realisieren, erwirbt Roger Schutz im
September 1940 im kleinen, abgeschiedenen Dorf Taizé ein Haus. Nicht zufillig liegt
es im Schatten der grofien Abtei von Cluny, die fiir ihn fiir Neues in der Kirche steht.
Im Haus sollen zunichst aus Deutschland heimgekehrte franzésische Kriegsgefangene
aufgenommen werden, spiter aber auch Einkehrtage fir Intellektuelle stattfinden. Als
sich Roger zwischen Oktober 1940 und Februar 1941 mehrmals dort aufthilt, um das Haus
ansatzweise bewohnbar zu machen, betet er dort ,dreimal am Tag — so wie er es bis zu
seinem Lebensende tun wird“®*.

695 Laplane100.
696 Ebd.121.

14.02.2026, 08:40:23.

159


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

In dieser Zeit begegnet er Paul Couturier in Lyon. ,Dieser katholische Priester hatte
in der Zwischenkriegszeit russische Emigranten kennengelernt, was ihm die Augen fir
den Skandal der Kirchenspaltung gedffnet hat.“”” Er setzte sich seither fiir eine geistli-
che Okumene ein, trug wesentlich zum Entstehen der alljihrlichen Weltgebetswoche fiir die
Einheit der Christen bei und organisierte verschiedene Treffen, bei denen er anglikanische,
evangelische, orthodoxe und katholische Christen zusammenbrachte. Wo bisher nur Ro-
ger Schutz lebt, sieht er schon ein ganzes ,Kloster“. In einem Artikel des Okumenischen
Pressedienstes des Weltkirchenrats, der gerade in Genf gegriindet wird, heift es, dass
,in Cluny ein Ort fitr kontemplatives Leben monastischer Prigung entsteht, initiiert von
jungen evangelischen Christen“®*®.

Hinsichtlich der konkreten Berufung der Communauté ist Roger noch hin und her-
gerissen. Einerseits war er ,stets gegen eine feste Gemeinschaft, deren Mitglieder Ge-
libde auf Lebenszeit ablegen, und will auch in Zukunft der Reformation dienen und
einen Ort schaffen, an dem die Freiheit jedes Einzelnen gewahrt wird.®® Andererseits
sieht er die Notwendigkeit einer Gemeinschaft von Mannern und weif}, dass es fiir ihn,
trotz all seiner Vorbehalte, keinen anderen Weg gibt, als sein Leben dafiir einzusetzen.
Einerseits hat ihn als Kind stets die Atmosphire in katholischen und orthodoxen Kir-
chen beeindruckt und konnte er beobachten, wie sein Vater auch als reformierter Pfar-
rer frithmorgens die Stille der Kirche gesucht oder sich in einer Bergkapelle zum Gebet
zuriickgezogen hat. Andererseits verdankt er seinem reformierten Glauben den befrei-
enden Grundsatz, ,dass wir iiberall beten konnen*, dass Christus anderswo genauso ge-
genwirtig ist wie in einer Kirche.”®

Im Sommer 1941 prizisiert Roger seine Vorstellungen vom Leben in einer Gemein-
schaft in der Schrift Erliuternde Anmerkungen. Er ist inzwischen davon tiberzeugt, dass
seine Berufung zum gemeinsamen Leben nicht im Widerspruch zu seinem reformier-
ten Glauben steht. Beeinflusst von Paul Couturier schreibt er: ,Wir wollen Sauerteig der
Unruhe unter den Christen sein, welche die Spaltung der weltweiten Kirche als normal

“7°! Er nennt

betrachten. Unsere Communauté soll eine Heimstitte der Okumene sein.
die Communauté von Cluny ein ,Organ der Kirche®, das als solches ohne konfessionelle
Zugehorigkeit sein soll. Nur von jedem Einzelnen soll die Gemeinschaft verlangen, ein
treues Glied seiner Kirche zu sein. Jahre spiter, als die Gemeinschaft lingst gegriindet
ist, wird Roger sie in einem Artikel 1961, nachdem er auf die verschiedenen Konfessionen
der Briider verwiesen hat, so charakterisieren: ,Wie allgemein bekannt ist, vertritt Tai-
zé nicht die offizielle Position einer Kirche oder eines Kirchenbundes. Die Communauté
von Taizé fithlt sich solidarisch mit den Kirchen der Reformation in ihrer Gesamtheit.“’**
In den Erlduternden Anmerkungen zeichnet Roger auch das Idealbild eines , geistlichen

Leiters*, der jeder menschlichen Autoritit entsagen soll, ,um zu einem Instrument Got-

697 Ebd.

698 Ebd.122.
699 Ebd.127.
700 Ebd.129.
701 Ebd.135.
702 Ebd. 279.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

tes zu werden, zu einem Vermittler seines Willens“.”®® Die drei von nun an geltenden
Regeln lauten: ,Mogen wihrend des Tages Arbeit und Erholung aus dem Wort Gottes ihr
Leben empfangen!“ — ,Wahre in allem die innere Stille, um in Christus zu bleiben!“ - , Lass
dich durchdringen vom Geist der Seligpreisungen: Freude, Barmherzigkeit und Einfach-
heit!“’°* Im Zentrum der Schrift steht der Aufruf zur Stille und zur inneren Einkehr.

Im Oktober 1942 verlisst Roger zusammen mit Max Thurian und Pierre Souvairan
Taizé, um den Winter in Genf zu verbringen und mit den beiden ein Leben in Gemein-
schaft zu beginnen. Kriegsbedingt konnen die Briider erst im Oktober 1944 nach Taizé
zuriickkehren. Nach dem Krieg gewihren sie dort auch deutschen Kriegsgefangenen,
die in der Nahe untergebracht sind, jeden Sonntag kldsterliche Gastfreundschaft: ,Sie ver-
suchen, den Armen und Ungliicklichen ihre Wiirde wiederzugeben, aufjeden Einzelnen
personlich einzugehen und Tischgemeinschaft mit ihnen zu halten.“’*

Aufmehreren ,Studienreisen*im Jahr 1947 besuchen Frére Roger und Frére Max An-
glikaner in England, von denen sie den weiten, alle Konfessionen umfassenden Begriff
von ,katholisch“ lernen, und treffen in Paris verschiedene in der Okumene engagierte
Persénlichkeiten.”® Auch nehmen sie von da an regelmifiig an interkonfessionellen Ge-
sprichen teil.

Als 1948 wenige Wochen vor der konstituierenden Sitzung des Weltkirchenrats™”
das Heilige Offizium, die heutige Glaubenskongregation, ein Monitum veroffentlicht, ,ein
Mahnschreiben, das Katholiken 6kumenische Kontakte und Begegnungen kategorisch

798 reisen daraufhin die beiden Briider im Mirz 1949 nach Rom. Dort spre-

untersagt
chen sie auf einem Empfang bei Monsignore Montini, dem spiteren Papst Paul V1., und
bei Papst Pius XII. das Monitum an und tragen vor, ,wie wichtig es ihnen erscheint, dass
die Katholiken sich an der Suche nach einer sichtbaren Einheit der Christen beteiligen,
wie sie in 6kumenischen Kreisen unternommen wird“7®.

Wihrend der Osterliturgie am 17. April 1949 legen die ersten sieben Briider in Taizé
inweiflen, an ein Taufgewand erinnernden Gebetsgewindern in einer Art Taufdialog ihr
Lebensengagement ab. Sie geloben dabei, sich Christus zu weihen, Gott bis zur Todesstun-
de in der Communauté zu dienen, auf jedes Eigentum zu verzichten und alles mit den
Briiddern gemeinsam zu haben, ehelos zu bleiben, die Entscheidungen des Priors anzu-
nehmen und in den Briidern stets Christus zu sehen.” Von nun an nennen sie sich die
Communauté von Taizé bei Cluny. Rasch wichst ihre Gemeinschaft. Und wihrend die oku-
menische Bewegung unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg ,an Dynamik verliert,
gehen sie ihren Weg unbeirrt weiter.”"

Im Juni 1949 fahren Frére Roger und Frére Max erneut nach Rom und sprechen dort

mit Papst Pius X1I. itber 6kumenische Anliegen. Mit grof3er Enttiuschung erfahrenssie, dass

703 Ebd. 136.

704 Ebd.135(H.d.V.).

705 Ebd.167.

706 Ebd.178;/183.

707 Vom 22. August bis 4. September 1948 in Amsterdam.
708 Laplane184.

709 Ebd.188.

710 Ebd.191.

711 Ebd.195.

14.02.2026, 08:40:23.

161


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

dieser fest entschlossen ist, die Aufnahme Marias mit Leib und Seele in die himmlische
Herrlichkeit zum unfehlbaren Dogma zu erheben. Jahre spiter (1967) gesteht er: ,Nie-
mand wird je erfahren, was wir in jenen Jahren alles durchgemacht haben ... Evangeli-
sche Christen wollten, dass die Communauté gegen das Dogma protestiert und offen
ihre Solidaritit mit den reformierten Kirchen bekundet; denn als Reformierte kénnen
wir mit der Verkiindigung eines Dogmas nicht einverstanden sein. Wir hitten uns von
katholischer Seite eine lingere Abhandlung iiber die Aufnahme Mariens in den Himmel
gewiinscht oder gegebenenfalls eine Enzyklika, aber kein Dogma. Trotzdem haben wir
in der Offentlichkeit nichts gesagt. Wir haben unsere Meinung in Rom vorgebracht ...
und dann geschwiegen.”

Der Gemeinschaft wird seitens der evangelischen Kirche zusehends mit Argwohn
begegnet. Frére Roger bemiiht sich weiterhin um gute Beziehungen zu Rom, aber auch
verstirkt mit Genf, dem Sitz des Weltkirchenrats. Dessen Generalsekretir Willem Vis-
ser’t Hooft kommt im Oktober 1958 nach Taizé und rat den Briidern, ,ihr 6kumenisches
Engagement auszuweiten“ und neben den Kontakten zur katholischen Kirche auch Be-
ziehungen zur russisch-orthodoxen Kirche und zur Kirche in Afrika aufzubauen.” Frére
Max erhilt die Zusage, in der Kommission fitr Glauben und Kirchenverfassung mitarbei-
ten zu kénnen.”™

Als Kardinal Giuseppe Roncalli im Oktober des darauffolgenden Jahres zum Papst
gewihlt wird, bitten die beiden Briider sogleich um eine Audienz beim , Heiligen Vater*
und lernen Johannes XXIII. als einen , fréhlichen, einfachen und spontanen alten Mann*
kennen, der vom Anliegen der Vershnung begeistert ist und zu dem Frére Roger sofort
Vertrauen fasst.”” Er teilt dem Papst seine ,,Sorge angesichts der Spaltung der Christen-
heit“ mit und spiirt, dass dieser ihn zutiefst versteht.

Inzwischen gilt die Communauté von Taizé als Vorreiter der Okumene. Die Okumene
wird als ,das Herz“ der Berufung der Briider betrachtet, und in verschiedenen Kreisen
spricht man mittlerweile bereits vom , Erfolg von Taizé“.”® Zum 8kumenischen Kolloqui-
um von Bischifen und Pfarrern iber die Verkiindigung des Glaubens, zu dem Taizé einlidt,
kommen im September 1960 acht Bischofe und sechzig weitere Teilnehmer zusammen,
unter ihnen auch ein waldensischer Italiener, ein anglikanischer Priester und zwei or-
thodoxe Geistliche.””

Als Frére Roger und Frére Max anschlieRend nach Rom reisen, wo sie begeistert vom
Kolloquium berichten, werden sie erneut vom Papst in Privataudienz empfangen. Roger
hat diesmal den Eindruck, ,dass sich die zwolf Jahre regelmifRiger Besuche und Begeg-
nungen gelohnt haben. Es sind echte Freundschaften entstanden und wir konnten noch
nie so offen sprechen wie jetzt.”® Von evangelischer Seite wird allerdings befiirchtet, die

712 Ebd. 204f.

713 Ebd. 235.

714 Ebd. 236f.

715 Ebd. 236.

716 Ebd. 243; [ 248.
717 Ebd. 254.

718  Ebd. 257.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

einseitige Beziehung der Communauté zu Rom kdnne zulasten der reformierten Kirche
gehen.

Bei einem weiteren dkumenischen Kolloquium iber Seelsorge und Spiritualitit im
Dienst machen im September 1961 insgesamt elf Bischéfe und 24 evangelische Pfarrer
mit. Als der Prior von Taizé im Februar 1962 erfihrt, dass im Oktober das Zweite Va-
tikanische Konzil eréffnet werden soll, sagt er das geplante dritte Kolloquium ab. Zur
Eroffnung der Versohnungskirche soll stattdessen im Sommer eine grifSere Gkumenische
Versammlung stattfinden. ,Vom 4. bis 6. August 1962 kommen zahlreiche Kirchenverant-
wortliche nach Taizé. Pfarrer, Bischofe, Erzbischofe und Abte, Vertreter der orthodoxen
Kirchen von Konstantinopel und Moskau, Anglikaner aus Indien und England, Metho-
disten aus den USA und von der Elfenbeinkiiste, Katholiken aus Frankreich und - vor
allem - eine grof3e Zahl von Personlichkeiten der reformierten Kirchen aus Frankreich,
der Schweiz, Deutschland, Schweden, Kanada ../” Die Kirche wird feierlich eréffnet,
aber nicht geweiht. An ihrem Eingang hingt ein grof3es Schild mit dem eindringlichen
Aufruf: Tretet ein — versohnt euch: Vater und Sohn, Mann und Frau, wer glaubt und wer
nicht glauben kann, der Christ und sein entzweiter Bruder.“”*°

Die Ankiindigung des Zweiten Vatikanischen Konzils hat Frére Roger als ,Erschiit-
terung* erlebt, die die Entwicklung beschleunigt. Die Nachricht hat ihn befliigelt und
seine Kontakte zur katholischen Kirche erleichtert, ,die sich immer mehr der Okume-

ne 6ffnet*7*

. Als im Vorfeld des Konzils der Vatikan eigens ein Sekretariat zur Forderung
der Einheit der Christen gegriindet und seine Leitung dem deutschen Kardinal Augustin
Bea anvertraut hat, hat er sofort Kontakt mit dem Kardinal aufgenommen und ihm das
Arbeitspapier mit den Erwartungen der evangelischen Christen an das Konzil zukom-
men lassen, das er fiir den Papst zusammengestellt hatte. Auch hat er schon im Novem-
ber 1960 die Frage nach der Anwesenheit von nichtkatholischen Konzilsbeobachtern angespro-
chen. Mitte Juli hat er zusammen mit Frére Max schliefllich die Einladung zum Konzil
erhalten und darin eine Anerkennung , fir ihre jahrelange 6kumenische Arbeit*, und vor
allem ,ein Geschenk Gottes“ gesehen.”*

Nun beziehen sie im Oktober 1962 mitten in Rom eine Wohnung, die die Communau-
té gemietet hat, um dort neben dem gemeinsamen Gebet vor allem Giste zu empfangen.
,Neben ihrer Anwesenheit im Petersdom und ihrer Arbeit im Einheitssekretariat halten
die Briider wihrend der gesamten vier Sitzungsperioden in Rom Vortrige in Priester-
seminaren, Ordensgemeinschaften und vor Bischdfen. Am wichtigsten aber sind ithnen
die gemeinsamen Mahlzeiten sowie das Gebet und die Gespriche mit ihren Gisten.*®
Wenn Katholiken beim Thema der Eucharistie Frére Roger nach der Giiltigkeit des Sa-
kraments fragen, wandelt er die kirchenrechtliche Formulierung, die unter bestimmten
Umstinden die Giiltigkeit des Sakraments gewihrleistet, Ecclesia supplet (die Kirche er-

ginzt) ab, und antwortet: ,der Herr erganzt*’*.

719 Ebd. 271.
720 Ebd. 272.
721 Ebd. 275.
722 Ebd. 281.
723 Ebd. 282.
724 Ebd.288.

14.02.2026, 08:40:23.

163


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Nach einem etwas schleppenden Anfang nimmt das Konzil Fahrt auf und Frére Roger
gesteht in einem Brief an die Briider: ,Wir hitten nicht geglaubt, dass uns dieses Kon-
zil einmal so packen wiirde.“’””* In einem Interview stellt er fest: ,Das Konzil hat Krifte
freigesetzt und sogar bei den evangelischen Christen eine schopferische Dynamik aus-
gelost. Sicher ist, dass viele von ihnen, die sich von diesem Konzil nicht viel erwartet
haben, zu hoffen beginnen’?¢. Und in einem etwas spiteren Brief an die Briider schreibt
er schlieflich: “Wenn das, was wihrend des Konzils zutage tritt, von den Bischofskon-
ferenzen auch tibernommen wird, kann in der katholischen Kirche ein neuer Frithling
anbrechen.“7*’

Die Zeit in Rom erweitert den Wirkungskreis und Horizont der Communauté, und
es entstehen viele neue Verbindungen, nicht zuletzt mit orthodoxen Priestern. Bereits
im Sommer 1960 ist in Taizé zum ersten Mal ein orthodoxer Gottesdienst gefeiert worden.
Im Laufe der Zeit sind die Kontakte zu den Ostkirchen immer enger geworden, und Frére
Roger hat im Februar 1962 den Patriarchen Athinagoras in Istanbul besucht. Dieser Be-
such sollte ,ein Ausgleich fiir die Reisen nach Rom sein‘’?®. Er war beeindruckt von der
Personlichkeit des Patriarchen und erlebte an ihm ,dieselbe Grof3herzigkeit und dassel-
be Verlangen, die Menschen unserer Zeit zu verstehen, wie an Papst Johannes XXI11.7%°
Nach einem lingeren Briefwechsel zwischen dem Patriarchen und ihm wird im April 1963
in Taizé feierlich der Grundstein fiir ein ,, Metochion, ein orthodoxes Priorat, gelegt.” An-
wesend ist neben dem griechisch-orthodoxen Erzbischof und spateren Metropoliten von
Frankreich Meletios Karabinis unter anderem auch der Erzbischof der russisch-ortho-
doxen Kirche in Grofibritannien und Irland, ein russisch-orthodoxer Bischof als Vertre-
ter des Moskauer Patriarchats, der Vorsitzende des Franzosischen Evangelischen Kir-
chenbunds sowie der katholische Erzbischof von Rouen.

Als Frére Roger Johannes XXIII. bei seinem letzten Besuch gefragt hat, was er von
ihrer Gemeinschaft erwarte, hat ihm der Papst geantwortet, dass sie nichts an ihrer Hal-
tung dndern sollten und sich keine Sorgen zu machen brauchten. Sie gehorten fir ihn
zu Kirche, sie hitten den katholischen Glauben. Fiir Taizé gehe es nicht um eine Kon-
version, sondern um den Weg der Okumene. Fiir Frére Roger ist dies ,der entscheidende
Punkt, auf den er sein ganzes Leben lang immer wieder zuriickkommt*: Wir sollen uns
keine Sorgen machen, ,denn wir gehdren zur Kirche*”*'. Auch durch andere Aulerungen
hat der Papst an diesem Tag die Gemeinschaft sehr ermutigt: ,Ihr seid ein heller Stern,
der voranzieht, wir haben Vertrauen zu euch, denn ihr meint es ernst.“>* Bei anderer
Gelegenheit hatte er schon iiber die Gemeinschaft gesagt: ,Taizé ist die Zukunft der Kir-

725 Ebd. 286.
726 Ebd.287.
727 Ebd. 288.
728 Ebd. 268.
729 Ebd. 269.
730 Ebd. 270.
731 Ebd. 293.
732 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

che.“”3 Beide Minner, der Papst und der Prior von Taizé, ,sahen die Einheit voraus, nicht
nur der Christen, sondern aller Menschen‘7*.

Im Jahr 1963 zihlt die Communauté bereits iiber 50 Briider. Sie wird immer bekann-
ter, und es kommen immer mehr Giste und Besucher nach Taizé.

Vor seiner ersten Privataudienz beim neu gewihlten Papst Paul V1. im Dezember 1963
verfasst Frére Roger ein Memorandum, in dem er vier 6kumenische Gesten vorschligt. Die
vierte liegt ihm besonders am Herzen: Die katholische Kirche moge einen Schritt auf
jene Menschen zugehen, ,die an die Realprisenz in der Eucharistie glauben’®. Er hilt
es fir moglich, sich ,auf den Weg einer eucharistischen Gemeinschaft zu begeben, die uns
zur sichtbaren Einheit fithren wird“”*®. Das Memorandum lisst seine Ungeduld erkennen.
Er schreibt: ,Hier in Taizé befiirchten wir, dass die 6kumenische Begeisterung nachlisst
und die Evangelischen sich mit einer ,friedlichen Koexistenz‘ und einem Dialog zufrie-
den geben. Unsere Sorge ist, dass das bei der jungen Generation grofie Enttiuschung
auslést und sich diese fiir immer von der 6kumenischen Berufung entfernt.’*”

Die Namen der Glocken, die an Ostern 1964 in Taizé aufgehingt werden, sind wieder-
um Programm: Freude, Einfachheit, Barmherzigkeit und Pacem in Terris (Frieden unter allen
Volkern). Mittlerweile kommen das ganze Jahr tiber Giste dorthin. Im Jahr 1964 ziehen
auch Franziskaner an den Ort, um als katholische Priester fiir die immer zahlreicheren
katholischen Pilger da zu sein und um von sich aus vom 6kumenischen Dialog zur kon-
kreten Zusammenarbeit voranzuschreiten. Sie nehmen an den Gebeten der Briider teil.

In Rom mehren sich ebenfalls die Kontakte zu Katholiken. Wahrend der vier Sit-
zungsperioden des Konzils lernt Frére Roger in der Ewigen Stadt immer mehr Bischofe
aus aller Welt personlich kennen, seiner Einschitzung nach ,ein Viertel, vielleicht sogar

ein Drittel“ bereits bei der ersten Sitzungsperiode.”®

Als in der dritten Sitzungsperiode
die Texte von Gaudium et spes entstehen, schreibt er in einem Brief an die Briider: ,Wih-
rend diese Periode des Konzils erahnen wir den grofien Elan, den es auslésen wird. Wir
erleben den Frithling der Kirche, den sich Johannes der XXIII. so sehr gewiinscht hat.“”*
Und in einem Brief an seine Mutter heifst es: ,Das Konzil ist beeindruckend. Noch nie
waren wir dabei so gliicklich.“7°

Uber alle konfessionellen Grenzen hinweg versucht Frére Roger in diesen Jahren ,den

Armsten auf der Welt nahe zu sein’#

. Einen grofien Teil seiner Zeit in Rom und in Taizé
verwendet er darum auf Lateinamerika und die Operation Hoffnung, ein Projekt, das die
wirtschaftliche und gesellschaftliche Entwicklung dieses Kontinents voranbringen soll.
Auf der vierten und letzten Sitzungsperiode des Konzils schenkt er einigen Anwesen-
den in Rom sein Buch Dynamik des Vorliufigen, in dem er unter anderem den Ausdruck

,Kirche der Armen*, den Johannes der XXIII. bei der Eréffnung des Konzils gepragt hat,

733 Ebd.

734 Ebd.292.

735 Ebd.302.

736 Ebd. (H.d.V.).
737 Ebd.

738 Ebd. 306.

739 Ebd.308.

740 Ebd.

741 Ebd.309.

14.02.2026, 08:40:23.

165


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

so prizisiert: ,Dieser Ausdruck hat nur einen pidagogischen und vorliufigen Wert: die
Kirche ist die Kirche aller, auch wenn die Armen in ihr einen besonderen Platz haben.7+*

Auch schreibt der darin iiber die Bedeutung der Eucharistie:

,Die Eucharistie ist sowohl Mittel zur als auch Ergebnis der Einheit, und nur sie kann uns
die ibernatirliche Kraft und Fahigkeit verleihen, auf Erden die Einheit aller Getauf-
ten herzustellen. [...] Sie ist uns als Sakrament der Einheit geschenkt, damit sich in uns
und um uns herum alles auflést, was zur Trennung fithrt. In ihr sind alle miteinander
verbunden, die einander aus Unwissenheit verachten. Das Interesse an der Okumene
wird abflauen, wenn nicht bald der Tag kommt, an dem sich aus allen Konfessionen
diejenigen um einen Tisch versammeln, die an die Realprasenz Christi in der Eucharis-
tie glauben 743

Im Jahr 1966 iibernehmen drei Schwestern von Saint-André, einer ignatianisch geprigten
Ordensgemeinschaft, den Empfang in Taizé, wo die Erzeugnisse der Communauté zum
Verkauf angeboten werden. Im selben Jahr kommen zum Weltkongress der Jugend vom 2.
bis 5. September etwa 1400 Jugendliche nach Taizé, ,nicht nur aus Frankreich, sondern
auch aus Deutschland, Belgien, der Schweiz, Spanien und Italien. Insgesamt sind 32
Linder von allen fiinf Kontinenten vertreten — zu gleichen Teilen katholische und evan-
gelische sowie einige orthodoxe Christen. Es ist vor allem die internationale und interkonfes-
sionelle Dimension, die die Jugendlichen anzieht.“”** Unter den 80 Kirchenvertretern be-
finden sich drei Kardinile sowie zahlreiche katholische und evangelische Bischofe, Pfar-
rer und Priester. ,Sie alle sind gekommen, um den Jugendlichen zuzuhéren, und wie die
Kolloquien von 1960 und 1961 ist das Treffen fiir sie eine Gelegenheit, sich untereinander
kennenzulernen.“”* Von nun an finden immer wieder Jugendtreffen in Taizé statt.
Wihrend sich die Beziehungen zu den evangelischen Kirchen ab 1967 verbessern,
stoRt die Berufung der Gemeinschaft nun, wie Frére Roger feststellt, ,bei katholischen
Institutionen auf Widerstand“’#. Bei seiner Teilnahme an der Bischofssynode in Rom
spiirt er noch ,.etwas von der Atmosphire des Konzils, aber die Aufbruchstimmung, die
damals herrschte, ist verflogen’#’. Er sieht allmihlich, ,dass es ihm nicht gelingt, die
Frage der Okumene voranzutreiben, um den Stillstand zu verhindern. Die Suche nach
der sichtbaren Einheit der Christen wird in den verschiedenen Kirchen immer mehr ei-

“748 In Bezug auf die

nigen wenigen, eigens dafiir geschaffenen Institutionen iiberlassen.
Okumene sagt Frére Roger wortlich: ,Wir haben den entscheidenden Moment verpasst.
Wir haben die Stunde Gottes nicht genutzt“, und verurteilt mit strengen Worten die 6ku-
menischen Institutionen, die sich auf parallelen Wegen nebeneinanderher bewegen.”

Er hofft, dass Christus selbst das Versagen der Okumene in etwas Neues verwandeln

742 Ebd.318.

743 Ebd. 320; Zitat aus Dynamik des Vorldufigen, 73 (H. d. V.).
744 Ebd.332 (H.d. V).

745 Ebd.

746 Ebd.340.

747 Ebd. 345.

748 Ebd. 355.

749 Ebd. 366.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

wird. In dieser Situation nimmt die Gemeinschaft in Taizé bewusst als eine neue Her-
ausforderung den Empfang der Jugendlichen an.

Ab 1969 nehmen die Briider auch katholische Christen in ihrer Mitte auf. Im Bruderrat
(September 1969) halten sie fest: ,Die Anwesenheit von katholischen Briidern unter uns
bedeutet, dass wir zusammen mit dem Diener der Diener Gottes immer mehr die Einheit
vorwegnehmen miissen.“’*°

Beim dkumenischen Jugendtreffen an Ostern 1970 verkiindet Frére Roger die freudi-
ge Nachricht, dass ein Konzil der Jugend in Taizé stattfinden soll. In einem Brief an Papst
Paul VI. im Dezember 1971 beschreibt er die Situation in diesen Jahren so: ,Die Interna-
tionalen Jugendtreffen gehen mittlerweile das ganze Jahr iber weiter, auch im Winter. Ab-
gesehen von Tagesgisten waren im Jahre 1970 etwa 19.000 Jugendliche aus 60 verschie-
denen Lindern fiir eine Woche bei uns; 1971 waren es bereits iiber 42.000, aus 80 Lin-

«751

dern.“”' Vom 31. August bis 2. September 1974 wird in Taizé ,im Beisein von mehreren

Zehntausend Teilnehmern das Konzil der Jugend erofinet”, das dann die weitere Zukunft
der Gemeinschaft und des Ortes bestimmen sollte.”>

Da die Entwicklung der Okumene in Rom seit dem Tod von Kardinal Bea im Jahr 1968
riickliufig ist und auch die Beziehung zum Weltkirchenrat seit dem Ausscheiden von
Carson Blake, der als Nachfolger von Willem Adolf Visser 't Hooft von 1966 bis 1972 das
Amt des Generalsekretirs ausgeiibt hat, nicht mehr die gleiche ist, spricht Frére Roger
seit 1979 statt von Okumene von Verséhnung, von einer ,mystischen Vision der Kirche* —
jenseits von jeglichem Konfessionalismus.” 1992 kiindigt er schlieflich einen weltweiten
Pilgerweg der Versohnung an.

Am 15. August 1996 stirbt Frére Max (Thurian), der frithe und enge Weggefihrte Ro-
gers, mit knapp 75 Jahren. Er war in der reformierten Tradition aufgewachsen und hat an
der Lima-Erklirung des Weltkirchenrats 1982 mitgearbeitet. Spiter konvertierte er zum
Katholizismus und hat sich 1987 in Neapel zum katholischen Priester weihen lassen. Er
galt als der bedeutendste Theologe der ckumenischen Gemeinschaft und ist von 1992 an
Mitglied der papstlichen Internationalen Theologenkommission gewesen.

Frére Roger selbst wird am 16. August 2005 wihrend des Abendgebetes in Taizé von
einer psychisch kranken Frau mit einem Messer so schwer verletzt, dass er wenig spi-
ter im Kreis einiger Briider seinen Verletzungen erliegt. Auch unter den nachfolgenden
Prioren, dem deutschen Katholiken Frére Alois (2005-2023) und dem britischen Angli-
kaner Frére Matthew (seit 1. Advent 2023), lisst der Zulauf in Taizé nicht nach. Der 6ku-
menischen Ménchsgemeinschaft gehéren heute knapp 100 Mitglieder aus iiber 25 ver-
schiedenen Lindern an. Nicht unerwihnt bleiben darf am Ende des Kapitels itber Taizé,
dass einige Briider der Gemeinschaft Jugendliche sexuell missbraucht haben und Frére
Roger diesbeziiglich seiner Verantwortung gegeniiber Schutzbefohlenen nicht gerecht
geworden ist.

750 Ebd. 361.
751 Ebd.377.
752  Ebd. 407.
753 Ebd. 443.

14.02.2026, 08:40:23.

167


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Literatur

Sabine Laplane: Frére Roger. Die Biografie. Aus dem Franzdsischen von Kordula Witjes und Ju-
dith Blank, 2018

1.3.7 Okumenische Annaherungen

Bei den konkreten Anniherungen in der Okumene geht es um die Sakramente im Allge-
meinen (Kap. 1.3.7.1) und um die Taufe (Kap. 1.3.7.2) und die Eucharistie (Kap. 1.3.7.3) im
Besonderen.

Wihrend evangelische und katholische Kirchen mit ihren Auffassungen von einem
allgemeinen und einem gemeinsamen Priestertum nicht so weit voneinander entfernt
sind (Kap. 1.3.7.4), trennen sie bisher vor allem ihre Auffassungen von Ordination und
Amtern (Kap. 1.3.7.5). In jedem Fall sollte die Kirche Jesu Christi als Gemeinschaft von
Kirchen aufgefasst werden (Kap. 1.3.7.6), wobei ihre sichtbare Einheit itber einen Ehren-
vorsitz des Papstes angestrebt werden konnte, wie das Studiendokument Der Bischof von
Rom zeigt (Kap. 1.3.7.7).

1.3.71 Sakramente im Allgemeinen

Sakramentales Denken setzt voraus, dass Gott in der Welt durch bestimmte Menschen in
bestimmten Situationen geschichtlich greifbar handelt. So hat er gemifd dem Alten Tes-
tament durch Mose die Israeliten aus der dgyptischen Sklaverei befreit und zu seinem
besonderen Volk erwihlt. Auch durch andere Propheten oder charismatische Gestalten
(,Richter*) und Kénige (wie David und Salomo) hat er in besonderer Weise an seinem
Volk gewirkt. Gemafd dem Neuen Testament hat er in einzigartiger Weise durch Jesus
Christus, seinen eingeborenen Sohn, nicht nur am Volk Israel, sondern an der ganzen
Menschheit gehandelt. In den Sakramenten setzt die Kirche das Handeln Gottes durch
Jesus Christus beziehungsweise das Handeln Jesu selbst fort. Das geschieht, wenn ein
Diakon oder Priester oder in Ausnahmefillen auch sonst ein Christ das Sakrament der
Taufe spendet, wenn ein Priester die Beichte abnimmt, die Eucharistie feiert oder Kran-
ke salbt, ein Bischof firmt oder weiht oder Eheleute einander das Ehesakrament spen-
den. Diese Sakramente sind in die Liturgie der Kirche, das heif’t ihren Gottesdienst ein-
gebettet. Bei ihrem gemeinschaftlichen Vollzug findet ein kommunikatives Geschehen
zwischen dem Spender und dem Empfinger des Sakraments, letztlich aber, da Gott der
eigentlich Handelnde ist und bleibt, zwischen Gott und Mensch statt. Als Zeichen- oder
Symbolhandlungen verdeutlichen oder vermitteln sie eine religiose Wirklichkeit, die tra-
ditionell Gnade oder Heil Gottes genannt wird.

Mag die Kirche auch im Heilsplan Gottes fiir die Menschheit insgesamt heilsnotwe-
nig sein, fir den einzelnen Menschen ist sie es nicht. Darum sind auch ihre Sakramente
fiir den Einzelnen nicht heilsnotwendig, sondern, recht verstanden, grundsitzlich frei-
willig. Auch wer nicht getauft ist, kann in den Himmel kommen, wie umgekehrt der
Glaubige in der Taufe oder anderen Sakramenten keine ,Garantie* fitr den Himmel hit-

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

te, sollte man das ewige Heil verfehlen oder verlieren konnen. Da Gott alle Menschen
zum himmlischen Leben berufen hat, diirfen Christen fest darauf vertrauen, dass auch
alle Menschen, unabhingig davon, ob sie die Taufe oder andere kirchliche Sakramente
empfangen haben, dieses Leben erlangen werden.

Sind die Sakramente auch keine unabdingbaren Mittel fiir das ewige Heil, so sind sie
doch aulergewohnliche Mittel fir das diesseitige Heil. Sie diirfen als durch die Kirche
vermittelte sichere Gnadenangebote Gottes fir dieses Leben angesehen werden. Durch ih-
ren Empfang ist von Gott her ,,objektiv gewihrleistet, dass Menschen die Erfahrung von
Gnade machen kénnen, dass sie also durch sie die vergebende und vergéttlichende Lie-
be Gottes, seine heilende und heiligende Gegenwart erfahren kinnen. Ob und inwieweit
sie durch den Empfang oder Mitvollzug der Sakramente diese Gnade tatsichlich erleben,
hingt freilich , subjektiv* von ihnen ab, nimlich von ihrer gliubigen Offenheit und Be-
reitschaft, Gott beziehungsweise Jesus Christus zu begegnen. Vermittelt durch sinnlich
wahrnehmbare sakramentale Zeichen kénnen Gliubige durch die Taufe oder infolge der
Taufe ihre Gotteskindschaft, durch die Beichte die Vergebung ihrer Siinden oder durch
die Eucharistie, die Gemeinschaft, ja Einheit mit Christus leibhaftig erfahren. Sakra-
mente sind Feiern der kirchlichen Gemeinschaft, in denen Glaubigen, menschlich ge-
sprochen, auf besonders intime Weise Gnadenerfahrung méglich ist. Da Gott jede irdi-
sche Gegebenheit als Mittel nutzen kann, um Menschen mit seiner Gnade zu beschenken
und ihnen von seinem gottlichen Leben mitzuteilen, sind Sakramente zwar keineswegs
die einzigen konkreten, von auflen kommenden Gnadenangebote, die Gott Menschen
im Laufe ihres Lebens macht, aber doch besonders intensive und sichere Gnadenmittel,
durch die Glaubige vermittelt durch die Institution der Kirche die Liebe Gottes bezie-
hungsweise Jesu Christi sinnlich-leibhaftig erfahren konnen.

Als Zeremoniell, das heifdt als feierlicher, amtlicher Akt der Kirche, kann ein Sakra-
ment in blofSen Worten bestehen. So erfolgt bei der Beichte die Absolution durch die Worte
des Priesters:

,Gott, der barmherzige Vater, hat durch den Tod und die Auferstehung seines Sohnes
die Welt mit sich verséhnt und den Heiligen Geist gesandt zur Vergebung der Stinden.
Durch den Dienst der Kirche schenke er dir Verzeihung und Frieden. So spreche ich
dich los von deinen Siinden. Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen
Ceistes.”

Auch beim Ehesakrament iibermitteln einander die Brautleute die Gnade Christi, indem
sie vor der Kirche ihren Ehewillen erkliren und gegenseitig ihren Konsens mit den Wor-
ten ausdriicken: , Ich nehme dich zu meiner Frau/meinem Mann.“

Das unerlissliche Wort kann aber auch mit einer liturgischen Geste verbunden sein.
So besteht der wesentliche Ritus bei allen drei Stufen des Weihesakraments — der Weihe
zum Diakon, zum Priester und zum Bischof — darin, dass der Bischof die Hinde auf das
Haupt des zu Weihenden legt und im jeweiligen Weihegebet von Gott die AusgiefRung
des Heiligen Geistes und der besonderen Gnadengaben fiir den Dienst erfleht, zu dem
der Kandidat geweiht wird.”*

754 Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK], 1573.

14.02.2026, 08:40:23.

169


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Schlieflich kann das Sakrament in einem liturgischen Tun bestehen, das Wort und
Geste durch Verwendung einer stofflichen Wirklichkeit noch mehr verdeutlicht. So gief3tin
der lateinischen Kirche der Taufspender dreimal Wasser iiber das Haupt des Tiuflings,
spricht die Worte: ,Ich taufe dich im Namen des Vaters und des Sohnes und des Hei-
ligen Geistes*, und salbt ihn mit dem heiligen Chrisam, einem vom Bischof geweihten
wohlriechenden Ol. Bei der Firmung im lateinischen Ritus wird das Sakrament gespen-
det durch die Salbung mit Chrisam auf die Stirn unter Auflegen der Hand und durch die
Worte: ,Sei besiegelt durch die Gabe Gottes, den Heiligen Geist.“”>* Bei der Eucharistie-
feier werden in Brot und Wein durch die Einsetzungsworte Leib und Blut Christi verge-
genwirtigt und bei der Kommunion die konsekrierten Gaben den Gliubigen zum Ver-
zehr dargereicht. Auch das Sakrament der Krankensalbung, das der Heilung, Stirkung
und Vorbereitung auf die letzte Reise dient, besteht hauptsichlich darin, dass Priester
den Kranken schweigend die Hinde auflegen, im Glauben der Kirche fiir sie beten und
mit Chrisam salben.”®

Schon sehr frith hat die Kirche bestimmte Vollziige wie die Taufe oder die Eucharis-
tie als zentral angesehen. Aber erst im 11. Jahrhundert hat sie ihre Grund- und Lebens-
vollziige unter den allgemeinen Begriff des Sakraments gebracht und ihre Zahl auf sieben
festgelegt. Vorher kannte man fiinf oder zwolf, ja bis zu dreifdig Sakramente.

Die abendlindische Sakramentenlehre war stark von der Zeichentheorie des Augustinus
beeinflusst.

Er unterschied zwischen Dingen, die fiir sich stehen, ohne etwas zu bezeichnen, und
Dingen, die zugleich Zeichen fiir anderes sind. Neuplatonisch und biblisch inspiriert, sah
er in allen Dingen und Ereignissen der sinnenhaften Welt Zeichen und Abbilder der ho-
heren geistigen Wirklichkeit, die in Gott griindet, ohne jedoch ihr selbst einen Eigenwert
zuzuerkennen. Innerhalb der Zeichen hob er von natiirlichen Zeichen, die absichtslos auf
eine Sache hinweisen (wie etwa Rauch auf Feuer), gegebene Zeichen ab (wie etwa ein be-
wusstes Nicken mit dem Kopf), unter denen das Wort fiir ihn héchsten Vorrang hatte.
Von daher waren fiir ihn Sakramente heilige, wirksame Zeichen, die auf die gottliche
Wirklichkeit der Gnade hinwiesen und diese zugleich vergegenwdrtigten, ,sichtbare Wor-
te, durch die Christus seine Gnade spendete. Zu den biblisch begriindeten Sakramenten
gehorten fiir ihn in erster Linie die Taufe, die den Einzelnen in die Gemeinschaft der Gléiu-
bigen eingliederte, und die Eucharistie, die immer wieder die Teilhabe an der siitndenver-
gebenden und lebenspendenden Gemeinschaft mit Christus schenkte.

Im Mittelalter vertrat Thomas von Aquin die Idee einer Instrumentalkausalitit: Die Sa-
kramente waren fiir ihn Werkzeuge (Instrumentalursachen) in der Hand Gottes. Gott selbst
war das eigentliche Subjekt des Gnadenhandelns, der eigentlich Handelnde beim Vollzug der
Sakramente, die als leibhaftig-materielle Zeichen dem leibhaftigen Menschen entspra-
chen. Wie Augustinus unterschied Thomas an ihnen ein hérbares Element, das Wort, und
ein sichtbares Element, das er Ding nannte. Aus diesen beiden Elementen waren sie fiir
ihn, vom aristotelischen Hylemorphismus her gedacht™’, wie aus Form und Materie zu-
sammengesetzt, so dass das sakramentale Wort (etwa die Einsetzungsworte) und die sa-

755 KKK1300.
756  Vgl. KKK 1519—1523.
757 Bd.1, Kap.1.1.2.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

kramentale Materie (Brot und Wein) einander bedingten und eine echte Einheit bildeten.
Diese Deutung gestattete es, die Zeichenhandlung als ein Gesamtgeschehen zu begreifen.

,Dass die Wirksamkeit des Sakraments nicht im personlichen Glauben des Spenders
oder des Empfingers, sondern im Handeln Gottes begriindet liegt“, wurde in der Scho-
lastik mit der Formel vom opus operatum zum Ausdruck gebracht: Die Sakramente wir-
ken ex opere operato (kraft des vollzogenen Ritus) und nicht nur ex opere operantis (aus der
Kraft des das Sakrament Vollziehenden).”® In den Sakramenten war nicht der Mensch,
sondern Gott beziehungsweise Christus das handelnde Subjekt. Daher war schon vor dem
subjektiven Glauben und der Offenheit der Menschen, die das Sakrament spendeten und
empfingen, die Gnade Gottes verlisslich da. Damit war nicht gemeint, dass der Ritus aus
sich wirkt, sondern dass in ihm das Handeln Christi und Gottes am Werk ist.

Nach scholastischer Auffassung verliehen die Sakramente der Taufe, Eucharistie und
Priesterweihe einen character indelebilis, ein unausloschliches Merkmal. Damit war ei-
ne Wirklichkeit gemeint, ,welche den Sakramentsempfinger bleibend prigt, auch wenn
dieser sich der Gnade verschlief3t oder diese durch die Siinde wieder verliert’*. In An-
lehnung an Thomas von Aquin fasste das Konzil von Florenz (1438-1445) die amtliche Sa-
kramentenlehre schlussendlich so zusammen:

,Es gibt sieben Sakramente des Neuen Bundes, namlich Taufe, Firmung, Eucharistie,
BufRe, Letzte Olung, Weihe und Ehe. [...] Alle diese Sakramente werden durch dreierlei
vollzogen, namlich durch die Dinge als Materie, die Worte als Form und die Person des
Spenders [...]; wenn irgendetwas von diesen fehlt, kommt das Sakrament nicht zustan-
de. Unter diesen Sakramenten sind drei, die Taufe, die Firmung und die Weihe, die der
Seele eine unzerstdrbare Pragung [character indelebilis] einprdgen, das heifit ein geistli-
ches Zeichen, das (sie) von den tbrigen unterscheidet. Daher kénnen sie an derselben
Person nicht wiederholt werden. Die iibrigen vier aber pragen keine Prigung ein und
lassen eine Wiederholung zu.7%°

Die reformatorischen Einwéinde gegen die scholastische Sakramententheologie sind dann
vor dem Hintergrund der spatmittelalterlichen Praxis zu verstehen:

,Die Vielzahl der Messen, oft, einander iiberténend, gleichzeitig an zahlreichen Alta-
ren in ein und derselben Kirche, dazu noch oft ohne Gemeinde, nur durch einen Pries-
ter gefeiert, [..], die Verehrung des eucharistischen Brotes wie einer kostbaren Reliquie
anstelle des gemeinsamen Mahlhaltens, magisch anmutende Beriihrungspraktiken,
der Ablasshandel u.v. a. mehr liefien die Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente
,exopere operato'in einem anderen Lichterscheinen, als es bei ihrer Entstehung inten-
diert gewesen war. Priester, die hektisch Kreuzzeichen (iber Brot und Wein schlugen,
als ob darin die Konsekration bestiinde, verstarkten den [..] Eindruck, das verkindi-
gende Wort sei abgewertet, aus dem Sakrament, das einmal ,sichtbares Wort (Augus-
tinus) gewesen, sei ein bloRRes rituelles Werk geworden 7"

758 Nocke 202.
759 Ebd.

760 DH 1310-1313.
761 Nocke 205.

14.02.2026, 08:40:23.

m


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Dagegen pochten die Reformatoren darauf, dass die im Glauben angenommene Gna-
de Gottes und der Stiftungswille Christi, wie er in der Schrift bezeugt ist, entscheidend
sei. Dies fithrte ,zu einer gewissen Skepsis gegeniiber dem (in der Bibel nicht vorkom-
menden) Allgemeinbegriff ,Sakrament und zur Beschrinkung der Zahl der Sakramente
auf drei bzw. zwei: Taufe, Eucharistie und BufRe‘’®*. Besonders scharf kritisierten die
Reformatoren die Formel ex opere operato, die fiir sie eine Sakramentenautomatik aus-
driickte: ,,Ohne Christus, ohne Glauben, ohne innere Beteiligung des Herzens solle der
blofk duferliche Vollzug des Ritus die Gnade bewirken.”*> Demgegeniiber stellten sie die
Bedeutung des persinlichen Glaubens heraus.

In ihrer Antwort auf die Reformation verwarf wiederum das Konzil von Trient
(1545-1563) einzelne reformatorische Positionen. Es bekriftigte die Siebenzahl der
Sakramente, die alle von Jesus Christus eingesetzt seien.”** Wenn auch nicht unterein-
ander gleich, seien die Sakramente zum Heil notwendig.”® Durch sie werde die Gnade,
»soweit es an Gott liegt®, nicht manchmal und manchen, sondern ,immer und allen*
geschenkt.”® Ausdriicklich verteidigte das Konzil die Lehre vom opus operatum bei allen
Sakramenten und vom character indelebilis bei Taufe, Firmung und Weihe.”®

Eine Gegeniiberstellung der Formeln ex opere operato (durch die vollzogene Handlung)
und sola fides (blof3er Glaube), die diese konfessionelle Kontroverse auf den Punkt zu brin-

%8 Denn, wihrend die reformatorische Seite auf den

gen scheint, griffe jedoch zu kurz.
Empfang des Sakraments blickte, schaute die katholische auf die Spendung des Sakra-
ments. Wahrend erstere im ex opere operato die Bejahung einer automatischen Heilswir-
kung der Sakramente sah, sah umgekehrt letztere in der reformatorischen Verneinung
des ex opere operato eine Bestreitung der Wirksamkeit der Sakramente iiberhaupt. Auch
fiir sie war jedoch fiir den Empfang der Sakramente zum Heil die gliubige Annahme erfor-
derlich. Durch die Uberzeugung, bei den Sakramenten sei Christus der eigentlich Han-
delnde, war im Grunde eine Werkgerechtigkeit ausgeschlossen. Umgekehrt kamen auch
fiir die reformatorische Seite die Sakramente aufgrund der Stiftung Christi zustande, un-
abhéngig von der Wiirdigkeit des Spenders und des Empfingers. Sie wurden aber nur im
Glauben heilswirksam. Beriicksichtigt man, dass die Verwerfungssitze sowohl der Re-
formatoren als auch des Konzils von Trient zum grofRen Teil an der jeweiligen Gegenpo-
sition vorbeigingen, scheint zumindest von daher einer Annéiherung bei den Sakramenten
grundsitzlich nichts im Wege zu stehen.

Im 20. Jahrhundert kam es schlieflich in der katholischen Kirche zu einer Neubesin-
nung beziiglich der Sakramente. Die liturgische Bewegung entdeckte den grundsitzlichen
Gemeinschaftscharakter und die wesentliche Zeichenhaftigkeit des Sakraments wieder. Sie
versuchte, die Kluft zwischen Priester und Gemeinde in der Liturgie zu iiberwinden. Das
Zweite Vatikanische Konzil griff diese Anliegen in der Liturgickonstitution auf.”® Das sa-

762 Ebd.

763 Ebd.

764 DH1601.

765 DH1603f.

766 DH1607.

767 DH1608f.

768 Vgl. Lehmann/Pannenberg1, 82.
769 SC21.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

kramentale Zeichen wurde als eine dynamische Handlung verstanden. Statt beim Begriff
der Gnade setzte man beim Begriff des Symbols an. Nach Otto Semmelroth (1912-1973)
teilte die Kirche nicht nur Sakramente aus, sondern war selbst Sakrament, wirksames
Zeichen der Gnade Gottes. Im Zuge dessen nannte man Christus Ursakrament, die Kirche
Grundsakrament und die sieben Einzelsakramente Selbstvollziige der Kirche. So entstand
ein analoger Sakramentsbegrift. Auch fithrte der ckumenische Dialog auf katholischer
Seite dazu, eine Theologie des Wortes zu erarbeiten und iiber das Verhdltnis von Wort und
Sakrament neu nachzudenken.

Auch wenn der irdische Jesus streng genommen nur das Sakrament der Eucharistie
gestiftet hat””°, lassen sich auch die anderen Sakramente auf Auftragsworte Jesu zuriick-
fithren oder mit seinen Worten verbinden: die Taufe mit dem nachdsterlichen Taufbefehl’™;
das Sakrament der Verséhnung mit dem Wort vom Binden und Losen und vom Siindenerlas-
sen”’*; das Sakrament der Ehe mit dem Wort ;Was aber Gott verbunden hat, das darf der
Mensch nicht trennen“’?; die Krankensalbung mit dem Auftrag, Kranke zu heilen’, und
das Weihesakrament mit dem Verkiindungsauftrag an die Zwolf.””

Wie das aristotelisch geprigte Ursachendenken im Mittelalter, hat heute das Sym-
boldenken eine Schliisselfunktion in der Sakramententheologie. Der Mensch driicke sich
als leib-seelisches Wesen in leiblichen Symbolen aus: Im Lachen bringt er seine Freude,
im Weinen seine Trauer, in der geballten Faust seinen Zorn leibhaftig zum Ausdruck. ,Im
Zugehen auf den anderen, in Hindedruck, Umarmung und Kuss geschieht Zuwendung.“”°
Zum realisierenden Ausdruck kénnen aufler dem eigenen Leib auch Dinge werden. So
kann ein Geschenk, ein Ring oder eine Einladung zum Essen Symbol der Zuwendung
sein. In solchen Symbolen wird Zuwendung nicht nur signalisiert, sondern auch rea-
lisiert, nicht nur erkannt, sondern auch erfahren. Wihrend bei einem Vertretungssymbol
oder informierenden Zeichen, etwa einem Verkehrszeichen, die Sache unabhingig vom
Zeichen, das auf sie verweist, existiert, wird in einem Realsymbol oder realisierenden
Zeichen iiber einen Sachverhalt nicht nur informiert, sondern wird dieser im Vollzug
des Zeichens realisiert: ,Mit einem Handschlag wird ein Versprechen besiegelt, durch
eine Unterschrift wird ein Vertrag geschlossen, in Umarmung und Kuss vollzieht sich
Liebe.“””7 Im Unterschied zur juridischen Ebene, auf der das realisierende Zeichen (zum
Beispiel die Unterzeichnung eines Vertrags oder die Uberreichung einer Urkunde) die
damit angezeigte Wirklichkeit iiberhaupt erst entstehen lisst, verhilt sich das auf der
Ebene des Personalen, die fiir das Sakramentenverstindnis bedeutsam ist, anders. Hier
muss, wie etwa beim verséhnenden Handschlag oder der liebenden Umarmung, die
angezeigte Wirklichkeit schon vor dem Vollzug des Zeichens gegeben sein, ,damit sie

770 Mt 26,26—28: Mk 14,22—24; Lk 22,19—20; 1 Kor 11,24f.
771 Mt28,19.

772 Mt16,19; Joh 20,22f.

773 Mt19,6.

774 Lk10,9; vgl. Mk 6,12f.

775 Mk3,14; vgl. Lk10,16.

776 Nocke 211 (H.d. V).

777 Ebd.

14.02.2026, 06:40:23.

173


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

sich vollziehen und im Vollzug wachsen, sich intensivieren und stirkere Verbindlichkeit
schaffen kann’7®,

In diesem personalen Sinn lassen sich Sakramente als Realsymbole deuten. In ihnen
driickt sich Gottes Liebe zum Menschen, die vorher schon gegeben ist, leiblich aus. So
besitzen etwa bei der Taufe die Getauften bereits vor dem Empfang des Sakraments die
Grundgnade, Kinder Gottes zu sein, konnen aber durch den Empfang und in der Folge
des Sakraments noch mehr in dieser Gnade wachsen. In der Feier der Eucharistie wird
die Gemeinschaft mit Christus und untereinander ,,sowohl dargestellt als auch vollzogen,
vertieft und erneuert“’”. Sie ist vorher schon vorhanden, wird aber durch die Feier noch
mehr realisiert.

In seinem Aufsatz Zur Theologie des Symbols hat Karl Rahner (1904-1984) den Symbol-
begriff zunichst ontologisch bestimmt, um ihn dann tiber die Trinititstheologie, Chris-
tologie und Ekklesiologie bis zur Sakramentenlehre zu entfalten. Fiir ihn ist das eigentliche
Symbol (Realsymbol) der ,Selbstvollzug eines Seienden im anderen“’*°. Schon innertrini-
tarisch ist der Logos das Wort, das Abbild, kurz: das Symbol des Vaters. Der menschgeworde-
ne Logos ist dann das absolute Symbol Gottes in der Welt. Die Kirche wiederum, in der der
Logos gegenwirtig bleibt, setzt seine Symbolfunktion in der Welt fort. Schlief3lich konkreti-
sieren und aktualisieren die Sakramente die Symbolwirklichkeit der Kirche auf das Leben
des Einzelnen hin. Im Symbolbegriff werden so die beiden scholastischen Grundbegriffe
des Zeichens und der Ursache sachlich miteinander verbunden: Das Sakrament ist Ursa-
che der Gnade, insofern es ihr Zeichen ist; es bewirkt das, was es anzeigt. Die Gnade Gottes
macht sich ,in den Sakramenten wirksam gegenwirtig, indem sie ihren Ausdruck, ihre
raumzeitlich geschichtliche Greifbarkeit, eben ihr Symbol“ selbst schafft.”

Was in der katholischen Lehrtradition tiber das Wesen des Sakraments gesagt wird, nim-
lich das zu bewirken, was es bezeichnet, wird in der Bibel vom Wort ausgesagt, sowohl
vom Wort Gottes als auch von den menschlichen Worten, in denen sich das Wort Gottes
zur Sprache bringt. Es erschafft, es stiftet Beziehung und Bund, es trifft Menschen, ver-
indert sie, {iberwiltigt sie, es verindert die Wirklichkeit.”* Auch das Verkiindigen des
Evangeliums ist mehr als nur das Uberbringen einer Nachricht. Das verkiindete Wort
schafft eine neue Wirklichkeit. Im Wort wird das, wovon es spricht, prisent.

Das ist allerdings kein Grund, ,die Wirksamkeit des Wortes gegen die Wirksambkeit
des Sakraments auszuspielen’®>. Wenn Paulus zum Beispiel schreibt: ,Sooft ihr von die-
sem Brot esst und aus diesem Kelch trinkt, verkiindet ihr den Tod des Herrn‘’®*, dann ist
die Zeichenhandlung selbst Verkiindigung. Nicht nur das Wort, auch das Sakrament ist
Verkiindigung, besser Bezeugung, die die bezeugte Wirklichkeit gegenwirtig macht und
in Kraft setzt. Gott spricht sowohl in der Zeichen- als auch in der Wortsprache Jesu, in

778 Ebd.

779 Ebd.

780 Rahner 435.
781 Ebd. 448.

782 Z.B.Jes55,10f.
783 Nocke 213.
784 1Kor11,26.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

seinen Gesten, dem Verteilen des Brotes oder der heilenden Berithrung ebenso wie in
seinem die Menschen verwandelnden Wort.”®

Die konfessionellen Einseitigkeiten der Neuzeit, nimlich die Betonung des Wortes auf
evangelischer und die Betonung der Sakramente auf katholischer Seite, suchte man in der
katholischen Kirche vor allem durch das Zweite Vatikanische Konzil zu itberwinden. So
kennt die Liturgiekonstitution verschiedene Weisen der Gegenwart Jesu in seiner Kirche: ,Ge-
genwirtig ist er mit seiner Kraft in den Sakramenten, sodass, wenn immer einer tauft,
Christus selber tauft. Gegenwirtig ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die
heiligen Schriften in der Kirche gelesen werden.“”®® Die Konstitution iiber die Offenbarung
pragt die Formel ,vom Tisch des Wortes Gottes wie des Leibes Christi“, nennt Gottes Wort
,Gottes Kraft zum Heil“, spricht von der ,Gewalt und Kraft“, die im Worte Gottes anwe-
send ist, und fordert eine ,gesteigerte Verehrung des Wortes Gottes*.”

,Ahnlich wie zwischen Realsymbolen und Vertretungssymbolen, realisierendem
und informierendem Zeichen lassen sich auch beim Wort eine informierende und eine
realisierende Funktion unterscheiden.“’*® Die informierende Rede unterrichtet itber einen
Sachverhalt, der auch unabhingig von ihr existiert. Die realisierende (performative) Rede
hingegen, wie zum Beispiel eine Liebeserklirung oder die Verkiindigung eines Urteils,
stiftet Realitit, macht das Ausgesagte wirklich. Auf der Ebene des Rechts werden Worte
rechtskriftig, auf der Ebene der persénlichen Kommunikation stiften oder verindern
Worte personliche Beziehungen oder Menschen, wenn zum Beispiel jemand seinen
Dank oder sein Vertrauen ausspricht, um Entschuldigung bittet, Verzeihung gewahrt
oder seine Freundschaft zusagt. In diesem Sinne lasst sich das Sakrament als Wirklich-
keit schaffendes Wort verstehen, das sowohl personlich trifft, innerlich verwandelt und
Beziehung stiftet als auch rechtlich wirksam ist (etwa bei der Taufe als Aufnahme in die
Kirche oder bei der Ordination zu einem Amt).

In den Sakramenten spiegelt sich ein positives Verhiltnis des christlichen Glaubens
zur materiellen Welt und zur Leiblichkeit des Menschen: ,Die Welt und in ihr der leibhaftige
Mensch sind Gottes Schopfung, zur Vollendung bestimmt, in den Erlésungsprozess ein-
bezogen.“”® Als Zeichen erloster Welt sind Sakramente daher ,Ausdruck des Schopfungs-
glaubens und der Vollendungshoffnung®, die die Richtung anzeigen, ,in der Erldsung
und Vollendung zu suchen sind“.”?°

Das Ursakrament ist Jesus Christus. Er ist das Realsymbol schlechthin, die Verleibli-
chung Gottes in unsere Welt hinein. An ihm, an seinem Leben, seinen Worten, seinem
Wirken und seinem Geschick kann man erkennen, wie Gott am Menschen handelt und
wer Gott ist. In ihm selbst und durch ihn realisiert Gott aber auch seine Geschichte mit
den Menschen.

Vom Ursakrament Jesus Christus her kann auch die Kirche, insofern sie ,,in Christus
gleichsam das Sakrament und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir

785 Joh 6,11; /Joh 9,6; / Joh 3,34;15,3.
786 SC7.

787 DV 21;/17;/ 21;/ 26.

788 Nocke 214.

789 Ebd. 218f.

790 Ebd. 219.

14.02.2026, 08:40:23.

175


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

die Einheit der ganzen Menschheit*ist, Grundsakrament genannt werden.”" Zu ihr ge-
héren wiederum die einzelnen Sakramente, die Feiern der Kirche sind. So wird vor allem
in der Eucharistie und durch sie die Kirche das, was sie sein soll: ,Zusammenkunft, dan-
kende, geschwisterlich miteinander teilende Erinnerungs- und Hoffnungsgemeinde’*>.
Dies wird nicht nur dargestellt, sondern auch realisiert.

Die Sakramente sind in den biblisch bezeugten Zeichenhandlungen Jesu grundgelegt.
,In ihnen setzt sich das leibhaftig-zeichenhafte Heilshandeln Jesu fort.””* Wie bei der
Kirche wird man auch ihre ,Einsetzung“ oder ,Griindung“ nicht als direkte, historisch
greifbare Stiftungsakte Jesu verstehen diirfen, ,sondern als geschichtliche Entwicklun-
gen (Entstehen von Gemeinden, welche taufen, das Abendmabhl feiern usw.), in denen
gliubige Interpretation das Wirken des erhohten, im Heiligen Geist in seiner Gemein-
de prisenten Christus erkennt“”**. Wie die Kirche haben sie ihre Herkunft von Gott in
Jesus Christus durch den Heiligen Geist und beziehen darum ihre Kraft nicht aus dem
menschlichen Werk, sondern aus Gottes Handeln in Christus. Dieser ist verldsslich gegenwdr-
tig, wo das Sakrament gefeiert wird. Im Unterschied zu anderen Feiern sind Sakramente
jene Feiern der Kirche, welche die Kirche mit Blick auf Jesus Christus und das Zeugnis
des Neuen Testaments als ihre zentralen liturgischen Vollziige erkennt und mit denen sie
sich offiziell identifiziert. Das schliefit freilich ,ein Bedeutungsgefille zwischen (den in
der Bibel weitaus am stirksten bezeugten Sakramenten) Taufe und Eucharistie einer-
seits und den iibrigen Sakramenten andererseits* nicht aus.””

Was die 6kumenische Anniherung beim Sakramentenverstindnis im Allgemeinen
angeht, stellt die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen
Rats der Kirchen in ihrer Studie iiber Die Kirche (Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision)
2013 fest, dass sich verschiedene christliche Traditionen bislang nicht dariiber einig sind,
,ob die Taufe, die Eucharistie und andere Riten als ,Sakramente‘ oder als ,Anordnungen’
bezeichnet werden sollen. Das Wort ,Sakrament’ (mit dem das griechische ,mysterion’
tibersetzt wird) weist darauf hin, dass beim Vollzug dieses Ritus Gottes Erlgsungswerk
vermittelt wird, wihrend mit dem Begriff ,Anordnung‘ betont wird, dass das Durchfith-
ren des Ritus ein Akt des Gehorsams gegeniiber Christi Wort und Beispiel ist“ (44).

,Die meisten Traditionen bekriftigen jedoch — unabhingig davon, ob sie dem Begriff
,Sakrament* oder den Begriff ,Anordnung‘ verwenden —, dass dieses Ereignis sowohl
Jinstrumental‘ (in dem Sinne, dass Gott es nutzt, um eine neue Wirklichkeit zu schaf-
fen) wie auch ,expressiv‘ (im Hinblick auf eine bereits existierende Wirklichkeit) sind“
(44).

Wahrend einige Traditionen eher den instrumentalen Aspekt betonen, heben andere stir-
ker die expressive Dimension hervor.

791 LG 1;vgl. SC5; 26; GS 42; 45; AG1; 5.
792 Nocke 220.

793 Ebd. 221.

794 Ebd. (vgl. LG 48).

795 Ebd.224.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Literatur

Karl Rahner: Zur Theologie des Symbols, in: Samtliche Werke. Bd. 18, 423—457.

Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rats der Kirchen:
Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklirungen [kurz Lima-Erkldrung], 1982.

Karl Lehmann/Wolfhart Pannenberg (Hg.): Lehrverurteilungen—Kirchen trennend?1: Recht-
fertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der Reformation und heute, Freiburg—Gottin-
gen 1986, 77-88: Allgemeine Sakramentenlehre.

Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK], 1993.

Franz-Josef Nocke: Allgemeine Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch
der Dogmatik, Bd. 2, 2., ergdnzte und korrigierte Auflage 2002, 188—225.

Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rats der Kirchen:
Wesen und Auftrag der Kirche: Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Darstellung,
2005.

Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rats der Kirchen:
Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision, 2013.

13.7.2 Taufe
Bis zur Konstantinischen Wende im Jahr 313 existierte die Kirche in kleinen Gemeinden
in der Diaspora und verstand sich als vom Geist Gottes geprigte endzeitliche Hoffnungs-
gemeinschaft. Christen erfuhren die Taufe als eine anspruchsvolle Lebenswende, auf die
sie sich in einer dreijihrigen Katechumenatszeit vorbereiteten. Fiir sie bedeutete Taufe
vor allem ,Abwendung vom Alten* und ,,Ubergang” in die neue Gemeinschaft derer, die
sich auf das Leben der kommenden Welt eingelassen hatten.”®

Nach der Konstantinischen Wende und nach der Erhebung des Christentums zur
Staatsreligion im Jahr 391 dnderte sich mit dem Verhiltnis der Kirche zur Gesamtgesell-
schaft auch das Taufverstindnis. Taufe bedeutete nun von Paulus her vor allem Teilhabe
am Sterben und Auferstehen Jesu Christi. Die Getauften sollten in das Christusgeheim-
nis und in die Gemeinschaft mit Christus hineinwachsen.

Im Blick auf die Geschichte zeigt sich dann eine eigenartige Diskrepanz:

sInallenJahrhunderten geht die Tauftheologie, bei allem Wechsel der Akzente, durch-
weg vom Modell der Taufe eines miindigen Menschen aus: Taufe ist das Sakrament des
Glaubens, Antwort auf die Verkiindigung des Evangeliums, Zeichen der Umkehr, Able-
gung des alten und Anziehen des neuen Menschen, Erfahrung des Sterbens und Auf-
erstehens mit Jesus Christus, Verpflichtung zu christlicher Lebenspraxis usw. Seit iber
tausend Jahren ist aber, zumindest im europédischen Kulturkreis, die Sduglingstaufe
die weitaus vorherrschende kirchliche Praxis. Der theologische Modellfall scheint der
statistische Ausnahmefall zu sein.”’

796 Nocke 241.
797 Ebd. 249.

14.02.2026, 08:40:23.

177


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Im Grunde handelt es sich bei der Taufe erwachsener Menschen am Ende eines Initiations-
prozesses und bei der Taufe von unmiindigen Kindern gliubiger Eltern um zwei verschiedene
Ausformungen des einen Sakraments der Taufe. Als Erwachsenentaufe bewirkt sie die Ein-
gliederung in die christliche Kirche, wobei sich alles andere daraus ergibt:, In der solidari-
schen Gemeinschaft der Gemeinde erfahren die Getauften die Lebensgemeinschaft mit
Jesus Christus, die Dynamik seines Geistes. Getragen vom Glauben, Hoffen und Lieben
der anderen erfahren sie das Geschenk, glauben, hoffen und lieben zu kénnen, die Ver-
gebung der Siinden, die Loslosung aus erbsiindiger Verstrickung. So sollte es wenigstens
sein.’?® Zur giiltigen christlichen Taufe als dem ersten und grundlegenden Sakrament
gehort zum einen die Wasserhandlung, die urspriinglich im Eintauchen in (fliefSendes)
Wasser (Immersionstaufe) bestand, heute jedoch oft durch das UbergiefRen mit Wasser
(Infusionstaufe) vollzogen wird. Zu ihr gehért zum anderen die Deutung dieser Hand-
lung durch die Taufformel. Diese verweist aber nicht unmittelbar auf die Kirche, sondern
auf den Namen Jesu beziehungsweise, in der heutigen, entfalteten Form, auf den Namen
des dreifaltigen Gottes (,Ich taufe dich im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heili-
gen Geistes“). Von daher bedeutet Taufe Ubereignung an Jesus Christus und Leben in der
Gemeinschaft des dreifaltigen Gottes. Durch die Erwachsenentaufe wird der Glaubige in
die Kirche eingegliedert, iibereignet sich Jesus Christus und fithrt bewusst ein Leben mit
Gott.

Bei der Kindertaufe wird, wie bei der Erwachsenentaufe, der Tiufling in die Kir-
che aufgenommen. Zumindest von Seiten der Kirche entsteht infolge des ,unverlierba-
ren Charakters“ eine bleibende Zugehérigkeit. Wie bei der Erwachsenentaufe kann auch
bei der Kindertaufe ,vom Hineinwachsen in den Lebensweg Jesu Christi, von der Gabe
des Geistes und damit von einer Gegenmacht gegen die in der Menschheit herrschende
Macht der Siinde gesprochen werden”. Freilich kann das tatsichlich nur in dem MafRe
behauptet werden, in dem das Zeichen der Taufe in der Praxis des Lebens realisiert wird.
Im Unterschied zur Erwachsenentaufe sind nicht Taufender und Tiufling, sondern Tau-
fender und Eltern Dialogpartner beim Taufgeschehen. Das Kind ist nur der Bezugspunkt
des Dialogs. Im Unterschied zur Erwachsenentaufe ist die Kindertaufe auch kein ,vom
Taufer bewusst vollzogenes Zeichen der Umkehr und der Glaubensantwort auf das Evan-
gelium*®®. Es ist streng genommen kein ,Sakrament des Glaubens®, sondern ein ,Sa-
krament des Anfangs“, weshalb die damit einhergehende Verpflichtung auch nicht vom
unmiindigen Taufling, sondern von den glaubigen Eltern und Paten itbernommen wird.
,Die Kindertaufe kann [und darf] nicht als Selbstverpflichtung verstanden werden*!®**

In allen christlichen Kirchen gilt die Taufe als zentrales Heilszeichen. Da das eigentlich
Heilsnotwendige nicht ihr formaler Akt, sondern die Gemeinschaft mit dem dreifalti-
gen Gott ist, versteht sich von der Tauftheologie selbst her, dass es Heil auch ohne Taufe
und aufderhalb der Kirche gibt. Entscheidend fiir die Gemeinschaft mit dem dreifaltigen
Gott, der ein Gott der Liebe ist, ist die Praxis der Nichstenliebe, die von jedem Menschen
geiibt werden kann. Von daher ,haben das Sakrament und die Kirchengliedschaft nur

798 Ebd. 250.
799 Ebd. 256.
800 Ebd.

801 Ebd. 257.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

eine vermittelnde Funktion®, nicht eine das Heil iiberhaupt erst verursachende Funkti-
On'SOZ

Die katholische Kirche hatihre frithere Praxis aufgegeben, in einer nichtkatholischen
Kirche getaufte Konvertiten vorsorglich ,bedingungsweise“ zu taufen. Sie geht von der
Giiltigkeit der in einer anderen christlichen Kirche vollzogenen Taufe aus. Damitist nicht
nur im Sinn der Okumene ein weiterer Inhalt des gemeinsamen Glaubens unter Chris-
ten gefunden. Vielmehr bedeutet die Taufe anerkennen, ,eine schon gegebene Einheit
feststellen, die allen Bemithungen um gegenseitiges Verstehen, um Ubereinstimmung
in der Lehre und um gemeinsames Handeln vorausliegt®®*. Die Taufe bewirkt die Zu-
sammengehirigkeit mit allen Getauften.

Die von der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Ra-
tes der Kirchen veroffentlichte Studie tiber Die Kirche (Auf dem Weg zu einer gemeinsamen
Vision), die sich auf die Lima-Erklirung und die Reaktionen darauf bezieht, fasst die zu-
nehmende Konvergenz zwischen den Kirchen in ihrem Verstindnis der Taufe so zusam-
men:

,Durch die Taufe mit Wasser im Namen des dreieinigen Gottes, des Vaters, des Soh-
nes und des Heiligen Geistes, werden Christen in der Kirche jeder Zeit und jeden Ortes
mit Christus und miteinander vereint. Die Taufe ist die Einfithrung in das neue Leben
in Christus und die Feier dieses neuen Lebens sowie der Teilnahme an Christi Taufe,
Leben, Tod und Auferstehung (vgl. Mt 3,13—17; R6m 6,3—-5). Durch ,das Bad der Wie-
dergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist’ (Tit 3,5) werden die Glaubigen dem Leib
Christi einverleibt und befihigt, am Reich Cottes und am Leben der kommenden Welt
teilzuhaben (vgl. Eph 2,6). Die Taufe umfasst Siindenbekenntnis, Bekehrung des Her-
zens, Vergebung, Reinigung und Heiligung; sie weiht die Glaubigen zu Angehoérigen
des ,auserwihlten Geschlechts, der kdniglichen Priesterschaft, des heiligen Volkes’ (1
Petr 2,9). Die Taufe ist somit ein grundlegendes Band der Einheit” (41).

Sowohl bei der Gliubigen- als auch bei der Siuglingstaufe hatte die Lima-Erklirung
(1982) die Bedeutung des Glaubens hervorgehoben:

,Die Glaubigen- wie auch die Sduglingstaufe findet in der Kirche als der Gemeinschaft
des Glaubens statt. Wenn jemand, der fiir sich selbst antworten kann, getauft wird,
bildet das personliche Glaubensbekenntnis einen integralen Bestandteil des Taufgot-
tesdienstes. Wenn ein Sdugling getauft wird, wird die personliche Antwort zu einem
spateren Zeitpunkt gegeben werden. In beiden Fillen wird die getaufte Person im Ver-
standnis des Glaubens wachsen miissen” (12).

Das Dokument hatte klargemacht, dass die Taufe eine unwiederholbare Handlung ist
und jegliche Praxis, die als Wieder-Taufe ausgelegt werden kénnte, zu vermeiden ist (13).
Es hatte festgestellt, dass die Kirchen zunehmend die Taufe anderer Kirchen als die ei-
ne Taufe in Christus anerkennen, und eingeladen, wo immer moglich, die gegenseitige

802 Ebd. 254.
803 Ebd. 253.

14.02.2026, 08:40:23.

179


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Anerkennung ausdriicklich zu erkliren (15). Es hatte empfohlen, die Taufe ,wihrend ei-
nes dffentlichen Gottesdienstes“ zu vollziehen, ,sodass die Glieder der Gemeinde an ihre
eigene Taufe erinnert werden* (23).

Die Erklirung hatte die Kirchen ermahnt, das Potential, das in der Einheit der Taufe
gegeben ist, zu realisieren, damit ihre Einheit nach auflen sichtbar und ihr Zeugnis in
der Welt glaubwiirdig wird:

,Wenn die Einheit der Taufe in einer, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche
realisiert wird, kann ein echtes christliches Zeugnis abgelegt werden fiir die heilende
und vers6hnende Liebe Gottes. Daher ist unsere eine Taufe in Christus ein Ruf an die
Kirchen, ihre Trennungen zu iiberwinden und ihre Gemeinschaft sichtbar zu manifes-
tieren“ (6).

Literatur

Franz-Josef Nocke: Spezielle Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der
Dogmatik, Bd. 2, 2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 226-376.

1.3.7.3 Eucharistie

Um 100 n. Chr. wurde der Ausdruck , Eucharistie“, der sowohl ,Wohltat“ als auch ,dan-
kende Antwort auf die Wohltat“ bedeuten kann, zur festen Bezeichnung der gemeinsa-
men Mahlfeier unter Christen. Christlicher Gottesdienst bestand vor allem im dankenden
Annehmen des von oben geschenkten Heils. Dadurch wurde jedoch der andere biblische
Akzent des Brotbrechens, des Zusammenkommens und der Koinonia, das heif’t der Ge-
meinschaft (untereinander) durch Teilhabe (am Leib Christi), nicht abgeschwicht. Das
bezeugt zum Beispiel die zu Beginn des 2. Jahrhunderts in Syrien entstandene Zwdlf-
Apostel-Lehre (Didache), die Christen zur Feier mit den Worten aufforderte: ,An jedem
Herrentag versammelt euch, brecht das Brot, sagt Dank und bekennt eure Ubertretun-
gen, damit euer Opfer rein sei!“**

Mit der Konstantinischen Wende wandelte sich die gesellschaftliche Bedeutung und
die liturgische Gestalt der Eucharistie. Die staatliche Anerkennung und das zahlenmi-
Rige Anwachsen der Kirche machten die Eucharistiefeier zum dffentlichen Kult. Die jetzt
als liturgischer Raum benutzte kaiserliche Basilika prigte den Stil der Feier: Der Bischof
wurde ,durch Thronsitz, Kleidung, Insignien und byzantinisches Hofzeremoniell her-
vorgehoben“und das Zentrum der Feier verlagerte sich ,von der Tischgemeinschaft zum
heiligen Geschehen um Altar und Bischofssitz*.5% Die Gliubigen wohnten dem durch
die Liturgie dargestellten Heilsgeheimnis nun mehr durch Schauen bei. Im Zuge dessen
entfalteten die griechischen Kirchenviter den Begriff der Anamnesis weiter. Eucharistie
war fiir sie vergegenwirtigende Erinnerung. In ihr wurde die ganze Geschichte Jesu von
seiner Menschwerdung bis zu Kreuzestod, Auferstehung und Himmelfahrt, und mit ihr

804 Nocke 284.
805 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

das Subjekt dieser Geschichte, Jesus Christus als Handelnder (Aktualprisenz), gegenwir-
tig. Erwurde aber auch als Opfergabe in seinem Leib und Blut gegenwirtig, wodurch sich
die Aktualprisenz seiner Heilstat zur Realprisenz seines Leibes und Blutes ausweitete.

Unter den lateinischen Kirchenvitern ging es Ambrosius von Mailand (339-397) bei
der Eucharistiefeier besonders um die Verwandlung der Gaben von Brot und Wein, die
durch die Einsetzungsworte zu Leib und Blut Christi werden. Dagegen hob Augustinus
(354—430) auf die Verwandlung der Gliubigen in den Leib Christi, auf die Realisierung der
kirchlichen Gemeinschaft durch die Eucharistie ab.

Im Mittelalter konzentrierte sich innerhalb der Liturgie die Aufmerksambkeit auf
den Augenblick der Wandlung, die seit dem 13. Jahrhundert durch das Erheben der
Hostie und des Kelches, durch Kniebeuge und Wandlungslduten hervorgehoben wurde.
Seit dem 11. Jahrhundert verwendete man statt des zu brechenden Brotes vorgefertigte
Hostienscheiben. Bald horte man auf, den Laien zur Kommunion den Kelch zu rei-
chen. Der Mahlcharakter geriet in den Hintergrund und die sakramentale Kommunion
wurde zum Ausnahmefall. Die Kommunikation mit Christus geschah durch vereh-
rendes Anschauen. Auch entbrannte ein Streit (erster und zweiter Abendmabhlsstreit),
ob die Umwandlung von Brot und Wein in Leib und Blut Christi dinglich-realistisch
oder bildhaft-symbolisch zu verstehen sei. In einer mehrere Jahrhunderte andauernden
Pendelbewegung schwankte man hinsichtlich der eucharistischen Gegenwart Christi
zwischen einer massiv dinglichen und einer spiritualistischen Interpretation, zwischen
extremem (sensualistischem) Realismus®®® und extremem Symbolismus (nur Symbol).
Kirchenamtlich nahm das IV. Laterankonzil (1215) die Transsubstantiationslehre auf, der
zufolge sich durch die Konsekration Brot und Wein wesenhaft (der Substanz nach) in
Leib und Blut Jesu verwandeln, wihrend deren Akzidentien (wahrnehmbaren Eigen-
schaften) gleich bleiben.®”” Gemessen an der Schrift und der Patristik verengte sich der
Blick vom eucharistischen Mahlgeschehen auf die Verwandlung der Gaben von Brot und
Wein, womit sich auch der Opfergedanke vom Mahlgedanken loste.

Den Reformatoren ging es um das biblische Herrenmahl und die Wiederherstellung
des Mahlcharakters. Sie stellten das von Christus gestiftete Abendmahl der romischen
Messe gegeniiber und verurteilten scharf den Messopfergedanken. Die Wiederholung
des Kreuzesopfers widerspreche dem im Hebrierbrief betonten ,ein fiir allemal“®°®, die
Darbringung des Messopfers sei Ausdruck einer Werkgerechtigkeit, die die Tat Jesu hin-
fillig machen wiirde. Im Entzug des Laienkelchs sahen sie einen eindeutigen Verstof3
gegen die Anordnung Christi ,Trinkt alle daraus!“*®. Einig war man sich in der Ableh-
nung der Transsubstantiationslehre, auch wenn sich an der Frage der Realprisenz die
verschiedenen Gruppierungen innerhalb der Reformation schieden.

Das Konzil von Trient (1545-1563) antwortete auf die spatmittelalterlichen magischen
Praktiken mit einer Reform der Liturgie und auf die reformatorische Kritik mit Vertei-
digung und Differenzierung der iiberkommenen Lehre. Es verteidigte die Lehre von der

806 Vgl. DH 690.

807 DH 802.

808 Hebr7,27;9,12;10,10.
809 Mt 26,27.

14.02.2026, 08:40:23.

181


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Realprisenz: Im Sakrament der heiligsten Eucharistie sei ,wahrhaft, wirklich und sub-
stanzhaft der Leib und das Blut zusammen mit der Seele und Gottheit unseres Herrn
Jesus Christus und daher der ganze Christus enthalten“®®. In dem Zusammenhang be-
stitigte es auch die Lehre von der ,Verwandlung der ganzen Substanz des Brotes in den
Leib und der ganzen Substanz des Weines in das Blut“ Christi und benutzte dazu den Be-
griff der Transsubstantiation.® Auch verteidigte es den Opfercharakter, indem es betonte,
dass in der Messe Gott ,ein wahres und eigentliches Opfer“ dargebracht werde und das
Messopfer ,ein Sithnopfer, nicht lediglich ein Lob- und Dankopfer sei.®* Schlieflich
bekriftigte es in der Frage des Laienkelchs die Konkomitanzlehre, der gemif in jedem
der Elemente, sowohl im Brot als auch im Wein, ,der ganze und unversehrte Christus*
gegenwirtig sei und empfangen werde.*?

Im 20. Jahrhundert setzte sich Papst Pius X dann fiir die hiufigere Kommunion ein,
,wenn méglich, sogar tiglich®™. ,Die liturgische Bewegung entdeckte die Bedeutung der
Zeichen und insbesondere den Mahlcharakter der Messe wieder. Das II. Vatikanische Kon-
zil (1962-1965) iiberwand den verengten Begriff von Realprisenz, indem es von der Ge-
genwart Christi nicht nur in Brot und Wein, sondern auch in den anderen Sakramenten,
im Wort der Verkiindigung und (mit ausdriicklichem Bezug auf Mt 18,20) in der ver-
sammelten Gemeinde spricht (vgl. SC 7).“**® Es leitete Reformen mit dem Ziel der ,vollen
und titigen Teilnahme des ganzen Volkes“ ein und gab Raum fiir die Muttersprache und
fiir den Laienkelch.®¢ ,Die Reformen im Gefolge des Konzils weiteten den méglichen
Gebrauch der Muttersprache auf die gesamte Liturgie aus und fithrten zum lauten Vor-
trag des Hochgebets, sodass (vier Jahrhunderte nach der Forderung der Reformatoren!)
der Verkiindigungscharakter der Eucharistie wieder deutlich wurde.“*” Die Stellung des
Priesters zur Gemeinde hin und die Gestaltung des Altartisches lief}en wieder die frith-
christliche Gestalt der Mahlgemeinschaft erkennen.

Daim Abendmahlsstreit der Reformatoren die unterschiedlichen Auffassungen iiber
die Gegenwart Christi nicht beigelegt werden konnten, gab es iiber Jahrhunderte keine
Abendmahlsgemeinschaft zwischen lutherischen und reformierten Kirchen. Mit den Ar-
noldshainer Thesen (1957) wurde innerhalb des europiischen Protestantismus eine inhalt-
liche Anniherung erreicht. In der Leuenberger Konkordie (1973), die auf der Einsicht beruh-
te, dass Bekenntnisverschiedenheit nicht notwendigerweise Kirchentrennung bedeuten
muss, wurde schliefilich die Kirchengemeinschaft zwischen den evangelischen Kirchen er-
klart. Sie schloss die Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, die gegenseitige Anerken-
nung der Ordinationen und die Verpflichtung zur méglichst groRen Gemeinsambkeit in
Zeugnis und Dienst an der Welt ein. Nach anfinglicher Kritik von lutherischer Seite un-
terzeichneten immer mehr Kirchen das 6kumenische Dokument, so dass 2020 bereits
98 Kirchen unterzeichnet hatten. Aus der Leuenberger Kirchengemeinschaft entwickelte

810 DH1651.

811 DH1652.

812 DH1751.

813 DH1733.

814 DH18351903-1914; / DH 3534.
815  Nocke 290.

816 SC14;vgl.19.41.50; /36.54; / 55.
817 Nocke 291.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

sich die Gemeinschaft evangelischer Kirchen in Europa (GEKE), zu der auch sieben me-
thodistische Kirchen Europas gehoren, die die Konkordie nicht unterschrieben hatten.
Allerdings kénnen ihr evangelische Kirchen, die (wie die Mennoniten und Baptisten) die
Kindertaufe ablehnen und Personen, die lediglich als Kleinkinder getauft wurden, zur
Aufnahme in ihre Gemeinden ,wiedertaufen®, nicht beitreten.

Durch das 1978 von der Gemeinsamen rémisch-katholischen/evangelisch-lutheri-
schen Kommission verdffentliche Dokument Das Herrenmahl, durch die 1982 in Lima
beschlossene Konvergenzerklirung iiber Taufe, Eucharistie und Amt (Lima-Erklirung)
und durch die im Auftrag der Gemeinsamen Okumenischen Kommission erarbeitete,
1986 verdffentlichte Studie Lehrverurteilungen — kirchentrennend? kam der Dialog tiber die
Eucharistie zwischen der romisch-katholischen und den anderen christlichen Kirchen
auf offiziell-kirchlicher Ebene in jenen Jahren voran. Schon 1968 war die romisch-ka-
tholische Kirche Vollmitglied der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des
Okumenischen Rates der Kirchen geworden.

Fasst man vor dem Hintergrund des Neuen Testaments, der Kirchen- und Dogmen-
geschichte sowie des 6kumenischen Gesprichs verschiedene Aspekte und Deutungen
zusammen, lisst sich das Sakrament der Eucharistie etwa wie folgt beschreiben.

Esist zunichst einmal Mahl- oder Tischgemeinschaft, ,Herrenmahl“®*®, das im letzten
AbendmahlJesu griindet. Dain Essen und Trinken der Mensch erfihrt, wie sehrer darauf
angewiesen ist, dass ihm das Leben immer neu geschenkt wird, ist das Mahl auch Ort der
Danksagung. In der Mitte der Eucharistiefeier steht das Hochgebet als grofies Dankgebet,
bei dem nicht nur fiir die Gaben von Brot und Wein, sondern fiir die ganze Geschichte
Gottes mit seinem Volk gedankt wird. Eucharistie ist dankendes Empfangen: Feier der
Dankbarkeit.

In der Mitte des Dankgebets wird durch den Bericht vom letzten Abendmahl mit den
Einsetzungsworten Jesu nicht nur an seine Lebenshingabe erinnert. Sie wird dadurch viel-
mehr vergegenwirtigt, so dass die Eucharistie Anamnese, feierliches Gedichtnis des To-
des und der Auferstehung sowie des gesamten Heilshandelns Christi ist, bei dem das
,Damals“und das ,Heute* ineinander verschmelzen und eine wirkliche Begegnung mit
Jesus Christus méglich ist. Insofern feiert die Gemeinde das Kommen Christi®?, das seit
der Scholastik mit dem Begrift der Realprisenz ausgedriickt wird. Der in seinem Geist
gegenwirtige Christus selbst ist der eigentlich Handelnde in der Eucharistie. Er kommt
mit seiner Geschichte und ist als erhéhter Herr mit seiner ,ein fir allemal geschehenen
Hingabe gegenwirtig. Die Gemeinde soll sich von thm ergreifen lassen, in seine Lebens-
geschichte hineinwachsen, an seiner Selbsthingabe teilhaben. So wird die Teilnahme am
Mahl zur ,Teilhabe am Blut Christi“¢2°.

Das Kommen Christi verwandelt. Das gemeinsame Essen und Trinken wird zum
»,Mahl des Herrn“, Brot und Wein werden zu Leib und Blut Christi, zu Realsymbolen sei-
ner Gegenwart und seiner Hingabe, damit die Versammelten zu einem Leib geeint und
selbst umgewandelt werden. Die Versammelten sollen von ichsiichtigen Menschen zu

818 1Kor11,20.
819 Vgl.Joh 20,19.24.26; 21,13.
820 1Kor10,16.

14.02.2026, 08:40:23.

183


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

geisterfilllten Kindern des Vaters umgewandelt, die vielen Vereinzelten in eine Gemein-
schaft liebender Schwestern und Briidern verwandelt, die Siinder durch Hineinnahme
in die liebende Selbsthingabe des Sohnes geheiligt werden. Die Verwandlung der versam-
melten Gliubigen ist Ziel- und Hohepunkt der Eucharistiefeier, ihre Sinnmitte.

Die Gaben von Brot und Wein héren bei der Eucharistiefeier nicht auf, Brot und
Wein zu sein, aber sie werden durch die Konsekration zu etwas, was wesentlich mehr ist,
sie bekommen eine andere Bedeutung. Thre Verwandlung in Leib und Blut Jesu Chris-
ti darf weder buchstiblich materialisierend oder historisierend noch rein symbolisch-
spiritualistisch verstanden werden. Sie werden nicht zu Fleisch und Blut Jesu im wort-
lichen Sinn, sie sind nicht identisch mit seinem Korper, der ja am Kreuz gestorben ist.
Vielmehr ,verkorpern“ sie die Gegenwart des auferstandenen und erhéhten Herrn. Als
solcher ist Christus aber nicht nur in seiner Gottheit, sondern auch in seiner Mensch-
heit mit seinem Auferstehungsleib real prisent. Insofern weisen Brot und Wein nicht nur
auf ihn als fernab zur Rechten des Vaters im Himmel Weilenden hin, zumal diese Vor-
stellung eine sehr irdisch-riumliche Auffassung vom Himmel verrit. Vielmehr enthal-
ten sie ihn als hier und jetzt Gegenwirtigen. Wer also diese Gaben zu sich nimmt, nimmt
mit all seinen Sinnen und im eigenen Kérper wahrhaft Jesus Christus als den Menschen,
der fir uns gestorben ist und seither leibhaft-auferstanden lebt, in sich auf. Weil sich
somit der wesentliche Sinn von Brot und Wein dndert, ist es beziiglich der Wandlung
weniger missverstindlich von einem Bedeutungswandel (Transsignifikation) als von einem
Substanzwandel (Transsubstantiation) zu sprechen.

Das Kommen Christi, die Teilnahme an seiner Hingabe und die Verwandlung der
Gaben um der Verwandlung der Menschen willen, geschieht durch den Heiligen Geist. ,Mit
der Liturgiereform im Anschluss an das II. Vatikanische Konzil erhielt die Epiklese, die
Herabrufung des Heiligen Geistes, wieder einen Platz in der rémischen Messliturgie.“s**
Sie steht nunmehr in den eucharistischen Hochgebeten vor dem Einsetzungsbericht als
Bitte um die Heiligung der Gaben: ,So bitten wir dich, Vater: der Geist heilige diese Ga-
ben, damit sie uns werden Leib und Blut unseres Herrn Jesus Christus.. (Viertes Hoch-
gebet). Okumenisch ist daran bedeutsam, dass mit der Wiederentdeckung des Epikle-
secharakters der Eucharistie ,eine Briicke zur Ostkirche geschlagen [wurde], in deren
Liturgie die Epiklese seit jeher ein wesentlicher Bestandteil ist“**?, Eine neue Gemein-
sambkeit entstand aber auch mit der reformierten Abendmahlstheologie, die (besonders
von Calvin her) die eucharistische Vereinigung mit Christus vornehmlich als Werk des
Heiligen Geistes deutet.

Der Geist lisst, wie die Konvergenzerklirung von Lima verdeutlicht, die historischen
Worte Jesu gegenwirtig und lebendig werden. Die Eucharistie ist von daher ,nicht eine
magische, mechanische Handlung, sondern ein an den Vater gerichtetes Gebet®, der es
mittels der Realprisenz seines Sohnes und der Realprisenz seines Geistes erhort.®?

In der Eucharistie wird aber nicht nur Vergangenes vergegenwirtigt, sondern auch
Zukinftiges vorweggenommen. Sie ist nicht nur realisierende Erinnerung der zuriick-
liegenden Heilsgeschichte, sondern auch Zeichen der kommenden Vollendung. In ihr wird

821  Nocke 299.
822 Ebd.
823 Ebd. 299f.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

bereits die Erfiillung des Mahles ,im Reich Gottes“ voller Hoffnung gefeiert.®** Gerade
indem sie Vorfreude auf die Vollendung und Speise auf dem Weg zum letzten Ziel ist,
wirkt sie verindernd auf die gegenwirtige Welt ein. Auch in ihr zeigt sich deutlich, dass
Kirche eine Hoffnungsgemeinschaft ist.

Die Eucharistie ist die zentrale Feier der Kirche. In ihr stellt die Kirche dar, was sie in
ihren drei Grundvollziigen ist oder sein soll:

,eine Gemeinschaft, die Zeugnis gibt von Jesus Christus und dem von ihm verkiindeten
Reich [Martyrial, dieses Zeugnis zu leben versucht im Dienst am Nachsten [Diakonia]
und beides, das Zeugnis des Wortes und das Zeugnis des Handels, zeichenhaft darstellt
inder Feier der Liturgie [Leiturgia]. Zur Eucharistie gehort die Verkiindigung ebenso wie
das Teilen des Brotes.*

Besonders in der Feier der Eucharistie wird Kirche als Gemeinschaft konkret erfahren.

Der von der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Weltkirchenrats
im Jahr 2013 verabschiedete Konvergenztext iiber Die Kirche (Auf dem Weg zu einer gemein-
samen Vision) fasst die im 6kumenischen Dialog erzielten Fortschritte bei der Verstindi-
gung iiber die Eucharistie schlie8lich wie folgt zusammen:

,Das Abendmahl des Herrn ist die Feier, bei der die um seinen Tisch versammelten
Christen den Leib und das Blut Christi empfangen. Es ist eine Verkiindigung des Evan-
geliums, eine Verherrlichung (Doxologie) des Vaters fiir alles, was er in der Schopfung,
der Erlésung und der Heiligung vollbracht hat, ein Gedenken (Anamnesis) an den Tod
und die Auferstehung Jesu Christi sowie an das, was ein fiir alle Mal am Kreuz voll-
bracht wurde, und eine Anrufung des Heiligen Ceistes (Epiklesis), sowohl die Elemente
Brot und Wein als auch die Teilnehmer selbst zu verwandeln. Es wird Fiirbitte gehal-
ten fiir die Note der Kirche und der Welt, und die Gemeinschaft der Glaubigen wird neu
vertieft als Vorwegnahme und als Vorgeschmack auf das kommende Reich und dabei
dazu veranlasst, hinauszugehen und den Auftrag Christi, dieses Reich schon jetzt auf-
zurichten, mit anderen zu teilen“ (42).

Da sich christlicher Glaube und christliche Gemeinschaft durch die Feier des Herrn-
mahls vertieft, hatte schon die Lima-Erklirung im Jahr 1982 den Kirchen empfohlen, die
Eucharistie hiufig zu feiern (30), und jeden einzelnen Christen ermutigt, ,das Abend-
mahl hiufig zu empfangen“ (31).

Am Ende hatte es die Hoffnung geduflert, dass es das wesentlich grofRer gewordene
gegenseitige Verstindnis einigen Kirchen erlauben kénnte, ,ein grofleres Mafl an Eucha-
ristiegemeinschaft untereinander zu erreichen und so den Tag niherzubringen, an dem
das gespaltene Volk Christi um den Tisch des Herrn sichtbar wieder vereint sein wird*
(33). Trotz all dieser vielversprechenden Ansitze hat sich die Hoffnung auf eine gemein-
same Feier des Abendmabhls zwischen der romisch-katholischen Kirche, den orthodoxen
Kirchen und den evangelischen Kirchen bisher jedoch nicht erfiillt.

824 Lk 22,16.
825 Nocke 301.

14.02.2026, 08:40:23.

185


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

1.3.7.4 Allgemeines und gemeinsames Priestertum

Nach Uberzeugung evangelischer Christen ist mit der Taufe jedem Menschen das Amt zu-
gesprochen, Priester zu sein und gemif den Aussagen der heiligen Schrift die folgenden
sieben priesterlichen Funktionen, wie Luther sie beispielhaft zusammengefasst hat, wahr-
zunehmen: die Verkiindigung des Wortes Gottes, die Spendung der Taufe, die Segnung
und Austeilung des Abendmabhls, die Erteilung (oder Verweigerung) der Absolution, der
Vollzug des Lob- und Dankopfers, das Praktizieren der Fiirbitte und das Urteil iiber die
Lehre. Dabei sind nach Luther die Wortverkiindigung und die Taufe die wichtigsten pries-
terlichen Funktionen. Zu ihnen ist auch nach rémisch-katholischem Verstindnis zumin-
dest im Notfall grundsitzlich jeder Christ berechtigt, ja im Fall der Taufe verpflichtet.
Das allgemeine Priestertum ist zwar ,keine gleichformige oder gleichartige [...], wohl aber
eine gleichwertige und gleichberechtigte Aufgabe und Befugnis fiir alle Christen“®*. Es ist

nicht gleichartig, weil es um der guten Ordnung willen®*’

einige ordinierte Amtstriger
geben muss, die mit Zustimmung der Gesamtheit oder der Gemeinde das Amt 6ffentlich
ausiiben und besondere Rechte haben, wie etwa das der 6ffentlichen Wortverkiindigung,
der Sakramentsverwaltung, der Gemeindeleitung, der Visitation und der Ordination.
Auch dem Zweiten Vatikanischen Konzil zufolge gibt es mit Berufung auf1 Petr 2,4-10
ein konigliches oder gemeinsames Priestertum aller Gliubigen®®, insofern Christus das
neue Volk ,zum Kénigreich und zu Priestern fiir Gott und seinen Vater“ gemacht hat.®*
Die Getauften werden durch die Wiedergeburt (Taufe) und die Salbung mit dem Heiligen
Geist (Firmung) zu ,.einem heiligen Priestertum geweiht, damit sie in allen Werken eines
christlichen Menschen geistige Opfer darbringen und die Machttaten dessen verkiinden,
der sie aus der Finsternis in sein wunderbares Licht berufen hat“*°, Die Gliubigen haben
am dreifachen Amt Christi teil, den Gott gesandt hat, ,dass er Lehrer, Konig und Priester

aller sei“®3!

. Sie sind durch die Taufe Christus einverleibt und als Volk Gottes ,des pries-
terlichen, prophetischen und kéniglichen Amtes Christi auf ihre Weise teilhaftig®*?. So
folgen sie etwa Christus in seinem prophetischen Amt ,in der Verbreitung seines leben-
digen Zeugnisses vor allem durch ein Leben in Glauben und Liebe, in der Darbringung
des Lobesopfers an Gott“**. Darum kann die ,Gesamtheit der Gliubigen®, die die Sal-
bung vom Heiligen haben und sich deshalb von niemandem belehren lassen miissen®**,
auch ,im Glauben nicht irren“®*>. Aber weil die Kirche eine gesellschaftliche Verfasstheit
und rechtliche Struktur, eine sichtbare Einheit und Leitung braucht, gibt es zusitzlich
zum gemeinsamen Priestertum auch ein hierarchisches Priestertum. Dieses Amtspries-
tertum unterscheidet sich, wie das Konzil sagt, ,dem Wesen nach“ vom gemeinsamen

826 Harle 299.

827 Vgl.1Kor14,33.40.

828 LGof

829 Vgl. Offb1,6; 5,9f.

830 LG10;vgl. 26, 34; Lit 14; Laienap. 3; auch DH 3851.
831 LG13.

832 LG31.

833 LG12.

834 Vgl.1]oh2,20.27.

835 LG12.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Priestertum.®*

Das dem Wesen nach ist dabei zwar nicht unbedingt der Intention, aber
der Sache nach funktional, nicht personal zu verstehen. Der Amtspriester unterschei-
det sich von den tibrigen Gliubigen dadurch, dass er das priesterliche Volk ,leitet* und
,in der Person Christi“ das eucharistische Opfer darbringt, also sein Priestertum durch
Spendung der Sakramente vollzieht, wihrend die Gliubigen ihr Priestertum ,im Emp-
fang der Sakramente“ausiiben.®*” Deshalb ist er fiir das Konzil in besonderer Weise zum
Streben nach Vollkommenheit verpflichtet®®, obwohl selbstverstindlich alle Gliubigen
zur Heiligkeit berufen sind.®*

Um jedem Klerikalismus in der katholischen Kirche zu wehren: nicht die Person des
Amtstrigers wird durch die Ubertragung des Amtes mittels Weihesakrament eine dem
Wesen nach andere, das heif3t eine wesentlich heiligere Person, sondern der Amtstri-

840 die Gemeinde leitet oder die Sa-

ger tibt, indem er offiziell das Evangelium verkiindet
kramente spendet, eine wesentlich andere Funktion als die tibrigen Gliubigen aus und
kommt gerade dadurch seiner personlichen Heiligkeit niher. Jede andere Auffassung
wiirde einem Sakramentalismus, einem magischen oder verauferlichten Christentum
Vorschub leisten und das Sakrament der Taufe abwerten. Denn durch dieses Sakrament
sind simtliche Gliubigen schon zur einen Heiligkeit berufen. Auch betrifft es, wie die
Priesterweihe, bereits die ganze Person, weshalb es, wie diese, unwiederholbar ist.

Soweit in katholischen Reihen Kirche nicht mehr primir als Hierarchie, sondern, wie
es das zweite Kapitel von Lumen gentium nahelegt®
Priestertum, gemessen am letzten Maf3stab des Reiches Gottes, als das Grundlegende-

, als Volk Gottes und das gemeinsame

re und Hohere angesehen wird sowie das Amtspriestertum beziehungsweise der Klerus
nicht mehr klerikal als grundsitzlich héherer und heiligerer Stand in der Kirche miss-
verstanden wird, hat katholischerseits beziiglich des Priestertums schon eine heilsame
Anniherung unter den Gemeinschaften und ein wichtiger Schritt auf grofiere Einheit
hin stattgefunden.

Literatur

Wilfried Harle: Artikel Kirche VII, in: Theologische Realenzyklopidie [TRE] 1977—2004, Bd.18
(1989) 277-317.

1.3.75 Ordination und Amter

Da die orthodoxen Kirchen nur das Papstamt ablehnen, sonst aber dasselbe Amtsver-
stindnis wie die katholischen Kirchen haben, konzentriert sich die folgende Uberlegung
auf den Unterschied zwischen katholischem und evangelischem Amtsverstindnis.

836 LG1o0.

837 Ebd.

838 Priest.12.

839 LG11,32,39.
840 Priest. 4; LG 25.
841 LG 9—7.

14.02.2026, 08:40:23.

187


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Nach der heutigen, vom Zweiten Vatikanischen Konzil geprigten Lehre lisst sich das
Leitungsamt der romisch-katholischen Kirche wie folgt charakterisieren. Als geordnete
Gemeinschaft der Gliubigen ist die Kirche in ihrer Verfassung hierarchisch strukturiert.®**
Die Hierarchie macht gewissermafien ihre gesellschaftliche Seite aus. Diesem hierarchi-
schen Leitungsamt, das seit dem II. Vatikanum als Dienstamt verstanden wird, kommt
die Vollmacht zu, bestimmte Funktionen in der Kirche zu erfiillen, etwa die Wahrheit
zu bezeugen, den Gottesdienst zu leiten, das Wort Gottes zuzusagen, Sakramente zu
spenden. Erster Triger solcher Funktionen war das Apostelkollegium mit Petrus an der
Spitze, dessen Vollmacht auf die Nachfolger des Petrus, die Pipste, und den Nachfolger
des Apostelkollegiums, das Bischofskollegium iibertragen wurde.®* Von der apostolischen
Zeit an wurde diese Vollmacht in der ganzen Kirche in drei Abstufungen tibertragen, die
sich am jeweiligen Verhaltnis zur Eucharistiefeier ablesen lassen. Wahrend der Diakon
als Diener mitwirkt, ist der Priester ihr fithrendes Vollzugsorgan. Der eigentliche Leiter
der Eucharistiefeier ist aber der Bischof, der zur Ubertragung der eucharistischen ,, Kon-
sekrationsgewalt®, der Vollmacht zum Vollzug der Eucharistie berechtigt ist. Diakon,
Priester und Bischof haben, so die Interpretation des II. Vatikanum, in gestufter Wei-
se an der Sendung und an den drei Amtern Jesu Christi, der als Lehrer, Hirt und Pries-
ter gewirkt hat, teil. Dabei geschieht die Ubertragung einer solchen dreigestuften Teil-
habe und Vollmacht in der Kirche seit der apostolischen Zeit mittels Handauflegung als
Amtsiibertragungsgestus unter entsprechenden Amtszusageworten.®** Der Akt der Weihe
verleiht das Amt und sagt dem neuen Amtstriger die nétige Gnade von Gott her zu, das
Amt zum Segen der Kirche und zum eigenen Heil zu verwalten“®**. Dem einen, dreigestuf-
ten Leitungsamt entspricht das eine, dreigestufte Weihesakrament. Durch die Bischofsweihe
empfingt der Bischof die ganze Fiille des Weihesakraments.®*¢ Die Priester und Diakone
haben, entsprechend ihren Amtern, in abgestufter Weise an dieser Fiille teil.

Die Bischife fithren den Hirtendienst der Apostel weiter und besitzen als einzige die
sakramentale Vollmacht, das Weihe- und Firmsakrament zu spenden, sowie die hoheitliche
(jurisdiktionelle) Vollmacht, eine Didzese zu leiten. Sie iiben ihr Amt rechtens nur in Gemein-
schaft mit dem Bischofskollegium und dem Papst aus und treten als Kollegium in Konzi-
lien und in Zhnlichen Versammlungen (etwa in Bischofssynoden) in Erscheinung.®"

848 sodass der Papst

Laut definierter Glaubenslehre ist der Episkopat géttlichen Rechts
trotz seines Jurisdiktionsprimates iiber die ganze Kirche und jedes ihrer Glieder den Epi-
skopat nichtabschaffen kann. Da die Bischéfe vom Heiligen Geist eingesetzt sind, diirfen
sie auch nicht als Beamte oder ,Stellvertreter” des Papstes betrachtet werden. Vielmehr
leiten sie die Teilkirchen ,als Stellvertreter und Gesandte Christi“ und haben in ihrem

Hirtenamt ,eine ihnen eigene Vollmacht“ inne.®* Somit ist das Bischofskollegium die

842 DH1776 4153 = LG 28.

843 DH 3056—3059; / DH 4145f.
844 DH 3857-3861.

845 KTW 315.

846 DH 4145.

847 |l.Vat. Bisch 4.

848 DH 1767-1776 3050 3061 3804.
849 DH 4152 =LGC 27.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

primire GroRe, die dem Apostelkollegium nachfolgt, auch wenn es ohne Papst nicht ge-
dachtwerden kann. Im Papst hat sie ihre vorgeordnete Spitze, wobei der Papst wiederum
nur als Glied und Spitze dieses Kollegiums Papst ist und sein kann. Von daher versteht
sich die kirchliche Lehre, dass ein Konzil die hichste Gewalt in der Kirche hat.®°

Die Priester haben als Mitarbeiter der Bischofe auf ihrer Stufe des Dienstes am drei-
fachen Amt des einen Mittlers Christi teil® und sind ,zum Verkiindigen des Evangeli-
ums, zum Weiden der Gliubigen und zur Feier des Gottesdienstes* geweiht.®* Dajedoch

alle Glieder der Kirche an den Amtern Jesu Christi teilhaben®s

und zumindest grund-
satzlich zum Dienst am Wort und zur Leitung einer Ortsgemeinschaft fihig sind, un-
terscheidet sich das Amtspriestertum vom gemeinsamen Priestertum aller im Wesent-
lichen durch die mit der Weihe iibertragenen sakramentalen Vollmachten, zu taufen, der
Eucharistie vorzustehen und Siinden zu vergeben. Um das Stufendenken zu mildern, hob
das Zweite Vatikanische Konzil hervor, dass die Priester mit ihrem Bischof ein Preshyteri-
um bilden und ihn auf diese Weise bei der Ausitbung seiner hoheitlichen Leitungsgewalt
unterstiitzen.®*

Die Diakone, die durch die bischofliche Handauflegung Anteil an der hierarchischen
Leitungsvollmacht erhalten®, haben im Laufe der Kirchengeschichte unterschiedliche
Aufgaben erfillt. Wihrend sie in der apostolischen Kirche auch Lehr- und Leitungs-
aufgaben itbernahmen®®, gehérten in der iltesten und alten Kirche der Dienst bei der
Eucharistiefeier mit Lesung des Evangeliums und Austeilung der Kommunion, die
Katechese, die Leitung der christlichen Caritas wie auch die Predigt zu ihren Aufgaben.
Im Frithmittelalter verschwand das eigenstindige Amt des Diakons in der lateinischen
Kirche und der Diakonat wurde zur bloRen Durchgangsstufe zum Priestertum. Das II.
Vatikanum hat den stindigen Diakonat wieder eingefiihrt. Sein Amtsauftrag besteht im
Dienst ,der Liturgie, des Wortes und der Liebe in Gemeinschaft mit dem Bischof und
seinem Presbyterium*’.

Wahrend sich die katholische Kirche auf das dreigestufte Leitungsamt der Diakone,
Priester und Bischéfe stiitzt, denen vor allem der Dienst am Wort, die Sakramente und
die Seelsorge iibertragen sind, steht fiir die evangelische Kirche das ordinierte Amt des
Pfarrers im Vordergrund, dem vom Wesen und Auftrag der Kirche her (ndmlich das Wort
Gottes zu bezeugen) insbesondere die Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung
anvertraut ist. ,Ubertragen wird das ordinierte Amt von der Gemeinde in ihrer Gesamt-
heit. Der Ordinator (Bischof, Propst, Dekan usw.) handelt nach evangelischem Verstand-
nis nicht als ein Glied der Amter-Sukzession, das mit besonderer Amts-Gnade begabt ist
und diese weitergibt, sondern als erwihlter Reprisentant der Gemeinde.“**® Die Auto-
ritat des ordinierten Amtes ist damit letztlich von der Gemeinde verliehen. , Dementspre-

850 CIC can. 228; Il. Vat. Bisch 4.
851 Vgl.1Tim 2,5.

852 LG 28; vgl. Priest. 1.

853 LG10.

854 LG 28.

855 DH 1776 3860.

856 Apg 6,1ff.

857 LG 29; vgl. Miss. 17.

858 Harle 300.

14.02.2026, 08:40:23.

189


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

chend hat die Ordination primir den Charakter einer Ubertragung von Befugnissen und
entsprechenden Pflichten.“®>

Neben diesem fundamentalen kirchlichen (Predigt-)Amt des ordinierten Pfarrers
gibt es eine ganze Reihe weiterer kirchlicher Amter, Funktionen und Aufgaben, die durch
haupt-, neben- und ehrenamtliche Mitarbeiter wahrgenommen werden. Die kirchenlei-
tenden Amter gelten bei evangelischen Christen insofern als zweitrangige Amter, als sie
in der Rangfolge den Amtern, die der Verkiindigung durch Wort und Tat unmittelbar
dienen, zu- und nachgeordnet sind. Ihrer bedarf die Gemeinschaft, damit die Aufsicht
itber Personen (die kirchliche Amter bekleiden), die kirchlichen Veranstaltungen, die
finanziellen, riumlichen und sachlichen Mittel fiir die Wahrnehmung des kirchlichen
Auftrags sowie die erforderlichen Ordnungen (und Gesetze) gewihrleistet sind. , Die
Kirchenleitung liegt [aber] — wie alle kirchlichen Amter — in urspriinglicher Weise in
den Hinden der gesamten Gemeinde, sie ist ebenfalls Ausdruck des Priestertums aller
Gliubigen. [..] Das Innehaben kirchlicher Amter begriindet keine gréfRere Nihe und
Vertrautheit zu dem ,guten Hirten' (Joh 10), als es die Taufe und der Glaube tun.“®*
Auch wenn Leitungsaufgaben an dazu Auserwihlte und in ihrer Befihigung Aner-
kannte delegiert werden, ist das ganze Volk Gottes berufen, die Leitung der Gemeinde
wahrzunehmen.

Da fiir evangelische Christen in der Synode, als Grundform der Gemeindeversamm-
lung zum Zweck der Beratung und Entscheidung, ,die gemeinsame Verantwortung und
die umfassende Beteiligung aller Christen an der Aufgabe der Kirchenleitung am unmit-
telbarsten zum Ausdruck kommt*, gehdren zur Leitung im engeren Sinn zunichst ein-
mal synodale Gremien, die auf den verschiedenen Leitungsebenen (Kirchenvorstinde oder
Presbyterien, Kirchenkreis- bzw. Dekanatssynoden, landeskirchliche und gesamtkirch-
liche Synoden etc.) regelmifig und konzentriert Leitungsaufgaben wahrnehmen.®*' Ne-
ben diesen reprisentativen, synodalen Gremien gibt es aber auch berufene Personen mit
bischdflichen Aufgaben. , Das bischofliche Amt, wie es durch Bischofe, Prisides, Kirchen-
prisidenten usw. und in Teilfunktionen von Dekanen, Superintendenten, Propsten usw.
wahrgenommen wird, ist die personale Verkorperung kirchenleitender Aufgaben.“®¢* Es
stellt ein selbststindiges, auch kritisches Gegeniiber zu den Synoden dar, weshalb Bi-
schofe eigene Rechte und Pflichten (wie die Ordination oder die Besetzung von Pfarr-
stellen) haben. Bei ihrem Amt handelt es sich um die Ausiibung eines von Gott verliehe-
nen, von der Gemeinde anerkannten Charismas, das von der Gemeinde oder ihrer re-
prisentativen Vertretung als solches erkannt und anerkannt wird. Es liegt jedoch wie-
derum bei den Gremien, bestimmte Personen in ein bischéfliches Amt zu berufen und
tiber die Amtsfithrung und Lehre der bischéflichen Amtstriger zu wachen. In der Wahl
von Bischofen durch Synoden findet das Priestertum aller Gliubigen wiederum seinen
angemessenen Ausdruck. Fiir Amter in der evangelischen Kirche ist es wesentlich, in der
Gemeinde zu griinden und an sie zuriickgebunden zu sein. Sie leiten sich, dogmatisch

859 Ebd.
860 Ebd.301.
861 Ebd.
862 Ebd.302.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

betrachtet, vom allgemeinen Priestertum her und gehéren zu den Kennzeichen rechter
sichtbarer Kirche.

Wahrend in Bezug auf die Rechtfertigung und auf das Verhdltnis von Schrift und Tradi-
tion bereits eine 6kumenische Anniherung zwischen rémisch-katholischer Kirche und

863 ist es bisher noch nicht zu einer Ubereinkunft

evangelischer Kirche stattgefunden hat
beziiglich der Amter gekommen, obwohl es bereits theologische Ubereinstimmung gibt.
Das Amter- und Kirchenverstindnis erweist sich in praktischer Hinsicht als das gréfite
Hindernis fir eine weitere Einigung.

Grundsitzlich einig ist man sich auf beiden Seiten, dass es in der Kirche als geister-
fiillte Gemeinschaft der an Jesus Christus Glaubenden, auf ihn Hoffenden und ,in ithm*
Liebenden Amter nicht nur gibt, sondern geben muss. Fiir katholische Christen beruhen
aber die Amter wesentlich auf dem Weihesakrament. Fiir sie ist nach der langen Tradi-
tion eine Amtsiibertragung und Amtsausiibung ohne sakramentale Weihe (Diakonen-,
Priester- und Bischofsweihe) nahezu undenkbar. Wesentlicher und unverzichtbarer Be-
standteil der Weihe ist fiir sie dabei wiederum der Ritus der Handauflegung. Evange-
lische Christen kénnen von katholischen deshalb kaum erwarten, die apostolische Suk-
zession und das dreifache Weihesakrament aufzugeben. Umgekehrt ditrfen katholische
Christen von evangelischen nicht erwarten, das eigene Amts- und Ordinationsverstindnis
aufzugeben und sich das katholische anzueignen, was hief3e, sich wieder in die katholi-
sche Hierarchie einschlief3lich Papsttum einzugliedern und damit hinter die Reformati-
on zuriickzugehen. Der Weg zu weiterer Einheit scheint daher zunichst kaum an einer
gegenseitigen Anerkennung der Amter und des Amtsverstindnisses in ihrer Verschie-
denheitvorbeizufithren. Diese ist theoretisch moglich, wenn auch praktisch nur bei ent-
sprechend grofRem Einigungswillen durchfithrbar.

Bei beiden Seiten ist die Uberzeugung vorhanden, dass es sich bei ihren kirchlichen
Amtern nicht um irgendwelche Amter handelt, wie es sie auch in weltlichen Institutio-
nen gibt, sondern um geistliche Amter, die letztlich auf Jesus Christus zuriickgehen und
vom Wirken des Heiligen Geistes getragen sind. Deshalb miissen heutige Amtstriger
nicht nur iber bestimmte natiirliche Fihigkeiten (etwa Theologie studieren, predigen,
dem Gottesdienst vorstehen und eine Gemeinde leiten zu kénnen) und entsprechen-
de Qualifikationen (abgeschlossenes Theologiestudium etc.) verfiigen, sondern dariiber
hinaus eine geistliche Befihigung, ein von Gott verliehenes Charisma haben. An ihm las-
sen sich als zwei zeitlich aufeinander folgende, aber innerlich zusammenhingende Mo-
mente die Berufung zum Amt und die Amtsgnade unterscheiden. Mit letzterem ist die Fi-
higkeit gemeint, das Amt nicht nur sachgerecht, sondern auch geistlich auszuiiben, so-
dass es der Gemeinde zum Segen gereicht und den Amtstriger zutiefst erfillt. Von der
geistlichen Befihigung ist dann wiederum die Ordination selbst als Beauftragung und
Berechtigung zur Ausiitbung des Amtes zu unterscheiden. Das Amt setzt also bestimmte
Fihigkeiten und Qualifikationen voraus und hat sowohl eine charismatische oder pneu-
matische als auch eine rechtliche Seite.

Weit auseinander gehen nun aber, zumindest auf den ersten Blick, die Auffassungen
beziiglich der Ordination. Wihrend es bei der Ordination nach evangelischem Verstand-
nis im Grunde die Gemeinde ist, die das Amt verleiht, ist es nach katholischem Verstind-

863 Bd.1, Kap.3.3.2.3u.3.3.3.4.

14.02.2026, 08:40:23.

191


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

nis der Bischof, der dies aus seiner Vollmacht apostolischer Sukzession heraus tut. Wih-
rend aus katholischer Sicht die Ordination sakramental sein muss, um giltig zu sein, darf
sie es aus evangelischer Sicht gerade nicht sein, soll sie nicht auf blof3es Menschenwerk
hinauslaufen.

Was den ersten Gegensatz angeht, scheint eine gegenseitige Anerkennung deshalb
moglich zu sein, weil es einerseits auch bei der evangelischen Ordination konkret die
Person des Bischofs ist, der als Reprisentant der Gemeinde den Akt vollzieht, und ande-
rerseits bei der katholischen Ordination der Bischof seine Vollmacht, das Weihesakra-
ment zu spenden, nicht nur als Dienst an der Gemeinde, sondern auch im Dienst der
Gemeinde vollzieht. Es ist hier auch eine Frage der Deutung, welche Aspekte man stir-
ker akzentuiert sehen will.

Schwieriger verhilt es sich mit dem zweiten Gegensatz, weil er nicht nur mit der
Frage der apostolischen Sukzession, sondern auch und vor allem mit dem Sakramen-
tenverstindnis selbst zusammenhingt. Hier kann es hilfreich sein, einige fundamentale
Missverstindnisse auf beiden Seiten auszurdumen. Bei der katholischen Ordination ist
es nicht der Bischof, der dem Weihekandidaten die geistliche Befihigung verleiht oder
die Amtsgnade als solche mitteilt, auch wenn er durch die Handauflegung das Amt iiber-
tragt und das Weihesakrament spendet. Denn zum einen muss schon vor Zulassung zur
Weihe, wenn auch nicht aufirrtumsfreie Weise, die geistliche Berufung und Eignung des
Kandidaten erkannt sein (etwa vor einer Priesterweihe durch den Regens des Priester-
seminars oder andere Personen der Didzese), sodass diese bei der Ordination nicht erst
zuerkannt, sondern als bereits vorhanden anerkannt werden. Zum anderen ist es immer
Gott selbst und kann es nur Gott sein, der seine Gnade — sei es unmittelbar oder vermit-
telt durch Menschen, sakramentale Zeichen oder dhnliches — mitteilt. Von daher wire es
auch ein grofies Missverstindnis, zu meinen, der Weihekandidat wiirde bei der Hand-
auflegung auf quasi magische und automatische Weise schlagartig die gesamte Fiille der
Amtsgnade empfangen, so dass er von da an eine andere Person ist. Die Amtsgnade, die
Gott verbunden mit dem sichtbaren Zeichen der Handauflegung dem Weihekandidaten
schenkt, ist vielmehr als ein kommunikatives Geschehen zwischen Gott und dem Kan-
didaten anzusehen, das bereits bei der Vorbereitung auf die Ordination anhebrt, die ge-
samte Weiheliturgie anhilt und auch danach nicht abklingt, sondern sich im Gegenteil
immer noch weiter vertieft, sofern der Geweihte sein Amt in einer lebendigen Christus-
und Gottesbeziehung und in echter Offenheit fiir den Heiligen Geist und seine Mitmen-
schen, denen er dient, ausiibt. So betrachtet ist die Handauflegung nicht einfach dufiere
Ursache fiir die gottliche Mitteilung der Amtsgnade, sondern auch und mehr noch deren
zeichenhafter Ausdruck.

Ein fatales Missverstindnis wire es, zu meinen, Amtsgnade sei ausschliefilich an das
Weihesakrament gebunden und deshalb nur bei der sakramentalen Ordination gegeben.
Weil Gott, wie Katholiken in gliubigem Vertrauen annehmen, bei giiltig gespendetem
Sakrament dem Geweihten immer die nétige Amtsgnade gewihrt, heifdt das nicht, dass
er sie nur dann gewihrt.

Amtsgnade oder noch allgemeiner geistliche Berufung und Eignung aufderhalb sa-
kramentalen Priestertums und sakramentaler Ordination grundsitzlich ausschlieRen
zu wollen, hiefle in der Tat, Gottes Souverinitit in anmafiender Weise einschrinken zu
wollen. Warum sollte Gott bei evangelischer Ordination den Amtstragern iiber die geist-

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

liche Berufung hinaus - zeichenhaft etwa durch den Segen, den die ganze Gemeinde fiir
den Ordinierten erbittet und der Bischof spendet —, nicht das verleihen, was Katholi-
ken unter Amtsgnade verstehen. Das Charisma, also die pneumatische Seite des Amtes,
umfasst den gesamten Amtsbeistand Gottes, nicht nur die anfingliche Berufung.

Schliefilich wire es ein grobes Missverstindnis, anzunehmen, Gott wiirde durch den
sakramentalen Charakter der Ordination in seiner Souverdnitit vom handelnden Bi-
schof eingeschrinkt. Der sakramentale Charakter macht die Ordination und das Amt
nicht zu blofSem Menschenwerk, ist nicht der anmafende Versuch, iiber Gott und seine
Gnade durch duflere Zeichen zu verfiigen. Dass Gott seine Gnade an duflere, sakramen-
tale Zeichen bindet, die letztlich auf die Inkarnation seines Sohnes in Jesus Christus zu-
riickgehen, bedeutet nicht Einschrinkung, sondern Ausdruck seiner Souverdnitit. Aber
das fithrt zuriick zum Thema des Sakramentenverstindnisses.

Es geht also darum, die Amter der jeweils anderen Kirche voll und ganz als geistliche
Amter anzuerkennen und darauf zu vertrauen, dass die Amtstriger der jeweils anderen
Kirche im Normalfall echte Geistliche sind, die nicht nur eine geistliche Berufung zum
Amt haben, sondern sich des stindigen Beistands Gottes bei der Ausiibung ihres Am-
tes sicher sein diirfen. Katholische Christen sollten evangelischen Amtstragern nicht die
Rechtmifligkeit ihres Amtes und die Amtsgnade absprechen, bloR weil sie nicht sakra-
mental ordiniert sind, wie umgekehrt evangelische Christen katholischen Amtstrigern
nicht das Charisma als Fundament der Beauftragung absprechen und die Ordination als
blofRes Menschenwerk abtun sollten, blofR weil sie sakramental ordiniert sind. Wird ne-
ben natiirlichen Fihigkeiten und Qualifikationen das Geistliche/Pneumatische des Am-
tes in Verbindung mit einer rechtsgiiltigen Beauftragung nicht nur als etwas Wesent-
liches erkannt, sondern als etwas Gemeinsames anerkannt, ist weitere Einigung unter
den Kirchen méglich. Der Blick auf herausragende ordinierte Personlichkeiten, wie Ro-
ger Schutz, den reformierten Prior von Taizé (1915-2005), den baptistischen Pastor Mar-
tin Luther King (1929-1968), den anglikanischen Bischof Desmond Tutu (1931-2021) oder
Papst Johannes XXIII. (1881-1963), kann diese Einigung befliigeln.

In der Lima-Erklirung des Okumenischen Rates der Kirchen (1982) wird als Aus-
gangspunkt fiir das Amt in der Kirche die Berufung des ganzen Volkes Gottes herausgestellt
(M 1-6). Diese besteht darin, ,das Reich Gottes zu verkiinden und vorweg darzustellen*
(4). Um ihre Sendung als ganze erfiillen zu kénnen, braucht die Kirche allerdings , Per-
sonen, die 6ffentlich und stindig dafiir verantwortlich sind, auf ihre [der Kirche] fun-
damentale Abhingigkeit von Jesus Christus hinzuweisen (8), das heifit, sie braucht das
ordinierte Amt. Als Struktur dieses Amtes hat sich im 2. und 3. Jahrhundert die dreistufige
Gliederung in Bischof, Presbyter und Diakon durchgesetzt (22). In dieser Form sollte das
ordinierte Amt nicht blof} in einer persénlichen, sondern auch in einer ,kollegialen und
gemeinschaftlichen Weise“ ausgeiibt werden (26). Es ist selbst ein Charisma, darf aber
nicht zu einem Hindernis“ fiir die Vielfalt von Charismen in der Kirche werden (32).
Die Ordination in das Amt ist ,.ein Handeln Gottes und der Gemeinschaft, durch das die
Ordinierten durch den Geist fiir ihre Aufgabe gestirkt und durch die Anerkennung und
Gebete der Gemeinde getragen werden“ (40).

Die Kirche bekennt in ihrem Glaubensbekenntnis, dass sie apostolisch ist. Sie ,lebt in
Kontinuitit mit den Aposteln und ihrer Verkiindigung“ (34). Wie spater im Jahr 2005 im
Dokument der Kommission fir Glauben und Kirchenverfassung itber Wesen und Aufirag

14.02.2026, 08:40:23.

193


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

der Kirche (Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Darstellung) erginzt wird, ist die
Kirche als apostolische Kirche ,zu allen Zeiten und an allen Orten dazu berufen, an der
Lehre der Apostel festzuhalten (vgl. Apg 2,42)“(67). Der offenbarte apostolische Glaube®*
List der Glaube der Kirche durch die Jahrhunderte“ (68). Er wird , auf einzigartige Weise
in der Heiligen Schrift bezeugt“ und auf besondere Weise ,,im Glaubensbekenntnis von
Nizida-Konstantinopel (381) zum Ausdruck gebracht“ (69).

Fiir die Okumene ist es von entscheidender Bedeutung, ob Kirchen, die eine apostoli-
sche Sukzession ihrer Bischofe kennen, die Apostolizitit von Kirchen anerkennen, deren
Bischofe nicht in dieser Sukzession stehen oder die iiberhaupt kein Bischofsamt haben, und
umgekehrt. Dazu hat bereits die Lima-Erklirung 1982 positiv festgestellt: ,In Kirchen,
die die Sukzession durch das Bischofsamt praktizieren, wird zunehmend anerkannt,
dass eine Kontinuitit im apostolischen Glauben, Gottesdienst und in der Sendung be-
wahrt ist in Kirchen, die nicht die Form des historischen Bischofsamtes beibehalten ha-
ben“(37). Um die gegenseitige Anerkennung der Amter zu erméglichen, appelliert umge-
kehrt das Dokument an die Kirchen ohne Bischofsamt, ,die bischofliche Sukzession als
ein Zeichen der Apostolizitit des Lebens der ganzen Kirche zu akzeptieren“ (38; vgl. 53b).
Laut Dokument iiber Wesen und Aufirag der Kirche von 2005 hat das 6kumenische Nach-
denken tiber das Amt der Bischoéfe sogar dazu beigetragen, ,bislang unerkannte Paralle-
len in der Ausiibung der Aufsicht zwischen episkopalen und nicht-episkopalen Kirchen ans
Licht zu bringen. Dariiber hinaus haben beide Kirchentypen in der jeweils anderen ein
bestimmtes Maf3 an Apostolizitit anerkennen kénnen, auch wenn iiber die Notwendig-
keit von Bischéfen weiterhin Uneinigkeit besteht (93)%.

Was die Ordination beziehungsweise das Amt von Frauen angeht, ist in der Lima-
Erklirung zu lesen:

Wo Christus gegenwartig ist, werden menschliche Schranken durchbrochen. Die Kir-
che ist berufen, der Welt das Bild einer neuen Menschheit zu vermitteln. In Christus ist
nicht Mann noch Frau (Gal 3,28). [..] Eine zunehmende Zahl von Kirchen hat entschie-
den, dass weder biblische noch theologische Griinde gegen die Ordination von Frauen
sprechen, und viele von ihnen haben inzwischen Frauen ordiniert. Viele Kirchen sind
jedoch der Meinung, dass die Tradition der Kirche in dieser Hinsicht nicht gedndert
werden darf* (18).

Im Kommentar dazu heifSt es:

,Diejenigen Kirchen, die Frauen ordinieren, tun dies aus ihrem Verstiandnis des Evan-
geliums und des Amtes heraus. Es beruht fiir sie auf der tiefen theologischen Uber-
zeugung, dass es dem ordinierten Amt an Fiille mangelt, wenn es auf ein Geschlecht
beschrankt ist. Diese theologische Uberzeugung wurde verstarkt durch ihre Erfahrung
indenJahren, in denen sie Frauen in ihr ordiniertes Amt einbezogen haben. Sie haben
erfahren, dass die Gaben der Frauen so breit gestreut und vielseitig sind wie die der
Manner und dass ihr Amt vom Heiligen Geist in ebenso vollem Mafie gesegnet ist wie
das Amt der Manner“ (18).

864 Vgl.Jud 3.
865 H.d.V.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Der Lima-Erklirung zufolge werden Menschen auf verschiedene Weise zum ordinierten
Amt berufen. Es gibt ein personliches Wissen um einen Rufdes Herrn, sich dem ordinier-
ten Amt zu verpflichten. , Dieser Ruf muss bestitigt werden durch die Anerkennung der
— natiirlich wie geistlich geschenkten — Begabungen und Gnadengaben der bestimm-
ten Person durch die Kirche, die zur Amtsausiibung notwendig sind“ (45). Kandidaten
fiir das ordinierte Amt benétigen eine angemessene Vorbereitung durch das Studium der
heiligen Schrift und Theologie, Gebet und Spiritualitit und durch Vertrautheit mit den
sozialen und menschlichen Gegebenheiten in der heutigen Welt (47).
Am Ende ermutigt und empfiehlt die Erklirung:

,Kirchen kénnen in kumenischen Gesprichen ihre jeweiligen ordinierten Amteraner-
kennen, wenn sie sich gegenseitig gewiss sind in ihrer Absicht, das Amt von Wort und
Sakrament weiterzugeben in Kontinuitidt mit der apostolischen Zeit. Der Akt der Wei-
tergabe sollte in Ubereinstimmung mit der apostolischen Tradition geschehen, die die
Anrufung des Heiligen Geistes und die Handauflegung einschliefRt“ (52).

EinunddreiRig Jahre nach der Lima-Erklirung und acht Jahre nach dem Dokument iitber
Wesen und Auftrag der Kirche zieht — was das ordinierte Amt innerhalb der Kirche angeht —
die Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung in ihrer Studie iiber Die Kirche (Auf
dem Weg zu einer gemeinsamen Vision) im Jahr 2013 schlieflich die folgende Bilanz.

Einige Kirchen sind davon itberzeugt, ,dass das ordinierte Amt in einem besonderen
Verhiltnis zum einzigartigen Priestertum Christi steht und dass es sich, trotz einer ge-
wissen Verwandtschaft, von der in 1. Petr 2,9 beschriebenen koniglichen Priesterschaft
unterscheidet” (45). Diese Kirchen glauben, dass einige Personen durch das Sakrament
der Ordination fiir eine bestimmte priesterliche Funktion geweiht sind, wie anglika-
nisch/rémisch-katholische Texte und der orthodox/rémisch-katholische Dialog zeigen.
,Andere sehen ordinierte Amtstriger nicht als ,Priester‘ an, und manche verstehen die
Ordination nicht als Sakrament. AufRerdem streiten sich Christen auch iiber die traditio-
nelle Beschrankung der Ordination in das Amt von Wort und Sakrament ausschliefRlich
auf Minner“ (45).

Immerhin haben heute beinahe alle christlichen Gemeinschaften eine formale Amts-
struktur.

,Diese Struktur ist oft breit gefichert und spiegelt mehr oder weniger deutlich das
dreifache Muster episcopos-presbyteros-diaconos wider. Die Kirchen sind jedoch wei-
terhin geteilter Meinung dariiber, ob der ,historische Episkopat’ (d. h. Bischofe, die
in apostolischer Sukzession bis zuriick zu den frithesten Generationen der Kirche
geweiht wurden) oder die allgemeiner verstandene apostolische Sukzession des
ordinierten Amtes etwas ist, das Christus fiir seine Gemeinschaft im Sinn hatte.
Manche halten das dreifache Amt von Bischof, Presbyter und Diakon fiir ein Zeichen
der anhaltenden Treue zum Evangelium und fiir etwas, das lebenswichtig fiir die
apostolische Kontinuitdt der Kirche insgesamt ist. Im Gegensatz dazu ist fiir andere
die Treue zum Evangelium nicht so eng mit der Sukzession im Amt verbunden, und
einige sind misstrauisch gegeniiber dem historischen Episkopat, weil er ihrer Ansicht
nach missbraucht werden kann und daher potentiell fiir das Wohl der Gemeinschaft
schadlich ist“ (47).

14.02.2026, 08:40:23.

195


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Literatur

Karl Rahner/Herbert Vorgrimler: Kleines Theologisches Warterbuch [= KTW], 10., vollig neu
bearbeitete Auflage 1976.

Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rats der Kirchen:
Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklirungen [kurz Lima-Erkldrung], 1982.

Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rats der Kirchen:
Wesen und Auftrag der Kirche: Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Darstellung,
2005.

Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rats der Kirchen:
Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision, 2013.

1.3.7.6  Die Kirche Jesu Christi als Gemeinschaft von Kirchen

Das Kirchenverstindnis hingt eng mit dem Amtsverstindnis zusammen. Im GrofRen
und Ganzen stehen sich ein institutionelles Verstindnis auf Seiten der orthodoxen und
katholischen Kirchen und ein evangelisches Verstindnis auf Seiten der protestantischen
Kirchen gegeniiber. Wihrend es fiir die einen Kirche gibt, wo es im Volk der Gliubigen
Bischofe (und ihnen assistierende Priester) gibt, die sakramental geweiht sind und in
apostolischer Sukzession stehen, gibt es fiir die anderen Kirche dort, wo im Volk der
Glaubigen das Evangelium beziehungsweise das Wort Gottes als solches verkiindet, ge-
glaubt und gelebt wird und die Sakramente (der Taufe und des Abendmahls) in der rech-
ten Gesinnung gespendet und empfangen werden. Schon aus diesem Grund wird eine
dkumenisch angestrebte Einheit der Kirchen realistischerweise nur eine Einheit in Plu-
ralitit sein kénnen. Das ist keineswegs beunruhigend. Denn die Kirche Jesu Christi war
niemals eine uniforme Einheit, sie war von Anfang an plural, eine Einheit in Vielheit und
Verschiedenheit. Erst recht besteht sie heute nach etlichen Spaltungen real und konkret
nur als Gemeinschaft verschiedener Kirchen, die einander erginzen. Damit soll nicht
gesagt sein, dass alle Kirchen gleichermafien die Fiille Jesu Christi widerspiegeln.®*¢ Aber
damit ist gesagt, dass keine von ihnen die gesamte Fiille Jesu Christi fiir sich beanspru-
chenkann, dass alle etwas von dieser Fiille reprisentieren, dass alle einerseits ihr eigenes
Profil und andererseits gemessen an dieser Fiille ihre besonderen Einseitigkeiten und
Mingel, Versuchungen und Gefihrdungen haben.

Die rémisch-katholische Kirche kann fiir sich in Anspruch nehmen, infolge ihrer Amter
und Sakramente die institutionelle Fiille der Kirche Jesu Christi zu besitzen. Aber das
Institutionelle ist nur ein Aspekt und nur ein Kriterium dieser Fiille neben vielen an-
deren. Orthodoxe Kirchen feiern in ihrer Liturgie auf einzigartige Weise das Mysterium.
Evangelische Kirchen zeichnen sich nach wie vor durch besondere Nihe zum Evangelium
und besondere Wertschitzung des Wortes Gottes aus. In Freikirchen leben Christen ihren
gemeinsamen Glauben oft in einer Lebendigkeit und Menschlichkeit, die den entspre-
chenden Gemeinden und Einheiten in den GroRkirchen abgehen. Da der absolute Be-

866 Vgl. Kol 2,3.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

zugspunkt der Kirche die Person Jesu Christi beziehungsweise das Reich Gottes ist, ist jede
Kirche und jede einzelne Gemeinde oder Gemeinschaft genau in dem Maf} wahre Kirche
Jesu Christi, in dem sie als Gemeinschaft von Gliubigen auf dieses Reich, das ein Reich
des Friedens und der Gerechtigkeit, der Freiheit und der Liebe ist, nicht nur verweist,
sondern es in den eigenen Reihen verwirklicht.

Von daher kann das Ziel der Okumene nicht darin bestehen, dass sich die Kirchen
in ihren zwei Grundtypen (dem sakramental-institutionellen und dem evangelischen Typ)
oder drei Grundformen (der orthodoxen, katholischen und evangelischen Hauptkonfessi-
on) angleichen, sondern nur darin, dass sie sich in ihrer Eigenstindigkeit und Eigenart
gegenseitig anerkennen und wertschitzen. Alles andere wire heute auch nicht mehr rea-
listisch. Dennoch ist am Hauptziel der vollen Eucharistiegemeinschaft unbedingt festzuhal-
ten. Daher muss jede Kirche auf dem Weg dorthin bemiiht sein, die Amter der anderen
Kirchen, sofern das noch nicht geschehen ist, anzuerkennen und den anderen Kirchen
eucharistische Gastfreundschaft zu gewihren. Um die grifStmagliche sichtbare Einheit der
Christenheit zu erreichen, wire es iiber die Eucharistiegemeinschaft hinaus witnschens-
wert, dass es zumindest im Sinn eines Ehrenprimats ein kirchliches Amt gibt, das die
Einheit der Christenheit reprisentiert.

In ihrer Studie tiber Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision fasst die Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen die
okumenischen Konvergenzen beziiglich des Kirchenverstindnisses im Jahr 2013 in vier
Kapiteln zusammen: I. Gottes Auftrag und die Einheit der Kirche; II. Die Kirche des drei-
einigen Gottes; I11. Die Kirche: Wachsen in Gemeinschaft und IV. Die Kirche: In der Welt
und fir die Welt.

,Das christliche Verstindnis der Kirche und ihres Auftrags wurzelt®, so das Doku-
ment, ,in der Vision von Gottes grofem Plan (oder seiner ,Okonomie’) fiir die gesamte
Schopfung: dem ,Reich Gottes’, das sowohl von Jesus Christus versprochen als auch in
ihm offenbart wurde® (1). Seit ihren Urspriingen hat sich daher die Kirche ,in Wort und
Tat immer der Verkiindigung der frohen Botschaft von der Erlésung in Christus, dem
Feiern der Sakramente, insbesondere der Eucharistie, und der Bildung christlicher Ge-
meinden gewidmet“ (5). Die grofRe Herausforderung bestand fiir sie immer darin, ,das
Evangelium Jesu Christi so zu verkiinden, dass es in den unterschiedlichen Kontexten,
Sprachen und Kulturen derjenigen, die es horen, Resonanz findet“ (6).

Die sichtbare Einheit der Kirche ist dabei fiir eine glaubwiirdige Verkiindigung von
grundlegender Bedeutung. Sie verlangt, ,dass Kirchen fihig sind, jeweils in den anderen
die echte Gegenwart dessen zu erkennen, was im Glaubensbekenntnis von Nizda-Kon-
stantinopel (381) als die ,eine, heilige, katholische und apostolische Kirche' bezeichnet
wird“ (9).

Vom Verhaltnis der einzelnen Kirchen zur Kirche Jesu Christi haben kirchliche Ge-
meinschaften sehr unterschiedliche Auffassungen:

,LZurzeit identifizieren manche die Kirche Christi ausschliefilich mit ihrer eigenen Ge-
meinschaft, wihrend andere Gemeinschaften auRerhalb der eigenen ein reales, aber
unvollstindiges Vorhandensein der Elemente zugestehen, die die Kirche ausmachen.
Wieder andere sind unterschiedliche Arten von Biindnissen eingegangen, von denen
manche auch das gemeinsame Feiern von Gottesdiensten beinhalten. Einige glauben,

14.02.2026, 08:40:23.

197


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

dass sich die Kirche Christi in allen Gemeinschaften findet, die einen iberzeugenden
Anspruch erheben, christlich zu sein, wihrend andere daran festhalten, dass die Kir-
che Christi unsichtbar ist und wihrend dieser irdischen Pilgerreise nicht angemessen
identifiziert werden kann“ (10).

Alle Christen sind der Uberzeugung, dass die heilige Schrift normativen Charakter hat
und dass daher das biblische Zeugnis eine unersetzliche Quelle darstellt, ,wenn man ei-
ne gréfiere Ubereinstimmung zum Thema Kirche erzielen will“ (11). So hat der biblische
Begriff Koinonia (Gemeinschaft durch Teilhabe) bei der 6kumenischen Suche nach einem
gemeinsamen Verstindnis des Lebens und der Einheit der Kirche eine zentrale Bedeu-
tung gewonnen (13).

,Als eine von Gott gegriindete Gemeinschaft gehort die Kirche Gott und existiert nicht
fiir sich selbst. Sie ist ihrem ganzen Wesen nach missionarisch, dazu berufen und ge-
sandt, mitihrem eigenen Leben Zeugnis abzulegen fiirjene Gemeinschaft, die Gott fiir
die ganze Menschheit und fiir die gesamte Schopfung in seinem Reich vorgesehen hat
(13).

In Anlehnung an das Neue Testament (und auch an das Zweite Vatikanische Konzil) be-
stimmt das Konvergenzdokument die Kirche des Weiteren als das prophetische, pries-
terliche und kénigliche Volk Gottes, als Leib Christi und als Tempel des Heiligen Geistes
(17-21). Die Kirche ist eine, weil Gott einer ist.®¢’ Sie ist heilig, weil Gott heilig ist.®*® Sie
ist katholisch wegen der tiberreichen Giite Gottes, der will, dass allen Menschen geholfen
werde und alle zur Erkenntnis der Wahrheit kommen.®® Und sie ist apostolisch, ,weil der
Vater den Sohn sandte, um sie zu griinden. Der Sohn wiederum wihlte und sandte die
Apostel und Propheten und stattete sie an Pfingsten mit den Gaben des Heiligen Geis-
tes aus, um als Fundament der Kirche zu dienen und deren Auftrag vorzustehen.®”° Die
christliche Gemeinde ist dazu berufen, diesen apostolischen Urspriingen immer treu zu
bleiben. [...] Die apostolische Sukzession im Amt unter der Fithrung des Heiligen Geistes
soll der Apostolizitit der Kirche dienen“ (22).

Die Kirchen sind sich darin einig, dass die Kirche Christi ,,im Wesentlichen eine Ge-
meinschaftin dem dreieinigen Gott und gleichzeitig eine Gemeinschaft [ist], deren Glie-
der gemeinsam am Leben und an der Sendung Gottes teilhaben (vgl. 2 Petr1,4)“, dass die
Dreieinigkeit ,die Quelle und der Mittelpunkt aller Gemeinschaft“ und somit die Kirche

871

»sowohl eine gottliche als auch eine menschliche Realititist“ (23).°” Uneinig sind sich nach

wie vor hinsichtlich der institutionellen Strukturen oder der Amterordnung.

,Einige sehen bestimmte wesentliche Aspekte der Kirchenordnung als von Christus
selbst gewollt und fiir alle Zeit gestiftet; daher hitten die Christen, aus Treue zum

867 Vgl.Joh17,11;1 Tim 2,5.

868 Vgl.Jes 6,3; Lev 11,44f.

869 Vgl.1Tim2,4.

870 Vgl. Eph 2,20; Offb 21,14; und Klemens von Rom, Brief an die Korinther 42.
871 H.d.V.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Evangelium, keine Autoritit, diese gottlich gestiftete Struktur grundlegend zu veran-
dern. Manche versichern, dass die Ordnung der Kirche gemaf Gottes Berufung mehr
als eine Form annehmen kann, wihrend andere der Meinung sind, dass keine einzige
institutionelle Ordnung dem Willen Gottes zugeschrieben werden kann“ (24).

Die Kirchen stimmen darin iiberein, ,dass Gott die Kirche als bevorzugtes Mittel zur Ver-
wirklichung seines allumfassenden Heilsplans geschaffen hat“ und sie von daher Zeichen
und Dienerin dieses Heilsplans fiir die Welt ist (27). Sie stimmen jedoch nicht in der Frage
iiberein, ob man auf die Kirche den Ausdruck Sakrament anwenden sollte oder nicht.

,Diejenigen, die den Ausdruck ,die Kirche als Sakrament‘ verwenden, bestreiten we-
der die einzigartige Sakramentalitdt der Sakramente, noch bestreiten sie die Schwa-
che menschlicher Amtstrager. Andererseits leugnen diejenigen, die diesen Ausdruck
ablehnen, nicht die Tatsache, dass die Kirche ein wirksames Zeichen der Gegenwart
Cottes und seines Wirkens ist“ (27).

In diesen unterschiedlichen Auffassungen spiegelt sich eine legitime Vielfalt in den For-
mulierungen des Wesens und des Auftrags der Kirche wider.

Fir alle ist Kirche eine Gemeinschaft von Ortskirchen. Wenn es darum geht, das Ver-
hiltnis der Ortskirche und der universalen Kirche zu bestimmen, ist die Gemeinschafts-
ekklesiologie (oder Communio-Ekklesiologie) hilfreich. Die meisten Christen ,kénnen
im Allgemeinen der Definition der lokalen Kirche als einer Gemeinschaft von getauften
Glaubigen zustimmen, in der das Wort Gottes gepredigt wird, der apostolische Glau-
be bekannt wird, die Sakramente gefeiert werden und ein von Bischéfen oder anderen
Amtstrigern ausgeiibtes Amt der Episkopé der Gemeinschaft dient“(30). Auch teilen vie-
le Kirchen die Auffassung, ,dass Christus, durch den Willen des Vaters und die Kraft des
Heiligen Geistes, in der Ortskirche wahrhaft gegenwirtig ist (sie ist ,ganz Kirche’) und
dass es gerade diese Gegenwart Christi ist, die die Ortskirche dazu antreibt, in Gemein-
schaft mit der Universalkirche zu stehen (sie ist nicht ,die ganze Kirche)“ (32).

Fir alle ist die Kirche eine eschatologische Realitit, ,die das Reich Gottes bereits vor-
wegnimmt, aber noch nicht dessen vollstindige Verwirklichung darstellt (33). Der Hei-
lige Geist ist ,der eigentlich Handelnde®, wenn es darum geht, das Reich Gottes zu ver-
wirklichen und die Kirche zu fithren, so dass sie diesem Prozess als Werk Gottes dient.

Alle Kirchen bestitigen, dass die Kirche als Pilgergemeinschaft mit der Realitit der
Siinde zu kimpfen hat. Vom Verhiltnis zwischen der Heiligkeit der Kirche und der
menschlichen Siinde gibt es jedoch sehr unterschiedliche Auffassungen.

LFlreinige bestatigtihre Tradition, dass die Kirche [als Institution] ohne Stinde ist, weil
sie als Leib des siindenlosen Christus nicht siindigen kann. Andere halten es fiir ange-
messen, die Kirche als siindig zu bezeichnen, da Siinde systemimmanent werden und
damit die Institution Kirche selbst infizieren kann, und obwohl! Stinde im Widerspruch
zur wahren Identitat der Kirche steht, ist sie dennoch real“ (35).

Wahrend Siinde im Widerspruch zur Identitit der Kirche steht, ist Heiligkeit ein Aus-
druck ihrer Identitit.

14.02.2026, 08:40:23.

199


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Da alle Autoritdt in der Kirche ,von ihrem Herrn und Haupt, Jesus Christus“ kommt
(48), muss sie in ihren verschiedenen Formen und auf den verschiedenen Ebenen — etwa
der Ebene der heiligen Schrift, der Tradition, des Gottesdienstes, der Konzilien und Syn-
oden — ,von reiner Macht unterschieden werden® (50). Als Gabe des Heiligen Geistes ist
sie fiir den Dienst der Kirche in Liebe bestimmt. , Ihre Ausiibung schlie3t die Beteiligung
der gesamten Gemeinschaft ein, deren Glaubenssinn (Sensus fidei) zum allgemeinen Ver-
stindnis des Wortes Gottes beitragt* (51).

Alle Gemeinschaften, ob unter bischoflicher Ordnung oder nicht, sehen nach wie vor
die Notwendigkeit eines Amtes oder Dienstes der Koordination (Episkopé). ,In jedem Fall
dient die Episkopé der Erhaltung der Kontinuitit im apostolischen Glauben und der Ein-
heit des Lebens“ (52). Die Ausiibung des ordinierten Amtes muss ,,im Leben der Gemein-
schaft verwurzelt sein“ und durch die Kirche im Sinn der , Synodalitit“ oder , Konziliari-
tit“ beaufsichtigt werden (s2f).

Vorliufig sind die Christen noch uneins dariiber, ob ein universales Primatamt fur die
christliche Einheit ,notwendig oder gar wiinschenswert ist, obgleich in mehreren bilate-
ralen Gesprichen der Wert eines Amtes im Dienste der Einheit der gesamten christlichen
Gemeinschaft anerkannt und sogar die Moglichkeit in Betracht gezogen wurde, dass ein
derartiges Amt zum Willen Christi fiir seine Kirche gehoren konnte* (57).

Der Auftrag der Kirche besteht darin, der Verwandlung der Welt im Sinne des Rei-
ches Gottes zu dienen und ,allen Vélkern in Wort und Tat die gute Nachricht von der
Erlésung durch Jesus Christus zu verkiindigen (vgl. Mk 16,15) (59). Die Kirche ist von
Christus kraft des Heiligen Geistes dazu berufen, Zeugnis fir die Versohnung, Heilung
und Verwandlung der Schépfung durch Gott den Vater abzulegen. ,Daher ist die Forde-
rung von Gerechtigkeit und Frieden ein wesentlicher Aspekt der Evangelisation® (59).

Die Kirche umfasst alle sozialwirtschaftlichen Klassen, da sowohl Reiche als auch Ar-
me die Erlésung brauchen, die nur Gott geben kann. Aber nach dem Beispiel Jesu ist sie
,dazu berufen und auf besondere Weise dazu ermichtigt, das Los derer zu teilen, die
leiden, und fir die Bediirftigen und Ausgegrenzten zu sorgen” (66). Gemeinsam mit al-
len Menschen guten Willens bemiiht sie sich um die Sorge fiir die Schépfung. Sie stellt
sich ,dem Missbrauch und der Zerstérung der Erde entgegen und beteiligt sich an Gottes
Heilung der zerbrochenen Beziehungen zwischen Schopfung und Menschheit“ (66).

Wie der Konvergenztext iiber Die Kirche am Ende noch einmal bekriftigt, wider-
spricht die Zerrissenheit und Spaltung der Christenheit dem Willen Christi, dass seine
Jiinger eins sein sollen®”, und behindert den Auftrag der Kirche. Aus diesem Grund ,,ist
die Wiederherstellung der Einheit unter den Christen unter der Leitung des Heiligen
Geistes eine so dringende Aufgabe“ (68).

Ein erfreuliches Zeichen der Okumene in Deutschland ist das Votum Gemeinsam am
Tisch des Herrn des Okumenischen Arbeitskreises (OAK) evangelischer und katholischer
Theologen, das am 11. September 2019 in Frankfurt am Main vorgestellt wurde. Der Kreis,
der sich seit 1946 auf wissenschaftlicher Ebene mit kontroverstheologischen Fragen be-
schiftigt, um die 6kumenischen Entwicklungen zu fordern, spricht sich darin fiir eine
gegenseitige Einladung der Kirchen zur Feier des Abendmahls beziehungsweise der Eu-
charistie unter Anerkennung der jeweiligen liturgischen Feier- und Leitungsgestalten

872 Joh17,21.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

aus. Das 6kumenische Dokument, ,das auf der Basis einer intensiven wissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit dem Zeugnis der Heiligen Schrift argumentiert und deutlich
macht, dass die Vielfalt der unterschiedlichen Traditionen nicht Beliebigkeit, sondern
Reichtum bedeutet“*”?, versteht sich als Diskussionsbeitrag fiir die weitere Beratung der
Kirchen tiber das gemeinsame Abendmahl. Es beruft sich am Ende auf die bereits ge-
machte positive Erfahrung:

,Die Erfahrung spricht dafiir, dass das Erleben eucharistischer Gemeinschaft in der Fei-
er des Abendmahls auch eine Quelle der Hoffnung auf dem Weg zu dem von Cott ge-
wiinschten Ziel ist: der vollen sichtbaren Einheit der Kirche in der Gegenwart des Rei-
ches Cottes. Auf dem Weg dorthin kdnnen die in der Taufe sakramental bereits ver-
bundenen Menschen in der Feier des Mahls Kraft schopfen fiir die Bewahrung ihres
Lebensalltags sowie Ermutigung erfahren fiir den Dienst am Nichsten in der Welt.“474

Aus katholischer Sicht lief3en sich abschliefend noch folgende Hinweise zur 6kumeni-
schen Einigung geben.

Wie Walter Kasper in seinen Schriften zur Okumene darlegt, sind sich die Kirchen nicht
dariiber einig, worin die letztlich angestrebte Kircheneinheit bestehen soll: in einer fode-
ralen oder einer korporativen Einheit. Ihm zufolge kann und darf ,die gegenseitige An-
erkennung von Kirchengemeinschaften vermittelst der Anerkennung ihrer Bekenntnis-
schriften, Sakramente und Amter [...] nicht das letzte Ziel der 6kumenischen Bemithun-
gen sein, denn das hiefRe, beim Modell der Anerkennung stehen zu bleiben und nicht zum

Modell der organischen Union voranschreiten zu wollen.®”

,Im Modell der Anerkennung verstehen sich die unterschiedlich bleibenden Partner
gegenseitig ohne Vorbehalt als legitime Kirche Jesu Christi. Sie kdnnen Eucharistie
miteinander feiern und die Amtstrager der anderen Kirche kénnen ihre Funktion auch
in der eigenen Kirche ausiiben. Die selbstindig bleibenden Kirchen bilden danach
Gliedkirchen der einen Kirche Jesu Christi, deren Einheit aber nach diesem Modell
keine strukturierte Gestalt annimmt <7

Das Modell der Anerkennung wiirde sich nach Kasper auf eine blofRe Aktionsgemein-
schaft und eine blof3e Foderation von selbstindig bleibenden Kirchen beschrinken.

,Anders im Modell der organischen Union, nach dem eine Gemeinschaft mit eigener
Identitdt entsteht, die sich auch institutionellen Ausdruck verleiht, so dass die Kirche
als die eine Kirche sprechen und handeln kann. Eine solche sichtbare Kircheneinheit
gilt heute nicht mehr allein als Anliegen der katholischen Seite.“®””

873 So Heinrich Bedford-Strohm.
874 Gemeinsam am Tisch des Herrn, 57.
875 Kasper 27.

876 Ebd.

877 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.

201


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Bei einer konziliar oder korporativ verstandenen Kircheneinheit als Ziel der Okumene
wire vor allem zu klaren, so Kasper, ob ,,alle Glaubenswahrheiten der [jeweils] anderen
Kirche [...] oder nur die von bestimmten Fundamentalartikeln (praktisch der altkirch-
lichen Glaubensbekenntnisse)“ anzuerkennen sind und wie die sichtbare Einheit insti-
tutionell zu gestalten ist, das heif3t konkret, wie das Petrusamt als , Dienst der Einheit*
verstanden und praktiziert werden soll. Fiir Kasper miisste die Antwort auf diese Fragen
yzumindest in Umrissen klar sein, bevor eine volle Anerkennung einer anderen Kirchen-
gemeinschaft als Kirche Jesu Christi moglich ist“*”®. Auch kénne die theologische Dis-
kussion der Modelle der Einheit ihren Abschluss ,nach katholischem Verstindnis allein
durch ein 6kumenisches Konzil finden“, an dem zwar die Kirchenleiter der anderen Kir-
chen aktiv teilnehmen wiirden, das aber im , traditionell-katholischen Sinn“ vom Papst
einberufen und geleitet wiirde.®”

Bei solchen von katholischer Seite gemachten Vorgaben inhaltlicher und formaler
Natur dirfte ein Scheitern des 6kumenischen Prozesses vorprogrammiert sein. Wenn
von vornherein nur das korporative Modell in Frage kommt und die volle Anerkennung
der anderen Kirchen als Kirche Jesu Christi nicht zuletzt von dem Verstindnis und der
Praxis des Petrusamtes, auf die man sich vorab einigt, abhingig gemacht wird, wenn
dariiber hinaus eine Einigung nur durch ein Konzil zu erreichen ist, das im rémisch-
katholischen Sinn (!) vom Papst geleitet und bestitigt wird, riickt eine Einigung in un-
erreichbare Ferne. Wenn tiberhaupt auf dem Weg eines konziliaren Prozesses die ge-
wiinschte duflere Kircheneinheit realistischerweise erreichbar sein soll, miisste dieser
Prozess ein echt geistlicher und damit ergebnisoffener Prozess sein, an dem sich alle
christlichen Kirchen von vornherein beteiligen. Hier scheint der Ansatz von Kurt Koch,
der in der Nachfolge von Walter Kasper zum Prafekten des Dikasteriums zur Férderung
der Einheit der Christen ernannt worden ist, vielversprechender zu sein, insofern das
von ihm herausgegebene Studiendokument Der Bischofvon Rom die bisherigen 6kumeni-
schen Dialogbemithungen diesbeziiglich auswertet und auf weiteren Dialog setzt. Aber
auch bei ihm wie bei Kasper, fiir den Eucharistiegemeinschaft und Kirchengemeinschaft
untrennbar zusammengehoren®*°, wird vorausgesetzt, dass zweitere der ersteren vor-
ausgehen muss. Kann nur tber sichtbare Kircheneinheit uneingeschrankte Eucharistie-
gemeinschaft erlangt werden, wird zweitere in ferne Zukunft verschoben. Aus diesem
Grund sollte der umgekehrte Weg beschritten werden. Statt itber die Kircheneinheit zur
Eucharistiegemeinschaft, sollten die Kirchen versuchen, iiber eine offizielle Anerken-
nung der Amter zur Eucharistiegemeinschaft und iiber sie zur Kircheneinheit zu gelan-
gen.

Hauptziel der Okumene ist und bleibt die Eucharistiegemeinschaft. Auf dem Weg dazu
wire der erste und wichtigste Schritt aufseiten der katholischen wie auch der orthodo-
xen Kirche sich uneingeschrinkt gegenseitig zur Eucharistie einzuladen und die Ordi-
nation der evangelischen Kirche wenigstens insoweit als ,sakramental“ anzuerkennen,
dass durch den vom Ordinierten beim Abendmahl gesprochenen Einsetzungsbericht Je-
sus Christus in den Zeichen von Brot und Wein, nicht anders als bei der katholischen

878 Ebd. 29.
879 Ebd.
880 Kasper 449.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

und orthodoxen Eucharistiefeier, real und leiblich gegenwirtig wird. Solange die katho-
lische Kirche erklirt, dass Jesus Christus nur dann in der Eucharistiefeier leiblich-real
gegenwirtig ist, wenn ihr ein Ordinierter vorsteht, der von einem Bischof aus der durch
Handauflegung gewihrleisteten apostolischen Sukzession ordiniert worden ist, wird es
auf dem Weg zur Eucharistiegemeinschaft kaum weitergehen.

Theologisch steht einer sakramentalen Anerkennung der evangelischen Ordination
von Seiten der katholischen Kirche nichts im Wege. Denn entscheidend ist nicht der Be-
grift ,Sakrament*, sondern die ,Sache“, die damit gemeint ist, wie Walter Kasper resii-
miert:

,Die ,Sache‘ der Ordination (das Wort ,Ordination’ ist auch katholischerseits der amtli-
che terminus technicus fiir das, was man in Deutschland als Priesterweihe bezeichnet)
besteht darin, dass dem Ordinierten unter Handauflegung und Gebet die Gabe des
Geistes zur Ausiibung seiner besonderen Sendung in wirksamer Weise erfleht wird.
Diese Sendung beansprucht den Ordinierten in seiner ganzen Person. Sie pragt und
bestimmtihn bleibend in dem, was er vor Gott und den anderen ist. Deshalb kann die
Ordination nicht wiederholt werden. Wo dies festgehalten wird, da ist die wesentliche
,Sache’ dessen, was man in der katholischen Tradition als das Sakrament der Priester-
weihe und als den sakramentalen Charakter des Priestertums bezeichnet, gewahrt. '

Beides — das Gebet um die Gabe des Geistes unter Handauflegung und die Einmalig-
keit der Ordination - ist in der protestantischen Tradition gegeben, auch wenn sie die
Begriffe ,Sakrament“und ,sakramentaler Charakter“ verworfen hat.

Solange Katholiken einseitig darauf bestehen, dass die ,Fillle der Heilsmittel“ nur

in ihrer Kirche zu finden ist®?

und ,die einzige Kirche Christi“ nur in der katholischen
Kirche ,verwirklicht ist (subsistit)®®3, wird es kaum eine Einigung geben. Ihrer Siindhaf-
tigkeit und ihrer Mingel hinsichtlich der Fiille Christi eingedenk, sollte die katholische
Kirche auf dem Weg zur Einheit die anderen Kirchen méglichst bald als legitime Kirchen

Jesu Christi anerkennen, die sie hinsichtlich dieser Fiille erginzen.

Literatur

Walter Kasper: Einheit in Jesus Christus. Schriften zur Okumene 11, 2013.
Okumenischer Arbeitskreis: Gemeinsam am Tisch des Herrn, 2019.

1.3.7.7 Das Studiendokument Der Bischof von Rom: eine synodale Ausiibung

des papstlichen Primates
Am 13. Juni 2024 verdffentlichte das Dikasterium zur Férderung der Einheit der Chris-
ten mit Zustimmung von Papst Franziskus ein neues Okumene-Dokument mit dem Ti-
tel Der Bischof von Rom. Bei diesem Dokument handelt es sich nicht um ein verbindli-

881 Ebd. 237f; vgl. 224f.
882 UG3.
883 LG8.

14.02.2026, 08:40:23.

203


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

ches Lehrschreiben, sondern um ein ,Studiendokument, das heif3t ein Arbeitspapier,
das als Grundlage weiterer 6kumenischer und kircheninterner Gespriche dienen soll.
Sein Untertitel verrit bereits, in welche Richtung die neuen 6kumenischen Entwicklun-
gen gehen: Primat und Synodalitit in 6kumenischen Dialogen und Antworten auf die Enzyklika
LUtunum sint“. Zwischen dem Primat des Papstes und der Synodalitit (aufgefasst als Weg
gemeinsamen geistlichen Beratens) besteht folglich ein enger Zusammenhang, den Kurt
Koch, der Prifekt des Dikasteriums, in einem Interview so prizisiert hat: ,Der Primat
muss synodal ausgeiibt werden und die Synodalitit erfordert den Primat.“%8

Das Dokument verdankt seine Entstehung Papst Johannes Paul II., der in der Enzy-
klika Ut unum sint (1995) alle Christen eingeladen hatte, gemeinsam Formen zu finden, in
denen das Amt des Bischofs von Rom einen Dienst der Liebe verwirklichen kann, der von
den anderen anerkannt wird.®® Es fasst etwa dreilig Antworten auf diese Einladung,
die von Papst Benedikt XV1. und Papst Franziskus mehrfach bekriftigt wurde, und et-
wa fiinfzig Texte von 6kumenischen Dialogen zu diesem Thema zusammen.®*¢ Im Fol-
genden werden die Ergebnisse im Einzelnen vorgestellt (Kap. 1.3.7.7.1-1.3.7.7.4) und am
Ende kommentiert (Kap. 1.3.7.7.5).

Literatur

Dicastery for Promoting Christian Unity: The Bishop of Rome. Primacy and Synodalityinthe
Ecumenical Dialogues and in the Responses to the Encyclical Ut unum sint, A Study
Document [= BR], 2024.

1.3.771  Einfiihrung

Wie in der Einfiihrung erliutert wird, hat eine neue Phase des Verstindnisses und der
Austibung des Papstamtes bereits mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil begonnen, als
die Bedeutung der bischiflichen Kollegialitit stark hervorhoben wurde (1).%%” Spiter beton-
te besonders Franziskus, wie wichtig dabei die Synodalitit ist, die auf dem unfehlbaren
sensus fidei (Glaubenssinn) des Volkes Gottes beruht.®®® Immer wieder setzte er sich fiir
eine synodale (gemeinschaftliche) Kirche auf allen Ebenen ein (5). Ferner erdffnete er in
seinem Pontifikat neue Perspektiven fir eine synodale Ausiibung des Primats und trug
zu einem erneuerten Interesse an christlicher Einheit bei. Ihm zufolge sollte in der theo-
logischen Okumene nicht nur iiber dogmatische Unterschiede, sondern mehr noch iiber
die gegenwidrtige dkumenische Erfahrung der Gliubigen nachgedacht werden, stellt sie doch

884 Vatican News, 16.06.2024.

885 Vgl. UUS 95.

886 The Bishop of Rome [= BR], Vorwort.

887 Die Nummern des Dokumentes BR werden in runden Klammern im Haupttext angegeben (LG 23;
vgl. 27).

888 Bereits in seinem ersten Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium [= EC] (,Freude des Evangeli-
ums* bzw. ,Freude (iber das Evangelium®) im Jahr 2013 hat Papst Franziskus die Synodalitit her-
vorgehoben: EG 119.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

einen echten locus theologicus (Ort theologischer Erkenntnis) dar. Aus einem Dialog der
Lehre muss ein Dialog des Lebens und der Liebe werden (32).

1.3.772  Grundlegende theologische Fragen

Nachdem das Studiendokument dann im 1. Kapitel anhand der ausgewerteten Texte fest-
gestellt hat, dass das Interesse an der Frage nach dem pépstlichen Primat neu erwacht ist
und wieder ein positiver skumenischer Geist weht (31), geht es im 2. Kapitel vier grundlegen-
den theologischen Fragen nach, die in den verschiedenen 6kumenischen Beitrigen im-
mer wieder aufgetaucht sind: der Frage nach dem biblischen Fundament des Petrusamtes,
nach dem jus divinum (gottlichen Recht) dieses Amtes, nach dem Primat der Jurisdiktion
und dem der Unfehlbarkeit.

Was das erste Thema betrifft, ist laut Dokument eine der Friichte der theologischen
Dialoge eine neue Lesart der ,petrinischen Texte“ iiber die Rolle des Apostelfiirsten Pe-
trus.® Sie waren in der Vergangenheit ein Haupthindernis fiir die Einheit der Chris-
ten (165). Gegenwirtige Exegese hat nun aber ein neues, 6kumenisches Verstindnis die-
ser Texte ermoglicht und konfessionelle Lesarten in Frage gestellt (35). Katholiken sind
daher herausgefordert, anachronistische Projektionen spiterer doktrinirer und institu-
tioneller Entwicklungen in diese Texte als solche zu erkennen und zu vermeiden und die
Vielfalt von Bildern, Interpretationen und Modellen im Neuen Testament wiederzuent-
decken (36). Es gilt auch, die Vielfalt von Leitung im Neuen Testament wiederzuentde-
cken, da die Verantwortung fir pastorale Leitung nicht auf Petrus beschrinkt war (38).
SchlieRlich miissen sich Katholiken auch mit der Auffassung auseinandersetzen, dass
von einer Ubertragbarkeit des petrinischen Dienstes im Neuen Testament nicht die Re-
de ist (39). Aullerdem haben laut Dokument biblische Begriffe wie episkopé (das Amt der
Aufsicht), diakonia (Dienst) und das Konzept der ,petrinischen Funktion‘ dazu beigetra-
gen, ein umfassenderes Verstindnis der ,petrinischen Texte’ zu entwickeln (40—43).

Was das zweite kontroverse Thema angeht, ist nach katholischem Verstindnis der

890 wihrend die meisten

Primat des Bischofs von Rom eine Institution géttlichen Rechts
anderen Christen ihn nur fiir eine Institution menschlichen Rechts halten (48-56). Dank
hermeneutischer Klirungen ist es gelungen, diese traditionelle Dichotomie zu iiberwin-
den, indem der Primat sowohl als gottliches als auch als menschliches Recht betrach-
tet wird. Der Petrusprimat ist Teil des Willens Gottes fiir die Kirche und zugleich durch
die menschliche Geschichte vermittelt (166). Die 6kumenischen Dialoge haben die Un-
terscheidung zwischen géttlichem und menschlichem Recht weitgehend ersetzt durch
die Unterscheidung zwischen dem theologischen Wesen, das auf die Einheit der Christen
ausgerichtet ist, und der historischen Kontingenz des Primats (55) und dazu aufgerufen,
den historischen Kontext, der die Ausiibung des Primats in verschiedenen Regionen und
Epochen bedingt hat, stirker zu beriicksichtigen (166).

Hinsichtlich des dritten und vierten Themas stellt das Studiendokument fest, dass
auch die dogmatischen Definitionen des Ersten Vatikanischen Konzils ein erhebliches
Hindernis fiir andere Christen darstellen (167). Einige ckumenische Dialoge haben
jedoch vielversprechende Fortschritte gemacht, indem sie eine Neuauslegung dieses

889 Bes. Mt16,17-19; Joh 21,15-17.
890 Siehe das Erste Vatikanische Konzil.

14.02.2026, 08:40:23.

205


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Konzils unternommen haben, die neue Wege fiir ein genaueres Verstindnis seiner
Lehre eroffnet. Dieser hermeneutische Ansatz unterstreicht, wie wichtig es ist, die
dogmatischen Aussagen des I. Vatikanums nicht isoliert zu interpretieren, sondern
im Licht ihres historischen Kontexts (60f), ihrer Intention (62f) und ihrer Rezeption (64—66)
zu sehen. Dabei wird zwischen ihrer Absicht und ithrem Ausdruck und zwischen ihrer
anschlief}enden Auslegung und dem Text selbst unterschieden.

Dem Dokument zufolge wurde die Lehre des I. Vatikanums vom Jurisdiktionsprimat
und der Unfehlbarkeit des Papstes durch die Theologie des II. Vatikanums von der Kol-
legialitit der Bischife und diese wiederum durch die Lehre von der Synodalitit der gesam-
ten Kirche, wie sie insbesondere Papst Franziskus vorangetrieben hat, weiterentwickelt
(66). Durch die Erforschung der Geschichte des Textes Pastor aeternus von Vatikanum 1%
und vor allem des Ablaufs und des Hintergrunds des Konzils konnten einige Dialoge die
dogmatische Definition der universalen Jurisdiktion des Papstes kliren helfen, indem sie
ihre Ausdehnung und ihre Grenzen aufgezeigt haben (so wird etwa daran erinnert, dass
die Vollmacht der bischéflichen Jurisdiktion durch den Papst nicht beeintrichtigt, son-
dern ,bejaht, gestirkt und geschiitzt“ werden soll*®*). In dhnlicher Weise konnten sie
den Wortlaut des Unfehlbarkeitsdogmas authellen und sich sogar auf bestimmte Aspek-
te seines Zwecks einigen, indem sie die Notwendigkeit einer personlichen Ausiibung des
Lehramtes unter bestimmten Umstinden anerkannt haben — immer unter der Voraus-
setzung, dass die Einheit der Christen eine Einheit in Wahrheit und Liebe ist.

Trotz dieser Klarstellungen, so riumt das Dokument ein, bleiben in den Dialogen Be-
denken (72). So wire etwa gegeniiber der pipstlichen Unfehlbarkeit der Primat des Evan-
geliums zu betonen. Auch sollte die Unfehlbarkeit im Dienst der Unzerstrbarkeit und all-
gemeinen Irrtumsfreiheit der ganzen Kirche stehen.?? Es fragt sich, ob die Lehre des I1. Va-
tikanums von der Kollegialitit der Bischife geniigend umgesetzt wurde. Schliefilich sollte
neu iiber das Verhiltnis von Lehrautoritit und Rezeption der Lehre durch die ganze Kirche
nachgedacht werden, wobei die Rolle des sensus fidei (oder auch sensus fidelium) sowohl als
Glaubenssinn des einzelnen Gliubigen als auch als Glaubenssinn des ganzen Gottesvol-
kes besonders wichtig wire.

1.3.77.3  Das Amt der Einheit

Im 3. Kapitel zeigt das Dokument, welche neuen Perspektiven sich fiir ein Amt der Ein-
heit in einer verséhnten Kirche ergeben. In vielen theologischen Beitrigen wurde mit
verschiedenen Begriindungen anerkannt, dass auf universaler Ebene ein Primat erfor-
derlich ist (74-87). Zusitzlich zur biblischen Begriindung, die traditionell von der katholi-
schen Kirche vertreten wird, wurden weitere Griinde angefiihrt: das Argument der apos-
tolischen Tradition, das ekklesiologische Argument und ein pragmatisches Argument.
So kam man unter Bezugnahme auf die apostolische Tradition bei einigen Dialogen zu dem
Schluss, dass das Christentum von den Anfingen der Kirche an auf apostolische Haupt-
sitze gegriindet war, die eine bestimmte Reihenfolge eingenommen haben. Dazu zihlte
der Stuhl von Rom als erster. Bei einigen Gesprichen wurde darauf hingewiesen, dass es

891 DH 3050-3075.
892 DH 3061.
893 Vgl. LG 25.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

eine gegenseitige Abhingigkeit von Primat und Synodalitit auf jeder Ebene des kirchli-
chen Lebens gibt: lokal, regional, aber auch universal. In einem weiteren, eher pragmati-
schen Argument wurde darauf aufmerksam gemacht, dass angesichts einer globalisierten
Welt der Sinn fiir die Notwendigkeit eines universalen Amtes der Einheit wichst.

Besonders im Dialog mit den orthodoxen und den orientalisch-orthodoxen Kirchen
hat sich erwiesen, dass Prinzipien und Modelle der Einheit, die im ersten Jahrtausend vorge-
herrscht haben, vorbildhaft fiir eine kiinftige Wiederherstellung der vollen Einheit blei-
ben (88-107). Bestimmte Kriterien dieses Jahrtausends wurden als Bezugspunkte und In-
spirationsquellen fiir eine allgemein annehmbare Ausiibung des Dienstes der Einheit auf
universaler Ebene gefunden, wie zum Beispiel der informelle — und nicht in erster Linie
jurisdiktionelle — Charakter der Ausdrucksformen der Gemeinschaft zwischen den Kir-
chen; der Ehrenprimat des Bischofs von Rom; die wechselseitige Abhingigkeit zwischen dem
Primatsverstindnis und der synodalen Dimension, wie sie im Kanon 34 der Apostolischen
Kanones®* veranschaulicht wird; das Beschwerderecht als Ausdruck der Gemeinschaft®>;
dervorbildliche Charakter der kumenischen Konzilien; und die Vielfult kirchlicher Modelle
(170).

Obwohl das erste Jahrtausend mafigeblich war, wurde in vielen Dialogen erkannt,
dass es weder idealisiert noch einfach nachgebildet werden sollte, nicht zuletzt, weil ein
Primat auf universaler Ebene auf die Herausforderungen der Gegenwart antworten sollte
(171). Daher wurden einige Grundsitze fiir die Ausitbung des Primats im 21. Jahrhundert
festgelegt (108-143). So stimmte man darin iiberein, dass mit den Ausdriicken ,alle*, ,ei-
nige“ und ,einer* drei einander erginzende Dimensionen der Kirche auf allen kirchlichen
Ebenen bezeichnet sind: die gemeinschaftliche Dimension, die auf dem Glaubenssinn (sen-
sus fidei) aller Getauften beruht, die kollegiale Dimension, die vor allem in der bischéfli-
chen Kollegialitit sichtbar wird, und die personliche Dimension, die sich in der Primats-
funktion dufert. Alle drei Dimensionen — die kommunale, die kollegiale und die perso-
nale — sind jeweils auf der lokalen, der regionalen und der universalen Ebene wirksam
(172). Hier ist eine entscheidende Frage, welche Beziehung zwischen der Ortskirche und
der Universalkirche besteht, hat sie doch bedeutende Konsequenzen fiir die Ausitbung des
Primats. Die 6kumenischen Dialoge haben dazu beigetragen, sich auf die Gleichzeitigkeit
dieser Dimensionen zu einigen. Auch sei es nicht moglich, die dialektische Beziehung zwi-
schen der Ortskirche und der Universalkirche aufzuheben.

Bei den Dialogen wurde immer wieder die Notwendigkeit eines Gleichgewichts zwi-
schen der Ausiibung des Primats auf regionaler und universaler Ebene betont und fest-
gestellt, dass in den meisten christlichen Gemeinschaften die regionale Ebene fiir die Aus-
iibung des Primats und auch fiir ihre Sendung am wichtigsten ist. Einige theologische
Dialoge mit westlichen christlichen Gemeinschaften, die eine ,Asymmetrie zwischen
diesen Gemeinschaften und der katholischen Kirche festgestellt haben, forderten eine
Stirkung der katholischen Bischofskonferenzen, auch auf kontinentaler Ebene, und eine De-
zentralisierung nach dem Vorbild der alten patriarchalischen Kirchen (173).

894 Die Apostolischen Kanones sind eine Sammlung kirchenrechtlicher Normen aus dem 4. Jahrhun-
dert.
895 Siehe die Kanones von Sardica aus dem Jahr 342/43.

14.02.2026, 08:40:23.

207


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Auch wurde die Bedeutung des Subsidiarititsprinzips hervorgehoben: Keine Angele-
genheit, die auf einer niedrigeren Ebene angemessen behandelt werden kann, sollte auf
einer hoheren Ebene behandelt werden. Einige Dialoge wandten dieses Prinzip bereits
an und suchten nach einem akzeptablen Modell der , Einheit in Vielfalt“ mit der katholi-
schen Kirche. Man argumentierte, dass die Macht des Bischofs von Rom nicht iiber das
hinausgehen sollte, was fiir die Ausiibung seines Dienstes der Einheit auf universaler
Ebene notwendig ist. Auch schlug man vor, dass er seine Macht freiwillig begrenzt — wo-
bei anerkannt wurde, dass er ein ausreichendes Maf3 an Autoritit bendtigt, um mit den
vielen Herausforderungen und komplexen Verpflichtungen seines Dienstes umgehen zu
konnen (176).

1.3.774  Einige praktische Arbeitsvorschlage fiir die katholische Kirche

Schlieflich unterbreitet das Studiendokument im 4. Kapitel noch einige praktische Ar-
beitsvorschlige, die von den 6kumenischen Beitrigen kamen und sich an die katholische
Kirche richteten (144-160).

Ein erster Vorschlag bestand darin, die dogmatischen Aussagen des Ersten Vatikani-
schen Konzils mit ihren heute missverstindlichen und andere Christen krankenden For-
mulierungen neu zu interpretieren, neu zu kommentieren oder sogar neu zu formulieren,
sie dem aktuellen kulturellen und 6kumenischen Kontext anzupassen und zu versuchen,
sie in eine Ekklesiologie der Communio (Gemeinschaft) zu integrieren (145-147; 178).

Ein zweiter Vorschlag bezog sich auf die Art und Weise, wie der Bischof von Rom den
Primat ausiiben sollte. Es sollte klarer zwischen seinen verschiedenen Aufgaben unter-
schieden werden, insbesondere zwischen seinem patriarchalischen Amt in der westlichen
Kirche und seinem primatialen (vorrangigen) Amt der Einheit in der Gemeinschaft der
Kirchen. Auch sollte ein grofierer Akzent auf die Ausitbung des Papstamtes in seiner Teil-
kirche, der Diozese Rom, gelegt werden. Dies konnte das Bischofsamt, das er mit den an-
deren Bischofen teilt, unterstreichen und das Bild des Papsttums erneuern.

Um die Synodalitit nachinnen, das heifst innerhalb der katholischen Kirche, ging es bei
einem dritten Vorschlag. Wie die theologischen Dialoge deutlich gemacht haben, besteht
eine gegenseitige Relation zwischen der Synodalitit der katholischen Kirche nach innen
und der Glaubwiirdigkeit ihres 6kumenischen Engagements nach aufen (153). Deshalb
sollte die Synodalitit nach innen weiterentwickelt werden, indem man weitere Uberle-
gungen zur Autoritit der nationalen und regionalen katholischen Bischofskonferenzen und
ihre Beziehung zur Bischofssynode und zur rémischen Kurie anstellt. Auch wire es not-
wendig, auf universaler Ebene das gesamte Gottesvolk besser in die synodalen Prozesse
einzubeziehen.

Aufdie Synodalitiit nach aufSen zielte schlieRlich ein vierter Vorschlag. Das Konzept der
Synodalitit lasse sich ndmlich auch auf die Beziehungen der katholischen Kirche zu an-
deren christlichen Gemeinschaften anwenden, insofern der 6kumenische Weg ein Pro-
zess des ,gemeinsamen Gehens“ist (156). In diesem Sinn sollte durch regelmifSige Treffen
zwischen Kirchenfiihrern weltweit die ,konziliare Gemeinschaft“ sowie durch regelmiRiige
Konsultationen und gemeinsame Aktionen und Zeugnisse zwischen Bischifen und Kirchen-
oberhiuptern die Synodalitit zwischen den Kirchen geférdert werden.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

1.3.775 Bestatigung des pépstlichen Jurisdiktionsprimats im Studiendokument

Unmittelbar nach seinem Erscheinen ist das Studiendokument sowohl innerhalb als
auch auflerhalb der katholischen Kirche iiberwiegend positiv aufgenommen worden.
Anglikaner, Lutheraner, Armenier und andere christliche Kirchen begriifiten es als
6kumenischen Fortschritt.

Auch wenn das Studiendokument fiir ein synodales Verstindnis und eine synodale
Ausiibung des Papstamtes wirbt, kann es nicht dariiber hinwegtiuschen, dass sich die
Leitungsstruktur der romisch-katholischen Kirche, wie sie vom Papst und schliefilich
von der Mehrheit der Teilnehmer auf dem Ersten Vatikanischen Konzil intendiert war,
als solche nicht indert. Indem das Dokument auf Lumen Gentium 22 verweist (66), be-
ruft es sich auf jene Stelle aus der ,dogmatischen Konstitution iiber die Kirche“ des II.
Vatikanum, in der die hierarchische Uberordnung des Bischofs von Rom iiber alle anderen
Bischéfe ,,sowohl einzeln fiir sich als auch alle zugleich“ aus Pastor aeternus®*®, der ,dog-
matischen Konstitution iiber die Kirche Christi“ des I. Vatikanum, bekriftigt wird. Das
macht deutlich, dass es trotz der Kollegialitit der Bischéfe und trotz neuer Synodalitit
beim uneingeschrinkten Jurisdiktionsprimat des Papstes bleibt und bleiben soll. Der Bi-
schof von Rom hat, wie es in Lumen Gentium heifdt, ,primatiale Gewalt iiber alle Hirten
und Glaubigen®, er hat,das Vorrecht*, kumenische ,Konzilien zu berufen, auf ihnen den
Vorsitz zu fithren und sie zu bestitigen®, das heifst aber auch gegebenenfalls abzuleh-
nen, indem er sie nicht bestitigt oder nicht annimmt.®”’ Er ist, wie es das Kirchenrecht
formuliert, ,Haupt des Bischofskollegiums, Stellvertreter Christi und Hirte der Gesamt-
kirche hier auf Erden®, weshalb er seine ,héchste, volle, unmittelbare und universale or-
dentliche Gewalt [...] immer frei ausiiben kann“.**® Auch Papst Franziskus selbst hat den
Jurisdiktionsprimat immer wieder sehr primatsbewusst, sprich autoritir ausgeiibt, in-
dem er etwa Apostolische Administratoren in Bistiimern, die nicht vakant sind, einge-
setzt und in Deutschland in die Debatte um den Kommunionempfang von nichtkatho-
lischen Ehepartnern und in den Synodalen Weg eingegriffen hat. In dieser Hinsicht ist
er hinter seinem eigenen Programm einer heilsamen ,Dezentralisierung” zuriickgeblie-
ben. Unabhingig davon, wie kollegial und synodal ein Papst auch immer sein primatia-
les Amtin der rémisch-katholischen Kirche ausiiben will: Es bleibt (zunichst) dabei, dass
die hochste Lehrautoritit und hochste Rechtsgewalt bei ihm liegt, dass er Gesetzgeber
und hochster Richter ist, iiber dem es kein weiteres Berufungsgericht mehr gibt, dass er
Bischéfe nicht nur ernennen, sondern auch absetzen kann, wie das zuletzt Franziskus
im November 2023 mit der Absetzung eines Bischofs in Texas demonstriert hat.

Schaut man mit weltlichem Blick auf die Institution der romisch-katholischen Kir-
che, sind die Machtverhiltnisse klar. Es gibt in der Kirche zwei amtliche Vollmachten, die
aufeinander bezogen, aber nicht identisch sind: die sakramentale Vollmacht (oder Wei-
hegewalt) und die Leitungs- und Lehrvollmacht (oder Hirtengewalt). Was erstere betrifft,
verleiht die Weihe laut Kirchenrecht den Bischéfen und Priestern ,die Vollmacht, in der
Person Christi, des Hauptes, zu handeln, und den Diakonen ,die Kraft, dem Volk Gottes

896 DH 30603063 3064.
897 LG 22.
898 Can.331CIC/1983.

14.02.2026, 08:40:23.

209


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

in der Diakonie der Liturgie, des Wortes und der Liebe zu dienen“.*” Wihrend an der
sakramentalen Vollmacht auch Priester und Diakone teilhaben, liegt die Leitungs- und
Lehrvollmacht ausschlieRlich beim Kollegium der Bischofe mit und unter dem Papst (vgl.
66).

Nicht so klar ist hingegen, was unter Synodalitit zu verstehen ist.

1.3.8 Wiederentdeckte Synodalitat in der romisch-katholischen Kirche

Papst Franziskus lag in seiner Amtszeit von Anfang an neben der Hinwendung der Kir-
che zu den Armen an ihrer Synodalitit als einem neuen, geistlichen Umgang mitein-
ander. Daher initiierte er in der romisch-katholischen Kirche die Weltsynode, die von
2021-2024 in Rom stattfand. Obwohl er kein Freund struktureller und lehrmiRiger Re-
formen war, wollte er mit der Synode die Kirche von Grund auf erneuern. In diesem Ka-
pitelwird daher unter der Riicksicht von Reformen kurz an sein Pontifikat erinnert (Kap.
1.3.8.1), bevor das Reformpotential der Synode selbst erkundet wird (Kap. 1.3.8.2).
Vorab mag es niitzlich sein, Reformen aufzuzihlen, die nach Auffassung vieler west-
licher Katholikinnen und Katholiken unter den Reformstau in der romisch-katholischen
Kirche fallen: neben der Kurienreform die Dezentralisierung der auf Rom zentrierten Kir-
chenleitung, die Form der Bischofsernennungen (nur noch mit lokalkirchlicher Mitspra-
che und keinesfalls mehr gegen den Willen von Seelsorgerinnen und Seelsorgern und
dem Kirchenvolk), der Abbau der absolutistischen Monarchie (primir auf pipstlicher, aber
auch auf bischéflicher Ebene), die Uberwindung der Trennung zwischen Klerus und Lai-
en beziehungsweise die Uberwindung des Klerikalismus, die Reform des stark klerikalen
Kirchenrechts (CIC), der erweiterte Zugang zu den kirchlichen Weihe- und Leitungsamtern
(auch fir Frauen und Viri probati) und damit verbunden die Abschaffung des Pflichtzo-
libats fur Weltpriester, die Revision der Sexualmoral mit den bekannten kategorischen
Verboten, die Zulassung wiederverheirateter Geschiedener zur Kommunion, die Anpassung
der Ehe- und Familienlehre (wie auch der Sexualmoral) an die heutige Lebensrealitit, die
Anerkennung des Menschenrechts auf Selbstbestimmung (individuell und sozial), Aufkli-
rung, Entschidigung und Privention, was den kirchlichen Missbrauch betrifft, in 6ku-
menischer Hinsicht die Interkommunion sowie eine Weiterentwicklung der theologischen
Ethik, etwa der Medizinethik. Was letztere angeht, sei eigens auf das Werk von Stephan
Ernst Am Anfang und Ende des Lebens. Grundfragen medizinischer Ethik (2020) hingewiesen.
Im Sinn einer ,autonomen Moralvertritt Ernst als Grundprinzip verantwortlichen
Handelns das Prinzip der VerhiltnismifSigkeit beziehungsweise der zu vermeidenden Unver-
haltnismafSigkeit, wonach eine Handlung dann unverantwortlich ist, wenn sie in univer-
saler Perspektive unverhiltnismafig wird, das heiflt die mitverursachten oder zugelas-
senen Ubel und Schiden gréfer als notwendig sind. Ernst greift damit ein Prinzip auf,
das sowohl im Bereich der Rechtswissenschaft als auch in der angewandten Ethik (etwa
in der verantwortlichen Praxis von Arzten und Pflegern) leitend ist und macht es fiir die
theologische Ethik fruchtbar. Zur Behebung des Reformstaus wiren von daher im Sinn
groflerer Autonomie und VerhiltnismaRigkeit auch noch etliche moraltheologische Nor-

899 Can.1009, §3CIC.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

men, die den Anfang (z. B. Schwangerschaftsabbruch) und das Ende des Lebens (z. B.
assistierter Suizid) betreffen, neu zu bedenken.

Literatur

Stephan Ernst: Am Anfang und Ende des Lebens. Grundfragen medizinischer Ethik, 2020.

1.3.8.1 Das Pontifikat von Papst Franziskus

Schon bald nachdem Jorge Mario Bergoglio S] am 13. Mirz 2013 zum Papst gewihlt wor-
den war, erweckte er vor allem durch miindliche Aulerungen und symbolische Hand-
lungen den Eindruck, substantielle Reformen in der Kirche durchfithren zu wollen. Doch
wurden viele Glaubige im Laufe seiner Amtszeit in dieser Hoffnung enttiuscht. Denn es
zeigte sich, dass er als ,Sohn der Kirche*, wie er sich selbst bezeichnete, ihre Lehre und
Struktur nicht antasten wollte. So sagte er bereits im Juni 2013 in einem Interview:

LIch sehe ganz klar, dass das, was die Kirche heute braucht, die Fahigkeit ist, Wunden
zu heilen und die Herzen der Menschen zu warmen — Nahe und Verbundenheit. [...]
Barmherzigkeit ist die Medizin fiir alle Verwundeten. Die wichtigste Sache ist [...] die
erste Botschaft: ,Jesus Christus hat dich gerettet. [..] Ich trdume von einer Kirche als
Mutter und als Hirtin. Die Diener der Kirche miissen barmherzig sein, sich der Men-
schen annehmen, sie begleiten —wie der gute Samariter, der seinen Nachsten wascht,
reinigt, aufhebt. Das ist pures Evangelium. Gott ist grofier als die Siinde. Die organi-
satorischen und strukturellen Reformen sind sekundér, sie kommen danach. Die erste
Reform muss die der Einstellung sein*®°

Fiir Franziskus als Papst aus dem Siiden traten strukturelle Reformen hinter Fragen der
Armutsbekimpfung, der Migration und des Umweltschutzes zuriick. Schon in seiner
Heimat war er kein Vertreter der Befreiungstheologie, die auf die strukturelle Verinde-
rung der Gesellschaft abzielte, sondern der Volkstheologie, die den Akzent auf die Volks-
kultur und die Volksfrommigkeit mit ihrer Verehrung der Jungfrau Maria, der Heiligen
und der Engel sowie ihrer Warnung vor dem Teufel setzte.”

Als Seelsorger und Hirte wollte Franziskus der Kirche ihre Schirfe und Unbarmher-
zigkeit nehmen, ihr ein anderes, barmherzigeres Gesicht geben. Er wollte Barmherzig-
keit und Synodalitit, nicht Reformen, beziehungsweise eine innere geistliche Reform
der Einstellung und des Umgangs miteinander, keine dufdere Reform. Es war von An-
fang an ein Missverstandnis liberaler wie konservativer oder traditionalistischer Katho-
likinnen und Katholiken in ihm einen méglichen Reformpapst zu sehen, wobei der Papst
selbst und die Medien zu diesem Missverstindnis entscheidend beigetragen haben.

900 Aus dem grofRen Interview mit dem Jesuiten Antonio Spadaro in der italienischen Zeitschrift La
Civilta Cattolica, zit. nach Meier 23f.
901 Vgl. Meier 148-155.

14.02.2026, 08:40:23.

m


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Dass Franziskus kein Reformpapst war, lief3e sich an etlichen Beispielen erliutern.
Alserin seinem nachsynodalen apostolischen Schreiben Amorislaetitia 2016 durch die An-
merkung 351 einen schmalen Spielraum fir wiederverheiratet Geschiedene 6ffnete, nach
eingehender Gewissenspriifung in Einzelfillen zur Kommunion gehen zu diirfen®?, 16s-
te das ,eine beispiellose Revolte von rechts aus“*®. Vier konservative Kardinile warfen
dem Papst Hiresie vor. Dabei hitten die Konservativen mit dem Papier insgesamt zu-
frieden sein miissen. ,Denn es zementiert die herkémmliche Geschlechter- und Sexual-
moral.“*%*

Auf dem Riickflug vom Weltjugendtag in Rio de Janeiro im Juli 2013 sprach Franzis-
kus auf seiner ersten fliegenden Pressekonferenz den bekannten Satz aus: ,Wenn einer
Gay ist und den Herrn sucht und guten Willen hat, wer bin dann ich, ihn zu verurtei-
len?“ Auch wenn sich der Ton dnderte, dnderte das nichts an der Lehre. Als der Papst im
Dezember 2023 mit der Erklirung zu den Segensformen Fiducia supplicans den Segen ho-
mosexueller Paare und geschiedener wiederverheirateter Paare ermoglichte, bestitigte
er indirekt die traditionelle theologische Lehre, dass diese Paare in grofRer Stinde leben.
Wihrend der Weltsynode gliederte Franziskus Themen wie die Sexualmoral und die Wei-
hevon Frauen aus dem synodalen Prozess aus und iibertrug sie eigenen Studiengruppen.

Obwohl auf der Amazonas-Synode im Oktober 2019 in Rom eine grof3e Mehrheit der

1905

Bischofe fiir die Priesterweihe von Viri probati®® votierte, griff Franziskus das in seinem

nachsynodalen Schreiben Querida Amazonia nicht auf. Einer personlichen Notiz zufolge
habe fiir ihn keine echte Unterscheidung der Geister in dieser Frage stattgefunden.®®
Stattdessen spricht er sich lehramtlich dagegen aus, Frauen zur Priesterweihe zuzulas-

sen:

,In einer synodalen Kirche sollten die Frauen, die in der Tat eine zentrale Rolle in den
Amazonasgemeinden spielen, Zugang zu Aufgaben und auch kirchlichen Diensten ha-
ben, die nicht die heiligen Weihen erfordern und es ihnen ermdglichen, ihren eigenen
Platz besser zum Ausdruck zu bringen.“*®

Bei seinem ersten Besuch in einer evangelisch-lutherischen Kirche in Rom im Novem-
ber 2015 deutete Franziskus an, ,dass gemischt konfessionelle Eheleute — nach einer Ge-
wissenspriifung — eventuell gemeinsam zur Kommunion gehen kénnten. Auf die Frage
einer evangelischen Frau, wie lange es dauern werde, bis sie mit ihrem katholischen Ehe-

mann gemeinsam zur Kommunion gehen kénne, sagte Franziskus“*°®:

902 In der Anmerkung mit der Nummer 351 schreibt Franziskus versteckt im achten Kapitel, dass die
,Hilfe der Sakramente“ Menschen zuteilwerden kénne, die ,in einer objektiven Situation der Siin-
de —die nicht subjektiv schuldhaftist oder es zumindest nicht volligist“ leben wiirden. Im Kontext
von Amoris laetitia bezieht sich diese Anmerkung auf geschiedene und wiederverheiratete Paare,
die nach katholischer Lehre die Sakramente eigentlich nicht empfangen durfen.

903 Meier 29.

904 Ebd.

905 Bewdhrte verheiratete Manner.

906 Vgl. Meier 77.

907 Franziskus: Nachsynodales apostolisches Schreiben Querida Amazonia, Nr. 103.

908 Meier165.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

,Esistein Problem, auf das jeder antworten muss. [...] Ich werde nie wagen, Erlaubnis
zu geben, dies zu tun, denn es ist nicht meine Kompetenz. Eine Taufe, ein Herr, ein
Glaube. Sprecht mit dem Herrn und geht voran. Ich wage nicht mehr zu sagen.*®°

Als 2017 im Vorfeld des groflen Reformationsjubiliums der Miinchner Kardinal Marx
als Vorsitzender der Bischofskonferenz und der Ratsvorsitzende der evangelischen
Kirche, Heinrich Bedford-Strohm, in einer Handreichung eine fallweise Zulassung
evangelischer Partner zur Kommunion vereinbart hatten, wandten sich sieben deutsche
Bischéfe mit einem Einspruch gegen die Handreichung an Rom.”°

raschung stellte sich Papst Franziskus in diesem Kommunion-Streit gegen die grofle
«911

,Zur grofien Uber-

Mehrheit der deutschen Bischéfe und gab den sieben konservativen Bischofen recht.
Nach einem Gesprich der deutschen Bischofe am 3. Mai 2018 in Rom sei, so Kardinal
Reinhard Marx, diesen aufgetragen worden, ,im Geist kirchlicher Gemeinschaft eine
méglichst einmiitige Regelung” zu finden.”” Noch vor dem Finden einer solchen Re-
gelung ging ein Brief aus Rom ein®®?
Glaubenskongregation, erklirte:

, in dem Luis Ladaria, der damalige Prafekt der

,[..] Unser Gesprach vom 3. Mai 2018 hat gezeigt, dass der Text der Handreichung eine
Reihe von Problemen von erheblicher Relevanz aufwirft. Der Heilige Vater ist daher zu
dem Ergebnis gekommen, dass er nicht reif zur Veroffentlichung ist. Die wesentlichen
Griinde fiir diese Entscheidung konnen wie folgt zusammengefasst werden: Die Frage
der Zulassung von evangelischen Christen in interkonfessionellen Ehen ist ein Thema,
das den Glauben der Kirche beriihrt und eine Bedeutung fiir die Universalkirche hat.
Diese Frage hat auch Auswirkungen auf die 6kumenischen Beziehungen zu anderen
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften, die nicht zu unterschitzen sind. [..].“"*

In einem weiteren Brief im Jahr 2020 warnte Ladaria die deutschen Bischéfe, das
sevangelische Abendmahl und die katholische Eucharistie seien nicht etwa zwei Formen
desselben Geschehens, sondern nach wie vor kirchentrennende Faktoren. Die Offnung
hin zur eucharistischen Mahlgemeinschaft mit der evangelischen Kirche in Deutschland
wiirde ,notwendigerweise neue Graben im 6kumenischen Dialog mit den orthodoxen
Kirchen, nicht nur in Deutschland aufwerfen'.™ In der Begegnung mit einzelnen Men-
schen gab sich Franziskus in der Okumene also offen, aber in der Lehre lieR er alles beim

Alten.

909 Zit. nach Meier165.

910 Vgl. Meier166.

911 Meier166.

912 Marx: ,Uberrascht von Brief zur Eucharistie-Handreichung, katholisch.de, 04.06.2018. Online:
https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreich
ung (Stand: 16.03.2025).

913 Am 25. Mai 2018.

914 Brief des Prafekten der Glaubenskongregation, Kardinal Luis Ladaria, an Kardinal Reinhard Marx,
katholisch.de, 04.06.2018. Online: https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffe
ntlichung-von-handreichung (Stand: 26.03.25).

915 Meier 167 (Der Brief stammt vom 18. September 2020.).

14.02.2026, 08:40:23.

213


https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung
https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung

24

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Diese wenigen Beispiele mégen geniigen, um zu zeigen, dass Franziskus keine
strukturellen und lehrmifligen Reformen in der Kirche durchfithren wollte, obwohl
er als Papst die Vollmacht dazu gehabt hitte. In seinem Pontifikat hat er versucht,
offenkundige Probleme mit seinem pastoralen Ansatz zu lésen. Dieser Ansatz greift
jedoch zu kurz. Denn theologisch und kirchlich betrachtet reicht es nicht, vor dem
Hintergrund einer menschenfeindlichen Sexualmoral die Barmherzigkeit Gottes zu
predigen oder vor dem Hintergrund struktureller Diskriminierung der Frauen die
(Leitungs-)Qualititen der Frauen zu loben. Die unmenschliche Lehre selbst gehort
revidiert, die unmenschliche Diskriminierung selbst gehort beendet. Die Botschaft von
der Barmherzigkeit Gottes und das Lob auf die Frauen kénnen notwendige lehrmiRige
und strukturelle Reformen nicht ersetzen.

Trotz seiner Reformunwilligkeit wollte Papst Franziskus, wie besonders aus seinen
Enzykliken und monatlichen Gebetsanliegen hervorgeht, Kirche und Welt radikal erneu-
ern.

In seiner Enzyklika Fratelli tutti. Uber die Geschwisterlichkeit und die soziale Freundschaft
aus dem Jahr 2020 lddt er, angeregt von Franz von Assisi, zu geschwisterlicher Liebe und
Gemeinschaft ein.” Er ermutigt darin zu einer freundschaftlichen ,Offenheit, die es er-
laubt, jeden Menschen jenseits des eigenen Umfeldes und jenseits des Ortes in der Welt,
wo er geboren ist und wo er wohnt, anzuerkennen, wertzuschitzen und zu lieben“ (1).
Denn Franz von Assisi ,site iberall Frieden aus und ging seinen Weg an der Seite der
Armen, der Kranken, der Ausgestofienen und der Geringsten“ (1). In dem Zusammen-
hang bekennt Franziskus den groffen Wunsch, in dieser Zeit, die uns zum Leben gegeben
ist, die Wiirde eines jeden Menschen anzuerkennen und bei allen ein weltweites Stre-
ben nach Geschwisterlichkeit zum Leben zu erwecken (vgl. 8). In aggressiven Nationa-
lismen und Ideologien (11), kultureller Kolonisation (14), Schlagworten wie Demokratie
oder Freiheit als Herrschaftsinstrumente (14) sieht er Tendenzen, die der Geschwister-
lichkeit entgegenwirken. Eine ungleiche und ungerechte Globalisierung , macht uns zu
Nachbarn, aber nicht zu Geschwistern® (12).

JWir sind einsamer denn je in dieser durch Vermassung gekennzeichneten Welt, wel-
che die Einzelinteressen bevorzugt und die gemeinschaftliche Dimension der Existenz
schwicht. [...] Das Fortschreiten dieses Globalismus begiinstigt normalerweise die star-
keren Gebiete, die sich selbst behaupten, sucht aber die schwichsten und &rmsten Re-
gionen zu beeintrachtigen, indem es sie verwundbarer und abhingiger macht” (12).

Auch grenzenloser Konsum und inhaltloser Individualismus (13), die , Selbstherrlichkeit
des Stirksten“ (15) und eine Kultur der Mauern (,die da“) (27) steht Franziskus zufolge
echter Geschwisterlichkeit entgegen. In der heutigen Kommunikation verwendet man
Jin vielen Lindern den politischen Mechanismus des Aufstachelns, Verhirtens und Po-
larisierens. Aufverschiedene Art und Weise spricht man anderen das Recht auf Existenz
und eigenes Denken ab“ (15). ,In diesem primitiven Spiel der Abqualifizierungen wird

916 Die Nummern der Enzyklika Fratelli tutti (Alle Briider/Geschwister) wird jeweils in runden Klam-
mern nach Zitaten im Haupttext angegeben.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

die Debatte manipuliert, um die Menschen stindig in Frage zu stellen und auf Konfron-
tation mit ihnen zu gehen* (15).

Der Papst prangert in der heutigen Zeit auch die Wertlosigkeit des Menschen an. Der
Mensch ist fiir viele nicht mehr der héchste Wert. ,Teile der Menschheit scheinen geop-
fert werden zu kénnen zugunsten einer bevorzugten Bevolkerungsgruppe, die fiir wiir-
dig gehalten wird, ein Leben ohne Einschrankungen zu fithren“ (18). Im Grunde werden
die Menschen ,nicht mehr als ein vorrangiger zu respektierender und zu schiitzender
Wert empfunden, besonders, wenn sie arm sind oder eine Behinderung haben, wenn sie
— wie die Ungeborenen -, noch nicht niitzlich sind‘ oder — wie die Alten —, nicht mehr
niitzlich sind“ (18).

Franziskus kritisiert alle Formen der Ungerechtigkeit: die soziale etwa in Gestalt
des Rassismus oder die wirtschaftliche in Form von Arbeitslosigkeit (20). Fiir ihn gibt
es ,wirtschaftliche Regeln, die sich als wirksam fiir das Wachstum, aber nicht in glei-
cher Weise fiir die Gesamtentwicklung des Menschen erweisen. Der Reichtum wichst,
aber auf ungleiche Weise“, weshalb neue Formen der Armut entstehen (21). Auch die
rechtliche Ungerechtigkeit, etwa die ungleiche Geltung der Menschenrechte, nimmt
Franziskus ins Visier: ,Oft stellt man fest, dass tatsichlich die Menschenrechte nicht fiir
alle gleich gelten (22). Das kapitalistische System enthilt zahlreiche Widerspriiche. Es
stellt ein Wirtschaftsmodell dar, ,das auf dem Profit griindet und nicht davor zuriick-
scheut, den Menschen auszubeuten, wegzuwerfen und sogar zu téten. Wihrend ein Teil
der Menschheit im Uberfluss lebt, sieht der andere Teil die eigene Wiirde aberkannt,
verachtet, mit Fiiflen getreten und seine Grundrechte ignoriert und verletzt“ (22). Eine
grofde Ungerechtigkeit der Geschlechter liegt in der Diskriminierung von Frauen vor, die
weder die gleiche Wiirde noch die gleichen Rechte wie die Manner haben. ,In der Tat,
,doppelt arm sind die Frauen, die Situationen der Ausschlieffung, der Misshandlung
und der Gewalt erleiden, denn oft haben sie geringere Moglichkeiten, ihre Rechte zu
verteidigen“ (23). Dazu kommen aktuelle Formen der Sklaverei, auch Menschenhandel
und Organhandel (24).

Franziskus klagt die Bereitschaft zu Krieg und Gewalt an und spricht bereits 2020
von einem , Dritten Weltkrieg in Abschnitten“ (25):

,So schreitet unsere Welt in einer sinnlosen Dichotomie fort, mit dem Anspruch, ,Sta-
bilitaitund Frieden auf der Basis einer falschen, von einer Logik der Angst und des Miss-
trauens gestiitzten Sicherheit verteidigen und sichern zu wollen“ (26).

Schlielich begiinstigt nach Franziskus das an blofem Profit und Konsum orientierte,
in vielfacher Weise ungerechte System auch die Mafia: , Die Einsamkeit, die Angst und
die Unsicherheit vieler Menschen, die sich vom System im Stich gelassen fithlen, las-
sen einen fruchtbaren Boden fiir die Mafia entstehen“(28). Bei all seinem prophetischen
Einsatz fir Geschwisterlichkeit und all seiner berechtigten Kritik an allen méglichen For-
men der Ungerechtigkeit mag auch hier erstaunen, dass Franziskus infolge seines tradi-
tionellen Verstindnisses der Geschlechterrollen die Diskriminierung der Frauen in der
Kirche durch das Verbot ihrer Weihe tiberhaupt nicht in den Blick kommt.

Neben den Enzykliken (auf laudato si ist schon eingegangen worden, auf evangelii
gaudium wird noch eingegangen) lassen auch die monatlichen Gebetsanliegen erken-

14.02.2026, 08:40:23.

215


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

nen, wie sehr es Franziskus seit Beginn seines Pontifikats um eine kirchliche Bekehrung
und Erneuerung ging. ,Er mochte die Kirche aufihren ersten Auftrag und ihre urspriing-
liche Daseinsberechtigung zuriickfithren: die Verkiindigung der frohen Botschaft vom
Reich Gottes in Wort und Tat.“”” Die Kirche soll aus sich herausgehen und an die sozia-
len und existentiellen Rinder gehen. ,Ziel ist der Dienst an der Welt und den Menschen.
Eine Kirche, die nicht dient, dient zu nichts.“”® Bei dieser Ausrichtung leitet den Papst
die Unterscheidung der Geister, die im Zentrum der ignatianischen Spiritualitit steht.
,Ihre Grundlage ist die gliubige Uberzeugung, dass Gott mit den Menschen kommuni-
ziert, mit ihm in einer Beziehung steht, ihm seinem Willen zeigt.“’” Dementsprechend
lasst sich die ignatianische Spiritualitit auf die Kurzformel bringen: ,den Willen Gottes
suchen und finden*°.

LIn diesem Zusammenhang ist auch der weltweite synodale Prozess zu verstehen, den
Papst Franziskus 2021 eingeleitet hat. Als ein Weg gemeinschaftlicher geistlicher Un-
terscheidung gehtesaufallen Ebenen der Kirche darum, herauszufinden, was Gottvon
der Kirche heute will. Gott kann die Christen und die Kirche auch durch geschichtliche
Ereignisse oder eine soziale Situation ansprechen und herausfordern. [...] Mit ausge-
pragtem Spirsinn hat Franziskus entscheidende Zeichen der Zeit unserer Epoche un-
terschieden: negativ das Schicksal der Fliichtlinge, den gefdhrlichen Klimawandel und
das Artensterben, die wachsende globale Ungleichheit, die Bedrohung der Zukunft
der Menschheit durch die Atomwaffen, aber auch positiv die wachsende Einheit der
Menschheit, die 6kumenische und interreligiose Verstindigung und die technologi-
schen Fortschritte.””

Auf all diese Zeichen der Zeit ist Papst Franziskus in seinen beiden Sozialenzykliken
Laudato si” und Fratelli tutti eingegangen. Mit der gemeinschaftlichen, geistlichen Unter-
scheidung ist nun aber auch schon zur wesentlichen Methode des synodalen Prozesses
ibergeleitet.

Literatur

Papst Franziskus: Enzyklika Fratelli tutti. Uber die Geschwisterlichkeit und die soziale Freund-
schaft, 2020.

Michael Meier: Der Papst der Enttiuschungen. Warum Franziskus kein Reformer ist, 2024.

Martin Maier: Mit Papst Franziskus Kirche und Welt erneuern, 2024.

917 Maier7.
918 Ebd.
919 Ebd.
920 Ebd.
921 Ebd. 8.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

1.3.8.2 Die Weltsynode (2021-2024)
Die Weltsynode 2021-2024°**
Oktober in Rom erdfnet. Sie sollte das Thema , Fiir eine synodale Kirche — Gemeinschaft,

wurde von Papst Franziskus 2021 einberufen und am 9./10.

Teilhabe und Sendung“behandeln und wurde mit der 16. ordentlichen Generalversamm-
lung der Bischofssynode der romisch-katholischen Kirche am 27. Oktober 2024 in Rom
abgeschlossen.

TIhre Organisation erfolgte im stindigen Generalsekretariat als dauerhaftem Ver-
fassungsorgan des Vatikans. Zum Generalsekretir hatte der Papst den maltesischen
Kardinal Mario Grech und zum Generalrelator den luxemburgischen Kardinal Jean-
Claude Hollerich SJ ernannt. Fiir die Organisation war mit Nathalie Becquart eine Frau
als Unterstaatssekretdrin verantwortlich.

Die Synode wurde als umfinglicher Prozess in drei Phasen gestaltet. Dabei sollten die
Meinungen in der gesamten Breite der Weltkirche von allen Mitgliedern beriicksichtigt
werden konnen. In der ersten, der digzesanen Phase von Oktober 2021 bis August 2022
waren die Gliubigen in den Didzesen eingeladen, ihre Ansichten zu Reformen mitzutei-
len. Die Zusammenfassungen dieser innerdizesanen Riickmeldungen wurden dann als
di6zesane Stellungnahmen an die nationalen Bischofskonferenzen tibermittelt. In der
zweiten, der kontinentalen Phase wurde in sieben kontinentalen Versammlungen (Afrika,
Ozeanien, Asien, Naher Osten, Europa, Lateinamerika und die Karibik sowie USA und
Kanada) bis zum Mirz 2023 weiter beraten. In der dritten, der weltkirchlichen Phase folg-
te die erste Sitzung der Bischofssynode vom 4. bis 29. Oktober 2023 und schliefilich die
zweite Sitzung vom 2. bis 27. Oktober 2024 in Rom.

Die Weltsynode war die erste Bischofssynode der rémisch-katholischen Kirche, an
der auch Nicht-Bischife gleichberechtigt teilgenommen haben. Neben 275 Bischéfen wa-
ren 55 Priester und Ordensleute sowie 45 Laien und Laiinnen stimmberechtigte Mitglie-
der. Die Ergebnisse ihrer Beratungen liegen im Schlussdokument vor, das am 26. Oktober
2024 verlesen und angenommen sowie von Papst Franziskus direkt in Kraft gesetzt und zur
Veroffentlichung freigegeben wurde. Im Folgenden soll der Inhalt des Dokuments wie-
dergegeben werden.

Das Schlussdokument der Weltsynode besteht aus einer Einleitung und fiinf Teilen. In
Teil I skizziert es unter dem Titel ,Vom Heiligen Geist zur Umkehr gerufen“ die theolo-
gischen und spirituellen Grundlagen der Synodalitit, in Teil II ruft es zur Umkehr in den
Beziehungen, in Teil I11 zur Umkehr in den Prozessen und in Teil IV zur Umkehr in den Bin-
dungen innerhalb der Kirche auf. In Teil V erliutert es schlieflich, inwiefern das gesamte
Volkes Gottes einer Aushildung in Synodalitit bedarf.

1.3.8.2.1 Einleitung

Dem Dokument zufolge steht eine synodale Kirche nicht im Gegensatz zur hierarchischen
Kirche, auch wenn sie diese wesentlich erginzt. In einer solchen Kirche sind alle Gliubigen
am Leben und Arbeiten der Kirche beteiligt, tragen alle Verantwortung, bringt jeder Ein-
zelne sein besonderes Charisma ein, hatjeder seine besondere Aufgabe. Nicht nur einige
Bischofe und der eine Bischof in Rom, sondern das gesamte Volk Gottes ist handelndes
Subjekt, Akteur der Kirche.

922 Kurz: Weltsynode.

14.02.2026, 08:40:23.

27


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Dariiber hinaus gehort zu einer synodalen Kirche, dass alle Gliubigen, einschlieRlich
der Bischoéfe und des Papstes, in einer geistlichen Haltung des Zuhorens miteinander kom-
munizieren und umgehen (43).°*> Gemeinsam synodal unterwegs sein heiflt, gemeinsam
auf das zu horen, was der Heilige Geist der Kirche jeweils sagen will.

Mit dieser doppelten synodalen Ausrichtung verstand sich die Weltsynode als Um-
setzung des Zweiten Vatikanischen Konzils und Entfaltung seines Potentials, wie aus der
Einleitung hervorgeht:

,Der synodale Weg setzt [...] in die Praxis um, was das Konzil Giber die Kirche als Mys-
terium und als Volk Gottes gelehrt hat, das durch stindige Bekehrung, die aus dem
Horen des Evangeliums entsteht, zur Heiligkeit berufen ist. In diesem Sinne stellt der
synodale Weg einen authentischen weiteren Akt der Rezeption des Konzils dar, wo-
durch seine Inspiration vertieft und seine prophetische Kraft fiir die heutige Welt neu
belebt wird“ (5).

Formal ist noch anzumerken, dass sich, wie das schon bei den Texten des Zweiten Va-

924 auch im Schlussdokument der Weltsynode

tikanischen Konzils erwihnt worden ist
viele einander widersprechende Aussagen finden. Dahinter steckt ein Prinzip, eine Tak-
tik. Mit solchen dilatorischen Kompromissen sollen in offiziellen kirchlichen Dokumenten
klare inhaltliche Positionierungen vermieden werden. Entscheidungen werden bewusst

verzogert, aufgeschoben, offengelassen.

1.3.8.2.2 Das Herz der Synodalitét (Vom Heiligen Geist zur Umkehr gerufen)

Durch die Taufe haben, so wird im ersten Teil ausgefiihrt (15), alle Gliubigen, und nicht
nur die Bischofe, teil an der missionarischen Sendung der Kirche.”” Alle haben in der
%26 alle besitzen von daher die gleiche Taufwiirde, alle sind da-
zu berufen, das Evangelium zu verkiinden. Der Empfang des Heiligen Geistes befihigt

Taufe Christus angezogen

alle Glaubigen, ,ein Gespiir fiir die Wahrheit des Evangeliums zu haben“ (22). Aufgrund
dieses sensus fidei (allgemeinen Glaubenssinns) ist die Kirche gewiss, ,dass das heilige
Volk Gottes in Fragen des Glaubens nicht irren kann. Diese besondere Eigenschaft ma-
nifestiert sich, wenn sie [die Gliubigen] in Fragen des Glaubens und der Moral eine all-
gemeine Ubereinstimmung zeigen (vgl. LG 12)* (22).

Wie das Dokument hinzufiigt, diirfe ein Konsens der Glaubigen jedoch nicht mit der
offentlichen Meinung verwechselt werden.

Vor dem Hintergrund, dass es alte und bestidndige kirchlich Praxis war, sich in Syn-
oden zu versammeln, bestimmt das Dokument Synodalitit folgendermafien:

,Synodalitét ist das gemeinsame Gehen der Christen mit Christus und auf das Reich
Gottes zu, in Einheit mit der ganzen Menschheit. Die Synodalitdt ist auf die Sendung
ausgerichtet und beinhaltet das Zusammenkommen auf allen Ebenen der Kirche

923 Die Nummern des Schlussdokuments der Weltsynode werden jeweils in runden Klammern im
Haupttext angegeben.

924 Kap.1.3.4.4.

925 Mt28,18f.

926 Gal3,27.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

zum gegenseitigen Zuhoren, zum Dialog und zur gemeinschaftlichen Entschei-
dungsfindung. [..] In einfachen und prignanten Worten ist die Synodalitat ein Weg
der geistlichen Erneuerung und der Strukturreform, der es der Kirche ermdglicht,
partizipativer und missionarischer zu sein, damit sie mit jedem Mann und jeder Frau
gehen und das Licht Christi ausstrahlen kann“ (28).

Konkret bezeichnet die Synodalitit drei verschiedene Aspekte des Lebens der Kirche:

a) Erstens bezieht sie sich auf ,den ureigenen Stil, der das Leben und die Sendung der
Kirche ausgemacht“ (30a).””” Dementsprechend ist eine synodale Kirche ihrem We-
sen nach ,als Weggemeinschaft und als Versammlung des Gottesvolkes“ zu verstehen, ,das
vom Herrn Jesus in der Kraft des Heiligen Geistes zusammengerufen wurde, um das
Evangelium zu verkiinden*.

b) Zweitens sind mit Synodalitit jene Strukturen und kirchlichen Prozesse gemeint, in de-
nen sich das synodale Wesen der Kirche institutionell ausdriickt. Dazu gehoren all die
Gremien und Rite, die es auflokaler, regionaler und universaler Ebene gibt oder geben
sollte (vgl. 30b).

¢) Drittens bezeichnet Synodalitit das punktuelle Auftreten von synodalen Ereignissen,
in denen die Kirche als das gesamte Volk Gottes unter dem Vorsitz der Bischéfe in
kollegialer und hierarchischer Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom zusammen-
gerufen ist, wie das bei lokalen, regionalen und universalen Synoden der Fall ist (vgl.
300).

Da die Bereitschalft, ,allen zuzuhéren, insbesondere den Armen*, in krassem Gegensatz
zu einer Welt steht, ,in der die Konzentration von Macht dazu neigt, die Armen, die Aus-
gegrenzten, die Minderheiten und die Erde, unser gemeinsames Haus, zu missachten*
(48), konnte, wie das Dokument am Ende des ersten Teils feststellt, der synodale Stil,
wenn er von der Kirche in Demut praktiziert wird, ,in der heutigen Welt eine propheti-
sche Stimme [...] sein“ (47).

1.3.8.2.3 Gemeinsam im gleichen Boot (Die Umkehr in den Beziehungen)

Was die Umkehr in den Beziehungen im zweiten Teil des Dokuments betrifft, wird zu-
nichst an die grundsitzliche Gleichheit zwischen Minnern und Frauen trotz ihrer ge-
schlechtlichen Verschiedenheit erinnert: Fiir Christen gibt es ,nicht mdnnlich und weib-
lich“, denn alle sind ,einer in Christus Jesus“.?® In dem Zusammenhang bekennt sich
die Weltsynode schuldig, der Vision gleicher Wiirde in Christus immer wieder nicht zu
entsprechen:

JWir geben Zeugnis vom Evangelium, wenn wir versuchen, in Beziehungen zu leben,
die die gleiche Wiirde und Gegenseitigkeit von Mannern und Frauen respektieren. Das

927 Die Hervorhebungen in Zitaten durch Kursivschrift stammen bei der Zusammenfassung der Welt-
synode im Allgemeinen von den Verfassern dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes Herzgs-
ell.

928 Gal3,28.

14.02.2026, 08:40:23.

219


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

vielfach zum Ausdruck gebrachte Leid und der Schmerz vieler Frauen aus allen Regio-
nen und Kontinenten, sowohl von Laiinnen als auch von Ordensfrauen, wahrend des
synodalen Prozesses zeigen, wie oft wir dieser Vision nicht gerecht werden® (52).

Frauen stoflen weiterhin auf Hindernisse, so das Dokument, ,wenn es darum geht, ihre
Charismen, ihre Berufung und ihre Rolle in allen verschiedenen Bereichen des kirchli-
chen Lebens umfassender anzuerkennen. Dies geht zu Lasten des Dienstes an der ge-
meinsamen Sendung der Kirche* (60). Da Frauen die Mehrheit der Kirchginger darstel-
len, oft die ersten Glaubenszeugen in den Familien sind und sich bereits in vielen leiten-
den und verantwortlichen Positionen bewihren, fordert die Versammlung der Weltsyn-
ode ,die vollstindige Umsetzung aller Méglichkeiten, die bereits im kanonischen Recht
in Bezug auf die Rolle der Frau vorgesehen sind“ (60). Was das Kirchenrecht fiir Frau-
en bisher nicht vorsieht, sind freilich simtliche héheren Leitungsidmter in der Kirche,
insofern diese an die Priesterweihe gebunden sind. Von daher ist der folgende Satz der
Weltsynode zumindest doppeldeutig; vom Kirchenrecht und von Auflerungen des Paps-
tes Franziskus her sind mit den , Fithrungsrollen® Leitungsaufgaben gemeint, mit denen
keine Priesterweihe verbunden ist, so dass Frauen auch in Zukunft von Weihimtern aus-
geschlossen sind; vom Heiligen Geist her sind Weiheidmter auch fiir Frauen in Zukunft
moglich:

,Es gibt keine Grinde, die Frauen daran hindern sollten, Fihrungsrollen in der Kirche
zu (ibernehmen: Was vom Heiligen Geist kommt, kann nicht aufgehalten werden. Dar-
tberhinaus bleibt die Frage des Zugangs von Frauen zum diakonischen Amt offen. Die-
se Unterscheidung muss weitergehen“ (60).

Auch wenn Frauen bisher kirchenrechtlich keine geistlichen Amter in der Kirche iiber-
nehmen kénnen, kénnten fiir sie und allgemein fiir Laien je nach pastoralem Bedarf Lai-
enamter geschaffen werden. Wortlich schreibt die Synode dazu:

,Damitein Charisma als Amt ausgestaltet werden kann, muss die Gemeinschaft einen
echten pastoralen Bedarf feststellen. Dies sollte von einer Unterscheidung begleitet
werden, die vom Pfarrer durchgefithrt wird, der zusammen mit der Gemeinde ent-
scheidet, ob ein neues Amt geschaffen werden muss. Als Ergebnis dieses Prozesses
trifft die zustandige Autoritét eine Entscheidung. Eine synodale Kirche der Sendung
wiirde mehr Formen von Laiendmtern fordern, d. h. Amter, die nicht das Sakrament
der Weihe erfordern, und dies nicht nur im liturgischen Bereich“ (66).

Wie die Synode spater noch einmal bekriftigt, sollte als Reaktion auf die Bediirfnisse der
lokalen Kontexte in Erwigung gezogen werden, die , Moglichkeiten fiir die Ausiibung von
Laienimtern zu erweitern und zu verstetigen (76).

Was den Dienst des Bischofs angeht, ,wiinscht die Synodenversammlung, dass das
Volk Gottes bei der Wahl der Bischofe eine grofere Stimme hat“ (70), ohne das allerdings
zu konkretisieren. Was allgemein die geweihten Geistlichen (als Bischofe, Priester und Dia-
kone) betrifft, wird laut Dokument ,eine klarere Verteilung von Aufgaben und Verantwort-
lichkeiten und eine mutigere Unterscheidung dessen, was eigentlich zum ordinierten
Amt gehort und was an andere delegiert werden kann und muss, [...] eine spirituelle-

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

re und pastoral dynamischere Weise der Ausiibung des Amtes férdern‘ und ,dazu bei-
tragen, den Klerikalismus zu iberwinden, verstanden als Machtausiitbung zum eigenen
Vorteil [...]“ (74).

Alles in allem sind laut Synode den Laien, Miannern und Frauen, ,in einem Geist der
Zusammenarbeit und differenzierten Mitverantwortung mehr Moglichkeiten zur Betei-
ligung zu geben* (77), was unter anderem konkret bedeutet:

« verstirkte Beteiligung von Laien und Laiinnen an kirchlichen Unterscheidungsprozes-
sen und in allen Phasen von Entscheidungsprozessen (Ausarbeitung und Fassung von
Entscheidungen)

« erweiterter Zugang von Laien und Laiinnen zu verantwortungsvollen Positionen in Dio-
zesen und kirchlichen Institutionen, einschliefllich Seminaren, Instituten und theo-
logischen Fakultiten im Einklang mit den bereits bestehenden Bestimmungen

o grofdere Anerkennung und entschiedenere Unterstiitzung des Lebens und der Charis-
men gottgeweihter Manner und Frauen und vermehrter Einsatz in Positionen mit
kirchlicher Verantwortung* (77).

1.3.8.2.4 ,Das Netz auswerfen” (Die Umkehr in den Prozessen)

Bei der Umkehr in den Prozessen, im dritten Teil des Dokuments, wird auf drei Prakti-
ken hingewiesen, die eng miteinander verflochten sind: 1. Die kirchliche Unterscheidung; 2.
die Sorgfalt bei den Entscheidungsprozessen; und 3. die Verpflichtung zur Rechenschaft (Trans-
parenz) und zur Bewertung (Evaluierung) der Entscheidungen.

Die Unterscheidung der Kirche stellt keine organisatorische Technik dar, ,,sondern eine
spirituelle Praxis, die auf einem lebendigen Glauben beruht. Sie erfordert innere Frei-
heit, Demut, Gebet, gegenseitiges Vertrauen, Offenheit fiir Neues und Hingabe an den
Willen Gottes* (82). An den Entscheidungsprozessen soll dann das gesamte Volkes Gottes im
Sinn der differenzierten Mitverantwortung stirker beteiligt werden (vgl. 89). Bereits nach
geltendem Recht sind die Verantwortlichen in mehreren Fillen verpflichtet, vor einer
Entscheidung eine Konsultation durchzufiihren.

,Diejenigen mit pastoraler Autoritat sind verpflichtet, denjenigen zuzuhdren, die an
der Konsultation teilnehmen, und diirfen nicht so tun, als hitte die Konsultation nicht
stattgefunden. Daher werden die Verantwortlichen nicht ohne zwingenden Grund, der
angemessen erklart werden muss, von den Ergebnissen der Konsultation abweichen,
die zu einer Einigung fiithren [..]“ (91).

Auch wenn die Autoritit der Bischéfe bei Entscheidungen unumgehbar ist, ist sie nicht
grenzenlos.

,In einer synodalen Kirche ist die Autoritat des Bischofs, des Bischofskollegiums und
des Bischofs von Rom in Bezug auf die Entscheidungsfindung unumgehbar, da sie in
dervon Christus geschaffenen hierarchischen Struktur der Kirche begriindet ist [...]. Ei-
nesolche Ausiibung von Autoritatistjedoch nicht ohne Grenzen: Sie darfeine Richtung
nichtignorieren, die sich durch eine angemessene Unterscheidunginnerhalb eines Be-

14.02.2026, 08:40:23.

221


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

ratungsprozesses herausbildet, insbesondere wenn dies durch partizipative Gremien
geschieht” (92).

SchlieRlich miissen Praktiken der Rechenschaftspflicht und Evaluierung die Entschei-
dungsprozesse begleiten und auf sie folgen (vgl. 95). Fiir ihre Entwicklung sind die Orts-
kirchen und ihre Gruppierungen verantwortlich (vgl. 101), wobei partizipative Gremien
(wie die Didzesansynode, der Priesterrat, der didzesane Pastoralrat oder der Pastoralrat
in der Pfarrei) einen der vielversprechendsten Bereiche fiir eine rasche Umsetzung der
synodalen Leitlinien darstellt, ,um schnell spiirbare Verinderungen herbeizufithren
(103). Bei der Besetzung dieser Gremien sollte ,eine stirkere Beteiligung von Frauen,
jungen Menschen und Menschen, die in Armut oder am Rande der Gesellschaft leben,
gefordert werden“ (106). Auch empfiehlt die Weltsynode ,die regelmifiige Abhaltung von
kirchlichen Versammlungen auf allen Ebenen® (107).

1.3.8.2.5 Ein reicher Fang (Die Umkehr in den Bindungen)

Die Umbkehr in den Bindungen im vierten Teil des Dokuments betrifft nicht zuletzt die
Bischofskonferenzen und Kirchenversammlungen sowie den Bischof von Rom. Hier
geht es um eine heilsame Dezentralisierung (vgl. 129) beziehungsweise um eine stirkere
Beriicksichtigung der verschieden kulturellen Kontexte. Die Synode schligt vor, ,den
Bereich der lehrmifSigen und disziplinarischen Zustindigkeit der Bischofskonferenzen genau
festzulegen“ (125). Das kann ,die authentische Lehre des einen Glaubens in angemes-
sener und an die Kultur angepasster Weise in verschiedenen Kontexten fordern“. Auch
kann so die Vielfalt der Kulturen ,einen angemessenen liturgischen, katechetischen,
diszipliniren, pastoral-theologischen und spirituellen Ausdruck finden“ (125).

Nach Einschitzung der Weltsynode sind die sieben kontinentalen kirchlichen Versamm-
lungen sowohl eine wichtige Neuerung als auch ein Vermichtnis, das es zu bewahren gilt.
Sie sind ein wirksames Mittel zur Umsetzung der konziliaren Lehre iber den Wert ,,jedes
soziokulturellen Grofiraums“im Streben nach ,einer tieferen Anpassung im Gesamtbe-
reich des christlichen Lebens*.

Damit sie besser zur Entwicklung einer synodalen Kirche beitragen kénnen, ,wird es
notwendig sein, den theologischen und kanonischen Status der kirchlichen Versammlungen
wie auch den der kontinentalen Zusammenschliisse von Bischofskonferenzen zu kliren*
(126).

Garant der Synodalitit ist der Bischof von Rom: ,Er ist derjenige, der die Kirche zur
Synodalitit einberuft, ihr vorsteht und ihre Ergebnisse bestdtigt* (131). Er hat ,dafiir zu
sorgen, dass die synodalen Prozesse auf Einheit und Zeugnis ausgerichtet sind“ (131). Im
Sinn der von Papst Franziskus und vielen Bischofskonferenzen gewiinschten ,heilsamen
Dezentralisierung® (129; 134) sollte der Papst jedoch den Hirten die Kompetenz itberlas-
sen, ,in Ausiibung ,ihres eigenen Lehramts‘ als Hirten die Fragen zu losen, die sie gut
kennen und die die Einheit der Lehre, der Disziplin und der Gemeinschaft der Kirche
nicht beriithren“(134). Um in dieser Richtung weiter voranzukommen, schlidgt die Synode
eine theologische und kirchenrechtliche Studie vor, ,deren Aufgabe es wire, die Angele-
genheiten zu bestimmen, die an den Papst (reservatio papalis) und die Angelegenheiten,
die an die Bischofe in ihren Kirchen oder Kirchenverbanden gerichtet werden kénnen*
(134), also die Zustindigkeitsbereiche von Papst und Bischifen zu kliren. Auch soll die Romi-

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

sche Kurie, die nicht zwischen dem Papst und den Bischéfen steht, sondern sich in den
Dienst beider stellt, eine bessere Zusammenarbeit zwischen den Dikasterien fordern und sie
sermutigen, auf die Ortskirchen zu horen® (135).

Wie bei dieser Weltsynode werden auch in Zukunft bei (weltweiten) Bischofkonfe-
renzen andere Glieder des Volkes Gottes beteiligt sein konnen, da die Kirche wesentlich
relational und daher synodal ist (vgl. 136). ,Bei der Vertiefung der Identitit der Bischofs-
synode kommt es darauf an, dass die Beziehung zwischen der Beteiligung aller (des hei-
ligen Gottesvolkes), dem Amt einiger (des Bischofskollegiums) und dem Vorsitz eines (des
Nachfolgers Petri) wihrend des gesamten synodalen Prozesses und in den Versammlun-
gen zum Ausdruck kommt und konkret verwirklicht wird“ (136). Bei solchen weltweiten
Bischofssynoden spielen also die Synodalitit des gesamten Volkes Gottes, die bei der Welt-
synode 2021-2024 hervorgehoben wurde, die Kollegialitit der Bischofe, die beim II. Va-
tikanum (1962-1965) betont wurde, und der Primat des Papstes, der beim 1. Vatikanum
(1869-1870) im Mittelpunkt stand, ineinander.

1.3.8.2.6 ,So sende ich euch” (Ein Volk von missionarischen Jiingern formen)
Im letzten, dem fiinften Teil weist das Dokument darauf hin, dass die Gliubigen in Syn-
odalitit ausgebildet und geformt werden sollten.

,Das heilige Volk Cottes bedarf einer angemessenen Ausbildung, damit es die Freu-
de des Evangeliums bezeugen und in der Praxis der Synodalitit wachsen kann: vor
allem in der Freiheit der S6hne und Téchter Gottes in der Nachfolge Jesu Christi, die
im Gebet betrachtet und in den Armen anerkannt wird. Synodalitat impliziert ein tie-
fes Bewusstsein fiir Berufung und Mission, die Quelle einer erneuerten Art und Weise,
kirchliche Beziehungen zu leben, und eine neue Dynamik der Beteiligung. Dies kann
nur durch gezielte Ausbildungsprozesse erreicht werden. Die Ausbildung in Synodali-
tat und der synodale Stil der Kirche werden den Menschen bewusst machen, dass die
in der Taufe empfangenen Gaben zum Wohl aller eingesetzt werden miissen: Sie kon-
nen nicht versteckt werden oder ungenutzt bleiben® (141).

Als Mittel dieser Ausbildung, die ,ganzheitlich und kontinuierlich“sein sollte (143), nennt
die Synode neben der sonntiglichen Eucharistie (142) und der Katechese, die sich an der
,Barmherzigkeit“ ausrichten sollte, ,ohne den Katechismus der katholischen Kirche als
Bezugspunkt zu verlieren® (145), vor allem katholisch gepragte Bildungszentren, etwa ka-
tholische Schulen und Universititen (vgl. 146). Auch soll eine , Kultur des Schutzes“in al-
len kirchlichen Kontexten geférdert werden, ,um Gemeinschaften zu immer sichereren
Orten fir Minderjihrige und schutzbediirftige Personen zu machen (150). Die Ausbil-
dung hilft der Kirche, ,ein Volk von Jiingern und Missionaren zu sein, die gemeinsam
unterwegs sind, [d. h.] eine synodale Kirche zu sein“ (155).

13.8.27 Fazit

Wie die Zusammenfassung zeigt, verindert die vom Papst Franziskus initiierte und in-
spirierte Weltsynode nicht grundsitzlich die Lehre oder die hierarchische Struktur der
Kirche. Aber sie schligt doch Neuerungen vor, die die Kirche langfristig verindern kénn-
ten. So soll sich das gesamte Volk Gottes als Subjekt und nicht als Objekt der Kirche ver-

14.02.2026, 08:40:23.

223


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

stehen, soll sich jeder Gliubige seiner Mitverantwortung in der Kirche, seiner Sendung
in der Welt und seines Auftrags, das Evangelium zu verkiinden, bewusst werden. Idea-
lerweise sind in einer synodalen Kirche alle gemeinsam unterwegs und pflegen das ,Ge-
spriach im Geist“ miteinander (1; 10; 45). Das Volk, die Bischéfe und der Papst kommu-
nizieren auf geistliche Weise miteinander, in dem alle versuchen, sich an Jesus und dem
Wort Gottes zu orientieren und auf den Heiligen Geist und aufeinander, besonders auf
die Armen im Volk Gottes, zu horen.

In einer synodalen Kirche werden Laien, insbesondere Frauen, mehr leitende Po-
sitionen itbernehmen und nicht nur stirker an kirchlichen Unterscheidungsprozessen,
sondern auch ankirchlichen Entscheidungsprozessen, das heifdt an den Entscheidungen
selbst beteiligt sein. In einer solchen Kirche werden Bischéfe einschliefilich des Paps-
tes verpflichtet sein, sich von entsprechenden partizipativen Gremien beraten zu lassen
und den Rat ernst zu nehmen, fiir ihre Amtsausiibung vor dem Volk Gottes Rechenschaft
abzulegen und sie evaluieren zu lassen. Eine synodale Kirche wird dezentraler als die
bisherige sein. In ihr wird im Sinn der Subsidiaritit und der kulturellen Pluralitit die
lehrmiRige und disziplinarische Zustindigkeit der Bischofe gegeniiber dem Papst und
der Bischofskonferenzen gegeniiber Rom ausgeweitet sein, werden kontinentale kirchli-
che Versammlungen eine wichtige Rolle spielen, werden auflokaler, regionaler und uni-
versaler Ebene regelmiRig (Bischofs-)Synoden unter Beteiligung von Laien beziehungs-
weise Nicht-Bischofen stattfinden. Auch wird eine synodale Kirche 6kumenischer sein
(137-139). In dieser Kirche iiben alle die Synodalitit ein, lassen sich Gliubige in Synoda-
litdt ausbilden.

Zweifelsohne enthilt das Schlussdokument der Weltsynode viel Reformpotential. Ob
und inwieweit sich dieses entfaltet, wird die Zukunft weisen. Ganz im Sinn der Synoda-
litdt soll nun noch einmal, das Ganze abschliefiend, moglichst konkret fiir eine mensch-
lichere Umgangsweise in der Kirche plidiert werden.

Literatur

Papst Franziskus: XVI. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode. Fiir eine
synodale Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe und Sendung. Schlussdokument, 2024.

1.3.9 Die Krise der Kirche als Abbild der Krise unter den Menschen in heutiger Zeit

Seit einiger Zeit macht sich — bedingt durch Kapitalismus, Konsumismus®* und Indivi-
dualismus, aber auch infolge der Pandemie von 2020 bis 2023 —, besonders in westlichen
Gesellschaften eine emotionale und menschliche Verarmung bemerkbar, die erhebliche
Schwierigkeiten in der zwischenmenschlichen Kommunikation und eine starke Verein-
samung mit sich bringt. Diese Krise spiegelt sich auch in der Kirche wider. Insbesondere
Arme spiiren sie und leiden unter ihr. Die Kirche lasst sich als ganze und eigentlich nur

929 Dem ,Konsumismus“zufolge wird personliches Gliick durch den Verbrauch von Wirtschaftsgiitern
erzielt.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

im Blick auf Jesus von Nazaret, aus dem Blickwinkel der Armen und nicht zuletzt aus
dem Blickwinkel der Opfer kirchlichen Missbrauchs angemessen beurteilen. Daher sei
im Folgenden der kirchliche Missbrauch in Erinnerung gerufen (Kap. 1.3.9.1), das Leben
in der Nachfolge Jesu charakterisiert (Kap. 1.3.9.2), kritisch gefragt, was das fiir die Kir-
che heute bedeuten konnte oder miisste (Kap. 1.9.3.3), und auf das Nachfolgepotential
der Kirche hingewiesen (Kap. 1.9.3.4).

1.3.9.1 Der Missbrauch in der romisch-katholischen Kirche

Aus der mittlerweile zahlreichen deutschsprachigen Literatur zum Missbrauch in der
Kirche sei nur ein einziges Werk erwihnt: Die schuldigen Hirten. Geschichte des sexuellen
Missbrauchs in der katholischen Kirche von Thomas Grof3bolting (1969—2025). Wie kein an-
derer hat der zu frith verstorbene Zeithistoriker und Theologe mit seinem Buch ein ,Ge-
samtbild des Missbrauchsskandals aus historischer Perspektive“ und einen ,klugen An-
stoB fiir die Zukunft“ geliefert.”*® Daher sollen nachfolgend einige lingere Abschnitte
vor allem aus seiner Einleitung zitiert werden, die er unter der Uberschrift: ,vom guten
zum schuldigen Hirten — der tiefe Fall der katholischen Kirche“ mit den Worten beginnt:

,Dieses Buch handelt von massivem und vielfachem sexuellen Missbrauch gegeniiber
Kindern und Jugendlichen. Viele hunderte Male wurden in der katholischen Kirche in
Deutschland Kinder, Jugendliche und schutzbefohlene Erwachsene von Priestern, Or-
densgeistlichen und anderen geweihten Personen missbraucht. Die Bandbreite dieser
Taten ist grofs und reicht von ,schliipfrigen Bemerkungen’ bis hin zur brutalen Verge-
waltigung: Die Betroffenen wurden durch Ceistliche ausgefragt und in Gesprache liber
ihre Sexualitat verwickelt. Ihnen wurden sexuell konnotierte Witze‘ erzahlt oder por-
nographische Bilder gezeigt. Betroffene wurden gegen ihren Willen berlhrt, umarmt,
gekiisst. Tater onanierten vor ihnen, rieben sich an ihnen, drangen auf verschiedene
Art und Weise in ihre Korper ein. Neben sexuelle Ubergriffe und Vergewaltigungen
traten nichtsexualisierte kérperliche Gewalttaten, aber auch psychische Abhangigkei-
ten, in die Betroffene gebracht wurden. Tater befriedigten somit nicht ausschlielich
ihr sexuelles Verlangen, sondern (ibten physische, vor allem aber psychische Gewalt
Uber diejenigen aus, die sie drangsalierten. Sexuelle Begierde und Machttrieb waren
und sind untrennbar miteinander verbunden. Die vielfachen Verbrechen fanden in
Kirchengebiuden, in der Sakristei, im Beichtstuhl, in Privatwohnungen, aber auch in
Pfarrhdusern, in Jugendheimen, Zeltlagern und an vielen anderen Orten statt, denen
allen eines gemeinsam ist: dass sie der katholischen Kirche zuzuordnen sind “%*'

Fir Grof3bolting gibt es neben dem Skandal der Missbrauchstaten selbst einen zweiten
Skandal, der noch viel tiefer in der katholischen Kirche verankert ist. Denn viele dieser
Verbrechen und Untaten waren bereits vorher in den Bischofssitzen und Generalvika-
riaten der Diézesen bekannt.

,Die amtskirchliche Reaktion darauf folgte einem Muster: Der sexuelle Missbrauch von
Klerikern anihren Schutzbefohlenen wurde fortgesetzt und systematisch verschleiert und

930 So die Umschlags-Riickseite.
931 GrofRbolting 7.

14.02.2026, 08:40:23.

225


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

vertuscht.[..] DerVersuch, den Rufder Institution Kirche ebenso wie das Sakrament der
Priesterweihe zu schiitzen, rangierte weit vor den berechtigten Interessen der Betrof-
fenen nach Anerkennung ihres Leids, Wiedergutmachung und Gerechtigkeit. Institu-
tionen-und Taterschutz waren die dominierenden Handlungsmuster der katholischen
Hierarchie.**

Ein dritter Skandal besteht fiir Grof3bolting darin, dass die Institution noch nach tiber
zehn Jahren der Aufarbeitung weder einen Zugang zu den Betroffenen noch einen entschie-
denen Ansatz gefunden hat, die den Missbrauch begiinstigenden Faktoren selbst anzuge-
hen.

Selbstverstindlich findet Missbrauch nicht nur in der katholischen Kirche, sondern
in allen Teilen der Gesellschaft statt, insbesondere im familiiren Umfeld.®** Auch hier
ist die Kirche Abbild der Gesellschaft. Das Skandaldse am Missbrauch der katholischen
Kirche ist die Fallhche - die Tiefe ihres Falls gemessen an ihren eigenen moralischen
Anspriichen.

Neben der biblischen Verwendung des Bildes vom ,guten Hirten* war, so Grof3-
bolting, ,im Bild des Hirten immer schon eine zweite Bedeutungsebene angelegt: die
Konstruktion eines hierarchischen Abstands zwischen den Hirten [Papst, Bischéfe und
Priester] und seinen Schafen. Ubertragen auf die Beziehung zwischen Klerikern und
Laien war damit der Anspruch auf Autoritit, Fithrung und Gefolgschaft gesetzt. Fiir den
Kontext des Missbrauchs spielt diese Komponente als Machtelement eine besonders
entscheidende Rolle.“**

Bei einer Einteilung in drei beziehungsweise vier Tatertypen ist unter den klerikalen
Missbrauchstitern nur ein kleiner Teil im engen Sinn pidophil und dem ,pidophil-fi-
xierten“ Typ zuzuordnen.®® Mehr Titer fallen unter den ,narzisstisch-soziopathischen*
Typ. Personlichkeiten dieses Typs sind tendenziell nicht pidophil und emotional eher
unreif. Bei ihnen tritt das Element des narzisstischen Machtmissbrauchs besonders
deutlich hervor.

,Es mangelt Angehdrigen dieser Gruppe oft an Empathie fiir die Situation anderer
Menschen, die sie vor allem als Mittel zum Zweck der Befriedigung eigener Bediirf-
nisse betrachten. Tater dieses Typs stellen sich und ihre Machtanspriiche in den
Mittelpunkt ihres Lebens. Missbrauch dient also nicht nur der Befriedigung eige-
ner sexueller Bedirfnisse, sondern geht oftmals auch mit einer Degradierung des
Opfers einher. Bewusst wird hier die Amtsstellung genutzt, um Gelegenheiten fir
Ubergriffe zu schaffen und diese im Nachhinein zu vertuschen. Der Zusammenhang
zum Priesteramt liegt auf der Hand: In einem klerikal-kirchlichen Umfeld, in dem
Geistliche iiber hohe Autoritit und sehr konkrete geistliche Macht verfiigen, ist der
Priesterberuf ein hoch attraktives Amt fiir Menschen mit einer narzisstisch-soziopa-
thischen Personlichkeitsstruktur. Vielleicht verstarkt der Zélibat solche Tendenzen

932 Ebd.8(H.d.V.).
933 Vgl ebd. of.
934 Ebd. 1.

935 Ebd.123.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

noch einmal, ist der alleinlebende Mann doch nicht auf soziale Riicksichtnahme in
seinem unmittelbaren Umfeld angewiesen ¢

Die meisten Titer unter Priestern entsprechen dem ,regressiv-unreifen‘ Typ. Aufgrund
einer ,defizitiren“ personlichen und sexuellen Entwicklung greifen sie auf Kinder und
Jugendliche als , Ersatzobjekte“ fiir reifere Sexualpartnerinnen und -partner zuriick. Ihre
mangelnde Reife und Erfahrung fithrt dazu, dass sie in Situationen der Uberforderung
regressive und unreife Verhaltensmuster an den Tag legen.

JTater dieses Typus sind sexuell unreif, verleugnen oder verdrangen ihre sexuellen Be-
diirfnisse. Taterbefragungen in den USA zeigten hinsichtlich dieses Typus vor allem
die Wesenszlige von Mannern, die schon in ihrer Jugend hoch religiés waren, auf die-
se Weise ihre sexuellen Empfindungen unterdriickten und diesen Zustand im Priester-
seminar und dartber hinaus aufrechterhielten. Aus einem unreflektierten Reinheits-
ideal werden die eigenen sexuellen Antriebe und Motivationen abgespalten und ver-
drangt. Inihrer Rolle als Priester versuchen sie nun, sexuelle Erfahrungen herbeizufiih-
ren und fehlende Erlebnisse zu kompensieren. Genau dieses Verhalten fithrt zu Miss-
brauch [..].9¥

Schlieflich lisst sich noch ein vierter Typ ausmachen: der ,pastoral-manipulative**®, Im
Unterschied zu ,piddophil-fixierten“ Tatern sind Titer dieses Typs an pubertiren bis spit-
pubertiren Jugendlichen und jungen Erwachsens interessiert. Sie verfolgen ihre Interes-
sen oftin einer langen Anbahnungsphase, in der sie ihre geistig-geistliche Uberlegenheit
manipulativ zum Zweck der Anbahnung einsetzen. Dabei nutzen sie ihre professionellen
Moglichkeiten, die sie in ihrer Ausbildung erlernt haben, etwa Praktiken der Seelsorge,
der Meditation oder des Gebets.

,Dass vielfach sexuelle Unreife im Mittelpunkt dieser Tatertypologien steht, wurde
lange Zeit kirchlicherseits nicht als Problem angesehen, sondern im Cegenteil als
Ideal hervorgehoben: Diese Form des sexuell unreifen Mannes wurde nimlich keines-
falls als defizitar und als Problem markiert, sondern im Gegenteil zu einem Idealbild
des katholischen Priesters stilisiert: Gerade der keusche Mann ohne jegliche sexuelle

Erfahrung ist derjenige, der aus Sicht der Kirche besonders zum Priesteramt befdhigt
ist 93

Als tiefere Ursachen fiir den Missbrauch in der rémisch-katholischen Kirche miissen,
so lasst sich abschliefiend feststellen, der Klerikalismus und die traditionelle Sexualmoral
angesehen werden.

Die klerikale Stellung des Titers hat aus zwei Griinden eine entscheidende Bedeu-
tung fiir die Missbrauchstaten. Es ist seine Pastoralmacht, ,die ihm den Einfluss iiber
seine Opfer sichert. Und es war in vielen Fillen die klerikale Solidaritit des Bischofs und

936 Ebd.
937 Ebd.124.
938 Ebd.126.
939 Ebd.

14.02.2026, 08:40:23.

227


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

der Mitglieder der Personalkonferenz mit den ,Briidern im Nebel [...], die dazu fiihrte,
dass Verbrechen und Vergehen nicht den Staatsanwaltschaften zugeleitet, sondern in-
nerklerikal vertuscht wurden.“*® Bereits Papst Franziskus hat im Klerikalismus, sei er
nun von den Priestern selbst oder von den Laien geférdert, eine kritikwiirdige Uberhé-
hung der Geistlichen gegeniiber den Laien gesehen und ihn als ,eine Pest in der Kirche*
angeprangert.’* In seinem Schreiben ,an das Volk Gottes“ am 20. August 2018 hat er
ihn als ,Hochmut“ und , Selbstherrlichkeit“ von Priestern beschrieben und als eine der
Hauptursachen fiir den Missbrauch charakterisiert. Fiir ihn er erzeugt er ,eine Spal-
tung im Leib der Kirche, die dazu anstiftet und beitrigt, viele der Ubel, die wir heute
beklagen, weiterlaufen zu lassen**. Auch heif3t fiir ihn ,zum Missbrauch Nein zu sagen
[..] zujeder Form von Klerikalismus mit Nachdruck Nein zu sagen**®. Wenn er ihm bei

«944

Klerikern begegne, werde er zum ,entschiedenen Kirchengegner**, stelle er doch eine

Form von , Selbstbezogenheit“ und , theologischem Narzissmus* dar und begiinstige er
eine Kirche, die lebt, damit die einen die anderen beweihriuchern“.”* So ist fiir Franzis-
kus Komfortdenken und die Suche nach weltlichen Sicherheiten mit dem Aposteldienst
der Bischofe nicht vereinbar. Bischofe oder allgemeiner Hirten miissten an der Seite der
Schwichsten und derer in Gefahr stehen, und nicht daran interessiert sein, ihren guten
Namen zu schiitzen. Sie miissen die Nihe zu den Menschen und den , Straflen der Welt*
suchen.?® Sehr treffsicher hat Papst Franziskus den Klerikalismus als geistliche Uberhé-
hung, als Gestus der Unberiihrbarkeit, der Erhabenheit und der Abwertung der anderen
markiert. Weder macht die Weihe als solche Kleriker automatisch zu heiligeren Men-
schen, noch erhoht eine kultische Reinheit, die auf sexueller Enthaltsamkeit beruht, als
solche ihre Heiligkeit, ist doch fiir Heiligkeit einzig und allein die allen gleichermafien
mbogliche Liebe ausschlaggebend.**’

Fiir den Historiker Grof3bolting geht der Klerikalismus tiber die persénliche Fehlhal-
tung Einzelner hinaus, insofern er bis heute zum Kernkonzept der priesterlich-katholi-
schen Pastoral gehort.

,Darin werden zwei Akteursrollen definiert: die des sich vollstandig 6ffnenden Glaubi-
gen und die des sich in seiner Aufgabe verzehrenden, den Glaubigen leitenden Geistli-
chen. Wihrend der einejeglicher personlichen Autonomie beraubt ist, wird der andere
daraus resultierend in seiner Position signifikant erhéht 4

940 Ebd.177.

941 Pressekonferenz am 13. Mai 2017.

942 Schreiben vom 20. August 2018 ,,an das Volk Gottes*.

943 Ebd.

944 Am 31. Dezember 2013 veroffentlichtes Interview mit Eugenio Scalfari.

945 Ansprache vor dem Kardinalskollegium in Rom im Marz 2013.

946 Papst warnt neue Bischofe vor Klerikalismus, katholisch.de, 08.09.2018.
Online: https://www.katholisch.de/artikel/18853-papst-warnt-neue-bischoefe-vor-klerikalismus
(Stand: 21. 03. 2025).

947 Vgl.1Petr 2,5. Siehe auch Kap.1.1.2.3;1.3.1.2; 1.3.4.1; 1.3.4.4.

948 GrofRbolting 181.

14.02.2026, 08:40:23.



https://www.katholisch.de/artikel/18853-papst-warnt-neue-bischoefe-vor-klerikalismus
https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.katholisch.de/artikel/18853-papst-warnt-neue-bischoefe-vor-klerikalismus

1. Die Kirche

Auch die Praxis des Vertuschens und der Priorisierung von Titerfiirsorge erklirt Grof3-
bélting mit dem Klerikalismus. ,Wenn in Personalkonferenzen und damit im inner circle
der Bistumsleitung in katholisch verdruckster Weise die Rede auf sexuellen Missbrauch
von Minderjihrigen kam, dann sah er sich verpflichtet, diesem Kleriker und Mitbruder
einen Weg zu erdffnen, weiter Priester zu sein.”* Im Zweifel war dabei laut Grof3bsl-
ting nicht Mitleid mit dem Mitbruder, sondern die Aufrechterhaltung des Sakraments
der Priesterweihe ausschlaggebend.

,Reflektiert man diese Zusammenhinge [..] vor dem Hintergrund einer freiheitlich-
demokratischen Grund- und Rechtsordnung [..] werden die Umrisse einer religios be-
griindeten Sonderwelt deutlich. [...] Wer hieriiber nachdenkt, stof3t rasch auf Macht-
und Herrschaftsstrukturen der Vormoderne, oder moderne Parallelgesellschaften, wie
sie vor allem in Clan- und anderen informellen Strukturen existieren “>>°

Der Pflichtzélibat der Kleriker hat nach Einschitzung des Historikers zwar wenig direk-
ten Bezug zum Missbrauch, doch bleibt zu vermuten, ,dass der Priesterberuf Minner
anzieht, die Fragen und Unsicherheiten in ihrer psychosozialen Entwicklung auswei-
chen wollen. Sie schliipfen stattdessen in eine soziale Rolle, die asexuell gedacht wird
und mit viel Sozialprestige ausgestattet ist, ohne aber selbst einen reflektierten Umgang
mit ihrer Sexualitit zu finden. >

Damit ist schon die Briicke zur zweiten tieferliegenden Ursache kirchlichen Miss-
brauchs geschlagen. Nicht nur struktureller Klerikalismus, auch die kirchliche Sexual-
moral begiinstigt den Missbrauch. Grof3bslting zufolge geschieht sexueller Missbrauch
in der katholischen Kirche ,auf dem Nihrboden eines hochst problematischen, vielleicht
sogar toxischen Umgangs mit Sexualitit und Sexualmoral in der katholischen Kirche.
Zwischen den lehramtlich verkiindeten Maximen und den gelebten Praktiken vieler, na-

hezu aller, klafft ein tiefer Graben.“*>*

So gesehen besteht ein Schisma zwischen Hierar-
chie und Kirchenvolk. Wie kein anderes innerkirchliches Dokument steht fiir diese Spal-
tung die Enzyklika Humanae Vitae aus dem Jahr 1968, in der Papst Paul V1. alle Sexualprak-
tiken, mit denen die Befruchtung einer Eizelle gezielt unterbunden wurde, und damit
alle ,kiinstlichen“ Verhiitungsmittel, wie die Antibabypille und Kondome, verbot. Dem
Verbot hatten die Gliubigen ohne jeden Widerspruch unbedingten Gehorsam zu leis-
ten, nicht nur wegen der sachlichen Begriindung in der Enzyklika selbst, sondern wegen
der Lehrautoritit des Papstes, die sich auf den besonderen Beistand des Heiligen Geistes
und der gottlichen Legitimation des Wiirdentragers stiitzen konnte. Die sich damit ver-
festigende repressive Sexualmoral, die Betonung der kirchlichen Autoritit und die un-
eingeschrinkte Gehorsamsforderung waren laut Grof3bolting zwar nicht unmittelbare

Ursachen fir den Missbrauch von Klerikern an Minderjihrigen und Schutzbefohlenen.

,Aber diese Faktoren trugen und begiinstigten die Vergehen und Verbrechen und in
besonderem Mafie deren Vertuschung. Als Erméglichungsbedingungen bieten sie den

949 Ebd.194.
950 Ebd.194f.
951  Ebd.194.
952 Ebd.195.

14.02.2026, 08:40:23.

229


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

katholischen Kontext sexuellen Missbrauchs. Umgekehrt und ins Praktische gewen-
det bedeutet diese Diagnose, dass die Kirche in der Aufarbeitung der Missbrauchskrise
vielmehr wird tun miissen, als realititsnihere Normen, eine verstirkte Uberwachung
und eine Praventionsarbeit im engen Sinne zu erlassen. So wichtig all das ist: Die ka-
tholische Kirche muss vielmehr tiber ihr Selbst- und Amtsverstiandnis, iiber die damit
verbundene Pastoralmacht und vor allem dariiber nachdenken, wie sie einen men-
schen- und damit wohl auch gottesfreundlichen Zu- und Umgang mit menschlicher
Sexualitat erméglichen kann %3

Diese allgemeinen Feststellungen mogen hier geniigen, um fiir den sexuellen Miss-
brauch, den Machtmissbrauch und den geistlichen Missbrauch in der Kirche zu sen-
sibilisieren. Missbrauch geschieht nicht nur dort, wo strafrechtlich relevante Taten
begangen werden. Er beginnt im Kleinen, im Unscheinbaren, im Alltdglichen.

Vor diesem Hintergrund wird zum Abschluss des systematisch-theologischen Teils
noch einmal aufkonkretere Weise fiir einen menschlicheren Umgang miteinander in der
Kirche pladiert, wie das auch Papst Franziskus immer wieder gewiinscht und gefordert
hat.

Literatur

Thomas Grof$bolting: Die schuldigen Hirten. Geschichte des sexuellen Missbrauchs in der ka-
tholischen Kirche, 2022.

1.3.9.2 Leben in der Nachfolge Jesu

Jesus Christus ist im Christentum das Vorbild schlechthin — nicht nur fiir den einzelnen
Christen, sondern fiir die Kirche als ganze. Nach Uberzeugung der gréfiten christlichen
Konfessionen ist Gott selber in Jesus von Nazaret Mensch geworden. Gemif dem Konzil
von Chalcedon (451) ist Christus wahrer Gott und wahrer Mensch zugleich, unvermischt
und ungetrennt. Dies wird als ein entscheidendes Dogma gegeniiber anderen Religio-
nen, die in den drei gottlichen Personen (Vater, Sohn und Heiligem Geist) einen Polythe-
ismus sehen, verteidigt. Christen verstehen sich in der Nachfolge Jesu.

Die Evangelien oder zumindest die Synoptiker Markus, Matthdus und Lukas sind
diejenigen Quellen, aus denen heute Menschen noch am ehesten Riickschliisse auf die
Person des Jesus von Nazaret ziehen konnen, der historisch zu einer ungefihren Zeit an
einem ungefihren Ort gelebt hat.>* Seine historisch nachweisbare Existenz ist fiir die
Menschen wichtig, die ihn mit seiner Lebensweise fir so bedeutsam halten, dass sie ihm
diese nachtun wollen. Jedoch beabsichtigten die Autoren und Redakteure der Evangeli-
en nicht, eine Biografie Jesu in dem Stil zu schreiben, wie es sie heute gibt. Der Jesus der
Evangelien ist in erster Linie der Jesus des Glaubens. Auf ihn griindet sich der christliche
Glaube und die christliche Religion. Dementsprechend darf es selbstverstindlich eine

953 Ebd.207.
954 Siehe Bd. 2, Kap. 2.2.2.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Vermischung von historischen Begebenheiten mit Legenden, wie zum Beispiel Wunder-
erzihlungen, geben. Sielosen in den Horern und Lesern der Evangelien einen emotiona-
len Bezug zu der Person ihres Glaubens, ihrer Hoffnungen und ihrer Ideale aus und diese
Emotionalitit motiviert sie. Innerhalb der Evangelien gibt es Unvereinbarkeiten beziig-
lich historischer Tatsachen, wie es auch Widerspriiche von Aussagen in den Evangelien
zu Tatsachen gibt, die durch nicht-christliche historische Quellen belegt sind. Die Un-
vereinbarkeiten fangen nicht erst mit den Wundererzihlungen an, sondern sind schon
an widerspriichlichen Zeit- und Ortsangaben erkennbar. In den letzten zwei Jahrhun-
derten versuchten Bibelwissenschaftler und Theologen, das nach Ostern entstandene
Legendenhafte von den historischen Tatsachen mit wissenschaftlichen Methoden (wie
Sprach- und Textanalyse, aber auch Redaktions-, Form- und Traditionskritik) zu un-
terscheiden. Sie brachten erstaunliche Hilfen zum besseren Verstindnis zutage, auch
wenn sich manche Fragen selbstverstindlich nie eindeutig kliren lassen. Trotz gesicher-
ten Wissens bleibt grundsitzlich ein grofRer Raum fiir die personliche und/oder offizielle
Deutung. Den Interpretationen liegen wiederum hiufig Motive zugrunde, die sich vom
Ursprung entfernen, mit den zeitlichen Gegebenheiten mitverindern und sehr komplex
ausdifferenzieren kénnen. Kleinigkeiten konnen beispielsweise plotzlich eine sehr ho-
he Bedeutung erhalten, wenn sie der Abgrenzung von Gruppen dienen. Basics kénnen
in den Hintergrund treten oder sogar in Vergessenheit geraten, wenn sie machtpoli-
tisch im Wege stehen. Die etwa 2000 Jahre alte christliche Geschichte nach Jesu Existenz
zeugtvon unzihligen unterschiedlichen christlichen Gruppierungen, von denen manche
verfolgt und ausgeldscht wurden, sich andere abspalteten und erhielten, weitere trotz
unterschiedlicher Schwerpunkte in der katholischen Kirche integriert blieben und sich
manche immer noch neu herausbilden.

In den legendenhaften Erzihlungen aus dem Leben Jesu kommen Jesus von Geburt
an Besonderheiten zu, die seine Einzigartigkeit und Gottessohnschaft begriinden sollen.
So wird unter anderem erzahlt, dass er von einer Jungfrau geboren wurde. Seine Geburt
verkiinden Engel, ein verheiflungsvoller Stern taucht am Himmel auf, die Seherin Hanna
prophezeit den Eltern, dass ihr Sohn der Erloser Jerusalems sein werde, und vieles mehr.

In der Uberlieferung wird auch einstimmig Jesu niedere Herkunft wiedergegeben.
Jesus ist nicht der erwartete Messias im Sinne eines Prinzen von hoher Geburt, der mit
weltlichen Machtinsignien ausgestattet ist. Sein Vater ist Zimmermann und seine Ge-
burt findet in einem Stall statt. Sein ganzes Leben ist von dufierer Bescheidenheit ge-
priagt und dies vermittelt er auch seinen Jingern. Dariiber hinaus wagt er, diejenigen
scharfzukritisieren, die in der damaligen Gesellschaft Macht hatten: Schriftgelehrte wie
auch Menschen, die auf 6ffentliches Ansehen oder materiellen Reichtum fixiert waren.
Fiir ihn waren alle Menschen dem Wesen nach gleichrangig: diejenigen, die politische
oder religiose Macht besafien genauso wie diejenigen, die keine vollwertigen Mitglie-
der der damaligen Gesellschaft waren, etwa Kranke, 6ffentlich bekannte Siinder, Frau-
en, Kinder, Alte, Sklaven und andere mehr. Ihnen, die von der Gesellschaft wie selbstver-
stindlich ausgeschlossen wurden, kam Jesu besondere Achtung und Liebe zu. Sie hatten,
seiner Haltung zufolge, eine grofRere Nihe zu Gott, da ihnen eben nicht Aufterlichkeiten,
wie Reputation oder Reichtum, die geschiitzt werden mussten, den Weg zu Gott verstell-
ten. Das Reich Gottes, das Jesus verkiindete, drehte die menschlichen Verhiltnisse um:
Die ersten sollten dann die letzten sein und die letzten die ersten. Die Verhiltnisse soll-

14.02.2026, 08:40:23.

231


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

ten somit ausgeglichen werden und die Gleichheit aller Menschen untereinander sollte
real, nah und greifbar sein.

Fir die Nachfolge Jesu, in der sich die Gliubigen der katholischen Kirche sehen, be-
deutet das auch heute eine Lebensfithrung in Bescheidenheit und Demut. Ziel im Le-
ben ist nicht duflerer, sondern innerer Reichtum, wie er in zahlreichen Gleichnissen Je-
su beschrieben ist: Werte wie Milde, Geduld, Mafligung, Wohlwollen, Barmherzigkeit,
Gerechtigkeit, Vergebungsbereitschaft, Gewaltlosigkeit, Einsatz fiir den Nachsten, Be-
reitschaft zu teilen und andere mehr. Diese sind alle zusammengefasst im Gebot der
Gottes-, Nichsten-, und Selbstliebe. Ein Leben gemiR dieser Einstellung fithrt zu einer
wahren und wertvollen Gemeinschaft mit allen Menschen, die unabhingig von dufieren
Bedingungen mit dem, was sie personlich einbringen, gleich wertzuschitzen sind.

In den Jahren nach dem Tod Jesu und bis heute suchen diejenigen, die sich in seiner
Nachfolge verstehen, nach Wegen, seine Lebensweise und seine Lebenswerte in die je-
weiligen zeitlichen Bedingungen hinein umzusetzen. Es ergaben sich zahlreiche Wege,
auf denen dies versucht wurde: angefangen mit den ersten christlichen Gemeinschaften,
die noch unter der Verfolgung der rémischen Regierung litten, iiber die grofde Verinde-
rung, als das Christentum Staatsreligion wurde, die konsequente erste Umkehr der Wiis-
tenviter und -mitter zum Ursprung, die verschiedenen Ordensgemeinschaften, einzel-
ne Heilige, bis hin zu kirchlichen Leitungspersonen und Laien in ihrer jeweiligen Kultur.
All das waren Versuche gliubiger Christen, das, was ihnen Jesus bedeutete, jeweils in ih-
rer Situation zu leben und zu praktizieren.

Das duflere Leben Jesu war vergleichsweise ein Scheitern: Sein Leben endete mit der
damals schlimmsten Todesstrafe, der Hinrichtung am Kreuz, der Verrat, Hohn, Demii-
tigungen und Folterungen vorausgingen. Die Botschaft der Auf-er-stehung nach seinem
Tod istjedoch: Die Gewalt, worunter Menschen in ihrem Leben leiden, hat nicht das letz-
te Wort. Sie wird als begrenzt und unbedeutend angesehen im Vergleich zum Eigentli-
chen: der Liebensfihigkeit in der konkreten Lebenspraxis. Die christliche Botschaft lau-
tet also, dass Ungerechtigkeit und Leid nicht das letzte Wort haben, sondern sich die
Menschen letztlich dariiber erheben und aufstehen vom menschengemachten Elend.

Mal hat diese Botschaft einen Hang zur Vertrostung auf das Jenseits. Mal gibt sie
denjenigen Menschen, die in ihrem Leben Unrecht erfahren, Mut und Lebenskraft. Weil
Jesus so viel Unrecht erlitten und selbst so sehr gelitten hat, diirfen sich alle Unrecht Er-
leidenden und Leidenden von ihm verstanden wissen und ihm nahefiithlen. Unrecht und
Leid kann schon damit beginnen, zufillig in unsichere oder elende Lebensumstinde hin-
eingeboren zu sein. Wer Unrecht erleidet oder erlitten hat, muss zudem meist weitere
Folgen des Unrechts erleben. Unrecht und Leid kann im Leben eines Menschen aus allem
Moglichen hervorgehen, auch aus einer Entscheidung, deren tatsichliche Konsequen-
zen zuvor nicht absehbar waren. Erleiden Menschen stindig Unrecht, belastet das nicht
nur sie selbst, sondern auch andere, etwa Familienangehorige oder ihnen Nahestehen-
de. Sie sind dann mitbetroffen. Manche Menschen haben die irrige Vorstellung, Men-
schen wiirden ihr eigenes Leid bewusst wihlen oder sogar planen und sich dann darin
einrichten. Aber selbst falls dies in Einzelfillen so wire, trife darauf der Begriff , Leid*
dann nicht mehr zu. Denn jedwedes Leid ist ein Zustand, den der Leidende verindern
oder beenden will, um besser zu leben. Je nach Lebenssituation und Mdéglichkeiten ist
dieser Drang nach Verinderung mehr oder weniger aussichtsreich.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Was Unrecht und Leid in all seinen Formen betrifft, erginzt das Christentum an-
dere Religionen mit ihrem Bild von einer Ursprungsfigur, die Armut, Ungerechtigkeit,
Schmerzen, Ablehnung, Bedrohung, Verfolgung und Verrat selbst erfahren und darunter
gelitten hatund daranverstorben ist, aber aufhoherer Ebene erlgst wurde. Mehr alsjeder
andere bewahrte sich Jesus in all dem bis zuletzt seine aufiergewohnliche Liebesfihig-
keit, seine Verschnungsbereitschaft, seine Aufrichtigkeit. In vielen Lebenssituationen
schopfen daher gerade Menschen und Gemeinschaften in ausweglosen Lagen aus den
Evangelien neue Hoffnung und Kraft. Vielfach werden Jesus, Maria und die christlichen
Mirtyrer als Vorbilder in ihrer Leidensbereitschaft, ihrer Ausdauer, ihrem Lebensopfer
hingestellt. Aber zieht Jesus Menschen nicht viel stirker durch seine Liebesfihigkeit, sei-
ne Versbhnungsbereitschaft und sein Mitgefithl mit anderen Menschen an, wie er sie
selbst auf seinem Leidensweg und am Kreuz noch gezeigt hat?*** st Liebe kein stirkeres
Motiv als der Tod? Wer Jesus nachfolgen will, sollte die Liebe und wahres Leben suchen.
Unrecht, Leid und Tod stellen sich ohnehin ein.

Wer Jesus nachfolgen will, muss auch dem wahren Reichtum, nicht dem falschen
nachjagen. Im Bild des Kamels, welches eher durch das Nadelohr kommt als ein Reicher
in den Himmel®®, wird die Umkehr(ung) von reich und arm deutlich wie an kaum einer
anderen Stelle. Der reiche Mann, der Jesus aufsucht und ihn zum Bild vom Kamel veran-
lasst, ist betriibt und geht traurig von Jesus weg, weil ihn sein Vermdgen daran hindert,
ihm nachzufolgen.®” Die eigentlich Benachteiligten sind diejenigen, deren dufleres Le-
ben so privilegiert ist, dass ihr Leid in der Angst vor Verinderung besteht. Sie miissen ihr
Ansehen, ihren Einfluss, ihren Reichtum und so weiter halten oder vermehren, um sich
selbst zu bewahren. Dazu bedarf es personlicher Eigenschaften wie Gier, Misstrauen,
Vetternwirtschaft, Machtmissbrauch, Einschiichterung, Kontrolle, Geiz - gegenteilig zu
den Werten Jesu. Dieser Reichtum fithrt zur eigentlichen, bedeutenderen emotionalen Ar-
mut und zur eigenen Isolation von der Gemeinschaft. Materieller Reichtum ist als solcher
nur hierarchisch angeordnet: Er nihrt sich vom Ubertreffen und Ubertrumpfen anderer,
weniger Reicher. Emotionaler Reichtum hingegen liegt im Miteinander vieler auf Augen-
hohe. Jeder Mensch bereichert in seiner Einzigartigkeit. Die Vermehrung geschieht hier
durch ein Teilen der Freude mit anderen Menschen. Geteilte Freude ist doppelte Freude,
geteiltes Leid ist halbes Leid. Kein Reichtum materieller Art folgt dieser Logik. Reichtum
in Verbindung mit Geiz und Angst macht einsam und starr. Freude, wenn es sie hier gibt,
ist nur ein kurzer Funke. Wihrend wahrer Reichtum verbindet, trennt falscher.

Die Versuchung materiell reicher Menschen besteht auf der einen Seite in der Em-
pathielosigkeit, dem ,abgeschalteten” Einfithlungsverméogen fir die Nichsten, und auf
der anderen Seite in der Unersittlichkeit in Bezug auf Ansehen und weltlichen Einfluss
sowie in der Angst vor ihrer Verminderung. Dieses oft ins Irrationale gehende Kontroll-
Bestreben verstellt Menschen den Blick und leitet sie in die Irre. Das intensive und ziel-
geleitete Streben nach ,mehr*lenkt von der Ungerechtigkeit der ungleichen Verteilung
ab und hilt beschiftigt. Das Leid anderer nachzuempfinden, kann das eigene Leben und
Sein infrage stellen und so zur Bedrohung werden. Da hilft es, wenn sich alle gesittigten

955 Lk 23,27-31; Lk 23,34; Lk 23,43; Joh 26f.
956 Mk10,25.
957 Mk10,22.

14.02.2026, 08:40:23.

233


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Sinne gegeniiber dem anderen, dem Mitmenschen, versperren. Mitgefiihl und Selbst-
bereicherung konnen nicht zugleich Motivation einer Person sein. Gleichzeitig mit der

materiellen Bereicherung scheint der eigene Tod und mit ihm die Endgiiltigkeit der eige-

98 Liebe und echte Anteilnahme am Leben der Nichsten

959

nen Lebensentscheidung fern.
wird, wenn iiberhaupt, aufgeschoben und damit auch die Umkehr im eigenen Leben.

In Jesu Worten der Naherwartung des Reiches Gottes schwingt diese Ermahnung
mit. Deutlicher als mit seinen Worten und auch seinem Leben mahnen konnte er nicht.
Darauf zu héren und sich danach auszurichten, liegt in der Freiheit des Einzelnen. Die
Enttiuschung, die dem gescheiterten Jesus mancherorts entgegengebracht wurde und
wird, liegtvielleicht auch darin begriindet, dass er die Menschen zum Guten ,nur“ mahn-
teund nichtvielmehr ,zwang*. Letzteres wire aber mit seiner Auffassung einer Liebe, die
den Menschen frei lasst, nicht vereinbar gewesen.

Wie wenig man aus den Evangelien iiber den historischen Jesus auch aussagen kann
und wie grof3 der Interpretationsspielraum auch sein mag, so ist doch eines sicher:
Die Botschaft Jesu lautet nicht, dass die angesehenen, reichen und einflussreichen
Menschen ihren Reichtum und ihr Ansehen vermehren sollen, wihrend die Armen und
Kranken noch mehr gedemiitigt werden sollen. Vielmehr solidarisiert sich Jesus mit
den AusgestofRenen und Gedemiitigten, wihrend er Menschen, die sich in stabilen
Lebenssituationen wihnen, hinterfragt. An keiner Stelle der Evangelien demiitigt Jesus
diejenigen, die schon am Boden sind, in der Annahme, sie dadurch motivieren zu kon-
nen, sich vom Boden zu erheben. Stattdessen reagiert er grundsitzlich mit Mitgefiihl
und Wertschitzung auf sie. Daraus ldsst sich entnehmen, dass die Solidaritit mit den
Geringen einen christlichen Wert darstellt, der richtungsweisend fiir die Nachfolge Jesu
ist. Nachstenliebe ist diese Solidaritit. Reichtum im christlichen Sinn ist somit nicht
duRerlich und materiell, wie es von Vertretern des Wohlstandsevangeliums gepredigt
wird, sondern zeichnet sich durch inneren Reichtum an Liebesfihigkeit, Mitgefiihl,
Toleranz und anderem mehr aus. Dementsprechend meint auch Verzicht nicht nur
Verzicht auf Konsumgilter. Verzicht bedeutet auch ein Sich-zuriick-nehmen vor dem
anderen, indem man nicht das letzte Wort haben oder recht behalten muss und demiitig
auch um seine eigenen Mingel weif3, nicht nur um die der anderen.

1.3.9.3 Die Kirche in der Nachfolge Jesu

Was bedeutet das fur die Kirche? Solange man Kirche nicht als ein Bauwerk oder ein
behordliches System definiert, sondern als Gemeinschaft aller Christen, muss diese Ge-
meinschaft vor allem von solidarischer Nichstenliebe geprigt sein. Der in den Evangeli-
enbeschriebene Jesus hat niemanden aus seiner Gemeinschaft ausgeschlossen oder Auf-
nahmekriterien fiir sie genannt. Daher kann man heutige Formen exkludierenden oder
klassistischen, das heifdt ausschlieRenden oder in soziale Klassen einteilendes Verhalten

958 Vgl. Lk12,20.

959 Dies wird zum Beispiel im Ritual des verpflichteten Schenkens deutlich: Menschen, die viel ha-
ben, antworten auf die Frage nach ihren Wiinschen meist ratlos oder ablehnend. Menschen, die
etwas brauchen, werden hingegen selten personlich nach ihren Bediirfnissen gefragt — die Men-
schen, die vermeintlich alles haben und wissen, wissen auch das viel besser. Im Nicht-Nachfragen
ersparen sie sich zudem den Kontakt mit anderen —und damit den Kontakt mit sich.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

auch nicht mit christlicher Nichstenliebe verwechseln. Die Kirche als Gemeinschaft in
der Nachfolge Jesu zielt nicht auf materiellen Reichtum, Privilegien, Ansehen und andere
Auferlichkeiten. Sie ist nicht beherrscht von Machtspielen, Vetternwirtschaft und Gefil-
ligkeiten. Sie diskriminiert niemanden und schlief3t niemanden aus, denn niemand be-
droht den eigenen Reichtum, sondern bereichert als er selbst. Sie teilt nicht ein in Men-
schen erster, zweiter, oder dritter Klasse. Ihr Weg zur Demut fithrt nicht iiber Demiiti-
gungen anderer. Nachfolge Jesu und Umkehr in der Kirche beginnt damit, jede Diskri-
minierung und die Ausrichtung auf dufieren Reichtum, Ansehen und Macht zu beenden!

Jedoch ist das ein sehr hoher Anspruch. Zum einen war und ist die Kirche als In-

9 in vielen Teilen der Erde materiell

stitution samt ihren kirchlichen Wiirdentrigern
reich und profitierte die meiste Zeit von ihrem hohen Ansehen, auch vielfach durch ih-
re Verbindung zu Regierungskreisen einschlieflich deren Interessen. Zum anderen be-
steht die Kirche als Volk Gottes aus Menschen. Menschen sind endliche, mangelhafte,
fehlbare Lebewesen. Daher kann die aus Menschen bestehende Kirche niemals das Ideal
ihrer christlichen Werte ganz erreichen. Das heifit aber nicht, dass sie deswegen gera-
de ins Gegenteil verfallen darf, indem sie nur diejenigen unterstiitzt oder bevorzugt, die
ihr gegeniiber wohlgesonnen und loyal sind, wihrend sie Andersdenkenden das Leben
schwer macht oder ihnen gegeniiber gleichgiiltig ist. Das ideale Ziel ist, wie ein Stern,
Orientierungspunkt der Kirche und der Menschen darin, und die Demut setzt ein mit
der Erkenntnis, diesem Ideal niemals gerecht werden zu konnen, aber sich dennoch ste-
tig darum bemithen zu miissen. Das setzt die ehrliche Bereitschaft zur Reflexion beim
Einzelnen und bei allen gemeinsam voraus, im Bemithen um Umkehr und Verinderung.

Aus diesem Grund miissen die kirchlichen Wiirdentrager mit den Menschen, de-
ren Bedirfnisse sich mit den Zeiten dndern, mitgehen. Der Gott des Alten Testaments
ist ein Gott, der das Volk Israel durch die Geschichte begleitet. Diesem geschichtlichen
Gottesbild entspricht auch das christliche. Das bedeutet: Wie sich die Menschen in der
Geschichte entwickeln und verindern, entwickelt und verindert sich die kirchliche Ge-
meinschaft mit ihnen. Neuregelungen in Anpassung an die zeitlichen und lokalen Le-
bensumstinde sind daher Voraussetzung fiir eine Kirche samt ihrer Lehre und ihren Ver-
tretern, die die Menschen ernst nimmt, wie Jesus es tat. Im Laufe der Zeit hat es in der
Kirche schon etliche Neuregelungen gegeben: der Zolibat wurde erst im Jahr 1139 ver-
bindlich, die Anzahl der Sakramente verinderte sich mehrmals, es kommen auch heute
nach einer ausfiihrlichen Priifung immer wieder neue Heilige und neue Wallfahrtsorte
hinzu, 2021 wurde das kirchliche Strafrecht im CIC fiir den Bereich des Missbrauchs so-
wohlverschirft als auch erweitert und vieles mehr. Eine Kirche des Stillstands oder sogar

960 Im Folgenden sind unter dem Begriff ,kirchliche Wiirdentrager alle Glaubigen zusammenge-
fasst, die von den kirchlichen Strukturen profitieren und darum das gemeinsame Interesse haben,
dass diese Strukturen erhalten bleiben. Darunter fallen Kleriker, geweihte Ordensleute, aber auch
wohlhabende und angesehene Laien, mit denen sich Kleriker schmiicken und durch die sie wieder-
um wachsenden Einfluss in noch unerschlossenen Feldern austiben kénnen. Die kirchlichen Wiir-
dentrdger eint also ein unausgesprochenes, aber festes Bindnis zum ersten von Macht, Ansehen,
Einfluss, Kontrolle und materiellen Giitern, zum zweiten von gegenseitiger unbedingter Loyalitat
und zum dritten von Vetternwirtschaft, gegenseitigem Schutz und Unterstitzung. Die Vergangen-
heit hatvielfach gezeigt, dass dieses innerkirchliche Biindnis starker als die weltliche Justiz ist und
das Ansehen kirchlicher Wiirdentrager sogar bis in die Familien hinein nicht hinterfragt wurde.

14.02.2026, 08:40:23.

235


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Riickschritts verfehlt ihre Aufgabe, fiir die Menschen da zu sein, mit ihnen mitzugehen
und sie zu unterstiitzen. Weltlichen Fortschritt wird es mit oder ohne kirchliche Erlaub-
nis geben. Kirchenvertreter konnen Menschen in der sich verindernden Zeit begleiten
oder sich selbst isolieren und gegeniiber anderen verschlieRen. Im zweiten Fall leben sie
als eine von vielen Gruppierungen neben den Menschen her. Nachfolge Jesu und Umkehr
in der Kirche schliefRt die Bereitschaft zur Verinderung ein!

Wenn sich kirchliche Wiirdentriger in ihrer Institution gemeinsam, bewusst und 6f-
fentlich gegen jegliche Verinderung ihrer Lehre, ihrer Gesetze, ihrer Liturgie oder ihrer
Ausbildungsstitten aussprechen, gibe esim Grunde wenig dagegen einzuwenden. Denn
den Glaubigen wire dies dann klar und sie konnten sich entscheiden, in einer solchen
Kirche zu bleiben oder sich von ihr zu lésen. Problematisch wird es, wenn Kirchenver-
treter Veranderungen in der Gesellschaft und unter den Menschen bemerken und Neu-
regelungen in Aussicht stellen — diese ,Neuerungen“ aber eine Bekriftigung der alten
Denk- und Lebensweise sind, wie es unter dem Pontifikat von Papst Franziskus hiufig
vorkam.*® Hier hatte der Papst zu Gesprichen, Gutachten und Versammlungen aufge-
rufen, in die viele Menschen sehr viel Zeit und Energie investiert haben. Ihr Ergebnisse
waren eindeutig. Wirkliche Entscheidungen wurden daraufthin jedoch nicht getroffen,
sondern offengelassen. Papst Franziskus, der als Papst die Lehre hitte dndern und nicht
nur einen neuen Stil, sondern einen ganz anderen Kurs hitte einschlagen kénnen, wich
Entscheidungen aus oder antwortete mehrdeutig, lief? die Verdnderung im Ungefihren
oder verschob sie auf unbestimmte Zeit. Man kann hier gut mit anderen Ausschiissen,
Gremien und Regierungen Vergleiche ziehen, um zu sehen, wie fatal es ist, wenn kei-
ne Entscheidung getroffen wird. Es gibt dann keine klare Linie mehr, nichts Halt-ba-
res. Stattdessen tritt Mehrdeutigkeit und Verwirrung ein, was zwangsldufig in Konflikte
miindet. Franziskus wurde seinem Amt unter dieser Riicksicht nicht gerecht, er leite-
te, ohne zu leiten. Zur Nachfolge Jesu und Umbkehr in der Kirche gehért es, Neuerungen
nicht nur in Aussicht zu stellen oder anzudeuten, sondern auch mutig durchzusetzen!

Jedoch hat die Menschheit in den letzten Jahrzehnten gewaltige Verinderungen
durchlaufen und einige werden noch kommen. Kritiker, die sich den Kirchenaustritt
tiberlegen, tun dies auch, weil sie sich von der Kirche nicht mehr angesprochen fiihlen.
Die Themen der Amtskirche sind nicht mehr ihre Themen. Sie selbst hitten Themen, mit
denen sie allein gelassen werden. Denn wie sollten ihnen auch kirchliche Wiirdentriger
helfen kénnen, die sich schon vor Jahrzehnten von ihrer Lebenswelt distanziert und ab-
gekapselt haben? Die Fragen der Amtskirche sind nicht mehr die Fragen der Menschen,
und die Fragen der Menschen sind nicht mehr die Fragen der Amtskirche. Damit sind
auch die Antworten der einen nicht mehr die Antworten fiir andere und umgekehrt.
Der neue Wein in alten Schliuchen hilt gerade den aktuellen Verinderungen unter den
Menschen nicht stand. Denn diese bestehen insbesondere darin, dass ,einfache“ Glau-
bige durch ein breites Informations- und Bildungsangebot gelernt haben, selbststindig
zu denken. Gegenwirtige Konflikte zeigen, dass dies in den kirchlichen Fithrungsposi-
tionen seit Jahrzehnten entweder nicht erkannt oder nicht beriicksichtigt wird, wihrend

961 Z.B.bei der Amazonassynode, in der Erklarung Fiducia supplicans oder im Abschlussdokument der
Weltsynode. Siehe oben Kap.1.3.8.1

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

sie eigentlich wieder und wieder darauf hingewiesen werden. Die bleibende Bevormun-
dung und Belehrung aller ohne Amt und Ansehen durch kirchliche Wiirdentrager sind
zum Stein des AnstofRes geworden. Verstindlicherweise, denn es findet keine oder zu
wenig Begegnung beider Gruppierungen statt. Mit der katholischen Kirche geht es nur
weiter, wenn kirchliche Wiirdentriger diesbeziiglich ihren Hochmut iiberwinden!

In den Evangelien wird keine Situation geschildert, in der sich Jesus gegen Neues
abschottete, jedoch gib es viele Stellen, denen zufolge Jesus zur Reflexion iiber sinnent-
leerte Prinzipienerfiillung aufrief. In den meisten Menschen gibt es eine intuitive Re-
aktion auf Verinderungen, die entweder in Freude oder in Angst besteht. Es ist weise,
Neuheiten differenziert zu betrachten, denn nichts ist schwarz-weifR. Die aktuelle Tra-
gik der katholischen Amtskirche besonders im Westen liegt darin begriindet, dass eine
abgesicherte, satte und materiell reiche Institution, wie eben auch abgesicherte, satte
und reiche Menschen darin, sich selbst genug sind. Sie versucht, das, was sie besitzt,
zu erhalten und zu bewahren, wenn nicht zu vergréf3ern und verschlie3t sich dadurch
gegeniiber allen Verinderungen, die sich bedrohlich auswirken kénnten, wenn sie sich
der Kontrolle der Kirche entziehen. Das Ergebnis ist auf den ersten Blick paradox, auf
den zweiten Blick nachvollziehbar: Kirchliche Wiirdentriger verlieren den Bezug zu den
Menschen und ihrem Lebensraum, infolgedessen aber auch alles, was sie so dringlich
fiir sich behalten wollten, nimlich Achtung, Reichtum und Macht. Zur Umbkehr kirch-
licher Wiirdentriger gehort es, aus der Selbstgeniigsamkeit auszubrechen, wieder die
Nihe der Menschen zu suchen, sie nicht nur zu belehren und zu bevormunden, sondern
sich von ihrer Lebensrealitit berithren und aufriitteln zu lassen und entsprechend zu
handeln!

Das ,katholos“ in dem Begrift ,katholische Kirche* bedeutet ,der Gesamtheit ange-
messen*. Seit langem ist die katholische Kirche iiber die ganze Welt verteilt. Uberall le-
ben die Menschen aber vor unterschiedlichen Lebenshintergriinden: politisch, kulturell,
okologisch, wirtschaftlich, letztlich existentiell. Es kann daher nicht den einen Leitfa-
den geben, der fiir alle Menschen, fiir alle Frauen, Minner, Kinder, Greise auf der gan-
zen Welt gilt. Es gibt einen Satz menschlicher Werte und Regeln, wie beispielsweise die
sogenannte goldene Regel, der sich als Minimalkonsens fir menschliches Zusammen-
leben als fruchtbar erwiesen hat. Aber alles dariiber hinaus muss sich nach der Situati-
on vor Ort richten. Aktuell bedeutet das, dass es zwar allerorts zahlreiche Anliegen fir
Neuregelungen an die kirchlichen Behorden gibt, diese jedoch je nach Ort unterschied-
liche Schwerpunkte haben. Zum Beispiel stellt sich die Frage nach dem Frauendiako-
nat in Lateinamerika, wo Frauen infolge des Priestermangels schon Leitungsaufgaben
iibernehmen, stirker als in Europa. Wihrenddessen ist die Anerkennung homosexueller
Menschen in Europa dringlicher als in Afrika, in dessen Geschichte, vor allem im Zusam-
menhang mit dem Kolonialismus, Homosexualitit ein sehr heikles Thema ist. Nachfolge
Jesu und Umkehr in der Kirche bedeutet Mut zur Vielfalt!

Die christliche Spiritualitit, insbesondere die ignatianische Unterscheidung der
Geister, hilt allerlei Handwerkszeug fir den Einzelnen und die Gemeinschaft bereit,
hinzuhéren, hinzusehen, in Gebet und Dialog hinzuspiiren und Umgangsweisen mit
Verinderungen gut abzuwigen.”®* Die besten Voraussetzungen hierfiir sind Offenheit

962 Bd.1,Kap.3.5.

14.02.2026, 08:40:23.

237


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

und Zeit. Der Bonus fiir die Mithe wire eine kirchliche Gemeinschaft, von der sich die
Menschen gesehen und durch die sie sich bereichert fithlen.

Die gegenwirtige Situation tendiert jedoch in eine andere Richtung: Kirchliche Wiir-
dentriger erstarren in Angst und Loyalitit. Den Laien entgeht die Kluft zwischen ihren
Worten und ihren Handlungen nicht mehr und die damit zusammenhingende Doppel-
moral wird fir viele unaushaltbar. Es ist eine gesunde, schiitzende Reaktion, sich von
Leblosigkeit und Absurditit zu distanzieren, ob nun durch innere Emigration, durch du-
3eren Protest oder durch Kirchenaustritt. Die katholische Kirche steht mit ihren Vertre-
tern berechtigterweise in der Kritik und gemessen an ihren Verfehlungen noch viel zu
wenig. Die Einbriiche machen sich deutlich bemerkbar, beispielsweise im Sterben der
Kloster und ihrer Werke oder in der Uberarbeitung und den Stressreaktionen der Pries-
ter und Ordensleute. Ein Umdenken oder Umlenken scheint gegenwirtig unmoglich,
denn inzwischen ruft jeder amtliche Schritt, egal in welche Richtung er geht und welche
Bediirfnisse er damit zufrieden zu stellen versucht, extreme Proteste der Gegenseiten
hervor. Wie kann Umbkehr gelingen, wenn Menschen duferlich gefangen und innerlich
erstarrt sind?

Zugleich sind die Entscheidungstriger der Kirchen und Kloéster immer noch zu
selbstisoliert, zu michtig und zu abgesichert, auch durch wechselseitige Unterstiitzung
und Seilschaften. Eine Hand wischt die andere und beide waschen ihre Hinde in Un-
schuld. Somit liegen ihre Abkapselung und Entfremdung in ihrer eigenen Entscheidung
und Verantwortung: Solange kirchliche Wiirdentriger nur unter ihresgleichen bleiben,
um wenigstens dort Zuspruch und Bestitigung zu erhalten, sperren sie sich gegen die
wirklichen Begegnungen mit den Menschen und ihren Bediirfnissen, also gegen den
Austausch, der ihnen helfen kénnte. Damit kénnte sich die Amtskirche nicht weiter von
der Nachfolge Jesu entfernt haben, der den direkten Kontakt zu den Menschen suchte,
sie fragte, was sie brauchen oder suchen, ohne sie daraufhin paternalistisch zu belehren,
was sie eigentlich wollen sollten.’®® Die heutige Angst vor Macht- und Kontrollverlust
lasst sich gerade nicht auf Jesus zuriickfithren. Die materiell Armen sind immer noch
ein grofes Anliegen in der Kirchenagenda. Aber sie konnen fir sich selbst sprechen,
selbst sagen, was sie vermissen und was sie brauchen. Begegnung beginnt mit echtem,
konkretem Interesse am anderen, mit Aufmerksambkeit und Fragen, die den anderen
als Person meinen: Wer bist du? Wie geht es dir? Was kann ich dir Gutes tun? Kannst
du mir auch helfen? Und auch: Warum hast du pinke Haare? Wie hast du gelernt, so gut
Musik zu machen? Was bedeutet sie dir? Ich mag etwas anderes ganz gern, darf ich es
dir zeigen?

Nachfolge und Umkehr in der Kirche bedeutet, offen und interessiert auf andere zu-
gehen!

Kirchen und vor allem Kloster nennen sich selbst auch heute noch gern ,Orte der
Begegnung®. Was aber ist Begegnung wirklich? Begegnung beginnt mit dem Interesse
am Anderen und einer Offenheit fiir seine Lebenswelt. Jeder Mensch (und jedes Lebewe-
sen) ist anders als andere. Das beginnt nicht erst bei mehr oder weniger offensichtlichen
Merkmalen wie Herkunft, Hautfarbe, Religionszugehorigkeit und so weiter. Die Ver-
schiedenheit ist viel detaillierter. Sie hat zu tun mit dem Lebensumfeld eines Menschen,

963 Z.B.Mk10,51.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

den Freud- und Leiderfahrungen darin und den dort vorhandenen inneren und dufleren
Ressourcen, sie zum Ausdruck zu bringen. Das alles ist fiir jeden einzelnen Menschen
zu jeder Zeit der Geschichte und an jedem Ort der Welt anders. Jedes Menschenleben ist
einzig. Auch die Gefithle der Menschen zueinander sind einzig. Wer sich von wem an-
gezogen oder abgestofRen, gelangweilt oder beachtet fithlt, kommt auf die einzelnen Be-
teiligten und oft zusitzlich noch auf Zeit und Ort an. Die Gefiihle eines Menschen, seine
Interessen oder Desinteressen konnen sich im Laufe der Zeit aufgrund vielerlei Faktoren
verdndern. Diese Vorginge sind sehr komplex und vollziehen sich zum Teil unbewusst.

Ein Mensch kann einem anderen mit Aufgeschlossenheit und Aufmerksambkeit be-
gegnen, mit Widerstand und Angst oder ihn gar nicht bemerken. All das kann sich ver-
indern: mit der Zeit, bei weiteren Begegnungen oder durch Reflexion. Nach einem Kon-
taktabbruch kann der andere Mensch nichts weiter beitragen und die miteinander geleb-
te Geschichte erstarrt. Wenn sich Menschen aus welchen Griinden auch immer iiberse-
hen, findet Begegnung gar nicht statt und es gibt keine gemeinsame Geschichte. Tref-
fen Menschen mit Widerstand oder Angst aufeinander und verdndert sich das nicht,
werden weitere Begegnungen vermieden. Im jeweils anderen kann sich die gemeinsa-
me Geschichte jedoch verindern. Sind gegenseitiges Interesse und Offenheit fiir den
anderen Grundlage einer Begegnung, wirkt der andere fiir den einen bereichernd und
umgekehrt. Das heif’t nicht, dass man den anderen je ganz kennt und versteht. Das ist
unmoglich. Aber die Motivation, ihn kennenzulernen und zu verstehen, ist grof3. Nicht
nur die personlichen Gemeinsamkeiten, sondern auch die Unterschiede sind reizvoll.
Sie machen neugierig, das Lebensumfeld des anderen, seine Erfahrungen und seinen
Umgang damit kennenzulernen. Ist die Begegnung auf Augenhohe (d. h. ohne Macht-
gefille) und die Aufgeschlossenheit fireinander auf beiden Seiten vorhanden, sind die
beiden Menschen sich gegenseitig eine Bereicherung. Keiner der beiden ist auf seine ei-
genen Erfahrungen begrenzt, sondern darf noch an denjenigen des Freundes teilhaben.
Erfahrungen, Freude, Leid, Wissen und Ausdrucksmaglichkeiten bereichern den jeweils
anderen. Nachfolge Jesu und Umkehr in der Kirche heift, sich auf Augenhohe zu begeg-
nen und sich so gegenseitig zu bereichern!

Fir bereichernde Begegnungen ist das Bewusstsein der eigenen Vorurteile gegen-
itber anderen Personen essentiell sowie die Lust, diese zu iiberpriifen. Auch braucht
es fir echte Begegnungen zusitzlich einen Raum und viel Zeit. Raum und Zeit diirfen
nicht nur duflerlich gegeben sein, sondern miissen vor allem innerlich vorhanden sein.
Menschen merken, wenn die andere Person geistesabwesend ist, beispielsweise, weil es
so viel anderes noch zu tun gibt. Kirchlichen Wiirdentrigern fehlt heute oft der innere
Raum, die Zeit, die Offenheit, das Interesse, die Augenhohe und das Sich-selbst-Hin-
terfragen. Die Mauer konnte nicht dicker sein. Menschen, die dem Standard kirchlicher
Wiirdentriger nicht entsprechen, bemerken sehr schnell, dass kein echter Wunsch zu
einer Begegnung mit ihnen vorhanden ist, die iiber Belehrung oder christlich moti-
vierten Dienst am Nichsten hinausgeht. Aber Menschen suchen keine Abwertung und
Ablehnung. Erfahren sie diese, reagieren sie verstindlicherweise mit Krinkung, Wut
oder Abgrenzung, die an der Mauer jedoch abprallen.

Wirkliche Begegnung muss gegenseitig sein. Das fingt schon einmal damit an, dass
nicht nur eine Seite redet, wihrend die andere nur zuzuhdren hat. Beide reden miteinan-
der. Nicht nur eine Seite gibt, wihrend die andere nur nimmt, und eine Seite beschlief3t

14.02.2026, 08:40:23.

239


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

in der Erwartung einer Gegenleistung, was die andere brauchen soll. Vielmehr sind bei-
de Seiten bediirftig und werden beschenkt, ohne Erwartung, ja sogar unerwartet und
unverhofft, gerade mit dem, woran zuvor nicht zu denken gewesen war.

Das setzt ein gut reflektiertes Selbstverstindnis voraus: Kirchliche Wiirdentriager
sind mindestens ebenso bediirftig wie die Menschen, um die sie sich caritativ zu kiim-
mern meinen — nur an einer anderen Stelle. Diese Stelle wird eben bei einer wirklichen
Begegnung deutlich, und zwar im Hinterfragen. Zum Beispiel konnte eine Ordensfrau,
die eine andere Frau trifft, denken: , Diese Frau dort hat komisch geformte Lippen, viel-
leicht durch eine Schonheits-OP. Aber mit ihren urspriinglichen Lippen sah sie vielleicht
auch schon aus. Warum ist das wichtig fiir sie? Wir Ordensfrauen wiirden so etwas ja
nie tun, wir sind, wie Gott uns schuf, daran mochte ich personlich nichts verindern.
Aber es stimmt, mit meinem Gewand und vor allem meinem Schleier werde ich unter-
wegs auch manchmal komisch angeschaut. Mitunter ist mir das schon unangenehm,
denn die Menschen, die mich so ansehen, haben vielleicht kein gutes Verhiltnis zur Kir-
che und werten mich einfach ab, obwohl sie mich nicht kennen. Ich und die Frau dort,
wir kénnten unterschiedlicher nicht sein — und leben doch in derselben Stadt. Und uns
begegnet man mit Vorurteilen, unterschiedlichen Inhalts zwar, aber wir werden abge-
stempelt, bevor man uns personlich kennenlernt. Ich méchte zu der Frau hingehen und
sie fragen. Vielleicht méchte sie ja erzihlen, wie es zu ihrer Schonheits-OP kam und wie
esihr nun geht. Und vielleicht hat sie ja sogar Interesse daran, warum ich in einen Orden
eingetreten bin, wie man dort lebt und wie es mir geht.“

Es ist nur ein Bild, wie Begegnung sein konnte. Verglichen damit, wie Jesus ande-
ren Menschen, insbesondere armen und fremden®®*, begegnete, finden auch heute noch
echte Begegnungen statt. Besonders, wenn Menschen nicht nur Menschen desselben Le-
bensumfeldes, sondern ganz anders lebenden Menschen begegnen, kénnen sich beide
Seiten reich beschenken. Geber bleiben nicht Geber und Empfinger nicht Empfinger.
Sowerden auch Demut, Dankbarkeit und Freude miteinander getauscht und Schuld und
Verpflichtung bleiben nicht auf einer Seite. Seltsamerweise ist das eher kein Bild, wel-
ches auf die Kirche heute zutrifft. Nachfolge Jesu und Umkehr in der Kirche bedeutet, die
eigenen Vorurteile abzubauen, Zeit fiireinander zu haben, sich gegenseitig zu beschen-
ken, indem jeder gibt und empfingt, zuhort und redet!

Warum sind Orte der Begegnung nicht selten gerade Orte, an denen man sich nicht
begegnen kann? Noch einmal: Die Kirche hitte die besten dufleren und inneren Bedin-
gungen und Moglichkeiten, Menschen wirklich zu begegnen. Sie muss diesen Schritt
wagen. In der jesuitischen Tradition werden , Exerzitien“ inzwischen sehr weit gefasst.
Es gibt die klassischen Schweigeexerzitien in Exerzitienhiusern, es gibt mittlerweile
aber auch Film-Exerzitien oder Straflen-Exerzitien, also Exerzitien, die in einem ganz
anderen Rahmen stattfinden. Fiir diejenigen, die jedes Jahr Exerzitien machen, wieder-
holt sich vieles nach einer Weile. Oft sind es nach wie vor kirchliche Wiirdentriger, die
Exerzitien anbieten oder dazu von Gemeinschaften eingeladen werden. Wie wire es,
wenn man sich hier dem ,ganz Anderen“ 6ffnen wiirde, indem man Exerzitien nicht bei

964 Man denke etwa an seine Begegnung mit dem blinden Bartimius (Mk 10,46—52) oder mit der an
Blutfluss leidenden Frau (Mk 5,25—34), aber auch an die mit der Syrophonizierin (Mk 7,24—30), mit
der Samariterin (Joh 4,7—26) oder mit dem rémischen Hauptmann (Mt 8,5-13).

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

einem Kirchenvertreter macht, sondern bei jemandem, der von auflerhalb kommt, zum
Beispiel von der Lyrik, von der Musik, vom Ausdruckstanz, aus einer anderen Kultur
oder von der Strafle?® Spitestens hier scheinen die Mauern jedoch uniiberwindbar.
Denn bei einer wirklichen Begegnung konfrontiert man sich und sein Leben mit bislang
Unbekanntem. Fragen, die in eine existentiellere Richtung gehen, kénnten auftreten:
Wer bin ich? Warum bin ich so geworden? War das doch nicht alles mein Verdienst,
genauso wenig wie meine Schuld? Solche Fragen kénnen das eigene stabile Selbst
erschiittern. Plotzlich schwankt der Boden. Innere Siulen stiirzen um. Der Vorhang
reifdt.”*® Diese Erschiitterung darf man von niemandem fordern. Doch gerade aus der
Erschiitterung heraus kann es reich beschenkt und gestirke weitergehen. Nachfolge
Jesu und Umkehr in der Kirche bedeuten in jedem Fall, sich auf Unbekanntes einlassen!

Aber konnen Menschen in einer emotional verarmten Gesellschaft mit ihren ver-
schiedenen Gruppen, auch der Kirche, iiberhaupt noch Interesse und Wertschitzung
fiir andere Menschen oder allgemeiner fiir andere Lebewesen aufbringen? Menschen,
die Sitze sagen wie: ,du bist mir zu viel, zu kompliziert, ,ich habe keine Kapazitit
fiir dich®, ,entweder du machst das jetzt, oder verschwinde®, ,ich habe keine Zeit fiir
dich, ich brauche die Zeit fiir mich, ,xy ist doch krank*, , geh nur, ich finde massen-
haft Ersatz fir dich, scheinen innerlich blockiert. Mitmenschen werden als Belastung
empfunden. Dialogbereitschaft scheint iiberfliissig, da es nur der andere nétig hat, sein
Verhalten zu indern. Der eigene Beitrag zu einer Beziehung scheint undenkbar. Angst
vor Verletzung, Rickzug und massenhafte Vereinsamung in dieser Gesellschaft ist die
Konsequenz. Daher liegt die Hauptursache der Kirchenkrise bei kirchlichen Wiirden-
trigern, die ihrem Auftrag nicht gerecht werden, weil sie sich Menschen gegeniiber
vermauern, und sich so selbst einmauern. Jede Gruppe innerhalb einer Gesellschaft
ist Abbild der Gesellschaft als ganzer. Was in der kirchlichen Gemeinschaft verkehrt
lauft, liuft andernorts kaum besser. Daher ist eine Behebung dieser Situation duflerst
komplex und schwierig. Die Konsequenzen tragen alle gemeinsam: diejenigen, die arm,
einsam, bediirftig und ausgebeutet sind, und diejenigen kirchlichen Wiirdentriger, die
ausbeuten, wegschauen, mauern und ihrer Sendung in keinster Weise gerecht werden.
Die Kirche ist aus der Perspektive der Armen und der Opfer zu beurteilen. So gesehen
zeigt das Leben und Handeln nicht weniger kirchlicher Wiirdentrager, wie Nachfolge
Jesu nicht gelebt werden kann. Die Kirche wird so zu einem Ort, an dem nach Gott
gerade nicht zu suchen ist.

Zur Nachfolge Jesu und zur nétigen Umbkehr in der Kirche gehort deshalb in diesen
Zeiten vor allem die Wertschitzung anderer, aller anderen, besonders der Opfer von Ge-
walt und der Armen!

Kann in der momentanen zirkuliren Selbstgeniigsamkeit (kirchliche Wiirdentriger
sind sich selbst genug, reichen sich selbst) und einer solchen internen Verschlossenheit
die eigene emotionale Bediirftigkeit iiberhaupt noch erkannt werden? Kann das, was am

965 Aus der Praxis der Gastfreundschaft, konkret der Offenheit fiir unbekannte Menschen, hat der Jesu-
it Christian Herwartz die ,Exerzitien auf der StraRe* entwickelt, die dann im Laufe der Jahre zu
einer Frommigkeitsbewegung tiber die Grenzen von konfessionellen, sozialen und bildungsmafi-
gen Unterschieden angewachsen sind.

966 Vgl. Mt 27,51.

14.02.2026, 08:40:23.

241


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

meisten abgelehnt und vermieden wird und was grofiteils schon verlernt ist, nimlich
das in-Beziehung-Treten, sich jetzt noch umkehren zum Schliissel aus der Krise? Die an
der Kirche Mitarbeitenden rennen in dem Hamsterrad aus Geld-, Zeit- und Menschen-
Sparen, wie andere in der kapitalistischen Wirtschaft auch. Konstruktive Kritik ist al-
lein schon deshalb unerwiinscht, weil sie Arbeit macht. Die Arbeiter im Weinberg sind
in der Tat viel zu wenige. Sie sind angewiesen auf gegenseitige Bestirkung unter sich als
den Michtigen und auf Abwertung anderer zur eigenen Aufwertung. Es scheinen wie
seit Ewigkeiten fest zugewiesene Plitze zu sein, an denen nicht zu riitteln ist, wobei de-
ren Inhaber immer wieder kindisch ihre Selbstbestitigung suchen. Es muss allen klar
sein, wo sich eine Person in der Hierarchie befindet. Nicht-Kleriker haben die Aufgabe,
Kircheninteressen zu unterstittzen, ohne sie zu hinterfragen. Festgelegt ist dies in den
fiinf kirchlichen Geboten. Istjemand nicht fiir die kirchlichen Wiirdentriger, dann ist er
gegen sie.

Man wiitrde vergeblich suchen, wie dies noch auf den Ursprung, den Jesus der Evan-
gelien, zuriickgefithrt werden kann. Eine klerikale Kirche, die derart ihr Ziel verfehlt und
mit ihrem Potential obendrein Schaden anrichtet statt lindert, muss sterben, damit sie
von sich selbst als die Arme, Kranke und Bediirftige sprechen lernt und sich anschlie-
fRend vielleicht wieder aufrichten lassen kann. Laien kénnen, sofern sie das méchten,
die klerikale Kirche bei ihrem Sterbeprozess begleiten, indem sie das Leid der Kirche
mit-leiden und den kirchlichen Freitod mit ihr in schittzender Distanz durchstehen, be-
vor die neue Kirche aufersteht, deren Konturen noch nicht erkennbar sind. Verstindlich,
wer das nicht kann, weil die Fassungslosigkeit, dem selbstgewihlten Untergang passiv
zusehen zu miissen, schier unertriglich ist.

1.3.9.4 Das Potential der Kirche

Was ist nun das Potential der Kirche? Ihr Potential besteht seit ihren Urspriingen darin,
eine Alternative zur staatlichen Macht und anderen Michten zu sein. Mit seinen beiden
grofien Anliegen hat Papst Franziskus dieser Alternative ein Profil gegeben: Synodalitit,
das heif’t ein menschlicherer, geistlicher Umgang miteinander, und die konsequente Hinwen-
dung zu den Armen.

Das Potential zu dieser Alternative hat die Kirche allein schon dadurch, dass sie Men-
schen eine andere Sinndeutung anbietet als eine naturwissenschaftliche, auf sinnliche
oder greifbare Fakten basierte. Die Regierung eines Landes vertritt die weltlichen Be-
diirfnisse ihrer Biirger. Dazu gehéren zum Beispiel Gesetze des Zusammenlebens, Orga-
nisation von Infrastruktur, Handel, Bildung, Arbeit, Gesundheitssystem, Renten, soziale
Hilfen, Steuern, aufienpolitische Verhandlungen und vieles mehr. Die Regierung selbst
kann sich je nach Machtverteilung demokratisch, hierarchisch, oligarchisch oder dik-
tatorisch strukturieren. Einen entscheidenden Einfluss auf die Regierung hat die wirt-
schaftliche Situation eines Landes. Die meisten Regierungen der Erde sind kapitalistisch
orientiert und darauf ausgerichtet, dass ihr Land in Konkurrenz zu anderen Lindern
wirtschaftlich wichst und die Biirger und Einrichtungen des Landes miteinander kon-
kurrieren. Das Land soll reicher werden, die Einnahmen sollen die Ausgaben tibertref-
fen, die gleiche Produktion soll mit immer weniger Ausgaben verbunden sein, die Men-
schen sollen in kiirzerer Zeit und mit weniger Gehalt mehr arbeiten und sich gleichzei-

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

tig zufriedener und gesiinder fithlen. Eine schwache Wirtschaft schwicht meist auch die
amtierende Regierung.

Zugleich stehen die Menschen im Kapitalismus in Konkurrenzdruck zueinander. Sie
miissen eine bessere Ausbildung vorweisen als andere Bewerber, sie miissen belastba-
rer sein und verfiigbarer, ihre Arbeitsergebnisse miissen sich stetig steigern, sie miissen
mit ihrer work-life-balance zufrieden sein, sie miissen ihren Wohlstand duferlich kenn-
zeichnen (Wohnung, Auto, Urlaub, Kleidung, Aussehen usw.), sie miissen gliicklich sein.
Kurz: Bei stindig steigenden Anforderungen muss es ihnen immer besser gehen, obwohl
es den 1. Platz im nationalen und internationalen Vergleich nur einmal geben kann.

Das Druckmittel fiir diese stindige Steigerung ist selbst kapitalistisch und besteht
aus dem Uberangebot an Menschen, die sich noch mehr ausbeuten lassen als andere.
Wenn jemand die Steigerung nicht mehr bringt, ist er als Arbeitskraft austauschbar.
Wenn Menschen die dufleren Kennzeichen ihres Wohlstands nicht mehr vergrofRern
oder halten kénnen, verlieren sie in den Augen anderer selbst an Wert. Lebewesen
werden nach wirtschaftlichen Kategorien beurteilt. Sie werden mit einer kalten Selbst-
verstindlichkeit aufgewertet, abgewertet, ersetzt oder eingespart wie Material.

Zu den Verlierern des Systems und damit zu den Armen gehdren in Deutschland
und anderen westlichen Gesellschaften besonders die Arbeitslosen. Menschen, die

t*® mehr leisten kénnen, gelten

aus unterschiedlichen Griinden keine Norm-Arbei
als arbeits-los. Sie werden dafiir von ihren Mitmenschen abgelehnt, meist ohne eine
personliche Auseinandersetzung mit den Betroffenen oder den vielfiltigen Ursachen
der Norm-Arbeitslosigkeit. Fiir arbeitende Menschen ist der arbeitslose Anteil im Land
kaum greifbar, Begegnungen mit ihnen werden vermieden und die Ablehnung bis
hin zu Gleichgiltigkeit wird dadurch verallgemeinernd, selbstverstindlich und ge-
hért mitunter zum guten Ton. Arbeitende Menschen fiihlen sich im Recht, mitunter
empfinden sie arbeitslose Menschen aus diesem Recht heraus als rechtlos und nicht
mitspracheberechtigt. Arbeitslosigkeit wird pauschal mit Vorurteilen wie Alkohol- oder
Drogenabhingigkeit, Faulheit, Dummheit, Gewaltbereitschaft, politischer Radikali-
sierung, Schmarotzertum, Krankheit oder Verhaltensstérung in einen Topf geworfen.
Diese Menschen werden von den Mitmenschen ihrer Gesellschaft ausgeschlossen, ob-
wohl Solidaritit als menschlicher Wert grundsitzlich befiirwortet wird. Arbeitslose
Menschen werden finanziell durch Sozialleistungen, die Miete, Krankenversicherung
und Lebensunterhalt decken, unterstiitzt. Jedoch leben sie finanziell unterhalb der
Armutsgrenze. Sie sind dadurch von sehr vielen Aspekten der Gleichberechtigung und
Teilhabe ausgeschlossen und leben in stindiger Abhingigkeit zugleich vom Wohlwollen
wie auch der Willkiir anderer. Diese Kombination kann selbstzerstdrerische Ausmafle
annehmen, zum Beispiel wenn arbeitende Menschen meinen, nicht Norm-Arbeitenden
taglich ihre Wertlosigkeit demonstrieren zu miissen. Das, was man tiglich hort, wird
nicht nur geglaubt, sondern auch ,vererbt*.

967 Siehe dazu Bd. 1, Kap.1.1.5.4.

968 Unter ,Norm-Arbeit“ kann man jegliche von der Gesellschaft anerkannte Arbeit verstehen, durch
die Menschen einen Lohn erhalten, mithilfe dessen sie sich ihren Lebensunterhalt, ihren Wohnort
und ihre Freizeitinteressen finanzieren konnen und Steuern zahlen. In Deutschland entsprachen
im Jahr 2024 rund 2,79 Millionen Personen nicht diesen Erwartungen.

14.02.2026, 08:40:23.

243


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Menschen ohne Normarbeit fallen zumeist auch aus den Gruppen heraus, die sich
fiir Menschen in Armut engagieren. Invielen linkspolitischen Organisationen gibt es im-
mer noch die Unterteilung in Biirgertum und Arbeiterklasse. Die Aktivisten sehen sich
auf Seiten der Arbeiter im Kampf um ihre Gerechtigkeit und Gleichstellung oder das,
was sie sich darunter vorstellen. Diese Unterteilung ist lingst iiberholt, sie ist ersetz-
bar durch Menschen mit Normarbeit und Menschen ohne Normarbeit, beziehungswei-
se nittzliche oder unniitze Menschen. Bei Menschen mit Normarbeit gibt es Hierarchien
der Titigkeitsfelder, insofern ein Jurist hoheren Wert hat als ein Krankenpfleger und
ein Krankenpfleger wiederum héheren Wert als eine Reinigungskraft. Jedoch haben al-
le Menschen, die irgendeiner Form von Normarbeit nachgehen, ein selbstverstindliches
Recht auf Anerkennung. Menschen ohne Normarbeit, die ihren Lebensunterhalt allein
mithilfe von Sozialleistungen bestreiten, fallen durch alle Raster. Wer in dieser Situati-
on von sich aussagt, er sei ohne Normarbeit, wird von anderen nicht mehr angeschaut,
nicht mehr angesprochen, nicht mehr ernst genommen und gemieden, als hitte er ei-
ne ansteckende Krankheit. Diejenigen, die sich noch mit ihm befassen, machen sich mit
ihm verdichtig.

Trotz extrem vieler Leerstellen, die von den verfiigbaren Arbeitskriften kaum noch
ersetzt werden konnen, finden arbeitslose Menschen kaum eine neue Anstellung. Thre
Ablehnung wird zum Selbstzweck, der die Person an sich tibersteigt. Ihre Ablehnung ist
mehr wert als ihre Wirtschaftskraft. Thre Ablehnung muss sein, denn sie dient der ei-
genen Aufwertung — auch entgegen aller Vernunft und bis hin zur Selbstzerstérung des
Unternehmens. Menschen ohne Normarbeit wollen alles tun, um ihrer Nutzlosigkeit zu
entkommen und Anerkennung zu finden. Sie miissen offiziell alles tun, um Arbeit zu
finden, denn ansonsten werden sie sanktioniert. Sie diirfen aber keine Arbeit finden, da
ihre Aufgabe in ihrer Ablehnung durch die Anerkannten besteht und so bleiben muss.
Dieser Teufelskreis, dem die Menschen ohnmichtig ausgeliefert sind, kann sich nicht
anders als selbstzerstorerisch fiir alle auswirken.

Im Sinn der Option fiir die Armen hitte das Christentum hier die besten Moglich-
keiten entgegenzuwirken.?® Die Fiille seiner Mdglichkeiten kann kaum vollstindig auf-
gezihlt werden. Mit seinen Werten, seinen Worten, seinen Vorbildern, seinen Werken,
seiner gesamten Lebenseinstellung scheint es wie auf diese Probleme zugeschneidert.
Natiirlich gibt es zahlreiche weitere Orte, in denen Menschen in Not sind, aber wo, wenn
nicht hier, kénnte das Christentum heute wirksam sein? Nicht, indem es Gelder und For-
dermittel fiir Menschen organisiert, sondern indem es Menschen ihren Wert und ihre
Wiirde zuriickgibt und gegen ihve Austauschbarkeit wirkt. Der Mensch lebt nicht von Brot al-
lein. Wahrscheinlich wiirde er mit nichts anderem als Brot nicht leben kénnen. Entschei-
dend ist die Liebe, die Gefiihle von Geborgenheit, Willkommensein und mitmenschli-
cher Wirme erzeugt. Das sind iiberlebenswichtige Emotionen. Darum ist emotionale
Armut mindestens so schlimm wie materielle, wenn nicht schlimmer. Darum versagt
eine emotional arme, klerikale Kirche nicht nur fiir sich, sondern verfehlt ihre wesent-
lichste Aufgabe katastrophal. Darum kann ihr womdoglich nur ihre eigene Not bis hin
zu ihrem Tod helfen, um zu erkennen, worin ihre Bediirftigkeit besteht und worin ihre

969 Siehe unten Kap. 8.

14.02.2026, 08:40:23.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Fihigkeit. Es wird noch ein langer Weg sein. Ob sich die Kirche darauf verliert und un-
tergeht oder ob sie sich auf ein allitbergreifendes Miteinander jenseits aller Differenzen
im Einzelnen besinnen kann, ist offen. Es liegt in ihrer Hand, das heif3t in der Hand der
kirchlichen Wiirdentriger.

1.4 Die Bedeutung der Gemeinschaft in nichtchristlichen Religionen

Wahrend der Islam die weltweite Gemeinschaft der Muslime im Blick hat (Kap. 1.4.1),
gibt es im Hinduismus keinerlei Entsprechung zur universalen Kirche. In seinen vielfil-
tigen Traditionen entstehen durch Riten und Feste, wenn man so will, jeweils Gemein-
schaften oder Gemeinden (Kap. 1.4.2). Im Buddhismus wiederum lisst sich die bud-
dhistische Gemeinde in gewissem Sinn mit der christlichen Kirche vergleichen, wobei
sich besonders die klosterlichen Gemeinschaften als konkreter Vergleichspunkt anbie-
ten (Kap. 1.4.3).

1.4.1 Die islamische Gemeinschaft (Umma)

Die Umma bezeichnet die Gesamtheit der gliubigen Muslime in aller Welt, ,unabhingig
von ihrer Rasse, Sprache oder Nationalitit, unabhingig aber auch von ihrer Zugehoérig-
keit zu einer besonderen religiosen oder juristischen Form des Islams“”. Jeder, der an
den einen Gott glaubt und bekennt, dass Muhammad der Gesandte dieses Gottes ist, ge-
hért der Gemeinschaft an.

Der Prophet Muhammad besaf3 spirituelle Autoritit, weil er die Muslime auf ihrem
Weg zu Gott geleitet hat. Er besaf? aber auch politische Autoritit, weil der Islam Religion
und zugleich staatliche Macht ist. Allerdings hat Gott nach muslimischer Auffassung die
Form der politischen Praxis den Menschen iiberlassen. Es besteht daher keine Notwen-
digkeit, dass die Umma eine politische Einheit bildet.

Dem Koran zufolge ist die islamische Gemeinde die beste Gemeinschaft in der Welt, da
sie das Gute gebietet und das Bose verbietet, an Gott glaubt und seine Befehle befolgt.””
Sie existiert real hauptsichlich in Lindern, in denen die Muslime in der Mehrheit sind.
Diese Lander bilden die Welt oder das Haus des Islams. Die Umma besitzt heilige Stadte,
besonders Mekka, Medina und al-Quds (Jerusalem) und lebt im Umkreis von Moscheen.
Thre Aufgabe besteht darin, den Islam zu verwirklichen, das heif3t die sich unterwerfen-
de Hingabe an Gott in der Welt Wirklichkeit werden zu lassen. Sie stellt immer auch die
Zukunft der Gesamtmenschheit und des Kosmos vor Augen. In Kontinuitit mit dem Ur-

t°7> wichst sie schrittweise zur Einheit aller Men-

vertrag des Gehorsams gegeniiber Got
schen zusammen, die sich dem einen Meister und Herrn, ihrem Schépfer, unterwerfen.
Die ideale Umma ist nach dem Glauben der Muslime die universale, weltumfassende Ge-
meinschaft ohne Grenzen. Sie wiirde im Namen Gottes alle Muslime der Welt unter der

Autoritit eines Kalifen in einer universalen Gemeinschaft vereinen. Zu den Pflichten der

970 Heine 228.
971 Vgl. Koran 3,110.
972 Vgl. Koran 7,172.

14.02.2026, 08:40:23.

245


https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

