
78 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Die Gläubigen verstanden sich als Gemeinschaft der Heiligen, Erwählten oder Beru
fenen, als Tempel Gottes und besonders als Leib Christi. Sie bezeichneten ihre Gemein
schaft als Ekklesia (Versammlung), das heißt als Kirche, und übertrugen damit einen 
Begriff aus dem Zusammenleben griechischer Städte auf sich, der zugleich Begriff für 
das versammelte Volk Israel, für das auserwählte Volk Gottes war. In ihrer aus Juden 
und Heiden zusammengesetzten Kirche sahen sie das wahre oder neue Israel. An den 
verschiedenen Bildern und Lehren von der Kirche sowie an den verschiedenen Lebens
formen der konkreten Gemeinden, wie sie sich im Neuen Testament abzeichnen, wird 
deutlich, dass die geistgewirkte Einheit der Kirche von Anfang an eine Einheit in Vielfalt 
war. 

1.3 Kirche als Volk Gottes 

Im theologischen Teil wird zunächst chronologisch die Entwicklung der Kirche in der 
Antike (Kap. 1.3.1), im Mittelalter (Kap. 1.3.2) und in der Neuzeit (Kap. 1.3.3) skizziert so
wie in einigen Punkten das Zweite Vatikanische Konzil der römisch-katholischen Kirche 
aus den Jahren 1962–1965 (Kap. 1.3.4) und das Heilige und Große Konzil der Orthodo
xen Kirche aus dem Jahr 2016 (Kap.1.3.5) zusammengefasst. Die beiden folgenden Kapi
tel sind allgemein der Ökumene (Kap. 1.3.6) und speziell ökumenischen Annäherungen 
(Kap. 1.3.7) gewidmet. Schließlich wird noch die Weltsynode der römisch-katholischen 
Kirche aus den Jahren 2021–2024 vorgestellt (Kap. 1.3.8), bevor im Schlusskapitel für ei
nen menschlicheren Umgang in der Kirche plädiert wird, deren gegenwärtige Krise auch 
die Krise der Gesamtgesellschaft abbildet (Kap. 1.3.9). 

1.3.1 Die geschichtliche Entwicklung der Kirche in der Antike (100–500 n. Chr.) 

Da es hier selbstverständlich nicht möglich ist, die Kirchengeschichte auch nur in gro
ben Zügen nachzuzeichnen, wird sie, etwas willkürlich, in mehrere Epochen eingeteilt – 
in christliche Antike (etwa 100–500 n. Chr.), Mittelalter (etwa 500–1500), Neuzeit (etwa 
1500–1900) sowie 20. und 21. Jahrhundert –, um dann innerhalb dieser Epochen einige 
thematische Schwerpunkte zu setzen. In der Antike stehen im Brennpunkt die Kanoni
sierung der Schrift (Kap. 1.3.1.1), die Entwicklung der Ämter (Kap. 1.3.1.2) und die Glau
bensbekenntnisse und Konzilien (Kap. 1.3.1.3). Beim Mittelalter wird die Aufmerksam
keit der Entwicklung des Papsttums und der Spaltung in Ost- und Westkirche gelten. 
Aus der Neuzeit werden die Reformation und das Erste Vatikanische Konzil behandelt, 
während im 20. Jahrhundert insbesondere das Zweite Vatikanische Konzil der römisch- 
katholischen Kirche und im 21. Jahrhundert besonders das Große Konzil der Orthodoxen 
Kirche sowie die Weltsynode der römisch-katholischen Kirche von Interesse sein wird. 

1.3.1.1 Die Kanonisierung der Schrift 
In neutestamentlicher Zeit trennten sich das Christentum und das Judentum in einem für 
beide Seiten leidvollen Prozess. Auf die Ausgrenzung durch das Judentum, wie sie et

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 79 

wa an der Christenverfolgung durch Saulus erkennbar ist429, reagierte das Christentum 
vielfach mit dem Anspruch, selbst das eigentlich erwählte Volk Gottes und damit dem 
Judentum überlegen zu sein, sowie „mit wachsender antijüdischer Polemik“430. Diese 
hat sich als kollektive Ablehnung des Judentums und prinzipielle Judenfeindlichkeit auch in 
den Schriften des Neuen Testaments niedergeschlagen.431 In der Folge wurde später im 
3. und 4. Jahrhundert innerhalb der Kirche zunehmend das Judenchristentum ausge
grenzt, deren Mitglieder bestimmte Elemente des jüdischen Lebens wie die Beschnei
dung, die Reinheitsgebote und das Sabbatgebot als für sich selbst verbindlich betrachte
ten. 

Die Schriften, die unter Christen im 1. Jahrhundert entstanden und das Christusereig
nis bezeugten und deuteten, traten neben die heiligen Schriften des Judentums. Auf die
ser Basis entwickelte das Christentum im 2. und 3. Jahrhundert ihre heilige Schrift, die 
christliche Bibel.432 Sie setzte sich aus dem Alten und dem Neuen Testament zusammen 
und war die entscheidende Norm für Lehre und Leben. Gerade auch in Abgrenzung ge
gen Markion (ca. 100–160), für den der zornige und unberechenbare Gott des Alten Testa
ments nichts mit dem liebevollen Gott des Evangeliums zu tun hatte, betonte man, dass 
beide Testamente auf den einen Gott zurückgehen und das Alte das Neue vorbereitet und 
ankündigt. 

„Bereits vor 200 kam dieser Prozess zu einem gewissen Abschluss. Irenäus legte aus
führlich dar, dass die vier Evangelien nach Matthäus, Markus, Lukas und Johannes die 
entscheidende Grundlage für die Darstellung des Christusereignisses sind. Außerdem 
war eine Sammlung der Paulusbriefe bereits weit etabliert und wurde als autorita
tiv angesehen. Auch der erste Petrusbrief, die Apostelgeschichte und der Jakobusbrief 
wurden breit rezipiert. Die Apokalypse hingegen stieß im Osten auf Vorbehalte, wäh
rend im Westen der Hebräerbrief noch nicht überall akzeptiert war.“433 

Während als Altes Testament die [griechische] Septuaginta einschließlich der Schriften, 
für die kein hebräisches Original bekannt war, übernommen wurde, war das Verzeich
nis neutestamentlicher Schriften lange Zeit noch nicht genau bestimmt. Der Prozess der 
Kanonbildung dürfte vielgestaltig gewesen sein, da feste allgemeine Kriterien für die Aus
wahl fehlten und es noch keine übergeordneten Instanzen gab, die die Festlegungen hät
ten beschließen können. Als besondere Kriterien galten die Apostolizität (Herkunft von 
den Aposteln oder ihren Schülern), der liturgische Gebrauch (Hinweis auf die existentiel
le Bedeutung) und die kirchliche Rezeption (Entsprechung zur Glaubensregel, d. h. zu den 
frühchristlichen Glaubensbekenntnissen). 

Bereits Origenes wollte zwischen allgemein anerkannten und umstrittenen Schrif
ten unterscheiden und von beiden diejenigen abheben, die zu verwerfen waren. Um das 
Jahr 320 unterteilte Euseb von Cäsarea die Schriften hinsichtlich ihrer Autorität dann so: 
Es gab Schriften, die als autoritativ anzusehen waren, dann Schriften, die gut und nützlich 

429 1 Kor 15,9; Gal 1,13; Phil 3,6. 
430 Hauschild/Drecoll 130–133. 
431 Z. B. 1 Thess 2,15f; Mt 21,41; 23,29–31; 27,25; Joh 8,44; Apg 2,23.36; 3,13–15; 13,27–29. 
432 Bd. 1, Kap. 3.2. 
433 Hauschild/Drecoll 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

zu lesen waren, denen jedoch keine besondere Autorität beizumessen war, und schließ
lich Schriften, die in ihrem Wert zu relativieren waren. Trotz der Bedenken gegen die Offen
barung des Johannes (Apokalypse) im Osten zählte Athanasius in seinem 39. Osterfest
brief aus dem Jahr 367 eine Liste von 27 neutestamentlichen Schriften auf, die er auch 
Kanon nannte und als für die Kirche verbindlich einstufte. „Dieser Bestand war ab dieser 
Zeit im Osten nicht mehr umstritten.“434 Im Westen, in dem insbesondere der Hebräer
brief immer noch Bedenken ausgesetzt war, erstellte eine römische Synode unter Bischof 
Damasus im Jahr 382 eine Liste von 47 alttestamentlichen und 26 neutestamentlichen 
Schriften. Dieses Korpus wurde auf einer Synode in Hippo im Jahr 393 einhellig fixiert, 
so dass sich im Westen faktisch derselbe Bestand wie im Osten durchsetzte. Damit war 
gegen Ende des 4. Jahrhunderts die Kanonbildung abgeschlossen. 

In der lateinischen Tradition blieb der Umfang der Schriften bis zur Reformation 
unumstritten. „Während das Konzil von Trient ihn erneut aufgriff (DH 1502–1504), 
unterschieden die lutherische und reformierte Tradition im Alten Testament zwischen 
den Schriften, für die es ein hebräisches Original gab, und solchen, die auf einem 
griechischen Text beruhten. Letztere wurden als Apokryphen in ihrer Bedeutung relati
viert (doch tauchten im 20. Jahrhundert durch Textfunde in der Kairoer Geniza und in 
Qumran für Jesus Sirach hebräische Originale auf).“435 Für die evangelische Tradition 
sind diese alttestamentlichen Schriften nützlich und gut zu lesen, besitzen aber keine 
Autorität in Lehrfragen. Hingegen ist der von Athanasius festgelegte neutestamentliche 
Kanon von 27 Schriften heute in allen christlichen Kirchen anerkannt. 

Durch die Kanonbildung wurde die Bibel zum Buch der Kirche, die damit eine un
fehlbare und irreversible Entscheidung getroffen hat. Das ist insofern gerechtfertigt, als 
die Urkirche als Kirche der Zeugen des Osterereignisses für alle weiteren Generationen 
normierende Bedeutung hat. Weil ihr Glaube historisch in der heiligen Schrift festgehal
ten und weitergegeben wurde, ist die Schrift für die gesamte nachapostolische Kirche 
oberste Glaubensnorm. 

Literatur 

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Hel
mut Hoping herausgegeben von Peter Hünermann, 45. Auflage [= DH], 2017. 

Wolf-Dieter Hauschild/Volker Henning Drecoll: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschich
te, Band 1. Alte Kirche und Mittelalter, 2. Auflage der vollständig überarbeiteten Neu
ausgabe 2019. 

434 Ebd. 155. 
435 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 81 

1.3.1.2 Die Ämtertrias von Bischof, Priester, Diakon und der Monepiskopat 
Seit Ende des 1. Jahrhunderts verloren die charismatisch begründeten Dienste des Pro
pheten und des Lehrers an Bedeutung. Dagegen wurde das Leitungsamt der Bischöfe, Äl
testen und Diakone immer wichtiger. Ihre Weiterentwicklung – und damit die weitere In
stitutionalisierung der Kirche – dokumentiert der 1. Clemensbrief, der aus dem Jahr 96 
stammen könnte. Dieser Brief der römischen Gemeinde an die Gemeinde in Korinth be
legt die kollektiven Leitungsstrukturen in den Gemeinden um das Jahr 100. Das gemein
same Leitungsamt der Episkopen wird hier „auf die Apostel zurückgeführt, die in den von 
ihnen oder ihren unmittelbaren Schülern begründeten Gemeinden Leitungen eingesetzt 
haben“436. Damit war die Grundidee der apostolischen Sukzession gegeben, der zufolge nur 
der Amtsträger sein Amt rechtens ausübt, der es von den Aposteln herleitet. Im Vorder
grund stand die Kollegialität. Das Kollegium der Bischöfe mit dem Papst (als Haupt) wird 
später als der Nachfolger des Apostelkollegiums mit Petrus (an der Spitze) gelten, wäh
rend der einzelne Bischof nur als Glied dieses Kollegiums Nachfolger der Apostel ist.437 
Nach katholischem Verständnis ist die Nachfolge durch die ununterbrochene Kette bezie
hungsweise das Netz der Handauflegungen bei der Bischofsweihe gewährleistet, mittels 
derer die Weihekandidaten in das Kollegium der Bischöfe aufgenommen werden. Histo
risch ist das freilich insofern problematisch, als in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts 
zum Teil fiktive Bischofslisten (etwa für Rom oder für Antiochia) erstellt wurden, die illus
trieren sollten, „dass der gegenwärtige Amtsinhaber ein Nachfolger der Nachfolger der 
Apostel sei“438. 

Für den Autor des 1. Clemensbriefes ist jedenfalls das Leitungsamt der Episkopen 
oder Presbyter als solches gottgewollt und darum unantastbar. In ihm verkörpert sich in
nerkirchlich die ewige Ordnung Gottes: Wie Christus von Gott gesandt ist, so sind die 
Apostel von Christus gesandt und die Episkopen und Diakone ihrerseits wieder von den 
Aposteln, die sie ermächtigt haben, für die Zeit nach ihrem Tod neue Episkopen einzu
setzen.439 

„Diese von Gott gegebene Ordnung in der Kirche manifestiert sich vor allem in der Feier 
des eucharistischen Gottesdienstes, der in Analogie zur mosaischen Kultordnung be
trachtet wird. Wie dort den Priestern und Leviten, so wird in der Kirche den Episkopen 
die Verantwortung für den Gottesdienst anvertraut (43; 44,4). […] Im 1. Clemensbrief 
wird damit wohl zum ersten Mal das Presbyter- und Episkopenamt als solches zu ei
nem konstitutiven Strukturelement in der Kirche erklärt und zugleich sakralrechtlich 
begründet.“440 

Auch wenn die Episkopen im Brief noch nicht direkt als Priester bezeichnet werden, un
terscheiden sie sich dem Autor zufolge vom Volk der Gläubigen durch ihr gottgewolltes 
kirchliches Amt, das von „besonderer, gleichsam sakraler [heiliger] Würde“ ist.441 

436 Ebd. 172. 
437 Z. B. DH 379 697 766 960 1824 1828 2287 4144 4146. 
438 Hauschild/Drecoll 172. 
439 Did 42; 44. 
440 Kehl 316. 
441 Hauschild/Drecoll 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Bei Ignatius von Antiochien, der als Bischof im 2. Jahrhundert das Martyrium erlitt, 
war dann die Dreigestuftheit des kirchlichen Amtes mit Episkopat, Presbyterat und Diako
nat bereits deutlich ausgeprägt. Wie aus seinen zwischen den Jahren 110 und 117 entstan
denen Briefen hervorgeht, sah er in der Gemeinde einen geistlichen Organismus, der in 
lebendiger Beziehung zum erhöhten Herrn steht, und einen Ort, an dem der Geist wirkt. 
Die Gläubigen waren für ihn „Gott-träger, Tempelträger, Christusträger, Träger des Hei
ligen“442. Sie waren „Gottes voll“. Dies galt jedoch nicht für eine innerlich zerstrittene Ge
meinschaft. Vielmehr war die Gemeinde nur dann wirklich Gemeinde Jesu Christi, wenn 
sie in sich einig war. Diese Einheit stellte wiederum der Bischof sicher, den Ignatius für 
den wahren Pneumatiker und Träger des Geistes hielt. Glauben und Gehorsam gegen
über dem einem Bischof gehörten daher untrennbar zusammen.443 Besonders durch die 
Taufe, die Eucharistie und die Agape, die ein liturgisch geprägtes Liebesmahl war, sollte 
der Bischof das einheitliche Gemeindeleben gewährleisten. 

Da für Ignatius die Einheit den höchsten Wert darstellte, bestand für ihn die ideale 
Gestalt des Bischofsamtes auch nicht mehr in einem Episkopatskollegium, sondern im 
sogenannten monarchischen Episkopat, also der Regierung eines einzigen Bischofs. Der 
eine Episkopos war von einer Ämterhierarchie umgeben. Er wurde vom Presbyterkolle
gium und von den Diakonen unterstützt. Mit ihnen zusammen leitete er die Gemeinde, 
vor allem durch den Vorsitz bei der Eucharistiefeier. Durch diese „Verbindung von gött
lich-geistlich begründeter Einheit der Kirche und ihrer strukturellen Repräsentation im 
kirchlichen Amt“ sollte Ignatius „die entscheidenden Weichen für die spätere katholische 
Amtstheologie“ stellen.444 

Umstritten ist, ob Ignatius mit seinen Briefen einen bereits vorfindlichen Zustand in 
Kleinasien oder nur eine bestimmte Idealvorstellung von Gemeindeleitung beschrieben 
hat. Jedenfalls ist im 2. Jahrhundert an die Stelle einer kollektiven Leitung nach und nach 
der Monepiskopat getreten, also die Struktur, wonach die Christenheit an jedem Ort (un
abhängig von seiner Größe) durch einen Bischof geleitet wird. Der Monepiskopat scheint 
sich jedoch erst in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts überall durchgesetzt zu haben. 
Zum Prinzip der apostolischen Sukzession war die Praxis der Weihe beziehungsweise Or
dination hinzugekommen. Die Entwicklung des Amtes als eine dauerhafte, herausgeho
bene Funktion, der besonderer Geistbesitz zugeschrieben wurde, hatte zu dieser litur
gischen Neuerung geführt: Die Amtsträger wurden in einem eigenen liturgischen Akt 
unter Gebet und Handauflegung in ihr Amt eingeführt. 

„Die Handauflegung knüpfte dabei durchaus an Vorbilder an (etwa die jüdische Praxis 
der Handauflegung, mit der ein Rabbi seine Schüler zur Weitergabe der Lehre bevoll
mächtigte), wurde aber besonders als Geste der Geistverleihung aufgefasst. Mit dem 
kirchlichen Amt wurde daher einerseits die richtige Lehre durch die Predigten verbun
den, andererseits aber auch die besondere geistliche Vollmacht zur Sündenvergebung 
und die Leitung der Tauf- und Eucharistiefeiern.“445 

442 Ignatius: Brief an die Epheser 9,2. 
443 Ignatius: Brief an die Epheser; Polykarpbrief 6,1. 
444 Kehl 317. 
445 Hauschild/Drecoll 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 83 

Der Ritus der Handauflegung war bereits in den Pastoralbriefen bezeugt. So heißt es in 1 
Tim 4,14: „Vernachlässige die Gnade nicht, die in dir ist und die dir verliehen wurde, als 
dir die Ältesten aufgrund prophetischer Worte gemeinsam die Hände auflegten!“446 

Spätestens zu Beginn des 3. Jahrhunderts hatte sich überall die dreigliedrige Ämter
struktur mit Bischöfen, Presbytern und Diakonen verbreitet, und es wurde der Priester
begriff (sacerdos) auf Bischöfe, dann auch auf Presbyter (daher das deutsche Wort „Pries
ter“) übertragen, so dass es von da an in der Kirche offiziell sakrale Amtsträger gab, die 
in Konkurrenz zu Priesterschaften anderer Kulte traten und als Heilsmittler fungierten. 
„Damit wurde eine religionsgeschichtlich bemerkenswerte Annäherung an die spätan
tike Umwelt vollzogen, parallel zur Bezeichnung der Eucharistie als Opfer.“447 

Aus religionswissenschaftlicher Sicht bezeichnet der Titel Priester oder Priesterin üb
licherweise religiöse Spezialisten, die bestimmte Zugangsvoraussetzungen (z. B. Ge
schlecht, Abstammung aus bestimmten Familien, körperliche Unversehrtheit) erfüllen, 
den Kultus, das heißt die Götterverehrung oder den Gottesdienst, vollziehen und unter 
Umständen Lehre und Tradition ihrer Religionsgemeinschaft bewahren. Im Gegensatz 
zu religiösen Charismatikern wie etwa Schamanen (Vermittlern zur Geisterwelt), Sehern 
oder Propheten erhalten sie eine besondere Ausbildung und werden durch eine eigene 
Zeremonie in ihr Amt eingesetzt. Sie vermitteln zwischen dem Heiligen und Profanen, 
zwischen der transzendenten Welt und der Alltagswelt, weshalb ihnen Heiligkeit kraft 
des Amtes zugeschrieben wird und ihr Priestertum oft nach außen über Besonderheiten 
der Lebensweise (z. B. Speise- und Reinheitsvorschriften, Beschränkungen der sozialen 
Kontakte, Zölibat) und der Kleidung kenntlich ist. 

Bei der christlichen Übertragung des Priestertitels auf Bischöfe und Älteste stand das 
alttestamentliche Priestertum im Hintergrund. Wie aus dem Pentateuch hervorgeht, gehör
ten die Priester zu den Leviten, die allein für den Tempeldienst zuständig waren und eine 
eigene Gruppe innerhalb des Volkes Israel bildeten.448 Sie waren von Gott erwählt, von 
den anderen ausgesondert und in seine Nähe geholt449, um unmittelbar vor ihm zu ste
hen, für ihn Dienst zu tun und ihm Opfer darzubringen.450 Brachten sie Schuld- oder 
Sündopfer dar, erwirkten sie für die Betreffenden Versöhnung von ihrer Sünde, sodass 
Gott ihnen vergab.451 Zwar war das ganze Volk von Gott dazu aufgerufen, heilig zu sein, 
weil er (Gott) heilig ist, und sich von ihm besonders durch das Befolgen des Gesetzes hei
ligen zu lassen452, doch galt – aufgrund ihres heiligen Dienstes – die Heiligkeitsverpflich
tung besonders für die Priester. Sie waren von Gott geheiligt und sollten von anderen (für) 
heilig gehalten werden, da sie Gott die Gaben darbrachten.453 Deshalb sollte auch jeder 
Priester, der sich infolge der Berührung von Unreinem oder infolge eines Samenergus

446 Vgl. 2 Tim 1,6; 1 Tim 5,22; auch Apg 13,3; 14,23. 
447 Hauschild/Drecoll 175. 
448 Deut 18,1–8. 
449 Ex 28,1–4; Num 16,1–10; Deut 18,1f. 
450 Deut 10,8; 2 Chr 29,11; Ez 44,15. 
451 Lev 4,26, 5,6.10.13.16.18.26. 
452 Lev 19,2; 20,7. 
453 Lev 21,7f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

ses „im Zustand der Unreinheit“ den heiligen Opfergaben näherte, die die Israeliten dem 
Herrn weihten, „ausgemerzt“ und aus Gottes Gegenwart „weggeschafft“ werden.454 

Im Neuen Testament wird der Priesterbegriff nirgendwo auf kirchliche Amtsträger, im 
Hebräerbrief jedoch mehrfach auf Jesus angewandt.455 Er ist der Hohepriester, der erschie
nen ist, „um durch sein Opfer die Sünde zu tilgen“456. Auch bei Paulus ist die Rede davon, 
dass Christus als unser Paschalamm „geopfert“ worden ist und Gott ihn als „Sühneop
fer“ öffentlich aufgestellt hat.457 Dass es sich bei diesem Opfer aber um ein ganz ande
res als das alttestamentliche Opfer und beim Hohepriester Jesus um einen ganz anderen 
Priester als die alttestamentlichen Hohepriester handelt, wird systematisch im Hebräer
brief entfaltet. Während die Hohepriester, die nach der Ordnung Aarons aufgrund leibli
cher Abstammung dem levitischen Priestertum angehören, infolge ihrer eigenen Sünd
haftigkeit auch für sich selbst immer wieder Sündopfer darbringen müssen, hat Jesus 
Christus, der nicht aufgrund leiblicher Abstammung, sondern nach der Ordnung Mel
chisedeks ein unzerstörbares Priestertum innehat, als sündenloser, heiliger Hohepries
ter „sich selbst ein für alle Mal dargebracht“458. Weil Christus nicht wie die Hohepriester 
in ein von Menschenhand gemachtes Heiligtum, sondern „in den Himmel selbst“ hin
eingegangen ist, ist er der Mittler eines besseren und neuen Bundes, der „nicht mit dem 
Blut von Böcken und jungen Stieren, sondern mit seinem eigenen Blut“ den Menschen 
ewige Erlösung bewirkt und sie für immer gerettet hat.459 Jesus Christus ist also nicht 
gekommen, „um sich selbst viele Male zu opfern“, sondern um durch ein einziges Opfer, 
nämlich die „Hingabe“ seines „Leibes“, alle ein für alle Mal von den Sünden zu befreien, 
zu heiligen und für immer zur Vollendung zu führen.460 Wo aber „die Sünde vergeben ist, 
da gibt es kein Opfer für die Sünden mehr“461. Das eine und einzigartige „Sündopfer“ Jesu 
ist dabei im Gesamtzusammenhang des Neuen Testamentes nicht ursächlich, sondern 
instrumentell, also nicht als Ursache für, sondern als Vermittlung der Sündenvergebung zu 
verstehen. Nicht weil Jesus Christus sich selbst am Kreuz Gott als Opfer dargebracht hat, 
hat Gott uns Menschen die Sünden vergeben, sondern dadurch dass er sich aus Liebe bis 
hin zum Tod am Kreuz „für uns“ alle hingegeben hat, ist die sündenvergebende Liebe 
Gottes für uns greifbar geworden und bei uns angekommen. Durch seine Lebens- und 
Selbsthingabe hat nicht er Gott mit uns, sondern hat Gott uns mit sich versöhnt und uns 
seine bedingungslose Liebe offenbart. 

Vom Priestertum Jesu her, das den alttestamentlichen Opfergedanken als solches 
übersteigt und aufhebt, muss sich christliches Priestertum verstehen. Dass alle Gläubigen 
am Priesterdienst Jesu teilhaben, heißt, dass alle dazu berufen sind, seine Selbsthinga
be aus Liebe im eigenen Leben nachzuvollziehen.462 Nach der Lehre vom dreifachen Amt 
Christi, das Kirchenväter entworfen, die Reformatoren Luther und Calvin weitergeführt 

454 Lev 22,2–6. 
455 Hebr 5,6; 7,17.21; 10,11f; 10,21. 
456 Hebr 9,26. 
457 1 Kor 5,7; / Röm 3,25. 
458 Hebr 7,27. 
459 Hebr 9,25; / 9,12. 
460 Hebr 9,25; / 10,10. 
461 Hebr 10,18. 
462 Vgl. 1 Petr 2,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 85 

und ab dem 18. Jahrhundert auch katholische Theologen aufgegriffen haben, nehmen die 
Gläubigen aber nicht nur am priesterlichen, sondern auch am prophetischen und am königli
chen Dienst Jesu teil, der sein ganzes Leben als Offenbarer (Prophet, Lehrer; vgl. Joh 6,14), 
als Priester (Fürsprecher) und als Herr (Hirt, König; Joh 18,37) gewirkt hat. Diese drei 
Dienste setzen sich in den drei Hauptaufträgen oder Grundvollzügen der Kirche fort: in 
der Martyria als Glaubensdienst (im Zeugnis und in der Verkündung und Verbreitung 
des Evangeliums), in der Leiturgia als Gottesdienst (im gemeinsamen Gebet, insbeson
dere der Feier der Eucharistie) und in der Diakonia als Bruderdienst (im Dienst an den 
Menschen zur Linderung von Not und Armut in der Welt). 

Wie sehr sich in der Kirche das dreifache Leitungsamt des Bischofs, des Presbyters 
und des Diakons bereits im dritten Jahrhundert ausdifferenziert hatte, lässt sich an der 
„Apostolischen Überlieferung“ des Hippolyt (170–235), das um 215 entstanden sein dürf
te, erkennen. Der Bischof wurde vom ganzen Volk gewählt und anschließend von den 
anwesenden Nachbarbischöfen durch Handauflegung in Einheit mit der Bitte um die 
Ausgießung des Geistes über den Kandidaten geweiht. Aus dem Gebet lassen sich auch 
die Aufgaben des Bischofs ablesen: Er sollte vor allem die Gemeinde leiten, Gottes Gnade 
erbitten und der Eucharistiefeier vorstehen. Bei der Weihe eines Presbyters legte der Bischof 
zusammen mit den anderen Presbytern dem Kandidaten die Hand auf und sprach über 
ihn das Weihegebet. Presbyter waren Helfer und Berater des Bischofs. Sie assistierten ihm 
bei der Taufe und der Eucharistiefeier, vertraten ihn, wenn er abwesend war, und nah
men selbstständig Lehraufgaben wahr. Dem Diakon legte nur der Bischof die Hand auf. 
Er sollte das tun, was dieser ihm auftrug, und den Bischof aufmerksam machen auf das, 
was anstand, insbesondere auf die Kranken in der Gemeinde. „Die Differenzierungen bei 
der Handauflegung machen die unterschiedlichen Zuordnungen deutlich: der Bischof 
ist Mitglied des Bischofskollegiums, die Presbyter sind Helfer des Bischofs und Mitglie
der des Presbyteriums, der Diakon ist ausschließlich dem Bischof zugeordnet.“463 

Wenn die Bischöfe, die als Hirten die Gemeinde leiten, und die Ältesten, die an die
sem Dienst beteiligt sind, als Priester der Eucharistie vorstehen, vergegenwärtigen sie 
das heilige Geschehen der sich selbst aufopfernde Lebenshingabe Jesu Christi. Ihrem 
kultisch-sakralen Dienst sollte deshalb ein Streben nach Heiligkeit entsprechen. Aber 
da sich ihr Priestertum am Priestertum Jesu, in dem es begründet ist, und nicht am alt
testamentlichen Priestertum orientiert, kann sich auch ihr Heiligkeitsideal, wie das aller 
anderen Gläubigen, nur auf die Gesinnung Jesu, also wachsende Offenheit für die Liebe 
Gottes zusammen mit wachsender Bereitschaft zur Nächstenliebe, nicht aber auf kulti
sche Reinheit beziehen. 

Spätestens seit dem 3. Jahrhundert war der Gegensatz zwischen Laien und Klerikern, 
zwischen dem Kirchenvolk und dem Klerus ausgeprägt. Im 4. Jahrhundert nahm dann 
noch einmal die Bedeutung des Bischofsamtes wesentlich zu, insofern die Bischöfe 
durch den schnell wachsenden Kirchenbesitz „mächtige Entscheidungsträger“ in den 
Städten wurden.464 Innerhalb der Kirche hatten sie nicht mehr nur das Recht zu taufen, 
Kleriker zu weihen und die Eucharistie zu leiten, sondern auch das Recht zu predigen. 

463 Nocke 350. 
464 Hauschild/Drecoll 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Im Osten war es dabei schon früh üblich, dass auch Presbyter predigten (Beispiel: 
Origenes), im Westen wurde dies erst zu Zeiten Augustins [350–430] üblich.“465 

Was Frauen angeht, wirkte sich die Tatsache aus, dass charismatische Ämter wie 
die der Lehrer und der Propheten beziehungsweise Prophetinnen bald schon zurückge
drängt wurden. Spätestens seit dem 3. Jahrhundert traten Frauen in der Liturgie nicht 
mehr aktiv in Erscheinung. „Die Einschränkung der kirchlichen Ämter auf Männer 
scheint im großen Ganzen ohne größere innere Auseinandersetzung erfolgt zu sein“ 
und dürfte größtenteils kulturell bedingt gewesen sein.466 Faktisch haben Frauen in vie
len Gemeinden wohl eine wichtige Rolle gespielt. Die zunehmende Institutionalisierung 
der Ämter ab dem 3. Jahrhundert schloss sie jedoch von den maßgeblichen Entscheidun
gen auf der Leitungsebene aus. Als einziges Gemeindeamt aus neutestamentlicher Zeit 
blieb das Amt der „Witwen“, die ab dem 4. Jahrhundert auch als Diakonissen bezeichnet 
wurden.467 „Diese Frauen waren dem Bischof bei der Taufe von Frauen behilflich und 
nahmen ansonsten Funktionen der Armen- und Krankenpflege wahr.“468 

Literatur 

Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992. 
Franz-Josef Nocke: Spezielle Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der 

Dogmatik, Bd. 2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 226–376. 

1.3.1.3 Glaubensbekenntnisse und Konzilien 
Sehr früh hat die Kirche angefangen, dem christlichen Glauben festen Ausdruck zu ver
leihen. So enthält bereits das Neue Testament bekenntnisartige Glaubensformulierungen, die 
die Gestalt von Akklamationen (beipflichtenden Zurufen469), von formelhaften Zusammen
fassungen des Evangeliums470 oder von Hymnen (Lobgesängen471) haben.472 Von ihnen un
terscheiden sich die späteren sogenannten Glaubensregeln (regulae fidei), die bei Tertullian 
(um 155–220) und Irenäus von Lyon (um 135–200) zu finden sind. Beide Autoren haben 
den christlichen Glaubensinhalt in kurzen Formulierungen zusammengefasst, vor allem 
um den Zusammenhang von Schöpfung und Erlösung hervorzuheben. Auch hier handelt 
es sich noch nicht um feststehende Bekenntnistexte, sondern um spontane Formulie
rungen, die teilweise trinitarischer Art (Vater, Sohn, Heiliger Geist), teilweise binitari
scher Art (Vater und Sohn) waren. „Dabei wurde der Vater regelmäßig als Schöpfer dem 
Sohn als dem Menschgewordenen, Gestorbenen und Auferstandenen vorangestellt. Der 
tatsächlich leibliche Charakter der Menschwerdung Jesu wurde ebenso betont wie sein 

465 Ebd. 176f. 
466 Ebd. 177. 
467 1 Tim 5,3–16. 
468 Hauschild/Drecoll 178. 
469 Wie in 1 Kor 12,3. 
470 Wie in 1 Kor 15,3–5. 
471 Wie in Phil 2,6–11 oder Eph 2,14–16. 
472 Kap. 1.2.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 87 

Leiden. Der Heilige Geist wurde insbesondere mit der Inspiration (der Propheten und 
damit der Heiligen Schrift) verbunden.“473 

Ursprünglich wurden Glaubensbekenntnisse in der Taufliturgie verwendet. Schon 
aus dem 2. Jahrhundert sind entsprechende Taufbekenntnisse bekannt. Aus ihnen haben 
sich vor allem drei Bekenntnisse entwickelt, die von allgemeiner und verbindlicher Be
deutung in der Christenheit sind: das (lateinische) Apostolische Glaubensbekenntnis, das 
(griechische und lateinische) Große Glaubensbekenntnis und das (lateinische) Athanasiani
sche Glaubensbekenntnis. 

Das Apostolische Glaubensbekenntnis (Apostolikum474) war in der westlichen Traditi
on wegen seiner sprachlichen Genauigkeit, seines Motivreichtums und seiner angebli
chen Abfassung durch die Apostel weit verbreitet. Da es in der östlichen Theologie nicht 
rezipiert wurde, stellt es ein Partikularbekenntnis des Westens dar, das keineswegs die gan
ze Christenheit, sondern nur die Kirchen der lateinischen Tradition (römisch-katholi
scher, anglikanischer und protestantischer Prägung) verbindet. Es hat seinen Vorgänger 
im römischen Glaubensbekenntnis, dem sogenannten Romanum, das im 4. Jahrhundert 
belegt ist und folgenden Wortlaut hat: 

„Ich glaube an Gott, den allmächtigen Vater, und an Jesus Christus, seinen eingebore
nen Sohn, unseren Herrn, der geboren ist vom Heiligen Geist aus der Jungfrau Maria, 
gekreuzigt unter Pontius Pilatus und begraben. [Er stieg hinab in die Unterwelt], am 
dritten Tage erstand er auf [von den Toten], stieg hinauf in den Himmel, er sitzt zur 
Rechten des Vaters, von dort wird er kommen zu richten die Lebenden und die Toten. 
Und an den Heiligen Geist, die heilige Kirche, Vergebung der Sünden, die Auferstehung 
dieses Fleisches [und das ewige Leben].“475 

In der östlichen Tradition entwickelten sich aus Taufbekenntnissen verschiedene 
griechischsprachige Varianten. Aus ihnen ging im Jahr 325 das Nizänische Glaubens
bekenntnis hervor476, das 381 durch das Konzil von Konstantinopel bekräftigt, 451 auf 
dem Konzil von Chalcedon ökumenisch anerkannt und als das Nicäno-Konstantinopolita
num, das Große Glaubensbekenntnis, bekannt wurde.477 Es wurde und wird im Westen 
wie im Osten mit unterschiedlicher Häufigkeit verwendet und ist praktisch von allen 
christlichen Traditionen als verbindliches Credo akzeptiert. 

Das Athanasianische Glaubensbekenntnis (Athanasianum, besser Symbolum Qui
cumque478) entstand um das Jahr 600 wiederum in der westlichen Tradition. Es beruht 
auf augustinischer Theologie und „hat früh in der Klerikerausbildung als Lerntext ge
dient, gleichsam als Basistext für die theologischen Grundfragen der Trinitätslehre 
und der Christologie“479. In der Scholastik wurde der Text mit dem Apostolikum und 
dem Nicäno-Konstantinopolitanum zusammengestellt und gehört seither zum festen 

473 Hauschild/Drecoll 157. 
474 DH 30. 
475 Hauschild/Drecoll 160f. 
476 DH 125–126. 
477 DH 150. 
478 DH 75–76. 
479 Hauschild/Decroll 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Lehrbestand der Kirche. Diese drei altkirchlichen Bekenntnisse haben auch die refor
matorischen Theologen als grundlegende Bekenntnisse anerkannt und übernommen. 
Deshalb steht das Symbolum Quicumque zum Beispiel auch im Konkordienbuch.480 Mit 
all dem unterstrich die Reformation ihr Anliegen, nicht eine Kirche, die erst im 16. 
Jahrhundert begonnen hat, sondern „die reformierte Form der einen, seit der Alten 
Kirche bestehenden Kirche“ zu sein.481 

Der Monepiskopat war Voraussetzung für die Konzilien oder Synoden, bei denen sich 
die Bischöfe an einem Ort versammelten, um über kirchliche Angelegenheiten zu bera
ten, in Sachen des Glaubens und christlichen Lebens verbindliche Beschlüsse zu fassen 
und Vorschriften zu erlassen. Da man den Bischöfen besonderen Geistbesitz zumaß, gal
ten die Versammlungen als vom Heiligen Geist gewirkt. Während auf ihnen in den ers
ten Jahrzehnten Fragen des kirchlichen Lebens wie etwa die nach dem Ostertermin beraten 
und entschieden wurden, kam es ab dem 4. Jahrhundert bei den ökumenischen, das heißt 
die Gesamtkirche repräsentierenden Konzilien zu theologischen Festlegungen. In der Alten 
Kirche wurden sieben ökumenische Konzilien abgehalten. Ihre dogmatischen Definitionen 
werden in der katholischen Kirche und den orthodoxen Kirchen als unfehlbar anerkannt. 
Sie sind aber auch Lehrgrundlage in den protestantischen und anglikanischen Kirchen. 

Besonders auf den ersten vier ökumenischen Konzilien hat die Kirche wegweisende 
inhaltliche Entscheidungen im Bereich der Trinitätslehre und der Christologie getroffen.482 
So hat sie auf dem Ersten Konzil von Nizäa (325) die Wesensgleichheit von Vater und Sohn 
erklärt, sich auf dem Ersten Konzil von Konstantinopel (381) zur Gottheit des Heiligen 
Geistes bekannt, beim Konzil von Ephesus (431) an der Bezeichnung Gottesgebärerin für 
Maria festgehalten und auf dem Konzil von Chalcedon (451) in Christus zwei Naturen in 
der Einheit einer Person ausgemacht. Ab dem 5. Jahrhundert räumte man den Bischö
fen von Rom auch im Osten eine Art „Ehrenvorsitz“ ein, wenn sie zum Konzil Gesandte 
schickten. 

Während Synode im ursprünglichen Sinn ein Synonym für Konzil war, versteht man 
heute darunter die Versammlung von Bischöfen einer Teilkirche oder von qualifizier
ten Kirchenmitgliedern einer Ortskirche unter der Leitung des Bischofs (Diözesansyn
ode). In diesem abgeleiteten Sinn haben Synoden in allen Kirchen eine große Bedeutung. 
In der Orthodoxie sind sie ein Wesenselement der Kirchenverfassung, im Protestantis
mus ein verfassungsrechtliches Gegengewicht zu den kirchenleitenden Ämtern. Nach 
römisch-katholischem Verständnis ist die Synode ein ergänzendes Instrument der Kir
chenleitung, das in Zukunft als Form der aktiven Teilnahme aller Christen am Leben der 
Kirche größere Bedeutung bekommen soll. Man denke an den Synodalen Weg in Deutsch
land von 2019 bis 2023, vor allem aber an den vierjährigen Synodalen Prozess der Weltkirche 
von 2021 bis 2024.483 

480 Das Konkordienbuch ist eine Sammlung der sogenannten „symbolischen Bücher“ der lutherischen 
Kirchen. 

481 Ebd. 
482 Bd. 2, Kap. 2.3 u. 3.3. 
483 Kap. 1.3.8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 89 

1.3.2 Die geschichtliche Entwicklung der Kirche im Mittelalter (500–1500) 

In der mittelalterlichen Epoche liegt der Fokus auf der Entwicklung des Papsttums (Kap. 
1.3.2.1) und der Spaltung in Ost- und Westkirche (Kap. 1.3.2.2). 

1.3.2.1 Die Entwicklung von der Gemeinschaft der Ortskirchen zur Papstmonarchie 
Für katholische Christen „gehört das Papstamt zum Wesen der Kirche, weil es als Petru
samt Ausdruck und Garant von deren Einheit ist“484. In der Antike war dieses Amt jedoch 
noch nicht von zentraler Bedeutung. 

Das Kirchenverständnis der Väterzeit, die vom 2. bis ins 7. Jahrhundert reichte, lässt 
sich am besten mit dem griechischen Begriff koinoia (lat. communio) wiedergeben. Die 
Kirche ist Gemeinschaft, Gemeinschaft durch Teilhabe. Wie bei der Feier der Eucharistie 
die Einzelnen an Leib und Blut Christi Anteil erhalten und dadurch selbst Leib Chris
ti und untereinander zu einer Gemeinschaft werden485, stehen für Paulus die einzelnen 
Ortsgemeinden durch die gemeinsame Teilhabe am Evangelium, das von Jerusalem aus
ging, in Gemeinschaft „mit der Gemeinde von Jerusalem und damit auch den Aposteln 
und den anderen Vermittlern der Frohen Botschaft“486. Auch verpflichtet die umfassen
de Gemeinschaft die Glaubenden der verschiedenen Ortsgemeinden zur Solidarität, zur 
gegenseitigen Anteilnahme an den Nöten der Heiligen (Glaubenden).487 

Für die Kirchenväter bildete die Kirche eine Gemeinschaft im Glauben (Glaubensbe
kenntnisse) und lebte die Kirche als eine Gemeinschaft der „Mysterien“, das heißt der 
Sakramente (Taufe und Eucharistie). Kirche vollzog sich als Tischgemeinschaft mit dem 
auferstandenen Gekreuzigten. Sie war sein realer „Leib“, seine leibhaftige Anwesenheit 
in Welt und Geschichte, ohne mit ihm identisch zu sein. Ihre greifbare Gestalt erhielt 
sie in der eucharistiefeiernden Ortskirche, die sich mit ihrem Bischof um den Altar versam
melte. Aber auch die universale Kirche, die sich allmählich über die ganze bewohnte Welt 
hin ausbreitete und an allen Orten anzutreffen war, stellte eine Gemeinschaft dar: die Ge
meinschaft der Ortskirchen. Diese übergeordnete Gemeinschaft wurde besonders im „syn
odalen Prinzip“ wirksam: „Bei Konflikten, die die Möglichkeiten der Ortskirche überstie
gen, fand man sich ab Ende des 2. Jhds. zu regionalen Bischofssynoden zusammen (et
wa für Nordafrika oder Kleinasien usw.), die verbindliche Lehrentscheide trafen, Häre
sien verurteilten, Streit schlichteten und dies den anderen Kirchen mitteilten.“488 Spä
testens seit dem 3. Jahrhundert bekamen in diesem synodalen Rahmen die drei Hauptkir
chen Rom, Alexandrien und Antiochien eine besondere Bedeutung und wurden wichtige 
„Schaltstellen“ der Gesamtkirche. 

Dabei nahm Rom bereits seit dem 2. Jahrhundert eine hervorgehobene Stellung ein, 
lagen doch in der Stadt Rom die Gräber der beiden wichtigsten Apostel Petrus und Pau
lus und beruhte doch die römische Gemeinde auf dem Martyrium dieser beiden Apostel. 

484 Hauschild/Drecoll 593. 
485 Vgl. 1 Kor 10,16f. 
486 Kehl 322; vgl. Gal 6,6; Röm 15,26f. 
487 Röm 12,13. 
488 Kehl 326. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Mit Rom in Communio zu stehen galt darum für alle Kirchen als besonders wichtig, zu
mal für die Kirchen des Westens und Nordafrikas, weil es ja für diesen Bereich die ein
zige apostolische Gründung war.“489 Zur Sonderstellung „trug auch die vorbildliche Ar
menfürsorge in der römischen Gemeinde und ihre Unterstützung ärmerer Kirchen bei, 
ebenso die wachsende Größe der Gemeinde, die Mitte des 3. Jhds. bereits 30 000 Mitglie
der zählte, und sicher auch die Lage als ein zentraler Verkehrsmittelpunkt im römischen 
Reich“490. 

Hauptsächlich aufgrund seiner geistlich-symbolischen Ausnahmestellung nahm Rom in 
fast allen großen Kontroversen der ersten Jahrhunderte (zum Beispiel dem Osterfest-, 
Ketzertauf- und Bußstreit, bei der Festlegung des neutestamentlichen Kanons, in den 
großen christologischen Auseinandersetzungen des 4. und 5. Jahrhunderts) „verhältnis
mäßig früh und eindeutig die Position ein, die mit der Zeit dann auch von den ande
ren Kirchen übernommen und anerkannt wurde“491. Die Vorrangstellung kam jedoch bis 
zum 4. Jahrhundert in erster Linie der römischen Gemeinde, nicht dem Amt des römischen 
Bischofs zu. 

Mit der konstantinischen Wende im 4. Jahrhundert, in der das Christentum zur aner
kannten Staatsreligion und der Sitz des Kaisers in das neu gegründete Konstantinopel 
verlegt wurde, bildeten sich stärker institutionalisierte Formen heraus. So entstanden 
auf regionaler Ebene die (weitgehend mit den staatlichen Provinzen identischen) Kir
chenprovinzen, an deren Spitze ein Metropolit (Erzbischof) stand. Darüber hinaus gewan
nen auch die auf einer noch höheren Ebene angesiedelten Einheitszentren deutlich an 
Gewicht, nämlich die sogenannten Patriarchate: Rom für die lateinische Kirche, Alexan
drien für Ägypten und Antiochien für Kleinasien. Ende des 4. Jahrhunderts stieß auch 
Konstantinopel in die Reihe der Patriarchate vor und beanspruchte seit dem Konzil von 
Chalcedon (451) sogar den zweiten Platz in der Gesamtkirche, weil es das „neue Rom“ 
geworden war. Im Rahmen der Auseinandersetzung im 4. Jahrhundert mit dem Aria
nismus, der die Wesensgleichheit des Sohnes Gottes mit dem Vater bestritt, wuchs Rom 
dann immer mehr in die Rolle eines Zentrums der Gesamtkirche hinein. In Notsituatio
nen glaubens-, rechts- oder disziplinmäßiger Art, die man regional nicht lösen konn
te, wandte man sich an Rom und erwartete von dort Hilfe. Eine rechtlich verbindliche 
Entscheidungsinstanz war Rom zu dieser Zeit jedoch noch keineswegs. „Über mehre
re Jahrhunderte lebte und verstand sich die universale Kirche als Gemeinschaft der vie
len, theologisch gleichwertigen Ortskirchen, die miteinander in Kommuniongemeinschaft 
standen.“492 Nun entwickelte sie sich zu einer zentralisierten Kirche, in der die römische 
Gemeinde immer mehr prima sedes (erster Bischofsstuhl) allerdings nur inter pares (un
ter gleichen) war. „Es war eine Stellung, die sie primär nicht von sich aus beanspruchte, 
sondern die ihr durch ihre geistige Bedeutung als letztem Traditionsgaranten und Ori
entierungspol der Einheit von der Gemeinschaft der Kirchen zuerkannt worden war.“493 

489 Ebd. 327. 
490 Ebd. 
491 Ebd. 328. 
492 Ebd. 331 (H. d. V.). 
493 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 91 

Erst im 5. Jahrhundert kam es in Theorie und Praxis der Kirche zum einschneiden
den Wandel, der das Ende der altkirchlichen Gemeinschaft an sich gleichwertiger und 
gleichberechtigter Ortskirchen einläutete und den Beginn des Papsttums im eigentlichen 
Sinn markiert. Schon der römische Bischof Damasus (366–384) hatte auf der Grundlage 
von Mt 16,18f dem Primatsanspruch eine rechtliche Form gegeben, für sich den Titel pon
tifex (Brückenbauer) beansprucht und sich selbst als sedes apostolica (den apostolischen 
Stuhl) bezeichnet. Diese Entwicklungen kamen bei Leo I. (450–461) zu einem gewissen 
Abschluss. Er baute die Idee der Petrusnachfolge des römischen Bischofs, für den jetzt 
auch der Titel Papst reserviert blieb, systematisch aus. Allein der Bischof von Rom galt 
demzufolge sowohl als rechtlicher Erbe des Petrus und seiner „Schlüsselgewalt“ als auch 
als „Stellvertreter Petri“, durch den Petrus selbst spricht und handelt. Mit dieser Petrus
theologie verband sich zugleich der Anspruch des römischen Bischofs, die Leitungsgewalt 
über die ganze Kirche innezuhaben. Ihm war die „Sorge für alle Kirchen“ und die „Fülle 
der Vollmacht“ übergeben. In Stil und Anspruch griff er, mit Berufung auf Mt 16,16–19, 
aktiv in das Leben der verschiedenen Kirchen ein und beanspruchte ordnende Leitungs
gewalt, sodass von nun an nicht mehr nur eine Synode und ein Konzil, sondern auch 
der Papst (durch päpstliche Dekretale) als Gesetzgeber rechtssetzend tätig werden konn
te. Rom wurde „Haupt der Kirchen“. Dieser Primatsanspruch wurde allerdings im Osten 
nicht und im Westen nur mit Einschränkung akzeptiert. 

Während sich Christen in der Antike „stärker durch den Gegensatz zur nicht-christ
lichen Umwelt miteinander verbunden sahen“, war die Christenheit im Mittelalter „stärker 
vom Gegensatz zwischen Amtsträgern und Laien in der Kirche bestimmt“.494 Dies zeigte 
sich auch in der im 7./8. Jahrhundert einsetzenden Anreicherung der Riten bei der Wei
he, welche den Abstand zwischen Geweihten und nicht Geweihten vergrößerte. Dem Bi
schof wurde das Haupt mit Chrisam gesalbt, er wurde feierlich inthronisiert und es wur
den ihm Stab und Ring als Hoheitszeichen überreicht. Dem Priester wurden „die Hän
de gesalbt und als Zeichen seiner eucharistischen Kompetenz Patene und Kelch über
geben“495. Dieser Entwicklung folgte die scholastische Theologie: die Priesterweihe ver
lieh vor allem die eucharistische Vollmacht (Konsekrationsgewalt), die Bischofsweihe die 
Vollmacht, die Kirche zu regieren. Alles in allem entstand eine Kluft zwischen dem Papst, 
den Bischöfen und den Priestern auf der einen Seite und dem „gewöhnlichen“ Volk auf 
der anderen Seite. 

Trotz des Anspruchs der Päpste im 5. und 6. Jahrhundert blieb bis ins 11. Jahrhun
dert hinein der tatsächliche politische Einfluss Roms in der Kirche relativ gering. Erst 
im Zuge der Gregorianischen Reformen wurde „die unter Leo dem Großen begonnene und 
in der angelsächsisch/fränkischen Kirche sich anbahnende Rom-Zentrierung der westli
chen Kirche sowohl theologisch als auch politisch durchgesetzt“.496 Der Papst übernahm 
aktiv die Rolle eines sichtbaren Hauptes der abendländischen Kirche und der in ihr geein
ten Christenheit. Kardinal Humbert von Silva Candida und Papst Gregor VII. (1073–1085) 
nahmen bewusst die alte Ausdrucksweise Leos des Großen auf. Demgemäß war, weil Je
sus seine Kirche auf Petrus gegründet hatte, dieser aber in der römischen Kirche und 

494 Nocke 351 (H. d. V.). 
495 Ebd. 
496 Kehl 336. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

ihren Bischöfen weiterlebte, die römische Ortskirche als Ursprung und Quelle aller ande
ren Kirchen anzuerkennen. Sie war „Mutter, Haupt, Angelpunkt, Quelle, Ursprung und 
Fundament der Kirchen“497. Im Grunde gab es nur noch eine Kirche, „nämlich die über 
die ganze Welt ausgeweitete römische Ortskirche“498. Alle anderen Kirchen waren „Sub
diözesen“, die aus ihr entstammten, in ihr bleibend eingegliedert waren und von ihr ge
leitet wurden. Die Bischöfe waren nur „gehorsame Helfer und Vikare des Papstes“, die 
von ihm ihre Vollmacht erhielten. Sie waren an seiner Sorge um die Universalkirche nur 
deshalb beteiligt, weil er selbst nicht überall sein konnte. 

Im Dictatus Papae formulierte Gregor VII. im Jahr 1075 seine politischen Leitsätze. 
Danach war der Primat des römischen Papstes „nicht mehr nur die Klammer der kirch
lichen Einheit […], sondern ihr einziges Prinzip“, aus dem die Einheit ursprünglich her
vorging.499 Die Kirche und ihre Einheit wurden jetzt vom Primat her definiert und nicht 
mehr umgekehrt der Primat als Funktion der Einheit der Kirche betrachtet. Der Papst 
hatte das ausschließliche Recht, Bischöfe abzusetzen und wieder einzusetzen. Ihm kam 
die alleinige Vollmacht der Gesetzgebung zu. Die Unfehlbarkeit der römischen Kirche 
im Glauben (noch nicht des Papstes!) wurde festgeschrieben. Der Papst richtete alles 
und konnte von niemandem gerichtet werden. Hinter dieser Kirchenkonzeption stand 
der spirituelle Grundgedanke, „dass die rechte, gottgewollte Ordnung der Kirche nur 
durch den Gehorsam gewährleistet sei, wobei sich der Gehorsam gegenüber Gott vor al
lem im Gehorsam dem Petrus und seinem irdischen Stellvertreter gegenüber verwirk
licht“500. Im Papstgehorsam lag für Gregor das entscheidende Kriterium von Kirchlich
keit und Einheit. Die zentralistische Institutionalisierung sollte vor allem der Freiheit 
der Kirche dienen, das heißt ihrer Befreiung aus der Abhängigkeit vom Kaiser und aus 
der Verstrickung in die „Sippenwirtschaft“ der feudalen Adelsgesellschaft mit ihrer „Si
monie“ (Käuflichkeit geistlicher Ämter). 

Im 11. Jahrhundert wurde auch das mönchische Ideal der Abtrennung von der Welt 
vielfach auf die Kleriker insgesamt übertragen. „Mit dem Wachstum der Städte bildeten 
sich die Kleriker zunehmend als eigener sozialer Stand heraus, der sich von den ande
ren städtischen Schichten unterschied. Diese langfristigen Entwicklungen führten nach 
und nach zu einer Identifikation der Kirche mit dem, was der Klerus war, tat und an
bot.“501 Das Lebensideal der asketischen Kleriker, die Vertiefung der Sakramentsfröm
migkeit (besonders der Eucharistie und Buße) und die Betonung der Heiligkeit der Kir
che hingen auf diese Weise eng miteinander zusammen. „Kirche wurde zunehmend als 
Klerikerkirche verstanden.“502 

Zu Beginn des 13. Jahrhunderts verkörperte Innozenz III. (1198–1216) den Anspruch 
auf die Weltherrschaft des Papstes. Alles im geistlich-religiösen Bereich oder in Konflikt
fällen zwischen Kirche und Staat musste sich dem Papst unterordnen. Ab jetzt war der 
Titel des Stellvertreters Christi auf Erden, der vorher auch Königen und Bischöfen zukam, 

497 Ebd. 347. 
498 Ebd. 
499 Ebd. 348. 
500 Ebd. 
501 Hauschild/Drecoll 620. 
502 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 93 

für ihn reserviert. Er hatte grundsätzlich ein unbeschränktes und unmittelbares Ein
griffsrecht in alle Ortskirchen. Das Kardinalskollegium wurde zu einem weltweiten Lei
tungsorgan des Papstes ausgebaut. 

Ende des 14. Jahrhunderts kam es dann schließlich zur tatsächlichen Ernennung der 
Bischöfe durch Rom, während in den Gregorianischen Reformen „die freie, von Fürsten 
und Adligen unabhängige Bischofswahl durch das kirchliche Domkapitel“ noch ein ganz 
entscheidender Bestandteil des Kampfes um die „Freiheit der Kirche“ war.503 In Theo

rie und Praxis wurde die römische Kirche zur Papstmonarchie ausgebaut, „in der sich 
anscheinend so vieles nur noch um die ,Fülle‘ von Vollmachten, Gewalten und Rechten 
drehte!“504 

Zwar wurde manches von den „hypertrophen Auswüchsen“ päpstlicher Machtan
sprüche in den kommenden Jahrhunderten bei den Auseinandersetzungen mit dem 
Konziliarismus zurückgeschraubt, der seit dem 12. Jahrhundert nicht den Päpsten, son
dern den ökumenischen (universalen) Konzilien die höchste Autorität in der Kirche 
zuerkannte. Zwar hat sich langfristig in Theologie und Kirche die Überzeugung durch
gesetzt, dass die Vollmacht der Bischöfe unmittelbar von Christus und nicht vom Papst 
stammt. „Aber in der tridentinischen und nachtridentinischen Auseinandersetzung 
mit der Reformation und vor allem dann in der scharfen Abkehr großer Teile der katho
lischen Kirche im 19. Jahrhundert von vielen neuzeitlichen Entwicklungen wurde der 
Primat des Papstes wiederum so einseitig hervorgehoben“, dass von einer bischöflich- 
kollegial und päpstlich-primatial zugleich strukturierten Gemeinschaft der Kirchen nicht 
mehr viel zu erkennen war.505 

Literatur 

Wolf-Dieter Hauschild/Volker Henning Drecoll: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschich
te, Band 1. Alte Kirche und Mittelalter, 2. Auflage der vollständig überarbeiteten Neu
ausgabe 2019. 

Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992. 

1.3.2.2 Die Spaltung in Ost- und Westkirche 
In vielen kirchengeschichtlichen Darstellungen wird die Trennung zwischen der Ost- 
und der Westkirche im Jahr 1054 angesetzt. Tatsächlich kam es damals zu gegenseitigen 
Bannsprüchen.506 Nach gescheiterten Verhandlungen über die Stellung des Papstes inner
halb der Christenheit, über die bei der Eucharistie zu verwendende Opfermaterie (gesäu
ertes oder ungesäuertes Brot) und über die Schließung der lateinischen Kirche von Kon
stantinopel exkommunizierten sich die päpstliche Gesandtschaft rund um Humbert de 
Silva Candida und die östliche Kirchenführung rund um den Patriarchen Michael I. von 

503 Kehl 352. 
504 Ebd. 353. 
505 Ebd. 354. 
506 Vgl. Bayer 96–106. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Konstantinopel gegenseitig. Aber gebannt wurden nur jeweils einige Personen und ihr 
Anhang, nicht die Kirchen selbst. Deshalb kann von einer Kirchenspaltung im Jahr 1054 
eigentlich nicht die Rede sein. Das Morgenländische Schisma war überhaupt „nicht ein 
zu einem bestimmten Zeitpunkt eingetretenes Ereignis, sondern die Folge einer langan
haltenden Entfremdung, die Ende des 4. Jahrhunderts ihren Anfang nahm. Der Verlauf der 
Trennung erstreckte sich über nahezu das gesamte 11. Jahrhundert und den Beginn des 
12. Jahrhunderts.“507 Der Bruch zwischen den Kirchen erfolgte also schrittweise über einen 
längeren Zeitraum. 

Am Anfang der Entfremdung stand unter anderem der Umstand, dass es im Lau
fe des 5. und 6. Jahrhunderts in Rom und allgemein im Westen immer weniger üblich 
wurde, die griechische Sprache zu beherrschen, die jahrhundertelang um das ganze Mit
telmeer lingua franca (Verkehrssprache) gewesen war. Die Messe wurde im Westen ab 380 
auf Lateinisch statt auf Griechisch gefeiert. Bereits im 4. Jahrhundert gab es nur noch 
vereinzelte westliche Kirchenväter, die Griechisch konnten. Umgekehrt waren auch im 
Osten die Lateinkenntnisse im 5. und 6. Jahrhundert immer weiter zurückgegangen. Die 
griechischen Patriarchen und Kaiser verstanden ab dem Frühmittelalter in aller Regel 
kein Latein und verweigerten sich auch völlig dem Erlernen dieser in ihren Ohren „bar
barischen“ und damit zur Lösung theologischer Probleme ungeeigneten Sprache. „Der 
griechischen Kirche blieb daher bis ins 11. Jahrhundert die theologische Gedankenwelt 
des Westens weitgehend fremd.“508 Alles in allem verringerte sich ab dem 4. Jahrhundert 
in der Kirche der theologische Austausch zwischen Griechen und Lateinern. Darüber hin
aus trugen kulturelle Unterschiede sowie verschiedene geistige Werte und Haltungen zur 
Kluft zwischen Osten und Westen bei. Die Griechen hielten die Römer für ungebildet, 
wohingegen die Römer die Griechen überheblich und spitzfindig fanden. 

Auf dem 2. Trullanum (691/92) in Konstantinopel wurde „die Entfremdung zwischen 
der griechischen und römischen Kirche hinsichtlich ihrer Bräuche kirchenrechtlich sicht
bar“509. Bereits das erste Konzil von Nizäa (III. Kanon) hatte zu Beginn des 4. Jahrhun
derts ausdrücklich das Zusammenleben eines Priesters mit einer Frau verboten. Im Os
ten wurde diese Bestimmung im 7. Jahrhundert durch die trullanische Synode jedoch 
wieder zurückgenommen, sodass es den östlichen Priestern von da an wieder erlaubt war, 
mit einer Frau zusammenzuleben. 

Im Westen wurden die frühen christlichen Zölibatsbestimmungen hingegen im Lau
fe der Zeit immer weniger beachtet, wodurch sie aus Gewohnheitsrecht ihre Wirkung 
verloren. Man beschränkte sich darauf, Zweit- und Drittehen sowie nicht standesgemä
ße Ehen zu ahnden. So waren zu Beginn des 11. Jahrhunderts fast alle Pfarrer im Westen 
verheiratet oder lebten im Konkubinat. Zu einer Änderung kam es nur, weil ab dem 10. 
Jahrhundert im Zuge der Cluniazensischen Reform zunehmend Stimmen nach einer Er
neuerung des Zölibats laut wurden. 

In der Theologie entwickelten die beiden Kirchen schon bald unterschiedliche Schwer
punkte, die sich zuerst gegenseitig befruchteten, dann aber wegen des geringeren Aus
tausches zur Trennung beitrugen. Was die Kirchenstruktur betraf, konnten im Osten all

507 Bayer 203 (H. d. V.). 
508 Ebd. 17. 
509 Ebd. (H. d. V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 95 

gemein gültige Entscheide in aller Regel lediglich durch ein ökumenisches Konzil getroffen 
werden, während im Westen die Gemeinde und dann der Bischof von Rom bereits früh eine 
Sonderstellung einnahm. Die östlichen Kirchen, die dem Bischof von Rom schon lange 
traditionell den Ehrenvortritt gegeben hatten, hatten mit dieser monarchischen Haltung 
kein Problem, solange sie sich auf den Westen, also auf das römische Patriarchat, be
schränkte. Freilich hatte schon das Konzil von Chalcedon (451) klargestellt, dass dieser 
Vorrang keine jurisdiktionellen Auswirkungen mit sich brächte.510 Rom teilte diese Auffas
sung nicht und erkannte die Patriarchen der Kirche auch nicht als das Führungsgremi
um der Kirche an. Bereits 382 betonte eine römische Synode ausdrücklich, dass die römi
sche Kirche nicht etwa durch Synodalbeschlüsse den anderen Kirchen vorangestellt sei, 
sondern den Primat durch die göttliche Einsetzung des Petrus erhalten habe. Außerdem 
versuchte der römische Bischof Damasus I. auf dieser Synode die Rangerhöhung Kon
stantinopels zugunsten Alexandrias und Antiochias zurückzunehmen und damit die an
gegriffene Stellung Roms zu festigen, was jedoch nicht gelang. Im 11. Jahrhundert kam 
zu dieser ungelösten Kontroverse über die Stellung des Römischen Bischofs in der Chris
tenheit verschärfend hinzu, dass das selbstbewusste Reformpapsttum sich mehr als zu
vor darum bemühte, seiner beanspruchten Autorität über die Ostkirche auch nach außen 
hin Ausdruck zu verleihen, was nahezu unweigerlich zum Konflikt mit dem Osten führen 
musste. 

Zu Beginn des 11. Jahrhunderts wurde der Filioque-Zusatz, dem zufolge der Heilige 
Geist aus dem Vater und dem Sohn hervorgeht, lehramtlich dem Glaubensbekenntnis des 
Nicäno-Konstantinopolitanum eingefügt.511 Im Westen hatte sich das Filioque schon im 
5. Jahrhundert allmählich durchgesetzt. In patristischer Zeit war auch der Osten ihm ge
genüber offen gewesen. Dies änderte sich jedoch im 7. Jahrhundert, als sich die östliche 
Trinitätslehre auf ein allein aus dem Vater zu konzentrieren begann, so dass sich die west
lichen und östlichen Vorstellungen über den Heiligen Geist bald schon als unvereinbar 
erwiesen. 

Daneben war es auch bei anderen Dingen zu unterschiedlichen Entwicklungen ge
kommen. Es gab unterschiedliche Regelungen bezüglich des Fastens, und im Westen be
gann sich ab dem 9. Jahrhundert, wie bereits zuvor in der altorientalischen Armenischen 
Kirche, die Verwendung von ungesäuertem Brot (Azymon) gegenüber gesäuertem bei der 
Eucharistie durchzusetzen. Bereits Anfang des 10. Jahrhunderts hatte das Ungesäuer
te (ohne Hefe) das Gesäuerte im Westen weitestgehend ersetzt. Der Gebrauch von Azy
ma durch die Lateiner wurde von den Griechen lange als unproblematisch angesehen. 
Erst im 11. Jahrhundert wurde die unterschiedliche Kommunionmaterie aus politischen 
Gründen zum theologischen Streitthema stilisiert. 

Durch den Fall Westroms kam es zu sehr unterschiedlichen politischen Konstellationen. Im 
Osten gab es den Kaiser als politisches Machtzentrum, das bis ins 9. Jahrhundert hinein 
auch maßgeblichen Einfluss auf die Kirchenpolitik hatte, und in der Kirche lange meh
rere Patriarchen von zumindest ähnlichem Rang, wohingegen es im Westen lediglich ei
nen Patriarchen – den Bischof von Rom – und lange keine dem östlichen Basileus (Kaiser) 
entsprechende Machtfigur gab. Im 8. Jahrhundert erhielt die eigenständige Entwicklung 

510 Vgl. Bayer 10. 
511 Bd. 2, Kap. 3.3.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

des römischen Bischofsstuhls einen erheblichen Schub, als der Papst durch den frän
kischen König Pippin im Jahr 756 zum weltlichen Grundherrn des Kirchenstaats gemacht 
wurde. Das Byzantinische Reich sah sich durch diese Handlung der Franken angegriffen 
und übertrug infolgedessen die römischen Diözesen in Illyricum (im westlichen Balkan), 
in Sizilien und im byzantinischen Unteritalien dem Patriarchat von Konstantinopel. Dies 
führte zu einer erheblichen Belastung der römisch-byzantinischen Beziehungen. In den 
nachfolgenden Jahrhunderten war dem Papsttum stets daran gelegen, diese ihm verlo
ren gegangenen Gebiete wieder unter seine Jurisdiktion zu bringen. 

Umgekehrt war seit der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts auch dem Patriarchat 
von Konstantinopel „erhebliche Autorität zugewachsen“, die auch mithilfe der Liturgie 
um die Mitte des 11. Jahrhunderts unter dem Patriarchen Michael Kerularios weiter ge
steigert wurde.512 

Ab dem 11. Jahrhundert bemühte sich das Reformpapsttum vermehrt darum, sein 
gesteigertes Primatsverständnis gegenüber dem Kaiser, aber auch gegenüber der Ostkirche 
durchzusetzen. Außerdem ging man nun auch verstärkt dazu über, die völlige Unmög
lichkeit eines päpstlichen beziehungsweise katholischen Irrtums zu betonen und jene 
Kräfte innerhalb der Ostkirche, die dem Führungsanspruch der römischen Kirche ab
lehnend gegenüberstanden, nicht mehr nur als Schismatiker, sondern als Häretiker auf
zufassen. „Es bedurfte [daher] nur noch eines relativ geringfügigen Anlasses, der Nor
mannenfrage in Süditalien, um 1053/54 eine grundsätzliche Konfrontation zwischen den 
beiden Kirchen entstehen zu lassen.“513 

Bei Angehörigen des hohen byzantinischen Klerus stieß das gesteigerte Primatsver
ständnis des Reformpapsttums schon recht früh auf starke Ablehnung. Schließlich wurde 
die lateinische Kirche von Konstantinopel geschlossen und der lateinische Gottesdienst 
verboten. Als Grund für die Schließung wurde die Verwendung der falschen Opfermaterie 
durch die Lateiner, nämlich von ungesäuertem Brot an Stelle von gesäuertem, angege
ben. Man beschuldigte die Lateiner, „mosaischen Relikten“ zu folgen. 

Aufgrund der vorangegangenen Ereignisse war das Klima zwischen der lateinischen 
Gesandtschaft unter Leitung von Hubert von Silva Candida, einem überzeugten Ver
fechter der Kirchenreform, und den byzantinischen Kirchenführern außerordentlich 
angespannt, als diese im Frühjahr 1054 in Konstantinopel eintrafen. Der Papst war 
aufgrund einer schweren Niederlage gegen die Normannen grundsätzlich an einer 
einvernehmlichen Lösung des Konflikts interessiert, machte aber eine Verständigung 
davon abhängig, dass die Griechen die lateinische Eucharistie als gültig anerkannten. 
Dazu waren diese jedoch nicht bereit. Stattdessen wurde die Gesandtschaft auf der 
einberufenen Synode mit einer listenmäßigen Zusammenstellung lateinischer Irrtümer 
konfrontiert. Den Lateinern wurde unter anderem vorgeworfen, sie benützten die 
falsche Opfermaterie und hätten das Glaubensbekenntnis durch das Einfügen des „Fili
oque“ auf unzulässige Weise verändert. Außerdem nahmen die Griechen Anstoß an der 
Bartlosigkeit der lateinischen Priester und am Verbot der Priesterehe. 

In Reaktion auf die festgefahrenen Verhandlungen legten die Gesandten am 16. Juli 
1054 eine Bannbulle auf dem Altar der Hagia Sophia nieder. In der Bannschrift wurden die 

512 Bayer 204f. 
513 Ebd. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 97 

griechischen Kirchenführer als Häretiker beschimpft, der Simonie bezichtigt und infol
ge der Vorwürfe exkommuniziert. Außerdem wurde die „Tilgung des Filioque“ aus dem 
griechischen Glaubensbekenntnis, die Gestattung der Priesterehe und die Wiedertaufe 
von Lateinern im Zuge der Schließung der Lateinischen Kirche von Konstantinopel ver
urteilt. 

Am 21. Juli 1054 erfolgte die Gegenbannung der lateinischen Gesandten durch die grie
chischen Kirchenführer im Zuge einer speziell für diesen Zweck einberufenen Synode. 
Dem Patriarchen war es bereits zuvor gelungen, im Volk den Eindruck zu erwecken, die 
Lateiner hätten nicht nur die Kirchenführer, sondern die ganze östliche Christenheit mit 
einem Bannfluch belegt. Der Papst wurde auf der Synode nicht exkommuniziert, da sein 
Tod den griechischen Kirchenführern offenbar bereits bekannt war und man die Bezie
hungen zu den ihm nachfolgenden Päpsten wohl nicht unnötig belasten wollte. 

„Der Konflikt von 1053/54 war, wie schon derjenige zwischen Papst Nikolaus I. und dem 
Patriarchen Photios, vom Zusammentreffen eines machtbewussten Papstes mit einem 
machtbewussten Patriarchen geprägt. Hierdurch wurden in beiden Fällen die ekkle
siologischen Differenzen zwischen den Kirchen in aller Schärfe deutlich. Die seit dem 
Ende des 4. Jahrhunderts bestehende Kluft zwischen der episkopal-synodalen Struk
tur der griechischen Kirche und der primatialen der römischen wurde unüberbrückbar, 
als in der Mitte des 11. Jahrhunderts die Idee der Primatialstellung Roms die entschei
dende Ausprägung erfuhr.“514 

Das Jahr 1054 stellte sicher eine Zäsur dar. Laut Axel Bayer ist sich die Forschung über 
das Morgenländische Schisma jedoch darüber einig, dass die kirchlichen Spannungen 
im 11. Jahrhundert der Vorstellung der Völker „von einer einzigen, gemeinsamen Chris
tenheit“ keinen wesentlichen Abbruch taten.515 Die verschiedenen politischen, religiö
sen und wirtschaftlichen Beziehungen fanden bis weit ins 12. Jahrhundert hinein „an
schaulich Ausdruck in Eheverbindungen, im beiderseitigen Pilgerverkehr zu den heili
gen Stätten der Christenheit […], aber auch in der gemeinsamen Feier von Heiligenfes
ten“516. Auch wenn mit den gegenseitigen Bannsprüchen von 1054 die Kommunionge
meinschaft nicht erlosch, rief die Auseinandersetzung freilich „eine anhaltende religiöse 
Verstimmung hervor, die die Entfremdung zwischen den beiden Kirchen verstärkte“517. 

„Das Morgenländische Schisma war“, wie Bayer resümiert, „in erster Linie nicht ek
klesiologischer oder religiöser Natur, sondern die Auswirkung politischer Rivalitäten.“518 
Es ging primär nicht um ekklesiologische, dogmatische und liturgische Differenzen be
züglich des päpstlichen Primatsanspruchs, des Filioque und des Azymens, sondern um 
konkurrierende Machtansprüche. Infolge des ersten Kreuzzuges (1096–1099) verschärfte 
sich dieser machtpolitische Konflikt noch und es kam zu einer weiteren Entfremdung 
zwischen der griechischen und lateinischen Kirche. Der kirchliche Dissens erstreckte 
sich nunmehr auch auf die Patriarchate von Antiochia und Jerusalem, die mit Lateinern 

514 Ebd. 
515 Ebd. 5; vgl. 210. 
516 Ebd. 5f. 
517 Ebd. 209. 
518 Ebd. (H. d. V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

besetzt wurden. Das musste in der byzantinischen Kirche Verbitterung hervorru
fen. Die Trennung zwischen der römischen und der konstantinopolitanischen Kirche 
war insofern „Niederschlag des infolge des Kreuzzuges verschlechterten kirchlichen 
Klimas“519. 

Von einem Schisma im vollen Sinn ist aber gemäß Bayer erst zu sprechen, als zu Be
ginn des 12. Jahrhunderts die Griechen den Lateinern ihren Ehrenvorsitz in der Chris
tenheit mit Verweis auf die Gründung Konstantinopels als Kaiserstadt und Berufung auf die 
Andreaslegende absprachen. So argumentierte Niketas Seides, dass Rom den kirchlichen 
Primat bei der Gründung Konstantinopels – der siebten Weltstadt – als neue Kaiserstadt 
verloren und „Konstantinopel schon seit der Weihe des Bischofs Stachys durch den von 
Christus erstberufenen Andreas den kirchlichen Primat inne [gehalten habe]“520. 

Eine unüberbrückbare Kluft zwischen der griechischen und lateinischen Christenheit 
entstand schließlich „im Jahr 1204 mit der Eroberung und Plünderung Konstantinopels 
durch die Kreuzfahrer [beim Vierten Kreuzzug], vor allem aber durch den hiernach im 
ehemaligen byzantinischen Reich vielerorts erzwungenen Rituswechsel. Alle Bemühun
gen um eine Verständigung mit der noch existierenden griechischen Kirche mussten 
nunmehr auf den erbitterten Widerstand des Großteils der griechischen Bevölkerung 
stoßen.“521 Das sogenannte Schisma von 1054 wurde durch die Ereignisse von 1204 „end
gültig“. 

Nachdem im Mittelalter die Versuche, durch das Zweite Konzil von Lyon 1274 und 
durch das Konzil von Florenz 1439 die Einheit zwischen den Kirchen wieder herzustel
len, gescheitert waren und sich in der Neuzeit die Trennung noch verschärfte, insofern 
im Jahr 1729 die römisch-katholische Kirche ihren Gläubigen verbot, Orthodoxen Sakra
mente zu spenden oder sie von ihnen zu empfangen, obwohl die Sakramente noch als 
gültig anerkannt waren, und orthodoxe Patriarchen daraufhin im Jahr 1755 die Taufe und 
damit auch alle anderen Sakramente der Katholiken für ungültig erklärten, kam es im 
20. Jahrhundert vom Jahr 1958 an wieder zu einer gewissen Annäherung. So unterbrei
tete im Frühjahr 1965 die orthodoxe Seite der katholischen erstmals den Vorschlag, das 
sogenannte Schisma von 1054 zu tilgen und in der Folge einen „Dialog der Liebe“ ein
zuleiten, um eine katholisch-orthodoxe Verständigung zu erzielen. Noch im selben Jahr 
erklärte man die gegenseitige Exkommunikation von 1054 für beendet: 

„Am 7. Dezember 1965 wurde in der letzten öffentlichen Sitzung des II. Vatikanischen 
Konzils und in der St.-Georgs-Kirche in Istanbul gleichzeitig eine gemeinsame Erklä
rung des Papstes Paul VI. und des Patriarchen Athenagoras I. von Konstantinopel ver
lesen. Feierlich verlautete, dass der Bannspruch des römischen Stuhls von 1054 und 
der Gegenbann des konstantinopolitanischen Patriarchen Michael Kerularios aus dem 
Gedächtnis der Kirche ausgelöscht seien und beide Exkommunikationen der Verges
senheit überantwortet wären. Damit sei die erste Voraussetzung geschaffen, um die 
Kommuniongemeinschaft zwischen den Kirchen von Rom und Konstantinopel wieder 
herzustellen.“522 

519 Ebd. 209f. 
520 Ebd. 194; vgl. 206. 
521 Ebd. 210. 
522 Ebd. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 99 

Die Hoffnung auf eine baldige Kirchenunion oder wenigstens eine katholisch-orthodoxe 
Eucharistiegemeinschaft hat sich allerdings bis heute noch nicht erfüllt. Besonders die 
Ablehnung der Eucharistiegemeinschaft auf orthodoxer Seite und der päpstliche Primatsan
spruch, aber auch das Filioque im Großen Glaubensbekenntnis auf römisch-katholischer 
Seite stellen bisher unüberwindliche Hindernisse auf dem Weg der Ökumene dar. 

Literatur 

Axel Bayer: Spaltung der Christenheit. Das sogenannte Morgenländische Schisma von 1054, 
2002. 

1.3.3 Die kirchliche Entwicklung in der Neuzeit (1500–1900) 

In der neuzeitlichen Epoche wird zum einen aus dem 16. Jahrhundert die Reformation 
(Kap. 1.3.3.1) und zum anderen aus dem 19. Jahrhundert das Erste Vatikanische Konzil 
der römisch-katholischen Kirche (Kap. 1.3.3.2) behandelt. 

1.3.3.1 Die Reformation 
Zwischen 1520 und 1650 veränderte sich infolge der Reformation das abendländische 
Christentum grundlegend, und es entstand neben der römisch-katholischen und der 
orthodoxen Kirche als neuartiger Kirchentyp die evangelische Kirche. Sie ging 1525 aus 
der evangelischen Bewegung in Deutschland hervor, die wiederum Teil einer umfassenden 
Erneuerungsbewegung in der Kirche war. Ganz allgemein lässt sich die Reformation 
als „die definitive, durch eine neue Theologie begründete Loslösung von der Papstkirche“ 
bestimmen, „bei der das herkömmliche System der kirchlichen Heilsvermittlung und 
der Hierarchie durch neue Formen von Kirche“ ersetzt wurde.523 Tragende Funktion hatte 
dabei „der Rekurs auf das Evangelium, d. h. in inhaltlicher Hinsicht die Rechtferti
gungslehre (allein wegen Christus – allein durch Glauben – allein aus Gnaden), in formaler 
Hinsicht das Schriftprinzip (allein die Bibel)“524. Zu ihren innerkirchlichen Vorausset
zungen gehörte die Verweltlichung des Papsttums (prunkvolle Amts- und Lebensführung, 
Familiendynastie, europäische Machtpolitik), die Ambivalenz der Frömmigkeit („reli
giöse Leistungsgesellschaft“, Ablasswesen, ausufernder Heiligen- und Reliquienkult, 
übertriebene Marienverehrung) und ein seit etwa 1500 verbreiteter Antiklerikalismus 
aufgrund persönlichen Fehlverhaltens von Geistlichen. So wurde etwa kritisiert: die Ver
nachlässigung des Eigentlichen beim hohen und niederen Klerus (Aufsicht über Klerus 
und kirchliches Leben, Gottesdienst, Seelsorge), die finanzielle Ausbeutung durch den 
Pfarrklerus und die allgemeine Unmoral bei vielen Weltklerikern, die im Konkubinat 
lebten, und bei Ordensleuten, die es weithin an monastischer Zucht, klösterlichem 
Gemeinschaftsleben und persönlicher Armut fehlen ließen. 

523 Hauschild 5 (H. d. V.). 
524 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Initiiert wurde die Reformation von Martin Luther (1483–1546) in Wittenberg, der auf 
die religiöse Hauptfrage jener Zeit, wie man jenseitige Erlösung und diesseitige Heilsge
wissheit erlangen könne, eine neue Antwort gab. Nachdem es infolge seiner Ablehnung 
der Scholastik und seiner 95 Ablassthesen (1517) zum Konflikt mit der Institution Kirche 
gekommen war, entwickelte er aus seiner Rechtfertigungslehre und seinem Schriftprinzip 
ein grundlegend neues Sakramentsverständnis und einen neuen Kirchenbegriff. „Gegen den 
Wahrheitsanspruch des kirchlichen Lehramtes und die sakramentale Heilsvermittlung 
der Institution setzte er seine Lehre von der persönlichen, im Wort Gottes gegründeten 
Glaubensgewissheit.“525 So hielt er beim Augsburger Verhör (1518) dem kirchlichen Lehr
amt die heilige Schrift entgegen, kritisierte die Lehre von der objektiven Wirkung der 
Sakramente (ex opere operato), indem er die Bedeutung der persönlichen Glaubensbezie
hung zu Gott unter Ausschaltung der kirchlichen Vermittlung betonte, und „bestritt die 
Lehre vom Schatz der Kirche und der kirchlichen Heilsvermittlung mit dem Argument, 
dass der alleinige Heilsmittler Jesus Christus sein Verdienst den Gläubigen unmittelbar 
durch den Heiligen Geist mitteile“526. Von seinem reformatorischen Schriftprinzip her 
verneinte er bei seiner Leipziger Disputation mit Johannes Eck (1519) erstmals die abso
lute Geltung der Lehrautorität des Papstes und der Konzilien. 

Seit 1518 erzielte Luther mit seinen theologischen Druckschriften eine enorme publizis
tische Breitenwirkung, die sich bis 1521 gewaltig steigerte. Besonderes Gewicht hatten 
dabei seine programmatischen Schriften von 1520. In der Schrift Von dem Papsttum zu Rom 
legte er sein reformatorisches Kirchenverständnis dar. Er begriff Kirche primär als geist
liche, verborgene Gemeinschaft der Gläubigen mit Christus als Haupt und unterschied 
diese von der leiblichen äußerlichen Christenheit, der Institution Kirche. 

Seine Schrift An den christlichen Adel deutscher Nation war an den Kaiser, die Reichsfürs
ten und die Ritter, also an Laien adressiert, die er aufforderte, die notwendige Erneuerung 
der Kirche (Reformation) durchzuführen. „Nun opponierte er in aller Schärfe gegen die 
Papstkirche auf der Basis seiner Lehre vom allgemeinen Priestertum aller Gläubigen [vgl. 
1 Petr 2,9], mit der er die Berechtigung der Laien legitimieren wollte, derart in kirchli
che Belange einzugreifen.“527 Kirche konnte für ihn nicht Vermittlungsinstanz für das 
Heil sein, weil die Sakramente nicht in einer vom gläubigen Subjekt unabhängigen Wei
se Gnade vermittelten, weil das Sakrament nur abhängig von Verheißung und Glauben 
wirkte. In ihr gab es kein sakramental begründetes Amt der Heilsvermittlung (Priester
tum), das in missverständlicher Weise neben demjenigen Christi stand. Vielmehr ge
hörten alle Gläubigen zum geistlichen Stand, waren alle durch die Taufe zu Priestern ge
weiht, hatten alle unmittelbar Zugang zu Gott. Nur bezüglich des geistlichen Amtes blieb 
für Luther ein Unterschied, insofern die Amtsträger die Sakramente und das Wort Gottes 
wahrzunehmen hatten. Als nötige Reformen forderte er unter anderem eine radikale Än
derung der Kurie, „weitgehende Aufhebung der Bettelorden, Umwandlung der Klöster in 
Schulen; Pfarrerwahl durch die Gemeinden, Umwandlung des privilegierten Klerus in 
einen gesellschaftlich integrierten Predigerstand, Aufhebung des Zölibats; Abschaffung 
oder Reduktion der Seelenmessen und Messstiftungen; Beschränkungen der kirchlichen 

525 Ebd. 39. 
526 Ebd. 41. 
527 Ebd. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 101 

Feste, Wallfahrten und Ablässe; Reform der Armenpflege, Bruderschaften und Universi
täten“528. 

Seine Abendmahlslehre entfaltete Luther im Sermon von dem Neuen Testament. Das We
sen dieses Sakraments sah er nicht im Opfer, sondern in der göttlichen Zusage der Sün
denvergebung, in Jesu Einsetzungsworten als Testament. Auch in seiner Schrift Von der 
babylonischen Gefangenschaft der Kirche attackierte er scharf die Lehre von der Messe als 
Opfer der Kirche (als „größten und schrecklichsten Gräuel“, nämlich als Verkehrung des 
einmaligen Opfers Christi und Geschenkes Gottes in ein menschliches Werk). Er be
schränkte die sieben katholischen Sakramente auf jene drei, die Jesus gemäß dem Neuen 
Testament selbst eingesetzt hatte: Taufe, Abendmahl und Buße (Beichte). 

In seinen Darstellungen der Ethik (Von den guten Werken) und der Rechtfertigungs
lehre (Von der Freiheit eines Christenmenschen) vermittelte er einem breiten Lesepublikum 
seine Lehre von der Rechtfertigung nicht durch Werke, sondern allein durch Glauben. 
Die „evangelische Freiheit“ eines Christen fasste er in Anlehnung an Paulus in einer pa
radoxen Doppelthese zu Glaube und Liebe zusammen: „Ein Christ ist ein freier Herr über 
alle Dinge und niemandem untertan [nämlich im rechtfertigenden Glauben an Christus, 
der von allen Zwängen befreit]. Ein Christ ist ein dienstbarer Knecht aller und jedermann 
untertan [nämlich in der Liebe als Frucht des Glaubens, die zum Dienst antreibt].“ 

Gegenüber der Kritik des Erasmus bekräftigte Luther schließlich 1525 in seiner 
Schrift Vom unfreien Willen seine Überzeugung, der Mensch besitze in puncto Heil kei
nen freien Willen.529 Das sei sogar der Dreh- und Angelpunkt der Theologie überhaupt. 
Der Mensch könne sich nicht selbst in das richtige Verhältnis zu Gott setzen. Er sei pas
siv gegenüber dem Heilshandeln Gottes. Frei sei er dagegen in seinem Alltagshandeln, 
durch das er am Aufbau des Reiches Gottes in der Welt mitwirken könne. 

Mit diesen Schriften vollzog Luther den endgültigen Bruch mit dem Papst. Er ver
warf das katholische Bischofsamt, das auf dem Sakrament der Priester- und Bischofs
weihe beruhte und trennte sich von der Papstkirche. Die evangelische Predigt gewann 
an Bedeutung, und es begann der Kampf gegen die Messpraxis. 

Von 1523 an bildete sich neben Wittenberg infolge der von Ulrich Zwingli (1484–1531) 
ausgehenden Impulse in Zürich ein zweites Zentrum der evangelischen Bewegung. Mit ihm 
entstand ein anderer Typ von Reformation als der lutherische: „eine evangelische Theo

logie mit gewissen humanistischen Elementen als Grundlage einer bürgerlichen Reli
giosität, die die Erneuerung der Kirche in die umfassenden politischen Bezüge des Ge
meinwesens einordnete und die Rechtfertigung des Menschen durch Gott eng mit der 
Aufgabe der Heiligung zusammenschaute“530. 

Eine apokalyptisch-revolutionäre Reformation entwickelte Thomas Müntzer (ca. 
1490–1525), der in Sachsen und Thüringen als Prediger wirkte. Er war die am stärks
ten umstrittene Gestalt der evangelischen Bewegung. Da er einen scharfen Kampf 
gegen die etablierte Kirche als Hort der Gottlosigkeit führte, stieß er mit gemäßigt- 
reformatorischen Kräften, insbesondere mit Luther zusammen. Unter seinem Ein
fluss entstand in Mittel- und Süddeutschland ein Täufertum apokalyptischer Prägung, das 

528 Ebd. 44f. 
529 Bd. 2, Kap. 1.3.2.2. 
530 Ebd. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

sich von der anfänglichen Täuferbewegung in Zürich unterschied. Alle Täufer verwar
fen die Kindertaufe und praktizierten die Bekenntnis- oder Entscheidungstaufe von 
Erwachsenen. 

Neben Luther und Zwingli zählten zu den europäischen „Initiativ-Reformatoren“ 
noch Martin Bucer (1491–1551), der in Straßburg und im Elsass wirkte und auf den die fei
erliche Segenshandlung der Konfirmation zurückgeht, Philipp Melanchthon (1497–1560), 
der als Freund und Mitarbeiter Luthers die Entwicklung der evangelische Lehre im 16. 
Jahrhundert durch Systematisierung ihrer Hauptinhalte maßgeblich bestimmte und 
1530 das evangelische Glaubensbekenntnis der Confessio Augustana anfertigte, Heinrich 
Bullinger (1504–1575), der ebenfalls einer der führenden Theologen des Protestantismus 
im 16. Jahrhundert war und das weitverbreitete Zweite Helvetische Bekenntnis verfasste, 
und Johannes Calvin (1509–1564), der als der bedeutendste systematische Theologe unter den 
Reformatoren gilt. Letzterer schuf ab 1541/42 in Genf neben Wittenberg und Zürich ein 
drittes Zentrum der Reformation, das ebenfalls auf ganz Europa ausstrahlte. Mithilfe 
einer Kirchenordnung, des Katechismus und der Kirchenzucht gestaltete er die Stadt 
konsequent zu einem reformierten Staatswesen um. 

Die Weigerung von Papst Clemens VII., die Ehe von König Heinrich VIII. für nichtig 
zu erklären, löste schließlich noch die nationalkirchliche Reformation in England aus. Als 
die englischen Bischöfe beschlossen, die Autorität des Papstes im Königreich England 
nicht länger anzuerkennen, und am 11. Februar 1531 erklärten, dass ihr König nunmehr 
Oberhaupt der katholischen Kirche in England sei, entstand neben Luthertum, Zwinglia
nismus und Calvinismus ein weiterer Typ von Reformation: der Anglikanismus. Er führte 
zu einem ganz eigenen Konfessionstyp mit protestantischer Mentalität und katholischer 
Form, einer Mittelposition zwischen Protestantismus und Katholizismus. 

Was die Theologie der Reformatoren angeht, zeigen sich neben grundlegenden Über
einstimmungen etliche Abweichungen im Einzelnen. So besteht für Luther die Wirkung 
von Christi Versöhnungswerk darin, „dass Gott wegen Christus dem Menschen die Sün
de vergibt und Christi Gerechtigkeit anrechnet“531. Diesem forensischen (gerichtlichen) 
oder imputativen (durch Urteil zugesprochenen) Verständnis zufolge ist die Rechtferti
gung zunächst eine Gerechterklärung als Gottes Richterspruch, dann aber auch zugleich 
eine tatsächliche Gerechtmachung als ein neues Sein, da Gottes Urteil in seiner Beziehung 
zum Menschen eine neue Realität setzt. Deshalb ist für Luther die menschliche Existenz 
durch eine Paradoxie bestimmt: „Der glaubende Mensch ist Sünder und Gerechter zu
gleich/simul justus et peccator, Sünder als er selber in seiner Existenz (intrinsece), Gerechter 
als außerhalb seiner in Christus existierender (extrinsece), ganz sündig in seiner tatsäch
lichen Beschaffenheit, ganz gerecht in der Reputation bei Gott.“532 Melanchthon hat Lu
thers Rechtfertigungslehre aufgenommen, aber „durch seine begriffliche Systematisie
rung und seine psychologisch-pneumatologische Begründung verändert“ und durch den 
Gedanken der Heiligung ergänzt.533 Für ihn ist Rechtfertigung nicht nur ein forensischer 
Akt, sondern auch effektive Erneuerung und geistgewirkte Heiligung. Gerechterklärung und 
Gerechtmachung sind miteinander verbunden, sodass die neue Existenz des Menschen 

531 Ebd. 289. 
532 Ebd. 290. 
533 Ebd. 320. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 103 

„als tatsächliche Einheit von Rechtfertigung und Heiligung erscheint“534. Allerdings er
folgt die Umwandlung des Menschen in zwei Akten oder Stationen: Die erste Stufe der 
Freiheit ist die Sündenvergebung um Christi willen (die imputative Rechtfertigung), die 
zweite Stufe die Gabe des Heiligen Geistes, der Wille und Herz des Menschen verwan
delt. Calvin verbindet dann „das christozentrische Grundverständnis der Rechtfertigung, das 
Luther und Melanchthon herausgestellt haben (Anrechnung der fremden Gerechtigkeit 
[Christi] allein durch den Glauben) mit der pneumatologischen Rechtfertigungslehre Au
gustins (Neuschöpfung durch den Heiligen Geist)“535. Für ihn ist die Rechtfertigung in der 
Sündenvergebung begründet und erwächst die Heiligung aus der Wiedergeburt. Beide 
haben ihren Grund in Christus und sind darum an den Glauben – als Vertrauen auf das 
Wort und Gewissheit im Geist – gebunden. So sind Rechtfertigung und Heiligung „als ei
ne doppelte Gnade eng miteinander verzahnt und dürfen weder vermischt noch getrennt 
werden“536. Die Einheit mit Christus, die im Abendmahl ihren besonderen Ausdruck er
hält, ist „als Einwohnung Christi in den Herzen der Gläubigen keine wesenhafte Vermi
schung“537. Sie wird vielmehr durch die verborgene Kraft des Heiligen Geistes bewirkt, 
indem dieser den Gläubigen die Gerechtigkeit Christi mitteilt, und stellt eine in der Hei
ligung fortschreitende Entwicklung bis hin zur Vollendung, der völligen Einigung, dar. 

Nach Calvin wird jedoch nur gerechtfertigt und geheiligt, wer von Gott erwählt ist. 
Der Erlösungs- und Erneuerungsvorgang beruht auf der Erwählung (Prädestination). 
Um Gottes Freiheit herauszustellen und jede Mitwirkung des Menschen auszuschalten, 
nimmt Calvin ein ewiges Dekret Gottes an: „Unabhängig vom Fall Adams hat Gott vor aller 
Zeit eine bestimmte Anzahl von Menschen zum ewigen Leben erwählt und damit die 
übrige Menschheit verworfen, d. h. ihrem verdienten Schicksal – dem Tod des Sünders 
– überlassen. Die Verdammnis haben eigentlich alle verdient. Warum Gott einige davor 
bewahrt, indem er sie gemäß seiner Erwählung durch die Wiedergeburt ändert, kann 
nicht erklärt werden.“538 Der doppelte Ausgang der Weltgeschichte steht demgemäß 
von Ewigkeit her fest. Für Calvin bildet dabei die Verwerfung eines großen Teils der 
Menschheit nur die Kehrseite der Erwählung, die biblisch bezeugt ist.539 

Eine andere Prädestinationslehre hat hingegen Melanchthon vertreten. Er ist zunächst 
der Lehre Luthers gefolgt, hat sie dann aber von 1532 an bedeutsam verändert. Für ihn 
gibt es keine Prädestination einzelner Menschen zum Heil oder Unheil. Vielmehr ver
steht er die Erwählung als universale Verheißung Gottes, wonach alle, die dem Wort glauben 
und dem Heiligen Geist folgen, zum Heil kommen. Wenn der Wille des Menschen vom 
Heiligen Geist bewegt wird, kann er sich für Gott entscheiden. Dabei sind für Melan
chthon drei Ursachen bei der Bekehrung eines Menschen wirksam: „das berufende und 
äußerlich bewegende Wort Gottes, der erleuchtende und innerlich bewegende Heilige 
Geist und der zustimmende bzw. ablehnende Wille des Menschen“540. 

534 Ebd. 322. 
535 Ebd. 353. 
536 Ebd. 354. 
537 Ebd. 
538 Ebd. 356. 
539 Für Calvin neben alttestamentlichen Stellen vor allem Eph 1,4–14; Röm 9–11; Joh 6,37–40; 13,18. 
540 Hauschild 320. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Für Luther ist Kirche die Gemeinschaft der Heiligen im Sinne der Gemeinschaft der Gläu
bigen, nicht jedoch im Sinn der Teilhabe an den Sakramenten und der Gemeinschaft mit 
den (verstorbenen) Heiligen. Sie ist ein heiliges Volk, denn die Gerechtfertigten sind die 
Heiligen Gottes, die durch den Heiligen Geist versammelt und geführt werden. In ihrem 
grundlegenden Christusbezug bilden diese den Leib Christi. „In Entsprechung zu Chris
ti Opferpriestertum opfern sie sich selbst durch Hingabe an Gott, treten fürbittend für 
die Mitchristen ein, bekennen und lehren einander das Wort Gottes, sprechen einander 
die Sündenvergebung zu.“541 Das allgemeine Priestertum aller Gläubigen bedeutet dem
zufolge nicht nur die individuelle Unmittelbarkeit des Zugangs zu Gott durch Jesus Chris
tus, sondern auch das Eintreten für die anderen Glieder der Gemeinschaft der Heiligen. 
Als Gemeinschaft der Glaubenden ist die wahre Kirche insofern verborgen und unsichtbar, 
„als allein Gott in seinem Richterspruch bestimmt, wer gerechtfertigt ist und damit zur 
Kirche gehört“542. Doch ist sie zugleich eine real vorhandene und darum sichtbare Größe, 
weil es Zeichen (Kennzeichen, Merkmale) gibt, an denen sie erkannt werden kann und in 
denen sie sich manifestiert. Während man seit Augustinus diese Merkmale in den vier 
Begriffen des dritten Credoartikels sah, nämlich der Einheit, Heiligkeit (durch die Sakra
mente), Katholizität (der Organisation) und Apostolizität (als apostolische Sukzession), be
stimmt Luther demgegenüber die Kennzeichen der wahren Kirche vom Wort Gottes her. 
„Das einzige, ständige und unfehlbare Kennzeichen der Kirche war immer das Wort“, 
wie er sagt.543 Gegen die Identifikation der Kirche mit Rom setzt er seit 1520 die drei Zei
chen der Taufe, des Abendmahls und der Verkündigung des Evangeliums, zu der später 
noch weitere Merkmale wie die Beichte/Absolution, die kirchlichen Ämter oder der Got
tesdienst hinzukommen. Alles in allem gelten bei ihm die reine Verkündigung des Wor
tes, die rechte Verwaltung der Sakramente, die schriftgemäße Praxis des Amtes und das 
christliche Leben als Nachfolge Christi als Kennzeichen wahren Kircheseins. Das geistli
che Amt, das es in der Kirche gibt, verdankt seine Vollmacht nicht der Übertragung durch 
eine Gemeinde von Priestern, sondern gemäß Eph 4,11 göttlicher Stiftung und steht der 
Gemeinde grundsätzlich gegenüber. Zwar sind alle Gläubigen im geistlichen Sinn Pries
ter, doch sind einige darüber hinaus Pfarrer und haben das geistliche Amt inne. „Das 
Bischofsamt als Spezialfall des Predigtamtes, das der späte Luther im Blick auf die Ord
nung des kirchlichen Lebens schätzt, besitzt keine besondere theologische Dignität; es 
umfasst die Aufgaben eines Pfarrers und darüber hinaus die Aufsicht über mehrere Ge
meinden.“544 Insgesamt unterscheidet Luther demgemäß die geistlich-innerliche und die 
leiblich-äußerliche Christenheit, die für ihn wie Leib und Seele zusammengehören. Ob
wohl die Kirche sichtbar und leibhaft in der Welt existiert, ist sie für ihn eigentlich eine 
unsichtbare, geistliche Größe. 

Im Vergleich zu Luther und den anderen Reformatoren, die in ihrer Kirchenlehre 
diesem weitgehend folgen oder ähnliche Vorstellungen entwickeln, tritt bei Calvin ein 
besonderes Profil hervor. In Buch IV seines theologischen Hauptwerks Institutio Christia
nae Religionis (Unterricht in der christlichen Religion), das als „protestantische Summa“ 

541 Ebd. 302. 
542 Ebd. 303. 
543 WA 25, 97. 
544 Hauschild 304. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 105 

gilt, behandelt er in ungewöhnlicher Ausführlichkeit „die äußeren Mittel oder Stützen, 
mit denen uns Gott zu der Gemeinschaft mit Christus einlädt und in ihr erhält“ (so der Ti
tel). Auch er unterscheidet mit Augustinus zwischen unsichtbarer und sichtbarer Kirche, 
betont jedoch stärker als Luther und Melanchthon „die geistliche Bedeutung der sicht
baren Kirche“545. Das kommt schon darin zum Ausdruck, dass er die Kirche als „Mut
ter aller Frommen“ bezeichnet546, die die Kinder Gottes durch ihre Verkündigung zum 
Glauben führt und durch ihre lebenslange Erziehung im Glauben am Leben erhält und 
zur Heiligung geleitet. Für ihn gibt es vorrangig zwei Merkzeichen der wahren Kirche, 
nämlich die reine Predigt des Evangeliums und die Sakramentenverwaltung gemäß der Ein
setzung durch Christus.547 Gelegentlich nennt er auch vier Kennzeichen: außer der Leh
re und dem Sakrament noch die Kirchenzucht und die Ämter. Die Zeichen sind Hinweis 
auf die Existenz der wahren Kirche als Kirche Jesu Christi im Unterschied zur falschen 
Kirche548, die Gottes Wort nicht hört und die reine Lehre verfälscht. Ganz grundlegend 
kritisiert Calvin hier die römische Papstkirche549, obwohl er in ihr, im Gegensatz zu an
deren Reformatoren, noch Spuren von Kirche vorhanden sieht: kein Gebäude mehr, aber 
immerhin eine Ruine.550 

Was die Ämter angeht, die das Wesen der sichtbaren Kirche ausdrücken, repräsen
tieren für Calvin die Amtsträger die Person Christi, weil dieser bestimmte Menschen für 
den Dienst als seine Boten ausgesondert hat.551 Sie sind nicht Vertretung der Gemein
de, sondern Gaben Gottes und „dienen dem Christuszeugnis in unterschiedlicher Weise 
(zwei direkt, zwei indirekt): die Hirten/Pastoren durch die Predigt, die Lehrer/Doktoren 
durch exegetische Lehre vor allem bei der Heranbildung künftiger Prediger, die Ältesten/ 
Presbyter durch die Kirchenzucht als Gehorsam gegenüber dem Wort Gottes, die Diako
ne durch praktische Barmherzigkeit“552. Zu dieser Vierämterlehre, die seine Kirchenlehre 
und Kirchenordnung auszeichnet, ist Calvin in Anlehnung an Bucer gelangt, indem er 
neutestamentliche Dienste mit der altkirchlichen Ämtertrias kombiniert hat. Die Kir
chenordnung ergibt sich vom Verkündigungsdienst her, zielt sie doch auf Christi Herr
schaft durch das Wort. „Demgemäß sind die beiden Wortämter der Pastoren und Dok
toren die höchsten. Dem Predigtamt als wichtigstem steht auch die Aufsicht über die 
Kirchenzucht zu, allerdings zusammen mit dem Presbyteramt.“553 Eingehend behandelt 
Calvin auch noch die Kirchenzucht554, weil dem Wort Gottes die Heiligung der Gemein
demitglieder entsprechen muss. Seine Vierämterlehre wurde prägend für die Kirchen
ordnungen der reformierten Kirchen. 

Von seiner Rechtfertigungslehre her hat Luther die Sakramentenlehre durch den 
grundlegenden Zusammenhang von Wort Gottes und Glaube neu begründet und sowohl 

545 Ebd. 359. 
546 Institutio IV, 1. 
547 Eph 4,7.11. 
548 Institutio IV, 2. 
549 Institutio IV, 4–7. 
550 Institutio IV, 2,11. 
551 Institutio IV, 3,1. 
552 Hauschild 360. 
553 Ebd. 360f. 
554 Institutio IV, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

gegenüber dem römischen Katholizismus als auch gegenüber evangelischem Spiri
tualismus verdeutlicht. Die Hinwendung Gottes zum Menschen in der menschlichen 
Gestalt Jesu Christi findet im Sakrament als Geheimnis konkreten Ausdruck. Das Sa
krament ist von Christus eingesetztes Zeichen, das mit einer göttlichen Verheißung 
verbunden ist. Hinsichtlich der Wirkung unterscheidet es sich für Luther nicht vom 
Wort Gottes, wohl aber hinsichtlich der Wirkweise, weil es den ganzen Menschen in 
seiner Leiblichkeit betrifft. Es bewirkt durch die in ihm verkündigte Sündenvergebung 
im Glauben die Gemeinschaft mit Gott. Firmung, Ehe, Priesterweihe und Krankensal
bung sind für Luther keine Sakramente, weil sie keine von Christus gestifteten Zeichen 
sind. Ob die Buße bei ihm wirklich als drittes Sakrament gelten kann, bleibt offen, 
da er einerseits ihren sakramentalen Charakter wegen der Einsetzung durch Christus 
und ihrer theologischen Bedeutung bejaht, andererseits wegen des fehlenden Zeichens 
beziehungsweise leibhaftigen Elements verneint. Da nur bei der Taufe und beim Abend
mahl die göttliche Verheißung des Heiles mit einem Zeichen verknüpft ist, ergibt sich 
für ihn im Grunde eine Zweizahl der Sakramente. 

In seiner frühen Abendmahlslehre lehnt Luther die Messopferlehre scharf ab, weil nicht 
die Darbringung des Christusopfers durch die Kirche, sondern das gnädige Handeln 
Gottes beziehungsweise Christi entscheidend sei. Bei der Feier des Abendmahls schenkt 
Christus in vertikaler Hinsicht Gemeinschaft mit sich selbst und in horizontaler Hinsicht 
Gemeinschaft mit allen Heiligen, das heißt Glaubenden. Durch das Wort Gottes in Gestalt 
der Einsetzungsworte Christi wird den Teilnehmenden Sündenvergebung zugesagt. Als 
aristotelische Verfremdung des biblischen Sachverhalts kritisiert Luther die Transsub
stantiationslehre. So wenig sich bei der Inkarnation die menschliche Natur der Person 
Christi in die göttliche verwandelt hat, so wenig verwandelt sich bei der Abendmahlsfeier 
die Substanz von Brot und Wein in die sakramentale Gegenwart Christi. 

In der zweiten Phase der Lehrentwicklung, in der sich Luther innerprotestantisch 
mit spiritualistischen Auffassungen auseinandersetzt, steht nun der Charakter des 
Abendmahls als Heilsgabe und der leiblich-sakramentale Vorgang im Mittelpunkt. „Das 
Abendmahl weist nicht nur als Verheißung auf Christus hin und führt im Glauben zu 
ihm, sondern es bringt ihn selber als Gabe; es ist also Gnadenmittel in der Verbindung 
von Wort und Element [Brot und Wein].“555 Damit richtet sich der Fokus auf die Real
präsenz von Christi Leib und Blut in Brot und Wein. „Christus selber ist gegenwärtig in 
seinem für die Menschen geopferten Leib, um sich den an ihn Glaubenden so mitzu
teilen, dass der selige Tausch stattfindet.“556 Bei diesem wunderbaren Tausch werden die 
Sünden des Menschen zu Christi Sünden und teilt Christus seine Gerechtigkeit dem 
Menschen mit. Wie Luther beim Abendmahlsstreit mit Zwingli hervorhebt, setzt die 
Realpräsenz die Ubiquität (Allgegenwart) der menschlichen Natur Christi voraus. Diese 
begründet er mit der Idiomenkommunikation, der zufolge die Gottheit der Menschheit 
in der geschichtlichen Person Jesus Christus ihre hoheitlichen Attribute (Herrlichkeit, 
Allmacht, Allgegenwart, Leben u. a.) real mitteilt. „Gleichsam positivistisch betont er die 
Wahrheit des Wortlauts der Einsetzungsworte, die sowohl die Identität von Brot/Wein 
und Leib/Blut Christi aussagen (Das ist …) als auch – unlösbar damit verbunden – die 

555 Hauschild 309. 
556 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 107 

Heilsbedeutung der Abendmahlsgabe verkündigen (für euch …).“557 Weil der Pfarrer bei 
der Konsekration (Wandlung) anstelle Christi dessen Worte spricht („Das ist mein Leib… 
Das ist mein Blut…“) und damit Leib und Blut Christi real vergegenwärtigt, wird nach 
Luther gerade durch das leibliche Essen der geistliche Effekt des Abendmahls erzielt; 
„denn so wird der Glaube gestärkt und den Gläubigen das Unterpfand des ewigen 
Lebens mitgeteilt.“558 Aufgrund der Realpräsenz ist für Luther die Abendmahlsgabe 
auch vom menschlichen Subjekt und seinem Glauben unabhängig. Selbst ein gottloser, 
ungläubiger Mensch empfängt ihm zufolge bei der Abendmahlsfeier den gegenwär
tigen Christus, allerdings nicht zum Heil, sondern zum Gericht. Gerade an dieser 
Auffassung Luthers „schieden sich – wie an derjenigen über die Ubiquität – die evan
gelischen Geister, sodass es im Wesentlichen deshalb zur konfessionellen Spaltung des 
Protestantismus kam“559. 

Mit Luther hat Melanchthon zunächst die Realpräsenz von Christi Leib und Blut her
vorgehoben. Später veränderte er jedoch seine Lehre dahingehend, „dass er die Personal- 
und Aktualpräsenz des ganzen Christus betonte“, was ihm die Annäherung an nicht-lu
therische Formen der Abendmahlslehre erlaubte.560 

Für Zwingli sind Sakramente keine Heilsmittel, weil sie als äußerliche, menschli
che Handlungen keine Gnade vermitteln können. „Vielmehr sind sie als Bekenntnisakt 
Zeichen für die Tatsache, dass die Glaubenden bereits zuvor innerlich die Gnade durch 
den Heiligen Geist empfangen haben.“561 Zwinglis Spiritualismus wirkt sich hier entschei
dend aus: „Gott handelt nicht durch äußere Mittel am Menschen, der Heilige Geist benö
tigt kein Transportmittel für seine Gabe.“562 Gegen den traditionellen Sakramentalismus 
hebt er am Abendmahl drei Bedeutungsgehalte hervor: „es ist öffentliche Danksagung 
(eucharistia) der Gemeinde für die Heilstat Christi; es ist Gedächtnisfeier (commemora
tio) zur vergegenwärtigenden Erinnerung dessen, was Christus durch seinen Sühnetod 
für die Gläubigen getan hat; es ist auch Gemeinschaftsbekundung (communio) der fei
ernden Gläubigen als Leib Christi, welches zugleich die Gemeinschaft und die Nächs
tenliebe stärken soll.“563 Dementsprechend lehnt Zwingli die Realpräsenz ab und ver
steht das „ist“ der Einsetzungsworte symbolisch als Hinweis auf den geschichtlichen Tat
bestand des Sühnetodes und auf die gegenwärtig im Himmel thronende Menschheit 
Christi. „Christi Gegenwart muss als eine geistliche Vergegenwärtigung verstanden wer
den“564, das Abendmahl als geistliche Speise.565 Hier wie auch in anderen Bereichen fin
det Zwinglis grundlegende Maxime der Heiligung im Geist ihren Ausdruck. 

Eine Mittelposition zwischen Luther und Zwingli nimmt Calvin bezüglich des Abend
mahls ein. Dessen wesentlichen Inhalt sieht er in der Gemeinschaft mit Christus im 
Glauben, die durch den Heiligen Geist vermittelt wird. Das Abendmahl ist für ihn ein Akt 

557 Ebd. 
558 Ebd. 
559 Ebd. 
560 Ebd. 323. 
561 Ebd. 337. 
562 Ebd. 
563 Ebd. 338. 
564 Ebd. 
565 Joh 6,63. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

der personalen Verbindung zwischen Christus und den Gläubigen, durch den es, wie bei 
der Wortverkündigung, zur Einwohnung Christi in den Gläubigen kommt. „Der Heilige 
Geist überbrückt den Abstand zwischen Gott und Mensch, indem durch ihn die Person 
Christi aus dem Himmel herabsteigt und er den Menschen durch den von ihm bewirkten 
Glauben emporhebt.“566 Christi Gegenwart wird demnach objektiv durch den Heiligen 
Geist, nicht subjektiv durch den Glauben im Sinne eines bloßen Erinnerungsaktes her
gestellt, auch wenn das Sakrament ohne Glauben keine Wirkung erzielt. Diese Art einer 
Spiritualpräsenz (Geist-Gegenwart) Christi, die Calvin lehrt, unterscheidet sich erheblich 
von der symbolischen Vergegenwärtigung bei Zwingli. Noch strikter als Zwinglis Lehre 
lehnt Calvin jedoch Luthers Lehre von der Realpräsenz und die römische Transsubstan
tiationslehre ab, weil diese seiner Meinung nach eine Verdinglichung und Beeinträchti
gung der göttlichen Herrlichkeit Christi beinhalten, indem seine Gottheit in Kreatürli
ches (Brot und Wein) gewissermaßen eingeschlossen werden soll. „Die Abendmahlsele
mente können nicht identisch sein mit Christi Menschheit (Leib und Blut), weil diese im 
Himmel bei Gott thront und keine Allgegenwart besitzt. Sie repräsentieren vielmehr die 
im Geist anwesende Personganzheit Jesu Christi.“567 Für Calvin ist Christus beim Abend
mahl durch den Heiligen Geist als Person zwar ganz, aber nicht vollständig gegenwärtig, 
weil sein Leib im Himmel ist. Seiner Person kommt zwar Allgegenwart zu. Real ist er aber 
nur als göttliche Person, nicht als leiblicher Mensch in der feiernden Gemeinde gegen
wärtig. 

Literatur 

Wolf-Dieter Hauschild: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschichte, Band 2. Reformation 
und Neuzeit, 5. Auflage 2021. 

1.3.3.2 Das Erste Vatikanische Konzil (1869/70) 
Den Höhepunkt in der Geschichte der Überordnung des Petrusamtes über die alte Ge
meinschaftsstruktur der Kirche bildete zweifelsohne das Erste Vatikanische Konzil, das von 
1869 bis 1870 stattgefunden hat. Ihm war seit 1815 ein Kampf gegen die Moderne vorausge
gangen, eine katholische Restauration, die den vergangenen Absolutismus wieder her
stellen wollte. „Die Papstkirche führt[e] einen Kalten Krieg wider sämtliche kulturellen 
oder politischen ,Neuerungen‘ des neunzehnten Jahrhunderts.“ 568 Sie lehnte die Prin
zipien der Aufklärung ab, und es verbreitete sich ein Antirationalismus. Gegen die neu
zeitlich-liberale Gesellschaftsordnung wurde ganz entschieden das Prinzip der Autorität 
und des Gehorsams hervorgehoben. Die katholische Kirche mit einem absolut souveränen 
und darum auch notwendig unfehlbaren Papst an ihrer Spitze sollte eine heilsame Alter
native zu der aus den Fugen geratenen modernen Gesellschaft bieten. Von daher plante 

566 Hauschild 363. 
567 Ebd. 
568 Kallscheuer 251. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 109 

Papst Pius IX. in seinem militanten Antiliberalismus seit 1850, „alle Irrtümer der mo
dernen Zeit komplett zu verurteilen, um so die Abgrenzung der katholischen Kirche mit 
ihrem absoluten Wahrheitsanspruch zu manifestieren“569. Den Ausschlag dafür gab die 
konkrete Situation nach 1860. Einerseits war der Kirchenstaat durch die nationale Ei
nigungsbewegung Italiens politisch bedroht und löste sich die staatliche Gesetzgebung 
immer mehr von traditionellen christlichen Normen ab. Andererseits gab es innerkirch
lich einen Konflikt zwischen Liberalen und Ultramontan-Konservativen, die in der engen 
Bindung an ein starkes Papsttum den besten Weg zur Freiheit der Kirche vom Staat sa
hen. „Deswegen veröffentlichte der Papst 1864 eine Enzyklika, welche feierlich die Gott
losigkeit der modernen Gesellschaft und deren mancherlei theoretischen Positionen ver
dammte. Ihr beigefügt war ein sogenannter Syllabus/Register, ein knappes Verzeichnis 
von 80 Irrtümern, die der Papst schon früher verurteilt hatte.“570 Das belief sich auf ei
ne „Generalabrechnung mit dem Zeitgeist in all seinen unterschiedlichen Ausprägun
gen vom Atheismus bis zum Pantheismus, vom Liberalismus bis zum Sozialismus, vom 
Staatskirchentum bis zur Laisierung der Institutionen“571. In indirekter Weise verurteil
te der Papst unter anderem die Autonomie der Vernunft, die Unabhängigkeit der Philo
sophie, die Religionsfreiheit, die Anerkennung anderer Religionen als Heilswege, eine uni
versale Heilshoffnung, die religiöse Gleichwertigkeit des Protestantismus mit der katho
lischen Kirche, den Zweifel daran, dass die katholische Kirche die einzig wahre Religion 
sei, die Abschaffung des Zölibats für Kleriker und den Zweifel am Vorrang des Stands der 
[evangeliumsgemäßen] Jungfräulichkeit gegenüber dem Stand der Ehe.572 Auf diesen 
Syllabus reagierte die nicht-katholische Öffentlichkeit in Europa „mit einhelliger Em
pörung, zumal über die Verurteilung von Religions- und Gewissensfreiheit, Versamm
lungs- und Pressefreiheit, Demokratie und Volkssouveränität“573. 

Ursprünglich war für das Konzil geplant, auch eine umfassende Konstitution über 
die Kirche zu verfassen, die aber nicht zustande kam, weil die Versammlung wegen des 
gewaltsam herbeigeführten Endes des Kirchenstaates574 von Pius IX. vorzeitig beendet 
wurde. In der ungewöhnlich kurzen Tagungsdauer konnten der Papst und die Ultramo
mentanen jedoch das für sie fundamentale Thema des Petrusamtes vorziehen und zum 
Abschluss bringen. 

Die vier Kapitel der jetzt vorliegenden Dogmatischen Konstitution Pastor aeternus 
über die Kirche575 beinhalten: 1. die Einsetzung des apostolischen Primats im seligen 
Petrus576, der zufolge Christus unmittelbar und direkt den Jurisdiktionsprimat über 
die Gesamtkirche Gottes dem Apostel Petrus verheißen und übergeben hat577; 2. die 
Fortdauer des Primates in den Römischen Bischöfen578, der zufolge durch die Einsetzung 

569 Hauschild 555. 
570 Ebd. 
571 Ebd. 
572 DH 2903–2905; / 2910–2914; / 2915 2977–2979; / 2916; / 2917; / 2918; / 2921; / 2974; / 2974. 
573 Hauschild 555. 
574 1870 wurde Rom von den Italienern eingenommen. 
575 DH 3050–3075. 
576 DH 3053. 
577 Vgl. Joh 1,42; 21,15–17; Mt 16,16–19. 
578 DH 3058. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Christi selbst Petrus im Primat fortdauernd Nachfolger hat; 3. Bedeutung und Wesen des 
Primates und 4. das unfehlbare Lehramt des Römischen Bischofs. 

Als katholisches Traditionsgut waren die ersten beiden Kapitel damals unumstrit
ten. Die letzten beiden Kapitel enthielten dagegen die neuen, zum Teil heftig diskutier
ten und schließlich definierten Papstdogmen. „Der strittige Punkt lag und liegt bei beiden 
Lehrdefinitionen in der Einbindung des Papstamtes in die Kirche und in das Bischofskol
legium.“579 Eine Minderheit der Bischöfe (etwa 20 %) wollte wenigstens ganz bestimmte 
Bedingungen und Begrenzungen des Jurisdiktionsprimates und der Unfehlbarkeit aus
drücklich in die Definition einfügen, „um den Eindruck zu vermeiden, der Papst könne 
in absolutistischer Willkür und losgelöst von der Kirche sein Leitungs- und Lehramt aus
üben“580. Sie blieb jedoch weitgehend unberücksichtigt, weshalb etliche Bischöfe (unter 
anderem die meisten deutschen und österreichischen) schon vor der Endabstimmung 
enttäuscht abreisten. 

Mit der Bestimmung des Jurisdiktionsprimats581wurde die seit dem ausgehenden Mit
telalter praktizierte universale Leitungsfunktion des Papstes ausdrücklich als katholische 
Glaubenslehre definiert. Sie beendete die langen Kontroversen mit dem Konziliarismus. 
Der Papst war nun offiziell „der höchste Richter der Gläubigen“, über dessen Autorität 
hinaus es keine größere gab, so dass keiner über sein Urteil urteilen und etwa bei ei
nem ökumenischen Konzil als einer ihm gegenüber höheren Autorität Berufung einlegen 
durfte.582 Ihm kam die „Fülle“ der obersten Vollmacht zu, und nicht nur der „Vorrang“, 
wie der Gallikanismus meinte. Bei dieser Strömung handelte es sich um die französische 
Spielart des Episkopalismus, der, ähnlich wie der Konziliarismus, die höchste kirchliche 
Autorität in den Bischöfen, und nicht im Papst sah. Laut I. Vatikanum waren dem Papst 
aufgrund seiner Vollmacht alle anderen – sowohl einzeln für sich als auch alle zugleich – 
„zu hierarchischer Unterordnung und wahrem Gehorsam verpflichtet“, und zwar „nicht 
nur in Angelegenheiten, die den Glauben und die Sitten, sondern auch in solchen, die 
die Disziplin und Leitung“ der gesamten Kirche betrafen.583 Diese Vollmacht wurde da
bei als eine „ordentliche“ (also dem Papst von Amts wegen zustehende), „unmittelbare“ 
(nicht der Vermittlung durch die jeweiligen Ortsbischöfe bedürfende) und „bischöfliche“ 
(auf die Gesamtkirche wie auf jede einzelne Diözese bezogene) Vollmacht umschrieben. 
Durch sie sollte jene gleichfalls „ordentliche und unmittelbare Vollmacht der bischöfli
chen Jurisdiktion“, mit der die Bischöfe ihre jeweiligen Bistümer leiteten, nicht beein
trächtigt, sondern „bejaht, gestärkt und geschützt“ werden.584 Da das Konzil das Ver
hältnis zwischen päpstlicher und bischöflicher Jurisdiktion rechtlich nicht näher klärte, 
blieb faktisch die Möglichkeit zu einer „absolutistischen Leitung“ der Kirche durch den 
Papst offen, und wurde „auch durch die nachvatikanische Praxis nicht eindeutig wider
legt“.585 

579 Kehl 356. 
580 Ebd. 
581 DH 3059–3064. 
582 DH 3063. 
583 DH 3060. 
584 DH 3061. 
585 Kehl 358. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 111 

Den eigentlichen, positiven und bleibenden Sinn des Dogmas vom Jurisdiktionspri
mats des Papstes kann man darin sehen, dass der Bischof von Rom auf personal konkrete 
Weise die Einheit der universalen Kirche verkörpert. „Diese Einheit hat ihren Grund aber 
weder im Willen des Volkes Gottes, noch im Willen des Papstes; beide sind nicht die ,Sou
veräne‘ in der Kirche (wie etwa in einer Demokratie oder in einer Monarchie).“586 Viel
mehr gründet die Einheit der Kirche „restlos in der Liebe Jesu Christi, die im Hl. Geist 
der ganzen Kirche zugeeignet wird. Dieser von Christus herkommenden Einheit der Kir
che hat das Petrusamt auf seine besondere, eben universalkirchliche Weise zu dienen. Es 
steht darum (wie jedes Amt) zugleich in der Kirche und ihr gegenüber, um auf diese Weise 
den Einheitswillen Christi für die gesamte Kirche zu repräsentieren.“587 

Eine entscheidende Dimension des Dienstes an der Einheit der Kirche besteht im 
„Dienst an der Einheit und Verlässlichkeit ihres Glaubens“588. Das sollte in der Lehre von 
der Unfehlbarkeit, besser von der Irrtumslosigkeit oder Letztverbindlichkeit, ausgespro
chen werden. Laut Konzil ist im „Apostolischen Primat, den der Römische Bischof als 
Nachfolger des Apostelfürsten Petrus über die gesamte Kirche innehat, auch die höchste 
Vollmacht des Lehramtes enthalten“589. Die Römischen Bischöfe suchten, so das Konzil, 
in der Vergangenheit bei ihren Lehrentscheidungen „bald durch Einberufung von öku
menischen Konzilien oder Erkundung der Auffassung der auf dem Erdkreis verstreuten 
Kirche, bald durch Teilsynoden, bald unter Anwendung anderer Hilfsmittel“ zu erken
nen, was „mit den heiligen Schriften und den apostolischen Überlieferungen“ überein
stimmt.590 „Den Nachfolgern des Petrus wurde der Heilige Geist nämlich nicht verhei
ßen, damit sie durch seine Offenbarung eine neue Lehre ans Licht brächten, sondern 
damit sie mit seinem Beistand die durch die Apostel überlieferte Offenbarung bzw. die 
Hinterlassenschaft des Glaubens heilig bewahrten und getreu auslegten.“591 Der Papst 
soll mit seinem unfehlbaren Lehramt die Wahrheit der Offenbarung wahren. 

Die Unfehlbarkeit kommt dem Papst also nicht als „Privatperson“, sondern in Aus
übung seines Lehramtes zu und bezieht sich, wie das Konzil präzisiert, insbesondere auf 
seine Lehrentscheidungen „ex cathedra“. 

„Wenn der Römische Bischof ,ex cathedra‘ spricht, das heißt, wenn er in Ausübung sei
nes Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen kraft seiner höchsten apostolischen Auto
rität entscheidet, dass eine Glaubens- oder Sittenlehre von der gesamten Kirche fest
zuhalten ist, dann besitzt er mittels des ihm im seligen Petrus verheißenen göttlichen 
Beistands jene Unfehlbarkeit, mit der der göttliche Erlöser seine Kirche bei der Defini
tion der Glaubens- oder Sittenlehre ausgestattet sehen wollte; und daher sind solche 
Definitionen des Römischen Bischofs aus sich, nicht aber aufgrund der Zustimmung 
der Kirche unabänderlich.“592 

586 Ebd. 
587 Ebd. 358f. 
588 Ebd. 359. 
589 DH 3065. 
590 DH 3069. 
591 DH 3070. 
592 DH 3074. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Mit dem letzten Satz wollte das Konzil die gallikanische Auffassung zurückweisen, 
päpstliche Lehräußerungen seien nur dann irreformabel („unveränderlich“), wenn 
ihnen die ganze Kirche zustimme. 

Um die „außerordentliche“ Form der Lehrverkündigung ex cathedra von den anderen 
Formen des sogenannten „ordentlichen“ Lehramtes des Papstes zu unterscheiden, in de
nen sich dieser in verschiedenen Graden der Verbindlichkeit bis hin zur Unfehlbarkeit 
äußert593, muss die Absicht, solche Definitionen zu verkünden, feierlich und als solche klar 
erkennbar zum Ausdruck gebracht werden. Das ist erst einmal in den über 150 Jahren seit 
dem I. Vatikanum geschehen, nämlich am 1. November 1950, als Papst Pius XII. das Dog
ma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel verkündet und in der Apostolischen 
Konstitution Munificentissimus Deus bekanntgegeben hat.594 

Mit dem Ersten Vatikanischen Konzil kam die neuzeitliche Entwicklung der katholi
schen Kirche seit dem 16. Jahrhundert zu einem gewissen Abschluss. Politisch betrachtet 
stärkte das Konzil die „Papstkirche“ in grundsätzlicher Abgrenzung gegen die moder
ne Welt. Es betonte das Autoritätsprinzip als Wesen des Katholizismus gegenüber dem 
neuzeitlichen Prinzip der Autonomie des menschlichen Subjekts. Dank seiner Unfehl
barkeit vermittelte das päpstliche Lehramt eine unerschütterliche Gewissheit und hilf
reiche Klarheit. Die umfassende Leitungs- und Jurisdiktionsgewalt des Papstes, zu der 
die oberste Gesetzgebungsgewalt (Legislative), das oberste Aufsichtsrecht (Exekutive) und 
die höchste Gerichtsbarkeit (Judikative) gehörte, garantierte die Einheit der Kirche. Das 
Papsttum wurde so für viele bis in die heutige Zeit zum Symbol der Sicherheit angesichts 
der Bedrohung durch eine sich immer rascher wandelnde, pluralistische Gesellschaft. 

Mit dem Primat des Papstes ging das Verständnis der Kirche als autarke Heilsvermitt
lerin einher. Die Kirche wurde als vollkommene „Heilsanstalt“ (societas perfecta) geschätzt 
und verehrt. Sie war von Gott mit allen notwendigen „Heilsmitteln“, besonders den 
Ämtern und Sakramenten, ausgestattet worden. „Nur die von Christus gestiftete, fest
gefügte, in sich geschlossene und autarke katholische Kirche vermittelt[e] ihren Gliedern 
durch die Hierarchie das übernatürliche Heil.“595 Der starken Distanzierung von der 
neuzeitlichen Welt entsprach innerkirchlich eine betonte theologische und faktische 
Unterscheidung zwischen „Klerus“ und „Laien“. Letztere hatten das vom kirchlichen 
Amt verwaltete Heil gehorsam entgegenzunehmen und unter der Leitung des Amtes in 
den verschiedensten weltlichen Lebensbereichen umzusetzen. Inmitten der sündigen 
Wirren und verunsichernden Vielfalt der neuzeitlich-pluralen Gesellschaft wurde die 
Kirche – bildlich gesprochen – als eine „feste Burg“, als ein „Haus voll Glorie“, als „Fels 
in der Brandung“, als „Zeichen des Ewigen“ gewünscht und gesucht. Sie sollte „ange
sichts der flüchtigen und feindlichen Welt die Unvergänglichkeit, Stärke und Macht 
Gottes widerspiegeln“596. Dazu brauchte sie „feste Strukturen und Rechtsnormen, eine 
straffe Ordnung, klare Gehorsamsverhältnisse und eine weitgehende Uniformität im 
kirchlichen Leben“597. 

593 DH 2879 3011. 
594 DH 3903. 
595 Kehl 30. 
596 Ebd. 31. 
597 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 113 

Allerdings zeigt sich heute die Schwäche dieser Sichtweise umso klarer: 

„Im Rahmen der kulturellen und gesellschaftlichen ,Moderne‘ führt sie mehr und mehr 
zu einem Abbruch des ernstgemeinten, das heißt auch selbst lern- und veränderungs
fähigen Dialogs mit anderen weltanschaulichen Gruppierungen, mit anderen Religio
nen und mit anderen christlichen Kirchen. Sie trägt dazu bei, die Kirche in ein gesell
schaftliches Ghetto einzuschließen und sich von den neuzeitlichen, fast ausschließlich 
negativ beurteilten geistigen Entwicklungen immer deutlicher abzukoppeln.“598 

Literatur 

Wolf-Dieter Hauschild: Lehrbuch der Kirchen und Dogmengeschichte, Band 2. Reformation 
und Neuzeit, 5. Auflage 2021. 

Medard Kehl: Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, 1992. 
Otto Kallscheuer: Papst und Zeit. Heilsgeschichte und Weltpolitik, 2024. 

1.3.4 Die Entwicklung der römisch-katholischen Kirche im 20. Jahrhundert: 
Das Zweite Vatikanische Konzil (1962–1965) 

Vom 11. Oktober 1962 bis 8. Dezember 1965 fand das Zweite Vatikanische Konzil der rö
misch-katholischen Kirche statt, das Papst Johannes XXIII. am 25. Januar 1959 angekün
digt hatte. Es war das 21. ökumenische, das heißt weltweite Konzil. An ihm nahmen über 
2500 Bischöfe aus der ganzen Welt teil. 

Da nach heutigem katholischen Kirchenverständnis die Gesamtheit der Bischöfe mit 
und unter dem Papst das höchste Leitungsgremium der Weltkirche darstellt, müssen 
und dürfen die auf dem Konzil getroffenen wesentlichen Lehrentscheidungen als letzt
verbindliche Glaubensentscheidungen aufgefasst werden, auch wenn das Konzil auf die 
Formulierung neuer absolut irreformabler Definitionen, also auf neue Dogmen verzich
tet hat. 

Thematisch war das Konzil ein Konzil der Kirche über die Kirche. Denn in den 16 ver
abschiedeten Konzilstexten (in Form von Konstitutionen, Dekreten und Erklärungen) 
geht es, wenn auch unter verschiedenen Rücksichten, hauptsächlich um das rechte, 
zeitgemäße Verständnis der Kirche selbst. So wurde in der Dogmatischen Konstitution 
über die Kirche Lumen gentium das grundsätzliche Selbstverständnis der Kirche behandelt, 
in anderen Dokumenten das innere Leben der Kirche (mit ihrer Heiligungsaufgabe, ihrer 
Leitungsfunktion, ihrem Lehramt und ihren Ständen) und in weiteren Texten die Sen
dung der Kirche nach außen (in ihrem Verhältnis zur nichtkatholischen Christenheit, 
zu den Nichtchristen, zur heutigen profanen Weltsituation und zum gegenwärtigen 
weltanschaulichen Pluralismus). 

Das Konzil war im besonderen Sinn ein pastorales Konzil. „So war es von Johannes 
XXIII. von vornherein verstanden worden, und so hat sich dieses Konzil auch selbst ver

598 Ebd. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

standen. Es wollte ein Konzil der Sorge der Kirche um die Menschen selbst sein.“599 Da
her beschränkte es sich im Unterschied zu früheren Konzilien nicht darauf, bleibende 
dogmatische und moraltheologische Prinzipien zu formulieren oder kirchenrechtliche 
Normen zu erlassen, sondern hatte den Mut, im Geist des Evangeliums charismatische 
Weisungen und konkrete Imperative im Blick auf konkrete Situationen heutiger Men
schen zu geben. 

Das Konzil war so auch ein Konzil am Anfang einer neuen Zeit, „der Anfang eines An
fangs“600. In der einführenden Darlegung der pastoralen Konstitution Gaudium et spes 
ist diese „neu heraufkommende Zeit selbst […] sehr gut beschrieben worden: die Zeit der 
Vereinheitlichung der Welt, der Industrialisierung, der Verstädterung, einer rationalen 
Verwissenschaftlichung des menschlichen Lebens, die Zeit, die nach der gesellschaftli
chen Organisation der einen Menschheit ruft, in der jedes Volk für jedes andere eine Ver
antwortung trägt, die Zeit eines weltweiten, ja militanten Atheismus usw.“601 So stellte 
das Konzil alle (katholischen) Christen vor die Frage, wie sie angesichts einer neuen Weltsi
tuation mithilfe eines neuen kirchlichen Selbstverständnisses ihren Dienst am Menschen besser 
erfüllen könnten. 

Auch wenn das Konzil hinter den Erwartungen so mancher, nicht zuletzt unter Kon
zilsteilnehmern selbst602, zum Teil zurückgeblieben ist, hat es insgesamt die inner- und 
außerkirchlichen Erwartungen bei Weitem übertroffen. Die Texte weisen Spuren unter
schiedlicher Gruppierungen mit unterschiedlichen Einstellungen bis hin zu gegenläufi
gen Tendenzen auf. Sie stellen bildlich gesprochen einen Steinbruch dar, in dem jeder 
für seine Überzeugung passende Brocken finden und heraustransportieren kann. In ih
rer Gesamtheit dokumentieren sie jedoch das epochemachende Ereignis, dass sich die 
römisch-katholische Kirche dazu verpflichtet hat, nach langer Tradition unumkehrbar 
eine neue Richtung einzuschlagen. Diese Neuorientierung lässt sich mit den drei Stich
worten der innerkirchlichen Erneuerung (Kap. 1.3.4.1), der ökumenischen und interre
ligiösen Verständigung (Kap. 1.3.4.2) und der Öffnung zur Welt (Kap. 1.3.4.3) wiederge
ben und prägt nach wie vor die nachkonziliare Entscheidungssituation der Kirche (Kap. 
1.3.4.4). 

599 Rahner/Vorgrimler 26. 
600 Ebd. 28. 
601 Ebd. 
602 Z. B. Küng 52–168. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 115 

Literatur 

Karl Rahner/Herbert Vorgrimler: Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten 
Vatikanums. Allgemeine Einleitung – 16 spezielle Einführungen – ausführliches Sachregis
ter, 1966. 

Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil (Herausgegeben von 
Peter Hünermann und Bernd Jochen Hilberath), Band 1–5, 2004–2006 (Sonderaus
gabe 2009). 

Hans Küng: Sieben Päpste. Wie ich sie erlebt habe, 2016. 

1.3.4.1 Innerkirchliche Erneuerung 
Das Zweite Vatikanische Konzil hat die Laien gegenüber dem Klerus und innerhalb der 
Hierarchie das Bischofskollegium gegenüber dem Papst aufgewertet. Auch hat es den hier
archischen Abstand zwischen Bischöfen und Priestern zu mindern gesucht. Somit hat es 
die gesamte hierarchische Abstufung der Kirche und in der Kirche abgeschwächt. 

In der Dogmatischen Konstitution über die Kirche Lumen gentium (LG) bestimmt das 
Konzil das Wesen der Kirche im ersten Kapitel (LG 1–8) sakramental.603 In Christus, der 
das „Licht der Völker“ (lumen gentium) ist, ist sie gleichsam „Sakrament“ der Gnade Got
tes, „das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die 
Einheit der ganzen Menschheit“ (1). Als Grundsakrament stellt sie ein sichtbares und wirk
sames Zeichen des unsichtbaren göttlichen Lebens dar, das sie zwar nicht selbst ist, aber 
anzeigt und vermittelt. Gott will durch die Kirche gläubigen Menschen seine Liebe mit
teilen, weshalb es die wichtigste Aufgabe der Kirche ist, der Vereinigung der Menschen 
mit Gott und damit zusammenhängend der Einheit und Versöhnung der Menschen un
tereinander zu dienen. Denn Gott, der ewige Vater, hat „beschlossen, die Menschen zur 
Teilhabe an dem göttlichen Leben zu erheben“ (2). Er hat alle zum ewigen Leben erwählt, 
und alle Erwählten hat er vor aller Zeit erkannt und dazu bestimmt, „dem Bild seines 
Sohnes gleichförmig zu werden“604. Von daher sind alle Menschen Kinder Gottes. 

„Die aber an Christus glauben, beschloss er in der heiligen Kirche zusammenzuru
fen“ (2). Sie ist „das im Mysterium schon gegenwärtige Reich Christi“, das durch die Kraft 
Gottes in der Welt sichtbar wächst (3). „Alle Menschen“ sind so zur „Einheit mit Christus 
gerufen, der das Licht der Welt ist: von ihm kommen wir, durch ihn leben wir, zu ihm 
streben wir hin“. In der Kirche soll also die Einheit der gesamten Menschheit mit Gott 
und Christus und die Erwählung und Berufung aller Menschen zur Vollendung sichtba
res Zeichen werden. 

Die Kirche hat ihren Grund in Jesus Christus. „Denn der Herr Jesus machte den Anfang 
seiner Kirche, indem er frohe Botschaft verkündigte, die Ankunft nämlich des Reiches 

603 Wie die anderen Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils auch ist Lumen Gentium in Kapitel 
und innerhalb der Kapitel in (fortlaufende) Artikel unterteilt. Die Nummern der Artikel werden 
jeweils im Haupttext in runden Klammern angegeben. 

604 Vgl. Röm 8,29. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Gottes“ (5). Dieses Reich leuchtet in seinem Wort, in seinem Werk und in seiner Gegen
wart den Menschen auf. Von ihm empfängt die Kirche, die insbesondere mit der Gabe 
des Geistes ausgestattet ist, die Sendung, „das Reich Christi und Gottes anzukündigen 
und in allen Völkern zu begründen“. Aber sie selbst streckt sich „nach dem vollendeten 
Reich“ erst noch „verlangend“ aus. 

Erst nachdem das Konzil verschiedene Bilder der Kirche aus der Schrift, wie das Bild 
des Schafstalls, dessen Tür Christus ist, das der Pflanzung, des Bauwerks und der Fa
milie Gottes, des heiligen Tempels und der Braut des makellosen Lammes, aufgegriffen 
und auf die Pilgerschaft der Kirche hier auf Erden hingewiesen hat (7), thematisiert es 
das Bild vom Leib Christi (8). Die Kirche ist einerseits „ein sichtbares Gefüge“, nämlich die 
„mit hierarchischen Organen ausgestattete Gesellschaft“, andererseits „der geheimnis
volle Leib Christi“. Sie ist „die sichtbare Versammlung und die geistliche Gemeinschaft, 
die irdische Kirche und die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche“, die „eine ein
zige komplexe Wirklichkeit“ aus menschlichem und göttlichem Element bilden. Als sol
che ist sie „die einzige Kirche Christi, die wir im Glaubensbekenntnis als die eine, hei
lige, katholische und apostolische Kirche bekennen“605. Diese Kirche „ist verwirklicht in 
der katholischen Kirche, die vom Nachfolger Petri und von den Bischöfen in Gemein
schaft mit ihm geleitet wird“, nicht aber identisch mit ihr. Die katholische Kirche ist nach 
Auffassung des Konzils wohl die – institutionell vollkommene – Verwirklichung der von 
Christus gewollten Kirche, aber die Verwirklichung der Kirche erschöpft sich nicht im 
Institutionellen. 

Weil Christus sein Werk der Erlösung der Menschheit „in Armut und Verfolgung voll
brachte, ist auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzuschlagen“ (8). Obwohl sie 
„zur Erfüllung ihrer Sendung menschlicher Mittel bedarf“, ist sie nicht gegründet, „um 
irdische Herrlichkeit zu suchen, sondern um Demut und Selbstverleugnung auch durch 
ihr Beispiel auszubreiten“. Wie Christus vom Vater gesandt wurde, „den Armen frohe 
Botschaft zu bringen“ und die „zu heilen, die bedrückten Herzens sind“606, soll die Kir
che alle mit ihrer Liebe umgeben, „die von menschlicher Schwachheit angefochten sind“. 
Sie soll in den Armen und Leidenden das Bild dessen erkennen, „der sie gegründet hat 
und selbst ein Armer und Leidender war. Sie müht sich, deren Not zu erleichtern und 
sucht Christus in ihnen zu dienen“. Während aber Christus heilig, schuldlos und unbe
fleckt war607 und Sünde nicht kannte608, „umfasst die Kirche Sünder in ihrem eigenen 
Schoße“. Da sie „zugleich heilig und stets der Reinigung bedürftig“ ist, geht sie, und hat 
sie immerfort zu gehen, „den Weg der Buße und Erneuerung“. Von Christus her und wie 
er hat demnach die Kirche die Aufgabe in der Welt, in Armut, Demut und ständiger Bereit
schaft zur Umkehr den Menschen, besonders den Armen, das Reich Gottes nahezubringen. 

Das Konzil bestimmt die Kirche aber nicht nur als Sakrament der Einheit der Men
schen mit Gott und untereinander, sondern im zweiten Kapitel auch als Volk Gottes, zu dem 
letztlich alle Menschen gerufen sind und zu dem alle in der Vollendung gehören werden. 
Es spricht mit Absicht von der Einheit der ganzen Kirche, bevor es auf ihre Hierarchie 

605 DH 10–13 150 1862 1868. 
606 Lk 4,18. 
607 Hebr 2,17. 
608 2 Kor 5,21. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 117 

eingeht. Da Gott nicht auf die Person sieht, ist ihm in jedem Volk willkommen, „wer ihn 
fürchtet und tut, was recht ist“609. Dennoch hat es ihm gefallen, „die Menschen nicht 
einzeln, unabhängig von aller wechselseitigen Verbindung, zu heiligen und zu retten, 
sondern sie zu einem Volke zu machen […]. So hat er sich das Volk Israel zum eigenen 
Volk erwählt und hat mit ihm einen Bund geschlossen“ (9). Durch den neuen Bund, den 
Christus gestiftet hat, „hat er sich aus Juden und Heiden ein Volk berufen, das […] im 
Geiste zur Einheit zusammenwachsen und das neue Gottesvolk bilden sollte“. Als mes
sianisches Volk hat die Kirche Christus zum Haupt. Obwohl sie in der gegenwärtigen Zeit 
tatsächlich nicht alle Menschen umfasst, ist sie „für das ganze Menschengeschlecht die 
unzerstörbare Keimzelle der Einheit, der Hoffnung und des Heils“ und stellt eine „Ge
meinschaft des Lebens, der Liebe und der Wahrheit“ dar, die als Licht der Welt und Salz 
der Erde610 in alle Welt gesandt ist. Als würdige Braut ihres Herrn soll sie nicht aufhören, 
„sich selbst zu erneuern“. 

Christus, der als Hohepriester aus den Menschen genommen wurde611, hat dieses 
neue Volk „zum Königreich und zu Priestern für Gott und seinen Vater gemacht [vgl. 
Offb 1,6; 5,9–10]“ (10). Durch die Wiedergeburt (Taufe) und die Salbung mit dem Heiligen 
Geist werden die Getauften „zu einem geistigen Bau und zu einem heiligen Priestertum 
geweiht“, damit sie in allen Werken geistige Opfer darbringen. Sie sollen im Gebet aus
harren, gemeinsam Gott loben, für Christus Zeugnis geben und „allen, die es fordern, 
Rechenschaft ablegen von der Hoffnung auf das ewige Leben, die in ihnen ist“612. 

Indem das Konzil nun ausdrücklich vom gemeinsamen Priestertum der Gläubigen 
spricht, nimmt es ein Thema auf, das der reformatorischen Theologie sehr teuer war 
und ist. Bei der anschließenden Beschreibung der sieben Sakramente, deren Spendung 
weitgehend dem hierarchischen Priestertum zukommt, stellt es den jeweiligen Bezug 
zur Kirche heraus. So werden die Gläubigen durch die Taufe der Kirche eingegliedert 
und zu Kindern Gottes wiedergeboren. „Durch das Sakrament der Firmung werden sie 
vollkommener der Kirche verbunden und mit einer besonderen Kraft des Heiligen Geis
tes ausgestattet“ (11).613 Indem sie bei der Teilnahme am eucharistischen Opfer, „der Quelle 
und dem Höhepunkt des ganzen christlichen Lebens“, das göttliche Opferlamm und mit 
ihm sich selbst Gott darbringen, übernehmen alle bei der liturgischen Handlung ihren 
je eigenen Teil. Wenn sie zum Sakrament der Buße hinzutreten, erhalten sie von der 
Barmherzigkeit Gottes Verzeihung „und werden zugleich mit der Kirche versöhnt […]. 
Durch die heilige Krankensalbung und das Gebet der Priester empfiehlt die Kirche die 
Kranken dem leidenden und verherrlichten Herrn, dass er sie aufrichte und rette (vgl. 
Jak 5,14–16).“ 

„Wer sodann unter den Gläubigen die heilige Weihe empfängt, wird im Namen Christi 
dazu bestellt, die Kirche durch das Wort und die Gnade Gottes zu weiden. Die christli
chen Gatten endlich bezeichnen das Geheimnis der Einheit und der fruchtbaren Liebe 

609 Apg 10,35. 
610 Vgl. Mt 5,13–16. 
611 Vgl. Hebr 5,1–5. 
612 Vgl. 1 Petr 3,15. 
613 H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

zwischen Christus und der Kirche und bekommen daran Anteil (vgl. Eph 5,32). Sie för
dern sich kraft des Sakramentes der Ehe gegenseitig zur Heiligung durch das eheliche 
Leben sowie in der Annahme und Erziehung der Kinder und haben so in ihrem Lebens
stand und in ihrer Ordnung ihre eigene Gabe im Gottesvolk (vgl. 1 Kor 7,7). […] Mit so 
reichen Mitteln zum Heile ausgerüstet, sind alle Christgläubigen in allen Verhältnis
sen und in jedem Stand je auf ihrem Wege vom Herrn berufen zu der Vollkommenheit 
in Heiligkeit, in der der Vater selbst vollkommen ist“ (LG 11).614 

Der Heilige Geist heiligt das Gottesvolk aber nicht nur „durch die Sakramente und die 
Dienstleistungen, er führt es nicht nur und bereichert es mit Tugenden, sondern ,teilt 
den Einzelnen, wie er will‘ (1 Kor 12,11), seine Gaben aus und verteilt unter den Gläubigen 
jeglichen Standes auch besondere Gnaden. Durch diese macht er sie geeignet und bereit, 
für die Erneuerung und den vollen Aufbau der Kirche verschiedene Werke und Dienste 
zu übernehmen“ (12). 

Im Heiligen Geist stehen alle über den Erdkreis hin verstreuten Gläubigen in Ge
meinschaft miteinander. Das Gottesvolk sammelt sich aber nicht nur aus den verschie
denen Völkern und sucht nicht nur die ganze Menschheit unter dem einen Haupt Chris
tus zusammenzufassen, sondern wird dabei auch in sich selbst aus verschiedenen Ord
nungen gebildet. Die Kirche ist also nicht uniform, sondern plural. Unter ihren Gliedern 
herrscht eine Verschiedenheit, sei es in den Ämtern, sei es in Stand und Lebensordnung 
(etwa Ehestand oder Ordensstand). Darum gibt es auch in der kirchlichen Gemeinschaft 
zu Recht „Teilkirchen“, die sich eigener Überlieferungen erfreuen, unbeschadet des Pri
mats des Papstes, der „die rechtmäßigen Verschiedenheiten“ schützt (13). Zu dieser ka
tholischen, das heißt allumfassenden Einheit des Gottesvolkes in Verschiedenheit sind 
alle Menschen berufen. „Auf verschiedene Weisen gehören ihr zu oder sind ihr zugeord
net die katholischen Gläubigen, die anderen an Christus Glaubenden und schließlich alle 
Menschen überhaupt, die durch die Gnade Gottes zum Heil berufen sind“ (13). Im weite
ren Sinn schließt das Volk Gottes also jetzt schon alle Menschen ein. 

Nach Auffassung des Konzils sind der Gemeinschaft der Kirche diejenigen „voll 
eingegliedert“, die „ihre ganze Ordnung und alle in ihr eingerichteten Heilsmittel an
nehmen und in ihrem sichtbaren Verband mit Christus, der sie durch den Papst und die 
Bischöfe leitet, verbunden sind“ (14). Die katholische Kirche weiß sich aber auch „aus 
mehrfachem Grunde“ mit allen nichtkatholischen Christen „verbunden“ (15). Schließlich 
sind auch alle Nichtchristen „auf das Gottesvolk auf verschiedene Weise hingeordnet“ 
(16). Dazu gehört „in erster Linie jenes Volk, dem der Bund und die Verheißungen 
gegeben worden sind und aus dem Christus dem Fleische nach geboren ist (vgl. Röm 
9,4–5)“, das Volk der Juden. Der Heilswille Gottes umfasst aber auch die, welche den 
Schöpfer anerkennen, unter ihnen besonders die Muslim. Aber auch den Angehörigen 
anderer Religionen, „die in Schatten und Bildern den unbekannten Gott suchen“, ist Gott 
nicht fern, da er „als Erlöser will, dass alle Menschen gerettet werden (vgl. 1 Tim 2,4)“. 

„Wer nämlich das Evangelium Christi und seine Kirche ohne Schuld nicht kennt, Gott 
aber aus ehrlichem Herzen sucht, seinen im Anruf seines Gewissens erkannten Wil

614 H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 119 

len unter dem Einfluss der Gnade tatsächlich zu erfüllen trachtet, kann das ewige Heil 
erlangen“ (LG 16). 

Nicht zuletzt schließt der allgemeine und wirksame Heilswille Gottes auch all jene Menschen 
ein, die religiös nicht gläubig sind, also auch alle Atheisten: 

„Die göttliche Vorsehung verweigert auch denen das zum Heil Notwendige nicht, die 
ohne Schuld noch nicht zur ausdrücklichen Anerkennung Gottes gekommen sind, je
doch, nicht ohne die göttliche Gnade, ein rechtes Leben zu führen sich bemühen. Was 
sich nämlich an Gutem und Wahrem bei ihnen findet, wird von der Kirche als Vorbe
reitung für die Frohbotschaft und als Gabe dessen geschätzt, der jeden Menschen er
leuchtet [vgl. Joh 1,9], damit er schließlich das Leben habe“ (LG 16). 

Obwohl die Kirche das beim Konzil von Florenz im Jahr 1439 offiziell vertretene Prinzip 
„Kein Heil außerhalb der Kirche“615 nicht grundsätzlich aufgibt (14), schränkt es dieses 
entscheidend ein. Der Heilswille Gottes erstreckt sich auch auf alle Menschen außerhalb 
der Kirche. 

Das dritte Kapitel widmet das Konzil nun der hierarchischen Verfassung der Kirche, ins
besondere dem Bischofsamt. Es bekräftigte darin ausdrücklich den Jurisdiktionsprimat des 
Papstes. Als „Stellvertreter Christi und Hirt der ganzen Kirche“ besitzt der Bischof von 
Rom „volle, höchste und universale Gewalt über die Kirche und kann sie immer ausüben“ 
(22). Aber das Konzil hat versucht, das Dogma vom Primat durch die Lehre von der Kolle
gialität der Bischöfe auszugleichen: Das Kollegium der Bischöfe, das „dem Kollegium der 
Apostel im Lehr- und Hirtenamt nachfolgt, […] ist gemeinsam mit ihrem Haupt, dem 
Bischof von Rom, und niemals ohne dieses Haupt, gleichfalls Träger der höchsten und vol
len Gewalt über die Kirche“616 und übt diese Gewalt „in feierlicher Weise im ökumenischen 
Konzil“ aus (22).617 

Nicht nur das Papsttum, auch das Bischofsamt ist, wie im Grunde bereits das Ers
te Vatikanische Konzil anerkannt hat618, göttlichen Rechts. Somit liegt die Leitung der 
Kirche beim Papst und beim Episkopat, ist dem Primat des Papstes das Prinzip des Bi
schofskollegiums zur Seite gestellt. 

Auch die Unfehlbarkeit des päpstlichen Lehramtes hat das II. Vatikanum ausdrück
lich bestätigt (25), ergänzt sie aber, wie das Dogma vom Jurisdiktionsprimat des Papstes 
durch die Lehre vom Bischofskollegium: „Die der Kirche verheißene Unfehlbarkeit ist auch 
in der Körperschaft der Bischöfe gegeben, wenn sie das oberste Lehramt zusammen mit 
dem Nachfolger Petri ausübt. Diesen Definitionen kann aber die Beistimmung der Kir
che niemals fehlen vermöge der Wirksamkeit desselben Heiligen Geistes, kraft deren die 
gesamte Herde Christi in der Einheit des Glaubens bewahrt wird und voranschreitet“ 
(25). Als dritte Größe, auf die neben dem Papsttum und dem Bischofskollegium Untrüg
lichkeit zutrifft, wird hier die Kirche als ganze erwähnt. Damit nimmt das Konzil seine 

615 DH 1351. 
616 Vgl. Mt 18,18; 28,16–20. 
617 H. d. V. 
618 DH 3061. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Lehre von der Irrtumsfreiheit der Kirche als Volk Gottes aus dem zweiten Kapitel wieder 
auf, in dem es hieß: 

„Die Gesamtheit der Gläubigen, welche die Salbung von dem Heiligen haben [vgl. 1 Joh 
2,20.27] kann im Glauben nicht irren. Und diese ihre besondere Eigenschaft macht sie 
durch den übernatürlichen Glaubenssinn des ganzen Volkes dann kund, wenn sie ,von 
den Bischöfen bis zu den letzten gläubigen Laien‘ ihre allgemeine Übereinstimmung 
in Sachen des Glaubens und der Sitten äußert“ (LG 12). 

Die Irrtumsfreiheit des päpstlichen Lehramtes ist nicht nur an das Bischofskollegium, 
sondern auch an den übernatürlichen Glaubenssinn des Volkes rückgebunden. Der Papst 
und die Bischöfe können das Lehramt nur dann authentisch ausüben, „wenn das Amt 
selbst vor aller Lehrverkündigung auf den ,sensus fidelium‘ [Glaubenssinn] hört und ihn 
maßgeblich mit einbezieht; sonst wird umgekehrt seine Verkündigung vom Volk Got
tes nicht wirklich gehört und rezipiert, sondern bleibt bei einer rein formalen Gültigkeit 
stehen“619. Um in der Welt von heute das Evangelium zeitgemäß zu verkünden und die 
Wahrheit der göttlichen Offenbarung glaubwürdig zu bezeugen, müssen Papst, Bischöfe 
und Volk im Heiligen Geist aufeinander hören. 

Nachdem das Konzil von den hierarchischen Ämtern gehandelt hat, wendet es sich 
im vierten Kapitel (30–38) „dem Stand jener Christgläubigen zu, die man Laien nennt“ (LG 
30)620, also an alle außer den Gliedern des „Weihestandes“ und des „Ordensstandes“ (31). 
Durch die Taufe Christus einverleibt und zum Volk Gottes gemacht, sind sie „des pries
terlichen, prophetischen und königlichen Amtes Christi auf ihre Weise teilhaftig“ und 
üben „zu ihrem Teil die Sendung des ganzen christlichen Volkes in der Kirche und in der 
Welt“ aus. Kraft der ihnen eigenen Berufung haben sie die Aufgabe, das Reich Gottes zu 
suchen, wie ein „Sauerteig“ zur Heiligung der Welt von innen her beizutragen und alle 
irdischen Dinge „so zu durchleuchten und zu ordnen, dass sie immer Christus entspre
chend geschehen und sich entwickeln“. Wenn in der Kirche auch nicht alle – die geweih
ten Amtsträger und das übrige Gottesvolk – denselben Weg gehen, „so sind doch alle zur 
Heiligkeit berufen und haben den gleichen Glauben erlangt“, „so waltet doch unter allen 
eine wahre Gleichheit“, was die Würde und den Aufbau des Leibes Christi angeht (32).621 

Der Apostolat (Aposteldienst) der Laien ist „Teilnahme an der Heilssendung der Kir
che selbst“ (33). So ist jeder Laie „kraft der ihm geschenkten Gaben zugleich Zeuge und 
lebendiges Werkzeug“ ihrer Sendung. Einem jeden soll daher „in jeder Hinsicht der Weg 
offenstehen“, an ihrem Heilswirken aktiv teilzunehmen. 

Da die Laien Anteil am Priesteramt Christi haben, sind auch sie Christus geweiht. 
Durch ihre Werke und Gebete, durch ihr Ehe- und Familienleben, durch die tägliche 
Arbeit, aber auch durch die geistige und körperliche Erholung sowie das geduldige 
Tragen der Lasten des Lebens bringen sie „geistige Opfer“ vor Gott (34).622 

619 Kehl 364. 
620 H. d. V. 
621 H. d. V. 
622 Vgl. 1 Petr 2,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 121 

Auch sein prophetisches Amt übt Christus „nicht nur durch die Hierarchie“, sondern 
ebenso „durch die Laien“ aus (35). Er bestellt sie zu Zeugen und rüstet sie mit dem „Glau
benssinn“ und der „Gnade des Wortes“ aus623, „damit die Kraft des Evangeliums im all
täglichen Familien- und Gesellschaftsleben aufleuchte“. Mit lauter Stimme verkündet 
die christliche Familie „die gegenwärtige Wirkkraft des Gottesreiches, besonders aber 
auch die Hoffnung auf das selige Leben“. Weil schlechthin alle an der Ausweitung und 
dem Wachstum des Reiches Christi in der Welt mitarbeiten müssen, sollen sich die Lai
en „um eine tiefere Kenntnis der geoffenbarten Wahrheiten bemühen und inständig von 
Gott die Gabe der Weisheit erbitten“. 

Selbst am königlichen Amt Christi, das durch demütigen Dienst ausgeübt wird, haben 
die Laien teil, will doch der Herr „sein Reich auch durch die gläubigen Laien ausbrei
ten, das Reich der Wahrheit und des Lebens, das Reich der Heiligkeit und der Gnade, 
das Reich der Gerechtigkeit, der Liebe und des Friedens“ (36). Wenn, wie das Konzil hier 
eindeutig sagt, die Laien am dreifachen Amt Christi auf ihre Weise ganz teilhaben, müsste 
dann nicht ihre Niederhaltung und Entmündigung in der Kirche endgültig erledigt sein? 

Entsprechend ihrem Wissen und ihrer Zuständigkeit haben die Laien immer „die 
Möglichkeit, bisweilen auch die Pflicht, ihre Meinung in dem, was das Wohl der Kirche 
angeht, zu erklären“ (37).624 „Die geweihten Hirten aber sollen die Würde und Verantwor
tung der Laien in der Kirche anerkennen und fördern. Sie sollen gern deren klugen Rat 
benutzen, ihnen vertrauensvoll Aufgaben im Dienst der Kirche übertragen und ihnen 
Freiheit und Raum im Handeln lassen, ihnen auch Mut machen, aus eigener Initiative 
Werke in Angriff zu nehmen“ (37). Auch sollen sie „die gerechte Freiheit, die allen im ir
dischen bürgerlichen Bereich zusteht“, sorgfältig anerkennen. 

Alle in der Kirche, „mögen sie zur Hierarchie gehören oder von ihr geleitet werden“ 
(39) sind, wie das Konzil im fünften Kapitel wiederholt, „zur Heiligkeit berufen“625. Die
se Heiligkeit drückt sich „vielgestaltig“ in den Einzelnen aus, die in ihrer Lebensgestal
tung zur Vollkommenheit der Liebe streben, indem sie andere erbauen. Christen sind 
von Gott her „nicht kraft ihrer Werke, sondern aufgrund seines gnädigen Ratschlusses 
berufen und in Jesus dem Herrn gerechtfertigt“ (40). Sie müssen die Heiligung, die sie 
durch die Taufe empfangen haben, „bewahren und zur vollen Entfaltung bringen“ (40). 
Es ist also klar, „dass alle Christgläubigen jeglichen Standes oder Ranges zur Fülle des 
christlichen Lebens und zur vollkommenen Liebe berufen sind. Durch diese Heiligkeit 
wird auch in der irdischen Gesellschaft eine menschlichere Weise zu leben gefördert“. 
Alle sind also „zum Streben nach Heiligkeit und ihrem Stand entsprechender Vollkom
menheit eingeladen und verpflichtet“ (42). 

Die Ordensleute bilden, wie das Konzil im sechsten Kapitel ausführt, „keinen Zwischen
stand zwischen dem der Kleriker und dem der Laien“ (43). Durch die evangelischen Räte 
der Gott geweihten Keuschheit, der Armut und des Gehorsams geben sie sich „dem über 
alles geliebten Gott vollständig zu eigen“ (44). Daraus ergibt sich für sie die Pflicht, „nach 
Kräften und entsprechend der Gestalt der eigenen Berufung, durch Gebet oder auch tä

623 Vgl. Apg 2,17–18; Offb 19,10. 
624 H. d. V. 
625 Vgl. 1 Thess 4,3; Eph 1,4. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

tiges Wirken sich um die Einwurzelung und Festigung des Reiches Christi in den Seelen 
und seine weltweite Ausbreitung zu bemühen“. 

Indem das Konzil im siebten Kapitel (über den endzeitlichen Charakter der pilgern
den Kirche und ihre Einheit mit der himmlischen Kirche) die Kirche „das allumfassende 
Heilssakrament“ nennt, stellt es die Verbindung zum ersten Kapitel wieder her. Ohne de
ren Heilssendung preiszugeben, stellt sie deren Vorläufigkeit und erst noch ausstehende 
Vollendung fest. „Die Kirche, zu der wir alle in Christus Jesus berufen werden und in der 
wir mit der Gnade Gottes die Heiligkeit erlangen, wird erst in der himmlischen Herrlich
keit vollendet werden. […] Bis es aber einen neuen Himmel und eine neue Erde gibt, […] 
trägt die pilgernde Kirche in ihren Sakramenten und Einrichtungen, die noch zu dieser 
Weltzeit gehören, die Gestalt dieser Welt, die vergeht, und zählt selbst so zu der Schöp
fung, die bis jetzt noch seufzt und in Wehen liegt und die Offenbarung der Kinder Gottes 
erwartet (vgl. Röm 8,19–22)“ (48). 

Das Konzil ruft dazu auf, die Heiligen zu verehren, „diese Freunde und Miterben Chris
ti, unsere Brüder und besonderen Wohltäter, zu lieben, Gott für sie den schuldigen Dank 
abzustatten, sie hilfesuchend anzurufen und zu ihrem Gebet, zu ihrer mächtigen Hilfe 
Zuflucht zu nehmen, um Wohltaten zu erflehen von Gott durch seinen Sohn Jesus Chris
tus, der allein unser Erlöser und Retter ist“ (50). Zugleich mahnt es aber alle, die es in 
ihrer Hirtensorge angeht, „bemüht zu sein, jegliche vielleicht da und dort eingeschli
chenen Missbräuche, Übertreibungen oder Mängel fernzuhalten oder zu beheben“ (51). 

Das achte und letzte Kapitel der Kirchenkonstitution widmet das Konzil Maria (als der 
seligen jungfräulichen Gottesmutter im Geheimnis Christi und der Kirche). Sie war mit 
der höchsten Aufgabe und Würde beschenkt, die Mutter des Sohnes Gottes zu sein, weshalb 
sie Vorrang vor allen anderen Kreaturen hat. „Zugleich aber findet sie sich mit allen erlö
sungsbedürftigen Menschen in der Nachkommenschaft Adams“ (53). Sie wird als „Typus 
und klarstes Urbild“ der Kirche im Glauben und in der Liebe gegrüßt und von der katholi
schen Kirche „in kindlicher Liebe als geliebte Mutter“ verehrt. Als „unbefleckte Jungfrau, 
von jedem Makel der Erbsünde unversehrt bewahrt, wurde sie nach Vollendung des ir
dischen Lebenslaufs mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit aufgenommen 
und als Königin des Alls vom Herrn erhöht, um vollkommener ihrem Sohn gleichgestal
tet zu sein“ (59). Nach dem Wort des Apostels ist aber nur „ein einziger […] unser Mittler“ 
(60). Denn: „Einer ist Gott, Einer auch Mittler zwischen Gott und den Menschen: der 
Mensch Christus Jesus, der sich als Lösegeld hingegeben hat für alle.“626 Marias mütter
liche Aufgabe gegenüber den Menschen „verdunkelt oder mindert diese einzige Mittler
schaft Christi in keiner Weise, sondern zeigt ihre Wirkkraft“ (60). 

Während die Kirche in Maria schon zur Vollkommenheit gelangt ist, „bemühen sich 
die Christgläubigen noch, die Sünde zu besiegen und in der Heiligkeit zu wachsen. Da
her richten sie ihre Augen auf Maria, die der ganzen Gemeinschaft der Auserwählten als 
Urbild der Tugenden voranleuchtet“ (65). Das Konzil „mahnt“ alle Kinder der Kirche, die 
Marienverehrung großmütig zu fördern, hochzuschätzen und zu bewahren (67). Diese 
Verehrung „unterscheidet sich aber wesentlich vom Kult der Anbetung, der dem mensch
gewordenen Wort gleich wie dem Vater und dem Heiligen Geist dargebracht wird“ (66). 
Daher „ermahnt“ das Konzil zugleich die Theologen und die Prediger „eindringlich, sich 

626 1 Tim 2,5–6. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 123 

ebenso jeder falschen Übertreibung wie zu großer Geistesenge bei der Betrachtung der einzig
artigen Würde der Gottesmutter sorgfältig zu enthalten“ (67).627 

1.3.4.2 Ökumenische und interreligiöse Verständigung 
Neben der innerkirchlichen Erneuerung hat sich die römisch-katholische Kirche für an
dere Konfessionen geöffnet und ihnen eine neue Wertschätzung entgegengebracht. Zwar steht 
die eigene Kirche bei dem von ihr in der Kirchenkonstitution (LG 13) vertretenen Zwie
belschalenmodell oder Modell konzentrischer Kreise immer noch im Zentrum, aber es 
werden die anderen Kirchen grundsätzlich als solche anerkannt. 

Schon in Lumen gentium weiß sich die römisch-katholische Kirche mit allen Chris
ten durch die Schrift, den Glauben und die Taufe verbunden und spricht von der „Ge
meinschaft im Gebet“ und einer „wahren Verbindung im Heiligen Geiste“ (LG 15). Es gibt 
für sie einen legitimen Pluralismus verschiedener Kirchen, die „im Lauf der Zeit zu einer 
Anzahl von organisch verbundenen Gemeinschaften zusammengewachsen“ sind und je
weils eine eigene Disziplin und ein eigenes liturgisches, theologisches und geistliches 
Erbe besitzen (23). Damit erkennt sie diese Gemeinschaften als autonome Kirchen oder 
kirchliche Gemeinschaften an. Besonders mit Blick auf die orthodoxen Kirchen führt die 
Kirchenkonstitution aus: „Mehrere unter ihnen besitzen auch einen Episkopat, feiern 
die heilige Eucharistie und pflegen die Verehrung der jungfräulichen Gottesmutter“ (15). 

Im Dekret über den Ökumenismus Unitatis redintegratio würdigt das Konzil die öku
menische Bewegung. Damit schließt sich die römisch-katholische Kirche offiziell diesem 
Prozess an, den sie dem Wirken „der Gnade des Heiligen Geistes“ zuschreibt, und macht 
sich sein Ziel zu eigen, „die Einheit aller Christen wiederherzustellen“ (UR 1). Zur Tren
nung der Kirchen kam es „oft nicht ohne Schuld der Menschen auf beiden Seiten“ (3): „In 
Demut bitten wir [Katholiken] also Gott und die getrennten Brüder um Verzeihung, wie 
auch wir unseren Schuldigern vergeben“ (7). Die „Schuld der Trennung“ darf jedoch den 
heutigen Menschen „nicht zur Last gelegt werden“ (3). Die katholische Kirche betrachtet 
alle nichtkatholischen Christen „als Brüder [und Schwestern] in Verehrung und Liebe“ 
(3). Für sie sind die getrennten Kirchen und Gemeinschaften trotz der Mängel, die ihnen 
nach katholischem Glauben anhaften, „nicht ohne Bedeutung und Gewicht“ in der Heils
geschichte. Denn der Geist Christi gebraucht sie als „Mittel des Heiles“, so dass alles, was 
er in den Herzen der getrennten Brüder wirkt, „auch zu unserer eigenen Auferbauung 
beitragen kann“ (4). Um das Ziel der „völligen kirchlichen Gemeinschaft“ mit gemeinsamer 
Eucharistiefeier zu erreichen, sind „Erneuerung und Reform“ in der Kirche nötig. Katholi
ken sollen deshalb in erster Linie darüber nachdenken, „was in der eigenen katholischen 
Familie zu erneuern und zu tun ist“, damit ihr Zeugnis glaubwürdiger wird. 

Ohne „innere Bekehrung“, ohne „Bekehrung des Herzens“ ist die ökumenische Ein
heit nicht zu erreichen (7; 8). Um „den Geist und die Sinnesart“ der getrennten Brüder zu 
kennen, bedarf es eines theologischen Studiums „in wohlwollender Gesinnung“ (9). Auch 
soll man beim Vergleich der Lehren miteinander „nicht vergessen, dass es eine Rang
ordnung oder ,Hierarchie‘ der Wahrheiten innerhalb der katholischen Lehre gibt“, die es 
verbietet, weniger fundamentale Wahrheiten hochzuspielen. 

627 H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Schließlich geht das Konzil noch auf die zwei großen Kategorien von Kirchenspaltun
gen ein, die Spaltungen im Osten (14–18), und die Spaltungen im Abendland seit dem 
16. Jahrhundert (19–24), die zur Existenz vieler getrennter Gemeinschaften geführt ha
ben. Unter den Vorzügen der Ostkirchen nennt es die besonders deutliche Verfassung in 
Teil- und Ortskirchen sowie die patriarchalische Struktur und den „Schatz“ der Liturgie, 
Spiritualität und Rechtsordnung, aus dem auch die Kirche des Abendlandes „vielfach ge
schöpft hat“ (14). Es rühmt ihre Eucharistie und stellt fest: „So baut sich auf und wächst 
durch die Feier der Eucharistie des Herrn in diesen Einzelkirchen die Kirche Gottes“ (UR 
15).628 Und es fährt fort: „Da nun diese Kirchen trotz ihrer Trennung wahre Sakramente 
besitzen, vor allem aber in der Kraft der apostolischen Sukzession das Priestertum und 
die Eucharistie, wodurch sie in ganz enger Verwandtschaft bis heute mit uns verbunden 
sind, so ist eine gewisse Gottesdienstgemeinschaft […] nicht nur möglich, sondern auch 
ratsam“ (UR 15). 

Auch die getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften im Abendland „sind 
mit der katholischen Kirche durch das Band besonderer Verwandtschaft verbunden, da 
ja das christliche Volk in den Jahrhunderten der Vergangenheit so lange Zeit sein Leben 
in kirchlicher Gemeinschaft geführt hat“ (19). Gemeinsam ist das offene Bekenntnis zu 
„Jesus Christus als Gott und Herrn und einzigen Mittler zwischen Gott und den Men
schen“ (20), die „Liebe und Hochschätzung“ der heiligen Schrift, die „gerade beim Dialog 
ein ausgezeichnetes Werkzeug in der mächtigen Hand Gottes ist, um jene Einheit zu 
erreichen, die der Erlöser allen Menschen anbietet“ (21), und die Taufe, die „ein sakra
mentales Band der Einheit zwischen allen, die durch sie wiedergeboren sind“ (22), be
gründet. „Obgleich bei den von uns getrennten Kirchlichen Gemeinschaften die aus der 
Taufe hervorgehende volle Einheit mit uns fehlt und obgleich sie nach unserem Glauben 
vor allem wegen des Fehlens des Weihesakramentes die ursprüngliche und vollständi
ge Wirklichkeit (substantia) des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt haben“, be
kennen sie doch bezüglich des Abendmahles, „dass hier die lebendige Gemeinschaft mit 
Christus bezeichnet werde. […] Deshalb sind die Lehre vom Abendmahl des Herrn, von 
den übrigen Sakramenten, von der Liturgie und von den Dienstämtern der Kirche not
wendig Gegenstand des Dialogs“. 

Zur Wertschätzung und zum Dialog ruft das Konzil aber nicht nur mit den anderen 
christlichen Konfessionen, sondern auch mit den anderen Religionen auf. Seine Erklärung 
über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra aetate gilt ih
rem Wortlaut und ihrer inneren Dynamik nach in der Geschichte der Kirche, ihrer Kon
zilien und ihrer Theologie als einzigartig. „Gemäß ihrer Aufgabe, Einheit und Liebe un
ter den Menschen und damit auch unter den Völkern zu fördern“, fasst die Kirche hier 
„vor allem das ins Auge, was den Menschen gemeinsam ist und sie zur Gemeinschaft 
untereinander führt“ (NA 1). Alle Völker haben ja denselben Ursprung und Gott als ein 
und dasselbe Ziel. Seine Vorsehung erstreckt sich auf alle Menschen und alle Völker. Von 
den verschiedenen Religionen erwarten die Menschen „Antwort auf die ungelösten Rät
sel des menschlichen Daseins“. Dabei findet sich bei den verschiedenen Völkern seit äl
testen Zeiten „eine gewisse Wahrnehmung jener verborgenen Macht“, die in der Welt 
gegenwärtig ist, und nicht selten „auch die Anerkenntnis einer höchsten Gottheit oder 

628 Vgl. LG 23; 26; auch 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 125 

sogar eines Vaters“ (2) – so etwa im Hinduismus und im Buddhismus. Im Blick darauf be
kennt das Konzil: 

„Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen wahr und 
heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, je
ne Vorschriften und Lehren, die […] nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen 
lassen, die alle Menschen erleuchtet. […] Deshalb mahnt sie ihre Söhne, dass sie mit 
Klugheit und Liebe, durch Gespräch und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer 
Religionen sowie durch ihr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geist
lichen und sittlichen Güter und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen 
finden, anerkennen, wahren und fördern“ (NA 2). 

Auch die Muslime, die den alleinigen Gott anbeten, betrachtet die Kirche „mit Hochach
tung“ (3). Besonders gedenkt sie des geistlichen Bandes zwischen ihr und dem „Stamme 
Abrahams“ und erkennt an, „dass nach dem Heilsgeheimnis Gottes die Anfänge ihres 
Glaubens und ihrer Erwählung sich schon bei den Patriarchen, bei Moses und den 
Propheten finden“ und „dass in dem Auszug des erwählten Volkes aus dem Lande der 
Knechtschaft das Heil der Kirche geheimnisvoll vorgebildet ist“ (4). Sie glaubt, „dass 
Christus unser Friede, Juden und Heiden durch das Kreuz versöhnt und beide in sich 
vereinigt hat“. „Obgleich die jüdischen Obrigkeiten mit ihren Anhängern auf den Tod 
Christi gedrungen haben, […] darf man die Juden nicht als von Gott verworfen oder 
verflucht darstellen, als wäre dies aus der Heiligen Schrift zu folgern“ (4).629 Die Kirche 
beklagt „alle Hassausbrüche, Verfolgungen und Manifestationen des Antisemitismus, 
die sich zu irgendeiner Zeit und von irgendjemandem gegen die Juden gerichtet haben“. 
Sie verwirft „jede Diskriminierung eines Menschen oder jeden Gewaltakt gegen ihn um 
seiner Rasse oder Farbe, seines Standes oder seiner Religion willen, weil dies dem Geist 
Christi widerspricht“, und ruft „die Gläubigen mit leidenschaftlichen Ernst dazu auf, 
dass sie […], soviel an ihnen liegt, mit allen Menschen Frieden halten“ (5). 

Nostra aetate stellt insofern einen religionstheologischen Durchbruch dar, als die Kir
che hier höchst lehramtlich die Erfahrung von Göttlichem und die Anwesenheit von Hei
ligem in den anderen religiösen Gemeinschaften anerkennt. Nicht nur Christentum und 
Judentum, auch Hinduismus, Buddhismus, Islam und andere Religionen enthalten als 
Institutionen Göttliches. Auch sie vermitteln ihren Anhängern also das, was christlich 
mit göttlicher Offenbarung, Gnade oder Wahrheit, mit göttlichem Heil, Leben oder Geist 
gemeint ist. 

1.3.4.3 Öffnung auf Welt hin 
In nie dagewesener Weise öffnet sich die römisch-katholische Kirche auf dem Zweiten Va
tikanischen Konzil der Welt als ganzer. Im Vorwort der Pastoralen Konstitution über die 
Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes bekundet sie ihre existenzielle Solidarität mit 
allen Menschen: „Freude und Hoffnung [gaudium et spes], Trauer und Angst der Men
schen von heute, besonders der Armen und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und 
Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger Christi“ (GS 1). Weil sie sich „mit der Menschheit 

629 H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

und ihrer Geschichte wirklich engstens verbunden“ erfährt, wendet sich die Kirche „an 
alle Menschen“ (2), um mit der Menschheitsfamilie in einen Dialog zu treten. In ihrem 
Konzil bekennt sie „die hohe Berufung des Menschen“, erklärt, „dass etwas wie ein göttli
cher Same in ihm eingesenkt ist“, und bietet der Menschheit ihre „aufrichtige Mitarbeit“ 
zur Errichtung einer geschwisterlichen Gemeinschaft aller an (3). Darum weiß sie sich 
verpflichtet, „nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums 
zu deuten“ (4). 

Im I. Hauptteil des Dokuments (GS 11–45) behandelt das Konzil in vier Kapiteln die 
Kirche und die Berufung des Menschen in der Überzeugung, „dass das Volk Gottes und die 
Menschheit, der es eingefügt ist, im gegenseitigen Dienst stehen, sodass die Sendung 
der Kirche sich als eine religiöse und gerade dadurch höchst humane erweist“ (11). 

Im ersten Kapitel, das als ganzes der Würde der menschlichen Person gewidmet ist, er
kennt das Konzil neben der Würde der Vernunft die Würde des sittlichen Gewissens und 
die hohe Bedeutung der inneren und äußeren Freiheit an. Dabei beschreibt es das Ge
wissen als „die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit 
Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu hören ist“ (16). In ihm nimmt man 
in wunderbarer Weise „jenes Gesetz“ wahr, „das in der Liebe zu Gott und dem Nächsten 
seine Erfüllung hat“. Durch die Treue zum Gewissen sind die Christen mit den übrigen 
Menschen „im Suchen nach der Wahrheit“ verbunden. 

Besonders bemerkenswert sind in diesem ersten Kapitel wiederum die Ausführun
gen zum Atheismus. Da alle Menschen zum Dialog und zur Liebesgemeinschaft mit Gott 
berufen sind, schmerzt es die Kirche, dass viele ihrer Zeitgenossen „diese innigste und 
lebensvolle Verbindung mit Gott“ gar nicht erfassen oder ausdrücklich verwerfen (19). 
Sie sucht aber „die tiefer in der atheistischen Mentalität liegenden Gründe für die Leug
nung Gottes“ zu erfassen und zu prüfen (21) und gesteht ein, dass die Gläubigen an der 
Entstehung des Atheismus „einen erheblichen Anteil“ haben, insofern sie „durch Ver
nachlässigung der Glaubenserziehung, durch missverständliche Darstellung der Lehre 
oder auch durch die Mängel ihres religiösen, sittlichen und gesellschaftlichen Lebens das 
wahre Antlitz Gottes und der Religion eher verhüllen als offenbaren“ (19). Daher kann das 
Heilmittel gegen den Atheismus „nur von einer situationsgerechten Darlegung der Leh
re und vom integren Leben der Kirche und ihrer Glieder erwartet werden“ (21). Die Kir
che ruft zur Zusammenarbeit und zum aufrichtigen und klugen Dialog mit Atheisten 
auf und bringt ihre Hoffnung zum Ausdruck, dass aufgrund des Kreuzestodes und der 
Auferstehung Christi für alle „der Heilige Geist allen die Möglichkeit anbietet, diesem 
österlichen Geheimnis in einer Gott bekannten Weise verbunden zu sein“ (22). 

Bei der menschlichen Gemeinschaft, das Thema des zweiten Kapitels ist, hebt das Konzil 
das Personprinzip hervor: „Träger und Ziel aller gesellschaftlichen Institutionen ist und 
muss auch sein die menschliche Person, die ja von ihrem Wesen selbst her des gesell
schaftlichen Lebens durchaus bedarf“ (25). Jede gesellschaftliche Ordnung und ihre Ent
wicklung müssen sich dauernd an ihrem Wohl orientieren. „Denn die Ordnung der Din
ge muss der Ordnung der Personen dienstbar werden und nicht umgekehrt. So deutete 
der Herr selbst es an, als er sagte, der Sabbat sei um des Menschen willen da, nicht der 
Mensch um des Sabbats willen“ (26). Auch müssen alle „ihren Nächsten ohne Ausnahme 
als ein ,anderes Ich‘ ansehen, vor allem auf sein Leben und die notwendigen Vorausset
zungen eines menschenwürdigen Lebens bedacht. Sonst gleichen sie jenem Reichen, der 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 127 

sich um den armen Lazarus gar nicht kümmerte“ (27). In gesellschaftlichen, politischen 
oder auch religiösen Fragen Andersdenkenden und Andershandelnden ist mit „Achtung 
und Liebe“ zu begegnen. „Je mehr wir in Menschlichkeit und Liebe inneres Verständnis 
für ihr Denken aufbringen, desto leichter wird es für uns, mit ihnen ins Gespräch zu 
kommen“ (28). Da alle Menschen nach Gottes Bild geschaffen sind und als von Christus 
Erlöste „sich derselben göttlichen Berufung und Bestimmung erfreuen, muss die grund
legende Gleichheit aller Menschen immer mehr zur Anerkennung gebracht werden“ (29). 
Alle Menschen haben die gleiche Person würde. 

Im Zusammenhang des menschlichen Schaffens in der Welt, von dem das dritte Kapitel 
handelt, erkennt die Kirche die Autonomie der irdischen Wirklichkeiten an. Die geschaffe
nen Dinge und auch die Gesellschaften haben „ihre eigenen Gesetze und Werte […], die 
der Mensch schrittweise erkennen, gebrauchen und gestalten muss“ (36). Die Forderung 
der Autonomie entspricht dem Willen des Schöpfers und ist nicht nur eine Forderung 
der Menschen unserer Zeit. 

„Durch ihr Geschaffensein selbst nämlich haben alle Einzelwirklichkeiten ihren festen 
Eigenstand, ihre eigene Wahrheit, ihre eigene Gutheit sowie ihre eigene Gesetzlich
keit und ihre eigenen Ordnungen, die der Mensch unter Anerkennung der den einzel
nen Wissenschaften und Techniken eigenen Methode achten muss. […] Deshalb sind 
gewisse Geisteshaltungen, die einst auch unter Christen wegen eines unzulänglichen 
Verständnisses für die legitime Autonomie der Wissenschaft vorkamen, zu bedauern. 
Durch die dadurch entfachten Streitigkeiten und Auseinandersetzungen schufen sie 
in der Mentalität vieler die Überzeugung von einem Widerspruch zwischen Glauben 
und Wissenschaft“ (GS 36). 

An dieser Stelle weist das Konzil in einer Fußnote eigens auf Galileo Galilei hin, der damit 
höchstamtlich rehabilitiert ist. Dieser Hinweis sollte künftige Übergriffe des kirchlichen 
Lehramtes in Bereichen, in denen es nicht zuständig ist, erschweren. 

Mit Autonomie ist freilich nicht gemeint, dass die geschaffenen Dinge nicht von Gott 
abhängen. Von Gott empfängt sie der Mensch. Er betrachtet und schätzt sie als Gaben 
aus seiner Hand. „In Armut und Freiheit des Geistes“ (37) gebraucht und genießt er sie; 
„so kommt er in den wahren Besitz der Welt als einer, der nichts hat und doch alles be
sitzt“.630 

Im vierten Kapitel bestimmt das Konzil die Aufgabe der Kirche in der Welt von heute. 
Zwar hat die Kirche „das endzeitliche Heil zum Ziel, das erst in der künftigen Weltzeit 
voll verwirklicht werden kann“ (40). Doch soll sie schon in dieser geschichtlichen Zeit 
die Familie der Kinder Gottes bilden, den Weg mit der ganzen Menschheit gemeinsam 
gehen und gewissermaßen Sauerteig in der menschlichen Gesellschaft sein. Unbefan
gen schätzt sie all das hoch, was zur Erfüllung ihrer Aufgabe „die anderen christlichen 
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften in Zusammenarbeit beigetragen haben und 
noch beitragen“. Aus ihrem Glauben heraus vermag sie „die Würde des menschlichen 
Wesens allen Meinungsschwankungen zu entziehen, die z. B. den menschlichen Leib zu 
sehr abwerten oder über das rechte Maß emporheben“, und unablässig dazu mahnen, 

630 Vgl. 2 Kor 6,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„alle menschlichen Talente im Dienst Gottes und zum Wohl der Menschen Frucht brin
gen zu lassen“ (41). Mit großer Achtung blickt sie „auf alles Wahre, Gute und Gerechte, 
das sich die Menschheit in den verschiedenen Institutionen geschaffen hat und immer 
neu schafft“, und lehnt es entschieden ab, einen „künstlichen Gegensatz zwischen beruf
licher und gesellschaftlicher Tätigkeit auf der einen Seite und dem religiösen Leben auf 
der anderen“ zu konstruieren (42). Sie mahnt die Christen zur Erfüllung ihrer irdischen 
Pflichten und weist die Laien nachdrücklich auf ihre eigenen weltlichen Aufgaben hin. 
Dabei warnt sie vor zwei Extremen: Weder soll man das Irdische vernachlässigen noch 
im Irdischen ganz aufgehen. Sehr eindrücklich bekennt sie ihre Schuld gegenüber der 
Welt im ganzen mit den Worten: 

„Obwohl die Kirche in der Kraft des Heiligen Geistes die treue Braut des Herrn geblie
ben ist und niemals aufgehört hat, das Zeichen des Heils in der Welt zu sein, so weiß 
sie doch klar, dass unter ihren Gliedern, ob Klerikern oder Laien, im Lauf so vieler Jahr
hunderte immer auch Untreue gegen den Geist Gottes sich fand. Auch in unserer Zeit 
weiß die Kirche, wie groß der Abstand ist zwischen der von ihr verkündeten Botschaft 
und der menschlichen Armseligkeit derer, denen das Evangelium anvertraut ist“ (GS 
43). 

Die Kirche weiß, „wie sehr sie selbst in ihrer lebendigen Beziehung zur Welt an der Er
fahrung der Geschichte immerfort reifen muss“ (43). 

Wie es im Interesse der Welt liegt, die Kirche als gesellschaftliche Wirklichkeit anzu
erkennen, so ist sich die Kirche auch darüber im Klaren, wie viel sie selbst der Geschichte 
und Entwicklung der Menschheit verdankt: 

„Die Erfahrung der geschichtlichen Vergangenheit, der Fortschritt der Wissenschaf

ten, die Reichtümer, die in den verschiedenen Formen der menschlichen Kultur liegen, 
durch die die Menschennatur immer klarer zur Erscheinung kommt und neue Wege zur 
Wahrheit aufgetan werden, gereichen auch der Kirche zum Vorteil. Von Beginn ihrer 
Geschichte an hat sie gelernt, die Botschaft Christi in der Vorstellungswelt und Sprache 
der verschiedenen Völker auszusagen und darüber hinaus diese Botschaft mithilfe der 
Weisheit der Philosophen zu verdeutlichen“ (GS 44). 

Im II. Hauptteil befasst sich das Konzil dann in fünf Kapiteln mit einigen wichtigeren Ein
zelfragen, von denen heute Kirche und Welt betroffen sind. Das erste Kapitel behandelt die 
Förderung der Würde der Ehe und der Familie. Indem das Konzil die Ehe einen „Bund“ 
und nicht einen „Vertrag“ nennt, will es von der rechtlich-sakralen Auffassung loskom
men. Zwar sieht es die Ehe und die eheliche Liebe als ganze „auf die Zeugung und Erzie
hung von Nachkommenschaft hingeordnet“ (48), hebt aber gegenüber früheren biologis
tischen Auffassungen die grundlegende Bedeutung der Liebe hervor, die es so beschreibt: 

„Diese eigentümlich menschliche Liebe geht in frei bejahter Neigung von Person 
zu Person, umgreift das Wohl der ganzen Person, vermag so den leib-seelischen 
Ausdrucksmöglichkeiten eine eigene Würde zu verleihen und sie als Elemente und 
besondere Zeichen der ehelichen Freundschaft zu adeln. Diese Liebe hat der Herr 
durch eine besondere Gabe seiner Gnade und Liebe geheilt, vollendet und erhöht. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 129 

Eine solche Liebe, die Menschliches und Göttliches in sich eint, führt die Gatten zur 
freien gegenseitigen Übereignung ihrer selbst, die sich in zarter Zuneigung und in der 
Tat bewährt, und durchdringt ihr ganzes Leben; ja gerade durch ihre Selbstlosigkeit 
in Leben und Tun verwirklicht sie sich und wächst. […] Diese Liebe wird durch den 
eigentlichen Vollzug der Ehe in besonderer Weise ausgedrückt und verwirklicht“ (GS 
49). 

Die Ehe ist also „nicht nur zur Zeugung von Kindern eingesetzt“, sondern fordert, „dass 
auch die gegenseitige Liebe der Ehegatten ihren gebührenden Platz behalte, wachse und 
reife“ (50). In ihrer Aufgabe, menschliches Leben weiterzugeben und zu erziehen, „wis
sen sich die Eheleute als mitwirkend mit der Liebe Gottes des Schöpfers und gleich
sam als Interpreten dieser Liebe. Daher müssen sie in menschlicher und christlicher 
Verantwortlichkeit ihre Aufgabe erfüllen und in einer auf Gott hinhörenden Ehrfurcht 
durch gemeinsame Überlegung versuchen, sich ein sachgerechtes Urteil zu bilden“, das 
sie „letztlich selbst“ fällen müssen (50). Das Konzil bejaht hier klar die selbstverantwor
tete Elternschaft. 

Im zweiten Kapitel geht es um die richtige Förderung des kulturellen Fortschritts. Durch 
den unerhörten wissenschaftlichen und technischen Fortschritt sowie den Ausbau 
der Kommunikationsmittel haben sich die Lebensbedingungen des modernen Men
schen in gesellschaftlicher und kultureller Hinsicht so verändert, dass sich „neue Wege 
zur Entwicklung und weiteren Ausbreitung der Kultur“ öffnen (54). Bei immer mehr 
Menschen wächst „der Sinn für Autonomie und zugleich für Verantwortlichkeit“, das 
Bewusstsein der „Einswerdung der Welt“ und der „auferlegten Aufgabe“, eine bessere 
Welt in Wahrheit und Gerechtigkeit zu schaffen. Zwar müssen Christen „auf der Pil
gerschaft zur himmlischen Vaterstadt suchen und sinnen, was oben ist“, aber dadurch 
wird „die Bedeutung ihrer Aufgabe, zusammen mit allen Menschen am Aufbau einer 
menschlicheren Welt mitzuarbeiten, nicht vermindert, sondern gemehrt“ (57). Fehlent
wicklungen dürfen sie nicht dazu verleiten, die positiven Werte der heutigen Kultur 
zu verkennen. Zu ihnen gehören vor allem „die Pflege der Naturwissenschaften, die 
unbedingte Sachlichkeit gegenüber der Wahrheit bei der wissenschaftlichen Forschung, 
[…], der Geist der internationalen Solidarität, das immer wacher werdende Bewusstsein 
von der Verantwortung der Fachleute für den Dienst am Menschen und dessen Schutz, 
der Wille zur Verbesserung der menschlichen Lebensbedingungen aller, besonders 
jener, die die Verantwortung für sich selbst nicht übernehmen können oder kulturell 
zurückgeblieben sind“. Die Kirche erinnert deshalb alle daran, „dass die Kultur auf die 
Gesamtentfaltung der menschlichen Person und auf das Wohl der Gemeinschaft sowie 
auf das der ganzen menschlichen Gesellschaft auszurichten ist“ (59). Sie bejaht grund
sätzlich die „Eigengesetzlichkeit der Kultur und vor allem der Wissenschaften“ und 
erkennt ihre „berechtigte Freiheit“ an (60). Die neuen Forschungen und Ergebnisse der 
Naturwissenschaften, aber auch der Geschichtswissenschaft und Philosophie stellen 
neue Fragen, die für das Leben Konsequenzen haben und auch von den Theologen neue 
Untersuchungen verlangen. In der Seelsorge sollen auch die Ergebnisse der profanen 
Wissenschaften, vor allem der Psychologie und der Soziologie, wirklich beachtet und 
angewendet werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Auf ihre Weise sind auch Literatur und Kunst für das Leben der Kirche von großer 
Bedeutung“ (62), bemühen sie sich doch um das Verständnis des eigentümlichen Wesens 
des Menschen, seine Probleme und seine Erfahrungen. Sie zielen darauf ab, „die Situa
tion des Menschen in Geschichte und Universum erhellen, sein Elend und seine Freude, 
seine Not und seine Kraft zu schildern und ein besseres Los des Menschen vorausah
nen zu lassen“. Deshalb sollen die Gläubigen „in engster Verbindung mit den anderen 
Menschen ihrer Zeit leben und sich bemühen, ihre Denk- und Urteilsweisen, die in der 
Geisteskultur zur Erscheinung kommen, vollkommen zu verstehen“. 

Im dritten Kapitel wendet sich das Konzil dem Wirtschaftsleben, genauer gesagt dem 
menschlichen und gesellschaftlichen Leben, insofern es von der Wirtschaft bestimmt ist, 
zu. Es erwähnt kurz, dass durch die wachsende Herrschaft des Menschen über die Natur, 
die intensiveren wechselseitigen Beziehungen und die Fortschritte in der Produktions
technik wie auch im Austausch von Gütern und Dienstleistungen die Wirtschaft in der 
Lage ist, „die gestiegenen Bedürfnisse der Menschheitsfamilie besser zu befriedigen“, 
um dann gleich zu seinem eigentlichen Anliegen zu kommen: 

„Es fehlt aber auch nicht an Gründen zur Beunruhigung. Nicht wenige Menschen, na
mentlich in den wirtschaftlich fortgeschrittenen Ländern, sind von der Wirtschaft ge
radezu versklavt, sodass fast ihr ganzes persönliches und gesellschaftliches Leben von 
ausschließlich wirtschaftlichem Denken bestimmt ist […]. Gerade zu der Zeit, da das 
Wachstum der Wirtschaft, vernünftig und human gelenkt und koordiniert, die sozia
len Ungleichheiten mildern könnte, führt es allzu oft zu deren Verschärfung, hie und 
da sogar zur Verschlechterung der Lage der sozial Schwachen und zur Verachtung der 
Notleidenden. Während einer ungeheuren Masse immer noch das absolut Notwendi
ge fehlt, leben einige – auch in zurückgebliebenen Ländern – in Üppigkeit und treiben 
Verschwendung. Nebeneinander bestehen Luxus und Elend“ (GS 63). 

Gott hat aber die Erde mit allem, was sie enthält, zum Nutzen aller Menschen und Völker 
bestimmt. Darum müssen diese geschaffenen Güter unter Führung der Gerechtigkeit 
und der Liebe allen zustattenkommen. Der Mensch, der sich dieser Güter bedient, muss 
sie „zugleich auch als Gemeingut ansehen in dem Sinn, dass sie nicht ihm allein, sondern 
auch anderen von Nutzen sein können. Zudem steht allen das Recht zu, einen für sich 
selbst und ihre Familien ausreichenden Anteil an den Erdengütern zu haben“ (69). Es ist 
Pflicht, die Armen zu unterstützen, und zwar nicht nur vom Überfluss: „Speise den vor 
Hunger Sterbenden, denn ihn nicht speisen heißt ihn töten“! 

Im vierten Kapitel, das dem Leben der politischen Gemeinschaft gewidmet ist, tritt das 
Konzil deutlich für Demokratie und Demokratisierung ein: 

„In vollem Einklang mit der menschlichen Natur steht die Entwicklung von rechtlichen 
und politischen Strukturen, die ohne jede Diskriminierung allen Staatsbürgern immer 
mehr die tatsächliche Möglichkeit gibt, frei und aktiv teilzuhaben an der rechtlichen 
Grundlegung ihrer politischen Gemeinschaft, an der Leitung des politischen Gesche
hens, an der Festlegung des Betätigungsbereichs und des Zwecks der verschiedenen 
Institutionen und an der Wahl der Regierenden“ (GS 75). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 131 

Schließlich verurteilt das Konzil im fünften Kapitel, das die Förderung des Friedens und den 
Aufbau der Völkergemeinschaft thematisiert, Krieg und Rüstungswettlauf. „Obwohl die 
jüngsten Kriege unserer Welt ungeheuren materiellen und moralischen Schaden zuge
fügt haben“, so klagt es, „setzt der Krieg doch jeden Tag in irgendeinem Teil der Welt sei
ne Verwüstungen fort. Es droht sogar beim Gebrauch wissenschaftlicher Waffen, gleich 
welcher Art, eine Barbarei der Kriegführung, die die Kämpfenden zu Grausamkeiten ver
leitet, die die vergangener Zeiten weit übersteigt“ (79). Diesen beklagenswerten Zustand 
der Menschheit vor Augen erinnert das Konzil „vor allem an die bleibende Geltung des 
natürlichen Völkerrechts und seiner allgemeinen Prinzipien“. Auf der Basis einer Über
einkunft zwischen allen Nationen sollte „jeglicher Krieg absolut geächtet werden […]. 
Das erfordert freilich, dass eine von allen anerkannte öffentliche Weltautorität einge
setzt wird, die über wirksame Macht verfügt, um für alle Sicherheit, Wahrung der Ge
rechtigkeit und Achtung der Rechte zu gewährleisten“ (82). 

Schon der Rüstungswettlauf, zu denen nicht wenige Nationen ihre Zuflucht nehmen, 
ist kein sicherer Weg, den Frieden zu sichern. 

„Während man riesige Summen für die Herstellung immer neuer Waffen ausgibt, kann 
man nicht genügend Hilfsmittel bereitstellen zur Bekämpfung all des Elends in der 
heutigen Welt. Anstatt die Spannungen zwischen den Völkern wirklich und gründlich 
zu lösen, überträgt man sie noch auf andere Erdteile. […] Der Rüstungswettlauf ist eine 
der schrecklichsten Wunden der Menschheit, er schädigt unerträglich die Armen“ (GS 
81). 

Um den Frieden aufzubauen, müssen vor allem die Ursachen der Zwietracht in der Welt, 
die zum Krieg führen, beseitigt werden, an erster Stelle die Ungerechtigkeiten. Nicht we
nige entspringen aus allzu großen wirtschaftlichen Ungerechtigkeiten, andere entste
hen „aus Herrschsucht und Missachtung der Menschenwürde und, wenn wir nach tie
feren Gründen suchen, aus Neid, Misstrauen, Hochmut und anderen egoistischen Lei
denschaften“ (83). 

Auf der Basis des ersten Kapitels über die Würde der menschlichen Person in Gaudi
um et spes hat das Konzil auch die Erklärung über die Religionsfreiheit Dignitatis humanae 
verfasst. Es erkennt darin an, „dass die menschliche Person das Recht auf religiöse Frei
heit hat“ (DiHu 2). Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein müssen von 
jedem Zwang, sodass in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewis
sen zu handeln, noch daran gehindert wird, nach seinem Gewissen zu handeln. Da das 
Recht auf religiöse Freiheit seine Grundlage in der Würde der menschlichen Person selbst 
hat, muss es in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft auch zum bürgerlichen Recht 
werden. 

Auch wenn die Lehre von der Würde und Freiheit des Menschen von der menschli
chen Vernunft durch die Erfahrung der Jahrhunderte immer vollständiger erkannt wur
de, hat sie laut Konzil ihre Wurzel in der göttlichen Offenbarung: 

„Denn obgleich die Offenbarung das Recht auf Freiheit von äußerem Zwang in religiö
sen Dingen nicht ausdrücklich lehrt, lässt sie doch die Würde der menschlichen Person 
in ihrem ganzen Umfang ans Licht treten; sie zeigt, wie Christus die Freiheit des Men

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

schen in Erfüllung der Pflicht, dem Wort Gottes zu glauben, beachtet hat und belehrt 
uns über den Geist, den die Jünger eines solchen Meisters anerkennen und dem sie in 
allem Folge leisten sollen“ (DiHu 9). 

Somit bleibt die Kirche der Wahrheit des Evangeliums treu und verfolgt den Weg Christi 
und der Apostel, „wenn sie anerkennt und dafür eintritt, dass der Grundsatz der religiö
sen Freiheit der Würde des Menschen und der Offenbarung Gottes entspricht“ (12). 

1.3.4.4 Die nachkonziliare Entscheidungssituation der Kirche 
Nach dem Konzil begann man in der katholischen Kirche sehr bald konkrete Reformen in 
Angriff zu nehmen. Vor allem wurde die Liturgiereform, die bereits unter Papst Pius XII. 
begonnen hatte, nun umfassend durchgeführt, indem man Beschlüsse der Konstitution 
über die heilige Liturgie Sacrosanctum concilium umsetzte. Die Liturgie der heiligen Mes
se, des Stundengebets sowie der sakramentalen Riten wurde erneuert. Die Messe konnte 
nun in der Landessprache gefeiert werden. Der Priester konnte zum Volk hin zelebrie
ren. Konzelebration, das heißt die gemeinsame Feier mehrerer Priester an einem Altar 
unter der Leitung eines Hauptzelebranten, war nun wieder wie in früheren Zeiten mög
lich. 

Auch in nationalen Synoden suchte man die Verwirklichung der Beschlüsse des Zwei
ten Vatikanischen Konzils in verschiedenen Bereichen zu fördern. So wurde etwa auf der 
Würzburger Synode, die von 1971–1975 in Deutschland abgehalten wurde, der Religions
unterricht in der Schule neu konzipiert, in Bezug auf christlich gelebte Ehe und Familie 
die Bedeutung des Gewissens der Einzelnen hervorgehoben und eine pastoral-solidari
sche gegenüber einer moralisch-verurteilenden Haltung gestärkt. Im Sinn des Konzils
dekrets über das Apostolat der Laien Apostolicam actuositatem (Artikel 26) wurde die Mit
verantwortung in Form von Räten (Pfarrgemeinderäte, Diözesanräte) auf verschiedenen 
Ebenen geordnet und auf überdiözesaner Ebene die Gemeinsame Konferenz von Deut
scher Bischofskonferenz und Zentralkomitee der deutschen Katholiken eingerichtet. Es 
wurden Leitlinien für neue pastorale Berufe (Pastoralreferenten und Pastoralreferentin
nen) entworfen, heikle Themen wie das Diakonat der Frau angesprochen und anderes 
mehr. Auch sollte die Beteiligung der Laien an der Verkündigung gestärkt werden. 

Trotz der Umsetzung so mancher Konzilsbeschlüsse stand die Kirchenleitung und 
die Kirche als ganze immer noch grundsätzlich vor der Entscheidung, ob und inwieweit sie 
die lehramtlich dokumentierte Kurskorrektur annehmen und weiterentwickeln würde. Wie 
oben bemerkt, lassen sich nicht wenige Stellen in den Dokumenten finden, die für sich 
genommen gegen den neuen Kurs und für die Restauration, das heißt für die antimo
derne, antiliberale Ausrichtung der Kirche im 19. Jahrhundert sprechen oder zu sprechen 
scheinen. Die Texte stellen nicht selten das dar, was der Fundamentaltheologe Max Seck
ler einen dilatorischen Kompromiss nannte und anderweitig als römische Technik der Juxtapo
sition bekannt ist. Bei solch einem Kompromiss werden Aussagen zusammengerührt, die 
einander inhaltlich und formallogisch widersprechen, um ganz bewusst eine Entschei
dung aufzuschieben oder offenzulassen. Später muss dann entschieden werden, welcher 
inhaltlichen Spur zu folgen ist. Im Sinn der Juxtaposition werden progressive und kon
servative Formulierungen unverbunden nebeneinandergestellt. Man plädiert für Neues, 
ohne Altes, das damit nicht zu vereinbaren ist, aufzugeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 133 

Wer zum Beispiel als sichere Quelle für die Wahrheitsfindung in der Kirche nur die 
Hierarchie und das offizielle Lehramt anerkennen will, kann sich auf Artikel 25 von Lu
men gentium beziehen, in dem die Unfehlbarkeit (Infallibilität) auf den Bischof von Rom 
(„dem auf einzigartige Weise die Gnadengabe der Unfehlbarkeit der Kirche selbst inne
wohnt“) und die Körperschaft der Bischöfe (der auch „die der Kirche verheißene Unfehl
barkeit“ innewohnt) eingeschränkt wird.631 Wem daran gelegen ist, dass auch gewöhn
liche Gläubige zur sicheren Wahrheitsfindung etwas beizutragen haben, kann hingegen 
aus dem Artikel 12 desselben Dokuments zitieren und damit die Beschränkung auf die 
Hierarchie aufheben: „Die Gesamtheit der Gläubigen, welche die Salbung von dem Hei
ligen haben632, kann im Glauben nicht fehlgehen [in credendo falli nequit].“633 Im ersten 
Johannesbrief, auf den hier in Bezug auf die Gläubigen hingewiesen wird, heißt es: „Was 
euch betrifft, so bleibt die Salbung, die ihr von ihm empfangen habt, in euch und ihr 
braucht euch von niemandem belehren zu lassen; wie euch vielmehr seine Salbung über 
alles belehrt, so ist es auch wahr und keine Lüge.“634 

Wer beispielsweise einen Klerikalismus rechtfertigen will, kann sich auf Artikel 10 von 
Lumen gentium berufen, in dem vom Wesensunterschied zwischen dem amtlichen und 
dem gemeinsamen Priestertum der Gläubigen die Rede ist und diesen Wesensunter
schied dahingehend interpretieren, dass Priester durch die sakramentale Weihe dem 
Wesen nach andere (nämlich heiligere) Personen sind. Aber er wird damit der Tendenz 
in Lumen gentium nicht gerecht, die Kluft zwischen Klerus und Laien zu verringern, die 
Stellung und Wertschätzung der Laien in der Kirche zu erhöhen und die Berufung aller, 
der Laien nicht minder als der Kleriker, zur Heiligkeit hervorzuheben. 

Wenn jemand jede Form künstlicher Empfängnisverhütung ablehnen will, kann er Arti
kel 51 aus Gaudium et spes ins Feld führen, in dem auf die Enzyklika Casti conubii verwie
sen wird, die jede Form von Verhütung als lasterhafte, naturwidrige Freizügigkeit und 
als Todsünde geächtet hat. Aber er übergeht damit den vorhergehenden Artikel 50, der 
sich klar für selbstverantwortete Elternschaft und selbstbestimmte Geburtenregelung 
ausspricht. 

Wer den Alleingang von Papst Johannes Paul II. bei seinem apostolischen Schreiben 
Ordinatio sacerdotalis im Jahr 1994 gutheißt, in dem dieser kraft seines Amtes erklärt hat, 
dass die Kirche keinerlei Vollmacht hat, Frauen die Priesterweihe zu spenden, und dass 
sich alle Gläubigen der Kirche endgültig an diese Entscheidung zu halten haben, kann 
das mit der Einschärfung des Jurisdiktionsprimats in Artikel 22 von Lumen gentium be
gründen, der dem Bischof von Rom höchste und universale Gewalt über die Kirche, die er 
immer frei ausüben kann, zuspricht. Aber er schiebt damit die Gesamttendenz der Kir
chenkonstitution, das Kollegium der Bischöfe aufzuwerten und das Prinzip des päpst
lichen Jurisdiktionsprimats durch das Prinzip der bischöflichen Kollegialität auszuglei
chen, beiseite. Es widerspricht dem Geist des Dritten Kapitels von Lumen gentium, wenn 
ein Papst eine für die Gesamtkirche derart wichtige Entscheidung wie die über die Frau
enordination ohne aktuelle Rückbindung an die Bischöfe trifft. Da sich der Ausschluss 

631 DH 4149. 
632 Vgl. 1 Joh 2,20.27. 
633 LG 12; DH 4130. 
634 1 Joh 2,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

der Frauen von geistlichen Ämtern weder neutestamentlich noch anderweitig theolo
gisch überzeugend begründen lässt, beruht die päpstliche Entscheidung im Grunde auf 
einem theologisch verstandenen Argument der Tradition.635 Weil die Kirche 2000 Jah
re lang keine Frauen zu Priesterinnen geweiht und immer Entsprechendes gelehrt hat, 
sei sie auch theologisch, von Gott her, nicht berechtigt, dies zu tun. Dem Traditionsar
gument steht im Zweifelsfall jedoch als wichtigeres theologisches Argument das Reich- 
Gottes-Argument entgegen.636 Die katholische Kirche darf sich nicht nur an der Vergan
genheit orientieren, sie muss sich auch auf die Zukunft ausrichten und sich nach dem 
künftigen Reich Gottes ausstrecken. Dieses Reich wird aber ein „Reich der Gerechtigkeit, 
der Liebe und des Friedens“ sein (LG 36). Da der „irdische Fortschritt“ große Bedeutung 
für das Reich Gottes hat (LG 39), „empfängt“ die Kirche bei ihrem Streben „nach dem ei
nen Ziel, nach der Ankunft des Reiches Gottes und der Verwirklichung des Heiles der 
ganzen Menschheit“, vieles von der Welt (GS 45). Von ihr und der sich immer weiter ent
faltenden menschlichen Vernunft hat sie die Norm der Gleichberechtigung und Gleich
behandlung von Mann und Frau erhalten, die sich aus der Idee der Gleichwertigkeit aller 
Menschen ergibt, setzt sie aber bei sich selbst nicht um, obwohl laut Konzil „die grundle
gende Gleichheit aller Menschen immer mehr zur Anerkennung gebracht werden muss“ 
(GS 29). Die Diskriminierung der Frauen lässt sich nicht nur nicht mit der heutigen Welt, 
sondern vor allem auch nicht mit dem künftigen Reich Gottes vereinbaren. Wie will die 
Kirche die „Gebote der Liebe, der Demut und der Selbstverleugnung“ Jesu Christi hal
ten und gemäß seiner Sendung das Reich Gottes in allen Völkern „begründen“, wie kann 
sie „Keim und Anfang dieses Reiches auf Erden“ darstellen (LG 5), wie soll ihre eigene 
“Bestimmung“ dieses Reich Gottes sein (LG 9), das ein Reich vollkommener Gleichwer
tigkeit und Gerechtigkeit ist, wenn sie in ihren eigenen Reihen die Ungleichbehandlung 
und Ungerechtigkeit perpetuiert? 

Auch kann sich beispielsweise jemand, der grundsätzlich gegen die Anerkennung der 
Ämter evangelischer Kirchen und gegen die Eucharistiegemeinschaft mit evangelischen Chris
ten ist, auf den Artikel 22 in Unitatis redintegratio fixieren, der diesen getrennten kirchli
chen Gemeinschaften wegen des Fehlens des Weihesakraments die ursprüngliche und 
vollständige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums abspricht. Aber er distanziert 
sich damit von der Zielsetzung der Ökumenischen Bewegung, zu der sich die Kirche in 
Unitatis redintegratio eindeutig bekennt. 

Wer partout an der Heilsnotwendigkeit der sichtbaren Kirche für den Einzelnen festhal
ten will, kann sich auf Artikel 14 in Lumen gentium stützen, in dem gesagt wird, dass die 
Menschen, die um die Heilsnotwendigkeit der Kirche wissen, aber nicht in sie eintreten 
oder in ihr bleiben wollen, nicht gerettet werden. Aber er berücksichtigt dann nicht die 
Einschränkung beziehungsweise Aufhebung des Prinzips „Kein Heil außerhalb der Kir
che“ im Artikel 16, in dem ebenso klar gesagt wird, dass die Menschen, die ohne Schuld 
das Evangelium Christi und seine Kirche nicht kennen, das Heil erlangen können. Nach 
dem Heilsplan Gottes muss es die Kirche als solche geben, und diese ihre allgemeine 
Heilsnotwendigkeit leitet sich von der Menschwerdung des Gottessohnes her. Da der Be
griff „notwendig“ keine Ausnahmen zulässt und eine Heilsnotwendigkeit der sichtbaren 

635 Kap. 2.3.2.2. 
636 Kap. 2.3.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 135 

Kirche für alle einzelnen Menschen in Artikel 16 gerade ausgeschlossen wird, kann die 
„Heilsnotwendigkeit“, von der im Artikel 14 die Rede ist – will man einen glatten Wider
spruch vermeiden – nur im Sinne der „Heilsbedeutung“ verstanden werden: Wer um die 
Heilsbedeutung der Kirche weiß, aber nicht in sie eintritt oder in ihr bleibt, kann nicht 
gerettet werden. Das hieße freilich, dass vielen Menschen, die aus der Kirche austreten, 
hier die Hölle angedroht wird, da sie um die Heilsbedeutung der Kirche, nämlich um ih
re Heilsmittel der heiligen Schrift und der Sakramente wissen. Es wäre dann allerdings 
eine eigenartige Religionsfreiheit, die das Konzil in Dignitatis humanae den Menschen 
gewährt: Jeder hat das Recht, die christliche Religion zu verlassen und einer anderen Re
ligion beizutreten, aber er muss wissen, dass ihn dies das ewige Leben kostet! 

Die wesentliche Aussage des Konzils bezüglich der Heilsnotwendigkeit der Kirche ist 
daher nicht in Artikel 14, sondern in Artikel 16 in Lumen gentium zu sehen. In ihm beginnt 
die katholische Kirche das Prinzip „Kein Heil außerhalb der Kirche“637 und damit das 
Prinzip der Heilsnotwendigkeit der Kirche für einzelne Menschen aufzugeben, andere 
Religionen als Heilswege anzuerkennen und sogar religiös nichtglaubenden Menschen ei
ne echte Heilsmöglichkeit einzuräumen. 

1.3.4.5 Grundsätzliches zu Wandel und Reform in der römisch-katholischen Kirche 
Seit dem Ersten Vatikanischen Konzil gibt es in der römisch-katholischen Kirche nicht 
nur Tendenzen wie die, das Bischofskollegium gegenüber dem Papst wieder aufzuwer
ten oder die Unfehlbarkeit des Glaubenssinns der Gläubigen hervorzuheben638, sondern 
auch die gegenteilige zentralistische Tendenz, die Unfehlbarkeit des päpstlichen Lehr
amtes in zweifacher Hinsicht auszuweiten. Wurde auf dem Konzil 1870 die Unfehlbar
keit noch formal auf kirchliche Definitionen (Dogmen) und inhaltlich auf Offenbarung be
schränkt639, haben spätere Päpste versucht, auch für Lehrentscheidungen, die formal un
terhalb von Dogmen liegen – etwa für Enzykliken, Apostolische Schreiben und Katechis
men – und inhaltlich nicht im Offenbarungsgut selbst enthalten sind, sondern mit ihm 
nur notwendig zusammenhängen, Unfehlbarkeit zu beanspruchen. Nicht nur das au
ßerordentliche Lehramt des Papstes bei ex cathedra-Entscheidungen und des Bischofs
kollegiums bei ökumenischen Konzilien sowie das ordentliche Lehramt des Bischofskol
legiums bei weltweitem, vom Papst als seinem Haupt festgestellten Konsens640, sondern 
auch das ordentliche Lehramt des Papstes sollte mehr und mehr als unfehlbar gelten. 
So hat etwa Pius XII. in der Enzyklika Humani generis 1950 festgestellt: „Man darf auch 
nicht meinen, das, was in den Enzykliken vorgelegt wird, erfordere an sich keine Zustim
mung, weil die Päpste in ihnen nicht die höchste Vollmacht ihres Lehramtes ausüben. 
Dies wird nämlich vom ordentlichen Lehramt gelehrt; auch von ihm gilt jenes Wort: ,Wer 
euch hört, hört mich‘ [Lk 10,16].“641 Mit anderen Worten: Auch bei Enzykliken lehren die 
Päpste mit göttlicher Autorität. Ebenso hat es bei der Enzyklika Humanae vitae, in der 
Paul VI. im Jahr 1968 jede Verwendung künstlicher Verhütungsmittel uneingeschränkt 

637 DH 1351. 
638 II. Vatikanum, LG 12. 
639 DH 3011. 
640 Kap. 1.3.3.2. 
641 DH 3885. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

verworfen hat642, nicht an Theologen gefehlt, die diese Enzyklika für unfehlbar erklärt 
haben. Im Katechismus der Katholischen Kirche hat schließlich Papst Johannes Paul II. im 
Jahr 1992 auch den strengen Offenbarungsbezug des kirchlichen Dogmas lockern lassen, 
insofern dort steht, dass eine das christliche Volk zu einer unwiderruflichen Glaubens
zustimmung verpflichtende Form des Dogmas nicht nur dann vorliegt, wenn die vorge
legten Lehren „in der göttlichen Offenbarung enthalten sind“, sondern auch, wenn sie 
mit Offenbarungswahrheiten bloß „in einem notwendigen Zusammenhang stehen“.643 

Diese schleichende Tendenz, die Unfehlbarkeit kirchlicher Lehre immer weiter aus
zudehnen, sollte reformwillige Katholiken jedoch weder erschrecken noch entmutigen. 
Denn wie die Geschichte lehrt, hat sich die Kirche nicht nur in der Liturgie, in der pas
toralen Praxis oder im Kirchenrecht, sondern auch in ihrer dogmatischen Lehre immer 
wieder gewandelt. Bereits das oben genannte Beispiel von der Heilsnotwendigkeit der 
Kirche macht deutlich, dass eine Hermeneutik, die das Zweite Vatikanische Konzil aus
schließlich im Sinne einer strikten Kontinuität zwischen vorkonziliarer und nachkonzi
liarer Lehre der Kirche deuten will, verfehlt ist. Denn mit der Lehre, auch Nichtchristen 
könnten das ewige Heil erlangen644, widerspricht das Vatikanum II der Lehre des Konzils 
von Florenz (1431–1447), dass keiner, der nicht an Jesus Christus als den Mittler zwischen 
Gott und den Menschen glaubt, von der Herrschaft des Teufels befreit wird645 und dass 
niemand, der sich außerhalb der katholischen Kirche befindet des ewigen Lebens teil
haftig werden kann, sondern alle, die sich nicht vor ihrem Lebensende der katholischen 
Kirche angeschlossen haben, in das ewige Feuer, das dem Teufel und seinen Engeln be
reitet ist, wandern werden646, kurz, dass niemals ein Nichtchrist das Heil erlangen kann. 
Das spätmittelalterliche Konzil ging als 17. ökumenisches Konzil in die Kirchengeschich
te ein. Seine Formulierung: „Die hochheilige römische Kirche […] glaubt fest, bekennt 
und lehrt/verkündet“647, legt nahe, dass Papst Eugen IV. zusammen mit den Konzilsvä
tern hier eine unfehlbare Wahrheit des katholischen Glaubens feierlich verkünden woll
te. Auch sonst spricht historisch alles dafür, dass diese Aussage als definitive Lehre ge
meint war und dem entspricht, was seit dem 19. Jahrhundert lehramtlich als „Dogma“ 
bezeichnet wird.648 Damit hat der Papst zusammen mit den Bischöfen auf dem II. Vati
kanum eine für unfehlbar gehaltene, theologisch höchst bedeutsame katholische Glau
benslehre in einem wesentlichen Punkt geändert. 

Auf dem Konzil von Florenz wurde ebenfalls lehramtlich eindeutig festgelegt, die 
Materie (d. h. das äußere Zeichen) des Weihesakraments bestehe in der Übergabe der Ge
räte, wobei diese bei der Priesterweihe Kelch und Hostienschale sind.649 Das revidier
te Papst Pius XII. im Jahr 1947 kraft höchster Apostolischer Autorität in der Apostoli
schen Konstitution Sacramentum ordinis, indem er erklärte, die Handauflegung sei die Ma

642 DH 4476. 
643 KKK 88. 
644 LG 16. 
645 DH 1347. 
646 DH 1351. 
647 DH 1347 1351. 
648 Vgl. Daufratshofer 16–18; 393–369; 565–567. 
649 DH 1326. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 137 

terie des Weihesakraments, und zwar die einzige.650 Wie das Beispiel von der Heilsmög
lichkeit von Nichtchristen zeigt auch diese Änderung der Materie des Weihesakraments 
von der Überreichung der Instrumente zurück zur Handauflegung: „Auch eine unfehl
bar verkündete Lehre kann verändert werden, wenn es die Rahmenbedingungen erfor
dern.“651 Die Behauptung, es gebe eine ununterbrochene Kontinuität päpstlicher Lehr
verkündigung dürfte sich nicht nur für das fehlbare ordentliche Lehramt, also für En
zykliken und alle Äußerungen unterhalb von Dogmen, sondern auch für das unfehlba
re ordentliche und außerordentliche Lehramt aus historischen Gründen nicht aufrecht
erhalten lassen. Kein Geringerer als Papst Pius XII. selbst hat die Annahme einer unun
terbrochenen Kontinuität kirchlicher Lehre ausdrücklich zurückgewiesen, als er in Sa
cramentum ordinis festgestellt hat, alle wüssten, „dass die Kirche Bestimmungen, die sie 
getroffen hat, auch abändern oder aufheben kann“652. 

Mit großem Aufwand hat jedoch das Lehramt seit Beginn des 20. Jahrhunderts ver
sucht, den Eindruck zu erwecken, als wolle es bloß das Alte bewahren. Daraus erklärt 
sich, warum es sich mit Neuem, das sich aus einer Korrektur des Alten ergibt, so schwer
tut. Nach Michael Seewald lassen sich drei Weisen unterscheiden, wie es die Glaubens
lehre in der Vergangenheit tatsächlich weiterentwickelt hat.653 Eher selten hat es sich selbst 
korrigiert, wie das ganz offenkundig bei der Lehre von der Weihematerie durch Papst Pius 
XII. der Fall war, aber auch in jüngerer Zeit geschehen ist, als Papst Franziskus im Jahr 
2018 den Katechismus der katholischen Kirche hinsichtlich der Lehre zur Todesstrafe verän
dert hat. Hieß es im 1993 veröffentlichten Text, die öffentliche Gewalt habe das Recht, 
„der Schwere des Verbrechens angemessene Strafen zu verhängen, ohne in schwerwie
gendsten Fällen die Todesstrafe auszuschließen“654, heißt es nun, „dass die Todesstrafe 
unzulässig ist, weil sie gegen die Unantastbarkeit und Würde der Person verstößt“655. Es 
ist also grundsätzlich möglich, dass sich die Kirche nicht nur in belanglosen, sondern 
in bedeutenden Fragen ausdrücklich selbst korrigiert. Da aber „offen benannte Autokor
rekturen innerkirchliches Konfliktpotential mit sich bringen und der Aura des defini
tiv Unabänderlichen, mit dem das Lehramt sich umgibt, nicht zuträglich sind, werden 
meist andere Modi der Lehrentwicklung bevorzugt“656. So wurde versucht, einstmals Ge
lehrtes durch gezieltes Vergessen zu korrigieren. Um die universale Erlösungsbedürftigkeit 
aller Menschen im Rahmen der Erbsündenlehre festhalten zu können, hat etwa Pius XII. 
noch 1950 den Monogenismus, der die Abstammung aller Menschen von einem einzigen 
Paar (Adam und Eva) annimmt, als notwendig erachtet und mit höchster Verbindlichkeit 
in der Enzyklika Humani generis vorgetragen.657 Diese Lehre wurde später stillschwei
gend fallengelassen und der Monogenismus nicht mehr lehramtlich vertreten. „Um die 

650 DH 3859. 
651 Daufratshofer 567. 
652 Zit. nach Daufratshofer 563. 
653 Vgl. Seewald: Reform, 67–110. 
654 KKK 2266. 
655 Neuer KKK 2267. 
656 Seewald: Reform, 87. 
657 DH 3897. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Illusion eigener Irrtumslosigkeit zu bewahren, ist das Lehramt also auf die Fähigkeit des 
Vergessens bei den von ihm Belehrten angewiesen.“658 

Schließlich wurde auch versucht, Neuerungen zu verschleiern, indem Neues schlicht 
als Altes ausgegeben und so der Anschein gleichbleibender Lehre erzeugt wurde. Promi
nentes Beispiel dafür ist die Haltung der katholischen Kirche zur Religions- und Gewis
sensfreiheit.659 Während die Kirche schon sehr früh diese Freiheit abgelehnt hat, hat das 
Zweite Vatikanische Konzil in Dignitatis humanae (DiHu 2) erklärt, „dass die menschli
che Person das Recht auf religiöse Freiheit hat“, ohne die von ihm vollzogene Wende an 
irgendeiner Stelle zu thematisieren. Denn das wäre „dem Eingeständnis gleichgekom
men, dass das Lehramt sich in einer wichtigen Frage – und zwar über einen Zeitraum 
von knapp anderthalb Jahrtausenden – kapital geirrt hat“660. Stattdessen hat man er
klärt, dieses Recht habe seine Grundlage „in der Würde der Person“ und die Lehre von 
der Freiheit habe „ihre Wurzeln in der göttlichen Offenbarung“ (DiHu 9). Damit hat das 
Lehramt seine Position stillschweigend nicht nur graduell, sondern prinzipiell verändert 
und gleichzeitig so getan, „als ob es das, was es erst seit kurzem lehrt, schon immer ge
lehrt hätte“661. 

All das bedeutet: 

„Das immer wieder propagierte Narrativ der Kontinuität kirchlicher Lehre, das zutiefst 
mit dem Selbstanspruch und Selbstbild des Lehramts verwoben war, erweist sich als 
Fiktion. Damit dürfte die selbst fast zum Dogma erhobene Kontinuität des katholi
schen Lehramts als Konstrukt entlarvt sein. Im Gegenteil: Weiter- oder Zurückentwick
lungen der kirchlichen Lehre waren schon immer gängiger Usus. Gerade im Bereich der 
Morallehre war dies keine Seltenheit […].“662 

Weil die Kirche mit ihren auf Offenbarung bezogenen und autoritativ vorgelegten Glau
benslehren (Dogmen im weiten Sinn) nicht nur den Wahrheitsgehalt des Evangeliums 
immer präziser zu fassen sucht, sondern auch zeitgemäß auszudrücken hat, kann und 
muss sie diese grundsätzlich weiterentwickeln. Dabei ist ihr Spielraum für Veränderung 
„größer als manche meinen. Denn die Kirche ist nur deshalb die, die sie heute ist, weil sie 
Kontinuität und Diskontinuität zu verbinden wusste. Mit anderen Worten: weil sie sich 
entwickelt hat, um das ihr anvertraute Evangelium stets neu in die Gegenwart, die Ort 
und Ziel ihrer Sendung ist, hineinzutragen.“663 Nur weil die Kirche sich immer wieder 
reformiert und dabei Diskontinuitäten in Kauf genommen hat, konnte sie überhaupt die 
Kontinuität in ihrem Auftrag sichern und so ihre Identität wahren.664 

Die Auffassung, kirchliche Lehre sei unfehlbar und darum im Prinzip unwandelbar, 
lässt sich somit nur sehr eingeschränkt aufrechterhalten. Selbstverständlich kann katho
lisches Glaubensgut nicht beliebig verändert werden. Ein Papst, der innerhalb der „Hier

658 Seewald: Reform, 95. 
659 Vgl. ebd. 97. 
660 Ebd. 106. 
661 Ebd. 109. 
662 Daufratshofer 562. 
663 Seewald: Dogma im Wandel, 20. 
664 Vgl. Kopp 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 139 

archie der Wahrheiten“665 höchste Wahrheiten, wie sie insbesondere in den Glaubensbe
kenntnissen festgehalten sind, lehramtlich bestreiten wollte, zum Beispiel offiziell be
haupten würde, Gott sei nicht Vater, Sohn und Heiliger Geist, Jesus Christus sei nicht von 
den Toten auferstanden oder der Heilige Geist wirke nicht in Kirche und Welt, könnte 
und müsste als Häretiker seines Amtes enthoben werden. Alle anderen Lehren, die deut
lich unterhalb solcher geoffenbarten Grundwahrheiten anzusiedeln sind, kann das Lehr
amt im Prinzip ändern, wenn es das will. Es ist keine Frage des Könnens, sondern des 
Wollens. So könnte „auch die Entscheidung des strikten Verbots der Priesterweihe von 
Frauen, die Johannes Paul II. im Jahr 1994 durch das Apostolische Schreiben ,Ordinatio 
sacerdotalis‘ lehramtlich traf und die seitdem wiederholt bekräftigt wurde, […] verändert 
werden, wenn die Umstände der Zeit es verlangen würden“666 – zumal es sich bei die
ser Lehre nicht um ein Dogma im engsten Sinn einer päpstlichen ex-cathedra-Definition 
handelt. Wie Seewald feststellt, gehört diese Entscheidung667 formal „in genau dieselbe 
Kategorie wie der Monogenismus. Es handelt sich um eine Lehre aus dem sogenannten 
Sekundärbereich der Offenbarung, also eine kirchliche Festlegung, die selbst nicht den 
Anspruch erhebt, geoffenbart zu sein, aber notwendig mit einer Offenbarungswahrheit 
verknüpft zu sein behauptet.“668 Kundige Katholiken könnten sich daher fragen: „Droht 
dem definitiven Ausschluss der Frauenordination vielleicht dasselbe Schicksal wie dem 
Monogenismus?“669 

Literatur 

Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK], 1993. 
Michael Seewald: Dogma im Wandel. Wie Glaubenslehren sich entwickeln, 2018. 
Michael Seewald: Reform – Dieselbe Kirche anders denken, 2019. 
Stefan Kopp (Hg.): Kirche im Wandel. Ekklesiale Identität und Reform, 2020. 
Matthias Daufratshofer: Das päpstliche Lehramt auf dem Prüfstand der Geschichte. Franz 

Hürth SJ als „Holy Ghostwriter“ von Pius XI. und Pius XII., 2021. 

1.3.4.6 Die römisch-katholische Kirche als geistliche, entklerikalisierte 
und ökumenische Kirche der Armen? 

Bereits wenige Jahre nach dem II. Vatikanischen Konzil hat Karl Rahner in seinem Werk 
Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance (1972) skizziert, in welche Richtung sich 
eine reformwillige Kirche entwickeln könnte und sollte. Wegen der nach wie vor hohen 
Aktualität seien an dieser Stelle seine damaligen Vorschläge leicht ergänzt und abgeän
dert in Erinnerung gerufen. 

665 II. Vatikanum, UR 11. 
666 Daufratshofer 566. 
667 DH 4983. 
668 Seewald: Reform, 96 (vgl. KKK 88). 
669 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Will die Kirche Kirche Gottes sein, muss sie eine geistliche Kirche sein, die in all ihren 
Vollzügen Menschen hilft, nichts Geringeres als Gott zu suchen und zu finden, ein unbe
dingtes Vertrauen zum barmherzigen Vater zu entwickeln, Jesus Christus zu begegnen 
und in freundschaftlicher Beziehung mit ihm zu leben, sich dem Heiligen Geist zu öff
nen und sein Wirken auch in anderen Menschen und in der Welt wahrzunehmen. 

Will die Kirche Zeichen der Geschwisterlichkeit im Reich Gottes sein, muss sie ei
ne entklerikalisierte Kirche sein, in der es zwar noch die Leitungsämter des sakramental 
geweihten Diakons, Priesters und Bischofs, aber keinen Klerikalismus als überhebliche 
Haltung und keinen klerikalen Stand von Geistlichen gegenüber einem niedrigeren, we
niger heiligen Stand von „ungeistlichen Laien“ mehr gibt, in der höhere Ämter nicht nur 
von unverheirateten, sondern genauso gut von verheirateten Männern ausgeübt werden 
können, in der sämtliche Ämter nicht nur Männern, sondern zunehmend auch Frauen 
offenstehen. 

Um Klerikalismus zurückzudrängen und Gläubige, die nicht zur Leitung der Kirche 
gehören, zu würdigen, vergleicht Rahner die Kirche mit einem Schachverein: 

„Es ist wirklich in der Kirche so wie in einem Schachverein: Die wirklich den Verein 
Tragenden und ihm Sinn Gebenden sind die Mitglieder in dem Maße, in dem sie gut 
Schach spielen. Die Hierarchie der Vereinsleitung ist notwendig und sinnvoll, wenn 
und soweit sie der Gemeinschaft der Schachspieler und ihrer ,Hierarchie‘ dient und 
nicht meint, mit dieser identisch zu sein und auch schon vi muneris [kraft des Amtes] 
am besten Schach spielen zu können. So ist auch in der Kirche das Amt zu respektie
ren, aber die Liebenden, die Selbstlosen, die Prophetischen in der Kirche machen die 
eigentliche Kirche aus, diese sind noch längst nicht immer identisch mit den Amtsträ

gern, auch wenn es zum katholischen Glauben gehört, dass Gottes Geist in der Kirche 
ein absolutes Schisma zwischen Geistträgern und Amtsträgern zu verhindern weiß und 
darum, aber nur so letztlich, auch dem Amt in der Kirche in seiner gesellschaftlichen 
Funktionalität so etwas wie Geistbegabung zukommt.“670 

Will die Kirche Zeichen der Einheit der Christen sein, muss sie eine ökumenische Kir
che sein, die möglichst bald allen, die an die Realpräsenz Christi glauben, eucharisti
sche Gastfreundschaft anbietet, die die Ämter anderer Kirchen voll anerkennt, die die 
volle Eucharistiegemeinschaft (mit uneingeschränkter Interkommunion und Interzele
bration) anstrebt und in versöhnter Verschiedenheit mit den anderen Kirchen schließ
lich auch sichtbar eins ist. 

Will die Kirche ein taugliches Werkzeug in den Händen Gottes sein, muss sie eine 
lernbereite Kirche sein, die die gottgewollte Weiter- und Höherentwicklung der menschli
chen Vernunft in Gestalt wissenschaftlichen, rechtlichen und sonstigen kulturellen Fort
schritts mit entsprechenden Standards erkennt, anerkennt und auf sich selbst anwen
det, die also bereit ist, von positiven Entwicklungen (in) der Welt zu lernen. 

Will die Kirche ihrem Auftrag durch Jesus Christus gerecht werden, muss sie auch 
immer wieder prophetische Kirche sein, die kritisch und mutig gegen ungerechte Struk
turen und zerstörerisches menschliches Handeln in der Welt ihre Stimme erhebt, die 

670 Rahner: Strukturwandel, 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 141 

Alternativen zu gängiger unmenschlicher und unverantwortlicher Meinung und Praxis 
entwirft und vorlebt. 

Will die Kirche Zeichen der Vorzugsliebe Gottes sein, muss sie eine Kirche der Armen 
sein, die sich entschieden auf die Seite der in der Welt Benachteiligten stellt, an ihrer 
Seite für eine Verbesserung ihrer Situation kämpft, mit ihnen das Leben teilt. Die Kirche 
ist zwar die Kirche aller, aber die Armen müssen einen besonderen Platz in ihr haben. 

Die Kirche von morgen wird eine entklerikalisiert-geschwisterliche, ökumenische, 
lernbereite und prophetische Kirche sein. Sie wird vor allem eine geistliche Kirche sein 
– ein „Ort“, an dem Menschen Gott begegnen können – und eine Kirche der Armen – 
eine Gemeinschaft, die sich besonders den Armen zuwendet –, sie wird, kurz gesagt, 
eine jesuanische Kirche sein oder sie wird kaum mehr sein. 

Etwa fünfzig Jahre später wird Papst Franziskus auf seine Weise das Anliegen einer 
geistlichen und geschwisterlichen Kirche, die besonders für die Armen da ist, aufgreifen, 
indem er die Kirche auf einen synodalen Weg zu bringen sucht.671 

Literatur 

Karl Rahner: Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance. Mit einer Einleitung von 
Michael Seewald, 2019. 

1.3.5 Das Konzil der Orthodoxen Kirche im Jahr 2016 

Nach fast 1300 Jahren ohne Konzil fand in der Pfingstwoche des Jahres 2016 auf Kreta Das 
Heilige und Große Konzil der Orthodoxen Kirche statt. Eine Woche lang berieten die Führer 
und Delegationen der anwesenden autokephalen orthodoxen Kirchen unter der Leitung 
seiner Allheiligkeit Patriarch Bartholomaios, um sich als Orthodoxe Kirche in der heu
tigen Zeit zu positionieren und Stellung zu aktuellen Problemen der Welt zu beziehen. 
Weil sich die Kirchen von Antiochia, Bulgarien, Georgien und Russland nicht beteiligten, 
wurde aus dem, was als Panorthodoxes Konzil gedacht war, am Ende nur ein Orthodoxes 
Konzil, dessen Botschaft (Kap. 1.3.5.1) und dessen Texte über den Auftrag der Orthodo
xen Kirche in der heutigen Welt (Kap. 1.3.5.2) sowie über ihre Beziehungen zur übrigen 
christlichen Welt (Kap. 1.3.5.3) hier zusammengefasst werden. 

Literatur 

Barbara Hallensleben (Hg.): Einheit in Synodalität. Die offiziellen Dokumente der Orthodoxen 
Synode auf Kreta 18. bis 26. Juni 2016, 2016. 

671 Kap. 1.3.8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

1.3.5.1 Die Botschaft des Konzils 
In seiner Botschaft drückt das Konzil die Gewissheit aus, „dass die Kirche nicht für sich 
selbst lebt“, sondern das Evangelium zu bezeugen und der ganzen Welt die Gaben Gottes 
zu bieten hat: „Liebe, Frieden, Gerechtigkeit, Versöhnung, die Kraft des Kreuzes und der 
Auferstehung und die Erwartung des ewigen Lebens“672. 

Sein wichtigstes Anliegen sah das Konzil darin, die Einheit der Orthodoxen Kirche zu 
verkünden: „Gegründet auf der Eucharistie und der apostolischen Nachfolge ihrer Bi
schöfe, muss die bestehende Einheit gestärkt werden, um neue Früchte zu tragen“ (1).673 
Die Kirche ist eine göttlich-menschliche Gemeinschaft, keine Föderation autokephaler 
Kirchen. Sie „ist, getreu der einmütigen apostolischen Tradition und ihrer sakramenta
len Erfahrung, die authentische Fortsetzung der einen, heiligen, katholischen und apos
tolischen Kirche, wie sie im Glaubensbekenntnis bekannt ist und durch die Lehre der 
Kirchenväter bestätigt wird“ (1). Als solche lebt sie „aus dem Sakrament, aus der ,Göttli
chen Oikonomia‘ in ihrem sakramentalen Leben, mit der heiligen Eucharistie in seiner 
Mitte“ (1). 

Damit versteht sich die Orthodoxe Kirche als Fortsetzung der ursprünglichen Kirche 
und bekennt sich zur Eucharistie als ihrer Mitte. Die Konziliarität zieht sich durch ihre ge
samte Organisation und bestimmt ihren Weg, weshalb auch der Vorschlag unterbreitet 
wurde, aus dem Konzil „eine regelmäßige Institution zu machen und es alle sieben oder 
zehn Jahre einzuberufen“ (1). 

Wenn die Kirche die Eucharistie feiert und für die ganze Welt betet, muss sie die 
„Liturgie nach der Göttlichen Liturgie“ weitertragen und damit Zeugnis für den Glau
ben ablegen. Für sie bleibt die „Neu-Evangelisierung des Volkes Gottes in den modernen 
säkularisierten Gesellschaften und die Evangelisierung derer, die Christus noch nicht 
kennen gelernt haben“, eine unaufhörliche Verpflichtung (2). 

Großen Wert legt sie dabei auf den Dialog mit nichtorthodoxen Christen. Doch darf das 
„niemals einen Kompromiss in Glaubensfragen“ einschließen (3). Ausbrüche von Fun
damentalismus hält sie für den „Ausdruck einer krankhaften Religiosität“. Dementspre
chend verurteilt sie jede Gewalt im Namen von Religion und appelliert an alle Beteiligten, 
„unverzüglich systematische Anstrengungen zu unternehmen, um ein Ende der militä
rischen Auseinandersetzungen im Nahen Osten zu erreichen“ (4). 

An der modernen Säkularisierung kritisiert sie, „die Autonomie des Menschen von 
Christus und vom spirituellen Einfluss der Kirche erreichen zu wollen“ (5). Auch be
trachtet sie im Gegensatz zum zeitgenössischen Eheverständnis die unauflösliche 
liebende Verbindung von Mann und Frau als „ein großes Geheimnis … Christi und der 
Kirche“ und hebt den Wert der Selbstbeherrschung hervor (6). Das asketische Ethos ist 
für sie „ein Merkmal des christlichen Lebens in all seinen Ausprägungen“ (6). 

Die Orthodoxe Kirche will wissenschaftliche Forschung nicht bevormunden und nicht 
zu jeder wissenschaftlichen Frage Stellung nehmen. 

672 Übersetzung dieses Dokuments und der anderen Dokumente ins Deutsche durch Erzpriester Radu 
Constantin Miron. 

673 Die Nummern der betreffenden Dokumente werden in runden Klammern im Haupttext angege
ben. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 143 

„Sie dankt Gott, der den Wissenschaftlern die Gabe verleiht, unbekannte Dimensionen 
der göttlichen Schöpfung sichtbar zu machen. Die moderne Entwicklung der Natur
wissenschaften und der Technik führt zu radikalen Veränderungen in unserem Leben. 
Dies bringt erhebliche Vorteile mit sich, wie die Erleichterung des täglichen Lebens, 
die Behandlung von schweren Krankheiten, leichterer Zugänge zur Kommunikation 
und Weltraumforschung und so weiter. Trotzdem gibt es auch viele negative Folgen 
wie die Manipulation der Freiheit, den allmählichen Verlust von wertvollen Traditio
nen, die Zerstörung der natürlichen Umwelt und die Infragestellung von moralischen 
Werten“ (7). 

Zusammen mit ihrem Respekt vor der Freiheit der wissenschaftlichen Forschung weist 
die Kirche auf die Gefahren hin, „die in manchen wissenschaftlichen Errungenschaften 
schlummern, und betont die Würde des Menschen und seine göttliche Bestimmung“ (7). 

Für die Kirche ist klar, dass die heutige ökologische Krise geistige und moralische Ur
sachen hat: 

„Ihre Wurzeln sind verbunden mit Gier, Geiz und Egoismus, die zu einem gedanken
losen Verbrauch natürlicher Ressourcen führen, dem Ausstoß von Schadstoffen in die 
Atmosphäre und zum Klimawandel. Die christliche Antwort auf das Problem verlangt 
Reue für die Misshandlungen, eine asketische Geisteshaltung als Gegenpol zu einer 
Überflussgesellschaft und zugleich die Pflege des Bewusstseins, dass der Mensch ein 
,Verwalter‘ und kein Besitzer der Schöpfung ist. Die Kirche hört nie auf zu betonen, dass 
künftige Generationen ebenfalls ein Recht auf die natürlichen Ressourcen haben, die 
der Schöpfer uns gegeben hat“ (8). 

Auch stellt sich die Kirche gegen Bestrebungen, „die Wirtschaft zum Selbstzweck zu er
heben und ihr Vorrang gegenüber menschlichen Grundbedürfnissen einzuräumen. Der 
Fortschritt der Menschheit ist nicht nur mit einer Erhöhung des Lebensstandards oder 
der wirtschaftlichen Entwicklung auf Kosten der geistigen Werte verknüpft“ (9). Die Kir
che „mischt sich nicht in die Politik ein. Ihre Stimme bleibt vernehmbar, aber auch pro
phetisch, als förderliche Intervention zum Wohl des Menschen“ (10). Die Menschenrechte 
müssen heute im Mittelpunkt der Politik stehen, nicht zuletzt der Schutz der Religions
freiheit. 

Besonders wendet sich die Kirche an junge Menschen, „die nach der Fülle des Lebens 
suchen, das reich an Freiheit, Gerechtigkeit, Kreativität und Liebe ist“ (11). Sie lädt sie 
ein, „sich bewusst mit Seiner Kirche zu verbinden, der die Wahrheit und das Leben ist“ 
(11). 

1.3.5.2 Der heutige Auftrag der Orthodoxen Kirche 
In seinem Dokument über den Auftrag der Orthodoxen Kirche in der heutigen Welt bekennt 
sich das Konzil dazu, zu Gerechtigkeit, Freiheit, Geschwisterlichkeit und Liebe zwischen 
den Völkern und zur Überwindung der Rassendiskriminierungen und anderer Diskrimi
nierungen beitragen zu wollen. Die Kirche lebt zwar in der Welt, aber sie ist nicht von der 
Welt.674 Sie ist als Leib des menschgewordenen Logos Gottes „das Zeichen und Abbild 

674 Joh 17,11.14-15. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

des Reiches des dreifaltigen Gottes in der Geschichte“ und verkündet die „neue Schöp
fung“.675 Einen Vorgeschmack dieser neuen Schöpfung, das heißt der gewandelten Welt, 
erfährt sie „in der Person ihrer Heiligen, die durch ihre Askese und ihre Tugend bereits 
in diesem Leben Abbilder des Reiches Gottes geworden sind; sie beweisen und bekräfti
gen auf diese Weise, dass die Erwartung einer Welt des Friedens, der Gerechtigkeit und 
der Liebe keine Utopie ist, sondern ,Feststehen in dem, was man erhofft‘ (Hebr 11,1), was 
durch die Gnade Gottes und den geistlichen Kampf des Menschen möglich wird“. 

Die Kirche nimmt teil an den Nöten und existenziellen Problemen der Menschen; „sie 
heilt wie ihr Herr den Schmerz und die Wunden, welche das Böse in der Welt hervor
ruft, und gießt wie der gute Samariter Öl und Wein auf seine Wunden (Lk 10,34)“. Zu 
ihren zeitübergreifenden Aufgaben gehört es, gemäß dem letzten Auftrag Christi die 
Botschaft des Evangeliums zu verkünden.676 Dies geschieht nicht aggressiv, „sondern 
in Liebe, Demut und Respekt vor der Identität eines jeden Menschen und der kulturellen 
Besonderheit eines jeden Volkes“. 

Der Mensch ist „nach dem Bild und zur Ähnlichkeit Gottes“ erschaffen (I 1). Davon 
leitet sich der Wert der menschlichen Person ab. Der Zweck der Menschwerdung des Logos 
war und ist „die Vergöttlichung des Menschen“ (I 1). Christus hat in sich den alten Adam 
erneuert677, indem er den Menschen vergöttlicht hat. „Diese christliche Lehre über die 
Heiligkeit des Menschengeschlechts ist unerschöpfliche Quelle allen christlichen Bemü
hens zum Schutz des Wertes und der Würde der menschlichen Person“ (I 1). 

Die Freiheit ist „eines der größten Geschenke Gottes an den Menschen“ (II 1). Sie ver
setzt diesen in die Lage, „auf die geistliche Vollkommenheit zuzugehen, schließt aber 
zugleich die Gefahr des Ungehorsams, der autonomen Verselbstständigung gegenüber 
Gott und dadurch die Gefahr des Abfalls von ihm ein“ (II 1). Darin liegen die tragischen 
Folgen des Bösen in der Welt begründet: 

„die Säkularisierung, die Gewalt, der Sittenverfall, die krankhaften Phänomene der 
Einnahme von Betäubungsmitteln und der Abhängigkeiten insbesondere bei jungen 
Menschen, der Rassismus, die Aufrüstung, die Kriege und die daraus folgenden so
zialen Missstände, die Unterdrückung sozialer Gruppen, religiöser Minderheiten und 
ganzer Völker, die soziale Ungleichheit, die Einschränkung der Menschenrechte im 
Bereich der Gewissensfreiheit und insbesondere der Religionsfreiheit, die Desinfor
mation und die Manipulation der öffentlichen Meinung, das wirtschaftliche Elend, 
die ungleiche Verteilung der lebensnotwendigen Ressourcen oder gar ihr völliges 
Fehlen, der Hunger von Millionen unterernährter Menschen, die Vertreibungen von 
Bevölkerungen und der Menschenhandel, das Flüchtlingsproblem, die Zerstörung der 
Umwelt, die unkontrollierte Anwendung der Biotechnologie und der Biomedizin im 
Hinblick auf den Beginn, die Dauer und das Ende des menschlichen Lebens. All dies 
schürt die unermessliche Angst in der heutigen beunruhigten Menschheit“ (II 2). 

Angesichts dieser Situation hält es die Kirche für ihre Pflicht, „in ihrer Verkündigung, 
ihrer Theologie, ihrem Gottesdienst und ihrem pastoralen Wirken die Wahrheit der 

675 2 Kor 5,17. 
676 Mt 28,19. 
677 Vgl. Eph 2,15. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 145 

Freiheit in Christus zur Geltung zu bringen“ (II 3). Alles ist erlaubt, aber nicht alles 
nützt.678 „Freiheit ohne Verantwortung und Liebe führt letztendlich zum Verlust der 
Freiheit“ (II 3). 

Durch alle Zeiten hindurch bekennt und verkündet die Orthodoxe Kirche „die zen
trale Bedeutung des Friedens und der Gerechtigkeit für das Leben der Menschen“ (III 1).679 
Als „Leib Christi“680 betet sie stets für den Frieden der ganzen Welt. Es ist Christus, der 
„einen unaussprechlichen und von Ewigkeit vorbestimmten Frieden schafft und uns mit 
sich selbst und in sich mit dem Vater versöhnt“ (III 2). Die Gaben des Friedens und der 
Gerechtigkeit hängen aber auch von der Mitarbeit (Synergie) des Menschen ab. Deshalb 
betrachtet es die Kirche als ihre Pflicht, nach dem zu streben, was den Frieden und die 
Gerechtigkeit fördert. Auch möchte sie zur Heilung der Sünde beitragen. „Die Sünde 
ist eine geistige Krankheit, deren äußerliche Symptome Konflikte, Streitigkeiten, Ver
brechen und Kriege mit ihren tragischen Folgen sind. Die Kirche möchte nicht nur die 
äußerlichen Symptome dieser Krankheit heilen, sondern auch die Krankheit selbst, also 
die Sünde“ (III 4). Als Kirche Christi verurteilt sie „generell den Krieg, den sie als Folge 
des Bösen und der Sünde in der Welt betrachtet“ (IV 1) und der vom Kampf der Leiden
schaften im Innern des Menschen kommt.681 „Insbesondere bei Kriegen, in denen Mas
senvernichtungswaffen eingesetzt werden, sind die Folgen schrecklich, nicht nur weil 
der Tod eine unermessliche Zahl von Menschen trifft, sondern weil auch für die Überle
benden das Leben unerträglich wird“ (IV 1). Atomare, chemische, biologische und andere 
Waffen „schüren eine Atmosphäre der Angst und des Misstrauens und führen zu einem 
neuen Wettrüsten“ (IV 1). 

Die Kirche wendet sich gegen jede Diskriminierung. „Der Herr lehnt als König der Ge
rechtigkeit (Hebr 7,2–3) die Gewalt und die Ungerechtigkeit ab (Ps 10,5) und verurteilt 
den unmenschlichen Umgang mit dem Nächsten.682 In Seinem Reich, das bereits jetzt 
auf Erden in Seiner Kirche abgebildet wird und präsent ist, gibt es keinen Raum für Hass, 
Feindschaft und Intoleranz683“ (V 1). Die Position der Kirche ist daher in dieser Frage 
eindeutig. Sie glaubt, dass Gott „aus einem einzigen Menschen das ganze Menschen
geschlecht erschaffen hat, damit es die ganze Erde bewohne“ und dass es „nicht mehr 
Juden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau gibt; denn alle sind 
,eins‘ in Christus Jesus“.684 Auf die Frage „Und wer ist mein Nächster?“ antwortet Chris
tus mit dem Gleichnis des Guten Samariters und lehrt dadurch das Niederreißen jeder 
Trennwand der Feindschaft und der Vorurteile.685 Die Kirche bekennt darum, „dass jeder 
Mensch unabhängig von Hautfarbe, Religion, Herkunft, Geschlecht, Nationalität oder 
Sprache nach dem Bild und zur Ähnlichkeit Gottes geschaffen wurde und gleiche Rechte 
in der Gesellschaft genießt“ (V 2). Sie respektiert die Menschenrechte und die Gleichbe
handlung aller Menschen. 

678 1 Kor 10,23. 
679 H. d. V. 
680 1 Kor 12,27. 
681 Jak 4,1. 
682 Mk 25,41–46; Jak 2,15–16. 
683 Jes 11,6; Röm 12,10. 
684 Apg 17,26; / Gal 3,28. 
685 Lk 10,25–37. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Als ihre Aufgabe sieht es die Kirche an, die Liebe dienend zu bezeugen. Darum übt sie 
„ihren heilsamen Dienst in der Welt aus und sorgt tätig für alle Menschen, die Hilfe be
nötigen, die Hungernden, die Mittellosen, die Kranken, die Behinderten, die Alten, die 
Verfolgten, die Verschleppten, die Gefangenen, die Obdachlosen, die Waisen, die Opfer 
von Katastrophen und kriegerischen Auseinandersetzungen, des Menschenhandels und 
der heutigen Formen der Sklaverei“ (VI 1). Die Anstrengungen, die sie „zur Bekämpfung 
der Armut und der sozialen Ungerechtigkeit unternimmt, sind ein Ausdruck ihres Glau
bens und ihres Dienstes am Herrn selbst, der sich selbst mit jedem Menschen gleichge
setzt hat, besonders aber mit jenen, die in Not sind: ,Was ihr für einen meiner geringsten 
Brüder getan habt, das habt ihr mir getan‘ (Mt 25,40)“ (VI 1). 

Die Kirche kann gegenüber Konflikten und Feindseligkeiten, die zu Ungerechtigkeit und 
Ungleichheit in der Welt führen, Millionen Menschen ihrer Lebensgrundlagen berauben, 
zu einer Entwürdigung der menschlichen Existenz führen und massenhafte Migrations
bewegungen hervorrufen, und gegenüber den ökonomischen Zuständen, welche negativ die 
gesamte Menschheit beeinflussen, nicht indifferent bleiben: „Sie besteht auf der Not
wendigkeit, dass die Ökonomie nicht nur auf moralischen Werten beruhen muss, son
dern auch in der Praxis dem Menschen dienen muss“ (VI 3). Der Kampf gilt insbesondere 
der Armut: 

„Die Kluft zwischen Reichen und Armen vergrößert sich dramatisch wegen der Wirt

schaftskrise, die üblicherweise das Resultat eines grenzenlosen Gewinnstrebens sei
tens einiger ökonomischer Faktoren, der Anhäufung von Reichtum in den Händen we
niger und einer einseitigen ökonomischen Aktivität ist, die, weil sie ohne Gerechtigkeit 
und Sensibilität für den Menschen handelt, letztendlich nicht die wahren Bedürfnisse 
der Menschheit befriedigt. Eine lebensfähige Wirtschaft ist jene, welche die Effektivi
tät mit Gerechtigkeit und sozialer Solidarität verbindet“ (VI 4). 

Unter diesem Gesichtspunkt versteht die Kirche ihre besondere Verantwortung im 
Kampf gegen den Hunger und jede Form von Armut: 

„Ein derartiges Phänomen unserer Zeit, in der die Länder unter dem Regime einer glo
balisierten Wirtschaft leben, offenbart eine tiefe Identitätskrise der heutigen Welt, 
denn der Hunger bedroht nicht nur die göttliche Gabe des Lebens für ganze Völker, 
sondern er berührt auch die Größe und Heiligkeit der menschlichen Person und gleich
zeitig auch Gott selbst. Denn wenn die Sorge um unsere eigene Nahrung ein materiel

les Problem ist, so ist die Sorge um die Nahrung unseres Nächsten eine geistliche An
gelegenheit (Jak 2, 14–18). Daher ist es für alle orthodoxen Kirchen eine äußerst wich
tige Aufgabe, ihre Solidarität mit ihren armen Geschwistern zu bekunden und effektiv 
Hilfe für sie zu organisieren“ (VI 4f). 

Beunruhigt ist die Kirche vom „zunehmenden Aufzwingen einer konsumorientierten Le
bensweise, die über keine christlichen moralischen Werte verfügt. Dieser Konsumismus 
führt in Verbindung mit der säkularisierten Globalisierung tendenziell die Völker zum 
Verlust ihrer spirituellen Wurzeln, zu historischem Gedächtnisverlust und zu einem Ver

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 147 

gessen der eigenen Tradition“ (VI 7).686 In dem Zusammenhang kritisiert sie auch die 
Massenmedien, die nicht selten unter dem Stern einer liberalen Globalisierung stehen und 
sich so „zum Sprachrohr der Verbreitung des Konsumismus und der Unmoral“ machen 
(VI 8). Sie warnt „ihre Kinder vor der Gefahr einer Beeinflussung des Gewissens durch 
die Massenmedien und ihre Nutzung nicht zur Annäherung der Menschen und der Völ
ker, sondern zu ihrer Manipulation“ (VI 8). 

Bei der Verkündigung und Ausübung ihres Heilsauftrags begegnet die Orthodoxe 
Kirche immer häufiger den Auswirkungen der Säkularisierung. Sie ist daher berufen, „ihr 
prophetisches Zeugnis in der Welt neu zu formulieren und zu offenbaren“ (VI 9). Sie 
warnt auch davor, dass das Streben nach ständigem Wachstum des Wohlstands und der 
ungezügelte Konsum „zu einer nicht angemessenen Nutzung und zum Versiegen der 
natürlichen Ressourcen“ führen (VI 10). „Die ökologische Krise, die mit den klimatischen 
Veränderungen und der Erderwärmung zusammenhängt, macht die Pflicht der Kirche, 
mit den ihr zur Verfügung stehenden geistlichen Mitteln zur Bewahrung der Schöpfung 
Gottes vor den Folgen der menschlichen Unersättlichkeit beizutragen, noch zwingen
der. Die Gier nach Befriedigung materieller Bedürfnisse führt zu einer geistlichen Ver
armung des Menschen und zur Zerstörung der Umwelt“ (VI 11). 

In den Zeiten der Säkularisierung hält es die Kirche für besonders notwendig, „im 
Angesicht der geistigen Krise, welche die heutige Zivilisation kennzeichnet, die Heiligkeit 
des Lebens hervorzuheben. Das falsche Verständnis der Freiheit als Libertinismus führt zu 
einem Anstieg der Kriminalität, zur Zerstörung und Schändung jener Werte, die es zu re
spektieren gilt, zum Mangel an Respekt vor der Freiheit des Nächsten und der Heiligkeit 
des Lebens“ (VI 13).687 

Wie seit jeher richtet sich auch in der heutigen Zeit die prophetische und pastorale 
Stimme der Orthodoxen Kirche „an das Herz des Menschen“ und ruft diesen gemeinsam 
mit dem Apostel Paulus auf, bedacht zu sein, auf das „was immer wahrhaft, edel, recht, 
was lauter, liebenswert, ansprechend ist, was Tugend heißt und lobenswert ist“.688 Die 
Kirche verkündet „die opfernde Liebe unseres gekreuzigten Herrn“ als einzigen Weg zu 
einer Welt des Friedens, der Gerechtigkeit und der Liebe zwischen den Menschen und 
den Völkern, „also die unendliche Liebe des Dreifaltigen Gottes, des Vaters und des Soh
nes und des Heiligen Geistes“ (VI 15). 

1.3.5.3 Die Beziehung der Orthodoxen Kirche zu anderen Christen 
In seinem Dokument über die Beziehungen der Orthodoxen Kirche zur übrigen christlichen 
Welt betont das Konzil, dass die Orthodoxe Kirche in tiefem kirchlichem Selbstbewusst
sein glaubt, einen zentralen Platz im Prozess der Bewegung zur Einheit der Christen in 
der gegenwärtigen Welt zu haben. Die Kirche „gründet ihre Einheit auf der Tatsache ih
rer Gründung durch unseren Herrn Jesus Christus und der Gemeinschaft in der heiligen 
Dreiheit und in den Mysterien. Diese Einheit drückt sich in der apostolischen Sukzes
sion und der patristischen Überlieferung aus, und die Kirche lebt sie bis heute“ (2). Ihre 
Verantwortung und „ihre weltweite Mission im Hinblick auf die Einheit wurden durch 

686 H. d. V. 
687 H. d. V. 
688 Phil 4,8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

die Ökumenischen Konzilien ausgedrückt. Sie haben besonders die untrennbare Verbin
dung zwischen dem rechten Glauben und der Gemeinschaft in den Mysterien unterstri
chen“ (3). 

Indem die Orthodoxe Kirche unablässig für die „Einheit aller“ betet, hat sie immer 
den Dialog mit den von ihr Getrennten gefördert und sich immer um die Wiederherstel
lung der Einheit der Christen gemüht. „Von daher ist die Mitwirkung der Orthodoxen 
in der Bewegung für die Wiederherstellung der Einheit mit anderen Christen in der Ei
nen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche in keiner Weise der Natur und Ge
schichte der Orthodoxen Kirche fremd“ (4). Die gegenwärtigen bilateralen theologischen 
Dialoge, die die Orthodoxe Kirche heute führt, wie auch ihre Teilhabe an Bewegungen 
zur Wiederherstellung der Einheit der Christen „haben die Suche nach der verlorenen 
Einheit der Christen auf der Basis des Glaubens und der Überlieferung der Alten Kirche 
der sieben Ökumenischen Konzilien zum Ziel“ (5). 

Obwohl die Einheit, die der Kirche gemäß ihrer eigenen ontologischen Natur eigen 
ist, nicht zerstört werden kann, akzeptiert die Orthodoxe Kirche „den historischen Na
men anderer nicht-orthodoxer christlicher Kirchen und Konfessionen, glaubt aber zu
gleich, dass ihre Beziehungen mit ihnen auf einer sehr baldigen und richtigeren Klä
rung der gesamten ekklesiologischen Thematik durch diese aufgebaut sein müssen, be
sonders auf dem Feld der Lehre von den Mysterien, der Gnade des Priestertums und der 
apostolischen Sukzession im Ganzen“ (6). Mit ihrem Dialog mit anderen Christen sowohl 
auf bilateraler wie multilateraler Ebene und ihrer Teilhabe an der ökumenischen Bewe
gung der jüngeren Zeiten verfolgt sie ein objektives Ziel, „nämlich den Weg zur Einheit 
zu bereiten“ (6). Dabei übersieht sie „natürlich nicht die Schwierigkeiten, die damit ver
bunden sind, sondern versteht, welche Hindernisse auf dem Weg zu einem gemeinsa
men Verständnis der Überlieferung der Alten Kirche liegen“ (8). Deswegen baut sie nicht 
allein auf die menschlichen Kräfte der Teilnehmer, sondern hofft vor allem auf die Hilfe 
des Heiligen Geistes. 

Für die Orthodoxe Kirche ist es offensichtlich, „dass das allgemeine Ziel für alle theo
logischen Dialoge die letztendliche Wiederherstellung der Einheit im rechten Glauben 
und in der Liebe ist“ (12). Im Weltkirchenrat sieht sie eines der wichtigsten Organe in 
der Geschichte der ökumenischen Bewegung. „Einige Orthodoxe Kirchen waren unter 
seinen Gründern, und später sind alle seine Mitglieder geworden. Als ein strukturiertes 
interchristliches Organ erfüllt der Weltkirchenrat wie auch andere zwischenchristliche 
Organisationen und regionale Organe wie etwa die Konferenz Europäischer Kirchen und 
der Rat der Kirchen im Mittleren Osten, unbeschadet dessen, dass sie nicht alle christ
lichen Kirchen und Konfessionen einschließen, eine wichtige Aufgabe im Werk der Er
reichung der Einheit der christlichen Welt“ (16). In Treue zu ihrer Ekklesiologie und ge
mäß ihrer inneren Struktur und der Lehre der Alten Kirche der sieben Ökumenischen 
Konzilien nimmt die Orthodoxe Kirche „in organisatorischer Hinsicht an der Arbeit des 
Weltkirchenrates teil“, nimmt aber bei weitem nicht die Idee einer „Gleichheit der Kon
fessionen“ an und kann auch nicht die Einheit der Kirche „als einen interkonfessionellen 
Kompromiss“ akzeptieren (18). „In diesem Sinne kann die Einheit, die der Weltkirchen
rat anstrebt, nicht allein die Frucht theologischer Übereinkünfte sein, sondern muss die 
Frucht auch der Einheit des Glaubens sein, die im Mysterion bewahrt wird und in der 
Orthodoxen Kirche gelebt wird“ (18). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 149 

Die Orthodoxe Kirche ist der Ansicht, „dass jeglicher Versuch, die Einheit der Kir
che zu zerstören, die von einzelnen Personen oder Gruppen unter dem Vorwand einer 
irgendwie gearteten Bewahrung oder Verteidigung der wahren Orthodoxie unternom
men werden, zu verurteilen sind. Wie das ganze Leben der Orthodoxen Kirche bezeugt, 
ist die Bewahrung des wahren orthodoxen Glaubens nur möglich dank der konziliar-syn
odalen Struktur, die von alters her ein kompetentes und oberstes Kriterium der Kirche in 
Fragen des Glaubens darstellte689“ (22).690 

Darüber hinaus weiß die Orthodoxe Kirche um die Notwendigkeit, „einen in
terchristlichen theologischen Dialog zu führen, und ist von daher der Ansicht, dass 
dieser immer begleitet sein muss durch das Zeugnis gegenüber der Welt von Taten 
des gegenseitigen Verstehens und der Liebe, welche die unsagbare Freude der frohen 
Botschaft ausdrücken (1 Petr 1, 8), wobei jede Praxis des Proselytismus [Abwerben von 
Andersgläubigen], Uniatismus [aktive Mission in nicht-katholischen Ostkirchen zur 
Einigung mit Westkirche und Papst] oder anderer Erscheinungen des interkonfessio
nellen Antagonismus ausgeschlossen sein müssen“ (23). In diesem Verständnis hält sie 
es für wichtig, dass alle Christen, inspiriert durch gemeinsame wichtige Prinzipien des 
Glaubens, Anstrengungen unternehmen, eine einmütige Antwort auf jene schwierigen 
Probleme zu geben, die die heutige Welt stellt. „Diese Antwort muss begründet sein auf 
dem idealen Vorbild des neuen Menschen in Christus“ (23). Die Orthodoxe Kirche betet, 
„dass sich die Christen gemeinsam mühen, dass der Tag kommt, an dem der Herr die 
Hoffnung der Orthodoxen Kirchen erfüllt, dass ,eine Herde und ein Hirte‘ sei (Joh 10, 
16)“ (24). 

Zentrales Merkmal aller Dokumente des Konzils war, so lässt sich zusammenfassen, 
das Streben nach Einheit der Orthodoxen Kirche. Die Texte haben den fehlenden Regio
nalkirchen die Türen zur Teilnahme an kommenden Konzilien offengehalten. Bekannte 
strittige Themen wurden dabei ausgelassen. Der wichtige Fortschritt des Heiligen und 
Großen Konzils 2016 besteht im Bekenntnis der Orthodoxen Kirche zur konziliaren/syn
odalen Struktur. Das unterschied die Orthodoxe Kirche bislang von der römisch-katholi
schen Kirche. Insofern diese jedoch dank Papst Franziskus seit einigen Jahren dabei ist, 
die Synodalität bei sich (wieder)einzuführen, bietet sich hier eine Chance für Ökumene. 

1.3.6 Ökumene 

In diesem allgemeinen Abschnitt über die Ökumene werden zunächst christliche Kir
chen und Konfessionen kurz charakterisiert (Kap. 1.3.6.1) und dann die ökumenische Be
wegung und der Weltkirchenrat vorgestellt (Kap. 1.3.6.2), bis abschließend exemplarisch 
für gelebte und gelungene Ökumene die Geschichte der Gemeinschaft von Taizé bis zum 
Tod ihres Gründers gerafft erzählt wird (Kap. 1.3.6.3). 

689 Kanon 6 des II. Ökumenischen Konzils. 
690 H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

1.3.6.1 Christliche Kirchen und Konfessionen 
Im Mittelalter ist es zur Spaltung der Christenheit in die Ost- und die Westkirche gekom
men, in der Neuzeit durch die Reformation dann noch einmal innerhalb der Westkirche 
zur Spaltung in die katholische und in die evangelische Kirche, wobei die anglikanische 
Kirche zwischen beiden eine Mittelstellung einnimmt. Daher existiert die Kirche Jesu 
Christi heute real vor allem in drei verschiedenen Formen, die zugleich die Hauptkonfes
sionen bilden: als orthodoxe Kirche, als evangelische Kirche und als katholische Kirche, zu de
nen jeweils mehre Unterkirchen oder Unterkonfessionen gehören. Im Folgenden werden 
kurz die orthodoxen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.1), die katholischen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.2), die 
anglikanischen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.3) und die evangelischen Kirchen (Kap. 1.3.6.1.4) so
wie einige weitere Kirchen (Kap. 1.3.6.1.5) vorgestellt. 

1.3.6.1.1 Orthodoxe Kirchen 
Zu den orthodoxen Kirchen (im engeren Sinn) gehören die Kirchen, die sich im Ostteil des 
römischen Reiches entwickelt haben und das Christentum in der von Byzanz geprägten 
Form leben. Sie verstehen sich als die ursprüngliche Kirche, von der sich alle übrigen Kir
chen im Laufe der Geschichte abgespalten oder entfernt haben (so auch die römisch- 
katholische Kirche). Gemeinsam ist ihnen die Theologie der sieben ökumenischen Konzilien 
zwischen dem ersten und dem zweiten Konzil von Nicäa, aber auch das Amtsverständnis 
und das Spenden der sieben Sakramente. Heute pflegen sie in den meisten Ländern Ost
europas eine harmonische Symphonia zum Staat, einen „Zusammenklang“. 

Unter den kanonischen orthodoxen Kirchen gibt es autokephale (selbständige) und auto
nome (weniger selbständige) Kirchen. Sie stehen in voller Kommunion mit dem ökume
nischen Patriarchat von Konstantinopel und den anderen kanonischen Kirchen. Nicht- 
kanonische Kirchen haben sich hingegen irgendwann aus theologischen oder politischen 
Gründen von der Kommunion mit dem ökumenischen Patriarchat oder einer kanoni
schen Kirche getrennt. 

Während autokephale Kirchen rechtlich und geistlich völlig selbständig sind und ihr 
Oberhaupt selbst wählen, sind autonome Kirchen zwar bezüglich ihrer inneren Angele
genheiten bis zu einem gewissen Grade selbstständig, aber in mancher Hinsicht von ei
ner autokephalen Kirche abhängig. Je nach Größe und historischer Bedeutung kann eine 
autokephale Kirche den Titel Patriarchat, Erzbistum oder Metropolie tragen und wird ent
sprechend von einem Patriarchen, Erzbischof oder Metropoliten geleitet. An der Spitze 
einer autonomen Kirche steht ein Erzbischof oder ein Metropolit. 

In den orthodoxen Kirchen sind alle Bischöfe rechtlich und geistlich gleichgestellt. Ein 
Patriarch, Metropolit oder Erzbischof hat gegenüber einem Bischof keine höhere Auto
rität und keine Jurisdiktion im Gebiet eines anderen Bischofs, steht den Bischöfen sei
nes Gebiets aber als primus inter pares (Erster unter Gleichen) vor und vertritt die Kirche 
nach außen. Für die ganze Kirche bindende Entschlüsse können aber nur von der Ge
meinschaft der Bischöfe auf einem Konzil oder einer Synode getroffen werden. Innerhalb 
seines Gebiets hat jeder Bischof die geistliche Jurisdiktion. 

Zu den orthodoxen Kirchen zählen heute neun Patriarchate (vier altkirchliche und fünf 
nachkaiserliche), sieben weitere autokephale Kirchen und sechs autonome. Sie alle unter
scheiden sich nicht in der Lehre und in der Liturgie praktisch nur durch die liturgische 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 151 

Sprache. Unter ihnen gibt es eine kanonische Reihenfolge: Erste Kirche ist Konstantinopel, 
dann folgen Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, Moskau und so weiter. Der ökumeni
sche Patriarch von Konstantinopel hat den Ehrenvorrang unter den Patriarchen. 

Die orthodoxen Kirchen besitzen ein reich entwickeltes Mönchtum, das allerdings 
nicht wie in der katholischen Kirche in Orden aufgegliedert ist. Die Mönche und Nonnen 
leben nach den Regeln des Basilius von Caesarea (330–379) und ihre Klöster unterstehen 
dem jeweiligen Bischof oder Patriarchen. Die Bischöfe selber müssen unverheiratet sein 
und kommen daher in aller Regel aus dem Mönchsstand. 

Die neuere orthodoxe Theologie besinnt sich wieder wie die Theologie in der alten 
Kirche auf die Dimension der Erfahrung. Dabei zielt sie insbesondere die kirchlich-litur
gische Erfahrung an, aber auch die mystisch-asketische. Was sich erfahren lässt, sind die 
göttlichen Energien, nicht aber das göttliche Wesen und seine Eigenschaften. Die ortho
doxe Theologie ist der apophatischen Theologie verpflichtet, die im Gegensatz zur katapha
tischen Theologie nicht vom namenlosen, unsagbaren Höchsten zur Mannigfaltigkeit der 
Schöpfung absteigt, sondern von der Vielzahl der geschaffenen Dinge durch Verneinung 
(kein Geschöpf ist vollkommen oder absolut) zu Gott als Vollkommenheit emporsteigt. 

Zu den orthodoxen Kirchen (im weiteren Sinn) gehören auch die orientalisch-orthodoxen 
oder altorientalischen Kirchen. Sie bilden eine eigene Gruppe und umfassen fünf unabhän
gige Kirchen orientalischen Ursprungs, die sich selbst weitgehend als orthodoxe Kirchen 
bezeichnen, sich aber von den anderen orthodoxen Kirchen durch Liturgie und Dogma 
unterscheiden: die armenisch-apostolische Kirche, die koptisch-orthodoxe Kirche, die äthio
pisch-orthodoxe Kirche, die syrisch-orthodoxe Kirche und die malankarische syrisch-orthodo
xe Kirche von Indien. Diese Kirchen stehen – zumindest grundsätzlich – untereinander 
in Kommuniongemeinschaft. Ihr gemeinsamer Nenner ist die Ablehnung der christologi
schen Formel von Chalcedon (451) über die beiden Naturen der einen Person Christi und 
das Festhalten an der Formel Cyrills von Alexandrien (375/80-444) von der „einen fleisch
gewordenen Natur des Gott-Logos“. Dies trug ihnen die Bezeichnung „Monophysiten“ 
ein, obwohl sie niemals die unqualifizierte Ein-Naturen-Lehre des Eutyches (378–454) 
vertreten haben. 

1.3.6.1.2 Katholische Kirchen 
Zu den katholischen Kirchen gehören neben der römisch-katholischen Kirche (Kap. 1.3.3.2; 
1.3.4.1; 1.3.7.5) die katholischen Ostkirchen und die altkatholischen Kirchen. 

Bei den gegenwärtigen katholischen Ostkirchen (auch unierten Kirchen beziehungs
weise mit Rom unierten Kirchen) handelt es sich um 23 Teilkirchen eigenen Rechts der rö
misch-katholischen Kirche, die in ostkirchlicher Tradition stehen. Sie gehen darauf zu
rück, dass aus allen orientalischen Kirchen ein manchmal beträchtlicher, manchmal nur 
kleiner Teil im Lauf der Zeit unter Beibehaltung des kirchlichen Brauchtums eine Union 
mit Rom abschloss. Unierte Kirchen stammen vor allem von der orthodoxen Kirche, von 
den vorchalcedonischen Kirchen (orientalisch-orthodoxen Kirchen) und von der aposto
lischen Kirche des Ostens her. Durch ihre orientalischen Riten stehen sie in ihrer Tradition 
und hierarchischen Verfasstheit diesen anderen Ostkirchen immer noch sehr nahe. Sie 
erkennen den Jurisdiktionsprimat des Papstes an und befinden sich untereinander sowie 
mit der lateinischen Kirche in Glaubens-, Gebets- und Sakramentengemeinschaft. Im Un

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

terschied zur westlichen lateinischen Kirche unterliegen sie jedoch nicht dem Kirchen
recht des Codex Iuris Canonici (CIC), sondern dem Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium 
(CCEO). 

Die verschiedenen altkatholischen Kirchen bilden eine Gemeinschaft selbständiger 
katholischer Kirchen und sind teilweise seit 1889 in der Utrechter Union zusammen
geschlossen. In Deutschland, Österreich und der Schweiz sind sie aus dem Protest 
gegen die dogmatischen Definitionen des Jurisdiktionsprimats und der päpstlichen 
Unfehlbarkeit auf dem Ersten Vatikanischen Konzil (1869–1870) hervorgegangen. Als 
die katholischen Christen, die die neuen Dogmen ablehnten, exkommuniziert wurden, 
nannten sie sich, unter Bezugnahme auf die Alte Kirche, Alt-Katholiken, um sich von 
der römisch-katholischen Kirche abzugrenzen. Ab 1872 kam es zur Gründung eigener 
Gemeinden und Ortskirchen. 

Eine besondere Bedeutung kommt der Kirche der Niederlande zu, ist das Erzbistum Ut
recht doch die älteste altkatholische Kirche. Von ihr, die schon seit 1723 von Rom unabhän
gig ist, haben alle anderen altkatholischen Kirchen die Bischofsweihe in apostolischer Sukzes
sion empfangen, so dass nach (römisch-katholischem) kanonischem Recht die Weihen, 
die von altkatholischen Bischöfen vorgenommen werden, gültig, aber im Falle von Bi
schofsweihen unerlaubt sind, da ihnen die päpstliche Bestätigung fehlt. Auch die ortho
doxen Kirchen erkennen die Gültigkeit der altkatholischen Weihen an, sofern sie nicht 
an einer Frau oder durch eine Frau gespendet werden. 

Die altkatholische Kirchengemeinschaft weiß sich von ihrem Ursprung her eins mit 
allen bischöflich verfassten Kirchen, die sich wegen päpstlicher Ansprüche von Rom ge
trennt haben, insbesondere mit der orthodoxen und der anglikanischen Kirche. Mit letzte
rer nahm sie 1931 volle kirchliche Gemeinschaft auf. Sie lehnt die „neuen“ (marianischen) 
Dogmen des 19. und 20. Jahrhunderts ab und hat die Zölibatsverpflichtung des Klerus auf
gehoben. Den Jurisdiktionsprimat des Papstes weist sie zurück, spricht aber in Anleh
nung an mehrere ökumenische Konzilien und die Väter der Alten Kirche dem Bischof 
von Rom als primus inter pares durchaus einen historischen Primat zu.691 Nach altkirchli
chem Vorbild versteht sie sich als Gemeinschaft von selbständigen Kirchen, von denen jede 
ihre Angelegenheiten nach ihren eigenen Bedürfnissen ordnet. 

1.3.6.1.3 Anglikanische Kirchen 
Der Glaube der anglikanischen Kirchen ist stark geprägt durch die spezifischen Akzente 
der englischen Reformation. Daran lassen sich drei Momente unterscheiden: 

• die weitverbreiteten Protest- und Kritikbewegungen des späten 15. Jahrhunderts 
• die von den Schriften Martin Luthers beeinflussten humanistischen Gelehrten 
• die seit dem Mittelalter angespannten Beziehungen zwischen der katholischen Kir

che, besonders dem Papsttum, und dem Staat. 

Die Weigerung Clemens’ VII., die Ehe Heinrichs VIII. mit Katharina Aragón zu annullie
ren, löste 1534 die Entstehung einer reformierten katholischen Kirche, losgelöst vom Papst
tum, aus. Neben der englischen Bibel ging der stärkste Einfluss auf die entstehende Kir

691 Vgl. Utrechter Erklärung Nr. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 153 

che von den Prayer Books aus, insbesondere dem Book of Common Prayer. Diese Bücher und 
die Glaubensartikel waren erkennbar von den Reformatoren des Festlands beeinflusst, 
allerdings wurde die kirchliche Hierarchie beibehalten und deren pastoraler Charakter 
verstärkt. 

Anglikanische Kirche meinte zunächst die Kirche von England. Der heute gebräuchli
che Ausdruck Anglikanische Gemeinschaft bezeichnet die Nationalkirchen in Gemeinschaft 
mit dem Bischofssitz von Canterbury. Sämtliche anglikanischen Kirchen, die sich immer 
noch gern „wahrhaft katholisch und wahrhaft reformatorisch“ nennen, stehen nämlich 
in Gemeinschaft mit dem Erzbischof von Canterbury, den sie als Primas und Zentrum der 
Einheit anerkennen. Sie sehen sich als Teile der einen, heiligen, katholischen und apos
tolischen Kirche, die sich der Tradition und Theologie der englischen, zum Teil auch der 
schottischen Reformation verpflichtet haben. 

So ist heute die Anglikanische Gemeinschaft eine weltweite christliche Kirchenge
meinschaft, die in ihrer Tradition evangelische und katholische Glaubenselemente verei
nigt, wobei die katholische Tradition in der Liturgie und im Sakraments- und Amtsverständ
nis vorherrscht, die evangelische in der Theologie und der Kirchenverfassung. Sie besteht 
aus 41 selbständigen Kirchen beziehungsweise Provinzen, denen jeweils ein Primas vor
steht und die meist aus mehreren Bistümern bestehen. 

In der anglikanischen Lehre gibt es ein weites Spektrum. Drei Prinzipien bestehen 
nebeneinander: das katholisch-sakramentale, das protestantisch-biblische und das kritisch- 
rationalistische. Je nachdem, welches Prinzip vorherrscht, sind die Strömungen als High 
Church (konservatives Prinzip), als Low Church (evangelikales Prinzip) und als Broad 
Church (liberales Prinzip) bekannt. 

1.3.6.1.4 Evangelische Kirchen 
Als evangelische oder protestantische Kirche bezeichnen sich Kirchen in der Tradition der 
Reformation. Ihr gemeinsamer inhaltlicher Nenner sind daher die „vier Soli“: sola fide: al
lein durch den Glauben wird der Mensch gerechtfertigt, nicht durch gute Werke692; sola 
gratia: allein durch die Gnade Gottes wird der Mensch errettet, nicht durch eigenes Tun; 
solus Christus: allein Christus, nicht die Kirche, hat Autorität über Gläubige; sola scriptura: 
allein die (Heilige) Schrift ist die Grundlage des christlichen Glaubens, nicht die Traditi
on der Kirche. 

Der Begriff „evangelisch“ wurde von Martin Luther zur Bezeichnung seiner Lehre 
und seiner Anhänger verwendet, nachdem man diese als Lutheraner bezeichnet hatte. 
Diese Bezeichnung nach seiner Person lehnte er entschieden ab. Im Selbstverständnis 
der evangelischen Kirche ist ihre Glaubenslehre anders als die der römisch-katholischen 
Kirche direkt an das Evangelium angelehnt. 

Im Zuge der Konfessionalisierung wurde die Bezeichnung evangelische Kirche zum 
Oberbegriff für lutherische wie reformierte Kirchen. Die evangelisch-lutherischen Kirchen 
gründen sich nach eigenem Verständnis nicht nur auf die Bibel, sondern auch (in Teilen) 
auf die Dogmenbildung der Alten Kirche und auf die Bekenntnisschriften der evangelisch-lu
therischen Kirche, die im Zuge der Wittenberger Reformation von Martin Luther und an
deren lutherischen Theologen, wie etwa Philipp Melanchthon, verfasst wurden. Sie ha

692 Röm 3,28. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

ben heute drei Hauptrichtungen, die sich in drei weltweiten Organisationen ausdrücken: 
im Lutherischen Weltbund (gegründet 1947 mit 148 Mitgliedskirchen), im Internationalen Lu
therischer Rat (mit 54 Mitgliedskirchen) und in der Konfessionellen Evangelisch-Lutherischen 
Konferenz (mit 24 Mitgliedskirchen). 

Die reformierten Kirchen sind eine der großen christlichen Konfessionen in reforma
torischer Tradition, die von Mitteleuropa ihren Ausgang nahmen. Sie gehen vor allem auf 
das Wirken von Ulrich Zwingli in Zürich und Johannes Calvin in Genf (Calvinismus) im 
Zuge der Reformation zurück. Die meisten von ihnen sind heute in der Weltgemeinschaft 
Reformierter Kirchen zusammengeschlossen. Unter ihnen bilden die presbyterianischen Kir
chen die größte Gruppe. Sie leiten sich vom Calvinismus ab, wie er von den schottischen 
Reformatoren John Knox (1514–1572) und Andrew Melville (1545–1622) vertreten wurde. 
Ihr besonderes Kennzeichen ist der Presbyterianismus, eine Form der Kirchenverfas
sung, bei der die Kirche auf mehreren Ebenen durch Gremien von Ältesten und Pastoren 
geleitet wird. Allgemein werden reformierte Kirchen mit schottischen Wurzeln als presby
terianisch, solche mit Wurzeln auf dem europäischen Festland als reformiert bezeichnet. 

In der reformierten Theologie nimmt die Bibel, verstanden als göttliche Offenbarung, 
die zentrale Stelle ein; dies schlägt sich nieder in der Schlichtheit der Kirchenräume und 
des Gottesdienstes, der auf die Verkündigung des Evangeliums zentriert sein und mög
lichst wenige außerbiblische Elemente enthalten soll. Auch die Sakramente, namentlich 
das Abendmahl, treten in der gottesdienstlichen Praxis gegenüber Katholizismus und 
Luthertum in den Hintergrund und werden in den Dienst der Verkündigung gestellt. We
sentliches Charakteristikum reformierter Theologie ist ferner die starke Betonung der 
Prädestinationslehre, des Gedankens einer Erwählung der zum Heil (beziehungsweise zur 
Verdammnis) bestimmten Menschen durch Gott ohne die Möglichkeit der Beeinflussung 
durch den Menschen. Durch den Zusammenschluss von lutherischen und reformierten 
Kirchen sind seit Beginn des 19. Jahrhunderts auch unierte evangelische Kirchen entstan
den. 

Der Protestantismus hat sich bereits in der Reformationszeit zunächst in eine lutheri
sche, eine reformierte und eine täuferische Konfession geteilt. Zu letzterer gehören auch die 
Freikirche der Mennoniten und die Gemeinschaft der Hutterer, die beide ins 16. Jahrhun
dert zurückreichen, sowie die Gemeinschaft der Amischen, die sich von den Mennoniten 
Ende des 17. Jahrhunderts getrennt haben. Wie die Täuferbewegung sind die eigentli
chen kongregationalistischen Kirchen aus dem 16. Jahrhundert (später auch die Baptisten 
und die Pfingstbewegung) nach dem System des Kongregationalismus organisiert, dem 
zufolge die Autonomie der einzelnen Kirchengemeinden oberste Priorität hat. Kongregatio
nalistische Gemeindeverfassungen unterscheiden sich vom eben erwähnten Presbyteria
nismus, in dem die Gemeinde von Ältesten unter der Aufsicht einer meist nationalen Vor
standsversammlung (Synode) geführt wird, und vom Episkopalismus, wo dies durch ein 
hierarchisches Bischofssystem geschieht. 

Im Laufe der Jahrhunderte sind weitere evangelische Konfessionen dazugekommen, 
wie etwa im 17. Jahrhundert die Baptisten, im 18. Jahrhundert die Methodisten oder im 
19. Jahrhundert die Adventisten. Die Baptisten gehören heute weltweit zu den größten 
protestantischen Bekenntnisgemeinschaften. Zu ihren besonderen Merkmalen zählt, 
dass sie ausschließlich die Gläubigentaufe (Erwachsenentaufe) praktizieren und seit 
ihrer Gründung die Ortsgemeinde stark betonen, die für ihr Leben und ihre Lehre im 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 155 

Sinn des Kongregationalismus selbst verantwortlich ist. Wie die Täufer des 16. Jahr
hunderts, auf die sie sich zum Teil berufen, haben sie sich von Anfang an vehement für 
uneingeschränkte Glaubens- oder Religionsfreiheit eingesetzt. Von anderen protestanti
schen Kirchen haben sich in ihrer Anfangszeit die Methodisten weniger in der Lehre als 
vielmehr durch die strengere, methodischere Lebensführung nach biblischen Grundsätzen 
unterschieden. Die Adventisten sind aus einer christlichen Erweckungsbewegung in 
den USA hervorgegangen. Für sie war die Lehre vom zweiten Advent, das heißt von der 
nahen Wiederkunft Jesu Christi, entscheidend. 

1.3.6.1.5 Weitere Kirchen 
Freikirchen verstehen sich als freie Zusammenschlüsse bewusster Christen, die sich bekehrt 
haben und in der Nachfolge Christi leben sowie sich dem gegenwärtigen Wirken des 
Geistes Gottes unterwerfen wollen. Ihre Wurzeln haben sie in der „ersten Reformation“ 
in Böhmen und Mähren, im Täufertum der Reformationszeit oder in Erweckungsbewe
gungen des 18. und 19. Jahrhunderts. Entstehungsgeschichtlich sind sie somit dem refor
matorischen Erbe verbunden. Von den großen reformatorischen Kirchen unterscheiden 
sie sich durch ihr Kirchen- und Gemeindeverständnis und ihren Frömmigkeitsstil. 

Trotz erheblicher Unterschiede zwischen den Freikirchen gibt es einige Merkmale, 
die mehr oder weniger alle kennzeichnen: Freiwilligkeit (persönliche und bewusste Ent
scheidung für den Glauben an Jesus Christus als Retter und Heiland), Unabhängigkeit 
(keine Reglementierung von außen), Gemeindeprinzip (die einzelne Gemeinde als eigent
liche Kirche, Prinzip des Priestertums aller Gläubigen), missionarischer Charakter (Mis
sion im Sinne der Erweckung des Menschen zur persönlichen Nachfolge Christi) und 
Frömmigkeit und Gemeindezucht („Wiedergeburt“ als Heiligung des Lebens, Reinhaltung 
der Gemeinde). 

Freikirchen sind im Regelfall für den interkonfessionellen Dialog offen und suchen oft 
bewusst die Begegnung und Zusammenarbeit mit anderen Christen. Die Vereinigung 
Evangelischer Freikirchen (VEF) in Deutschland und der Verband Evangelischer Freikirchen 
und Gemeinden in der Schweiz sind dafür besondere Belege. In Österreich haben sich fünf 
evangelische Freikirchen zum Dachverband Freikirchen in Österreich zusammengeschlos
sen und konnten so die staatliche Anerkennung als Kirchengemeinschaft erlangen. Seit 
den 1970er Jahren haben sich im deutschen Sprachraum – vor allem in den Großstädten 
– sogenannte unabhängige Gemeinden entwickelt, die durchaus freikirchliche Strukturen 
besitzen, den klassischen Freikirchen aber nicht angehören. 

Von Konfessionen sind innerhalb des Christentums sogenannte Bewegungen zu un
terscheiden, wie zum Beispiel der Pietismus, die Pfingstbewegung und die Charismatische 
Bewegung sowie der Evangelikalismus, der als „Dachbewegung“ der letzten beiden Bewe
gungen gelten kann. Solche Bewegungen sind in der Regel, zumindest formal, konfes
sionsübergreifend. In der Praxis bewegen sie sich jedoch entweder ganz (Pietismus) oder 
ganz überwiegend (Pfingstler und Charismatiker, Evangelikale) auf dem Boden des pro
testantischen Bekenntnisses. 

Zu den pfingstlerischen Gemeinschaften (auch Pfingstgemeinschaften, Pfingstkir
chen) gehören zahlreiche Gemeinschaften perfektionistisch-enthusiastischen Charakters. 
Innerhalb der Pfingstbewegung unterscheidet man: 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

• die Klassische Pfingstbewegung 
• die charismatische Erneuerung innerhalb der historisch-traditionellen Kirchen 
• die späteren, keiner Denomination zugehörigen charismatischen Kirchen (auch 

Neupfingstler). 

Diese Kirchen bilden zusammen die „drei Wellen“ der charismatischen Bewegung im 
weiteren Sinn. 

Zur charismatischen Bewegung im engeren Sinn gehören seit den fünfziger Jahren 
des 20. Jahrhunderts die charismatische Erneuerung innerhalb der traditionellen pro
testantischen Kirchen, seit 1967 die charismatische Erneuerung innerhalb der katholi
schen Kirche und seit etwa 1970 eben eine unabhängige Fraktion. 

Die „Klassische Pfingstbewegung“ entwickelte sich Anfang des 20. Jahrhunderts aus 
der Erweckungs- und Heiligungsbewegung. Sie bewahrte deren Heiligungs-Theologie. Hin
zu kam aber ein gesteigertes eschatologisches Bewusstsein und die Glossolalie als erstes Wirk
zeichen der Geisttaufe. Diese wird im Sinne einer persönlichen Pfingsterfahrung als Er
fülltwerden mit der Kraft des Heiligen Geistes gedeutet und kann zuweilen lebensverän
dernd wirken. 

Eine eigene Konfessionsgruppe bilden wiederum die apostolischen Gemeinschaften, de
ren Anfänge in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts liegen. Die bekannteste und größte 
unter ihnen ist die Neuapostolische Kirche. Sie alle zeichnen sich durch das Apostelamt als 
leitendes Lehramt aus. 

Dem Mormonentum werden schließlich alle christlichen Glaubensgemeinschaften zu
gerechnet, die sich neben der Bibel auf das Buch Mormon berufen. Nach Überlieferung 
der Mormonen hat Joseph Smith junior dieses Buch 1827 von goldenen Platten, die er 
im Hügel Cumorah fand, übersetzt. Darüber hinaus kennen viele mormonische Konfes
sionen weitere Offenbarungen, die in der Schrift Lehre und Bündnisse zusammengefasst 
sind. 

1.3.6.2 Die ökumenische Bewegung und der Weltkirchenrat 
Die ökumenische Bewegung strebt eine weltweite Einigung und Zusammenarbeit der ver
schiedenen christlichen Konfessionen an. Als ihr eigentlicher Beginn gilt die erste Welt
missionskonferenz, die 1910 in Edinburgh unter dem Motto „Evangelisation der Welt in 
dieser Generation“ stattfand. Bei diesem Treffen waren drei Grundziele bestimmend: ge
meinsames Handeln in der Mission, Einheit in der Verkündigung von Jesus Christus, 
gemeinsamer Dienst an der Welt. Zentrales Organ der modernen ökumenischen Bewe
gung ist der Ökumenische Rat der Kirchen (ÖRK) mit Sitz in Genf, auch kurz Weltkirchenrat 
genannt. Er wurde am 23. August 1948 in Amsterdam gegründet und stellt einen welt
weiten Zusammenschluss von 352 Mitgliedskirchen693 in mehr als 120 Ländern auf allen 
Kontinenten der Erde dar, die etwa 580 Millionen Christinnen und Christen weltweit ver
treten. Sich selbst beschreibt er als „eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus 
Christus gemäß der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum gemein
sam zu erfüllen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes 
und des Heiligen Geistes“. 

693 Stand: 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 157 

Um Mitglieder im Weltkirchenrat werden zu können, müssen Kirchen bestimmte 
organisatorische und theologische Voraussetzungen erfüllen. In der Regel müssen sie mehr 
als 50.000 Mitglieder haben. In jedem Fall müssen sie die Taufe „Im Namen des Vaters, 
des Sohnes und des Heiligen Geistes“ praktizieren. Sie müssen die gegenseitige Aner
kennung ihrer Taufe anstreben und die Gegenwart und das Wirken Christi und des Hei
ligen Geistes jenseits ihrer eigenen Grenzen anerkennen. Auch verlangt der Rat von sei
nen Mitgliedern ein Grundbekenntnis zur Dreieinigkeit, zur Göttlichkeit Christi und zu 
dessen leiblichem Tod und Auferstehung, weshalb christliche Gruppierungen, die diese 
Lehren ganz oder teilweise ablehnen (wie etwa die Unitarier), ihm nicht beitreten kön
nen. 

Zu den Mitgliedern des Weltkirchenrats gehören die meisten großen Kirchen der 
evangelischen Traditionen (Lutheraner, Reformierte, Methodisten, Baptisten etc.), die 
anglikanischen Kirchen, die altkatholischen Kirchen und die meisten orthodoxen und 
orientalisch-orthodoxen Kirchen. 

Die römisch-katholische Kirche, die größte Konfession innerhalb des Christentums, 
ist nicht Mitglied, da Teile der Kirchenleitung eine Mitgliedschaft für unvereinbar mit 
dem katholischen Kirchenverständnis halten. Sie arbeitet aber in mehreren Bereichen 
mit dem Rat zusammen und ist Vollmitglied seiner beiden Kommissionen Glauben und 
Kirchenverfassung und Weltmission und Evangelisation. Auch viele evangelikale Kirchen so
wie die meisten Kirchen aus dem Bereich der Pfingstbewegung gehören ihm nicht an. 
Die Siebenten-Tags-Adventisten sind zwar kein Mitglied, nehmen aber als Beobachter 
an den Sitzungen und Konferenzen teil. 

In seiner Gründungsversammlung machte sich der Ökumenische Rat der Kirchen 
die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, die von den Vereinten Nationen 1948 ver
einbart wurde, in ähnlicher Form in Artikel 18 zu eigen: 

„Jedermann hat das Recht auf Denk-, Gewissens- und Religionsfreiheit; dieses Recht 
schließt ein, seine Religion oder seinen Glauben zu wechseln, sowie die Freiheit, ent
weder allein oder in Gemeinschaft mit anderen und öffentlich oder privat seine Reli
gion oder seinen Glauben in Unterricht, Lebensführung, Gottesdienst und Beachtung 
von Bräuchen zu bekunden.“ 

Laut Satzung von 2012 besteht das Hauptziel der Kommission für Glauben und Kirchen
verfassung des Rates darin, „den Kirchen zu dienen, indem sie einander zur sichtbaren 
Einheit aufrufen in einem Glauben und einer eucharistischen Gemeinschaft, die sich 
im Gottesdienst und im gemeinsamen Leben in Christus wie auch durch Zeugnis und 
Dienst an der Welt äußert, und auf diese Einheit zugehen, damit die Welt glaube [vgl. 
Joh 17,21]“. 

Zwei Konvergenztexte der Kommission gelten bislang als Meilensteine auf dem Weg 
zur ökumenischen Einheit. Es handelt sich zum einen um die Konvergenzerklärung über 
Taufe, Eucharistie und Amt (kurz Lima-Erklärung), die im Januar 1982 in Lima (Peru) ver
abschiedet wurde. Der Text formulierte zwar noch keinen Konsens, aber ökumenische 
Konvergenzen (Annäherungen) bezüglich der drei behandelten Themen und sprach of
fene Probleme an. Nach seiner Veröffentlichung fand er weite Verbreitung und wurde 
intensiv in den Kirchen diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Zum anderen handelt es sich um die Studie Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsa
men Vision, die 2013 verabschiedet und veröffentlicht wurde. Dieser zweite Konvergenz
text resultiert aus dem ersten und den offiziellen Antworten darauf und bezieht vorher
gehende Texte zu Wesen und Auftrag der Kirche ein. „Zwanzig Jahre lang waren die de
legierten Vertreter der orthodoxen, protestantischen, anglikanischen und evangelikalen 
Kirchen, der Pfingstkirchen und der römisch-katholischen Kirche auf einer Weltkonfe
renz für Glauben und Kirchenverfassung (1993), drei Sitzungen des Plenums der Kom
mission für Glauben und Kirchenverfassung (1996, 2004, 2009), achtzehn Tagungen der 
Ständigen Kommission und zahllosen Redaktionssitzungen damit beschäftigt zu versu
chen, eine globale, multilaterale und ökumenische Vision vom Wesen, der Bestimmung 
und dem Auftrag der Kirche aufzuzeigen.“694 Auch diese Vision stellt eine außerordent
liche ökumenische Errungenschaft dar und sollte zur gegenseitigen Anerkennung der 
Kirchen beitragen. 

Da der Weltkirchenrat im Wesentlichen aus Kirchen der evangelischen und der or
thodoxen Tradition besteht, die sich sehr stark in ihrem Selbstverständnis als Kirche und 
in ihrer Theologie unterscheiden, gab es von vornherein und immer wieder Spannungen 
zwischen ihnen. Während sich der Rat ursprünglich als Bewegung in Richtung der Wie
derherstellung der Einheit der christlichen Kirchen verstand, bemühte er sich in den letzten 
Jahrzehnten mehr darum, der Pluralität der Bewegungen, Aktionen und Probleme in der 
Welt gerecht zu werden. Diese Richtungsänderung stieß bei Kirchen, die sich besonders 
der Einheitsbewegung verpflichtet sehen – insbesondere bei den orthodoxen Kirchen – 
zunehmend auf Widerspruch. Um weitere Spannungen zu vermeiden, änderte schließ
lich im Februar 2005 der ÖRK-Zentralausschuss seine Verfassung und führte ein Konsens
verfahren, das ohne verdeckten oder offenen Widerspruch auskommt, als neue Methode 
der Entscheidungsfindung und Beschlussfassung des Rates ein. Es kam erstmals auf der 
Vollversammlung des Rates im Februar 2006 in Porto Alegre zum Einsatz. 

Neben dem weltweiten Ökumenischen Rat der Kirchen bildeten sich in vielen Län
dern nationale Kirchen- und Christenräte. So wurde in Deutschland im Jahr 1948 die Ar
beitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) ins Leben gerufen. Gründungsmitglieder wa
ren fünf Kirchen. Heute umfasst die Gemeinschaft 17 Mitgliedskirchen und 8 Gastmit
glieder. In ihrer Satzung bekennen sich die Mitglieder zu Jesus Christus gemäß der Hei
ligen Schrift als Gott und Heiland und in der 2001 angenommenen Charta Oecumenica 
verpflichten sie sich zu gemeinsamem Zeugnis und Handeln. Für sie gehören Begeg
nung und gemeinsames Gebet ebenso wie das theologische Gespräch, der Einsatz für 
Gerechtigkeit, Frieden und die Bewahrung der Schöpfung ebenso wie das Eintreten für 
verfolgte Christen weltweit zu den Schritten auf dem Weg zur sichtbaren Einheit der Kir
che Jesu Christi. Dafür verwenden sie gern das Bild des Pilgerweges, der unterschiedliche 
Mitwandernde, die von unterschiedlichen Orten und unterschiedlicher Geschwindigkeit 
zu einem Ziel unterwegs sind, vereint. 

Des Weiteren wird die ökumenische Bewegung auch von zahlreichen Basisinitiati
ven getragen. So hatte schon in den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg der evangeli
sche Theologe Frère Roger die Communauté de Taizé als erste ökumenische Brüdergemein

694 Aus dem Vorwort. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 159 

schaft in der Kirchengeschichte gegründet. Die weltweit größte ökumenische Basisbe
wegung von Frauen ist heute der Weltgebetstag der Frauen. 

Die Bewegung hat vieles selbstverständlich werden lassen, was um die Mitte des 20. 
Jahrhunderts noch undenkbar war. Dazu gehören konfessionsübergreifende Gottesdiens
te, Bibel-, Gebets- und Gesprächskreise, Begegnungen und Gemeindefeste, auf Kirchen
leitungsebene theologische Beratungen, gemeinsame Erklärungen zu gesellschaftlichen 
Themen und gemeinsames diakonisches Handeln. 

Das Ziel der ökumenischen Bewegung zu formulieren, ist selbst Teil des Prozesses. 
Es setzt einen gemeinsamen Kirchenbegriff voraus, der nicht von vornherein gegeben 
ist. Gewöhnlich wird als Leitbild eine organisatorische Zusammenführung der Kirchen, 
die gegenseitige Anerkennung ihrer rechten Lehre und die gemeinsame Feier des Herrenmahls an
gesehen. 

1.3.6.3 Die ökumenische Mönchsgemeinschaft von Taizé 
Da die Communauté de Taizé (Gemeinschaft von Taizé) nach wie vor ein leuchtendes 
Zeichen der Ökumene ist, sollen hier anhand der Biografie von Roger Schutz, die Sabi
ne Laplane auf Französisch verfasst und 2015 veröffentlicht hat, ihre Gründung und die 
ersten Jahrzehnte ihrer Entwicklung etwas ausführlicher beschrieben werden. 

Bereits Ende der Dreißigerjahre trug sich Roger Schutz, der am 12. Mai 1915 in der 
Schweiz geboren worden und in einem reformierten Pfarrhaus aufgewachsen war, mit 
dem Gedanken, eine Gemeinschaft zu gründen und mit französischen Intellektuellen 
zusammenzuarbeiten. Dazu entwarf er 1935 anhand einschlägiger Lektüre, seiner eige
nen geistlichen Erfahrung und unterschiedlicher Anregungen seiner Freunde eine Skizze 
dessen, was er damals „Gemeinschaft intellektueller Christen“ nannte.695 In der „Regel“ 
forderte er die Mitglieder dazu auf, sich 1. jeden Tag eine gewisse Zeit für Lektüre, ins
besondere der Bibel, sowie für Gebet und Meditation zu nehmen, sich 2. vom Geist der 
Seligpreisungen und von der Freude des Evangeliums durchdringen zu lassen, 3. danach 
zu trachten, den persönlichen Lebensstil zu vereinfachen, 4. in allem die innere Stille zu 
wahren und 5. immer daran zu denken, Mitglied einer Gemeinschaft zu sein. Die Mit
glieder sollten sich vom Heiligen Geist leiten lassen und viel Raum für Eigeninitiative 
haben. Diese Skizze, in der auch die Führung eines „Ältesten“ oder Verantwortlichen der 
Gemeinschaft vorgesehen war, bildete die Grundlage für die gesamte weitere Entwick
lung und beschrieb die Mindestanforderungen für ein Leben in Gemeinschaft, wie Roger sie 
sich vorstellte. 

Um seine Vision von einer Communauté zu realisieren, erwirbt Roger Schutz im 
September 1940 im kleinen, abgeschiedenen Dorf Taizé ein Haus. Nicht zufällig liegt 
es im Schatten der großen Abtei von Cluny, die für ihn für Neues in der Kirche steht. 
Im Haus sollen zunächst aus Deutschland heimgekehrte französische Kriegsgefangene 
aufgenommen werden, später aber auch Einkehrtage für Intellektuelle stattfinden. Als 
sich Roger zwischen Oktober 1940 und Februar 1941 mehrmals dort aufhält, um das Haus 
ansatzweise bewohnbar zu machen, betet er dort „dreimal am Tag – so wie er es bis zu 
seinem Lebensende tun wird“696. 

695 Laplane 100. 
696 Ebd. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

In dieser Zeit begegnet er Paul Couturier in Lyon. „Dieser katholische Priester hatte 
in der Zwischenkriegszeit russische Emigranten kennengelernt, was ihm die Augen für 
den Skandal der Kirchenspaltung geöffnet hat.“697 Er setzte sich seither für eine geistli
che Ökumene ein, trug wesentlich zum Entstehen der alljährlichen Weltgebetswoche für die 
Einheit der Christen bei und organisierte verschiedene Treffen, bei denen er anglikanische, 
evangelische, orthodoxe und katholische Christen zusammenbrachte. Wo bisher nur Ro
ger Schutz lebt, sieht er schon ein ganzes „Kloster“. In einem Artikel des Ökumenischen 
Pressedienstes des Weltkirchenrats, der gerade in Genf gegründet wird, heißt es, dass 
„in Cluny ein Ort für kontemplatives Leben monastischer Prägung entsteht, initiiert von 
jungen evangelischen Christen“698. 

Hinsichtlich der konkreten Berufung der Communauté ist Roger noch hin und her
gerissen. Einerseits war er „stets gegen eine feste Gemeinschaft, deren Mitglieder Ge
lübde auf Lebenszeit ablegen“, und will auch in Zukunft der Reformation dienen und 
einen Ort schaffen, an dem die Freiheit jedes Einzelnen gewahrt wird.699 Andererseits 
sieht er die Notwendigkeit einer Gemeinschaft von Männern und weiß, dass es für ihn, 
trotz all seiner Vorbehalte, keinen anderen Weg gibt, als sein Leben dafür einzusetzen. 
Einerseits hat ihn als Kind stets die Atmosphäre in katholischen und orthodoxen Kir
chen beeindruckt und konnte er beobachten, wie sein Vater auch als reformierter Pfar
rer frühmorgens die Stille der Kirche gesucht oder sich in einer Bergkapelle zum Gebet 
zurückgezogen hat. Andererseits verdankt er seinem reformierten Glauben den befrei
enden Grundsatz, „dass wir überall beten können“, dass Christus anderswo genauso ge
genwärtig ist wie in einer Kirche.700 

Im Sommer 1941 präzisiert Roger seine Vorstellungen vom Leben in einer Gemein
schaft in der Schrift Erläuternde Anmerkungen. Er ist inzwischen davon überzeugt, dass 
seine Berufung zum gemeinsamen Leben nicht im Widerspruch zu seinem reformier
ten Glauben steht. Beeinflusst von Paul Couturier schreibt er: „Wir wollen Sauerteig der 
Unruhe unter den Christen sein, welche die Spaltung der weltweiten Kirche als normal 
betrachten. Unsere Communauté soll eine Heimstätte der Ökumene sein.“701 Er nennt 
die Communauté von Cluny ein „Organ der Kirche“, das als solches ohne konfessionelle 
Zugehörigkeit sein soll. Nur von jedem Einzelnen soll die Gemeinschaft verlangen, ein 
treues Glied seiner Kirche zu sein. Jahre später, als die Gemeinschaft längst gegründet 
ist, wird Roger sie in einem Artikel 1961, nachdem er auf die verschiedenen Konfessionen 
der Brüder verwiesen hat, so charakterisieren: „Wie allgemein bekannt ist, vertritt Tai
zé nicht die offizielle Position einer Kirche oder eines Kirchenbundes. Die Communauté 
von Taizé fühlt sich solidarisch mit den Kirchen der Reformation in ihrer Gesamtheit.“702 

In den Erläuternden Anmerkungen zeichnet Roger auch das Idealbild eines „geistlichen 
Leiters“, der jeder menschlichen Autorität entsagen soll, „um zu einem Instrument Got

697 Ebd. 
698 Ebd. 122. 
699 Ebd. 127. 
700 Ebd. 129. 
701 Ebd. 135. 
702 Ebd. 279. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 161 

tes zu werden, zu einem Vermittler seines Willens“.703 Die drei von nun an geltenden 
Regeln lauten: „Mögen während des Tages Arbeit und Erholung aus dem Wort Gottes ihr 
Leben empfangen!“ – „Wahre in allem die innere Stille, um in Christus zu bleiben!“ – „Lass 
dich durchdringen vom Geist der Seligpreisungen: Freude, Barmherzigkeit und Einfach
heit!“704 Im Zentrum der Schrift steht der Aufruf zur Stille und zur inneren Einkehr. 

Im Oktober 1942 verlässt Roger zusammen mit Max Thurian und Pierre Souvairan 
Taizé, um den Winter in Genf zu verbringen und mit den beiden ein Leben in Gemein
schaft zu beginnen. Kriegsbedingt können die Brüder erst im Oktober 1944 nach Taizé 
zurückkehren. Nach dem Krieg gewähren sie dort auch deutschen Kriegsgefangenen, 
die in der Nähe untergebracht sind, jeden Sonntag klösterliche Gastfreundschaft: „Sie ver
suchen, den Armen und Unglücklichen ihre Würde wiederzugeben, auf jeden Einzelnen 
persönlich einzugehen und Tischgemeinschaft mit ihnen zu halten.“705 

Auf mehreren „Studienreisen“ im Jahr 1947 besuchen Frère Roger und Frère Max An
glikaner in England, von denen sie den weiten, alle Konfessionen umfassenden Begriff 
von „katholisch“ lernen, und treffen in Paris verschiedene in der Ökumene engagierte 
Persönlichkeiten.706 Auch nehmen sie von da an regelmäßig an interkonfessionellen Ge
sprächen teil. 

Als 1948 wenige Wochen vor der konstituierenden Sitzung des Weltkirchenrats707 
das Heilige Offizium, die heutige Glaubenskongregation, ein Monitum veröffentlicht, „ein 
Mahnschreiben, das Katholiken ökumenische Kontakte und Begegnungen kategorisch 
untersagt“708, reisen daraufhin die beiden Brüder im März 1949 nach Rom. Dort spre
chen sie auf einem Empfang bei Monsignore Montini, dem späteren Papst Paul VI., und 
bei Papst Pius XII. das Monitum an und tragen vor, „wie wichtig es ihnen erscheint, dass 
die Katholiken sich an der Suche nach einer sichtbaren Einheit der Christen beteiligen, 
wie sie in ökumenischen Kreisen unternommen wird“709. 

Während der Osterliturgie am 17. April 1949 legen die ersten sieben Brüder in Taizé 
in weißen, an ein Taufgewand erinnernden Gebetsgewändern in einer Art Taufdialog ihr 
Lebensengagement ab. Sie geloben dabei, sich Christus zu weihen, Gott bis zur Todesstun
de in der Communauté zu dienen, auf jedes Eigentum zu verzichten und alles mit den 
Brüdern gemeinsam zu haben, ehelos zu bleiben, die Entscheidungen des Priors anzu
nehmen und in den Brüdern stets Christus zu sehen.710 Von nun an nennen sie sich die 
Communauté von Taizé bei Cluny. Rasch wächst ihre Gemeinschaft. Und während die öku
menische Bewegung unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg „an Dynamik verliert“, 
gehen sie ihren Weg unbeirrt weiter.711 

Im Juni 1949 fahren Frère Roger und Frère Max erneut nach Rom und sprechen dort 
mit Papst Pius XII. über ökumenische Anliegen. Mit großer Enttäuschung erfahren sie, dass 

703 Ebd. 136. 
704 Ebd. 135 (H. d. V.). 
705 Ebd. 167. 
706 Ebd. 178; / 183. 
707 Vom 22. August bis 4. September 1948 in Amsterdam. 
708 Laplane 184. 
709 Ebd. 188. 
710 Ebd. 191. 
711 Ebd. 195. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

dieser fest entschlossen ist, die Aufnahme Marias mit Leib und Seele in die himmlische 
Herrlichkeit zum unfehlbaren Dogma zu erheben. Jahre später (1967) gesteht er: „Nie
mand wird je erfahren, was wir in jenen Jahren alles durchgemacht haben … Evangeli
sche Christen wollten, dass die Communauté gegen das Dogma protestiert und offen 
ihre Solidarität mit den reformierten Kirchen bekundet; denn als Reformierte können 
wir mit der Verkündigung eines Dogmas nicht einverstanden sein. Wir hätten uns von 
katholischer Seite eine längere Abhandlung über die Aufnahme Mariens in den Himmel 
gewünscht oder gegebenenfalls eine Enzyklika, aber kein Dogma. Trotzdem haben wir 
in der Öffentlichkeit nichts gesagt. Wir haben unsere Meinung in Rom vorgebracht … 
und dann geschwiegen.“712 

Der Gemeinschaft wird seitens der evangelischen Kirche zusehends mit Argwohn 
begegnet. Frère Roger bemüht sich weiterhin um gute Beziehungen zu Rom, aber auch 
verstärkt mit Genf, dem Sitz des Weltkirchenrats. Dessen Generalsekretär Willem Vis
ser ’t Hooft kommt im Oktober 1958 nach Taizé und rät den Brüdern, „ihr ökumenisches 
Engagement auszuweiten“ und neben den Kontakten zur katholischen Kirche auch Be
ziehungen zur russisch-orthodoxen Kirche und zur Kirche in Afrika aufzubauen.713 Frère 
Max erhält die Zusage, in der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung mitarbei
ten zu können.714 

Als Kardinal Giuseppe Roncalli im Oktober des darauffolgenden Jahres zum Papst 
gewählt wird, bitten die beiden Brüder sogleich um eine Audienz beim „Heiligen Vater“ 
und lernen Johannes XXIII. als einen „fröhlichen, einfachen und spontanen alten Mann“ 
kennen, der vom Anliegen der Versöhnung begeistert ist und zu dem Frère Roger sofort 
Vertrauen fasst.715 Er teilt dem Papst seine „Sorge angesichts der Spaltung der Christen
heit“ mit und spürt, dass dieser ihn zutiefst versteht. 

Inzwischen gilt die Communauté von Taizé als Vorreiter der Ökumene. Die Ökumene 
wird als „das Herz“ der Berufung der Brüder betrachtet, und in verschiedenen Kreisen 
spricht man mittlerweile bereits vom „Erfolg von Taizé“.716 Zum ökumenischen Kolloqui
um von Bischöfen und Pfarrern über die Verkündigung des Glaubens, zu dem Taizé einlädt, 
kommen im September 1960 acht Bischöfe und sechzig weitere Teilnehmer zusammen, 
unter ihnen auch ein waldensischer Italiener, ein anglikanischer Priester und zwei or
thodoxe Geistliche.717 

Als Frère Roger und Frère Max anschließend nach Rom reisen, wo sie begeistert vom 
Kolloquium berichten, werden sie erneut vom Papst in Privataudienz empfangen. Roger 
hat diesmal den Eindruck, „dass sich die zwölf Jahre regelmäßiger Besuche und Begeg
nungen gelohnt haben. Es sind echte Freundschaften entstanden und wir konnten noch 
nie so offen sprechen wie jetzt.“718 Von evangelischer Seite wird allerdings befürchtet, die 

712 Ebd. 204f. 
713 Ebd. 235. 
714 Ebd. 236f. 
715 Ebd. 236. 
716 Ebd. 243; / 248. 
717 Ebd. 254. 
718 Ebd. 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 163 

einseitige Beziehung der Communauté zu Rom könne zulasten der reformierten Kirche 
gehen. 

Bei einem weiteren ökumenischen Kolloquium über Seelsorge und Spiritualität im 
Dienst machen im September 1961 insgesamt elf Bischöfe und 24 evangelische Pfarrer 
mit. Als der Prior von Taizé im Februar 1962 erfährt, dass im Oktober das Zweite Va
tikanische Konzil eröffnet werden soll, sagt er das geplante dritte Kolloquium ab. Zur 
Eröffnung der Versöhnungskirche soll stattdessen im Sommer eine größere ökumenische 
Versammlung stattfinden. „Vom 4. bis 6. August 1962 kommen zahlreiche Kirchenverant
wortliche nach Taizé. Pfarrer, Bischöfe, Erzbischöfe und Äbte, Vertreter der orthodoxen 
Kirchen von Konstantinopel und Moskau, Anglikaner aus Indien und England, Metho
disten aus den USA und von der Elfenbeinküste, Katholiken aus Frankreich und – vor 
allem – eine große Zahl von Persönlichkeiten der reformierten Kirchen aus Frankreich, 
der Schweiz, Deutschland, Schweden, Kanada …“719 Die Kirche wird feierlich eröffnet, 
aber nicht geweiht. An ihrem Eingang hängt ein großes Schild mit dem eindringlichen 
Aufruf: „Tretet ein – versöhnt euch: Vater und Sohn, Mann und Frau, wer glaubt und wer 
nicht glauben kann, der Christ und sein entzweiter Bruder.“720 

Die Ankündigung des Zweiten Vatikanischen Konzils hat Frère Roger als „Erschüt
terung“ erlebt, die die Entwicklung beschleunigt. Die Nachricht hat ihn beflügelt und 
seine Kontakte zur katholischen Kirche erleichtert, „die sich immer mehr der Ökume
ne öffnet“721. Als im Vorfeld des Konzils der Vatikan eigens ein Sekretariat zur Förderung 
der Einheit der Christen gegründet und seine Leitung dem deutschen Kardinal Augustin 
Bea anvertraut hat, hat er sofort Kontakt mit dem Kardinal aufgenommen und ihm das 
Arbeitspapier mit den Erwartungen der evangelischen Christen an das Konzil zukom
men lassen, das er für den Papst zusammengestellt hatte. Auch hat er schon im Novem
ber 1960 die Frage nach der Anwesenheit von nichtkatholischen Konzilsbeobachtern angespro
chen. Mitte Juli hat er zusammen mit Frère Max schließlich die Einladung zum Konzil 
erhalten und darin eine Anerkennung „für ihre jahrelange ökumenische Arbeit“, und vor 
allem „ein Geschenk Gottes“ gesehen.722 

Nun beziehen sie im Oktober 1962 mitten in Rom eine Wohnung, die die Communau
té gemietet hat, um dort neben dem gemeinsamen Gebet vor allem Gäste zu empfangen. 
„Neben ihrer Anwesenheit im Petersdom und ihrer Arbeit im Einheitssekretariat halten 
die Brüder während der gesamten vier Sitzungsperioden in Rom Vorträge in Priester
seminaren, Ordensgemeinschaften und vor Bischöfen. Am wichtigsten aber sind ihnen 
die gemeinsamen Mahlzeiten sowie das Gebet und die Gespräche mit ihren Gästen.“723 
Wenn Katholiken beim Thema der Eucharistie Frère Roger nach der Gültigkeit des Sa
kraments fragen, wandelt er die kirchenrechtliche Formulierung, die unter bestimmten 
Umständen die Gültigkeit des Sakraments gewährleistet, Ecclesia supplet (die Kirche er
gänzt) ab, und antwortet: „der Herr ergänzt“724. 

719 Ebd. 271. 
720 Ebd. 272. 
721 Ebd. 275. 
722 Ebd. 281. 
723 Ebd. 282. 
724 Ebd. 288. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Nach einem etwas schleppenden Anfang nimmt das Konzil Fahrt auf und Frère Roger 
gesteht in einem Brief an die Brüder: „Wir hätten nicht geglaubt, dass uns dieses Kon
zil einmal so packen würde.“725 In einem Interview stellt er fest: „Das Konzil hat Kräfte 
freigesetzt und sogar bei den evangelischen Christen eine schöpferische Dynamik aus
gelöst. Sicher ist, dass viele von ihnen, die sich von diesem Konzil nicht viel erwartet 
haben, zu hoffen beginnen“726. Und in einem etwas späteren Brief an die Brüder schreibt 
er schließlich: “Wenn das, was während des Konzils zutage tritt, von den Bischofskon
ferenzen auch übernommen wird, kann in der katholischen Kirche ein neuer Frühling 
anbrechen.“727 

Die Zeit in Rom erweitert den Wirkungskreis und Horizont der Communauté, und 
es entstehen viele neue Verbindungen, nicht zuletzt mit orthodoxen Priestern. Bereits 
im Sommer 1960 ist in Taizé zum ersten Mal ein orthodoxer Gottesdienst gefeiert worden. 
Im Laufe der Zeit sind die Kontakte zu den Ostkirchen immer enger geworden, und Frère 
Roger hat im Februar 1962 den Patriarchen Athinagoras in Istanbul besucht. Dieser Be
such sollte „ein Ausgleich für die Reisen nach Rom sein“728. Er war beeindruckt von der 
Persönlichkeit des Patriarchen und erlebte an ihm „dieselbe Großherzigkeit und dassel
be Verlangen, die Menschen unserer Zeit zu verstehen“, wie an Papst Johannes XXIII.729 
Nach einem längeren Briefwechsel zwischen dem Patriarchen und ihm wird im April 1963 
in Taizé feierlich der Grundstein für ein „Metochion“, ein orthodoxes Priorat, gelegt.730 An
wesend ist neben dem griechisch-orthodoxen Erzbischof und späteren Metropoliten von 
Frankreich Meletios Karabinis unter anderem auch der Erzbischof der russisch-ortho
doxen Kirche in Großbritannien und Irland, ein russisch-orthodoxer Bischof als Vertre
ter des Moskauer Patriarchats, der Vorsitzende des Französischen Evangelischen Kir
chenbunds sowie der katholische Erzbischof von Rouen. 

Als Frère Roger Johannes XXIII. bei seinem letzten Besuch gefragt hat, was er von 
ihrer Gemeinschaft erwarte, hat ihm der Papst geantwortet, dass sie nichts an ihrer Hal
tung ändern sollten und sich keine Sorgen zu machen bräuchten. Sie gehörten für ihn 
zu Kirche, sie hätten den katholischen Glauben. Für Taizé gehe es nicht um eine Kon
version, sondern um den Weg der Ökumene. Für Frère Roger ist dies „der entscheidende 
Punkt, auf den er sein ganzes Leben lang immer wieder zurückkommt“: Wir sollen uns 
keine Sorgen machen, „denn wir gehören zur Kirche“731. Auch durch andere Äußerungen 
hat der Papst an diesem Tag die Gemeinschaft sehr ermutigt: „Ihr seid ein heller Stern, 
der voranzieht, wir haben Vertrauen zu euch, denn ihr meint es ernst.“732 Bei anderer 
Gelegenheit hatte er schon über die Gemeinschaft gesagt: „Taizé ist die Zukunft der Kir

725 Ebd. 286. 
726 Ebd. 287. 
727 Ebd. 288. 
728 Ebd. 268. 
729 Ebd. 269. 
730 Ebd. 270. 
731 Ebd. 293. 
732 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 165 

che.“733 Beide Männer, der Papst und der Prior von Taizé, „sahen die Einheit voraus, nicht 
nur der Christen, sondern aller Menschen“734. 

Im Jahr 1963 zählt die Communauté bereits über 50 Brüder. Sie wird immer bekann
ter, und es kommen immer mehr Gäste und Besucher nach Taizé. 

Vor seiner ersten Privataudienz beim neu gewählten Papst Paul VI. im Dezember 1963 
verfasst Frère Roger ein Memorandum, in dem er vier ökumenische Gesten vorschlägt. Die 
vierte liegt ihm besonders am Herzen: Die katholische Kirche möge einen Schritt auf 
jene Menschen zugehen, „die an die Realpräsenz in der Eucharistie glauben“735. Er hält 
es für möglich, sich „auf den Weg einer eucharistischen Gemeinschaft zu begeben, die uns 
zur sichtbaren Einheit führen wird“736. Das Memorandum lässt seine Ungeduld erkennen. 
Er schreibt: „Hier in Taizé befürchten wir, dass die ökumenische Begeisterung nachlässt 
und die Evangelischen sich mit einer ,friedlichen Koexistenz‘ und einem Dialog zufrie
den geben. Unsere Sorge ist, dass das bei der jungen Generation große Enttäuschung 
auslöst und sich diese für immer von der ökumenischen Berufung entfernt.“737 

Die Namen der Glocken, die an Ostern 1964 in Taizé aufgehängt werden, sind wieder
um Programm: Freude, Einfachheit, Barmherzigkeit und Pacem in Terris (Frieden unter allen 
Völkern). Mittlerweile kommen das ganze Jahr über Gäste dorthin. Im Jahr 1964 ziehen 
auch Franziskaner an den Ort, um als katholische Priester für die immer zahlreicheren 
katholischen Pilger da zu sein und um von sich aus vom ökumenischen Dialog zur kon
kreten Zusammenarbeit voranzuschreiten. Sie nehmen an den Gebeten der Brüder teil. 

In Rom mehren sich ebenfalls die Kontakte zu Katholiken. Während der vier Sit
zungsperioden des Konzils lernt Frère Roger in der Ewigen Stadt immer mehr Bischöfe 
aus aller Welt persönlich kennen, seiner Einschätzung nach „ein Viertel, vielleicht sogar 
ein Drittel“ bereits bei der ersten Sitzungsperiode.738 Als in der dritten Sitzungsperiode 
die Texte von Gaudium et spes entstehen, schreibt er in einem Brief an die Brüder: „Wäh
rend diese Periode des Konzils erahnen wir den großen Elan, den es auslösen wird. Wir 
erleben den Frühling der Kirche, den sich Johannes der XXIII. so sehr gewünscht hat.“739 
Und in einem Brief an seine Mutter heißt es: „Das Konzil ist beeindruckend. Noch nie 
waren wir dabei so glücklich.“740 

Über alle konfessionellen Grenzen hinweg versucht Frère Roger in diesen Jahren „den 
Ärmsten auf der Welt nahe zu sein“741. Einen großen Teil seiner Zeit in Rom und in Taizé 
verwendet er darum auf Lateinamerika und die Operation Hoffnung, ein Projekt, das die 
wirtschaftliche und gesellschaftliche Entwicklung dieses Kontinents voranbringen soll. 
Auf der vierten und letzten Sitzungsperiode des Konzils schenkt er einigen Anwesen
den in Rom sein Buch Dynamik des Vorläufigen, in dem er unter anderem den Ausdruck 
„Kirche der Armen“, den Johannes der XXIII. bei der Eröffnung des Konzils geprägt hat, 

733 Ebd. 
734 Ebd. 292. 
735 Ebd. 302. 
736 Ebd. (H. d. V.). 
737 Ebd. 
738 Ebd. 306. 
739 Ebd. 308. 
740 Ebd. 
741 Ebd. 309. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

so präzisiert: „Dieser Ausdruck hat nur einen pädagogischen und vorläufigen Wert: die 
Kirche ist die Kirche aller, auch wenn die Armen in ihr einen besonderen Platz haben.“742 
Auch schreibt der darin über die Bedeutung der Eucharistie: 

„Die Eucharistie ist sowohl Mittel zur als auch Ergebnis der Einheit, und nur sie kann uns 
die übernatürliche Kraft und Fähigkeit verleihen, auf Erden die Einheit aller Getauf
ten herzustellen. […] Sie ist uns als Sakrament der Einheit geschenkt, damit sich in uns 
und um uns herum alles auflöst, was zur Trennung führt. In ihr sind alle miteinander 
verbunden, die einander aus Unwissenheit verachten. Das Interesse an der Ökumene 
wird abflauen, wenn nicht bald der Tag kommt, an dem sich aus allen Konfessionen 
diejenigen um einen Tisch versammeln, die an die Realpräsenz Christi in der Eucharis
tie glauben.“743 

Im Jahr 1966 übernehmen drei Schwestern von Saint-André, einer ignatianisch geprägten 
Ordensgemeinschaft, den Empfang in Taizé, wo die Erzeugnisse der Communauté zum 
Verkauf angeboten werden. Im selben Jahr kommen zum Weltkongress der Jugend vom 2. 
bis 5. September etwa 1400 Jugendliche nach Taizé, „nicht nur aus Frankreich, sondern 
auch aus Deutschland, Belgien, der Schweiz, Spanien und Italien. Insgesamt sind 32 
Länder von allen fünf Kontinenten vertreten – zu gleichen Teilen katholische und evan
gelische sowie einige orthodoxe Christen. Es ist vor allem die internationale und interkonfes
sionelle Dimension, die die Jugendlichen anzieht.“744 Unter den 80 Kirchenvertretern be
finden sich drei Kardinäle sowie zahlreiche katholische und evangelische Bischöfe, Pfar
rer und Priester. „Sie alle sind gekommen, um den Jugendlichen zuzuhören, und wie die 
Kolloquien von 1960 und 1961 ist das Treffen für sie eine Gelegenheit, sich untereinander 
kennenzulernen.“745 Von nun an finden immer wieder Jugendtreffen in Taizé statt. 

Während sich die Beziehungen zu den evangelischen Kirchen ab 1967 verbessern, 
stößt die Berufung der Gemeinschaft nun, wie Frère Roger feststellt, „bei katholischen 
Institutionen auf Widerstand“746. Bei seiner Teilnahme an der Bischofssynode in Rom 
spürt er noch „etwas von der Atmosphäre des Konzils, aber die Aufbruchstimmung, die 
damals herrschte, ist verflogen“747. Er sieht allmählich, „dass es ihm nicht gelingt, die 
Frage der Ökumene voranzutreiben, um den Stillstand zu verhindern. Die Suche nach 
der sichtbaren Einheit der Christen wird in den verschiedenen Kirchen immer mehr ei
nigen wenigen, eigens dafür geschaffenen Institutionen überlassen.“748 In Bezug auf die 
Ökumene sagt Frère Roger wörtlich: „Wir haben den entscheidenden Moment verpasst. 
Wir haben die Stunde Gottes nicht genutzt“, und verurteilt mit strengen Worten die öku
menischen Institutionen, die sich auf parallelen Wegen nebeneinanderher bewegen.749 
Er hofft, dass Christus selbst das Versagen der Ökumene in etwas Neues verwandeln 

742 Ebd. 318. 
743 Ebd. 320; Zitat aus Dynamik des Vorläufigen, 73 (H. d. V.). 
744 Ebd. 332 (H. d. V.). 
745 Ebd. 
746 Ebd. 340. 
747 Ebd. 345. 
748 Ebd. 355. 
749 Ebd. 366. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 167 

wird. In dieser Situation nimmt die Gemeinschaft in Taizé bewusst als eine neue Her
ausforderung den Empfang der Jugendlichen an. 

Ab 1969 nehmen die Brüder auch katholische Christen in ihrer Mitte auf. Im Bruderrat 
(September 1969) halten sie fest: „Die Anwesenheit von katholischen Brüdern unter uns 
bedeutet, dass wir zusammen mit dem Diener der Diener Gottes immer mehr die Einheit 
vorwegnehmen müssen.“750 

Beim ökumenischen Jugendtreffen an Ostern 1970 verkündet Frère Roger die freudi
ge Nachricht, dass ein Konzil der Jugend in Taizé stattfinden soll. In einem Brief an Papst 
Paul VI. im Dezember 1971 beschreibt er die Situation in diesen Jahren so: „Die Interna
tionalen Jugendtreffen gehen mittlerweile das ganze Jahr über weiter, auch im Winter. Ab
gesehen von Tagesgästen waren im Jahre 1970 etwa 19.000 Jugendliche aus 60 verschie
denen Ländern für eine Woche bei uns; 1971 waren es bereits über 42.000, aus 80 Län
dern.“751 Vom 31. August bis 2. September 1974 wird in Taizé „im Beisein von mehreren 
Zehntausend Teilnehmern das Konzil der Jugend eröffnet“, das dann die weitere Zukunft 
der Gemeinschaft und des Ortes bestimmen sollte.752 

Da die Entwicklung der Ökumene in Rom seit dem Tod von Kardinal Bea im Jahr 1968 
rückläufig ist und auch die Beziehung zum Weltkirchenrat seit dem Ausscheiden von 
Carson Blake, der als Nachfolger von Willem Adolf Visser ’t Hooft von 1966 bis 1972 das 
Amt des Generalsekretärs ausgeübt hat, nicht mehr die gleiche ist, spricht Frère Roger 
seit 1979 statt von Ökumene von Versöhnung, von einer „mystischen Vision der Kirche“ – 
jenseits von jeglichem Konfessionalismus.753 1992 kündigt er schließlich einen weltweiten 
Pilgerweg der Versöhnung an. 

Am 15. August 1996 stirbt Frère Max (Thurian), der frühe und enge Weggefährte Ro
gers, mit knapp 75 Jahren. Er war in der reformierten Tradition aufgewachsen und hat an 
der Lima-Erklärung des Weltkirchenrats 1982 mitgearbeitet. Später konvertierte er zum 
Katholizismus und hat sich 1987 in Neapel zum katholischen Priester weihen lassen. Er 
galt als der bedeutendste Theologe der ökumenischen Gemeinschaft und ist von 1992 an 
Mitglied der päpstlichen Internationalen Theologenkommission gewesen. 

Frère Roger selbst wird am 16. August 2005 während des Abendgebetes in Taizé von 
einer psychisch kranken Frau mit einem Messer so schwer verletzt, dass er wenig spä
ter im Kreis einiger Brüder seinen Verletzungen erliegt. Auch unter den nachfolgenden 
Prioren, dem deutschen Katholiken Frère Alois (2005–2023) und dem britischen Angli
kaner Frère Matthew (seit 1. Advent 2023), lässt der Zulauf in Taizé nicht nach. Der öku
menischen Mönchsgemeinschaft gehören heute knapp 100 Mitglieder aus über 25 ver
schiedenen Ländern an. Nicht unerwähnt bleiben darf am Ende des Kapitels über Taizé, 
dass einige Brüder der Gemeinschaft Jugendliche sexuell missbraucht haben und Frère 
Roger diesbezüglich seiner Verantwortung gegenüber Schutzbefohlenen nicht gerecht 
geworden ist. 

750 Ebd. 361. 
751 Ebd. 377. 
752 Ebd. 407. 
753 Ebd. 443. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Literatur 

Sabine Laplane: Frère Roger. Die Biografie. Aus dem Französischen von Kordula Witjes und Ju
dith Blank, 2018 

1.3.7 Ökumenische Annäherungen 

Bei den konkreten Annäherungen in der Ökumene geht es um die Sakramente im Allge
meinen (Kap. 1.3.7.1) und um die Taufe (Kap. 1.3.7.2) und die Eucharistie (Kap. 1.3.7.3) im 
Besonderen. 

Während evangelische und katholische Kirchen mit ihren Auffassungen von einem 
allgemeinen und einem gemeinsamen Priestertum nicht so weit voneinander entfernt 
sind (Kap. 1.3.7.4), trennen sie bisher vor allem ihre Auffassungen von Ordination und 
Ämtern (Kap. 1.3.7.5). In jedem Fall sollte die Kirche Jesu Christi als Gemeinschaft von 
Kirchen aufgefasst werden (Kap. 1.3.7.6), wobei ihre sichtbare Einheit über einen Ehren
vorsitz des Papstes angestrebt werden könnte, wie das Studiendokument Der Bischof von 
Rom zeigt (Kap. 1.3.7.7). 

1.3.7.1 Sakramente im Allgemeinen 
Sakramentales Denken setzt voraus, dass Gott in der Welt durch bestimmte Menschen in 
bestimmten Situationen geschichtlich greifbar handelt. So hat er gemäß dem Alten Tes
tament durch Mose die Israeliten aus der ägyptischen Sklaverei befreit und zu seinem 
besonderen Volk erwählt. Auch durch andere Propheten oder charismatische Gestalten 
(„Richter“) und Könige (wie David und Salomo) hat er in besonderer Weise an seinem 
Volk gewirkt. Gemäß dem Neuen Testament hat er in einzigartiger Weise durch Jesus 
Christus, seinen eingeborenen Sohn, nicht nur am Volk Israel, sondern an der ganzen 
Menschheit gehandelt. In den Sakramenten setzt die Kirche das Handeln Gottes durch 
Jesus Christus beziehungsweise das Handeln Jesu selbst fort. Das geschieht, wenn ein 
Diakon oder Priester oder in Ausnahmefällen auch sonst ein Christ das Sakrament der 
Taufe spendet, wenn ein Priester die Beichte abnimmt, die Eucharistie feiert oder Kran
ke salbt, ein Bischof firmt oder weiht oder Eheleute einander das Ehesakrament spen
den. Diese Sakramente sind in die Liturgie der Kirche, das heißt ihren Gottesdienst ein
gebettet. Bei ihrem gemeinschaftlichen Vollzug findet ein kommunikatives Geschehen 
zwischen dem Spender und dem Empfänger des Sakraments, letztlich aber, da Gott der 
eigentlich Handelnde ist und bleibt, zwischen Gott und Mensch statt. Als Zeichen- oder 
Symbolhandlungen verdeutlichen oder vermitteln sie eine religiöse Wirklichkeit, die tra
ditionell Gnade oder Heil Gottes genannt wird. 

Mag die Kirche auch im Heilsplan Gottes für die Menschheit insgesamt heilsnotwe
nig sein, für den einzelnen Menschen ist sie es nicht. Darum sind auch ihre Sakramente 
für den Einzelnen nicht heilsnotwendig, sondern, recht verstanden, grundsätzlich frei
willig. Auch wer nicht getauft ist, kann in den Himmel kommen, wie umgekehrt der 
Gläubige in der Taufe oder anderen Sakramenten keine „Garantie“ für den Himmel hät

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 169 

te, sollte man das ewige Heil verfehlen oder verlieren können. Da Gott alle Menschen 
zum himmlischen Leben berufen hat, dürfen Christen fest darauf vertrauen, dass auch 
alle Menschen, unabhängig davon, ob sie die Taufe oder andere kirchliche Sakramente 
empfangen haben, dieses Leben erlangen werden. 

Sind die Sakramente auch keine unabdingbaren Mittel für das ewige Heil, so sind sie 
doch außergewöhnliche Mittel für das diesseitige Heil. Sie dürfen als durch die Kirche 
vermittelte sichere Gnadenangebote Gottes für dieses Leben angesehen werden. Durch ih
ren Empfang ist von Gott her „objektiv“ gewährleistet, dass Menschen die Erfahrung von 
Gnade machen können, dass sie also durch sie die vergebende und vergöttlichende Lie
be Gottes, seine heilende und heiligende Gegenwart erfahren können. Ob und inwieweit 
sie durch den Empfang oder Mitvollzug der Sakramente diese Gnade tatsächlich erleben, 
hängt freilich „subjektiv“ von ihnen ab, nämlich von ihrer gläubigen Offenheit und Be
reitschaft, Gott beziehungsweise Jesus Christus zu begegnen. Vermittelt durch sinnlich 
wahrnehmbare sakramentale Zeichen können Gläubige durch die Taufe oder infolge der 
Taufe ihre Gotteskindschaft, durch die Beichte die Vergebung ihrer Sünden oder durch 
die Eucharistie, die Gemeinschaft, ja Einheit mit Christus leibhaftig erfahren. Sakra
mente sind Feiern der kirchlichen Gemeinschaft, in denen Gläubigen, menschlich ge
sprochen, auf besonders intime Weise Gnadenerfahrung möglich ist. Da Gott jede irdi
sche Gegebenheit als Mittel nutzen kann, um Menschen mit seiner Gnade zu beschenken 
und ihnen von seinem göttlichen Leben mitzuteilen, sind Sakramente zwar keineswegs 
die einzigen konkreten, von außen kommenden Gnadenangebote, die Gott Menschen 
im Laufe ihres Lebens macht, aber doch besonders intensive und sichere Gnadenmittel, 
durch die Gläubige vermittelt durch die Institution der Kirche die Liebe Gottes bezie
hungsweise Jesu Christi sinnlich-leibhaftig erfahren können. 

Als Zeremoniell, das heißt als feierlicher, amtlicher Akt der Kirche, kann ein Sakra
ment in bloßen Worten bestehen. So erfolgt bei der Beichte die Absolution durch die Worte 
des Priesters: 

„Gott, der barmherzige Vater, hat durch den Tod und die Auferstehung seines Sohnes 
die Welt mit sich versöhnt und den Heiligen Geist gesandt zur Vergebung der Sünden. 
Durch den Dienst der Kirche schenke er dir Verzeihung und Frieden. So spreche ich 
dich los von deinen Sünden. Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen 
Geistes.“ 

Auch beim Ehesakrament übermitteln einander die Brautleute die Gnade Christi, indem 
sie vor der Kirche ihren Ehewillen erklären und gegenseitig ihren Konsens mit den Wor
ten ausdrücken: „Ich nehme dich zu meiner Frau/meinem Mann.“ 

Das unerlässliche Wort kann aber auch mit einer liturgischen Geste verbunden sein. 
So besteht der wesentliche Ritus bei allen drei Stufen des Weihesakraments – der Weihe 
zum Diakon, zum Priester und zum Bischof – darin, dass der Bischof die Hände auf das 
Haupt des zu Weihenden legt und im jeweiligen Weihegebet von Gott die Ausgießung 
des Heiligen Geistes und der besonderen Gnadengaben für den Dienst erfleht, zu dem 
der Kandidat geweiht wird.754 

754 Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK], 1573. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Schließlich kann das Sakrament in einem liturgischen Tun bestehen, das Wort und 
Geste durch Verwendung einer stofflichen Wirklichkeit noch mehr verdeutlicht. So gießt in 
der lateinischen Kirche der Taufspender dreimal Wasser über das Haupt des Täuflings, 
spricht die Worte: „Ich taufe dich im Namen des Vaters und des Sohnes und des Hei
ligen Geistes“, und salbt ihn mit dem heiligen Chrisam, einem vom Bischof geweihten 
wohlriechenden Öl. Bei der Firmung im lateinischen Ritus wird das Sakrament gespen
det durch die Salbung mit Chrisam auf die Stirn unter Auflegen der Hand und durch die 
Worte: „Sei besiegelt durch die Gabe Gottes, den Heiligen Geist.“755 Bei der Eucharistie
feier werden in Brot und Wein durch die Einsetzungsworte Leib und Blut Christi verge
genwärtigt und bei der Kommunion die konsekrierten Gaben den Gläubigen zum Ver
zehr dargereicht. Auch das Sakrament der Krankensalbung, das der Heilung, Stärkung 
und Vorbereitung auf die letzte Reise dient, besteht hauptsächlich darin, dass Priester 
den Kranken schweigend die Hände auflegen, im Glauben der Kirche für sie beten und 
mit Chrisam salben.756 

Schon sehr früh hat die Kirche bestimmte Vollzüge wie die Taufe oder die Eucharis
tie als zentral angesehen. Aber erst im 11. Jahrhundert hat sie ihre Grund- und Lebens
vollzüge unter den allgemeinen Begriff des Sakraments gebracht und ihre Zahl auf sieben 
festgelegt. Vorher kannte man fünf oder zwölf, ja bis zu dreißig Sakramente. 

Die abendländische Sakramentenlehre war stark von der Zeichentheorie des Augustinus 
beeinflusst. 

Er unterschied zwischen Dingen, die für sich stehen, ohne etwas zu bezeichnen, und 
Dingen, die zugleich Zeichen für anderes sind. Neuplatonisch und biblisch inspiriert, sah 
er in allen Dingen und Ereignissen der sinnenhaften Welt Zeichen und Abbilder der hö
heren geistigen Wirklichkeit, die in Gott gründet, ohne jedoch ihr selbst einen Eigenwert 
zuzuerkennen. Innerhalb der Zeichen hob er von natürlichen Zeichen, die absichtslos auf 
eine Sache hinweisen (wie etwa Rauch auf Feuer), gegebene Zeichen ab (wie etwa ein be
wusstes Nicken mit dem Kopf), unter denen das Wort für ihn höchsten Vorrang hatte. 
Von daher waren für ihn Sakramente heilige, wirksame Zeichen, die auf die göttliche 
Wirklichkeit der Gnade hinwiesen und diese zugleich vergegenwärtigten, „sichtbare Wor
te“, durch die Christus seine Gnade spendete. Zu den biblisch begründeten Sakramenten 
gehörten für ihn in erster Linie die Taufe, die den Einzelnen in die Gemeinschaft der Gläu
bigen eingliederte, und die Eucharistie, die immer wieder die Teilhabe an der sündenver
gebenden und lebenspendenden Gemeinschaft mit Christus schenkte. 

Im Mittelalter vertrat Thomas von Aquin die Idee einer Instrumentalkausalität: Die Sa
kramente waren für ihn Werkzeuge (Instrumentalursachen) in der Hand Gottes. Gott selbst 
war das eigentliche Subjekt des Gnadenhandelns, der eigentlich Handelnde beim Vollzug der 
Sakramente, die als leibhaftig-materielle Zeichen dem leibhaftigen Menschen entspra
chen. Wie Augustinus unterschied Thomas an ihnen ein hörbares Element, das Wort, und 
ein sichtbares Element, das er Ding nannte. Aus diesen beiden Elementen waren sie für 
ihn, vom aristotelischen Hylemorphismus her gedacht757, wie aus Form und Materie zu
sammengesetzt, so dass das sakramentale Wort (etwa die Einsetzungsworte) und die sa

755 KKK 1300. 
756 Vgl. KKK 1519–1523. 
757 Bd. 1, Kap. 1.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 171 

kramentale Materie (Brot und Wein) einander bedingten und eine echte Einheit bildeten. 
Diese Deutung gestattete es, die Zeichenhandlung als ein Gesamtgeschehen zu begreifen. 

„Dass die Wirksamkeit des Sakraments nicht im persönlichen Glauben des Spenders 
oder des Empfängers, sondern im Handeln Gottes begründet liegt“, wurde in der Scho
lastik mit der Formel vom opus operatum zum Ausdruck gebracht: Die Sakramente wir
ken ex opere operato (kraft des vollzogenen Ritus) und nicht nur ex opere operantis (aus der 
Kraft des das Sakrament Vollziehenden).758 In den Sakramenten war nicht der Mensch, 
sondern Gott beziehungsweise Christus das handelnde Subjekt. Daher war schon vor dem 
subjektiven Glauben und der Offenheit der Menschen, die das Sakrament spendeten und 
empfingen, die Gnade Gottes verlässlich da. Damit war nicht gemeint, dass der Ritus aus 
sich wirkt, sondern dass in ihm das Handeln Christi und Gottes am Werk ist. 

Nach scholastischer Auffassung verliehen die Sakramente der Taufe, Eucharistie und 
Priesterweihe einen character indelebilis, ein unauslöschliches Merkmal. Damit war ei
ne Wirklichkeit gemeint, „welche den Sakramentsempfänger bleibend prägt, auch wenn 
dieser sich der Gnade verschließt oder diese durch die Sünde wieder verliert“759. In An
lehnung an Thomas von Aquin fasste das Konzil von Florenz (1438–1445) die amtliche Sa
kramentenlehre schlussendlich so zusammen: 

„Es gibt sieben Sakramente des Neuen Bundes, nämlich Taufe, Firmung, Eucharistie, 
Buße, Letzte Ölung, Weihe und Ehe. […] Alle diese Sakramente werden durch dreierlei 
vollzogen, nämlich durch die Dinge als Materie, die Worte als Form und die Person des 
Spenders […]; wenn irgendetwas von diesen fehlt, kommt das Sakrament nicht zustan
de. Unter diesen Sakramenten sind drei, die Taufe, die Firmung und die Weihe, die der 
Seele eine unzerstörbare Prägung [character indelebilis] einprägen, das heißt ein geistli
ches Zeichen, das (sie) von den übrigen unterscheidet. Daher können sie an derselben 
Person nicht wiederholt werden. Die übrigen vier aber prägen keine Prägung ein und 
lassen eine Wiederholung zu.“760 

Die reformatorischen Einwände gegen die scholastische Sakramententheologie sind dann 
vor dem Hintergrund der spätmittelalterlichen Praxis zu verstehen: 

„Die Vielzahl der Messen, oft, einander übertönend, gleichzeitig an zahlreichen Altä
ren in ein und derselben Kirche, dazu noch oft ohne Gemeinde, nur durch einen Pries
ter gefeiert, […], die Verehrung des eucharistischen Brotes wie einer kostbaren Reliquie 
anstelle des gemeinsamen Mahlhaltens, magisch anmutende Berührungspraktiken, 
der Ablasshandel u. v. a. mehr ließen die Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente 
,ex opere operato‘ in einem anderen Licht erscheinen, als es bei ihrer Entstehung inten
diert gewesen war. Priester, die hektisch Kreuzzeichen über Brot und Wein schlugen, 
als ob darin die Konsekration bestünde, verstärkten den […] Eindruck, das verkündi
gende Wort sei abgewertet, aus dem Sakrament, das einmal ,sichtbares Wort‘ (Augus
tinus) gewesen, sei ein bloßes rituelles Werk geworden.“761 

758 Nocke 202. 
759 Ebd. 
760 DH 1310–1313. 
761 Nocke 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Dagegen pochten die Reformatoren darauf, dass die im Glauben angenommene Gna
de Gottes und der Stiftungswille Christi, wie er in der Schrift bezeugt ist, entscheidend 
sei. Dies führte „zu einer gewissen Skepsis gegenüber dem (in der Bibel nicht vorkom
menden) Allgemeinbegriff ,Sakrament‘ und zur Beschränkung der Zahl der Sakramente 
auf drei bzw. zwei: Taufe, Eucharistie und Buße“762. Besonders scharf kritisierten die 
Reformatoren die Formel ex opere operato, die für sie eine Sakramentenautomatik aus
drückte: „Ohne Christus, ohne Glauben, ohne innere Beteiligung des Herzens solle der 
bloß äußerliche Vollzug des Ritus die Gnade bewirken.“763 Demgegenüber stellten sie die 
Bedeutung des persönlichen Glaubens heraus. 

In ihrer Antwort auf die Reformation verwarf wiederum das Konzil von Trient 
(1545–1563) einzelne reformatorische Positionen. Es bekräftigte die Siebenzahl der 
Sakramente, die alle von Jesus Christus eingesetzt seien.764 Wenn auch nicht unterein
ander gleich, seien die Sakramente zum Heil notwendig.765 Durch sie werde die Gnade, 
„soweit es an Gott liegt“, nicht manchmal und manchen, sondern „immer und allen“ 
geschenkt.766 Ausdrücklich verteidigte das Konzil die Lehre vom opus operatum bei allen 
Sakramenten und vom character indelebilis bei Taufe, Firmung und Weihe.767 

Eine Gegenüberstellung der Formeln ex opere operato (durch die vollzogene Handlung) 
und sola fides (bloßer Glaube), die diese konfessionelle Kontroverse auf den Punkt zu brin
gen scheint, griffe jedoch zu kurz.768 Denn, während die reformatorische Seite auf den 
Empfang des Sakraments blickte, schaute die katholische auf die Spendung des Sakra
ments. Während erstere im ex opere operato die Bejahung einer automatischen Heilswir
kung der Sakramente sah, sah umgekehrt letztere in der reformatorischen Verneinung 
des ex opere operato eine Bestreitung der Wirksamkeit der Sakramente überhaupt. Auch 
für sie war jedoch für den Empfang der Sakramente zum Heil die gläubige Annahme erfor
derlich. Durch die Überzeugung, bei den Sakramenten sei Christus der eigentlich Han
delnde, war im Grunde eine Werkgerechtigkeit ausgeschlossen. Umgekehrt kamen auch 
für die reformatorische Seite die Sakramente aufgrund der Stiftung Christi zustande, un
abhängig von der Würdigkeit des Spenders und des Empfängers. Sie wurden aber nur im 
Glauben heilswirksam. Berücksichtigt man, dass die Verwerfungssätze sowohl der Re
formatoren als auch des Konzils von Trient zum großen Teil an der jeweiligen Gegenpo
sition vorbeigingen, scheint zumindest von daher einer Annäherung bei den Sakramenten 
grundsätzlich nichts im Wege zu stehen. 

Im 20. Jahrhundert kam es schließlich in der katholischen Kirche zu einer Neubesin
nung bezüglich der Sakramente. Die liturgische Bewegung entdeckte den grundsätzlichen 
Gemeinschaftscharakter und die wesentliche Zeichenhaftigkeit des Sakraments wieder. Sie 
versuchte, die Kluft zwischen Priester und Gemeinde in der Liturgie zu überwinden. Das 
Zweite Vatikanische Konzil griff diese Anliegen in der Liturgiekonstitution auf.769 Das sa

762 Ebd. 
763 Ebd. 
764 DH 1601. 
765 DH 1603f. 
766 DH 1607. 
767 DH 1608f. 
768 Vgl. Lehmann/Pannenberg 1, 82. 
769 SC 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 173 

kramentale Zeichen wurde als eine dynamische Handlung verstanden. Statt beim Begriff 
der Gnade setzte man beim Begriff des Symbols an. Nach Otto Semmelroth (1912–1973) 
teilte die Kirche nicht nur Sakramente aus, sondern war selbst Sakrament, wirksames 
Zeichen der Gnade Gottes. Im Zuge dessen nannte man Christus Ursakrament, die Kirche 
Grundsakrament und die sieben Einzelsakramente Selbstvollzüge der Kirche. So entstand 
ein analoger Sakramentsbegriff. Auch führte der ökumenische Dialog auf katholischer 
Seite dazu, eine Theologie des Wortes zu erarbeiten und über das Verhältnis von Wort und 
Sakrament neu nachzudenken. 

Auch wenn der irdische Jesus streng genommen nur das Sakrament der Eucharistie 
gestiftet hat770, lassen sich auch die anderen Sakramente auf Auftragsworte Jesu zurück
führen oder mit seinen Worten verbinden: die Taufe mit dem nachösterlichen Taufbefehl771; 
das Sakrament der Versöhnung mit dem Wort vom Binden und Lösen und vom Sündenerlas
sen772; das Sakrament der Ehe mit dem Wort „Was aber Gott verbunden hat, das darf der 
Mensch nicht trennen“773; die Krankensalbung mit dem Auftrag, Kranke zu heilen774, und 
das Weihesakrament mit dem Verkündungsauftrag an die Zwölf.775 

Wie das aristotelisch geprägte Ursachendenken im Mittelalter, hat heute das Sym
boldenken eine Schlüsselfunktion in der Sakramententheologie. Der Mensch drückt sich 
als leib-seelisches Wesen in leiblichen Symbolen aus: Im Lachen bringt er seine Freude, 
im Weinen seine Trauer, in der geballten Faust seinen Zorn leibhaftig zum Ausdruck. „Im 
Zugehen auf den anderen, in Händedruck, Umarmung und Kuss geschieht Zuwendung.“776 
Zum realisierenden Ausdruck können außer dem eigenen Leib auch Dinge werden. So 
kann ein Geschenk, ein Ring oder eine Einladung zum Essen Symbol der Zuwendung 
sein. In solchen Symbolen wird Zuwendung nicht nur signalisiert, sondern auch rea
lisiert, nicht nur erkannt, sondern auch erfahren. Während bei einem Vertretungssymbol 
oder informierenden Zeichen, etwa einem Verkehrszeichen, die Sache unabhängig vom 
Zeichen, das auf sie verweist, existiert, wird in einem Realsymbol oder realisierenden 
Zeichen über einen Sachverhalt nicht nur informiert, sondern wird dieser im Vollzug 
des Zeichens realisiert: „Mit einem Handschlag wird ein Versprechen besiegelt, durch 
eine Unterschrift wird ein Vertrag geschlossen, in Umarmung und Kuss vollzieht sich 
Liebe.“777 Im Unterschied zur juridischen Ebene, auf der das realisierende Zeichen (zum 
Beispiel die Unterzeichnung eines Vertrags oder die Überreichung einer Urkunde) die 
damit angezeigte Wirklichkeit überhaupt erst entstehen lässt, verhält sich das auf der 
Ebene des Personalen, die für das Sakramentenverständnis bedeutsam ist, anders. Hier 
muss, wie etwa beim versöhnenden Handschlag oder der liebenden Umarmung, die 
angezeigte Wirklichkeit schon vor dem Vollzug des Zeichens gegeben sein, „damit sie 

770 Mt 26,26–28: Mk 14,22–24; Lk 22,19–20; 1 Kor 11,24f. 
771 Mt 28,19. 
772 Mt 16,19; Joh 20,22f. 
773 Mt 19,6. 
774 Lk 10,9; vgl. Mk 6,12f. 
775 Mk 3,14; vgl. Lk 10,16. 
776 Nocke 211 (H. d. V.). 
777 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

sich vollziehen und im Vollzug wachsen, sich intensivieren und stärkere Verbindlichkeit 
schaffen kann“778. 

In diesem personalen Sinn lassen sich Sakramente als Realsymbole deuten. In ihnen 
drückt sich Gottes Liebe zum Menschen, die vorher schon gegeben ist, leiblich aus. So 
besitzen etwa bei der Taufe die Getauften bereits vor dem Empfang des Sakraments die 
Grundgnade, Kinder Gottes zu sein, können aber durch den Empfang und in der Folge 
des Sakraments noch mehr in dieser Gnade wachsen. In der Feier der Eucharistie wird 
die Gemeinschaft mit Christus und untereinander „sowohl dargestellt als auch vollzogen, 
vertieft und erneuert“779. Sie ist vorher schon vorhanden, wird aber durch die Feier noch 
mehr realisiert. 

In seinem Aufsatz Zur Theologie des Symbols hat Karl Rahner (1904–1984) den Symbol
begriff zunächst ontologisch bestimmt, um ihn dann über die Trinitätstheologie, Chris
tologie und Ekklesiologie bis zur Sakramentenlehre zu entfalten. Für ihn ist das eigentliche 
Symbol (Realsymbol) der „Selbstvollzug eines Seienden im anderen“780. Schon innertrini
tarisch ist der Logos das Wort, das Abbild, kurz: das Symbol des Vaters. Der menschgeworde
ne Logos ist dann das absolute Symbol Gottes in der Welt. Die Kirche wiederum, in der der 
Logos gegenwärtig bleibt, setzt seine Symbolfunktion in der Welt fort. Schließlich konkreti
sieren und aktualisieren die Sakramente die Symbolwirklichkeit der Kirche auf das Leben 
des Einzelnen hin. Im Symbolbegriff werden so die beiden scholastischen Grundbegriffe 
des Zeichens und der Ursache sachlich miteinander verbunden: Das Sakrament ist Ursa
che der Gnade, insofern es ihr Zeichen ist; es bewirkt das, was es anzeigt. Die Gnade Gottes 
macht sich „in den Sakramenten wirksam gegenwärtig, indem sie ihren Ausdruck, ihre 
raumzeitlich geschichtliche Greifbarkeit, eben ihr Symbol“ selbst schafft.781 

Was in der katholischen Lehrtradition über das Wesen des Sakraments gesagt wird, näm
lich das zu bewirken, was es bezeichnet, wird in der Bibel vom Wort ausgesagt, sowohl 
vom Wort Gottes als auch von den menschlichen Worten, in denen sich das Wort Gottes 
zur Sprache bringt. Es erschafft, es stiftet Beziehung und Bund, es trifft Menschen, ver
ändert sie, überwältigt sie, es verändert die Wirklichkeit.782 Auch das Verkündigen des 
Evangeliums ist mehr als nur das Überbringen einer Nachricht. Das verkündete Wort 
schafft eine neue Wirklichkeit. Im Wort wird das, wovon es spricht, präsent. 

Das ist allerdings kein Grund, „die Wirksamkeit des Wortes gegen die Wirksamkeit 
des Sakraments auszuspielen“783. Wenn Paulus zum Beispiel schreibt: „Sooft ihr von die
sem Brot esst und aus diesem Kelch trinkt, verkündet ihr den Tod des Herrn“784, dann ist 
die Zeichenhandlung selbst Verkündigung. Nicht nur das Wort, auch das Sakrament ist 
Verkündigung, besser Bezeugung, die die bezeugte Wirklichkeit gegenwärtig macht und 
in Kraft setzt. Gott spricht sowohl in der Zeichen- als auch in der Wortsprache Jesu, in 

778 Ebd. 
779 Ebd. 
780 Rahner 435. 
781 Ebd. 448. 
782 Z. B. Jes 55,10f. 
783 Nocke 213. 
784 1 Kor 11,26. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 175 

seinen Gesten, dem Verteilen des Brotes oder der heilenden Berührung ebenso wie in 
seinem die Menschen verwandelnden Wort.785 

Die konfessionellen Einseitigkeiten der Neuzeit, nämlich die Betonung des Wortes auf 
evangelischer und die Betonung der Sakramente auf katholischer Seite, suchte man in der 
katholischen Kirche vor allem durch das Zweite Vatikanische Konzil zu überwinden. So 
kennt die Liturgiekonstitution verschiedene Weisen der Gegenwart Jesu in seiner Kirche: „Ge
genwärtig ist er mit seiner Kraft in den Sakramenten, sodass, wenn immer einer tauft, 
Christus selber tauft. Gegenwärtig ist er in seinem Wort, da er selbst spricht, wenn die 
heiligen Schriften in der Kirche gelesen werden.“786 Die Konstitution über die Offenbarung 
prägt die Formel „vom Tisch des Wortes Gottes wie des Leibes Christi“, nennt Gottes Wort 
„Gottes Kraft zum Heil“, spricht von der „Gewalt und Kraft“, die im Worte Gottes anwe
send ist, und fordert eine „gesteigerte Verehrung des Wortes Gottes“.787 

„Ähnlich wie zwischen Realsymbolen und Vertretungssymbolen, realisierendem 
und informierendem Zeichen lassen sich auch beim Wort eine informierende und eine 
realisierende Funktion unterscheiden.“788 Die informierende Rede unterrichtet über einen 
Sachverhalt, der auch unabhängig von ihr existiert. Die realisierende (performative) Rede 
hingegen, wie zum Beispiel eine Liebeserklärung oder die Verkündigung eines Urteils, 
stiftet Realität, macht das Ausgesagte wirklich. Auf der Ebene des Rechts werden Worte 
rechtskräftig, auf der Ebene der persönlichen Kommunikation stiften oder verändern 
Worte persönliche Beziehungen oder Menschen, wenn zum Beispiel jemand seinen 
Dank oder sein Vertrauen ausspricht, um Entschuldigung bittet, Verzeihung gewährt 
oder seine Freundschaft zusagt. In diesem Sinne lässt sich das Sakrament als Wirklich
keit schaffendes Wort verstehen, das sowohl persönlich trifft, innerlich verwandelt und 
Beziehung stiftet als auch rechtlich wirksam ist (etwa bei der Taufe als Aufnahme in die 
Kirche oder bei der Ordination zu einem Amt). 

In den Sakramenten spiegelt sich ein positives Verhältnis des christlichen Glaubens 
zur materiellen Welt und zur Leiblichkeit des Menschen: „Die Welt und in ihr der leibhaftige 
Mensch sind Gottes Schöpfung, zur Vollendung bestimmt, in den Erlösungsprozess ein
bezogen.“789 Als Zeichen erlöster Welt sind Sakramente daher „Ausdruck des Schöpfungs
glaubens und der Vollendungshoffnung“, die die Richtung anzeigen, „in der Erlösung 
und Vollendung zu suchen sind“.790 

Das Ursakrament ist Jesus Christus. Er ist das Realsymbol schlechthin, die Verleibli
chung Gottes in unsere Welt hinein. An ihm, an seinem Leben, seinen Worten, seinem 
Wirken und seinem Geschick kann man erkennen, wie Gott am Menschen handelt und 
wer Gott ist. In ihm selbst und durch ihn realisiert Gott aber auch seine Geschichte mit 
den Menschen. 

Vom Ursakrament Jesus Christus her kann auch die Kirche, insofern sie „in Christus 
gleichsam das Sakrament und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für 

785 Joh 6,11; / Joh 9,6; / Joh 3,34; 15,3. 
786 SC 7. 
787 DV 21; / 17; / 21; / 26. 
788 Nocke 214. 
789 Ebd. 218f. 
790 Ebd. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

die Einheit der ganzen Menschheit“ ist, Grundsakrament genannt werden.791 Zu ihr ge
hören wiederum die einzelnen Sakramente, die Feiern der Kirche sind. So wird vor allem 
in der Eucharistie und durch sie die Kirche das, was sie sein soll: „Zusammenkunft, dan
kende, geschwisterlich miteinander teilende Erinnerungs- und Hoffnungsgemeinde“792. 
Dies wird nicht nur dargestellt, sondern auch realisiert. 

Die Sakramente sind in den biblisch bezeugten Zeichenhandlungen Jesu grundgelegt. 
„In ihnen setzt sich das leibhaftig-zeichenhafte Heilshandeln Jesu fort.“793 Wie bei der 
Kirche wird man auch ihre „Einsetzung“ oder „Gründung“ nicht als direkte, historisch 
greifbare Stiftungsakte Jesu verstehen dürfen, „sondern als geschichtliche Entwicklun
gen (Entstehen von Gemeinden, welche taufen, das Abendmahl feiern usw.), in denen 
gläubige Interpretation das Wirken des erhöhten, im Heiligen Geist in seiner Gemein
de präsenten Christus erkennt“794. Wie die Kirche haben sie ihre Herkunft von Gott in 
Jesus Christus durch den Heiligen Geist und beziehen darum ihre Kraft nicht aus dem 
menschlichen Werk, sondern aus Gottes Handeln in Christus. Dieser ist verlässlich gegenwär
tig, wo das Sakrament gefeiert wird. Im Unterschied zu anderen Feiern sind Sakramente 
jene Feiern der Kirche, welche die Kirche mit Blick auf Jesus Christus und das Zeugnis 
des Neuen Testaments als ihre zentralen liturgischen Vollzüge erkennt und mit denen sie 
sich offiziell identifiziert. Das schließt freilich „ein Bedeutungsgefälle zwischen (den in 
der Bibel weitaus am stärksten bezeugten Sakramenten) Taufe und Eucharistie einer
seits und den übrigen Sakramenten andererseits“ nicht aus.795 

Was die ökumenische Annäherung beim Sakramentenverständnis im Allgemeinen 
angeht, stellt die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen 
Rats der Kirchen in ihrer Studie über Die Kirche (Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision) 
2013 fest, dass sich verschiedene christliche Traditionen bislang nicht darüber einig sind, 
„ob die Taufe, die Eucharistie und andere Riten als ,Sakramente‘ oder als ,Anordnungen‘ 
bezeichnet werden sollen. Das Wort ,Sakrament‘ (mit dem das griechische ,mysterion‘ 
übersetzt wird) weist darauf hin, dass beim Vollzug dieses Ritus Gottes Erlösungswerk 
vermittelt wird, während mit dem Begriff ,Anordnung‘ betont wird, dass das Durchfüh
ren des Ritus ein Akt des Gehorsams gegenüber Christi Wort und Beispiel ist“ (44). 

„Die meisten Traditionen bekräftigen jedoch – unabhängig davon, ob sie dem Begriff 
,Sakrament‘ oder den Begriff ,Anordnung‘ verwenden –, dass dieses Ereignis sowohl 
,instrumental‘ (in dem Sinne, dass Gott es nutzt, um eine neue Wirklichkeit zu schaf
fen) wie auch ,expressiv‘ (im Hinblick auf eine bereits existierende Wirklichkeit) sind“ 
(44). 

Während einige Traditionen eher den instrumentalen Aspekt betonen, heben andere stär
ker die expressive Dimension hervor. 

791 LG 1; vgl. SC 5; 26; GS 42; 45; AG 1; 5. 
792 Nocke 220. 
793 Ebd. 221. 
794 Ebd. (vgl. LG 48). 
795 Ebd. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 177 

Literatur 

Karl Rahner: Zur Theologie des Symbols, in: Sämtliche Werke. Bd. 18, 423–457. 
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rats der Kirchen: 

Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen [kurz Lima-Erklärung], 1982. 
Karl Lehmann/Wolfhart Pannenberg (Hg.): Lehrverurteilungen – Kirchen trennend? 1: Recht

fertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der Reformation und heute, Freiburg – Göttin
gen 1986, 77–88: Allgemeine Sakramentenlehre. 

Katechismus der Katholischen Kirche (Weltkatechismus) [= KKK], 1993. 
Franz-Josef Nocke: Allgemeine Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch 

der Dogmatik, Bd. 2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 188–225. 
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rats der Kirchen: 

Wesen und Auftrag der Kirche: Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Darstellung, 
2005. 

Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rats der Kirchen: 
Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision, 2013. 

1.3.7.2 Taufe 
Bis zur Konstantinischen Wende im Jahr 313 existierte die Kirche in kleinen Gemeinden 
in der Diaspora und verstand sich als vom Geist Gottes geprägte endzeitliche Hoffnungs
gemeinschaft. Christen erfuhren die Taufe als eine anspruchsvolle Lebenswende, auf die 
sie sich in einer dreijährigen Katechumenatszeit vorbereiteten. Für sie bedeutete Taufe 
vor allem „Abwendung vom Alten“ und „Übergang“ in die neue Gemeinschaft derer, die 
sich auf das Leben der kommenden Welt eingelassen hatten.796 

Nach der Konstantinischen Wende und nach der Erhebung des Christentums zur 
Staatsreligion im Jahr 391 änderte sich mit dem Verhältnis der Kirche zur Gesamtgesell
schaft auch das Taufverständnis. Taufe bedeutete nun von Paulus her vor allem Teilhabe 
am Sterben und Auferstehen Jesu Christi. Die Getauften sollten in das Christusgeheim
nis und in die Gemeinschaft mit Christus hineinwachsen. 

Im Blick auf die Geschichte zeigt sich dann eine eigenartige Diskrepanz: 

„In allen Jahrhunderten geht die Tauftheologie, bei allem Wechsel der Akzente, durch
weg vom Modell der Taufe eines mündigen Menschen aus: Taufe ist das Sakrament des 
Glaubens, Antwort auf die Verkündigung des Evangeliums, Zeichen der Umkehr, Able
gung des alten und Anziehen des neuen Menschen, Erfahrung des Sterbens und Auf
erstehens mit Jesus Christus, Verpflichtung zu christlicher Lebenspraxis usw. Seit über 
tausend Jahren ist aber, zumindest im europäischen Kulturkreis, die Säuglingstaufe 
die weitaus vorherrschende kirchliche Praxis. Der theologische Modellfall scheint der 
statistische Ausnahmefall zu sein.“797 

796 Nocke 241. 
797 Ebd. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Im Grunde handelt es sich bei der Taufe erwachsener Menschen am Ende eines Initiations
prozesses und bei der Taufe von unmündigen Kindern gläubiger Eltern um zwei verschiedene 
Ausformungen des einen Sakraments der Taufe. Als Erwachsenentaufe bewirkt sie die Ein
gliederung in die christliche Kirche, wobei sich alles andere daraus ergibt: „In der solidari
schen Gemeinschaft der Gemeinde erfahren die Getauften die Lebensgemeinschaft mit 
Jesus Christus, die Dynamik seines Geistes. Getragen vom Glauben, Hoffen und Lieben 
der anderen erfahren sie das Geschenk, glauben, hoffen und lieben zu können, die Ver
gebung der Sünden, die Loslösung aus erbsündiger Verstrickung. So sollte es wenigstens 
sein.“798 Zur gültigen christlichen Taufe als dem ersten und grundlegenden Sakrament 
gehört zum einen die Wasserhandlung, die ursprünglich im Eintauchen in (fließendes) 
Wasser (Immersionstaufe) bestand, heute jedoch oft durch das Übergießen mit Wasser 
(Infusionstaufe) vollzogen wird. Zu ihr gehört zum anderen die Deutung dieser Hand
lung durch die Taufformel. Diese verweist aber nicht unmittelbar auf die Kirche, sondern 
auf den Namen Jesu beziehungsweise, in der heutigen, entfalteten Form, auf den Namen 
des dreifaltigen Gottes („Ich taufe dich im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heili
gen Geistes“). Von daher bedeutet Taufe Übereignung an Jesus Christus und Leben in der 
Gemeinschaft des dreifaltigen Gottes. Durch die Erwachsenentaufe wird der Gläubige in 
die Kirche eingegliedert, übereignet sich Jesus Christus und führt bewusst ein Leben mit 
Gott. 

Bei der Kindertaufe wird, wie bei der Erwachsenentaufe, der Täufling in die Kir
che aufgenommen. Zumindest von Seiten der Kirche entsteht infolge des „unverlierba
ren Charakters“ eine bleibende Zugehörigkeit. Wie bei der Erwachsenentaufe kann auch 
bei der Kindertaufe „vom Hineinwachsen in den Lebensweg Jesu Christi, von der Gabe 
des Geistes und damit von einer Gegenmacht gegen die in der Menschheit herrschende 
Macht der Sünde gesprochen werden“799. Freilich kann das tatsächlich nur in dem Maße 
behauptet werden, in dem das Zeichen der Taufe in der Praxis des Lebens realisiert wird. 
Im Unterschied zur Erwachsenentaufe sind nicht Taufender und Täufling, sondern Tau
fender und Eltern Dialogpartner beim Taufgeschehen. Das Kind ist nur der Bezugspunkt 
des Dialogs. Im Unterschied zur Erwachsenentaufe ist die Kindertaufe auch kein „vom 
Täufer bewusst vollzogenes Zeichen der Umkehr und der Glaubensantwort auf das Evan
gelium“800. Es ist streng genommen kein „Sakrament des Glaubens“, sondern ein „Sa
krament des Anfangs“, weshalb die damit einhergehende Verpflichtung auch nicht vom 
unmündigen Täufling, sondern von den gläubigen Eltern und Paten übernommen wird. 
„Die Kindertaufe kann [und darf] nicht als Selbstverpflichtung verstanden werden“!801 

In allen christlichen Kirchen gilt die Taufe als zentrales Heilszeichen. Da das eigentlich 
Heilsnotwendige nicht ihr formaler Akt, sondern die Gemeinschaft mit dem dreifalti
gen Gott ist, versteht sich von der Tauftheologie selbst her, dass es Heil auch ohne Taufe 
und außerhalb der Kirche gibt. Entscheidend für die Gemeinschaft mit dem dreifaltigen 
Gott, der ein Gott der Liebe ist, ist die Praxis der Nächstenliebe, die von jedem Menschen 
geübt werden kann. Von daher „haben das Sakrament und die Kirchengliedschaft nur 

798 Ebd. 250. 
799 Ebd. 256. 
800 Ebd. 
801 Ebd. 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 179 

eine vermittelnde Funktion“, nicht eine das Heil überhaupt erst verursachende Funkti
on.802 

Die katholische Kirche hat ihre frühere Praxis aufgegeben, in einer nichtkatholischen 
Kirche getaufte Konvertiten vorsorglich „bedingungsweise“ zu taufen. Sie geht von der 
Gültigkeit der in einer anderen christlichen Kirche vollzogenen Taufe aus. Damit ist nicht 
nur im Sinn der Ökumene ein weiterer Inhalt des gemeinsamen Glaubens unter Chris
ten gefunden. Vielmehr bedeutet die Taufe anerkennen, „eine schon gegebene Einheit 
feststellen, die allen Bemühungen um gegenseitiges Verstehen, um Übereinstimmung 
in der Lehre und um gemeinsames Handeln vorausliegt“803. Die Taufe bewirkt die Zu
sammengehörigkeit mit allen Getauften. 

Die von der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Ra
tes der Kirchen veröffentlichte Studie über Die Kirche (Auf dem Weg zu einer gemeinsamen 
Vision), die sich auf die Lima-Erklärung und die Reaktionen darauf bezieht, fasst die zu
nehmende Konvergenz zwischen den Kirchen in ihrem Verständnis der Taufe so zusam
men: 

„Durch die Taufe mit Wasser im Namen des dreieinigen Gottes, des Vaters, des Soh
nes und des Heiligen Geistes, werden Christen in der Kirche jeder Zeit und jeden Ortes 
mit Christus und miteinander vereint. Die Taufe ist die Einführung in das neue Leben 
in Christus und die Feier dieses neuen Lebens sowie der Teilnahme an Christi Taufe, 
Leben, Tod und Auferstehung (vgl. Mt 3,13–17; Röm 6,3–5). Durch ,das Bad der Wie

dergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist‘ (Tit 3,5) werden die Gläubigen dem Leib 
Christi einverleibt und befähigt, am Reich Gottes und am Leben der kommenden Welt 
teilzuhaben (vgl. Eph 2,6). Die Taufe umfasst Sündenbekenntnis, Bekehrung des Her
zens, Vergebung, Reinigung und Heiligung; sie weiht die Gläubigen zu Angehörigen 
des ,auserwählten Geschlechts, der königlichen Priesterschaft, des heiligen Volkes‘ (1 
Petr 2,9). Die Taufe ist somit ein grundlegendes Band der Einheit“ (41). 

Sowohl bei der Gläubigen- als auch bei der Säuglingstaufe hatte die Lima-Erklärung 
(1982) die Bedeutung des Glaubens hervorgehoben: 

„Die Gläubigen- wie auch die Säuglingstaufe findet in der Kirche als der Gemeinschaft 
des Glaubens statt. Wenn jemand, der für sich selbst antworten kann, getauft wird, 
bildet das persönliche Glaubensbekenntnis einen integralen Bestandteil des Taufgot
tesdienstes. Wenn ein Säugling getauft wird, wird die persönliche Antwort zu einem 
späteren Zeitpunkt gegeben werden. In beiden Fällen wird die getaufte Person im Ver
ständnis des Glaubens wachsen müssen“ (12). 

Das Dokument hatte klargemacht, dass die Taufe eine unwiederholbare Handlung ist 
und jegliche Praxis, die als Wieder-Taufe ausgelegt werden könnte, zu vermeiden ist (13). 
Es hatte festgestellt, dass die Kirchen zunehmend die Taufe anderer Kirchen als die ei
ne Taufe in Christus anerkennen, und eingeladen, wo immer möglich, die gegenseitige 

802 Ebd. 254. 
803 Ebd. 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Anerkennung ausdrücklich zu erklären (15). Es hatte empfohlen, die Taufe „während ei
nes öffentlichen Gottesdienstes“ zu vollziehen, „sodass die Glieder der Gemeinde an ihre 
eigene Taufe erinnert werden“ (23). 

Die Erklärung hatte die Kirchen ermahnt, das Potential, das in der Einheit der Taufe 
gegeben ist, zu realisieren, damit ihre Einheit nach außen sichtbar und ihr Zeugnis in 
der Welt glaubwürdig wird: 

„Wenn die Einheit der Taufe in einer, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche 
realisiert wird, kann ein echtes christliches Zeugnis abgelegt werden für die heilende 
und versöhnende Liebe Gottes. Daher ist unsere eine Taufe in Christus ein Ruf an die 
Kirchen, ihre Trennungen zu überwinden und ihre Gemeinschaft sichtbar zu manifes

tieren“ (6). 

Literatur 

Franz-Josef Nocke: Spezielle Sakramentenlehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der 
Dogmatik, Bd. 2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 226–376. 

1.3.7.3 Eucharistie 
Um 100 n. Chr. wurde der Ausdruck „Eucharistie“, der sowohl „Wohltat“ als auch „dan
kende Antwort auf die Wohltat“ bedeuten kann, zur festen Bezeichnung der gemeinsa
men Mahlfeier unter Christen. Christlicher Gottesdienst bestand vor allem im dankenden 
Annehmen des von oben geschenkten Heils. Dadurch wurde jedoch der andere biblische 
Akzent des Brotbrechens, des Zusammenkommens und der Koinonia, das heißt der Ge
meinschaft (untereinander) durch Teilhabe (am Leib Christi), nicht abgeschwächt. Das 
bezeugt zum Beispiel die zu Beginn des 2. Jahrhunderts in Syrien entstandene Zwölf- 
Apostel-Lehre (Didache), die Christen zur Feier mit den Worten aufforderte: „An jedem 
Herrentag versammelt euch, brecht das Brot, sagt Dank und bekennt eure Übertretun
gen, damit euer Opfer rein sei!“804 

Mit der Konstantinischen Wende wandelte sich die gesellschaftliche Bedeutung und 
die liturgische Gestalt der Eucharistie. Die staatliche Anerkennung und das zahlenmä
ßige Anwachsen der Kirche machten die Eucharistiefeier zum öffentlichen Kult. Die jetzt 
als liturgischer Raum benutzte kaiserliche Basilika prägte den Stil der Feier: Der Bischof 
wurde „durch Thronsitz, Kleidung, Insignien und byzantinisches Hofzeremoniell her
vorgehoben“ und das Zentrum der Feier verlagerte sich „von der Tischgemeinschaft zum 
heiligen Geschehen um Altar und Bischofssitz“.805 Die Gläubigen wohnten dem durch 
die Liturgie dargestellten Heilsgeheimnis nun mehr durch Schauen bei. Im Zuge dessen 
entfalteten die griechischen Kirchenväter den Begriff der Anamnesis weiter. Eucharistie 
war für sie vergegenwärtigende Erinnerung. In ihr wurde die ganze Geschichte Jesu von 
seiner Menschwerdung bis zu Kreuzestod, Auferstehung und Himmelfahrt, und mit ihr 

804 Nocke 284. 
805 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 181 

das Subjekt dieser Geschichte, Jesus Christus als Handelnder (Aktualpräsenz), gegenwär
tig. Er wurde aber auch als Opfergabe in seinem Leib und Blut gegenwärtig, wodurch sich 
die Aktualpräsenz seiner Heilstat zur Realpräsenz seines Leibes und Blutes ausweitete. 

Unter den lateinischen Kirchenvätern ging es Ambrosius von Mailand (339–397) bei 
der Eucharistiefeier besonders um die Verwandlung der Gaben von Brot und Wein, die 
durch die Einsetzungsworte zu Leib und Blut Christi werden. Dagegen hob Augustinus 
(354–430) auf die Verwandlung der Gläubigen in den Leib Christi, auf die Realisierung der 
kirchlichen Gemeinschaft durch die Eucharistie ab. 

Im Mittelalter konzentrierte sich innerhalb der Liturgie die Aufmerksamkeit auf 
den Augenblick der Wandlung, die seit dem 13. Jahrhundert durch das Erheben der 
Hostie und des Kelches, durch Kniebeuge und Wandlungsläuten hervorgehoben wurde. 
Seit dem 11. Jahrhundert verwendete man statt des zu brechenden Brotes vorgefertigte 
Hostienscheiben. Bald hörte man auf, den Laien zur Kommunion den Kelch zu rei
chen. Der Mahlcharakter geriet in den Hintergrund und die sakramentale Kommunion 
wurde zum Ausnahmefall. Die Kommunikation mit Christus geschah durch vereh
rendes Anschauen. Auch entbrannte ein Streit (erster und zweiter Abendmahlsstreit), 
ob die Umwandlung von Brot und Wein in Leib und Blut Christi dinglich-realistisch 
oder bildhaft-symbolisch zu verstehen sei. In einer mehrere Jahrhunderte andauernden 
Pendelbewegung schwankte man hinsichtlich der eucharistischen Gegenwart Christi 
zwischen einer massiv dinglichen und einer spiritualistischen Interpretation, zwischen 
extremem (sensualistischem) Realismus806 und extremem Symbolismus (nur Symbol). 
Kirchenamtlich nahm das IV. Laterankonzil (1215) die Transsubstantiationslehre auf, der 
zufolge sich durch die Konsekration Brot und Wein wesenhaft (der Substanz nach) in 
Leib und Blut Jesu verwandeln, während deren Akzidentien (wahrnehmbaren Eigen
schaften) gleich bleiben.807 Gemessen an der Schrift und der Patristik verengte sich der 
Blick vom eucharistischen Mahlgeschehen auf die Verwandlung der Gaben von Brot und 
Wein, womit sich auch der Opfergedanke vom Mahlgedanken löste. 

Den Reformatoren ging es um das biblische Herrenmahl und die Wiederherstellung 
des Mahlcharakters. Sie stellten das von Christus gestiftete Abendmahl der römischen 
Messe gegenüber und verurteilten scharf den Messopfergedanken. Die Wiederholung 
des Kreuzesopfers widerspreche dem im Hebräerbrief betonten „ein für allemal“808, die 
Darbringung des Messopfers sei Ausdruck einer Werkgerechtigkeit, die die Tat Jesu hin
fällig machen würde. Im Entzug des Laienkelchs sahen sie einen eindeutigen Verstoß 
gegen die Anordnung Christi „Trinkt alle daraus!“809. Einig war man sich in der Ableh
nung der Transsubstantiationslehre, auch wenn sich an der Frage der Realpräsenz die 
verschiedenen Gruppierungen innerhalb der Reformation schieden. 

Das Konzil von Trient (1545–1563) antwortete auf die spätmittelalterlichen magischen 
Praktiken mit einer Reform der Liturgie und auf die reformatorische Kritik mit Vertei
digung und Differenzierung der überkommenen Lehre. Es verteidigte die Lehre von der 

806 Vgl. DH 690. 
807 DH 802. 
808 Hebr 7,27; 9,12; 10,10. 
809 Mt 26,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Realpräsenz: Im Sakrament der heiligsten Eucharistie sei „wahrhaft, wirklich und sub
stanzhaft der Leib und das Blut zusammen mit der Seele und Gottheit unseres Herrn 
Jesus Christus und daher der ganze Christus enthalten“810. In dem Zusammenhang be
stätigte es auch die Lehre von der „Verwandlung der ganzen Substanz des Brotes in den 
Leib und der ganzen Substanz des Weines in das Blut“ Christi und benutzte dazu den Be
griff der Transsubstantiation.811 Auch verteidigte es den Opfercharakter, indem es betonte, 
dass in der Messe Gott „ein wahres und eigentliches Opfer“ dargebracht werde und das 
Messopfer „ein Sühnopfer“, nicht lediglich ein Lob- und Dankopfer sei.812 Schließlich 
bekräftigte es in der Frage des Laienkelchs die Konkomitanzlehre, der gemäß in jedem 
der Elemente, sowohl im Brot als auch im Wein, „der ganze und unversehrte Christus“ 
gegenwärtig sei und empfangen werde.813 

Im 20. Jahrhundert setzte sich Papst Pius X dann für die häufigere Kommunion ein, 
„wenn möglich, sogar täglich“814. „Die liturgische Bewegung entdeckte die Bedeutung der 
Zeichen und insbesondere den Mahlcharakter der Messe wieder. Das II. Vatikanische Kon
zil (1962–1965) überwand den verengten Begriff von Realpräsenz, indem es von der Ge
genwart Christi nicht nur in Brot und Wein, sondern auch in den anderen Sakramenten, 
im Wort der Verkündigung und (mit ausdrücklichem Bezug auf Mt 18,20) in der ver
sammelten Gemeinde spricht (vgl. SC 7).“815 Es leitete Reformen mit dem Ziel der „vollen 
und tätigen Teilnahme des ganzen Volkes“ ein und gab Raum für die Muttersprache und 
für den Laienkelch.816 „Die Reformen im Gefolge des Konzils weiteten den möglichen 
Gebrauch der Muttersprache auf die gesamte Liturgie aus und führten zum lauten Vor
trag des Hochgebets, sodass (vier Jahrhunderte nach der Forderung der Reformatoren!) 
der Verkündigungscharakter der Eucharistie wieder deutlich wurde.“817 Die Stellung des 
Priesters zur Gemeinde hin und die Gestaltung des Altartisches ließen wieder die früh
christliche Gestalt der Mahlgemeinschaft erkennen. 

Da im Abendmahlsstreit der Reformatoren die unterschiedlichen Auffassungen über 
die Gegenwart Christi nicht beigelegt werden konnten, gab es über Jahrhunderte keine 
Abendmahlsgemeinschaft zwischen lutherischen und reformierten Kirchen. Mit den Ar
noldshainer Thesen (1957) wurde innerhalb des europäischen Protestantismus eine inhalt
liche Annäherung erreicht. In der Leuenberger Konkordie (1973), die auf der Einsicht beruh
te, dass Bekenntnisverschiedenheit nicht notwendigerweise Kirchentrennung bedeuten 
muss, wurde schließlich die Kirchengemeinschaft zwischen den evangelischen Kirchen er
klärt. Sie schloss die Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, die gegenseitige Anerken
nung der Ordinationen und die Verpflichtung zur möglichst großen Gemeinsamkeit in 
Zeugnis und Dienst an der Welt ein. Nach anfänglicher Kritik von lutherischer Seite un
terzeichneten immer mehr Kirchen das ökumenische Dokument, so dass 2020 bereits 
98 Kirchen unterzeichnet hatten. Aus der Leuenberger Kirchengemeinschaft entwickelte 

810 DH 1651. 
811 DH 1652. 
812 DH 1751. 
813 DH 1733. 
814 DH 1835 1903–1914; / DH 3534. 
815 Nocke 290. 
816 SC 14; vgl. 19.41.50; / 36.54; / 55. 
817 Nocke 291. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 183 

sich die Gemeinschaft evangelischer Kirchen in Europa (GEKE), zu der auch sieben me
thodistische Kirchen Europas gehören, die die Konkordie nicht unterschrieben hatten. 
Allerdings können ihr evangelische Kirchen, die (wie die Mennoniten und Baptisten) die 
Kindertaufe ablehnen und Personen, die lediglich als Kleinkinder getauft wurden, zur 
Aufnahme in ihre Gemeinden „wiedertaufen“, nicht beitreten. 

Durch das 1978 von der Gemeinsamen römisch-katholischen/evangelisch-lutheri
schen Kommission veröffentliche Dokument Das Herrenmahl, durch die 1982 in Lima 
beschlossene Konvergenzerklärung über Taufe, Eucharistie und Amt (Lima-Erklärung) 
und durch die im Auftrag der Gemeinsamen Ökumenischen Kommission erarbeitete, 
1986 veröffentlichte Studie Lehrverurteilungen – kirchentrennend? kam der Dialog über die 
Eucharistie zwischen der römisch-katholischen und den anderen christlichen Kirchen 
auf offiziell-kirchlicher Ebene in jenen Jahren voran. Schon 1968 war die römisch-ka
tholische Kirche Vollmitglied der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des 
Ökumenischen Rates der Kirchen geworden. 

Fasst man vor dem Hintergrund des Neuen Testaments, der Kirchen- und Dogmen
geschichte sowie des ökumenischen Gesprächs verschiedene Aspekte und Deutungen 
zusammen, lässt sich das Sakrament der Eucharistie etwa wie folgt beschreiben. 

Es ist zunächst einmal Mahl- oder Tischgemeinschaft, „Herrenmahl“818, das im letzten 
Abendmahl Jesu gründet. Da in Essen und Trinken der Mensch erfährt, wie sehr er darauf 
angewiesen ist, dass ihm das Leben immer neu geschenkt wird, ist das Mahl auch Ort der 
Danksagung. In der Mitte der Eucharistiefeier steht das Hochgebet als großes Dankgebet, 
bei dem nicht nur für die Gaben von Brot und Wein, sondern für die ganze Geschichte 
Gottes mit seinem Volk gedankt wird. Eucharistie ist dankendes Empfangen: Feier der 
Dankbarkeit. 

In der Mitte des Dankgebets wird durch den Bericht vom letzten Abendmahl mit den 
Einsetzungsworten Jesu nicht nur an seine Lebenshingabe erinnert. Sie wird dadurch viel
mehr vergegenwärtigt, so dass die Eucharistie Anamnese, feierliches Gedächtnis des To
des und der Auferstehung sowie des gesamten Heilshandelns Christi ist, bei dem das 
„Damals“ und das „Heute“ ineinander verschmelzen und eine wirkliche Begegnung mit 
Jesus Christus möglich ist. Insofern feiert die Gemeinde das Kommen Christi819, das seit 
der Scholastik mit dem Begriff der Realpräsenz ausgedrückt wird. Der in seinem Geist 
gegenwärtige Christus selbst ist der eigentlich Handelnde in der Eucharistie. Er kommt 
mit seiner Geschichte und ist als erhöhter Herr mit seiner „ein für allemal“ geschehenen 
Hingabe gegenwärtig. Die Gemeinde soll sich von ihm ergreifen lassen, in seine Lebens
geschichte hineinwachsen, an seiner Selbsthingabe teilhaben. So wird die Teilnahme am 
Mahl zur „Teilhabe am Blut Christi“820. 

Das Kommen Christi verwandelt. Das gemeinsame Essen und Trinken wird zum 
„Mahl des Herrn“, Brot und Wein werden zu Leib und Blut Christi, zu Realsymbolen sei
ner Gegenwart und seiner Hingabe, damit die Versammelten zu einem Leib geeint und 
selbst umgewandelt werden. Die Versammelten sollen von ichsüchtigen Menschen zu 

818 1 Kor 11,20. 
819 Vgl. Joh 20,19.24.26; 21,13. 
820 1 Kor 10,16. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

geisterfüllten Kindern des Vaters umgewandelt, die vielen Vereinzelten in eine Gemein
schaft liebender Schwestern und Brüdern verwandelt, die Sünder durch Hineinnahme 
in die liebende Selbsthingabe des Sohnes geheiligt werden. Die Verwandlung der versam
melten Gläubigen ist Ziel- und Höhepunkt der Eucharistiefeier, ihre Sinnmitte. 

Die Gaben von Brot und Wein hören bei der Eucharistiefeier nicht auf, Brot und 
Wein zu sein, aber sie werden durch die Konsekration zu etwas, was wesentlich mehr ist, 
sie bekommen eine andere Bedeutung. Ihre Verwandlung in Leib und Blut Jesu Chris
ti darf weder buchstäblich materialisierend oder historisierend noch rein symbolisch- 
spiritualistisch verstanden werden. Sie werden nicht zu Fleisch und Blut Jesu im wört
lichen Sinn, sie sind nicht identisch mit seinem Körper, der ja am Kreuz gestorben ist. 
Vielmehr „verkörpern“ sie die Gegenwart des auferstandenen und erhöhten Herrn. Als 
solcher ist Christus aber nicht nur in seiner Gottheit, sondern auch in seiner Mensch
heit mit seinem Auferstehungsleib real präsent. Insofern weisen Brot und Wein nicht nur 
auf ihn als fernab zur Rechten des Vaters im Himmel Weilenden hin, zumal diese Vor
stellung eine sehr irdisch-räumliche Auffassung vom Himmel verrät. Vielmehr enthal
ten sie ihn als hier und jetzt Gegenwärtigen. Wer also diese Gaben zu sich nimmt, nimmt 
mit all seinen Sinnen und im eigenen Körper wahrhaft Jesus Christus als den Menschen, 
der für uns gestorben ist und seither leibhaft-auferstanden lebt, in sich auf. Weil sich 
somit der wesentliche Sinn von Brot und Wein ändert, ist es bezüglich der Wandlung 
weniger missverständlich von einem Bedeutungswandel (Transsignifikation) als von einem 
Substanzwandel (Transsubstantiation) zu sprechen. 

Das Kommen Christi, die Teilnahme an seiner Hingabe und die Verwandlung der 
Gaben um der Verwandlung der Menschen willen, geschieht durch den Heiligen Geist. „Mit 
der Liturgiereform im Anschluss an das II. Vatikanische Konzil erhielt die Epiklese, die 
Herabrufung des Heiligen Geistes, wieder einen Platz in der römischen Messliturgie.“821 
Sie steht nunmehr in den eucharistischen Hochgebeten vor dem Einsetzungsbericht als 
Bitte um die Heiligung der Gaben: „So bitten wir dich, Vater: der Geist heilige diese Ga
ben, damit sie uns werden Leib und Blut unseres Herrn Jesus Christus…“ (Viertes Hoch
gebet). Ökumenisch ist daran bedeutsam, dass mit der Wiederentdeckung des Epikle
secharakters der Eucharistie „eine Brücke zur Ostkirche geschlagen [wurde], in deren 
Liturgie die Epiklese seit jeher ein wesentlicher Bestandteil ist“822. Eine neue Gemein
samkeit entstand aber auch mit der reformierten Abendmahlstheologie, die (besonders 
von Calvin her) die eucharistische Vereinigung mit Christus vornehmlich als Werk des 
Heiligen Geistes deutet. 

Der Geist lässt, wie die Konvergenzerklärung von Lima verdeutlicht, die historischen 
Worte Jesu gegenwärtig und lebendig werden. Die Eucharistie ist von daher „nicht eine 
magische, mechanische Handlung, sondern ein an den Vater gerichtetes Gebet“, der es 
mittels der Realpräsenz seines Sohnes und der Realpräsenz seines Geistes erhört.823 

In der Eucharistie wird aber nicht nur Vergangenes vergegenwärtigt, sondern auch 
Zukünftiges vorweggenommen. Sie ist nicht nur realisierende Erinnerung der zurück
liegenden Heilsgeschichte, sondern auch Zeichen der kommenden Vollendung. In ihr wird 

821 Nocke 299. 
822 Ebd. 
823 Ebd. 299f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 185 

bereits die Erfüllung des Mahles „im Reich Gottes“ voller Hoffnung gefeiert.824 Gerade 
indem sie Vorfreude auf die Vollendung und Speise auf dem Weg zum letzten Ziel ist, 
wirkt sie verändernd auf die gegenwärtige Welt ein. Auch in ihr zeigt sich deutlich, dass 
Kirche eine Hoffnungsgemeinschaft ist. 

Die Eucharistie ist die zentrale Feier der Kirche. In ihr stellt die Kirche dar, was sie in 
ihren drei Grundvollzügen ist oder sein soll: 

„eine Gemeinschaft, die Zeugnis gibt von Jesus Christus und dem von ihm verkündeten 
Reich [Martyria], dieses Zeugnis zu leben versucht im Dienst am Nächsten [Diakonia] 
und beides, das Zeugnis des Wortes und das Zeugnis des Handels, zeichenhaft darstellt 
in der Feier der Liturgie [Leiturgia]. Zur Eucharistie gehört die Verkündigung ebenso wie 
das Teilen des Brotes.“825 

Besonders in der Feier der Eucharistie wird Kirche als Gemeinschaft konkret erfahren. 
Der von der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Weltkirchenrats 

im Jahr 2013 verabschiedete Konvergenztext über Die Kirche (Auf dem Weg zu einer gemein
samen Vision) fasst die im ökumenischen Dialog erzielten Fortschritte bei der Verständi
gung über die Eucharistie schließlich wie folgt zusammen: 

„Das Abendmahl des Herrn ist die Feier, bei der die um seinen Tisch versammelten 
Christen den Leib und das Blut Christi empfangen. Es ist eine Verkündigung des Evan
geliums, eine Verherrlichung (Doxologie) des Vaters für alles, was er in der Schöpfung, 
der Erlösung und der Heiligung vollbracht hat, ein Gedenken (Anamnesis) an den Tod 
und die Auferstehung Jesu Christi sowie an das, was ein für alle Mal am Kreuz voll
bracht wurde, und eine Anrufung des Heiligen Geistes (Epiklesis), sowohl die Elemente 
Brot und Wein als auch die Teilnehmer selbst zu verwandeln. Es wird Fürbitte gehal
ten für die Nöte der Kirche und der Welt, und die Gemeinschaft der Gläubigen wird neu 
vertieft als Vorwegnahme und als Vorgeschmack auf das kommende Reich und dabei 
dazu veranlasst, hinauszugehen und den Auftrag Christi, dieses Reich schon jetzt auf
zurichten, mit anderen zu teilen“ (42). 

Da sich christlicher Glaube und christliche Gemeinschaft durch die Feier des Herrn
mahls vertieft, hatte schon die Lima-Erklärung im Jahr 1982 den Kirchen empfohlen, die 
Eucharistie häufig zu feiern (30), und jeden einzelnen Christen ermutigt, „das Abend
mahl häufig zu empfangen“ (31). 

Am Ende hatte es die Hoffnung geäußert, dass es das wesentlich größer gewordene 
gegenseitige Verständnis einigen Kirchen erlauben könnte, „ein größeres Maß an Eucha
ristiegemeinschaft untereinander zu erreichen und so den Tag näherzubringen, an dem 
das gespaltene Volk Christi um den Tisch des Herrn sichtbar wieder vereint sein wird“ 
(33). Trotz all dieser vielversprechenden Ansätze hat sich die Hoffnung auf eine gemein
same Feier des Abendmahls zwischen der römisch-katholischen Kirche, den orthodoxen 
Kirchen und den evangelischen Kirchen bisher jedoch nicht erfüllt. 

824 Lk 22,16. 
825 Nocke 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

1.3.7.4 Allgemeines und gemeinsames Priestertum 
Nach Überzeugung evangelischer Christen ist mit der Taufe jedem Menschen das Amt zu
gesprochen, Priester zu sein und gemäß den Aussagen der heiligen Schrift die folgenden 
sieben priesterlichen Funktionen, wie Luther sie beispielhaft zusammengefasst hat, wahr
zunehmen: die Verkündigung des Wortes Gottes, die Spendung der Taufe, die Segnung 
und Austeilung des Abendmahls, die Erteilung (oder Verweigerung) der Absolution, der 
Vollzug des Lob- und Dankopfers, das Praktizieren der Fürbitte und das Urteil über die 
Lehre. Dabei sind nach Luther die Wortverkündigung und die Taufe die wichtigsten pries
terlichen Funktionen. Zu ihnen ist auch nach römisch-katholischem Verständnis zumin
dest im Notfall grundsätzlich jeder Christ berechtigt, ja im Fall der Taufe verpflichtet. 
Das allgemeine Priestertum ist zwar „keine gleichförmige oder gleichartige […], wohl aber 
eine gleichwertige und gleichberechtigte Aufgabe und Befugnis für alle Christen“826. Es ist 
nicht gleichartig, weil es um der guten Ordnung willen827 einige ordinierte Amtsträger 
geben muss, die mit Zustimmung der Gesamtheit oder der Gemeinde das Amt öffentlich 
ausüben und besondere Rechte haben, wie etwa das der öffentlichen Wortverkündigung, 
der Sakramentsverwaltung, der Gemeindeleitung, der Visitation und der Ordination. 

Auch dem Zweiten Vatikanischen Konzil zufolge gibt es mit Berufung auf 1 Petr 2,4–10 
ein königliches oder gemeinsames Priestertum aller Gläubigen828, insofern Christus das 
neue Volk „zum Königreich und zu Priestern für Gott und seinen Vater“ gemacht hat.829 
Die Getauften werden durch die Wiedergeburt (Taufe) und die Salbung mit dem Heiligen 
Geist (Firmung) zu „einem heiligen Priestertum geweiht, damit sie in allen Werken eines 
christlichen Menschen geistige Opfer darbringen und die Machttaten dessen verkünden, 
der sie aus der Finsternis in sein wunderbares Licht berufen hat“830. Die Gläubigen haben 
am dreifachen Amt Christi teil, den Gott gesandt hat, „dass er Lehrer, König und Priester 
aller sei“831. Sie sind durch die Taufe Christus einverleibt und als Volk Gottes „des pries
terlichen, prophetischen und königlichen Amtes Christi auf ihre Weise teilhaftig“832. So 
folgen sie etwa Christus in seinem prophetischen Amt „in der Verbreitung seines leben
digen Zeugnisses vor allem durch ein Leben in Glauben und Liebe, in der Darbringung 
des Lobesopfers an Gott“833. Darum kann die „Gesamtheit der Gläubigen“, die die Sal
bung vom Heiligen haben und sich deshalb von niemandem belehren lassen müssen834, 
auch „im Glauben nicht irren“835. Aber weil die Kirche eine gesellschaftliche Verfasstheit 
und rechtliche Struktur, eine sichtbare Einheit und Leitung braucht, gibt es zusätzlich 
zum gemeinsamen Priestertum auch ein hierarchisches Priestertum. Dieses Amtspries
tertum unterscheidet sich, wie das Konzil sagt, „dem Wesen nach“ vom gemeinsamen 

826 Härle 299. 
827 Vgl. 1 Kor 14,33.40. 
828 LG 9f. 
829 Vgl. Offb 1,6; 5,9f. 
830 LG 10; vgl. 26, 34; Lit 14; Laienap. 3; auch DH 3851. 
831 LG 13. 
832 LG 31. 
833 LG 12. 
834 Vgl. 1 Joh 2,20.27. 
835 LG 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 187 

Priestertum.836 Das dem Wesen nach ist dabei zwar nicht unbedingt der Intention, aber 
der Sache nach funktional, nicht personal zu verstehen. Der Amtspriester unterschei
det sich von den übrigen Gläubigen dadurch, dass er das priesterliche Volk „leitet“ und 
„in der Person Christi“ das eucharistische Opfer darbringt, also sein Priestertum durch 
Spendung der Sakramente vollzieht, während die Gläubigen ihr Priestertum „im Emp
fang der Sakramente“ ausüben.837 Deshalb ist er für das Konzil in besonderer Weise zum 
Streben nach Vollkommenheit verpflichtet838, obwohl selbstverständlich alle Gläubigen 
zur Heiligkeit berufen sind.839 

Um jedem Klerikalismus in der katholischen Kirche zu wehren: nicht die Person des 
Amtsträgers wird durch die Übertragung des Amtes mittels Weihesakrament eine dem 
Wesen nach andere, das heißt eine wesentlich heiligere Person, sondern der Amtsträ
ger übt, indem er offiziell das Evangelium verkündet840, die Gemeinde leitet oder die Sa
kramente spendet, eine wesentlich andere Funktion als die übrigen Gläubigen aus und 
kommt gerade dadurch seiner persönlichen Heiligkeit näher. Jede andere Auffassung 
würde einem Sakramentalismus, einem magischen oder veräußerlichten Christentum 
Vorschub leisten und das Sakrament der Taufe abwerten. Denn durch dieses Sakrament 
sind sämtliche Gläubigen schon zur einen Heiligkeit berufen. Auch betrifft es, wie die 
Priesterweihe, bereits die ganze Person, weshalb es, wie diese, unwiederholbar ist. 

Soweit in katholischen Reihen Kirche nicht mehr primär als Hierarchie, sondern, wie 
es das zweite Kapitel von Lumen gentium nahelegt841, als Volk Gottes und das gemeinsame 
Priestertum, gemessen am letzten Maßstab des Reiches Gottes, als das Grundlegende
re und Höhere angesehen wird sowie das Amtspriestertum beziehungsweise der Klerus 
nicht mehr klerikal als grundsätzlich höherer und heiligerer Stand in der Kirche miss
verstanden wird, hat katholischerseits bezüglich des Priestertums schon eine heilsame 
Annäherung unter den Gemeinschaften und ein wichtiger Schritt auf größere Einheit 
hin stattgefunden. 

Literatur 

Wilfried Härle: Artikel Kirche VII, in: Theologische Realenzyklopädie [TRE] 1977–2004, Bd. 18 
(1989) 277–317. 

1.3.7.5 Ordination und Ämter 
Da die orthodoxen Kirchen nur das Papstamt ablehnen, sonst aber dasselbe Amtsver
ständnis wie die katholischen Kirchen haben, konzentriert sich die folgende Überlegung 
auf den Unterschied zwischen katholischem und evangelischem Amtsverständnis. 

836 LG 10. 
837 Ebd. 
838 Priest. 12. 
839 LG 11, 32, 39. 
840 Priest. 4; LG 25. 
841 LG 9–17. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Nach der heutigen, vom Zweiten Vatikanischen Konzil geprägten Lehre lässt sich das 
Leitungsamt der römisch-katholischen Kirche wie folgt charakterisieren. Als geordnete 
Gemeinschaft der Gläubigen ist die Kirche in ihrer Verfassung hierarchisch strukturiert.842 
Die Hierarchie macht gewissermaßen ihre gesellschaftliche Seite aus. Diesem hierarchi
schen Leitungsamt, das seit dem II. Vatikanum als Dienstamt verstanden wird, kommt 
die Vollmacht zu, bestimmte Funktionen in der Kirche zu erfüllen, etwa die Wahrheit 
zu bezeugen, den Gottesdienst zu leiten, das Wort Gottes zuzusagen, Sakramente zu 
spenden. Erster Träger solcher Funktionen war das Apostelkollegium mit Petrus an der 
Spitze, dessen Vollmacht auf die Nachfolger des Petrus, die Päpste, und den Nachfolger 
des Apostelkollegiums, das Bischofskollegium übertragen wurde.843 Von der apostolischen 
Zeit an wurde diese Vollmacht in der ganzen Kirche in drei Abstufungen übertragen, die 
sich am jeweiligen Verhältnis zur Eucharistiefeier ablesen lassen. Während der Diakon 
als Diener mitwirkt, ist der Priester ihr führendes Vollzugsorgan. Der eigentliche Leiter 
der Eucharistiefeier ist aber der Bischof, der zur Übertragung der eucharistischen „Kon
sekrationsgewalt“, der Vollmacht zum Vollzug der Eucharistie berechtigt ist. Diakon, 
Priester und Bischof haben, so die Interpretation des II. Vatikanum, in gestufter Wei
se an der Sendung und an den drei Ämtern Jesu Christi, der als Lehrer, Hirt und Pries
ter gewirkt hat, teil. Dabei geschieht die Übertragung einer solchen dreigestuften Teil
habe und Vollmacht in der Kirche seit der apostolischen Zeit mittels Handauflegung als 
Amtsübertragungsgestus unter entsprechenden Amtszusageworten.844 Der Akt der Weihe 
„verleiht das Amt und sagt dem neuen Amtsträger die nötige Gnade von Gott her zu, das 
Amt zum Segen der Kirche und zum eigenen Heil zu verwalten“845. Dem einen, dreigestuf
ten Leitungsamt entspricht das eine, dreigestufte Weihesakrament. Durch die Bischofsweihe 
empfängt der Bischof die ganze Fülle des Weihesakraments.846 Die Priester und Diakone 
haben, entsprechend ihren Ämtern, in abgestufter Weise an dieser Fülle teil. 

Die Bischöfe führen den Hirtendienst der Apostel weiter und besitzen als einzige die 
sakramentale Vollmacht, das Weihe- und Firmsakrament zu spenden, sowie die hoheitliche 
(jurisdiktionelle) Vollmacht, eine Diözese zu leiten. Sie üben ihr Amt rechtens nur in Gemein
schaft mit dem Bischofskollegium und dem Papst aus und treten als Kollegium in Konzi
lien und in ähnlichen Versammlungen (etwa in Bischofssynoden) in Erscheinung.847 

Laut definierter Glaubenslehre ist der Episkopat göttlichen Rechts848, sodass der Papst 
trotz seines Jurisdiktionsprimates über die ganze Kirche und jedes ihrer Glieder den Epi
skopat nicht abschaffen kann. Da die Bischöfe vom Heiligen Geist eingesetzt sind, dürfen 
sie auch nicht als Beamte oder „Stellvertreter“ des Papstes betrachtet werden. Vielmehr 
leiten sie die Teilkirchen „als Stellvertreter und Gesandte Christi“ und haben in ihrem 
Hirtenamt „eine ihnen eigene Vollmacht“ inne.849 Somit ist das Bischofskollegium die 

842 DH 1776 4153 = LG 28. 
843 DH 3056–3059; / DH 4145f. 
844 DH 3857–3861. 
845 KTW 315. 
846 DH 4145. 
847 II. Vat. Bisch 4. 
848 DH 1767–1776 3050 3061 3804. 
849 DH 4152 = LG 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 189 

primäre Größe, die dem Apostelkollegium nachfolgt, auch wenn es ohne Papst nicht ge
dacht werden kann. Im Papst hat sie ihre vorgeordnete Spitze, wobei der Papst wiederum 
nur als Glied und Spitze dieses Kollegiums Papst ist und sein kann. Von daher versteht 
sich die kirchliche Lehre, dass ein Konzil die höchste Gewalt in der Kirche hat.850 

Die Priester haben als Mitarbeiter der Bischöfe auf ihrer Stufe des Dienstes am drei
fachen Amt des einen Mittlers Christi teil851 und sind „zum Verkündigen des Evangeli
ums, zum Weiden der Gläubigen und zur Feier des Gottesdienstes“ geweiht.852 Da jedoch 
alle Glieder der Kirche an den Ämtern Jesu Christi teilhaben853 und zumindest grund
sätzlich zum Dienst am Wort und zur Leitung einer Ortsgemeinschaft fähig sind, un
terscheidet sich das Amtspriestertum vom gemeinsamen Priestertum aller im Wesent
lichen durch die mit der Weihe übertragenen sakramentalen Vollmachten, zu taufen, der 
Eucharistie vorzustehen und Sünden zu vergeben. Um das Stufendenken zu mildern, hob 
das Zweite Vatikanische Konzil hervor, dass die Priester mit ihrem Bischof ein Presbyteri
um bilden und ihn auf diese Weise bei der Ausübung seiner hoheitlichen Leitungsgewalt 
unterstützen.854 

Die Diakone, die durch die bischöfliche Handauflegung Anteil an der hierarchischen 
Leitungsvollmacht erhalten855, haben im Laufe der Kirchengeschichte unterschiedliche 
Aufgaben erfüllt. Während sie in der apostolischen Kirche auch Lehr- und Leitungs
aufgaben übernahmen856, gehörten in der ältesten und alten Kirche der Dienst bei der 
Eucharistiefeier mit Lesung des Evangeliums und Austeilung der Kommunion, die 
Katechese, die Leitung der christlichen Caritas wie auch die Predigt zu ihren Aufgaben. 
Im Frühmittelalter verschwand das eigenständige Amt des Diakons in der lateinischen 
Kirche und der Diakonat wurde zur bloßen Durchgangsstufe zum Priestertum. Das II. 
Vatikanum hat den ständigen Diakonat wieder eingeführt. Sein Amtsauftrag besteht im 
Dienst „der Liturgie, des Wortes und der Liebe in Gemeinschaft mit dem Bischof und 
seinem Presbyterium“857. 

Während sich die katholische Kirche auf das dreigestufte Leitungsamt der Diakone, 
Priester und Bischöfe stützt, denen vor allem der Dienst am Wort, die Sakramente und 
die Seelsorge übertragen sind, steht für die evangelische Kirche das ordinierte Amt des 
Pfarrers im Vordergrund, dem vom Wesen und Auftrag der Kirche her (nämlich das Wort 
Gottes zu bezeugen) insbesondere die Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung 
anvertraut ist. „Übertragen wird das ordinierte Amt von der Gemeinde in ihrer Gesamt
heit. Der Ordinator (Bischof, Propst, Dekan usw.) handelt nach evangelischem Verständ
nis nicht als ein Glied der Ämter-Sukzession, das mit besonderer Amts-Gnade begabt ist 
und diese weitergibt, sondern als erwählter Repräsentant der Gemeinde.“858 Die Auto
rität des ordinierten Amtes ist damit letztlich von der Gemeinde verliehen. „Dementspre

850 CIC can. 228; II. Vat. Bisch 4. 
851 Vgl. 1 Tim 2,5. 
852 LG 28; vgl. Priest. 1. 
853 LG 10. 
854 LG 28. 
855 DH 1776 3860. 
856 Apg 6,1ff. 
857 LG 29; vgl. Miss. 17. 
858 Härle 300. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

chend hat die Ordination primär den Charakter einer Übertragung von Befugnissen und 
entsprechenden Pflichten.“859 

Neben diesem fundamentalen kirchlichen (Predigt-)Amt des ordinierten Pfarrers 
gibt es eine ganze Reihe weiterer kirchlicher Ämter, Funktionen und Aufgaben, die durch 
haupt-, neben- und ehrenamtliche Mitarbeiter wahrgenommen werden. Die kirchenlei
tenden Ämter gelten bei evangelischen Christen insofern als zweitrangige Ämter, als sie 
in der Rangfolge den Ämtern, die der Verkündigung durch Wort und Tat unmittelbar 
dienen, zu- und nachgeordnet sind. Ihrer bedarf die Gemeinschaft, damit die Aufsicht 
über Personen (die kirchliche Ämter bekleiden), die kirchlichen Veranstaltungen, die 
finanziellen, räumlichen und sachlichen Mittel für die Wahrnehmung des kirchlichen 
Auftrags sowie die erforderlichen Ordnungen (und Gesetze) gewährleistet sind. „Die 
Kirchenleitung liegt [aber] – wie alle kirchlichen Ämter – in ursprünglicher Weise in 
den Händen der gesamten Gemeinde, sie ist ebenfalls Ausdruck des Priestertums aller 
Gläubigen. […] Das Innehaben kirchlicher Ämter begründet keine größere Nähe und 
Vertrautheit zu dem ,guten Hirten‘ (Joh 10), als es die Taufe und der Glaube tun.“860 
Auch wenn Leitungsaufgaben an dazu Auserwählte und in ihrer Befähigung Aner
kannte delegiert werden, ist das ganze Volk Gottes berufen, die Leitung der Gemeinde 
wahrzunehmen. 

Da für evangelische Christen in der Synode, als Grundform der Gemeindeversamm
lung zum Zweck der Beratung und Entscheidung, „die gemeinsame Verantwortung und 
die umfassende Beteiligung aller Christen an der Aufgabe der Kirchenleitung am unmit
telbarsten zum Ausdruck kommt“, gehören zur Leitung im engeren Sinn zunächst ein
mal synodale Gremien, die auf den verschiedenen Leitungsebenen (Kirchenvorstände oder 
Presbyterien, Kirchenkreis- bzw. Dekanatssynoden, landeskirchliche und gesamtkirch
liche Synoden etc.) regelmäßig und konzentriert Leitungsaufgaben wahrnehmen.861 Ne
ben diesen repräsentativen, synodalen Gremien gibt es aber auch berufene Personen mit 
bischöflichen Aufgaben. „Das bischöfliche Amt, wie es durch Bischöfe, Präsides, Kirchen
präsidenten usw. und in Teilfunktionen von Dekanen, Superintendenten, Pröpsten usw. 
wahrgenommen wird, ist die personale Verkörperung kirchenleitender Aufgaben.“862 Es 
stellt ein selbstständiges, auch kritisches Gegenüber zu den Synoden dar, weshalb Bi
schöfe eigene Rechte und Pflichten (wie die Ordination oder die Besetzung von Pfarr
stellen) haben. Bei ihrem Amt handelt es sich um die Ausübung eines von Gott verliehe
nen, von der Gemeinde anerkannten Charismas, das von der Gemeinde oder ihrer re
präsentativen Vertretung als solches erkannt und anerkannt wird. Es liegt jedoch wie
derum bei den Gremien, bestimmte Personen in ein bischöfliches Amt zu berufen und 
über die Amtsführung und Lehre der bischöflichen Amtsträger zu wachen. In der Wahl 
von Bischöfen durch Synoden findet das Priestertum aller Gläubigen wiederum seinen 
angemessenen Ausdruck. Für Ämter in der evangelischen Kirche ist es wesentlich, in der 
Gemeinde zu gründen und an sie zurückgebunden zu sein. Sie leiten sich, dogmatisch 

859 Ebd. 
860 Ebd. 301. 
861 Ebd. 
862 Ebd. 302. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 191 

betrachtet, vom allgemeinen Priestertum her und gehören zu den Kennzeichen rechter 
sichtbarer Kirche. 

Während in Bezug auf die Rechtfertigung und auf das Verhältnis von Schrift und Tradi
tion bereits eine ökumenische Annäherung zwischen römisch-katholischer Kirche und 
evangelischer Kirche stattgefunden hat863, ist es bisher noch nicht zu einer Übereinkunft 
bezüglich der Ämter gekommen, obwohl es bereits theologische Übereinstimmung gibt. 
Das Ämter- und Kirchenverständnis erweist sich in praktischer Hinsicht als das größte 
Hindernis für eine weitere Einigung. 

Grundsätzlich einig ist man sich auf beiden Seiten, dass es in der Kirche als geister
füllte Gemeinschaft der an Jesus Christus Glaubenden, auf ihn Hoffenden und „in ihm“ 
Liebenden Ämter nicht nur gibt, sondern geben muss. Für katholische Christen beruhen 
aber die Ämter wesentlich auf dem Weihesakrament. Für sie ist nach der langen Tradi
tion eine Amtsübertragung und Amtsausübung ohne sakramentale Weihe (Diakonen-, 
Priester- und Bischofsweihe) nahezu undenkbar. Wesentlicher und unverzichtbarer Be
standteil der Weihe ist für sie dabei wiederum der Ritus der Handauflegung. Evange
lische Christen können von katholischen deshalb kaum erwarten, die apostolische Suk
zession und das dreifache Weihesakrament aufzugeben. Umgekehrt dürfen katholische 
Christen von evangelischen nicht erwarten, das eigene Amts- und Ordinationsverständnis 
aufzugeben und sich das katholische anzueignen, was hieße, sich wieder in die katholi
sche Hierarchie einschließlich Papsttum einzugliedern und damit hinter die Reformati
on zurückzugehen. Der Weg zu weiterer Einheit scheint daher zunächst kaum an einer 
gegenseitigen Anerkennung der Ämter und des Amtsverständnisses in ihrer Verschie
denheit vorbeizuführen. Diese ist theoretisch möglich, wenn auch praktisch nur bei ent
sprechend großem Einigungswillen durchführbar. 

Bei beiden Seiten ist die Überzeugung vorhanden, dass es sich bei ihren kirchlichen 
Ämtern nicht um irgendwelche Ämter handelt, wie es sie auch in weltlichen Institutio
nen gibt, sondern um geistliche Ämter, die letztlich auf Jesus Christus zurückgehen und 
vom Wirken des Heiligen Geistes getragen sind. Deshalb müssen heutige Amtsträger 
nicht nur über bestimmte natürliche Fähigkeiten (etwa Theologie studieren, predigen, 
dem Gottesdienst vorstehen und eine Gemeinde leiten zu können) und entsprechen
de Qualifikationen (abgeschlossenes Theologiestudium etc.) verfügen, sondern darüber 
hinaus eine geistliche Befähigung, ein von Gott verliehenes Charisma haben. An ihm las
sen sich als zwei zeitlich aufeinander folgende, aber innerlich zusammenhängende Mo
mente die Berufung zum Amt und die Amtsgnade unterscheiden. Mit letzterem ist die Fä
higkeit gemeint, das Amt nicht nur sachgerecht, sondern auch geistlich auszuüben, so
dass es der Gemeinde zum Segen gereicht und den Amtsträger zutiefst erfüllt. Von der 
geistlichen Befähigung ist dann wiederum die Ordination selbst als Beauftragung und 
Berechtigung zur Ausübung des Amtes zu unterscheiden. Das Amt setzt also bestimmte 
Fähigkeiten und Qualifikationen voraus und hat sowohl eine charismatische oder pneu
matische als auch eine rechtliche Seite. 

Weit auseinander gehen nun aber, zumindest auf den ersten Blick, die Auffassungen 
bezüglich der Ordination. Während es bei der Ordination nach evangelischem Verständ
nis im Grunde die Gemeinde ist, die das Amt verleiht, ist es nach katholischem Verständ

863 Bd. 1, Kap. 3.3.2.3 u. 3.3.3.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

nis der Bischof, der dies aus seiner Vollmacht apostolischer Sukzession heraus tut. Wäh
rend aus katholischer Sicht die Ordination sakramental sein muss, um gültig zu sein, darf 
sie es aus evangelischer Sicht gerade nicht sein, soll sie nicht auf bloßes Menschenwerk 
hinauslaufen. 

Was den ersten Gegensatz angeht, scheint eine gegenseitige Anerkennung deshalb 
möglich zu sein, weil es einerseits auch bei der evangelischen Ordination konkret die 
Person des Bischofs ist, der als Repräsentant der Gemeinde den Akt vollzieht, und ande
rerseits bei der katholischen Ordination der Bischof seine Vollmacht, das Weihesakra
ment zu spenden, nicht nur als Dienst an der Gemeinde, sondern auch im Dienst der 
Gemeinde vollzieht. Es ist hier auch eine Frage der Deutung, welche Aspekte man stär
ker akzentuiert sehen will. 

Schwieriger verhält es sich mit dem zweiten Gegensatz, weil er nicht nur mit der 
Frage der apostolischen Sukzession, sondern auch und vor allem mit dem Sakramen
tenverständnis selbst zusammenhängt. Hier kann es hilfreich sein, einige fundamentale 
Missverständnisse auf beiden Seiten auszuräumen. Bei der katholischen Ordination ist 
es nicht der Bischof, der dem Weihekandidaten die geistliche Befähigung verleiht oder 
die Amtsgnade als solche mitteilt, auch wenn er durch die Handauflegung das Amt über
trägt und das Weihesakrament spendet. Denn zum einen muss schon vor Zulassung zur 
Weihe, wenn auch nicht auf irrtumsfreie Weise, die geistliche Berufung und Eignung des 
Kandidaten erkannt sein (etwa vor einer Priesterweihe durch den Regens des Priester
seminars oder andere Personen der Diözese), sodass diese bei der Ordination nicht erst 
zuerkannt, sondern als bereits vorhanden anerkannt werden. Zum anderen ist es immer 
Gott selbst und kann es nur Gott sein, der seine Gnade – sei es unmittelbar oder vermit
telt durch Menschen, sakramentale Zeichen oder ähnliches – mitteilt. Von daher wäre es 
auch ein großes Missverständnis, zu meinen, der Weihekandidat würde bei der Hand
auflegung auf quasi magische und automatische Weise schlagartig die gesamte Fülle der 
Amtsgnade empfangen, so dass er von da an eine andere Person ist. Die Amtsgnade, die 
Gott verbunden mit dem sichtbaren Zeichen der Handauflegung dem Weihekandidaten 
schenkt, ist vielmehr als ein kommunikatives Geschehen zwischen Gott und dem Kan
didaten anzusehen, das bereits bei der Vorbereitung auf die Ordination anhebt, die ge
samte Weiheliturgie anhält und auch danach nicht abklingt, sondern sich im Gegenteil 
immer noch weiter vertieft, sofern der Geweihte sein Amt in einer lebendigen Christus- 
und Gottesbeziehung und in echter Offenheit für den Heiligen Geist und seine Mitmen
schen, denen er dient, ausübt. So betrachtet ist die Handauflegung nicht einfach äußere 
Ursache für die göttliche Mitteilung der Amtsgnade, sondern auch und mehr noch deren 
zeichenhafter Ausdruck. 

Ein fatales Missverständnis wäre es, zu meinen, Amtsgnade sei ausschließlich an das 
Weihesakrament gebunden und deshalb nur bei der sakramentalen Ordination gegeben. 
Weil Gott, wie Katholiken in gläubigem Vertrauen annehmen, bei gültig gespendetem 
Sakrament dem Geweihten immer die nötige Amtsgnade gewährt, heißt das nicht, dass 
er sie nur dann gewährt. 

Amtsgnade oder noch allgemeiner geistliche Berufung und Eignung außerhalb sa
kramentalen Priestertums und sakramentaler Ordination grundsätzlich ausschließen 
zu wollen, hieße in der Tat, Gottes Souveränität in anmaßender Weise einschränken zu 
wollen. Warum sollte Gott bei evangelischer Ordination den Amtsträgern über die geist

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 193 

liche Berufung hinaus – zeichenhaft etwa durch den Segen, den die ganze Gemeinde für 
den Ordinierten erbittet und der Bischof spendet –, nicht das verleihen, was Katholi
ken unter Amtsgnade verstehen. Das Charisma, also die pneumatische Seite des Amtes, 
umfasst den gesamten Amtsbeistand Gottes, nicht nur die anfängliche Berufung. 

Schließlich wäre es ein grobes Missverständnis, anzunehmen, Gott würde durch den 
sakramentalen Charakter der Ordination in seiner Souveränität vom handelnden Bi
schof eingeschränkt. Der sakramentale Charakter macht die Ordination und das Amt 
nicht zu bloßem Menschenwerk, ist nicht der anmaßende Versuch, über Gott und seine 
Gnade durch äußere Zeichen zu verfügen. Dass Gott seine Gnade an äußere, sakramen
tale Zeichen bindet, die letztlich auf die Inkarnation seines Sohnes in Jesus Christus zu
rückgehen, bedeutet nicht Einschränkung, sondern Ausdruck seiner Souveränität. Aber 
das führt zurück zum Thema des Sakramentenverständnisses. 

Es geht also darum, die Ämter der jeweils anderen Kirche voll und ganz als geistliche 
Ämter anzuerkennen und darauf zu vertrauen, dass die Amtsträger der jeweils anderen 
Kirche im Normalfall echte Geistliche sind, die nicht nur eine geistliche Berufung zum 
Amt haben, sondern sich des ständigen Beistands Gottes bei der Ausübung ihres Am
tes sicher sein dürfen. Katholische Christen sollten evangelischen Amtsträgern nicht die 
Rechtmäßigkeit ihres Amtes und die Amtsgnade absprechen, bloß weil sie nicht sakra
mental ordiniert sind, wie umgekehrt evangelische Christen katholischen Amtsträgern 
nicht das Charisma als Fundament der Beauftragung absprechen und die Ordination als 
bloßes Menschenwerk abtun sollten, bloß weil sie sakramental ordiniert sind. Wird ne
ben natürlichen Fähigkeiten und Qualifikationen das Geistliche/Pneumatische des Am
tes in Verbindung mit einer rechtsgültigen Beauftragung nicht nur als etwas Wesent
liches erkannt, sondern als etwas Gemeinsames anerkannt, ist weitere Einigung unter 
den Kirchen möglich. Der Blick auf herausragende ordinierte Persönlichkeiten, wie Ro
ger Schutz, den reformierten Prior von Taizé (1915–2005), den baptistischen Pastor Mar
tin Luther King (1929–1968), den anglikanischen Bischof Desmond Tutu (1931–2021) oder 
Papst Johannes XXIII. (1881–1963), kann diese Einigung beflügeln. 

In der Lima-Erklärung des Ökumenischen Rates der Kirchen (1982) wird als Aus
gangspunkt für das Amt in der Kirche die Berufung des ganzen Volkes Gottes herausgestellt 
(M 1–6). Diese besteht darin, „das Reich Gottes zu verkünden und vorweg darzustellen“ 
(4). Um ihre Sendung als ganze erfüllen zu können, braucht die Kirche allerdings „Per
sonen, die öffentlich und ständig dafür verantwortlich sind, auf ihre [der Kirche] fun
damentale Abhängigkeit von Jesus Christus hinzuweisen“ (8), das heißt, sie braucht das 
ordinierte Amt. Als Struktur dieses Amtes hat sich im 2. und 3. Jahrhundert die dreistufige 
Gliederung in Bischof, Presbyter und Diakon durchgesetzt (22). In dieser Form sollte das 
ordinierte Amt nicht bloß in einer persönlichen, sondern auch in einer „kollegialen und 
gemeinschaftlichen Weise“ ausgeübt werden (26). Es ist selbst ein Charisma, darf aber 
„nicht zu einem Hindernis“ für die Vielfalt von Charismen in der Kirche werden (32). 
Die Ordination in das Amt ist „ein Handeln Gottes und der Gemeinschaft, durch das die 
Ordinierten durch den Geist für ihre Aufgabe gestärkt und durch die Anerkennung und 
Gebete der Gemeinde getragen werden“ (40). 

Die Kirche bekennt in ihrem Glaubensbekenntnis, dass sie apostolisch ist. Sie „lebt in 
Kontinuität mit den Aposteln und ihrer Verkündigung“ (34). Wie später im Jahr 2005 im 
Dokument der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung über Wesen und Auftrag 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

der Kirche (Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Darstellung) ergänzt wird, ist die 
Kirche als apostolische Kirche „zu allen Zeiten und an allen Orten dazu berufen, an der 
Lehre der Apostel festzuhalten (vgl. Apg 2,42)“ (67). Der offenbarte apostolische Glaube864 
„ist der Glaube der Kirche durch die Jahrhunderte“ (68). Er wird „auf einzigartige Weise 
in der Heiligen Schrift bezeugt“ und auf besondere Weise „im Glaubensbekenntnis von 
Nizäa-Konstantinopel (381) zum Ausdruck gebracht“ (69). 

Für die Ökumene ist es von entscheidender Bedeutung, ob Kirchen, die eine apostoli
sche Sukzession ihrer Bischöfe kennen, die Apostolizität von Kirchen anerkennen, deren 
Bischöfe nicht in dieser Sukzession stehen oder die überhaupt kein Bischofsamt haben, und 
umgekehrt. Dazu hat bereits die Lima-Erklärung 1982 positiv festgestellt: „In Kirchen, 
die die Sukzession durch das Bischofsamt praktizieren, wird zunehmend anerkannt, 
dass eine Kontinuität im apostolischen Glauben, Gottesdienst und in der Sendung be
wahrt ist in Kirchen, die nicht die Form des historischen Bischofsamtes beibehalten ha
ben“ (37). Um die gegenseitige Anerkennung der Ämter zu ermöglichen, appelliert umge
kehrt das Dokument an die Kirchen ohne Bischofsamt, „die bischöfliche Sukzession als 
ein Zeichen der Apostolizität des Lebens der ganzen Kirche zu akzeptieren“ (38; vgl. 53b). 
Laut Dokument über Wesen und Auftrag der Kirche von 2005 hat das ökumenische Nach
denken über das Amt der Bischöfe sogar dazu beigetragen, „bislang unerkannte Paralle
len in der Ausübung der Aufsicht zwischen episkopalen und nicht-episkopalen Kirchen ans 
Licht zu bringen. Darüber hinaus haben beide Kirchentypen in der jeweils anderen ein 
bestimmtes Maß an Apostolizität anerkennen können, auch wenn über die Notwendig
keit von Bischöfen weiterhin Uneinigkeit besteht“ (93)865. 

Was die Ordination beziehungsweise das Amt von Frauen angeht, ist in der Lima- 
Erklärung zu lesen: 

„Wo Christus gegenwärtig ist, werden menschliche Schranken durchbrochen. Die Kir
che ist berufen, der Welt das Bild einer neuen Menschheit zu vermitteln. In Christus ist 
nicht Mann noch Frau (Gal 3,28). […] Eine zunehmende Zahl von Kirchen hat entschie
den, dass weder biblische noch theologische Gründe gegen die Ordination von Frauen 
sprechen, und viele von ihnen haben inzwischen Frauen ordiniert. Viele Kirchen sind 
jedoch der Meinung, dass die Tradition der Kirche in dieser Hinsicht nicht geändert 
werden darf“ (18). 

Im Kommentar dazu heißt es: 

„Diejenigen Kirchen, die Frauen ordinieren, tun dies aus ihrem Verständnis des Evan
geliums und des Amtes heraus. Es beruht für sie auf der tiefen theologischen Über
zeugung, dass es dem ordinierten Amt an Fülle mangelt, wenn es auf ein Geschlecht 
beschränkt ist. Diese theologische Überzeugung wurde verstärkt durch ihre Erfahrung 
in den Jahren, in denen sie Frauen in ihr ordiniertes Amt einbezogen haben. Sie haben 
erfahren, dass die Gaben der Frauen so breit gestreut und vielseitig sind wie die der 
Männer und dass ihr Amt vom Heiligen Geist in ebenso vollem Maße gesegnet ist wie 
das Amt der Männer“ (18). 

864 Vgl. Jud 3. 
865 H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 195 

Der Lima-Erklärung zufolge werden Menschen auf verschiedene Weise zum ordinierten 
Amt berufen. Es gibt ein persönliches Wissen um einen Ruf des Herrn, sich dem ordinier
ten Amt zu verpflichten. „Dieser Ruf muss bestätigt werden durch die Anerkennung der 
– natürlich wie geistlich geschenkten – Begabungen und Gnadengaben der bestimm
ten Person durch die Kirche, die zur Amtsausübung notwendig sind“ (45). Kandidaten 
für das ordinierte Amt benötigen eine angemessene Vorbereitung durch das Studium der 
heiligen Schrift und Theologie, Gebet und Spiritualität und durch Vertrautheit mit den 
sozialen und menschlichen Gegebenheiten in der heutigen Welt (47). 

Am Ende ermutigt und empfiehlt die Erklärung: 

„Kirchen können in ökumenischen Gesprächen ihre jeweiligen ordinierten Ämter aner
kennen, wenn sie sich gegenseitig gewiss sind in ihrer Absicht, das Amt von Wort und 
Sakrament weiterzugeben in Kontinuität mit der apostolischen Zeit. Der Akt der Wei

tergabe sollte in Übereinstimmung mit der apostolischen Tradition geschehen, die die 
Anrufung des Heiligen Geistes und die Handauflegung einschließt“ (52). 

Einunddreißig Jahre nach der Lima-Erklärung und acht Jahre nach dem Dokument über 
Wesen und Auftrag der Kirche zieht – was das ordinierte Amt innerhalb der Kirche angeht – 
die Kommission für Glauben und Kirchenverfassung in ihrer Studie über Die Kirche (Auf 
dem Weg zu einer gemeinsamen Vision) im Jahr 2013 schließlich die folgende Bilanz. 

Einige Kirchen sind davon überzeugt, „dass das ordinierte Amt in einem besonderen 
Verhältnis zum einzigartigen Priestertum Christi steht und dass es sich, trotz einer ge
wissen Verwandtschaft, von der in 1. Petr 2,9 beschriebenen königlichen Priesterschaft 
unterscheidet“ (45). Diese Kirchen glauben, dass einige Personen durch das Sakrament 
der Ordination für eine bestimmte priesterliche Funktion geweiht sind, wie anglika
nisch/römisch-katholische Texte und der orthodox/römisch-katholische Dialog zeigen. 
„Andere sehen ordinierte Amtsträger nicht als ,Priester‘ an, und manche verstehen die 
Ordination nicht als Sakrament. Außerdem streiten sich Christen auch über die traditio
nelle Beschränkung der Ordination in das Amt von Wort und Sakrament ausschließlich 
auf Männer“ (45). 

Immerhin haben heute beinahe alle christlichen Gemeinschaften eine formale Amts
struktur. 

„Diese Struktur ist oft breit gefächert und spiegelt mehr oder weniger deutlich das 
dreifache Muster episcopos-presbyteros-diaconos wider. Die Kirchen sind jedoch wei
terhin geteilter Meinung darüber, ob der ,historische Episkopat‘ (d. h. Bischöfe, die 
in apostolischer Sukzession bis zurück zu den frühesten Generationen der Kirche 
geweiht wurden) oder die allgemeiner verstandene apostolische Sukzession des 
ordinierten Amtes etwas ist, das Christus für seine Gemeinschaft im Sinn hatte. 
Manche halten das dreifache Amt von Bischof, Presbyter und Diakon für ein Zeichen 
der anhaltenden Treue zum Evangelium und für etwas, das lebenswichtig für die 
apostolische Kontinuität der Kirche insgesamt ist. Im Gegensatz dazu ist für andere 
die Treue zum Evangelium nicht so eng mit der Sukzession im Amt verbunden, und 
einige sind misstrauisch gegenüber dem historischen Episkopat, weil er ihrer Ansicht 
nach missbraucht werden kann und daher potentiell für das Wohl der Gemeinschaft 
schädlich ist“ (47). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Literatur 

Karl Rahner/Herbert Vorgrimler: Kleines Theologisches Wörterbuch [= KTW], 10., völlig neu 
bearbeitete Auflage 1976. 

Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rats der Kirchen: 
Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen [kurz Lima-Erklärung], 1982. 

Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rats der Kirchen: 
Wesen und Auftrag der Kirche: Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Darstellung, 
2005. 

Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rats der Kirchen: 
Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision, 2013. 

1.3.7.6 Die Kirche Jesu Christi als Gemeinschaft von Kirchen 
Das Kirchenverständnis hängt eng mit dem Amtsverständnis zusammen. Im Großen 
und Ganzen stehen sich ein institutionelles Verständnis auf Seiten der orthodoxen und 
katholischen Kirchen und ein evangelisches Verständnis auf Seiten der protestantischen 
Kirchen gegenüber. Während es für die einen Kirche gibt, wo es im Volk der Gläubigen 
Bischöfe (und ihnen assistierende Priester) gibt, die sakramental geweiht sind und in 
apostolischer Sukzession stehen, gibt es für die anderen Kirche dort, wo im Volk der 
Gläubigen das Evangelium beziehungsweise das Wort Gottes als solches verkündet, ge
glaubt und gelebt wird und die Sakramente (der Taufe und des Abendmahls) in der rech
ten Gesinnung gespendet und empfangen werden. Schon aus diesem Grund wird eine 
ökumenisch angestrebte Einheit der Kirchen realistischerweise nur eine Einheit in Plu
ralität sein können. Das ist keineswegs beunruhigend. Denn die Kirche Jesu Christi war 
niemals eine uniforme Einheit, sie war von Anfang an plural, eine Einheit in Vielheit und 
Verschiedenheit. Erst recht besteht sie heute nach etlichen Spaltungen real und konkret 
nur als Gemeinschaft verschiedener Kirchen, die einander ergänzen. Damit soll nicht 
gesagt sein, dass alle Kirchen gleichermaßen die Fülle Jesu Christi widerspiegeln.866 Aber 
damit ist gesagt, dass keine von ihnen die gesamte Fülle Jesu Christi für sich beanspru
chen kann, dass alle etwas von dieser Fülle repräsentieren, dass alle einerseits ihr eigenes 
Profil und andererseits gemessen an dieser Fülle ihre besonderen Einseitigkeiten und 
Mängel, Versuchungen und Gefährdungen haben. 

Die römisch-katholische Kirche kann für sich in Anspruch nehmen, infolge ihrer Ämter 
und Sakramente die institutionelle Fülle der Kirche Jesu Christi zu besitzen. Aber das 
Institutionelle ist nur ein Aspekt und nur ein Kriterium dieser Fülle neben vielen an
deren. Orthodoxe Kirchen feiern in ihrer Liturgie auf einzigartige Weise das Mysterium. 
Evangelische Kirchen zeichnen sich nach wie vor durch besondere Nähe zum Evangelium 
und besondere Wertschätzung des Wortes Gottes aus. In Freikirchen leben Christen ihren 
gemeinsamen Glauben oft in einer Lebendigkeit und Menschlichkeit, die den entspre
chenden Gemeinden und Einheiten in den Großkirchen abgehen. Da der absolute Be

866 Vgl. Kol 2,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 197 

zugspunkt der Kirche die Person Jesu Christi beziehungsweise das Reich Gottes ist, ist jede 
Kirche und jede einzelne Gemeinde oder Gemeinschaft genau in dem Maß wahre Kirche 
Jesu Christi, in dem sie als Gemeinschaft von Gläubigen auf dieses Reich, das ein Reich 
des Friedens und der Gerechtigkeit, der Freiheit und der Liebe ist, nicht nur verweist, 
sondern es in den eigenen Reihen verwirklicht. 

Von daher kann das Ziel der Ökumene nicht darin bestehen, dass sich die Kirchen 
in ihren zwei Grundtypen (dem sakramental-institutionellen und dem evangelischen Typ) 
oder drei Grundformen (der orthodoxen, katholischen und evangelischen Hauptkonfessi
on) angleichen, sondern nur darin, dass sie sich in ihrer Eigenständigkeit und Eigenart 
gegenseitig anerkennen und wertschätzen. Alles andere wäre heute auch nicht mehr rea
listisch. Dennoch ist am Hauptziel der vollen Eucharistiegemeinschaft unbedingt festzuhal
ten. Daher muss jede Kirche auf dem Weg dorthin bemüht sein, die Ämter der anderen 
Kirchen, sofern das noch nicht geschehen ist, anzuerkennen und den anderen Kirchen 
eucharistische Gastfreundschaft zu gewähren. Um die größtmögliche sichtbare Einheit der 
Christenheit zu erreichen, wäre es über die Eucharistiegemeinschaft hinaus wünschens
wert, dass es zumindest im Sinn eines Ehrenprimats ein kirchliches Amt gibt, das die 
Einheit der Christenheit repräsentiert. 

In ihrer Studie über Die Kirche: Auf dem Weg zu einer gemeinsamen Vision fasst die Kom
mission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen die 
ökumenischen Konvergenzen bezüglich des Kirchenverständnisses im Jahr 2013 in vier 
Kapiteln zusammen: I. Gottes Auftrag und die Einheit der Kirche; II. Die Kirche des drei
einigen Gottes; III. Die Kirche: Wachsen in Gemeinschaft und IV. Die Kirche: In der Welt 
und für die Welt. 

„Das christliche Verständnis der Kirche und ihres Auftrags wurzelt“, so das Doku
ment, „in der Vision von Gottes großem Plan (oder seiner ,Ökonomie‘) für die gesamte 
Schöpfung: dem ,Reich Gottes‘, das sowohl von Jesus Christus versprochen als auch in 
ihm offenbart wurde“ (1). Seit ihren Ursprüngen hat sich daher die Kirche „in Wort und 
Tat immer der Verkündigung der frohen Botschaft von der Erlösung in Christus, dem 
Feiern der Sakramente, insbesondere der Eucharistie, und der Bildung christlicher Ge
meinden gewidmet“ (5). Die große Herausforderung bestand für sie immer darin, „das 
Evangelium Jesu Christi so zu verkünden, dass es in den unterschiedlichen Kontexten, 
Sprachen und Kulturen derjenigen, die es hören, Resonanz findet“ (6). 

Die sichtbare Einheit der Kirche ist dabei für eine glaubwürdige Verkündigung von 
grundlegender Bedeutung. Sie verlangt, „dass Kirchen fähig sind, jeweils in den anderen 
die echte Gegenwart dessen zu erkennen, was im Glaubensbekenntnis von Nizäa-Kon
stantinopel (381) als die ,eine, heilige, katholische und apostolische Kirche‘ bezeichnet 
wird“ (9). 

Vom Verhältnis der einzelnen Kirchen zur Kirche Jesu Christi haben kirchliche Ge
meinschaften sehr unterschiedliche Auffassungen: 

„Zurzeit identifizieren manche die Kirche Christi ausschließlich mit ihrer eigenen Ge
meinschaft, während andere Gemeinschaften außerhalb der eigenen ein reales, aber 
unvollständiges Vorhandensein der Elemente zugestehen, die die Kirche ausmachen. 
Wieder andere sind unterschiedliche Arten von Bündnissen eingegangen, von denen 
manche auch das gemeinsame Feiern von Gottesdiensten beinhalten. Einige glauben, 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

dass sich die Kirche Christi in allen Gemeinschaften findet, die einen überzeugenden 
Anspruch erheben, christlich zu sein, während andere daran festhalten, dass die Kir
che Christi unsichtbar ist und während dieser irdischen Pilgerreise nicht angemessen 
identifiziert werden kann“ (10). 

Alle Christen sind der Überzeugung, dass die heilige Schrift normativen Charakter hat 
und dass daher das biblische Zeugnis eine unersetzliche Quelle darstellt, „wenn man ei
ne größere Übereinstimmung zum Thema Kirche erzielen will“ (11). So hat der biblische 
Begriff Koinonia (Gemeinschaft durch Teilhabe) bei der ökumenischen Suche nach einem 
gemeinsamen Verständnis des Lebens und der Einheit der Kirche eine zentrale Bedeu
tung gewonnen (13). 

„Als eine von Gott gegründete Gemeinschaft gehört die Kirche Gott und existiert nicht 
für sich selbst. Sie ist ihrem ganzen Wesen nach missionarisch, dazu berufen und ge
sandt, mit ihrem eigenen Leben Zeugnis abzulegen für jene Gemeinschaft, die Gott für 
die ganze Menschheit und für die gesamte Schöpfung in seinem Reich vorgesehen hat 
(13). 

In Anlehnung an das Neue Testament (und auch an das Zweite Vatikanische Konzil) be
stimmt das Konvergenzdokument die Kirche des Weiteren als das prophetische, pries
terliche und königliche Volk Gottes, als Leib Christi und als Tempel des Heiligen Geistes 
(17–21). Die Kirche ist eine, weil Gott einer ist.867 Sie ist heilig, weil Gott heilig ist.868 Sie 
ist katholisch wegen der überreichen Güte Gottes, der will, dass allen Menschen geholfen 
werde und alle zur Erkenntnis der Wahrheit kommen.869 Und sie ist apostolisch, „weil der 
Vater den Sohn sandte, um sie zu gründen. Der Sohn wiederum wählte und sandte die 
Apostel und Propheten und stattete sie an Pfingsten mit den Gaben des Heiligen Geis
tes aus, um als Fundament der Kirche zu dienen und deren Auftrag vorzustehen.870 Die 
christliche Gemeinde ist dazu berufen, diesen apostolischen Ursprüngen immer treu zu 
bleiben. […] Die apostolische Sukzession im Amt unter der Führung des Heiligen Geistes 
soll der Apostolizität der Kirche dienen“ (22). 

Die Kirchen sind sich darin einig, dass die Kirche Christi „im Wesentlichen eine Ge
meinschaft in dem dreieinigen Gott und gleichzeitig eine Gemeinschaft [ist], deren Glie
der gemeinsam am Leben und an der Sendung Gottes teilhaben (vgl. 2 Petr 1,4)“, dass die 
Dreieinigkeit „die Quelle und der Mittelpunkt aller Gemeinschaft“ und somit die Kirche 
„sowohl eine göttliche als auch eine menschliche Realität“ ist“ (23).871 Uneinig sind sich nach 
wie vor hinsichtlich der institutionellen Strukturen oder der Ämterordnung. 

„Einige sehen bestimmte wesentliche Aspekte der Kirchenordnung als von Christus 
selbst gewollt und für alle Zeit gestiftet; daher hätten die Christen, aus Treue zum 

867 Vgl. Joh 17,11; 1 Tim 2,5. 
868 Vgl. Jes 6,3; Lev 11,44f. 
869 Vgl. 1 Tim 2,4. 
870 Vgl. Eph 2,20; Offb 21,14; und Klemens von Rom, Brief an die Korinther 42. 
871 H. d. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 199 

Evangelium, keine Autorität, diese göttlich gestiftete Struktur grundlegend zu verän
dern. Manche versichern, dass die Ordnung der Kirche gemäß Gottes Berufung mehr 
als eine Form annehmen kann, während andere der Meinung sind, dass keine einzige 
institutionelle Ordnung dem Willen Gottes zugeschrieben werden kann“ (24). 

Die Kirchen stimmen darin überein, „dass Gott die Kirche als bevorzugtes Mittel zur Ver
wirklichung seines allumfassenden Heilsplans geschaffen hat“ und sie von daher Zeichen 
und Dienerin dieses Heilsplans für die Welt ist (27). Sie stimmen jedoch nicht in der Frage 
überein, ob man auf die Kirche den Ausdruck Sakrament anwenden sollte oder nicht. 

„Diejenigen, die den Ausdruck ,die Kirche als Sakrament‘ verwenden, bestreiten we
der die einzigartige Sakramentalität der Sakramente, noch bestreiten sie die Schwä
che menschlicher Amtsträger. Andererseits leugnen diejenigen, die diesen Ausdruck 
ablehnen, nicht die Tatsache, dass die Kirche ein wirksames Zeichen der Gegenwart 
Gottes und seines Wirkens ist“ (27). 

In diesen unterschiedlichen Auffassungen spiegelt sich eine legitime Vielfalt in den For
mulierungen des Wesens und des Auftrags der Kirche wider. 

Für alle ist Kirche eine Gemeinschaft von Ortskirchen. Wenn es darum geht, das Ver
hältnis der Ortskirche und der universalen Kirche zu bestimmen, ist die Gemeinschafts
ekklesiologie (oder Communio-Ekklesiologie) hilfreich. Die meisten Christen „können 
im Allgemeinen der Definition der lokalen Kirche als einer Gemeinschaft von getauften 
Gläubigen zustimmen, in der das Wort Gottes gepredigt wird, der apostolische Glau
be bekannt wird, die Sakramente gefeiert werden und ein von Bischöfen oder anderen 
Amtsträgern ausgeübtes Amt der Episkopé der Gemeinschaft dient“ (30). Auch teilen vie
le Kirchen die Auffassung, „dass Christus, durch den Willen des Vaters und die Kraft des 
Heiligen Geistes, in der Ortskirche wahrhaft gegenwärtig ist (sie ist ,ganz Kirche‘) und 
dass es gerade diese Gegenwart Christi ist, die die Ortskirche dazu antreibt, in Gemein
schaft mit der Universalkirche zu stehen (sie ist nicht ,die ganze Kirche‘)“ (32). 

Für alle ist die Kirche eine eschatologische Realität, „die das Reich Gottes bereits vor
wegnimmt, aber noch nicht dessen vollständige Verwirklichung darstellt“ (33). Der Hei
lige Geist ist „der eigentlich Handelnde“, wenn es darum geht, das Reich Gottes zu ver
wirklichen und die Kirche zu führen, so dass sie diesem Prozess als Werk Gottes dient. 

Alle Kirchen bestätigen, dass die Kirche als Pilgergemeinschaft mit der Realität der 
Sünde zu kämpfen hat. Vom Verhältnis zwischen der Heiligkeit der Kirche und der 
menschlichen Sünde gibt es jedoch sehr unterschiedliche Auffassungen. 

„Für einige bestätigt ihre Tradition, dass die Kirche [als Institution] ohne Sünde ist, weil 
sie als Leib des sündenlosen Christus nicht sündigen kann. Andere halten es für ange
messen, die Kirche als sündig zu bezeichnen, da Sünde systemimmanent werden und 
damit die Institution Kirche selbst infizieren kann, und obwohl Sünde im Widerspruch 
zur wahren Identität der Kirche steht, ist sie dennoch real“ (35). 

Während Sünde im Widerspruch zur Identität der Kirche steht, ist Heiligkeit ein Aus
druck ihrer Identität. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Da alle Autorität in der Kirche „von ihrem Herrn und Haupt, Jesus Christus“ kommt 
(48), muss sie in ihren verschiedenen Formen und auf den verschiedenen Ebenen – etwa 
der Ebene der heiligen Schrift, der Tradition, des Gottesdienstes, der Konzilien und Syn
oden – „von reiner Macht unterschieden werden“ (50). Als Gabe des Heiligen Geistes ist 
sie für den Dienst der Kirche in Liebe bestimmt. „Ihre Ausübung schließt die Beteiligung 
der gesamten Gemeinschaft ein, deren Glaubenssinn (Sensus fidei) zum allgemeinen Ver
ständnis des Wortes Gottes beiträgt“ (51). 

Alle Gemeinschaften, ob unter bischöflicher Ordnung oder nicht, sehen nach wie vor 
die Notwendigkeit eines Amtes oder Dienstes der Koordination (Episkopé). „In jedem Fall 
dient die Episkopé der Erhaltung der Kontinuität im apostolischen Glauben und der Ein
heit des Lebens“ (52). Die Ausübung des ordinierten Amtes muss „im Leben der Gemein
schaft verwurzelt sein“ und durch die Kirche im Sinn der „Synodalität“ oder „Konziliari
tät“ beaufsichtigt werden (52f). 

Vorläufig sind die Christen noch uneins darüber, ob ein universales Primatamt für die 
christliche Einheit „notwendig oder gar wünschenswert ist, obgleich in mehreren bilate
ralen Gesprächen der Wert eines Amtes im Dienste der Einheit der gesamten christlichen 
Gemeinschaft anerkannt und sogar die Möglichkeit in Betracht gezogen wurde, dass ein 
derartiges Amt zum Willen Christi für seine Kirche gehören könnte“ (57). 

Der Auftrag der Kirche besteht darin, der Verwandlung der Welt im Sinne des Rei
ches Gottes zu dienen und „allen Völkern in Wort und Tat die gute Nachricht von der 
Erlösung durch Jesus Christus zu verkündigen (vgl. Mk 16,15)“ (59). Die Kirche ist von 
Christus kraft des Heiligen Geistes dazu berufen, Zeugnis für die Versöhnung, Heilung 
und Verwandlung der Schöpfung durch Gott den Vater abzulegen. „Daher ist die Förde
rung von Gerechtigkeit und Frieden ein wesentlicher Aspekt der Evangelisation“ (59). 

Die Kirche umfasst alle sozialwirtschaftlichen Klassen, da sowohl Reiche als auch Ar
me die Erlösung brauchen, die nur Gott geben kann. Aber nach dem Beispiel Jesu ist sie 
„dazu berufen und auf besondere Weise dazu ermächtigt, das Los derer zu teilen, die 
leiden, und für die Bedürftigen und Ausgegrenzten zu sorgen“ (66). Gemeinsam mit al
len Menschen guten Willens bemüht sie sich um die Sorge für die Schöpfung. Sie stellt 
sich „dem Missbrauch und der Zerstörung der Erde entgegen und beteiligt sich an Gottes 
Heilung der zerbrochenen Beziehungen zwischen Schöpfung und Menschheit“ (66). 

Wie der Konvergenztext über Die Kirche am Ende noch einmal bekräftigt, wider
spricht die Zerrissenheit und Spaltung der Christenheit dem Willen Christi, dass seine 
Jünger eins sein sollen872, und behindert den Auftrag der Kirche. Aus diesem Grund „ist 
die Wiederherstellung der Einheit unter den Christen unter der Leitung des Heiligen 
Geistes eine so dringende Aufgabe“ (68). 

Ein erfreuliches Zeichen der Ökumene in Deutschland ist das Votum Gemeinsam am 
Tisch des Herrn des Ökumenischen Arbeitskreises (ÖAK) evangelischer und katholischer 
Theologen, das am 11. September 2019 in Frankfurt am Main vorgestellt wurde. Der Kreis, 
der sich seit 1946 auf wissenschaftlicher Ebene mit kontroverstheologischen Fragen be
schäftigt, um die ökumenischen Entwicklungen zu fördern, spricht sich darin für eine 
gegenseitige Einladung der Kirchen zur Feier des Abendmahls beziehungsweise der Eu
charistie unter Anerkennung der jeweiligen liturgischen Feier- und Leitungsgestalten 

872 Joh 17,21. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 201 

aus. Das ökumenische Dokument, „das auf der Basis einer intensiven wissenschaftlichen 
Auseinandersetzung mit dem Zeugnis der Heiligen Schrift argumentiert und deutlich 
macht, dass die Vielfalt der unterschiedlichen Traditionen nicht Beliebigkeit, sondern 
Reichtum bedeutet“873, versteht sich als Diskussionsbeitrag für die weitere Beratung der 
Kirchen über das gemeinsame Abendmahl. Es beruft sich am Ende auf die bereits ge
machte positive Erfahrung: 

„Die Erfahrung spricht dafür, dass das Erleben eucharistischer Gemeinschaft in der Fei
er des Abendmahls auch eine Quelle der Hoffnung auf dem Weg zu dem von Gott ge
wünschten Ziel ist: der vollen sichtbaren Einheit der Kirche in der Gegenwart des Rei
ches Gottes. Auf dem Weg dorthin können die in der Taufe sakramental bereits ver
bundenen Menschen in der Feier des Mahls Kraft schöpfen für die Bewährung ihres 
Lebensalltags sowie Ermutigung erfahren für den Dienst am Nächsten in der Welt.“874 

Aus katholischer Sicht ließen sich abschließend noch folgende Hinweise zur ökumeni
schen Einigung geben. 

Wie Walter Kasper in seinen Schriften zur Ökumene darlegt, sind sich die Kirchen nicht 
darüber einig, worin die letztlich angestrebte Kircheneinheit bestehen soll: in einer föde
ralen oder einer korporativen Einheit. Ihm zufolge kann und darf „die gegenseitige An
erkennung von Kirchengemeinschaften vermittelst der Anerkennung ihrer Bekenntnis
schriften, Sakramente und Ämter […] nicht das letzte Ziel der ökumenischen Bemühun
gen sein“, denn das hieße, beim Modell der Anerkennung stehen zu bleiben und nicht zum 
Modell der organischen Union voranschreiten zu wollen.875 

„Im Modell der Anerkennung verstehen sich die unterschiedlich bleibenden Partner 
gegenseitig ohne Vorbehalt als legitime Kirche Jesu Christi. Sie können Eucharistie 
miteinander feiern und die Amtsträger der anderen Kirche können ihre Funktion auch 
in der eigenen Kirche ausüben. Die selbständig bleibenden Kirchen bilden danach 
Gliedkirchen der einen Kirche Jesu Christi, deren Einheit aber nach diesem Modell 
keine strukturierte Gestalt annimmt.“876 

Das Modell der Anerkennung würde sich nach Kasper auf eine bloße Aktionsgemein
schaft und eine bloße Föderation von selbständig bleibenden Kirchen beschränken. 

„Anders im Modell der organischen Union, nach dem eine Gemeinschaft mit eigener 
Identität entsteht, die sich auch institutionellen Ausdruck verleiht, so dass die Kirche 
als die eine Kirche sprechen und handeln kann. Eine solche sichtbare Kircheneinheit 
gilt heute nicht mehr allein als Anliegen der katholischen Seite.“877 

873 So Heinrich Bedford-Strohm. 
874 Gemeinsam am Tisch des Herrn, 57. 
875 Kasper 27. 
876 Ebd. 
877 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Bei einer konziliar oder korporativ verstandenen Kircheneinheit als Ziel der Ökumene 
wäre vor allem zu klären, so Kasper, ob „alle Glaubenswahrheiten der [jeweils] anderen 
Kirche […] oder nur die von bestimmten Fundamentalartikeln (praktisch der altkirch
lichen Glaubensbekenntnisse)“ anzuerkennen sind und wie die sichtbare Einheit insti
tutionell zu gestalten ist, das heißt konkret, wie das Petrusamt als „Dienst der Einheit“ 
verstanden und praktiziert werden soll. Für Kasper müsste die Antwort auf diese Fragen 
„zumindest in Umrissen klar sein, bevor eine volle Anerkennung einer anderen Kirchen
gemeinschaft als Kirche Jesu Christi möglich ist“878. Auch könne die theologische Dis
kussion der Modelle der Einheit ihren Abschluss „nach katholischem Verständnis allein 
durch ein ökumenisches Konzil finden“, an dem zwar die Kirchenleiter der anderen Kir
chen aktiv teilnehmen würden, das aber im „traditionell-katholischen Sinn“ vom Papst 
einberufen und geleitet würde.879 

Bei solchen von katholischer Seite gemachten Vorgaben inhaltlicher und formaler 
Natur dürfte ein Scheitern des ökumenischen Prozesses vorprogrammiert sein. Wenn 
von vornherein nur das korporative Modell in Frage kommt und die volle Anerkennung 
der anderen Kirchen als Kirche Jesu Christi nicht zuletzt von dem Verständnis und der 
Praxis des Petrusamtes, auf die man sich vorab einigt, abhängig gemacht wird, wenn 
darüber hinaus eine Einigung nur durch ein Konzil zu erreichen ist, das im römisch- 
katholischen Sinn (!) vom Papst geleitet und bestätigt wird, rückt eine Einigung in un
erreichbare Ferne. Wenn überhaupt auf dem Weg eines konziliaren Prozesses die ge
wünschte äußere Kircheneinheit realistischerweise erreichbar sein soll, müsste dieser 
Prozess ein echt geistlicher und damit ergebnisoffener Prozess sein, an dem sich alle 
christlichen Kirchen von vornherein beteiligen. Hier scheint der Ansatz von Kurt Koch, 
der in der Nachfolge von Walter Kasper zum Präfekten des Dikasteriums zur Förderung 
der Einheit der Christen ernannt worden ist, vielversprechender zu sein, insofern das 
von ihm herausgegebene Studiendokument Der Bischof von Rom die bisherigen ökumeni
schen Dialogbemühungen diesbezüglich auswertet und auf weiteren Dialog setzt. Aber 
auch bei ihm wie bei Kasper, für den Eucharistiegemeinschaft und Kirchengemeinschaft 
untrennbar zusammengehören880, wird vorausgesetzt, dass zweitere der ersteren vor
ausgehen muss. Kann nur über sichtbare Kircheneinheit uneingeschränkte Eucharistie
gemeinschaft erlangt werden, wird zweitere in ferne Zukunft verschoben. Aus diesem 
Grund sollte der umgekehrte Weg beschritten werden. Statt über die Kircheneinheit zur 
Eucharistiegemeinschaft, sollten die Kirchen versuchen, über eine offizielle Anerken
nung der Ämter zur Eucharistiegemeinschaft und über sie zur Kircheneinheit zu gelan
gen. 

Hauptziel der Ökumene ist und bleibt die Eucharistiegemeinschaft. Auf dem Weg dazu 
wäre der erste und wichtigste Schritt aufseiten der katholischen wie auch der orthodo
xen Kirche sich uneingeschränkt gegenseitig zur Eucharistie einzuladen und die Ordi
nation der evangelischen Kirche wenigstens insoweit als „sakramental“ anzuerkennen, 
dass durch den vom Ordinierten beim Abendmahl gesprochenen Einsetzungsbericht Je
sus Christus in den Zeichen von Brot und Wein, nicht anders als bei der katholischen 

878 Ebd. 29. 
879 Ebd. 
880 Kasper 449. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 203 

und orthodoxen Eucharistiefeier, real und leiblich gegenwärtig wird. Solange die katho
lische Kirche erklärt, dass Jesus Christus nur dann in der Eucharistiefeier leiblich-real 
gegenwärtig ist, wenn ihr ein Ordinierter vorsteht, der von einem Bischof aus der durch 
Handauflegung gewährleisteten apostolischen Sukzession ordiniert worden ist, wird es 
auf dem Weg zur Eucharistiegemeinschaft kaum weitergehen. 

Theologisch steht einer sakramentalen Anerkennung der evangelischen Ordination 
von Seiten der katholischen Kirche nichts im Wege. Denn entscheidend ist nicht der Be
griff „Sakrament“, sondern die „Sache“, die damit gemeint ist, wie Walter Kasper resü
miert: 

„Die ,Sache‘ der Ordination (das Wort ,Ordination‘ ist auch katholischerseits der amtli

che terminus technicus für das, was man in Deutschland als Priesterweihe bezeichnet) 
besteht darin, dass dem Ordinierten unter Handauflegung und Gebet die Gabe des 
Geistes zur Ausübung seiner besonderen Sendung in wirksamer Weise erfleht wird. 
Diese Sendung beansprucht den Ordinierten in seiner ganzen Person. Sie prägt und 
bestimmt ihn bleibend in dem, was er vor Gott und den anderen ist. Deshalb kann die 
Ordination nicht wiederholt werden. Wo dies festgehalten wird, da ist die wesentliche 
,Sache‘ dessen, was man in der katholischen Tradition als das Sakrament der Priester
weihe und als den sakramentalen Charakter des Priestertums bezeichnet, gewahrt.“881 

Beides – das Gebet um die Gabe des Geistes unter Handauflegung und die Einmalig
keit der Ordination – ist in der protestantischen Tradition gegeben, auch wenn sie die 
Begriffe „Sakrament“ und „sakramentaler Charakter“ verworfen hat. 

Solange Katholiken einseitig darauf bestehen, dass die „Fülle der Heilsmittel“ nur 
in ihrer Kirche zu finden ist882 und „die einzige Kirche Christi“ nur in der katholischen 
Kirche „verwirklicht ist“ (subsistit)883, wird es kaum eine Einigung geben. Ihrer Sündhaf
tigkeit und ihrer Mängel hinsichtlich der Fülle Christi eingedenk, sollte die katholische 
Kirche auf dem Weg zur Einheit die anderen Kirchen möglichst bald als legitime Kirchen 
Jesu Christi anerkennen, die sie hinsichtlich dieser Fülle ergänzen. 

Literatur 

Walter Kasper: Einheit in Jesus Christus. Schriften zur Ökumene II, 2013. 
Ökumenischer Arbeitskreis: Gemeinsam am Tisch des Herrn, 2019. 

1.3.7.7 Das Studiendokument Der Bischof von Rom: eine synodale Ausübung 
des päpstlichen Primates 

Am 13. Juni 2024 veröffentlichte das Dikasterium zur Förderung der Einheit der Chris
ten mit Zustimmung von Papst Franziskus ein neues Ökumene-Dokument mit dem Ti
tel Der Bischof von Rom. Bei diesem Dokument handelt es sich nicht um ein verbindli

881 Ebd. 237f; vgl. 224f. 
882 UG 3. 
883 LG 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

ches Lehrschreiben, sondern um ein „Studiendokument“, das heißt ein Arbeitspapier, 
das als Grundlage weiterer ökumenischer und kircheninterner Gespräche dienen soll. 
Sein Untertitel verrät bereits, in welche Richtung die neuen ökumenischen Entwicklun
gen gehen: Primat und Synodalität in ökumenischen Dialogen und Antworten auf die Enzyklika 
„Ut unum sint“. Zwischen dem Primat des Papstes und der Synodalität (aufgefasst als Weg 
gemeinsamen geistlichen Beratens) besteht folglich ein enger Zusammenhang, den Kurt 
Koch, der Präfekt des Dikasteriums, in einem Interview so präzisiert hat: „Der Primat 
muss synodal ausgeübt werden und die Synodalität erfordert den Primat.“884 

Das Dokument verdankt seine Entstehung Papst Johannes Paul II., der in der Enzy
klika Ut unum sint (1995) alle Christen eingeladen hatte, gemeinsam Formen zu finden, in 
denen das Amt des Bischofs von Rom einen Dienst der Liebe verwirklichen kann, der von 
den anderen anerkannt wird.885 Es fasst etwa dreißig Antworten auf diese Einladung, 
die von Papst Benedikt XVI. und Papst Franziskus mehrfach bekräftigt wurde, und et
wa fünfzig Texte von ökumenischen Dialogen zu diesem Thema zusammen.886 Im Fol
genden werden die Ergebnisse im Einzelnen vorgestellt (Kap. 1.3.7.7.1-1.3.7.7.4) und am 
Ende kommentiert (Kap. 1.3.7.7.5). 

Literatur 

Dicastery for Promoting Christian Unity: The Bishop of Rome. Primacy and Synodality in the 
Ecumenical Dialogues and in the Responses to the Encyclical Ut unum sint, A Study 
Document [= BR], 2024. 

1.3.7.7.1 Einführung 
Wie in der Einführung erläutert wird, hat eine neue Phase des Verständnisses und der 
Ausübung des Papstamtes bereits mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil begonnen, als 
die Bedeutung der bischöflichen Kollegialität stark hervorhoben wurde (1).887 Später beton
te besonders Franziskus, wie wichtig dabei die Synodalität ist, die auf dem unfehlbaren 
sensus fidei (Glaubenssinn) des Volkes Gottes beruht.888 Immer wieder setzte er sich für 
eine synodale (gemeinschaftliche) Kirche auf allen Ebenen ein (5). Ferner eröffnete er in 
seinem Pontifikat neue Perspektiven für eine synodale Ausübung des Primats und trug 
zu einem erneuerten Interesse an christlicher Einheit bei. Ihm zufolge sollte in der theo
logischen Ökumene nicht nur über dogmatische Unterschiede, sondern mehr noch über 
die gegenwärtige ökumenische Erfahrung der Gläubigen nachgedacht werden, stellt sie doch 

884 Vatican News, 16.06.2024. 
885 Vgl. UUS 95. 
886 The Bishop of Rome [= BR], Vorwort. 
887 Die Nummern des Dokumentes BR werden in runden Klammern im Haupttext angegeben (LG 23; 

vgl. 27). 
888 Bereits in seinem ersten Apostolischen Schreiben Evangelii gaudium [= EG] („Freude des Evangeli

ums“ bzw. „Freude über das Evangelium“) im Jahr 2013 hat Papst Franziskus die Synodalität her
vorgehoben: EG 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 205 

einen echten locus theologicus (Ort theologischer Erkenntnis) dar. Aus einem Dialog der 
Lehre muss ein Dialog des Lebens und der Liebe werden (32). 

1.3.7.7.2 Grundlegende theologische Fragen 
Nachdem das Studiendokument dann im 1. Kapitel anhand der ausgewerteten Texte fest
gestellt hat, dass das Interesse an der Frage nach dem päpstlichen Primat neu erwacht ist 
und wieder ein positiver ökumenischer Geist weht (31), geht es im 2. Kapitel vier grundlegen
den theologischen Fragen nach, die in den verschiedenen ökumenischen Beiträgen im
mer wieder aufgetaucht sind: der Frage nach dem biblischen Fundament des Petrusamtes, 
nach dem jus divinum (göttlichen Recht) dieses Amtes, nach dem Primat der Jurisdiktion 
und dem der Unfehlbarkeit. 

Was das erste Thema betrifft, ist laut Dokument eine der Früchte der theologischen 
Dialoge eine neue Lesart der „petrinischen Texte“ über die Rolle des Apostelfürsten Pe
trus.889 Sie waren in der Vergangenheit ein Haupthindernis für die Einheit der Chris
ten (165). Gegenwärtige Exegese hat nun aber ein neues, ökumenisches Verständnis die
ser Texte ermöglicht und konfessionelle Lesarten in Frage gestellt (35). Katholiken sind 
daher herausgefordert, anachronistische Projektionen späterer doktrinärer und institu
tioneller Entwicklungen in diese Texte als solche zu erkennen und zu vermeiden und die 
Vielfalt von Bildern, Interpretationen und Modellen im Neuen Testament wiederzuent
decken (36). Es gilt auch, die Vielfalt von Leitung im Neuen Testament wiederzuentde
cken, da die Verantwortung für pastorale Leitung nicht auf Petrus beschränkt war (38). 
Schließlich müssen sich Katholiken auch mit der Auffassung auseinandersetzen, dass 
von einer Übertragbarkeit des petrinischen Dienstes im Neuen Testament nicht die Re
de ist (39). Außerdem haben laut Dokument biblische Begriffe wie episkopé (das Amt der 
Aufsicht), diakonia (Dienst) und das Konzept der ,petrinischen Funktion‘ dazu beigetra
gen, ein umfassenderes Verständnis der ,petrinischen Texte‘ zu entwickeln (40–43). 

Was das zweite kontroverse Thema angeht, ist nach katholischem Verständnis der 
Primat des Bischofs von Rom eine Institution göttlichen Rechts890, während die meisten 
anderen Christen ihn nur für eine Institution menschlichen Rechts halten (48–56). Dank 
hermeneutischer Klärungen ist es gelungen, diese traditionelle Dichotomie zu überwin
den, indem der Primat sowohl als göttliches als auch als menschliches Recht betrach
tet wird. Der Petrusprimat ist Teil des Willens Gottes für die Kirche und zugleich durch 
die menschliche Geschichte vermittelt (166). Die ökumenischen Dialoge haben die Un
terscheidung zwischen göttlichem und menschlichem Recht weitgehend ersetzt durch 
die Unterscheidung zwischen dem theologischen Wesen, das auf die Einheit der Christen 
ausgerichtet ist, und der historischen Kontingenz des Primats (55) und dazu aufgerufen, 
den historischen Kontext, der die Ausübung des Primats in verschiedenen Regionen und 
Epochen bedingt hat, stärker zu berücksichtigen (166). 

Hinsichtlich des dritten und vierten Themas stellt das Studiendokument fest, dass 
auch die dogmatischen Definitionen des Ersten Vatikanischen Konzils ein erhebliches 
Hindernis für andere Christen darstellen (167). Einige ökumenische Dialoge haben 
jedoch vielversprechende Fortschritte gemacht, indem sie eine Neuauslegung dieses 

889 Bes. Mt 16,17–19; Joh 21,15–17. 
890 Siehe das Erste Vatikanische Konzil. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Konzils unternommen haben, die neue Wege für ein genaueres Verständnis seiner 
Lehre eröffnet. Dieser hermeneutische Ansatz unterstreicht, wie wichtig es ist, die 
dogmatischen Aussagen des I. Vatikanums nicht isoliert zu interpretieren, sondern 
im Licht ihres historischen Kontexts (60f), ihrer Intention (62f) und ihrer Rezeption (64–66) 
zu sehen. Dabei wird zwischen ihrer Absicht und ihrem Ausdruck und zwischen ihrer 
anschließenden Auslegung und dem Text selbst unterschieden. 

Dem Dokument zufolge wurde die Lehre des I. Vatikanums vom Jurisdiktionsprimat 
und der Unfehlbarkeit des Papstes durch die Theologie des II. Vatikanums von der Kol
legialität der Bischöfe und diese wiederum durch die Lehre von der Synodalität der gesam
ten Kirche, wie sie insbesondere Papst Franziskus vorangetrieben hat, weiterentwickelt 
(66). Durch die Erforschung der Geschichte des Textes Pastor aeternus von Vatikanum I891 
und vor allem des Ablaufs und des Hintergrunds des Konzils konnten einige Dialoge die 
dogmatische Definition der universalen Jurisdiktion des Papstes klären helfen, indem sie 
ihre Ausdehnung und ihre Grenzen aufgezeigt haben (so wird etwa daran erinnert, dass 
die Vollmacht der bischöflichen Jurisdiktion durch den Papst nicht beeinträchtigt, son
dern „bejaht, gestärkt und geschützt“ werden soll892). In ähnlicher Weise konnten sie 
den Wortlaut des Unfehlbarkeitsdogmas aufhellen und sich sogar auf bestimmte Aspek
te seines Zwecks einigen, indem sie die Notwendigkeit einer persönlichen Ausübung des 
Lehramtes unter bestimmten Umständen anerkannt haben – immer unter der Voraus
setzung, dass die Einheit der Christen eine Einheit in Wahrheit und Liebe ist. 

Trotz dieser Klarstellungen, so räumt das Dokument ein, bleiben in den Dialogen Be
denken (72). So wäre etwa gegenüber der päpstlichen Unfehlbarkeit der Primat des Evan
geliums zu betonen. Auch sollte die Unfehlbarkeit im Dienst der Unzerstörbarkeit und all
gemeinen Irrtumsfreiheit der ganzen Kirche stehen.893 Es fragt sich, ob die Lehre des II. Va
tikanums von der Kollegialität der Bischöfe genügend umgesetzt wurde. Schließlich sollte 
neu über das Verhältnis von Lehrautorität und Rezeption der Lehre durch die ganze Kirche 
nachgedacht werden, wobei die Rolle des sensus fidei (oder auch sensus fidelium) sowohl als 
Glaubenssinn des einzelnen Gläubigen als auch als Glaubenssinn des ganzen Gottesvol
kes besonders wichtig wäre. 

1.3.7.7.3 Das Amt der Einheit 
Im 3. Kapitel zeigt das Dokument, welche neuen Perspektiven sich für ein Amt der Ein
heit in einer versöhnten Kirche ergeben. In vielen theologischen Beiträgen wurde mit 
verschiedenen Begründungen anerkannt, dass auf universaler Ebene ein Primat erfor
derlich ist (74–87). Zusätzlich zur biblischen Begründung, die traditionell von der katholi
schen Kirche vertreten wird, wurden weitere Gründe angeführt: das Argument der apos
tolischen Tradition, das ekklesiologische Argument und ein pragmatisches Argument. 
So kam man unter Bezugnahme auf die apostolische Tradition bei einigen Dialogen zu dem 
Schluss, dass das Christentum von den Anfängen der Kirche an auf apostolische Haupt
sitze gegründet war, die eine bestimmte Reihenfolge eingenommen haben. Dazu zählte 
der Stuhl von Rom als erster. Bei einigen Gesprächen wurde darauf hingewiesen, dass es 

891 DH 3050–3075. 
892 DH 3061. 
893 Vgl. LG 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 207 

eine gegenseitige Abhängigkeit von Primat und Synodalität auf jeder Ebene des kirchli
chen Lebens gibt: lokal, regional, aber auch universal. In einem weiteren, eher pragmati
schen Argument wurde darauf aufmerksam gemacht, dass angesichts einer globalisierten 
Welt der Sinn für die Notwendigkeit eines universalen Amtes der Einheit wächst. 

Besonders im Dialog mit den orthodoxen und den orientalisch-orthodoxen Kirchen 
hat sich erwiesen, dass Prinzipien und Modelle der Einheit, die im ersten Jahrtausend vorge
herrscht haben, vorbildhaft für eine künftige Wiederherstellung der vollen Einheit blei
ben (88–107). Bestimmte Kriterien dieses Jahrtausends wurden als Bezugspunkte und In
spirationsquellen für eine allgemein annehmbare Ausübung des Dienstes der Einheit auf 
universaler Ebene gefunden, wie zum Beispiel der informelle – und nicht in erster Linie 
jurisdiktionelle – Charakter der Ausdrucksformen der Gemeinschaft zwischen den Kir
chen; der Ehrenprimat des Bischofs von Rom; die wechselseitige Abhängigkeit zwischen dem 
Primatsverständnis und der synodalen Dimension, wie sie im Kanon 34 der Apostolischen 
Kanones894 veranschaulicht wird; das Beschwerderecht als Ausdruck der Gemeinschaft895; 
der vorbildliche Charakter der ökumenischen Konzilien; und die Vielfalt kirchlicher Modelle 
(170). 

Obwohl das erste Jahrtausend maßgeblich war, wurde in vielen Dialogen erkannt, 
dass es weder idealisiert noch einfach nachgebildet werden sollte, nicht zuletzt, weil ein 
Primat auf universaler Ebene auf die Herausforderungen der Gegenwart antworten sollte 
(171). Daher wurden einige Grundsätze für die Ausübung des Primats im 21. Jahrhundert 
festgelegt (108–143). So stimmte man darin überein, dass mit den Ausdrücken „alle“, „ei
nige“ und „einer“ drei einander ergänzende Dimensionen der Kirche auf allen kirchlichen 
Ebenen bezeichnet sind: die gemeinschaftliche Dimension, die auf dem Glaubenssinn (sen
sus fidei) aller Getauften beruht, die kollegiale Dimension, die vor allem in der bischöfli
chen Kollegialität sichtbar wird, und die persönliche Dimension, die sich in der Primats
funktion äußert. Alle drei Dimensionen – die kommunale, die kollegiale und die perso
nale – sind jeweils auf der lokalen, der regionalen und der universalen Ebene wirksam 
(172). Hier ist eine entscheidende Frage, welche Beziehung zwischen der Ortskirche und 
der Universalkirche besteht, hat sie doch bedeutende Konsequenzen für die Ausübung des 
Primats. Die ökumenischen Dialoge haben dazu beigetragen, sich auf die Gleichzeitigkeit 
dieser Dimensionen zu einigen. Auch sei es nicht möglich, die dialektische Beziehung zwi
schen der Ortskirche und der Universalkirche aufzuheben. 

Bei den Dialogen wurde immer wieder die Notwendigkeit eines Gleichgewichts zwi
schen der Ausübung des Primats auf regionaler und universaler Ebene betont und fest
gestellt, dass in den meisten christlichen Gemeinschaften die regionale Ebene für die Aus
übung des Primats und auch für ihre Sendung am wichtigsten ist. Einige theologische 
Dialoge mit westlichen christlichen Gemeinschaften, die eine „Asymmetrie“ zwischen 
diesen Gemeinschaften und der katholischen Kirche festgestellt haben, forderten eine 
Stärkung der katholischen Bischofskonferenzen, auch auf kontinentaler Ebene, und eine De
zentralisierung nach dem Vorbild der alten patriarchalischen Kirchen (173). 

894 Die Apostolischen Kanones sind eine Sammlung kirchenrechtlicher Normen aus dem 4. Jahrhun
dert. 

895 Siehe die Kanones von Sardica aus dem Jahr 342/43. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Auch wurde die Bedeutung des Subsidiaritätsprinzips hervorgehoben: Keine Angele
genheit, die auf einer niedrigeren Ebene angemessen behandelt werden kann, sollte auf 
einer höheren Ebene behandelt werden. Einige Dialoge wandten dieses Prinzip bereits 
an und suchten nach einem akzeptablen Modell der „Einheit in Vielfalt“ mit der katholi
schen Kirche. Man argumentierte, dass die Macht des Bischofs von Rom nicht über das 
hinausgehen sollte, was für die Ausübung seines Dienstes der Einheit auf universaler 
Ebene notwendig ist. Auch schlug man vor, dass er seine Macht freiwillig begrenzt – wo
bei anerkannt wurde, dass er ein ausreichendes Maß an Autorität benötigt, um mit den 
vielen Herausforderungen und komplexen Verpflichtungen seines Dienstes umgehen zu 
können (176). 

1.3.7.7.4 Einige praktische Arbeitsvorschläge für die katholische Kirche 
Schließlich unterbreitet das Studiendokument im 4. Kapitel noch einige praktische Ar
beitsvorschläge, die von den ökumenischen Beiträgen kamen und sich an die katholische 
Kirche richteten (144–160). 

Ein erster Vorschlag bestand darin, die dogmatischen Aussagen des Ersten Vatikani
schen Konzils mit ihren heute missverständlichen und andere Christen kränkenden For
mulierungen neu zu interpretieren, neu zu kommentieren oder sogar neu zu formulieren, 
sie dem aktuellen kulturellen und ökumenischen Kontext anzupassen und zu versuchen, 
sie in eine Ekklesiologie der Communio (Gemeinschaft) zu integrieren (145–147; 178). 

Ein zweiter Vorschlag bezog sich auf die Art und Weise, wie der Bischof von Rom den 
Primat ausüben sollte. Es sollte klarer zwischen seinen verschiedenen Aufgaben unter
schieden werden, insbesondere zwischen seinem patriarchalischen Amt in der westlichen 
Kirche und seinem primatialen (vorrangigen) Amt der Einheit in der Gemeinschaft der 
Kirchen. Auch sollte ein größerer Akzent auf die Ausübung des Papstamtes in seiner Teil
kirche, der Diözese Rom, gelegt werden. Dies könnte das Bischofsamt, das er mit den an
deren Bischöfen teilt, unterstreichen und das Bild des Papsttums erneuern. 

Um die Synodalität nach innen, das heißt innerhalb der katholischen Kirche, ging es bei 
einem dritten Vorschlag. Wie die theologischen Dialoge deutlich gemacht haben, besteht 
eine gegenseitige Relation zwischen der Synodalität der katholischen Kirche nach innen 
und der Glaubwürdigkeit ihres ökumenischen Engagements nach außen (153). Deshalb 
sollte die Synodalität nach innen weiterentwickelt werden, indem man weitere Überle
gungen zur Autorität der nationalen und regionalen katholischen Bischofskonferenzen und 
ihre Beziehung zur Bischofssynode und zur römischen Kurie anstellt. Auch wäre es not
wendig, auf universaler Ebene das gesamte Gottesvolk besser in die synodalen Prozesse 
einzubeziehen. 

Auf die Synodalität nach außen zielte schließlich ein vierter Vorschlag. Das Konzept der 
Synodalität lasse sich nämlich auch auf die Beziehungen der katholischen Kirche zu an
deren christlichen Gemeinschaften anwenden, insofern der ökumenische Weg ein Pro
zess des „gemeinsamen Gehens“ ist (156). In diesem Sinn sollte durch regelmäßige Treffen 
zwischen Kirchenführern weltweit die „konziliare Gemeinschaft“ sowie durch regelmäßige 
Konsultationen und gemeinsame Aktionen und Zeugnisse zwischen Bischöfen und Kirchen
oberhäuptern die Synodalität zwischen den Kirchen gefördert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 209 

1.3.7.7.5 Bestätigung des päpstlichen Jurisdiktionsprimats im Studiendokument 
Unmittelbar nach seinem Erscheinen ist das Studiendokument sowohl innerhalb als 
auch außerhalb der katholischen Kirche überwiegend positiv aufgenommen worden. 
Anglikaner, Lutheraner, Armenier und andere christliche Kirchen begrüßten es als 
ökumenischen Fortschritt. 

Auch wenn das Studiendokument für ein synodales Verständnis und eine synodale 
Ausübung des Papstamtes wirbt, kann es nicht darüber hinwegtäuschen, dass sich die 
Leitungsstruktur der römisch-katholischen Kirche, wie sie vom Papst und schließlich 
von der Mehrheit der Teilnehmer auf dem Ersten Vatikanischen Konzil intendiert war, 
als solche nicht ändert. Indem das Dokument auf Lumen Gentium 22 verweist (66), be
ruft es sich auf jene Stelle aus der „dogmatischen Konstitution über die Kirche“ des II. 
Vatikanum, in der die hierarchische Überordnung des Bischofs von Rom über alle anderen 
Bischöfe „sowohl einzeln für sich als auch alle zugleich“ aus Pastor aeternus896, der „dog
matischen Konstitution über die Kirche Christi“ des I. Vatikanum, bekräftigt wird. Das 
macht deutlich, dass es trotz der Kollegialität der Bischöfe und trotz neuer Synodalität 
beim uneingeschränkten Jurisdiktionsprimat des Papstes bleibt und bleiben soll. Der Bi
schof von Rom hat, wie es in Lumen Gentium heißt, „primatiale Gewalt über alle Hirten 
und Gläubigen“, er hat „das Vorrecht“, ökumenische „Konzilien zu berufen, auf ihnen den 
Vorsitz zu führen und sie zu bestätigen“, das heißt aber auch gegebenenfalls abzuleh
nen, indem er sie nicht bestätigt oder nicht annimmt.897 Er ist, wie es das Kirchenrecht 
formuliert, „Haupt des Bischofskollegiums, Stellvertreter Christi und Hirte der Gesamt
kirche hier auf Erden“, weshalb er seine „höchste, volle, unmittelbare und universale or
dentliche Gewalt […] immer frei ausüben kann“.898 Auch Papst Franziskus selbst hat den 
Jurisdiktionsprimat immer wieder sehr primatsbewusst, sprich autoritär ausgeübt, in
dem er etwa Apostolische Administratoren in Bistümern, die nicht vakant sind, einge
setzt und in Deutschland in die Debatte um den Kommunionempfang von nichtkatho
lischen Ehepartnern und in den Synodalen Weg eingegriffen hat. In dieser Hinsicht ist 
er hinter seinem eigenen Programm einer heilsamen „Dezentralisierung“ zurückgeblie
ben. Unabhängig davon, wie kollegial und synodal ein Papst auch immer sein primatia
les Amt in der römisch-katholischen Kirche ausüben will: Es bleibt (zunächst) dabei, dass 
die höchste Lehrautorität und höchste Rechtsgewalt bei ihm liegt, dass er Gesetzgeber 
und höchster Richter ist, über dem es kein weiteres Berufungsgericht mehr gibt, dass er 
Bischöfe nicht nur ernennen, sondern auch absetzen kann, wie das zuletzt Franziskus 
im November 2023 mit der Absetzung eines Bischofs in Texas demonstriert hat. 

Schaut man mit weltlichem Blick auf die Institution der römisch-katholischen Kir
che, sind die Machtverhältnisse klar. Es gibt in der Kirche zwei amtliche Vollmachten, die 
aufeinander bezogen, aber nicht identisch sind: die sakramentale Vollmacht (oder Wei
hegewalt) und die Leitungs- und Lehrvollmacht (oder Hirtengewalt). Was erstere betrifft, 
verleiht die Weihe laut Kirchenrecht den Bischöfen und Priestern „die Vollmacht, in der 
Person Christi, des Hauptes, zu handeln“, und den Diakonen „die Kraft, dem Volk Gottes 

896 DH 3060 3063 3064. 
897 LG 22. 
898 Can. 331 CIC/1983. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

in der Diakonie der Liturgie, des Wortes und der Liebe zu dienen“.899 Während an der 
sakramentalen Vollmacht auch Priester und Diakone teilhaben, liegt die Leitungs- und 
Lehrvollmacht ausschließlich beim Kollegium der Bischöfe mit und unter dem Papst (vgl. 
66). 

Nicht so klar ist hingegen, was unter Synodalität zu verstehen ist. 

1.3.8 Wiederentdeckte Synodalität in der römisch-katholischen Kirche 

Papst Franziskus lag in seiner Amtszeit von Anfang an neben der Hinwendung der Kir
che zu den Armen an ihrer Synodalität als einem neuen, geistlichen Umgang mitein
ander. Daher initiierte er in der römisch-katholischen Kirche die Weltsynode, die von 
2021–2024 in Rom stattfand. Obwohl er kein Freund struktureller und lehrmäßiger Re
formen war, wollte er mit der Synode die Kirche von Grund auf erneuern. In diesem Ka
pitel wird daher unter der Rücksicht von Reformen kurz an sein Pontifikat erinnert (Kap. 
1.3.8.1), bevor das Reformpotential der Synode selbst erkundet wird (Kap. 1.3.8.2). 

Vorab mag es nützlich sein, Reformen aufzuzählen, die nach Auffassung vieler west
licher Katholikinnen und Katholiken unter den Reformstau in der römisch-katholischen 
Kirche fallen: neben der Kurienreform die Dezentralisierung der auf Rom zentrierten Kir
chenleitung, die Form der Bischofsernennungen (nur noch mit lokalkirchlicher Mitspra
che und keinesfalls mehr gegen den Willen von Seelsorgerinnen und Seelsorgern und 
dem Kirchenvolk), der Abbau der absolutistischen Monarchie (primär auf päpstlicher, aber 
auch auf bischöflicher Ebene), die Überwindung der Trennung zwischen Klerus und Lai
en beziehungsweise die Überwindung des Klerikalismus, die Reform des stark klerikalen 
Kirchenrechts (CIC), der erweiterte Zugang zu den kirchlichen Weihe- und Leitungsämtern 
(auch für Frauen und Viri probati) und damit verbunden die Abschaffung des Pflichtzö
libats für Weltpriester, die Revision der Sexualmoral mit den bekannten kategorischen 
Verboten, die Zulassung wiederverheirateter Geschiedener zur Kommunion, die Anpassung 
der Ehe- und Familienlehre (wie auch der Sexualmoral) an die heutige Lebensrealität, die 
Anerkennung des Menschenrechts auf Selbstbestimmung (individuell und sozial), Aufklä
rung, Entschädigung und Prävention, was den kirchlichen Missbrauch betrifft, in öku
menischer Hinsicht die Interkommunion sowie eine Weiterentwicklung der theologischen 
Ethik, etwa der Medizinethik. Was letztere angeht, sei eigens auf das Werk von Stephan 
Ernst Am Anfang und Ende des Lebens. Grundfragen medizinischer Ethik (2020) hingewiesen. 

Im Sinn einer „autonomen Moral“ vertritt Ernst als Grundprinzip verantwortlichen 
Handelns das Prinzip der Verhältnismäßigkeit beziehungsweise der zu vermeidenden Unver
hältnismäßigkeit, wonach eine Handlung dann unverantwortlich ist, wenn sie in univer
saler Perspektive unverhältnismäßig wird, das heißt die mitverursachten oder zugelas
senen Übel und Schäden größer als notwendig sind. Ernst greift damit ein Prinzip auf, 
das sowohl im Bereich der Rechtswissenschaft als auch in der angewandten Ethik (etwa 
in der verantwortlichen Praxis von Ärzten und Pflegern) leitend ist und macht es für die 
theologische Ethik fruchtbar. Zur Behebung des Reformstaus wären von daher im Sinn 
größerer Autonomie und Verhältnismäßigkeit auch noch etliche moraltheologische Nor

899 Can. 1009, § 3 CIC. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 211 

men, die den Anfang (z. B. Schwangerschaftsabbruch) und das Ende des Lebens (z. B. 
assistierter Suizid) betreffen, neu zu bedenken. 

Literatur 

Stephan Ernst: Am Anfang und Ende des Lebens. Grundfragen medizinischer Ethik, 2020. 

1.3.8.1 Das Pontifikat von Papst Franziskus 
Schon bald nachdem Jorge Mario Bergoglio SJ am 13. März 2013 zum Papst gewählt wor
den war, erweckte er vor allem durch mündliche Äußerungen und symbolische Hand
lungen den Eindruck, substantielle Reformen in der Kirche durchführen zu wollen. Doch 
wurden viele Gläubige im Laufe seiner Amtszeit in dieser Hoffnung enttäuscht. Denn es 
zeigte sich, dass er als „Sohn der Kirche“, wie er sich selbst bezeichnete, ihre Lehre und 
Struktur nicht antasten wollte. So sagte er bereits im Juni 2013 in einem Interview: 

„Ich sehe ganz klar, dass das, was die Kirche heute braucht, die Fähigkeit ist, Wunden 
zu heilen und die Herzen der Menschen zu wärmen – Nähe und Verbundenheit. […] 
Barmherzigkeit ist die Medizin für alle Verwundeten. Die wichtigste Sache ist […] die 
erste Botschaft: ,Jesus Christus hat dich gerettet.‘ […] Ich träume von einer Kirche als 
Mutter und als Hirtin. Die Diener der Kirche müssen barmherzig sein, sich der Men

schen annehmen, sie begleiten – wie der gute Samariter, der seinen Nächsten wäscht, 
reinigt, aufhebt. Das ist pures Evangelium. Gott ist größer als die Sünde. Die organi
satorischen und strukturellen Reformen sind sekundär, sie kommen danach. Die erste 
Reform muss die der Einstellung sein.“900 

Für Franziskus als Papst aus dem Süden traten strukturelle Reformen hinter Fragen der 
Armutsbekämpfung, der Migration und des Umweltschutzes zurück. Schon in seiner 
Heimat war er kein Vertreter der Befreiungstheologie, die auf die strukturelle Verände
rung der Gesellschaft abzielte, sondern der Volkstheologie, die den Akzent auf die Volks
kultur und die Volksfrömmigkeit mit ihrer Verehrung der Jungfrau Maria, der Heiligen 
und der Engel sowie ihrer Warnung vor dem Teufel setzte.901 

Als Seelsorger und Hirte wollte Franziskus der Kirche ihre Schärfe und Unbarmher
zigkeit nehmen, ihr ein anderes, barmherzigeres Gesicht geben. Er wollte Barmherzig
keit und Synodalität, nicht Reformen, beziehungsweise eine innere geistliche Reform 
der Einstellung und des Umgangs miteinander, keine äußere Reform. Es war von An
fang an ein Missverständnis liberaler wie konservativer oder traditionalistischer Katho
likinnen und Katholiken in ihm einen möglichen Reformpapst zu sehen, wobei der Papst 
selbst und die Medien zu diesem Missverständnis entscheidend beigetragen haben. 

900 Aus dem großen Interview mit dem Jesuiten Antonio Spadaro in der italienischen Zeitschrift La 
Civiltà Cattolica, zit. nach Meier 23f. 

901 Vgl. Meier 148–155. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Dass Franziskus kein Reformpapst war, ließe sich an etlichen Beispielen erläutern. 
Als er in seinem nachsynodalen apostolischen Schreiben Amoris laetitia 2016 durch die An
merkung 351 einen schmalen Spielraum für wiederverheiratet Geschiedene öffnete, nach 
eingehender Gewissensprüfung in Einzelfällen zur Kommunion gehen zu dürfen902, lös
te das „eine beispiellose Revolte von rechts aus“903. Vier konservative Kardinäle warfen 
dem Papst Häresie vor. Dabei hätten die Konservativen mit dem Papier insgesamt zu
frieden sein müssen. „Denn es zementiert die herkömmliche Geschlechter- und Sexual
moral.“904 

Auf dem Rückflug vom Weltjugendtag in Rio de Janeiro im Juli 2013 sprach Franzis
kus auf seiner ersten fliegenden Pressekonferenz den bekannten Satz aus: „Wenn einer 
Gay ist und den Herrn sucht und guten Willen hat, wer bin dann ich, ihn zu verurtei
len?“ Auch wenn sich der Ton änderte, änderte das nichts an der Lehre. Als der Papst im 
Dezember 2023 mit der Erklärung zu den Segensformen Fiducia supplicans den Segen ho
mosexueller Paare und geschiedener wiederverheirateter Paare ermöglichte, bestätigte 
er indirekt die traditionelle theologische Lehre, dass diese Paare in großer Sünde leben. 
Während der Weltsynode gliederte Franziskus Themen wie die Sexualmoral und die Wei
he von Frauen aus dem synodalen Prozess aus und übertrug sie eigenen Studiengruppen. 

Obwohl auf der Amazonas-Synode im Oktober 2019 in Rom eine große Mehrheit der 
Bischöfe für die Priesterweihe von Viri probati905 votierte, griff Franziskus das in seinem 
nachsynodalen Schreiben Querida Amazonia nicht auf. Einer persönlichen Notiz zufolge 
habe für ihn keine echte Unterscheidung der Geister in dieser Frage stattgefunden.906 
Stattdessen spricht er sich lehramtlich dagegen aus, Frauen zur Priesterweihe zuzulas
sen: 

„In einer synodalen Kirche sollten die Frauen, die in der Tat eine zentrale Rolle in den 
Amazonasgemeinden spielen, Zugang zu Aufgaben und auch kirchlichen Diensten ha
ben, die nicht die heiligen Weihen erfordern und es ihnen ermöglichen, ihren eigenen 
Platz besser zum Ausdruck zu bringen.“907 

Bei seinem ersten Besuch in einer evangelisch-lutherischen Kirche in Rom im Novem
ber 2015 deutete Franziskus an, „dass gemischt konfessionelle Eheleute – nach einer Ge
wissensprüfung – eventuell gemeinsam zur Kommunion gehen könnten. Auf die Frage 
einer evangelischen Frau, wie lange es dauern werde, bis sie mit ihrem katholischen Ehe
mann gemeinsam zur Kommunion gehen könne, sagte Franziskus“908: 

902 In der Anmerkung mit der Nummer 351 schreibt Franziskus versteckt im achten Kapitel, dass die 
„Hilfe der Sakramente“ Menschen zuteilwerden könne, die „in einer objektiven Situation der Sün
de – die nicht subjektiv schuldhaft ist oder es zumindest nicht völlig ist“ leben würden. Im Kontext 
von Amoris laetitia bezieht sich diese Anmerkung auf geschiedene und wiederverheiratete Paare, 
die nach katholischer Lehre die Sakramente eigentlich nicht empfangen dürfen. 

903 Meier 29. 
904 Ebd. 
905 Bewährte verheiratete Männer. 
906 Vgl. Meier 77. 
907 Franziskus: Nachsynodales apostolisches Schreiben Querida Amazonia, Nr. 103. 
908 Meier 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 213 

„Es ist ein Problem, auf das jeder antworten muss. […] Ich werde nie wagen, Erlaubnis 
zu geben, dies zu tun, denn es ist nicht meine Kompetenz. Eine Taufe, ein Herr, ein 
Glaube. Sprecht mit dem Herrn und geht voran. Ich wage nicht mehr zu sagen.“909 

Als 2017 im Vorfeld des großen Reformationsjubiläums der Münchner Kardinal Marx 
als Vorsitzender der Bischofskonferenz und der Ratsvorsitzende der evangelischen 
Kirche, Heinrich Bedford-Strohm, in einer Handreichung eine fallweise Zulassung 
evangelischer Partner zur Kommunion vereinbart hatten, wandten sich sieben deutsche 
Bischöfe mit einem Einspruch gegen die Handreichung an Rom.910 „Zur großen Über
raschung stellte sich Papst Franziskus in diesem Kommunion-Streit gegen die große 
Mehrheit der deutschen Bischöfe und gab den sieben konservativen Bischöfen recht.“911 
Nach einem Gespräch der deutschen Bischöfe am 3. Mai 2018 in Rom sei, so Kardinal 
Reinhard Marx, diesen aufgetragen worden, „im Geist kirchlicher Gemeinschaft eine 
möglichst einmütige Regelung“ zu finden.912 Noch vor dem Finden einer solchen Re
gelung ging ein Brief aus Rom ein913, in dem Luis Ladaria, der damalige Präfekt der 
Glaubenskongregation, erklärte: 

„[…] Unser Gespräch vom 3. Mai 2018 hat gezeigt, dass der Text der Handreichung eine 
Reihe von Problemen von erheblicher Relevanz aufwirft. Der Heilige Vater ist daher zu 
dem Ergebnis gekommen, dass er nicht reif zur Veröffentlichung ist. Die wesentlichen 
Gründe für diese Entscheidung können wie folgt zusammengefasst werden: Die Frage 
der Zulassung von evangelischen Christen in interkonfessionellen Ehen ist ein Thema, 
das den Glauben der Kirche berührt und eine Bedeutung für die Universalkirche hat. 
Diese Frage hat auch Auswirkungen auf die ökumenischen Beziehungen zu anderen 
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften, die nicht zu unterschätzen sind. […].“914 

In einem weiteren Brief im Jahr 2020 warnte Ladaria die deutschen Bischöfe, das 
„evangelische Abendmahl und die katholische Eucharistie seien nicht etwa zwei Formen 
desselben Geschehens, sondern nach wie vor kirchentrennende Faktoren. Die Öffnung 
hin zur eucharistischen Mahlgemeinschaft mit der evangelischen Kirche in Deutschland 
würde ,notwendigerweise neue Gräben im ökumenischen Dialog mit den orthodoxen 
Kirchen, nicht nur in Deutschland aufwerfen‘.“915 In der Begegnung mit einzelnen Men
schen gab sich Franziskus in der Ökumene also offen, aber in der Lehre ließ er alles beim 
Alten. 

909 Zit. nach Meier 165. 
910 Vgl. Meier 166. 
911 Meier 166. 
912 Marx: „Überrascht“ von Brief zur Eucharistie-Handreichung, katholisch.de, 04.06.2018. Online: 

https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreich 
ung (Stand: 16.03.2025). 

913 Am 25. Mai 2018. 
914 Brief des Präfekten der Glaubenskongregation, Kardinal Luis Ladaria, an Kardinal Reinhard Marx, 

katholisch.de, 04.06.2018. Online: https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffe 
ntlichung-von-handreichung (Stand: 26.03.25). 

915 Meier 167 (Der Brief stammt vom 18. September 2020.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung
https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17785-marx-ueberrascht-von-brief-zur-eucharistie-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung
https://www.katholisch.de/artikel/17781-papst-gegen-veroeffentlichung-von-handreichung


214 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Diese wenigen Beispiele mögen genügen, um zu zeigen, dass Franziskus keine 
strukturellen und lehrmäßigen Reformen in der Kirche durchführen wollte, obwohl 
er als Papst die Vollmacht dazu gehabt hätte. In seinem Pontifikat hat er versucht, 
offenkundige Probleme mit seinem pastoralen Ansatz zu lösen. Dieser Ansatz greift 
jedoch zu kurz. Denn theologisch und kirchlich betrachtet reicht es nicht, vor dem 
Hintergrund einer menschenfeindlichen Sexualmoral die Barmherzigkeit Gottes zu 
predigen oder vor dem Hintergrund struktureller Diskriminierung der Frauen die 
(Leitungs-)Qualitäten der Frauen zu loben. Die unmenschliche Lehre selbst gehört 
revidiert, die unmenschliche Diskriminierung selbst gehört beendet. Die Botschaft von 
der Barmherzigkeit Gottes und das Lob auf die Frauen können notwendige lehrmäßige 
und strukturelle Reformen nicht ersetzen. 

Trotz seiner Reformunwilligkeit wollte Papst Franziskus, wie besonders aus seinen 
Enzykliken und monatlichen Gebetsanliegen hervorgeht, Kirche und Welt radikal erneu
ern. 

In seiner Enzyklika Fratelli tutti. Über die Geschwisterlichkeit und die soziale Freundschaft 
aus dem Jahr 2020 lädt er, angeregt von Franz von Assisi, zu geschwisterlicher Liebe und 
Gemeinschaft ein.916 Er ermutigt darin zu einer freundschaftlichen „Offenheit, die es er
laubt, jeden Menschen jenseits des eigenen Umfeldes und jenseits des Ortes in der Welt, 
wo er geboren ist und wo er wohnt, anzuerkennen, wertzuschätzen und zu lieben“ (1). 
Denn Franz von Assisi „säte überall Frieden aus und ging seinen Weg an der Seite der 
Armen, der Kranken, der Ausgestoßenen und der Geringsten“ (1). In dem Zusammen
hang bekennt Franziskus den großen Wunsch, in dieser Zeit, die uns zum Leben gegeben 
ist, die Würde eines jeden Menschen anzuerkennen und bei allen ein weltweites Stre
ben nach Geschwisterlichkeit zum Leben zu erwecken (vgl. 8). In aggressiven Nationa
lismen und Ideologien (11), kultureller Kolonisation (14), Schlagworten wie Demokratie 
oder Freiheit als Herrschaftsinstrumente (14) sieht er Tendenzen, die der Geschwister
lichkeit entgegenwirken. Eine ungleiche und ungerechte Globalisierung „macht uns zu 
Nachbarn, aber nicht zu Geschwistern“ (12). 

„Wir sind einsamer denn je in dieser durch Vermassung gekennzeichneten Welt, wel
che die Einzelinteressen bevorzugt und die gemeinschaftliche Dimension der Existenz 
schwächt. […] Das Fortschreiten dieses Globalismus begünstigt normalerweise die stär
keren Gebiete, die sich selbst behaupten, sucht aber die schwächsten und ärmsten Re
gionen zu beeinträchtigen, indem es sie verwundbarer und abhängiger macht“ (12). 

Auch grenzenloser Konsum und inhaltloser Individualismus (13), die „Selbstherrlichkeit 
des Stärksten“ (15) und eine Kultur der Mauern („die da“) (27) steht Franziskus zufolge 
echter Geschwisterlichkeit entgegen. In der heutigen Kommunikation verwendet man 
„in vielen Ländern den politischen Mechanismus des Aufstachelns, Verhärtens und Po
larisierens. Auf verschiedene Art und Weise spricht man anderen das Recht auf Existenz 
und eigenes Denken ab“ (15). „In diesem primitiven Spiel der Abqualifizierungen wird 

916 Die Nummern der Enzyklika Fratelli tutti (Alle Brüder/Geschwister) wird jeweils in runden Klam

mern nach Zitaten im Haupttext angegeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 215 

die Debatte manipuliert, um die Menschen ständig in Frage zu stellen und auf Konfron
tation mit ihnen zu gehen“ (15). 

Der Papst prangert in der heutigen Zeit auch die Wertlosigkeit des Menschen an. Der 
Mensch ist für viele nicht mehr der höchste Wert. „Teile der Menschheit scheinen geop
fert werden zu können zugunsten einer bevorzugten Bevölkerungsgruppe, die für wür
dig gehalten wird, ein Leben ohne Einschränkungen zu führen“ (18). Im Grunde werden 
die Menschen „nicht mehr als ein vorrangiger zu respektierender und zu schützender 
Wert empfunden, besonders, wenn sie arm sind oder eine Behinderung haben, wenn sie 
– wie die Ungeborenen –, noch nicht nützlich sind‘ oder – wie die Alten –, nicht mehr 
nützlich sind‘“ (18). 

Franziskus kritisiert alle Formen der Ungerechtigkeit: die soziale etwa in Gestalt 
des Rassismus oder die wirtschaftliche in Form von Arbeitslosigkeit (20). Für ihn gibt 
es „wirtschaftliche Regeln, die sich als wirksam für das Wachstum, aber nicht in glei
cher Weise für die Gesamtentwicklung des Menschen erweisen. Der Reichtum wächst, 
aber auf ungleiche Weise“, weshalb neue Formen der Armut entstehen (21). Auch die 
rechtliche Ungerechtigkeit, etwa die ungleiche Geltung der Menschenrechte, nimmt 
Franziskus ins Visier: „Oft stellt man fest, dass tatsächlich die Menschenrechte nicht für 
alle gleich gelten“ (22). Das kapitalistische System enthält zahlreiche Widersprüche. Es 
stellt ein Wirtschaftsmodell dar, „das auf dem Profit gründet und nicht davor zurück
scheut, den Menschen auszubeuten, wegzuwerfen und sogar zu töten. Während ein Teil 
der Menschheit im Überfluss lebt, sieht der andere Teil die eigene Würde aberkannt, 
verachtet, mit Füßen getreten und seine Grundrechte ignoriert und verletzt“ (22). Eine 
große Ungerechtigkeit der Geschlechter liegt in der Diskriminierung von Frauen vor, die 
weder die gleiche Würde noch die gleichen Rechte wie die Männer haben. „In der Tat, 
,doppelt arm sind die Frauen, die Situationen der Ausschließung, der Misshandlung 
und der Gewalt erleiden, denn oft haben sie geringere Möglichkeiten, ihre Rechte zu 
verteidigen‘“ (23). Dazu kommen aktuelle Formen der Sklaverei, auch Menschenhandel 
und Organhandel (24). 

Franziskus klagt die Bereitschaft zu Krieg und Gewalt an und spricht bereits 2020 
von einem „Dritten Weltkrieg in Abschnitten“ (25): 

„So schreitet unsere Welt in einer sinnlosen Dichotomie fort, mit dem Anspruch, ,Sta
bilität und Frieden auf der Basis einer falschen, von einer Logik der Angst und des Miss

trauens gestützten Sicherheit verteidigen und sichern zu wollen‘“ (26). 

Schließlich begünstigt nach Franziskus das an bloßem Profit und Konsum orientierte, 
in vielfacher Weise ungerechte System auch die Mafia: „Die Einsamkeit, die Angst und 
die Unsicherheit vieler Menschen, die sich vom System im Stich gelassen fühlen, las
sen einen fruchtbaren Boden für die Mafia entstehen“ (28). Bei all seinem prophetischen 
Einsatz für Geschwisterlichkeit und all seiner berechtigten Kritik an allen möglichen For
men der Ungerechtigkeit mag auch hier erstaunen, dass Franziskus infolge seines tradi
tionellen Verständnisses der Geschlechterrollen die Diskriminierung der Frauen in der 
Kirche durch das Verbot ihrer Weihe überhaupt nicht in den Blick kommt. 

Neben den Enzykliken (auf laudato si ist schon eingegangen worden, auf evangelii 
gaudium wird noch eingegangen) lassen auch die monatlichen Gebetsanliegen erken

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

nen, wie sehr es Franziskus seit Beginn seines Pontifikats um eine kirchliche Bekehrung 
und Erneuerung ging. „Er möchte die Kirche auf ihren ersten Auftrag und ihre ursprüng
liche Daseinsberechtigung zurückführen: die Verkündigung der frohen Botschaft vom 
Reich Gottes in Wort und Tat.“917 Die Kirche soll aus sich herausgehen und an die sozia
len und existentiellen Ränder gehen. „Ziel ist der Dienst an der Welt und den Menschen. 
Eine Kirche, die nicht dient, dient zu nichts.“918 Bei dieser Ausrichtung leitet den Papst 
die Unterscheidung der Geister, die im Zentrum der ignatianischen Spiritualität steht. 
„Ihre Grundlage ist die gläubige Überzeugung, dass Gott mit den Menschen kommuni
ziert, mit ihm in einer Beziehung steht, ihm seinem Willen zeigt.“919 Dementsprechend 
lässt sich die ignatianische Spiritualität auf die Kurzformel bringen: „den Willen Gottes 
suchen und finden“920. 

„In diesem Zusammenhang ist auch der weltweite synodale Prozess zu verstehen, den 
Papst Franziskus 2021 eingeleitet hat. Als ein Weg gemeinschaftlicher geistlicher Un
terscheidung geht es auf allen Ebenen der Kirche darum, herauszufinden, was Gott von 
der Kirche heute will. Gott kann die Christen und die Kirche auch durch geschichtliche 
Ereignisse oder eine soziale Situation ansprechen und herausfordern. […] Mit ausge
prägtem Spürsinn hat Franziskus entscheidende Zeichen der Zeit unserer Epoche un
terschieden: negativ das Schicksal der Flüchtlinge, den gefährlichen Klimawandel und 
das Artensterben, die wachsende globale Ungleichheit, die Bedrohung der Zukunft 
der Menschheit durch die Atomwaffen, aber auch positiv die wachsende Einheit der 
Menschheit, die ökumenische und interreligiöse Verständigung und die technologi
schen Fortschritte.“921 

Auf all diese Zeichen der Zeit ist Papst Franziskus in seinen beiden Sozialenzykliken 
Laudato si’ und Fratelli tutti eingegangen. Mit der gemeinschaftlichen, geistlichen Unter
scheidung ist nun aber auch schon zur wesentlichen Methode des synodalen Prozesses 
übergeleitet. 

Literatur 

Papst Franziskus: Enzyklika Fratelli tutti. Über die Geschwisterlichkeit und die soziale Freund
schaft, 2020. 

Michael Meier: Der Papst der Enttäuschungen. Warum Franziskus kein Reformer ist, 2024. 
Martin Maier: Mit Papst Franziskus Kirche und Welt erneuern, 2024. 

917 Maier 7. 
918 Ebd. 
919 Ebd. 
920 Ebd. 
921 Ebd. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 217 

1.3.8.2 Die Weltsynode (2021–2024) 
Die Weltsynode 2021–2024922 wurde von Papst Franziskus 2021 einberufen und am 9./10. 
Oktober in Rom eröffnet. Sie sollte das Thema „Für eine synodale Kirche – Gemeinschaft, 
Teilhabe und Sendung“ behandeln und wurde mit der 16. ordentlichen Generalversamm
lung der Bischofssynode der römisch-katholischen Kirche am 27. Oktober 2024 in Rom 
abgeschlossen. 

Ihre Organisation erfolgte im ständigen Generalsekretariat als dauerhaftem Ver
fassungsorgan des Vatikans. Zum Generalsekretär hatte der Papst den maltesischen 
Kardinal Mario Grech und zum Generalrelator den luxemburgischen Kardinal Jean- 
Claude Hollerich SJ ernannt. Für die Organisation war mit Nathalie Becquart eine Frau 
als Unterstaatssekretärin verantwortlich. 

Die Synode wurde als umfänglicher Prozess in drei Phasen gestaltet. Dabei sollten die 
Meinungen in der gesamten Breite der Weltkirche von allen Mitgliedern berücksichtigt 
werden können. In der ersten, der diözesanen Phase von Oktober 2021 bis August 2022 
waren die Gläubigen in den Diözesen eingeladen, ihre Ansichten zu Reformen mitzutei
len. Die Zusammenfassungen dieser innerdiözesanen Rückmeldungen wurden dann als 
diözesane Stellungnahmen an die nationalen Bischofskonferenzen übermittelt. In der 
zweiten, der kontinentalen Phase wurde in sieben kontinentalen Versammlungen (Afrika, 
Ozeanien, Asien, Naher Osten, Europa, Lateinamerika und die Karibik sowie USA und 
Kanada) bis zum März 2023 weiter beraten. In der dritten, der weltkirchlichen Phase folg
te die erste Sitzung der Bischofssynode vom 4. bis 29. Oktober 2023 und schließlich die 
zweite Sitzung vom 2. bis 27. Oktober 2024 in Rom. 

Die Weltsynode war die erste Bischofssynode der römisch-katholischen Kirche, an 
der auch Nicht-Bischöfe gleichberechtigt teilgenommen haben. Neben 275 Bischöfen wa
ren 55 Priester und Ordensleute sowie 45 Laien und Laiinnen stimmberechtigte Mitglie
der. Die Ergebnisse ihrer Beratungen liegen im Schlussdokument vor, das am 26. Oktober 
2024 verlesen und angenommen sowie von Papst Franziskus direkt in Kraft gesetzt und zur 
Veröffentlichung freigegeben wurde. Im Folgenden soll der Inhalt des Dokuments wie
dergegeben werden. 

Das Schlussdokument der Weltsynode besteht aus einer Einleitung und fünf Teilen. In 
Teil I skizziert es unter dem Titel „Vom Heiligen Geist zur Umkehr gerufen“ die theolo
gischen und spirituellen Grundlagen der Synodalität, in Teil II ruft es zur Umkehr in den 
Beziehungen, in Teil III zur Umkehr in den Prozessen und in Teil IV zur Umkehr in den Bin
dungen innerhalb der Kirche auf. In Teil V erläutert es schließlich, inwiefern das gesamte 
Volkes Gottes einer Ausbildung in Synodalität bedarf. 

1.3.8.2.1 Einleitung 
Dem Dokument zufolge steht eine synodale Kirche nicht im Gegensatz zur hierarchischen 
Kirche, auch wenn sie diese wesentlich ergänzt. In einer solchen Kirche sind alle Gläubigen 
am Leben und Arbeiten der Kirche beteiligt, tragen alle Verantwortung, bringt jeder Ein
zelne sein besonderes Charisma ein, hat jeder seine besondere Aufgabe. Nicht nur einige 
Bischöfe und der eine Bischof in Rom, sondern das gesamte Volk Gottes ist handelndes 
Subjekt, Akteur der Kirche. 

922 Kurz: Weltsynode. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Darüber hinaus gehört zu einer synodalen Kirche, dass alle Gläubigen, einschließlich 
der Bischöfe und des Papstes, in einer geistlichen Haltung des Zuhörens miteinander kom
munizieren und umgehen (43).923 Gemeinsam synodal unterwegs sein heißt, gemeinsam 
auf das zu hören, was der Heilige Geist der Kirche jeweils sagen will. 

Mit dieser doppelten synodalen Ausrichtung verstand sich die Weltsynode als Um
setzung des Zweiten Vatikanischen Konzils und Entfaltung seines Potentials, wie aus der 
Einleitung hervorgeht: 

„Der synodale Weg setzt […] in die Praxis um, was das Konzil über die Kirche als Mys

terium und als Volk Gottes gelehrt hat, das durch ständige Bekehrung, die aus dem 
Hören des Evangeliums entsteht, zur Heiligkeit berufen ist. In diesem Sinne stellt der 
synodale Weg einen authentischen weiteren Akt der Rezeption des Konzils dar, wo
durch seine Inspiration vertieft und seine prophetische Kraft für die heutige Welt neu 
belebt wird“ (5). 

Formal ist noch anzumerken, dass sich, wie das schon bei den Texten des Zweiten Va
tikanischen Konzils erwähnt worden ist924, auch im Schlussdokument der Weltsynode 
viele einander widersprechende Aussagen finden. Dahinter steckt ein Prinzip, eine Tak
tik. Mit solchen dilatorischen Kompromissen sollen in offiziellen kirchlichen Dokumenten 
klare inhaltliche Positionierungen vermieden werden. Entscheidungen werden bewusst 
verzögert, aufgeschoben, offengelassen. 

1.3.8.2.2 Das Herz der Synodalität (Vom Heiligen Geist zur Umkehr gerufen) 
Durch die Taufe haben, so wird im ersten Teil ausgeführt (15), alle Gläubigen, und nicht 
nur die Bischöfe, teil an der missionarischen Sendung der Kirche.925 Alle haben in der 
Taufe Christus angezogen926, alle besitzen von daher die gleiche Taufwürde, alle sind da
zu berufen, das Evangelium zu verkünden. Der Empfang des Heiligen Geistes befähigt 
alle Gläubigen, „ein Gespür für die Wahrheit des Evangeliums zu haben“ (22). Aufgrund 
dieses sensus fidei (allgemeinen Glaubenssinns) ist die Kirche gewiss, „dass das heilige 
Volk Gottes in Fragen des Glaubens nicht irren kann. Diese besondere Eigenschaft ma
nifestiert sich, wenn sie [die Gläubigen] in Fragen des Glaubens und der Moral eine all
gemeine Übereinstimmung zeigen (vgl. LG 12)“ (22). 

Wie das Dokument hinzufügt, dürfe ein Konsens der Gläubigen jedoch nicht mit der 
öffentlichen Meinung verwechselt werden. 

Vor dem Hintergrund, dass es alte und beständige kirchlich Praxis war, sich in Syn
oden zu versammeln, bestimmt das Dokument Synodalität folgendermaßen: 

„Synodalität ist das gemeinsame Gehen der Christen mit Christus und auf das Reich 
Gottes zu, in Einheit mit der ganzen Menschheit. Die Synodalität ist auf die Sendung 
ausgerichtet und beinhaltet das Zusammenkommen auf allen Ebenen der Kirche 

923 Die Nummern des Schlussdokuments der Weltsynode werden jeweils in runden Klammern im 
Haupttext angegeben. 

924 Kap. 1.3.4.4. 
925 Mt 28,18f. 
926 Gal 3,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 219 

zum gegenseitigen Zuhören, zum Dialog und zur gemeinschaftlichen Entschei
dungsfindung. […] In einfachen und prägnanten Worten ist die Synodalität ein Weg 
der geistlichen Erneuerung und der Strukturreform, der es der Kirche ermöglicht, 
partizipativer und missionarischer zu sein, damit sie mit jedem Mann und jeder Frau 
gehen und das Licht Christi ausstrahlen kann“ (28). 

Konkret bezeichnet die Synodalität drei verschiedene Aspekte des Lebens der Kirche: 

a) Erstens bezieht sie sich auf „den ureigenen Stil, der das Leben und die Sendung der 
Kirche ausgemacht“ (30a).927 Dementsprechend ist eine synodale Kirche ihrem We
sen nach „als Weggemeinschaft und als Versammlung des Gottesvolkes“ zu verstehen, „das 
vom Herrn Jesus in der Kraft des Heiligen Geistes zusammengerufen wurde, um das 
Evangelium zu verkünden“. 

b) Zweitens sind mit Synodalität jene Strukturen und kirchlichen Prozesse gemeint, in de
nen sich das synodale Wesen der Kirche institutionell ausdrückt. Dazu gehören all die 
Gremien und Räte, die es auf lokaler, regionaler und universaler Ebene gibt oder geben 
sollte (vgl. 30b). 

c) Drittens bezeichnet Synodalität das punktuelle Auftreten von synodalen Ereignissen, 
in denen die Kirche als das gesamte Volk Gottes unter dem Vorsitz der Bischöfe in 
kollegialer und hierarchischer Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom zusammen
gerufen ist, wie das bei lokalen, regionalen und universalen Synoden der Fall ist (vgl. 
30c). 

Da die Bereitschaft, „allen zuzuhören, insbesondere den Armen“, in krassem Gegensatz 
zu einer Welt steht, „in der die Konzentration von Macht dazu neigt, die Armen, die Aus
gegrenzten, die Minderheiten und die Erde, unser gemeinsames Haus, zu missachten“ 
(48), könnte, wie das Dokument am Ende des ersten Teils feststellt, der synodale Stil, 
wenn er von der Kirche in Demut praktiziert wird, „in der heutigen Welt eine propheti
sche Stimme […] sein“ (47). 

1.3.8.2.3 Gemeinsam im gleichen Boot (Die Umkehr in den Beziehungen) 
Was die Umkehr in den Beziehungen im zweiten Teil des Dokuments betrifft, wird zu
nächst an die grundsätzliche Gleichheit zwischen Männern und Frauen trotz ihrer ge
schlechtlichen Verschiedenheit erinnert: Für Christen gibt es „nicht männlich und weib
lich“, denn alle sind „einer in Christus Jesus“.928 In dem Zusammenhang bekennt sich 
die Weltsynode schuldig, der Vision gleicher Würde in Christus immer wieder nicht zu 
entsprechen: 

„Wir geben Zeugnis vom Evangelium, wenn wir versuchen, in Beziehungen zu leben, 
die die gleiche Würde und Gegenseitigkeit von Männern und Frauen respektieren. Das 

927 Die Hervorhebungen in Zitaten durch Kursivschrift stammen bei der Zusammenfassung der Welt

synode im Allgemeinen von den Verfassern dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes Herzgs
ell. 

928 Gal 3,28. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

vielfach zum Ausdruck gebrachte Leid und der Schmerz vieler Frauen aus allen Regio
nen und Kontinenten, sowohl von Laiinnen als auch von Ordensfrauen, während des 
synodalen Prozesses zeigen, wie oft wir dieser Vision nicht gerecht werden“ (52). 

Frauen stoßen weiterhin auf Hindernisse, so das Dokument, „wenn es darum geht, ihre 
Charismen, ihre Berufung und ihre Rolle in allen verschiedenen Bereichen des kirchli
chen Lebens umfassender anzuerkennen. Dies geht zu Lasten des Dienstes an der ge
meinsamen Sendung der Kirche“ (60). Da Frauen die Mehrheit der Kirchgänger darstel
len, oft die ersten Glaubenszeugen in den Familien sind und sich bereits in vielen leiten
den und verantwortlichen Positionen bewähren, fordert die Versammlung der Weltsyn
ode „die vollständige Umsetzung aller Möglichkeiten, die bereits im kanonischen Recht 
in Bezug auf die Rolle der Frau vorgesehen sind“ (60). Was das Kirchenrecht für Frau
en bisher nicht vorsieht, sind freilich sämtliche höheren Leitungsämter in der Kirche, 
insofern diese an die Priesterweihe gebunden sind. Von daher ist der folgende Satz der 
Weltsynode zumindest doppeldeutig; vom Kirchenrecht und von Äußerungen des Paps
tes Franziskus her sind mit den „Führungsrollen“ Leitungsaufgaben gemeint, mit denen 
keine Priesterweihe verbunden ist, so dass Frauen auch in Zukunft von Weihämtern aus
geschlossen sind; vom Heiligen Geist her sind Weiheämter auch für Frauen in Zukunft 
möglich: 

„Es gibt keine Gründe, die Frauen daran hindern sollten, Führungsrollen in der Kirche 
zu übernehmen: Was vom Heiligen Geist kommt, kann nicht aufgehalten werden. Dar
über hinaus bleibt die Frage des Zugangs von Frauen zum diakonischen Amt offen. Die
se Unterscheidung muss weitergehen“ (60). 

Auch wenn Frauen bisher kirchenrechtlich keine geistlichen Ämter in der Kirche über
nehmen können, könnten für sie und allgemein für Laien je nach pastoralem Bedarf Lai
enämter geschaffen werden. Wörtlich schreibt die Synode dazu: 

„Damit ein Charisma als Amt ausgestaltet werden kann, muss die Gemeinschaft einen 
echten pastoralen Bedarf feststellen. Dies sollte von einer Unterscheidung begleitet 
werden, die vom Pfarrer durchgeführt wird, der zusammen mit der Gemeinde ent
scheidet, ob ein neues Amt geschaffen werden muss. Als Ergebnis dieses Prozesses 
trifft die zuständige Autorität eine Entscheidung. Eine synodale Kirche der Sendung 
würde mehr Formen von Laienämtern fördern, d. h. Ämter, die nicht das Sakrament 
der Weihe erfordern, und dies nicht nur im liturgischen Bereich“ (66). 

Wie die Synode später noch einmal bekräftigt, sollte als Reaktion auf die Bedürfnisse der 
lokalen Kontexte in Erwägung gezogen werden, die „Möglichkeiten für die Ausübung von 
Laienämtern zu erweitern und zu verstetigen“ (76). 

Was den Dienst des Bischofs angeht, „wünscht die Synodenversammlung, dass das 
Volk Gottes bei der Wahl der Bischöfe eine größere Stimme hat“ (70), ohne das allerdings 
zu konkretisieren. Was allgemein die geweihten Geistlichen (als Bischöfe, Priester und Dia
kone) betrifft, wird laut Dokument „eine klarere Verteilung von Aufgaben und Verantwort
lichkeiten und eine mutigere Unterscheidung dessen, was eigentlich zum ordinierten 
Amt gehört und was an andere delegiert werden kann und muss, […] eine spirituelle

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 221 

re und pastoral dynamischere Weise der Ausübung des Amtes fördern“ und „dazu bei
tragen, den Klerikalismus zu überwinden, verstanden als Machtausübung zum eigenen 
Vorteil […]“ (74). 

Alles in allem sind laut Synode den Laien, Männern und Frauen, „in einem Geist der 
Zusammenarbeit und differenzierten Mitverantwortung mehr Möglichkeiten zur Betei
ligung zu geben“ (77), was unter anderem konkret bedeutet: 

• „verstärkte Beteiligung von Laien und Laiinnen an kirchlichen Unterscheidungsprozes
sen und in allen Phasen von Entscheidungsprozessen (Ausarbeitung und Fassung von 
Entscheidungen) 

• erweiterter Zugang von Laien und Laiinnen zu verantwortungsvollen Positionen in Diö
zesen und kirchlichen Institutionen, einschließlich Seminaren, Instituten und theo
logischen Fakultäten im Einklang mit den bereits bestehenden Bestimmungen 

• größere Anerkennung und entschiedenere Unterstützung des Lebens und der Charis
men gottgeweihter Männer und Frauen und vermehrter Einsatz in Positionen mit 
kirchlicher Verantwortung“ (77). 

1.3.8.2.4 „Das Netz auswerfen“ (Die Umkehr in den Prozessen) 
Bei der Umkehr in den Prozessen, im dritten Teil des Dokuments, wird auf drei Prakti
ken hingewiesen, die eng miteinander verflochten sind: 1. Die kirchliche Unterscheidung; 2. 
die Sorgfalt bei den Entscheidungsprozessen; und 3. die Verpflichtung zur Rechenschaft (Trans
parenz) und zur Bewertung (Evaluierung) der Entscheidungen. 

Die Unterscheidung der Kirche stellt keine organisatorische Technik dar, „sondern eine 
spirituelle Praxis, die auf einem lebendigen Glauben beruht. Sie erfordert innere Frei
heit, Demut, Gebet, gegenseitiges Vertrauen, Offenheit für Neues und Hingabe an den 
Willen Gottes“ (82). An den Entscheidungsprozessen soll dann das gesamte Volkes Gottes im 
Sinn der differenzierten Mitverantwortung stärker beteiligt werden (vgl. 89). Bereits nach 
geltendem Recht sind die Verantwortlichen in mehreren Fällen verpflichtet, vor einer 
Entscheidung eine Konsultation durchzuführen. 

„Diejenigen mit pastoraler Autorität sind verpflichtet, denjenigen zuzuhören, die an 
der Konsultation teilnehmen, und dürfen nicht so tun, als hätte die Konsultation nicht 
stattgefunden. Daher werden die Verantwortlichen nicht ohne zwingenden Grund, der 
angemessen erklärt werden muss, von den Ergebnissen der Konsultation abweichen, 
die zu einer Einigung führen […]“ (91). 

Auch wenn die Autorität der Bischöfe bei Entscheidungen unumgehbar ist, ist sie nicht 
grenzenlos. 

„In einer synodalen Kirche ist die Autorität des Bischofs, des Bischofskollegiums und 
des Bischofs von Rom in Bezug auf die Entscheidungsfindung unumgehbar, da sie in 
der von Christus geschaffenen hierarchischen Struktur der Kirche begründet ist […]. Ei
ne solche Ausübung von Autorität ist jedoch nicht ohne Grenzen: Sie darf eine Richtung 
nicht ignorieren, die sich durch eine angemessene Unterscheidung innerhalb eines Be

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

ratungsprozesses herausbildet, insbesondere wenn dies durch partizipative Gremien 
geschieht“ (92). 

Schließlich müssen Praktiken der Rechenschaftspflicht und Evaluierung die Entschei
dungsprozesse begleiten und auf sie folgen (vgl. 95). Für ihre Entwicklung sind die Orts
kirchen und ihre Gruppierungen verantwortlich (vgl. 101), wobei partizipative Gremien 
(wie die Diözesansynode, der Priesterrat, der diözesane Pastoralrat oder der Pastoralrat 
in der Pfarrei) einen der vielversprechendsten Bereiche für eine rasche Umsetzung der 
synodalen Leitlinien darstellt, „um schnell spürbare Veränderungen herbeizuführen“ 
(103). Bei der Besetzung dieser Gremien sollte „eine stärkere Beteiligung von Frauen, 
jungen Menschen und Menschen, die in Armut oder am Rande der Gesellschaft leben, 
gefördert werden“ (106). Auch empfiehlt die Weltsynode „die regelmäßige Abhaltung von 
kirchlichen Versammlungen auf allen Ebenen“ (107). 

1.3.8.2.5 Ein reicher Fang (Die Umkehr in den Bindungen) 
Die Umkehr in den Bindungen im vierten Teil des Dokuments betrifft nicht zuletzt die 
Bischofskonferenzen und Kirchenversammlungen sowie den Bischof von Rom. Hier 
geht es um eine heilsame Dezentralisierung (vgl. 129) beziehungsweise um eine stärkere 
Berücksichtigung der verschieden kulturellen Kontexte. Die Synode schlägt vor, „den 
Bereich der lehrmäßigen und disziplinarischen Zuständigkeit der Bischofskonferenzen genau 
festzulegen“ (125). Das kann „die authentische Lehre des einen Glaubens in angemes
sener und an die Kultur angepasster Weise in verschiedenen Kontexten fördern“. Auch 
kann so die Vielfalt der Kulturen „einen angemessenen liturgischen, katechetischen, 
disziplinären, pastoral-theologischen und spirituellen Ausdruck finden“ (125). 

Nach Einschätzung der Weltsynode sind die sieben kontinentalen kirchlichen Versamm
lungen sowohl eine wichtige Neuerung als auch ein Vermächtnis, das es zu bewahren gilt. 
Sie sind ein wirksames Mittel zur Umsetzung der konziliaren Lehre über den Wert „jedes 
soziokulturellen Großraums“ im Streben nach „einer tieferen Anpassung im Gesamtbe
reich des christlichen Lebens“. 

Damit sie besser zur Entwicklung einer synodalen Kirche beitragen können, „wird es 
notwendig sein, den theologischen und kanonischen Status der kirchlichen Versammlungen 
wie auch den der kontinentalen Zusammenschlüsse von Bischofskonferenzen zu klären“ 
(126). 

Garant der Synodalität ist der Bischof von Rom: „Er ist derjenige, der die Kirche zur 
Synodalität einberuft, ihr vorsteht und ihre Ergebnisse bestätigt“ (131). Er hat „dafür zu 
sorgen, dass die synodalen Prozesse auf Einheit und Zeugnis ausgerichtet sind“ (131). Im 
Sinn der von Papst Franziskus und vielen Bischofskonferenzen gewünschten „heilsamen 
Dezentralisierung“ (129; 134) sollte der Papst jedoch den Hirten die Kompetenz überlas
sen, „in Ausübung ,ihres eigenen Lehramts‘ als Hirten die Fragen zu lösen, die sie gut 
kennen und die die Einheit der Lehre, der Disziplin und der Gemeinschaft der Kirche 
nicht berühren“ (134). Um in dieser Richtung weiter voranzukommen, schlägt die Synode 
eine theologische und kirchenrechtliche Studie vor, „deren Aufgabe es wäre, die Angele
genheiten zu bestimmen, die an den Papst (reservatio papalis) und die Angelegenheiten, 
die an die Bischöfe in ihren Kirchen oder Kirchenverbänden gerichtet werden können“ 
(134), also die Zuständigkeitsbereiche von Papst und Bischöfen zu klären. Auch soll die Römi

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 223 

sche Kurie, die nicht zwischen dem Papst und den Bischöfen steht, sondern sich in den 
Dienst beider stellt, eine bessere Zusammenarbeit zwischen den Dikasterien fördern und sie 
„ermutigen, auf die Ortskirchen zu hören“ (135). 

Wie bei dieser Weltsynode werden auch in Zukunft bei (weltweiten) Bischofkonfe
renzen andere Glieder des Volkes Gottes beteiligt sein können, da die Kirche wesentlich 
relational und daher synodal ist (vgl. 136). „Bei der Vertiefung der Identität der Bischofs
synode kommt es darauf an, dass die Beziehung zwischen der Beteiligung aller (des hei
ligen Gottesvolkes), dem Amt einiger (des Bischofskollegiums) und dem Vorsitz eines (des 
Nachfolgers Petri) während des gesamten synodalen Prozesses und in den Versammlun
gen zum Ausdruck kommt und konkret verwirklicht wird“ (136). Bei solchen weltweiten 
Bischofssynoden spielen also die Synodalität des gesamten Volkes Gottes, die bei der Welt
synode 2021–2024 hervorgehoben wurde, die Kollegialität der Bischöfe, die beim II. Va
tikanum (1962–1965) betont wurde, und der Primat des Papstes, der beim I. Vatikanum 
(1869–1870) im Mittelpunkt stand, ineinander. 

1.3.8.2.6 „So sende ich euch“ (Ein Volk von missionarischen Jüngern formen) 
Im letzten, dem fünften Teil weist das Dokument darauf hin, dass die Gläubigen in Syn
odalität ausgebildet und geformt werden sollten. 

„Das heilige Volk Gottes bedarf einer angemessenen Ausbildung, damit es die Freu
de des Evangeliums bezeugen und in der Praxis der Synodalität wachsen kann: vor 
allem in der Freiheit der Söhne und Töchter Gottes in der Nachfolge Jesu Christi, die 
im Gebet betrachtet und in den Armen anerkannt wird. Synodalität impliziert ein tie
fes Bewusstsein für Berufung und Mission, die Quelle einer erneuerten Art und Weise, 
kirchliche Beziehungen zu leben, und eine neue Dynamik der Beteiligung. Dies kann 
nur durch gezielte Ausbildungsprozesse erreicht werden. Die Ausbildung in Synodali
tät und der synodale Stil der Kirche werden den Menschen bewusst machen, dass die 
in der Taufe empfangenen Gaben zum Wohl aller eingesetzt werden müssen: Sie kön
nen nicht versteckt werden oder ungenutzt bleiben“ (141). 

Als Mittel dieser Ausbildung, die „ganzheitlich und kontinuierlich“ sein sollte (143), nennt 
die Synode neben der sonntäglichen Eucharistie (142) und der Katechese, die sich an der 
„Barmherzigkeit“ ausrichten sollte, „ohne den Katechismus der katholischen Kirche als 
Bezugspunkt zu verlieren“ (145), vor allem katholisch geprägte Bildungszentren, etwa ka
tholische Schulen und Universitäten (vgl. 146). Auch soll eine „Kultur des Schutzes“ in al
len kirchlichen Kontexten gefördert werden, „um Gemeinschaften zu immer sichereren 
Orten für Minderjährige und schutzbedürftige Personen zu machen“ (150). Die Ausbil
dung hilft der Kirche, „ein Volk von Jüngern und Missionaren zu sein, die gemeinsam 
unterwegs sind, [d. h.] eine synodale Kirche zu sein“ (155). 

1.3.8.2.7 Fazit 
Wie die Zusammenfassung zeigt, verändert die vom Papst Franziskus initiierte und in
spirierte Weltsynode nicht grundsätzlich die Lehre oder die hierarchische Struktur der 
Kirche. Aber sie schlägt doch Neuerungen vor, die die Kirche langfristig verändern könn
ten. So soll sich das gesamte Volk Gottes als Subjekt und nicht als Objekt der Kirche ver

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

stehen, soll sich jeder Gläubige seiner Mitverantwortung in der Kirche, seiner Sendung 
in der Welt und seines Auftrags, das Evangelium zu verkünden, bewusst werden. Idea
lerweise sind in einer synodalen Kirche alle gemeinsam unterwegs und pflegen das „Ge
spräch im Geist“ miteinander (1; 10; 45). Das Volk, die Bischöfe und der Papst kommu
nizieren auf geistliche Weise miteinander, in dem alle versuchen, sich an Jesus und dem 
Wort Gottes zu orientieren und auf den Heiligen Geist und aufeinander, besonders auf 
die Armen im Volk Gottes, zu hören. 

In einer synodalen Kirche werden Laien, insbesondere Frauen, mehr leitende Po
sitionen übernehmen und nicht nur stärker an kirchlichen Unterscheidungsprozessen, 
sondern auch an kirchlichen Entscheidungsprozessen, das heißt an den Entscheidungen 
selbst beteiligt sein. In einer solchen Kirche werden Bischöfe einschließlich des Paps
tes verpflichtet sein, sich von entsprechenden partizipativen Gremien beraten zu lassen 
und den Rat ernst zu nehmen, für ihre Amtsausübung vor dem Volk Gottes Rechenschaft 
abzulegen und sie evaluieren zu lassen. Eine synodale Kirche wird dezentraler als die 
bisherige sein. In ihr wird im Sinn der Subsidiarität und der kulturellen Pluralität die 
lehrmäßige und disziplinarische Zuständigkeit der Bischöfe gegenüber dem Papst und 
der Bischofskonferenzen gegenüber Rom ausgeweitet sein, werden kontinentale kirchli
che Versammlungen eine wichtige Rolle spielen, werden auf lokaler, regionaler und uni
versaler Ebene regelmäßig (Bischofs-)Synoden unter Beteiligung von Laien beziehungs
weise Nicht-Bischöfen stattfinden. Auch wird eine synodale Kirche ökumenischer sein 
(137–139). In dieser Kirche üben alle die Synodalität ein, lassen sich Gläubige in Synoda
lität ausbilden. 

Zweifelsohne enthält das Schlussdokument der Weltsynode viel Reformpotential. Ob 
und inwieweit sich dieses entfaltet, wird die Zukunft weisen. Ganz im Sinn der Synoda
lität soll nun noch einmal, das Ganze abschließend, möglichst konkret für eine mensch
lichere Umgangsweise in der Kirche plädiert werden. 

Literatur 

Papst Franziskus: XVI. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode. Für eine 
synodale Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe und Sendung. Schlussdokument, 2024. 

1.3.9 Die Krise der Kirche als Abbild der Krise unter den Menschen in heutiger Zeit 

Seit einiger Zeit macht sich – bedingt durch Kapitalismus, Konsumismus929 und Indivi
dualismus, aber auch infolge der Pandemie von 2020 bis 2023 –, besonders in westlichen 
Gesellschaften eine emotionale und menschliche Verarmung bemerkbar, die erhebliche 
Schwierigkeiten in der zwischenmenschlichen Kommunikation und eine starke Verein
samung mit sich bringt. Diese Krise spiegelt sich auch in der Kirche wider. Insbesondere 
Arme spüren sie und leiden unter ihr. Die Kirche lässt sich als ganze und eigentlich nur 

929 Dem „Konsumismus“ zufolge wird persönliches Glück durch den Verbrauch von Wirtschaftsgütern 
erzielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 225 

im Blick auf Jesus von Nazaret, aus dem Blickwinkel der Armen und nicht zuletzt aus 
dem Blickwinkel der Opfer kirchlichen Missbrauchs angemessen beurteilen. Daher sei 
im Folgenden der kirchliche Missbrauch in Erinnerung gerufen (Kap. 1.3.9.1), das Leben 
in der Nachfolge Jesu charakterisiert (Kap. 1.3.9.2), kritisch gefragt, was das für die Kir
che heute bedeuten könnte oder müsste (Kap. 1.9.3.3), und auf das Nachfolgepotential 
der Kirche hingewiesen (Kap. 1.9.3.4). 

1.3.9.1 Der Missbrauch in der römisch-katholischen Kirche 
Aus der mittlerweile zahlreichen deutschsprachigen Literatur zum Missbrauch in der 
Kirche sei nur ein einziges Werk erwähnt: Die schuldigen Hirten. Geschichte des sexuellen 
Missbrauchs in der katholischen Kirche von Thomas Großbölting (1969–2025). Wie kein an
derer hat der zu früh verstorbene Zeithistoriker und Theologe mit seinem Buch ein „Ge
samtbild des Missbrauchsskandals aus historischer Perspektive“ und einen „klugen An
stoß für die Zukunft“ geliefert.930 Daher sollen nachfolgend einige längere Abschnitte 
vor allem aus seiner Einleitung zitiert werden, die er unter der Überschrift: „vom guten 
zum schuldigen Hirten – der tiefe Fall der katholischen Kirche“ mit den Worten beginnt: 

„Dieses Buch handelt von massivem und vielfachem sexuellen Missbrauch gegenüber 
Kindern und Jugendlichen. Viele hunderte Male wurden in der katholischen Kirche in 
Deutschland Kinder, Jugendliche und schutzbefohlene Erwachsene von Priestern, Or
densgeistlichen und anderen geweihten Personen missbraucht. Die Bandbreite dieser 
Taten ist groß und reicht von ,schlüpfrigen Bemerkungen‘ bis hin zur brutalen Verge
waltigung: Die Betroffenen wurden durch Geistliche ausgefragt und in Gespräche über 
ihre Sexualität verwickelt. Ihnen wurden sexuell konnotierte ,Witze‘ erzählt oder por
nographische Bilder gezeigt. Betroffene wurden gegen ihren Willen berührt, umarmt, 
geküsst. Täter onanierten vor ihnen, rieben sich an ihnen, drangen auf verschiedene 
Art und Weise in ihre Körper ein. Neben sexuelle Übergriffe und Vergewaltigungen 
traten nichtsexualisierte körperliche Gewalttaten, aber auch psychische Abhängigkei
ten, in die Betroffene gebracht wurden. Täter befriedigten somit nicht ausschließlich 
ihr sexuelles Verlangen, sondern übten physische, vor allem aber psychische Gewalt 
über diejenigen aus, die sie drangsalierten. Sexuelle Begierde und Machttrieb waren 
und sind untrennbar miteinander verbunden. Die vielfachen Verbrechen fanden in 
Kirchengebäuden, in der Sakristei, im Beichtstuhl, in Privatwohnungen, aber auch in 
Pfarrhäusern, in Jugendheimen, Zeltlagern und an vielen anderen Orten statt, denen 
allen eines gemeinsam ist: dass sie der katholischen Kirche zuzuordnen sind.“931 

Für Großbölting gibt es neben dem Skandal der Missbrauchstaten selbst einen zweiten 
Skandal, der noch viel tiefer in der katholischen Kirche verankert ist. Denn viele dieser 
Verbrechen und Untaten waren bereits vorher in den Bischofssitzen und Generalvika
riaten der Diözesen bekannt. 

„Die amtskirchliche Reaktion darauf folgte einem Muster: Der sexuelle Missbrauch von 
Klerikern an ihren Schutzbefohlenen wurde fortgesetzt und systematisch verschleiert und 

930 So die Umschlags-Rückseite. 
931 Großbölting 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

vertuscht. […] Der Versuch, den Ruf der Institution Kirche ebenso wie das Sakrament der 
Priesterweihe zu schützen, rangierte weit vor den berechtigten Interessen der Betrof
fenen nach Anerkennung ihres Leids, Wiedergutmachung und Gerechtigkeit. Institu
tionen- und Täterschutz waren die dominierenden Handlungsmuster der katholischen 
Hierarchie.“932 

Ein dritter Skandal besteht für Großbölting darin, dass die Institution noch nach über 
zehn Jahren der Aufarbeitung weder einen Zugang zu den Betroffenen noch einen entschie
denen Ansatz gefunden hat, die den Missbrauch begünstigenden Faktoren selbst anzuge
hen. 

Selbstverständlich findet Missbrauch nicht nur in der katholischen Kirche, sondern 
in allen Teilen der Gesellschaft statt, insbesondere im familiären Umfeld.933 Auch hier 
ist die Kirche Abbild der Gesellschaft. Das Skandalöse am Missbrauch der katholischen 
Kirche ist die Fallhöhe – die Tiefe ihres Falls gemessen an ihren eigenen moralischen 
Ansprüchen. 

Neben der biblischen Verwendung des Bildes vom „guten Hirten“ war, so Groß
bölting, „im Bild des Hirten immer schon eine zweite Bedeutungsebene angelegt: die 
Konstruktion eines hierarchischen Abstands zwischen den Hirten [Papst, Bischöfe und 
Priester] und seinen Schafen. Übertragen auf die Beziehung zwischen Klerikern und 
Laien war damit der Anspruch auf Autorität, Führung und Gefolgschaft gesetzt. Für den 
Kontext des Missbrauchs spielt diese Komponente als Machtelement eine besonders 
entscheidende Rolle.“934 

Bei einer Einteilung in drei beziehungsweise vier Tätertypen ist unter den klerikalen 
Missbrauchstätern nur ein kleiner Teil im engen Sinn pädophil und dem „pädophil-fi
xierten“ Typ zuzuordnen.935 Mehr Täter fallen unter den „narzisstisch-soziopathischen“ 
Typ. Persönlichkeiten dieses Typs sind tendenziell nicht pädophil und emotional eher 
unreif. Bei ihnen tritt das Element des narzisstischen Machtmissbrauchs besonders 
deutlich hervor. 

„Es mangelt Angehörigen dieser Gruppe oft an Empathie für die Situation anderer 
Menschen, die sie vor allem als Mittel zum Zweck der Befriedigung eigener Bedürf
nisse betrachten. Täter dieses Typs stellen sich und ihre Machtansprüche in den 
Mittelpunkt ihres Lebens. Missbrauch dient also nicht nur der Befriedigung eige
ner sexueller Bedürfnisse, sondern geht oftmals auch mit einer Degradierung des 
Opfers einher. Bewusst wird hier die Amtsstellung genutzt, um Gelegenheiten für 
Übergriffe zu schaffen und diese im Nachhinein zu vertuschen. Der Zusammenhang 
zum Priesteramt liegt auf der Hand: In einem klerikal-kirchlichen Umfeld, in dem 
Geistliche über hohe Autorität und sehr konkrete geistliche Macht verfügen, ist der 
Priesterberuf ein hoch attraktives Amt für Menschen mit einer narzisstisch-soziopa
thischen Persönlichkeitsstruktur. Vielleicht verstärkt der Zölibat solche Tendenzen 

932 Ebd. 8 (H. d. V.). 
933 Vgl. ebd. 9f. 
934 Ebd. 11. 
935 Ebd. 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 227 

noch einmal, ist der alleinlebende Mann doch nicht auf soziale Rücksichtnahme in 
seinem unmittelbaren Umfeld angewiesen.“936 

Die meisten Täter unter Priestern entsprechen dem „regressiv-unreifen“ Typ. Aufgrund 
einer „defizitären“ persönlichen und sexuellen Entwicklung greifen sie auf Kinder und 
Jugendliche als „Ersatzobjekte“ für reifere Sexualpartnerinnen und -partner zurück. Ihre 
mangelnde Reife und Erfahrung führt dazu, dass sie in Situationen der Überforderung 
regressive und unreife Verhaltensmuster an den Tag legen. 

„Täter dieses Typus sind sexuell unreif, verleugnen oder verdrängen ihre sexuellen Be
dürfnisse. Täterbefragungen in den USA zeigten hinsichtlich dieses Typus vor allem 
die Wesenszüge von Männern, die schon in ihrer Jugend hoch religiös waren, auf die
se Weise ihre sexuellen Empfindungen unterdrückten und diesen Zustand im Priester
seminar und darüber hinaus aufrechterhielten. Aus einem unreflektierten Reinheits
ideal werden die eigenen sexuellen Antriebe und Motivationen abgespalten und ver
drängt. In ihrer Rolle als Priester versuchen sie nun, sexuelle Erfahrungen herbeizufüh
ren und fehlende Erlebnisse zu kompensieren. Genau dieses Verhalten führt zu Miss

brauch […].“937 

Schließlich lässt sich noch ein vierter Typ ausmachen: der „pastoral-manipulative“938. Im 
Unterschied zu „pädophil-fixierten“ Tätern sind Täter dieses Typs an pubertären bis spät
pubertären Jugendlichen und jungen Erwachsens interessiert. Sie verfolgen ihre Interes
sen oft in einer langen Anbahnungsphase, in der sie ihre geistig-geistliche Überlegenheit 
manipulativ zum Zweck der Anbahnung einsetzen. Dabei nutzen sie ihre professionellen 
Möglichkeiten, die sie in ihrer Ausbildung erlernt haben, etwa Praktiken der Seelsorge, 
der Meditation oder des Gebets. 

„Dass vielfach sexuelle Unreife im Mittelpunkt dieser Tätertypologien steht, wurde 
lange Zeit kirchlicherseits nicht als Problem angesehen, sondern im Gegenteil als 
Ideal hervorgehoben: Diese Form des sexuell unreifen Mannes wurde nämlich keines
falls als defizitär und als Problem markiert, sondern im Gegenteil zu einem Idealbild 
des katholischen Priesters stilisiert: Gerade der keusche Mann ohne jegliche sexuelle 
Erfahrung ist derjenige, der aus Sicht der Kirche besonders zum Priesteramt befähigt 
ist.“939 

Als tiefere Ursachen für den Missbrauch in der römisch-katholischen Kirche müssen, 
so lässt sich abschließend feststellen, der Klerikalismus und die traditionelle Sexualmoral 
angesehen werden. 

Die klerikale Stellung des Täters hat aus zwei Gründen eine entscheidende Bedeu
tung für die Missbrauchstaten. Es ist seine Pastoralmacht, „die ihm den Einfluss über 
seine Opfer sichert. Und es war in vielen Fällen die klerikale Solidarität des Bischofs und 

936 Ebd. 
937 Ebd. 124. 
938 Ebd. 126. 
939 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

der Mitglieder der Personalkonferenz mit den ,Brüdern im Nebel‘ […], die dazu führte, 
dass Verbrechen und Vergehen nicht den Staatsanwaltschaften zugeleitet, sondern in
nerklerikal vertuscht wurden.“940 Bereits Papst Franziskus hat im Klerikalismus, sei er 
nun von den Priestern selbst oder von den Laien gefördert, eine kritikwürdige Überhö
hung der Geistlichen gegenüber den Laien gesehen und ihn als „eine Pest in der Kirche“ 
angeprangert.941 In seinem Schreiben „an das Volk Gottes“ am 20. August 2018 hat er 
ihn als „Hochmut“ und „Selbstherrlichkeit“ von Priestern beschrieben und als eine der 
Hauptursachen für den Missbrauch charakterisiert. Für ihn er erzeugt er „eine Spal
tung im Leib der Kirche, die dazu anstiftet und beiträgt, viele der Übel, die wir heute 
beklagen, weiterlaufen zu lassen“942. Auch heißt für ihn „zum Missbrauch Nein zu sagen 
[…] zu jeder Form von Klerikalismus mit Nachdruck Nein zu sagen“943. Wenn er ihm bei 
Klerikern begegne, werde er zum „entschiedenen Kirchengegner“944, stelle er doch eine 
Form von „Selbstbezogenheit“ und „theologischem Narzissmus“ dar und begünstige er 
eine Kirche, die „lebt, damit die einen die anderen beweihräuchern“.945 So ist für Franzis
kus Komfortdenken und die Suche nach weltlichen Sicherheiten mit dem Aposteldienst 
der Bischöfe nicht vereinbar. Bischöfe oder allgemeiner Hirten müssten an der Seite der 
Schwächsten und derer in Gefahr stehen, und nicht daran interessiert sein, ihren guten 
Namen zu schützen. Sie müssen die Nähe zu den Menschen und den „Straßen der Welt“ 
suchen.946 Sehr treffsicher hat Papst Franziskus den Klerikalismus als geistliche Überhö
hung, als Gestus der Unberührbarkeit, der Erhabenheit und der Abwertung der anderen 
markiert. Weder macht die Weihe als solche Kleriker automatisch zu heiligeren Men
schen, noch erhöht eine kultische Reinheit, die auf sexueller Enthaltsamkeit beruht, als 
solche ihre Heiligkeit, ist doch für Heiligkeit einzig und allein die allen gleichermaßen 
mögliche Liebe ausschlaggebend.947 

Für den Historiker Großbölting geht der Klerikalismus über die persönliche Fehlhal
tung Einzelner hinaus, insofern er bis heute zum Kernkonzept der priesterlich-katholi
schen Pastoral gehört. 

„Darin werden zwei Akteursrollen definiert: die des sich vollständig öffnenden Gläubi
gen und die des sich in seiner Aufgabe verzehrenden, den Gläubigen leitenden Geistli
chen. Während der eine jeglicher persönlichen Autonomie beraubt ist, wird der andere 
daraus resultierend in seiner Position signifikant erhöht.“948 

940 Ebd. 177. 
941 Pressekonferenz am 13. Mai 2017. 
942 Schreiben vom 20. August 2018 „an das Volk Gottes“. 
943 Ebd. 
944 Am 31. Dezember 2013 veröffentlichtes Interview mit Eugenio Scalfari. 
945 Ansprache vor dem Kardinalskollegium in Rom im März 2013. 
946 Papst warnt neue Bischöfe vor Klerikalismus, katholisch.de, 08.09.2018. 

Online: https://www.katholisch.de/artikel/18853-papst-warnt-neue-bischoefe-vor-klerikalismus 
(Stand: 21. 03. 2025). 

947 Vgl. 1 Petr 2,5. Siehe auch Kap. 1.1.2.3; 1.3.1.2; 1.3.4.1; 1.3.4.4. 
948 Großbölting 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.katholisch.de/artikel/18853-papst-warnt-neue-bischoefe-vor-klerikalismus
https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.katholisch.de/artikel/18853-papst-warnt-neue-bischoefe-vor-klerikalismus


1. Die Kirche 229 

Auch die Praxis des Vertuschens und der Priorisierung von Täterfürsorge erklärt Groß
bölting mit dem Klerikalismus. „Wenn in Personalkonferenzen und damit im inner circle 
der Bistumsleitung in katholisch verdruckster Weise die Rede auf sexuellen Missbrauch 
von Minderjährigen kam, dann sah er sich verpflichtet, diesem Kleriker und Mitbruder 
einen Weg zu eröffnen, weiter Priester zu sein.“949 Im Zweifel war dabei laut Großböl
ting nicht Mitleid mit dem Mitbruder, sondern die Aufrechterhaltung des Sakraments 
der Priesterweihe ausschlaggebend. 

„Reflektiert man diese Zusammenhänge […] vor dem Hintergrund einer freiheitlich- 
demokratischen Grund- und Rechtsordnung […] werden die Umrisse einer religiös be
gründeten Sonderwelt deutlich. […] Wer hierüber nachdenkt, stößt rasch auf Macht- 
und Herrschaftsstrukturen der Vormoderne, oder moderne Parallelgesellschaften, wie 
sie vor allem in Clan- und anderen informellen Strukturen existieren.“950 

Der Pflichtzölibat der Kleriker hat nach Einschätzung des Historikers zwar wenig direk
ten Bezug zum Missbrauch, doch bleibt zu vermuten, „dass der Priesterberuf Männer 
anzieht, die Fragen und Unsicherheiten in ihrer psychosozialen Entwicklung auswei
chen wollen. Sie schlüpfen stattdessen in eine soziale Rolle, die asexuell gedacht wird 
und mit viel Sozialprestige ausgestattet ist, ohne aber selbst einen reflektierten Umgang 
mit ihrer Sexualität zu finden.“951 

Damit ist schon die Brücke zur zweiten tieferliegenden Ursache kirchlichen Miss
brauchs geschlagen. Nicht nur struktureller Klerikalismus, auch die kirchliche Sexual
moral begünstigt den Missbrauch. Großbölting zufolge geschieht sexueller Missbrauch 
in der katholischen Kirche „auf dem Nährboden eines höchst problematischen, vielleicht 
sogar toxischen Umgangs mit Sexualität und Sexualmoral in der katholischen Kirche. 
Zwischen den lehramtlich verkündeten Maximen und den gelebten Praktiken vieler, na
hezu aller, klafft ein tiefer Graben.“952 So gesehen besteht ein Schisma zwischen Hierar
chie und Kirchenvolk. Wie kein anderes innerkirchliches Dokument steht für diese Spal
tung die Enzyklika Humanae Vitae aus dem Jahr 1968, in der Papst Paul VI. alle Sexualprak
tiken, mit denen die Befruchtung einer Eizelle gezielt unterbunden wurde, und damit 
alle „künstlichen“ Verhütungsmittel, wie die Antibabypille und Kondome, verbot. Dem 
Verbot hatten die Gläubigen ohne jeden Widerspruch unbedingten Gehorsam zu leis
ten, nicht nur wegen der sachlichen Begründung in der Enzyklika selbst, sondern wegen 
der Lehrautorität des Papstes, die sich auf den besonderen Beistand des Heiligen Geistes 
und der göttlichen Legitimation des Würdenträgers stützen konnte. Die sich damit ver
festigende repressive Sexualmoral, die Betonung der kirchlichen Autorität und die un
eingeschränkte Gehorsamsforderung waren laut Großbölting zwar nicht unmittelbare 
Ursachen für den Missbrauch von Klerikern an Minderjährigen und Schutzbefohlenen. 

„Aber diese Faktoren trugen und begünstigten die Vergehen und Verbrechen und in 
besonderem Maße deren Vertuschung. Als Ermöglichungsbedingungen bieten sie den 

949 Ebd. 194. 
950 Ebd. 194f. 
951 Ebd. 194. 
952 Ebd. 195. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

katholischen Kontext sexuellen Missbrauchs. Umgekehrt und ins Praktische gewen
det bedeutet diese Diagnose, dass die Kirche in der Aufarbeitung der Missbrauchskrise 
vielmehr wird tun müssen, als realitätsnähere Normen, eine verstärkte Überwachung 
und eine Präventionsarbeit im engen Sinne zu erlassen. So wichtig all das ist: Die ka
tholische Kirche muss vielmehr über ihr Selbst- und Amtsverständnis, über die damit 
verbundene Pastoralmacht und vor allem darüber nachdenken, wie sie einen men

schen- und damit wohl auch gottesfreundlichen Zu- und Umgang mit menschlicher 
Sexualität ermöglichen kann.“953 

Diese allgemeinen Feststellungen mögen hier genügen, um für den sexuellen Miss
brauch, den Machtmissbrauch und den geistlichen Missbrauch in der Kirche zu sen
sibilisieren. Missbrauch geschieht nicht nur dort, wo strafrechtlich relevante Taten 
begangen werden. Er beginnt im Kleinen, im Unscheinbaren, im Alltäglichen. 

Vor diesem Hintergrund wird zum Abschluss des systematisch-theologischen Teils 
noch einmal auf konkretere Weise für einen menschlicheren Umgang miteinander in der 
Kirche plädiert, wie das auch Papst Franziskus immer wieder gewünscht und gefordert 
hat. 

Literatur 

Thomas Großbölting: Die schuldigen Hirten. Geschichte des sexuellen Missbrauchs in der ka
tholischen Kirche, 2022. 

1.3.9.2 Leben in der Nachfolge Jesu 
Jesus Christus ist im Christentum das Vorbild schlechthin – nicht nur für den einzelnen 
Christen, sondern für die Kirche als ganze. Nach Überzeugung der größten christlichen 
Konfessionen ist Gott selber in Jesus von Nazaret Mensch geworden. Gemäß dem Konzil 
von Chalcedon (451) ist Christus wahrer Gott und wahrer Mensch zugleich, unvermischt 
und ungetrennt. Dies wird als ein entscheidendes Dogma gegenüber anderen Religio
nen, die in den drei göttlichen Personen (Vater, Sohn und Heiligem Geist) einen Polythe
ismus sehen, verteidigt. Christen verstehen sich in der Nachfolge Jesu. 

Die Evangelien oder zumindest die Synoptiker Markus, Matthäus und Lukas sind 
diejenigen Quellen, aus denen heute Menschen noch am ehesten Rückschlüsse auf die 
Person des Jesus von Nazaret ziehen können, der historisch zu einer ungefähren Zeit an 
einem ungefähren Ort gelebt hat.954 Seine historisch nachweisbare Existenz ist für die 
Menschen wichtig, die ihn mit seiner Lebensweise für so bedeutsam halten, dass sie ihm 
diese nachtun wollen. Jedoch beabsichtigten die Autoren und Redakteure der Evangeli
en nicht, eine Biografie Jesu in dem Stil zu schreiben, wie es sie heute gibt. Der Jesus der 
Evangelien ist in erster Linie der Jesus des Glaubens. Auf ihn gründet sich der christliche 
Glaube und die christliche Religion. Dementsprechend darf es selbstverständlich eine 

953 Ebd. 207. 
954 Siehe Bd. 2, Kap. 2.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 231 

Vermischung von historischen Begebenheiten mit Legenden, wie zum Beispiel Wunder
erzählungen, geben. Sie lösen in den Hörern und Lesern der Evangelien einen emotiona
len Bezug zu der Person ihres Glaubens, ihrer Hoffnungen und ihrer Ideale aus und diese 
Emotionalität motiviert sie. Innerhalb der Evangelien gibt es Unvereinbarkeiten bezüg
lich historischer Tatsachen, wie es auch Widersprüche von Aussagen in den Evangelien 
zu Tatsachen gibt, die durch nicht-christliche historische Quellen belegt sind. Die Un
vereinbarkeiten fangen nicht erst mit den Wundererzählungen an, sondern sind schon 
an widersprüchlichen Zeit- und Ortsangaben erkennbar. In den letzten zwei Jahrhun
derten versuchten Bibelwissenschaftler und Theologen, das nach Ostern entstandene 
Legendenhafte von den historischen Tatsachen mit wissenschaftlichen Methoden (wie 
Sprach- und Textanalyse, aber auch Redaktions-, Form- und Traditionskritik) zu un
terscheiden. Sie brachten erstaunliche Hilfen zum besseren Verständnis zutage, auch 
wenn sich manche Fragen selbstverständlich nie eindeutig klären lassen. Trotz gesicher
ten Wissens bleibt grundsätzlich ein großer Raum für die persönliche und/oder offizielle 
Deutung. Den Interpretationen liegen wiederum häufig Motive zugrunde, die sich vom 
Ursprung entfernen, mit den zeitlichen Gegebenheiten mitverändern und sehr komplex 
ausdifferenzieren können. Kleinigkeiten können beispielsweise plötzlich eine sehr ho
he Bedeutung erhalten, wenn sie der Abgrenzung von Gruppen dienen. Basics können 
in den Hintergrund treten oder sogar in Vergessenheit geraten, wenn sie machtpoli
tisch im Wege stehen. Die etwa 2000 Jahre alte christliche Geschichte nach Jesu Existenz 
zeugt von unzähligen unterschiedlichen christlichen Gruppierungen, von denen manche 
verfolgt und ausgelöscht wurden, sich andere abspalteten und erhielten, weitere trotz 
unterschiedlicher Schwerpunkte in der katholischen Kirche integriert blieben und sich 
manche immer noch neu herausbilden. 

In den legendenhaften Erzählungen aus dem Leben Jesu kommen Jesus von Geburt 
an Besonderheiten zu, die seine Einzigartigkeit und Gottessohnschaft begründen sollen. 
So wird unter anderem erzählt, dass er von einer Jungfrau geboren wurde. Seine Geburt 
verkünden Engel, ein verheißungsvoller Stern taucht am Himmel auf, die Seherin Hanna 
prophezeit den Eltern, dass ihr Sohn der Erlöser Jerusalems sein werde, und vieles mehr. 

In der Überlieferung wird auch einstimmig Jesu niedere Herkunft wiedergegeben. 
Jesus ist nicht der erwartete Messias im Sinne eines Prinzen von hoher Geburt, der mit 
weltlichen Machtinsignien ausgestattet ist. Sein Vater ist Zimmermann und seine Ge
burt findet in einem Stall statt. Sein ganzes Leben ist von äußerer Bescheidenheit ge
prägt und dies vermittelt er auch seinen Jüngern. Darüber hinaus wagt er, diejenigen 
scharf zu kritisieren, die in der damaligen Gesellschaft Macht hatten: Schriftgelehrte wie 
auch Menschen, die auf öffentliches Ansehen oder materiellen Reichtum fixiert waren. 
Für ihn waren alle Menschen dem Wesen nach gleichrangig: diejenigen, die politische 
oder religiöse Macht besaßen genauso wie diejenigen, die keine vollwertigen Mitglie
der der damaligen Gesellschaft waren, etwa Kranke, öffentlich bekannte Sünder, Frau
en, Kinder, Alte, Sklaven und andere mehr. Ihnen, die von der Gesellschaft wie selbstver
ständlich ausgeschlossen wurden, kam Jesu besondere Achtung und Liebe zu. Sie hatten, 
seiner Haltung zufolge, eine größere Nähe zu Gott, da ihnen eben nicht Äußerlichkeiten, 
wie Reputation oder Reichtum, die geschützt werden mussten, den Weg zu Gott verstell
ten. Das Reich Gottes, das Jesus verkündete, drehte die menschlichen Verhältnisse um: 
Die ersten sollten dann die letzten sein und die letzten die ersten. Die Verhältnisse soll

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

ten somit ausgeglichen werden und die Gleichheit aller Menschen untereinander sollte 
real, nah und greifbar sein. 

Für die Nachfolge Jesu, in der sich die Gläubigen der katholischen Kirche sehen, be
deutet das auch heute eine Lebensführung in Bescheidenheit und Demut. Ziel im Le
ben ist nicht äußerer, sondern innerer Reichtum, wie er in zahlreichen Gleichnissen Je
su beschrieben ist: Werte wie Milde, Geduld, Mäßigung, Wohlwollen, Barmherzigkeit, 
Gerechtigkeit, Vergebungsbereitschaft, Gewaltlosigkeit, Einsatz für den Nächsten, Be
reitschaft zu teilen und andere mehr. Diese sind alle zusammengefasst im Gebot der 
Gottes-, Nächsten-, und Selbstliebe. Ein Leben gemäß dieser Einstellung führt zu einer 
wahren und wertvollen Gemeinschaft mit allen Menschen, die unabhängig von äußeren 
Bedingungen mit dem, was sie persönlich einbringen, gleich wertzuschätzen sind. 

In den Jahren nach dem Tod Jesu und bis heute suchen diejenigen, die sich in seiner 
Nachfolge verstehen, nach Wegen, seine Lebensweise und seine Lebenswerte in die je
weiligen zeitlichen Bedingungen hinein umzusetzen. Es ergaben sich zahlreiche Wege, 
auf denen dies versucht wurde: angefangen mit den ersten christlichen Gemeinschaften, 
die noch unter der Verfolgung der römischen Regierung litten, über die große Verände
rung, als das Christentum Staatsreligion wurde, die konsequente erste Umkehr der Wüs
tenväter und -mütter zum Ursprung, die verschiedenen Ordensgemeinschaften, einzel
ne Heilige, bis hin zu kirchlichen Leitungspersonen und Laien in ihrer jeweiligen Kultur. 
All das waren Versuche gläubiger Christen, das, was ihnen Jesus bedeutete, jeweils in ih
rer Situation zu leben und zu praktizieren. 

Das äußere Leben Jesu war vergleichsweise ein Scheitern: Sein Leben endete mit der 
damals schlimmsten Todesstrafe, der Hinrichtung am Kreuz, der Verrat, Hohn, Demü
tigungen und Folterungen vorausgingen. Die Botschaft der Auf-er-stehung nach seinem 
Tod ist jedoch: Die Gewalt, worunter Menschen in ihrem Leben leiden, hat nicht das letz
te Wort. Sie wird als begrenzt und unbedeutend angesehen im Vergleich zum Eigentli
chen: der Liebensfähigkeit in der konkreten Lebenspraxis. Die christliche Botschaft lau
tet also, dass Ungerechtigkeit und Leid nicht das letzte Wort haben, sondern sich die 
Menschen letztlich darüber erheben und aufstehen vom menschengemachten Elend. 

Mal hat diese Botschaft einen Hang zur Vertröstung auf das Jenseits. Mal gibt sie 
denjenigen Menschen, die in ihrem Leben Unrecht erfahren, Mut und Lebenskraft. Weil 
Jesus so viel Unrecht erlitten und selbst so sehr gelitten hat, dürfen sich alle Unrecht Er
leidenden und Leidenden von ihm verstanden wissen und ihm nahefühlen. Unrecht und 
Leid kann schon damit beginnen, zufällig in unsichere oder elende Lebensumstände hin
eingeboren zu sein. Wer Unrecht erleidet oder erlitten hat, muss zudem meist weitere 
Folgen des Unrechts erleben. Unrecht und Leid kann im Leben eines Menschen aus allem 
Möglichen hervorgehen, auch aus einer Entscheidung, deren tatsächliche Konsequen
zen zuvor nicht absehbar waren. Erleiden Menschen ständig Unrecht, belastet das nicht 
nur sie selbst, sondern auch andere, etwa Familienangehörige oder ihnen Nahestehen
de. Sie sind dann mitbetroffen. Manche Menschen haben die irrige Vorstellung, Men
schen würden ihr eigenes Leid bewusst wählen oder sogar planen und sich dann darin 
einrichten. Aber selbst falls dies in Einzelfällen so wäre, träfe darauf der Begriff „Leid“ 
dann nicht mehr zu. Denn jedwedes Leid ist ein Zustand, den der Leidende verändern 
oder beenden will, um besser zu leben. Je nach Lebenssituation und Möglichkeiten ist 
dieser Drang nach Veränderung mehr oder weniger aussichtsreich. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 233 

Was Unrecht und Leid in all seinen Formen betrifft, ergänzt das Christentum an
dere Religionen mit ihrem Bild von einer Ursprungsfigur, die Armut, Ungerechtigkeit, 
Schmerzen, Ablehnung, Bedrohung, Verfolgung und Verrat selbst erfahren und darunter 
gelitten hat und daran verstorben ist, aber auf höherer Ebene erlöst wurde. Mehr als jeder 
andere bewahrte sich Jesus in all dem bis zuletzt seine außergewöhnliche Liebesfähig
keit, seine Versöhnungsbereitschaft, seine Aufrichtigkeit. In vielen Lebenssituationen 
schöpfen daher gerade Menschen und Gemeinschaften in ausweglosen Lagen aus den 
Evangelien neue Hoffnung und Kraft. Vielfach werden Jesus, Maria und die christlichen 
Märtyrer als Vorbilder in ihrer Leidensbereitschaft, ihrer Ausdauer, ihrem Lebensopfer 
hingestellt. Aber zieht Jesus Menschen nicht viel stärker durch seine Liebesfähigkeit, sei
ne Versöhnungsbereitschaft und sein Mitgefühl mit anderen Menschen an, wie er sie 
selbst auf seinem Leidensweg und am Kreuz noch gezeigt hat?955 Ist Liebe kein stärkeres 
Motiv als der Tod? Wer Jesus nachfolgen will, sollte die Liebe und wahres Leben suchen. 
Unrecht, Leid und Tod stellen sich ohnehin ein. 

Wer Jesus nachfolgen will, muss auch dem wahren Reichtum, nicht dem falschen 
nachjagen. Im Bild des Kamels, welches eher durch das Nadelöhr kommt als ein Reicher 
in den Himmel956, wird die Umkehr(ung) von reich und arm deutlich wie an kaum einer 
anderen Stelle. Der reiche Mann, der Jesus aufsucht und ihn zum Bild vom Kamel veran
lasst, ist betrübt und geht traurig von Jesus weg, weil ihn sein Vermögen daran hindert, 
ihm nachzufolgen.957 Die eigentlich Benachteiligten sind diejenigen, deren äußeres Le
ben so privilegiert ist, dass ihr Leid in der Angst vor Veränderung besteht. Sie müssen ihr 
Ansehen, ihren Einfluss, ihren Reichtum und so weiter halten oder vermehren, um sich 
selbst zu bewahren. Dazu bedarf es persönlicher Eigenschaften wie Gier, Misstrauen, 
Vetternwirtschaft, Machtmissbrauch, Einschüchterung, Kontrolle, Geiz – gegenteilig zu 
den Werten Jesu. Dieser Reichtum führt zur eigentlichen, bedeutenderen emotionalen Ar
mut und zur eigenen Isolation von der Gemeinschaft. Materieller Reichtum ist als solcher 
nur hierarchisch angeordnet: Er nährt sich vom Übertreffen und Übertrumpfen anderer, 
weniger Reicher. Emotionaler Reichtum hingegen liegt im Miteinander vieler auf Augen
höhe. Jeder Mensch bereichert in seiner Einzigartigkeit. Die Vermehrung geschieht hier 
durch ein Teilen der Freude mit anderen Menschen. Geteilte Freude ist doppelte Freude, 
geteiltes Leid ist halbes Leid. Kein Reichtum materieller Art folgt dieser Logik. Reichtum 
in Verbindung mit Geiz und Angst macht einsam und starr. Freude, wenn es sie hier gibt, 
ist nur ein kurzer Funke. Während wahrer Reichtum verbindet, trennt falscher. 

Die Versuchung materiell reicher Menschen besteht auf der einen Seite in der Em
pathielosigkeit, dem „abgeschalteten“ Einfühlungsvermögen für die Nächsten, und auf 
der anderen Seite in der Unersättlichkeit in Bezug auf Ansehen und weltlichen Einfluss 
sowie in der Angst vor ihrer Verminderung. Dieses oft ins Irrationale gehende Kontroll- 
Bestreben verstellt Menschen den Blick und leitet sie in die Irre. Das intensive und ziel
geleitete Streben nach „mehr“ lenkt von der Ungerechtigkeit der ungleichen Verteilung 
ab und hält beschäftigt. Das Leid anderer nachzuempfinden, kann das eigene Leben und 
Sein infrage stellen und so zur Bedrohung werden. Da hilft es, wenn sich alle gesättigten 

955 Lk 23,27–31; Lk 23,34; Lk 23,43; Joh 26f. 
956 Mk 10,25. 
957 Mk 10,22. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Sinne gegenüber dem anderen, dem Mitmenschen, versperren. Mitgefühl und Selbst
bereicherung können nicht zugleich Motivation einer Person sein. Gleichzeitig mit der 
materiellen Bereicherung scheint der eigene Tod und mit ihm die Endgültigkeit der eige
nen Lebensentscheidung fern.958 Liebe und echte Anteilnahme am Leben der Nächsten 
wird, wenn überhaupt, aufgeschoben und damit auch die Umkehr im eigenen Leben.959 

In Jesu Worten der Naherwartung des Reiches Gottes schwingt diese Ermahnung 
mit. Deutlicher als mit seinen Worten und auch seinem Leben mahnen konnte er nicht. 
Darauf zu hören und sich danach auszurichten, liegt in der Freiheit des Einzelnen. Die 
Enttäuschung, die dem gescheiterten Jesus mancherorts entgegengebracht wurde und 
wird, liegt vielleicht auch darin begründet, dass er die Menschen zum Guten „nur“ mahn
te und nicht vielmehr „zwang“. Letzteres wäre aber mit seiner Auffassung einer Liebe, die 
den Menschen frei lässt, nicht vereinbar gewesen. 

Wie wenig man aus den Evangelien über den historischen Jesus auch aussagen kann 
und wie groß der Interpretationsspielraum auch sein mag, so ist doch eines sicher: 
Die Botschaft Jesu lautet nicht, dass die angesehenen, reichen und einflussreichen 
Menschen ihren Reichtum und ihr Ansehen vermehren sollen, während die Armen und 
Kranken noch mehr gedemütigt werden sollen. Vielmehr solidarisiert sich Jesus mit 
den Ausgestoßenen und Gedemütigten, während er Menschen, die sich in stabilen 
Lebenssituationen wähnen, hinterfragt. An keiner Stelle der Evangelien demütigt Jesus 
diejenigen, die schon am Boden sind, in der Annahme, sie dadurch motivieren zu kön
nen, sich vom Boden zu erheben. Stattdessen reagiert er grundsätzlich mit Mitgefühl 
und Wertschätzung auf sie. Daraus lässt sich entnehmen, dass die Solidarität mit den 
Geringen einen christlichen Wert darstellt, der richtungsweisend für die Nachfolge Jesu 
ist. Nächstenliebe ist diese Solidarität. Reichtum im christlichen Sinn ist somit nicht 
äußerlich und materiell, wie es von Vertretern des Wohlstandsevangeliums gepredigt 
wird, sondern zeichnet sich durch inneren Reichtum an Liebesfähigkeit, Mitgefühl, 
Toleranz und anderem mehr aus. Dementsprechend meint auch Verzicht nicht nur 
Verzicht auf Konsumgüter. Verzicht bedeutet auch ein Sich-zurück-nehmen vor dem 
anderen, indem man nicht das letzte Wort haben oder recht behalten muss und demütig 
auch um seine eigenen Mängel weiß, nicht nur um die der anderen. 

1.3.9.3 Die Kirche in der Nachfolge Jesu 
Was bedeutet das für die Kirche? Solange man Kirche nicht als ein Bauwerk oder ein 
behördliches System definiert, sondern als Gemeinschaft aller Christen, muss diese Ge
meinschaft vor allem von solidarischer Nächstenliebe geprägt sein. Der in den Evangeli
en beschriebene Jesus hat niemanden aus seiner Gemeinschaft ausgeschlossen oder Auf
nahmekriterien für sie genannt. Daher kann man heutige Formen exkludierenden oder 
klassistischen, das heißt ausschließenden oder in soziale Klassen einteilendes Verhalten 

958 Vgl. Lk 12,20. 
959 Dies wird zum Beispiel im Ritual des verpflichteten Schenkens deutlich: Menschen, die viel ha

ben, antworten auf die Frage nach ihren Wünschen meist ratlos oder ablehnend. Menschen, die 
etwas brauchen, werden hingegen selten persönlich nach ihren Bedürfnissen gefragt – die Men

schen, die vermeintlich alles haben und wissen, wissen auch das viel besser. Im Nicht-Nachfragen 
ersparen sie sich zudem den Kontakt mit anderen – und damit den Kontakt mit sich. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 235 

auch nicht mit christlicher Nächstenliebe verwechseln. Die Kirche als Gemeinschaft in 
der Nachfolge Jesu zielt nicht auf materiellen Reichtum, Privilegien, Ansehen und andere 
Äußerlichkeiten. Sie ist nicht beherrscht von Machtspielen, Vetternwirtschaft und Gefäl
ligkeiten. Sie diskriminiert niemanden und schließt niemanden aus, denn niemand be
droht den eigenen Reichtum, sondern bereichert als er selbst. Sie teilt nicht ein in Men
schen erster, zweiter, oder dritter Klasse. Ihr Weg zur Demut führt nicht über Demüti
gungen anderer. Nachfolge Jesu und Umkehr in der Kirche beginnt damit, jede Diskri
minierung und die Ausrichtung auf äußeren Reichtum, Ansehen und Macht zu beenden! 

Jedoch ist das ein sehr hoher Anspruch. Zum einen war und ist die Kirche als In
stitution samt ihren kirchlichen Würdenträgern960 in vielen Teilen der Erde materiell 
reich und profitierte die meiste Zeit von ihrem hohen Ansehen, auch vielfach durch ih
re Verbindung zu Regierungskreisen einschließlich deren Interessen. Zum anderen be
steht die Kirche als Volk Gottes aus Menschen. Menschen sind endliche, mangelhafte, 
fehlbare Lebewesen. Daher kann die aus Menschen bestehende Kirche niemals das Ideal 
ihrer christlichen Werte ganz erreichen. Das heißt aber nicht, dass sie deswegen gera
de ins Gegenteil verfallen darf, indem sie nur diejenigen unterstützt oder bevorzugt, die 
ihr gegenüber wohlgesonnen und loyal sind, während sie Andersdenkenden das Leben 
schwer macht oder ihnen gegenüber gleichgültig ist. Das ideale Ziel ist, wie ein Stern, 
Orientierungspunkt der Kirche und der Menschen darin, und die Demut setzt ein mit 
der Erkenntnis, diesem Ideal niemals gerecht werden zu können, aber sich dennoch ste
tig darum bemühen zu müssen. Das setzt die ehrliche Bereitschaft zur Reflexion beim 
Einzelnen und bei allen gemeinsam voraus, im Bemühen um Umkehr und Veränderung. 

Aus diesem Grund müssen die kirchlichen Würdenträger mit den Menschen, de
ren Bedürfnisse sich mit den Zeiten ändern, mitgehen. Der Gott des Alten Testaments 
ist ein Gott, der das Volk Israel durch die Geschichte begleitet. Diesem geschichtlichen 
Gottesbild entspricht auch das christliche. Das bedeutet: Wie sich die Menschen in der 
Geschichte entwickeln und verändern, entwickelt und verändert sich die kirchliche Ge
meinschaft mit ihnen. Neuregelungen in Anpassung an die zeitlichen und lokalen Le
bensumstände sind daher Voraussetzung für eine Kirche samt ihrer Lehre und ihren Ver
tretern, die die Menschen ernst nimmt, wie Jesus es tat. Im Laufe der Zeit hat es in der 
Kirche schon etliche Neuregelungen gegeben: der Zölibat wurde erst im Jahr 1139 ver
bindlich, die Anzahl der Sakramente veränderte sich mehrmals, es kommen auch heute 
nach einer ausführlichen Prüfung immer wieder neue Heilige und neue Wallfahrtsorte 
hinzu, 2021 wurde das kirchliche Strafrecht im CIC für den Bereich des Missbrauchs so
wohl verschärft als auch erweitert und vieles mehr. Eine Kirche des Stillstands oder sogar 

960 Im Folgenden sind unter dem Begriff „kirchliche Würdenträger“ alle Gläubigen zusammenge

fasst, die von den kirchlichen Strukturen profitieren und darum das gemeinsame Interesse haben, 
dass diese Strukturen erhalten bleiben. Darunter fallen Kleriker, geweihte Ordensleute, aber auch 
wohlhabende und angesehene Laien, mit denen sich Kleriker schmücken und durch die sie wieder
um wachsenden Einfluss in noch unerschlossenen Feldern ausüben können. Die kirchlichen Wür

denträger eint also ein unausgesprochenes, aber festes Bündnis zum ersten von Macht, Ansehen, 
Einfluss, Kontrolle und materiellen Gütern, zum zweiten von gegenseitiger unbedingter Loyalität 
und zum dritten von Vetternwirtschaft, gegenseitigem Schutz und Unterstützung. Die Vergangen
heit hat vielfach gezeigt, dass dieses innerkirchliche Bündnis stärker als die weltliche Justiz ist und 
das Ansehen kirchlicher Würdenträger sogar bis in die Familien hinein nicht hinterfragt wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Rückschritts verfehlt ihre Aufgabe, für die Menschen da zu sein, mit ihnen mitzugehen 
und sie zu unterstützen. Weltlichen Fortschritt wird es mit oder ohne kirchliche Erlaub
nis geben. Kirchenvertreter können Menschen in der sich verändernden Zeit begleiten 
oder sich selbst isolieren und gegenüber anderen verschließen. Im zweiten Fall leben sie 
als eine von vielen Gruppierungen neben den Menschen her. Nachfolge Jesu und Umkehr 
in der Kirche schließt die Bereitschaft zur Veränderung ein! 

Wenn sich kirchliche Würdenträger in ihrer Institution gemeinsam, bewusst und öf
fentlich gegen jegliche Veränderung ihrer Lehre, ihrer Gesetze, ihrer Liturgie oder ihrer 
Ausbildungsstätten aussprechen, gäbe es im Grunde wenig dagegen einzuwenden. Denn 
den Gläubigen wäre dies dann klar und sie könnten sich entscheiden, in einer solchen 
Kirche zu bleiben oder sich von ihr zu lösen. Problematisch wird es, wenn Kirchenver
treter Veränderungen in der Gesellschaft und unter den Menschen bemerken und Neu
regelungen in Aussicht stellen – diese „Neuerungen“ aber eine Bekräftigung der alten 
Denk- und Lebensweise sind, wie es unter dem Pontifikat von Papst Franziskus häufig 
vorkam.961 Hier hatte der Papst zu Gesprächen, Gutachten und Versammlungen aufge
rufen, in die viele Menschen sehr viel Zeit und Energie investiert haben. Ihr Ergebnisse 
waren eindeutig. Wirkliche Entscheidungen wurden daraufhin jedoch nicht getroffen, 
sondern offengelassen. Papst Franziskus, der als Papst die Lehre hätte ändern und nicht 
nur einen neuen Stil, sondern einen ganz anderen Kurs hätte einschlagen können, wich 
Entscheidungen aus oder antwortete mehrdeutig, ließ die Veränderung im Ungefähren 
oder verschob sie auf unbestimmte Zeit. Man kann hier gut mit anderen Ausschüssen, 
Gremien und Regierungen Vergleiche ziehen, um zu sehen, wie fatal es ist, wenn kei
ne Entscheidung getroffen wird. Es gibt dann keine klare Linie mehr, nichts Halt-ba
res. Stattdessen tritt Mehrdeutigkeit und Verwirrung ein, was zwangsläufig in Konflikte 
mündet. Franziskus wurde seinem Amt unter dieser Rücksicht nicht gerecht, er leite
te, ohne zu leiten. Zur Nachfolge Jesu und Umkehr in der Kirche gehört es, Neuerungen 
nicht nur in Aussicht zu stellen oder anzudeuten, sondern auch mutig durchzusetzen! 

Jedoch hat die Menschheit in den letzten Jahrzehnten gewaltige Veränderungen 
durchlaufen und einige werden noch kommen. Kritiker, die sich den Kirchenaustritt 
überlegen, tun dies auch, weil sie sich von der Kirche nicht mehr angesprochen fühlen. 
Die Themen der Amtskirche sind nicht mehr ihre Themen. Sie selbst hätten Themen, mit 
denen sie allein gelassen werden. Denn wie sollten ihnen auch kirchliche Würdenträger 
helfen können, die sich schon vor Jahrzehnten von ihrer Lebenswelt distanziert und ab
gekapselt haben? Die Fragen der Amtskirche sind nicht mehr die Fragen der Menschen, 
und die Fragen der Menschen sind nicht mehr die Fragen der Amtskirche. Damit sind 
auch die Antworten der einen nicht mehr die Antworten für andere und umgekehrt. 
Der neue Wein in alten Schläuchen hält gerade den aktuellen Veränderungen unter den 
Menschen nicht stand. Denn diese bestehen insbesondere darin, dass „einfache“ Gläu
bige durch ein breites Informations- und Bildungsangebot gelernt haben, selbstständig 
zu denken. Gegenwärtige Konflikte zeigen, dass dies in den kirchlichen Führungsposi
tionen seit Jahrzehnten entweder nicht erkannt oder nicht berücksichtigt wird, während 

961 Z. B. bei der Amazonassynode, in der Erklärung Fiducia supplicans oder im Abschlussdokument der 
Weltsynode. Siehe oben Kap. 1.3.8.1 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 237 

sie eigentlich wieder und wieder darauf hingewiesen werden. Die bleibende Bevormun
dung und Belehrung aller ohne Amt und Ansehen durch kirchliche Würdenträger sind 
zum Stein des Anstoßes geworden. Verständlicherweise, denn es findet keine oder zu 
wenig Begegnung beider Gruppierungen statt. Mit der katholischen Kirche geht es nur 
weiter, wenn kirchliche Würdenträger diesbezüglich ihren Hochmut überwinden! 

In den Evangelien wird keine Situation geschildert, in der sich Jesus gegen Neues 
abschottete, jedoch gib es viele Stellen, denen zufolge Jesus zur Reflexion über sinnent
leerte Prinzipienerfüllung aufrief. In den meisten Menschen gibt es eine intuitive Re
aktion auf Veränderungen, die entweder in Freude oder in Angst besteht. Es ist weise, 
Neuheiten differenziert zu betrachten, denn nichts ist schwarz-weiß. Die aktuelle Tra
gik der katholischen Amtskirche besonders im Westen liegt darin begründet, dass eine 
abgesicherte, satte und materiell reiche Institution, wie eben auch abgesicherte, satte 
und reiche Menschen darin, sich selbst genug sind. Sie versucht, das, was sie besitzt, 
zu erhalten und zu bewahren, wenn nicht zu vergrößern und verschließt sich dadurch 
gegenüber allen Veränderungen, die sich bedrohlich auswirken könnten, wenn sie sich 
der Kontrolle der Kirche entziehen. Das Ergebnis ist auf den ersten Blick paradox, auf 
den zweiten Blick nachvollziehbar: Kirchliche Würdenträger verlieren den Bezug zu den 
Menschen und ihrem Lebensraum, infolgedessen aber auch alles, was sie so dringlich 
für sich behalten wollten, nämlich Achtung, Reichtum und Macht. Zur Umkehr kirch
licher Würdenträger gehört es, aus der Selbstgenügsamkeit auszubrechen, wieder die 
Nähe der Menschen zu suchen, sie nicht nur zu belehren und zu bevormunden, sondern 
sich von ihrer Lebensrealität berühren und aufrütteln zu lassen und entsprechend zu 
handeln! 

Das „katholos“ in dem Begriff „katholische Kirche“ bedeutet „der Gesamtheit ange
messen“. Seit langem ist die katholische Kirche über die ganze Welt verteilt. Überall le
ben die Menschen aber vor unterschiedlichen Lebenshintergründen: politisch, kulturell, 
ökologisch, wirtschaftlich, letztlich existentiell. Es kann daher nicht den einen Leitfa
den geben, der für alle Menschen, für alle Frauen, Männer, Kinder, Greise auf der gan
zen Welt gilt. Es gibt einen Satz menschlicher Werte und Regeln, wie beispielsweise die 
sogenannte goldene Regel, der sich als Minimalkonsens für menschliches Zusammen
leben als fruchtbar erwiesen hat. Aber alles darüber hinaus muss sich nach der Situati
on vor Ort richten. Aktuell bedeutet das, dass es zwar allerorts zahlreiche Anliegen für 
Neuregelungen an die kirchlichen Behörden gibt, diese jedoch je nach Ort unterschied
liche Schwerpunkte haben. Zum Beispiel stellt sich die Frage nach dem Frauendiako
nat in Lateinamerika, wo Frauen infolge des Priestermangels schon Leitungsaufgaben 
übernehmen, stärker als in Europa. Währenddessen ist die Anerkennung homosexueller 
Menschen in Europa dringlicher als in Afrika, in dessen Geschichte, vor allem im Zusam
menhang mit dem Kolonialismus, Homosexualität ein sehr heikles Thema ist. Nachfolge 
Jesu und Umkehr in der Kirche bedeutet Mut zur Vielfalt! 

Die christliche Spiritualität, insbesondere die ignatianische Unterscheidung der 
Geister, hält allerlei Handwerkszeug für den Einzelnen und die Gemeinschaft bereit, 
hinzuhören, hinzusehen, in Gebet und Dialog hinzuspüren und Umgangsweisen mit 
Veränderungen gut abzuwägen.962 Die besten Voraussetzungen hierfür sind Offenheit 

962 Bd. 1, Kap. 3.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

und Zeit. Der Bonus für die Mühe wäre eine kirchliche Gemeinschaft, von der sich die 
Menschen gesehen und durch die sie sich bereichert fühlen. 

Die gegenwärtige Situation tendiert jedoch in eine andere Richtung: Kirchliche Wür
denträger erstarren in Angst und Loyalität. Den Laien entgeht die Kluft zwischen ihren 
Worten und ihren Handlungen nicht mehr und die damit zusammenhängende Doppel
moral wird für viele unaushaltbar. Es ist eine gesunde, schützende Reaktion, sich von 
Leblosigkeit und Absurdität zu distanzieren, ob nun durch innere Emigration, durch äu
ßeren Protest oder durch Kirchenaustritt. Die katholische Kirche steht mit ihren Vertre
tern berechtigterweise in der Kritik und gemessen an ihren Verfehlungen noch viel zu 
wenig. Die Einbrüche machen sich deutlich bemerkbar, beispielsweise im Sterben der 
Klöster und ihrer Werke oder in der Überarbeitung und den Stressreaktionen der Pries
ter und Ordensleute. Ein Umdenken oder Umlenken scheint gegenwärtig unmöglich, 
denn inzwischen ruft jeder amtliche Schritt, egal in welche Richtung er geht und welche 
Bedürfnisse er damit zufrieden zu stellen versucht, extreme Proteste der Gegenseiten 
hervor. Wie kann Umkehr gelingen, wenn Menschen äußerlich gefangen und innerlich 
erstarrt sind? 

Zugleich sind die Entscheidungsträger der Kirchen und Klöster immer noch zu 
selbstisoliert, zu mächtig und zu abgesichert, auch durch wechselseitige Unterstützung 
und Seilschaften. Eine Hand wäscht die andere und beide waschen ihre Hände in Un
schuld. Somit liegen ihre Abkapselung und Entfremdung in ihrer eigenen Entscheidung 
und Verantwortung: Solange kirchliche Würdenträger nur unter ihresgleichen bleiben, 
um wenigstens dort Zuspruch und Bestätigung zu erhalten, sperren sie sich gegen die 
wirklichen Begegnungen mit den Menschen und ihren Bedürfnissen, also gegen den 
Austausch, der ihnen helfen könnte. Damit könnte sich die Amtskirche nicht weiter von 
der Nachfolge Jesu entfernt haben, der den direkten Kontakt zu den Menschen suchte, 
sie fragte, was sie brauchen oder suchen, ohne sie daraufhin paternalistisch zu belehren, 
was sie eigentlich wollen sollten.963 Die heutige Angst vor Macht- und Kontrollverlust 
lässt sich gerade nicht auf Jesus zurückführen. Die materiell Armen sind immer noch 
ein großes Anliegen in der Kirchenagenda. Aber sie können für sich selbst sprechen, 
selbst sagen, was sie vermissen und was sie brauchen. Begegnung beginnt mit echtem, 
konkretem Interesse am anderen, mit Aufmerksamkeit und Fragen, die den anderen 
als Person meinen: Wer bist du? Wie geht es dir? Was kann ich dir Gutes tun? Kannst 
du mir auch helfen? Und auch: Warum hast du pinke Haare? Wie hast du gelernt, so gut 
Musik zu machen? Was bedeutet sie dir? Ich mag etwas anderes ganz gern, darf ich es 
dir zeigen? 

Nachfolge und Umkehr in der Kirche bedeutet, offen und interessiert auf andere zu
gehen! 

Kirchen und vor allem Klöster nennen sich selbst auch heute noch gern „Orte der 
Begegnung“. Was aber ist Begegnung wirklich? Begegnung beginnt mit dem Interesse 
am Anderen und einer Offenheit für seine Lebenswelt. Jeder Mensch (und jedes Lebewe
sen) ist anders als andere. Das beginnt nicht erst bei mehr oder weniger offensichtlichen 
Merkmalen wie Herkunft, Hautfarbe, Religionszugehörigkeit und so weiter. Die Ver
schiedenheit ist viel detaillierter. Sie hat zu tun mit dem Lebensumfeld eines Menschen, 

963 Z. B. Mk 10,51. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 239 

den Freud- und Leiderfahrungen darin und den dort vorhandenen inneren und äußeren 
Ressourcen, sie zum Ausdruck zu bringen. Das alles ist für jeden einzelnen Menschen 
zu jeder Zeit der Geschichte und an jedem Ort der Welt anders. Jedes Menschenleben ist 
einzig. Auch die Gefühle der Menschen zueinander sind einzig. Wer sich von wem an
gezogen oder abgestoßen, gelangweilt oder beachtet fühlt, kommt auf die einzelnen Be
teiligten und oft zusätzlich noch auf Zeit und Ort an. Die Gefühle eines Menschen, seine 
Interessen oder Desinteressen können sich im Laufe der Zeit aufgrund vielerlei Faktoren 
verändern. Diese Vorgänge sind sehr komplex und vollziehen sich zum Teil unbewusst. 

Ein Mensch kann einem anderen mit Aufgeschlossenheit und Aufmerksamkeit be
gegnen, mit Widerstand und Angst oder ihn gar nicht bemerken. All das kann sich ver
ändern: mit der Zeit, bei weiteren Begegnungen oder durch Reflexion. Nach einem Kon
taktabbruch kann der andere Mensch nichts weiter beitragen und die miteinander geleb
te Geschichte erstarrt. Wenn sich Menschen aus welchen Gründen auch immer überse
hen, findet Begegnung gar nicht statt und es gibt keine gemeinsame Geschichte. Tref
fen Menschen mit Widerstand oder Angst aufeinander und verändert sich das nicht, 
werden weitere Begegnungen vermieden. Im jeweils anderen kann sich die gemeinsa
me Geschichte jedoch verändern. Sind gegenseitiges Interesse und Offenheit für den 
anderen Grundlage einer Begegnung, wirkt der andere für den einen bereichernd und 
umgekehrt. Das heißt nicht, dass man den anderen je ganz kennt und versteht. Das ist 
unmöglich. Aber die Motivation, ihn kennenzulernen und zu verstehen, ist groß. Nicht 
nur die persönlichen Gemeinsamkeiten, sondern auch die Unterschiede sind reizvoll. 
Sie machen neugierig, das Lebensumfeld des anderen, seine Erfahrungen und seinen 
Umgang damit kennenzulernen. Ist die Begegnung auf Augenhöhe (d. h. ohne Macht
gefälle) und die Aufgeschlossenheit füreinander auf beiden Seiten vorhanden, sind die 
beiden Menschen sich gegenseitig eine Bereicherung. Keiner der beiden ist auf seine ei
genen Erfahrungen begrenzt, sondern darf noch an denjenigen des Freundes teilhaben. 
Erfahrungen, Freude, Leid, Wissen und Ausdrucksmöglichkeiten bereichern den jeweils 
anderen. Nachfolge Jesu und Umkehr in der Kirche heißt, sich auf Augenhöhe zu begeg
nen und sich so gegenseitig zu bereichern! 

Für bereichernde Begegnungen ist das Bewusstsein der eigenen Vorurteile gegen
über anderen Personen essentiell sowie die Lust, diese zu überprüfen. Auch braucht 
es für echte Begegnungen zusätzlich einen Raum und viel Zeit. Raum und Zeit dürfen 
nicht nur äußerlich gegeben sein, sondern müssen vor allem innerlich vorhanden sein. 
Menschen merken, wenn die andere Person geistesabwesend ist, beispielsweise, weil es 
so viel anderes noch zu tun gibt. Kirchlichen Würdenträgern fehlt heute oft der innere 
Raum, die Zeit, die Offenheit, das Interesse, die Augenhöhe und das Sich-selbst-Hin
terfragen. Die Mauer könnte nicht dicker sein. Menschen, die dem Standard kirchlicher 
Würdenträger nicht entsprechen, bemerken sehr schnell, dass kein echter Wunsch zu 
einer Begegnung mit ihnen vorhanden ist, die über Belehrung oder christlich moti
vierten Dienst am Nächsten hinausgeht. Aber Menschen suchen keine Abwertung und 
Ablehnung. Erfahren sie diese, reagieren sie verständlicherweise mit Kränkung, Wut 
oder Abgrenzung, die an der Mauer jedoch abprallen. 

Wirkliche Begegnung muss gegenseitig sein. Das fängt schon einmal damit an, dass 
nicht nur eine Seite redet, während die andere nur zuzuhören hat. Beide reden miteinan
der. Nicht nur eine Seite gibt, während die andere nur nimmt, und eine Seite beschließt 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

in der Erwartung einer Gegenleistung, was die andere brauchen soll. Vielmehr sind bei
de Seiten bedürftig und werden beschenkt, ohne Erwartung, ja sogar unerwartet und 
unverhofft, gerade mit dem, woran zuvor nicht zu denken gewesen war. 

Das setzt ein gut reflektiertes Selbstverständnis voraus: Kirchliche Würdenträger 
sind mindestens ebenso bedürftig wie die Menschen, um die sie sich caritativ zu küm
mern meinen – nur an einer anderen Stelle. Diese Stelle wird eben bei einer wirklichen 
Begegnung deutlich, und zwar im Hinterfragen. Zum Beispiel könnte eine Ordensfrau, 
die eine andere Frau trifft, denken: „Diese Frau dort hat komisch geformte Lippen, viel
leicht durch eine Schönheits-OP. Aber mit ihren ursprünglichen Lippen sah sie vielleicht 
auch schön aus. Warum ist das wichtig für sie? Wir Ordensfrauen würden so etwas ja 
nie tun, wir sind, wie Gott uns schuf, daran möchte ich persönlich nichts verändern. 
Aber es stimmt, mit meinem Gewand und vor allem meinem Schleier werde ich unter
wegs auch manchmal komisch angeschaut. Mitunter ist mir das schon unangenehm, 
denn die Menschen, die mich so ansehen, haben vielleicht kein gutes Verhältnis zur Kir
che und werten mich einfach ab, obwohl sie mich nicht kennen. Ich und die Frau dort, 
wir könnten unterschiedlicher nicht sein – und leben doch in derselben Stadt. Und uns 
begegnet man mit Vorurteilen, unterschiedlichen Inhalts zwar, aber wir werden abge
stempelt, bevor man uns persönlich kennenlernt. Ich möchte zu der Frau hingehen und 
sie fragen. Vielleicht möchte sie ja erzählen, wie es zu ihrer Schönheits-OP kam und wie 
es ihr nun geht. Und vielleicht hat sie ja sogar Interesse daran, warum ich in einen Orden 
eingetreten bin, wie man dort lebt und wie es mir geht.“ 

Es ist nur ein Bild, wie Begegnung sein könnte. Verglichen damit, wie Jesus ande
ren Menschen, insbesondere armen und fremden964, begegnete, finden auch heute noch 
echte Begegnungen statt. Besonders, wenn Menschen nicht nur Menschen desselben Le
bensumfeldes, sondern ganz anders lebenden Menschen begegnen, können sich beide 
Seiten reich beschenken. Geber bleiben nicht Geber und Empfänger nicht Empfänger. 
So werden auch Demut, Dankbarkeit und Freude miteinander getauscht und Schuld und 
Verpflichtung bleiben nicht auf einer Seite. Seltsamerweise ist das eher kein Bild, wel
ches auf die Kirche heute zutrifft. Nachfolge Jesu und Umkehr in der Kirche bedeutet, die 
eigenen Vorurteile abzubauen, Zeit füreinander zu haben, sich gegenseitig zu beschen
ken, indem jeder gibt und empfängt, zuhört und redet! 

Warum sind Orte der Begegnung nicht selten gerade Orte, an denen man sich nicht 
begegnen kann? Noch einmal: Die Kirche hätte die besten äußeren und inneren Bedin
gungen und Möglichkeiten, Menschen wirklich zu begegnen. Sie muss diesen Schritt 
wagen. In der jesuitischen Tradition werden „Exerzitien“ inzwischen sehr weit gefasst. 
Es gibt die klassischen Schweigeexerzitien in Exerzitienhäusern, es gibt mittlerweile 
aber auch Film-Exerzitien oder Straßen-Exerzitien, also Exerzitien, die in einem ganz 
anderen Rahmen stattfinden. Für diejenigen, die jedes Jahr Exerzitien machen, wieder
holt sich vieles nach einer Weile. Oft sind es nach wie vor kirchliche Würdenträger, die 
Exerzitien anbieten oder dazu von Gemeinschaften eingeladen werden. Wie wäre es, 
wenn man sich hier dem „ganz Anderen“ öffnen würde, indem man Exerzitien nicht bei 

964 Man denke etwa an seine Begegnung mit dem blinden Bartimäus (Mk 10,46–52) oder mit der an 
Blutfluss leidenden Frau (Mk 5,25–34), aber auch an die mit der Syrophönizierin (Mk 7,24–30), mit 
der Samariterin (Joh 4,7–26) oder mit dem römischen Hauptmann (Mt 8,5–13). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 241 

einem Kirchenvertreter macht, sondern bei jemandem, der von außerhalb kommt, zum 
Beispiel von der Lyrik, von der Musik, vom Ausdruckstanz, aus einer anderen Kultur 
oder von der Straße?965 Spätestens hier scheinen die Mauern jedoch unüberwindbar. 
Denn bei einer wirklichen Begegnung konfrontiert man sich und sein Leben mit bislang 
Unbekanntem. Fragen, die in eine existentiellere Richtung gehen, könnten auftreten: 
Wer bin ich? Warum bin ich so geworden? War das doch nicht alles mein Verdienst, 
genauso wenig wie meine Schuld? Solche Fragen können das eigene stabile Selbst 
erschüttern. Plötzlich schwankt der Boden. Innere Säulen stürzen um. Der Vorhang 
reißt.966 Diese Erschütterung darf man von niemandem fordern. Doch gerade aus der 
Erschütterung heraus kann es reich beschenkt und gestärkt weitergehen. Nachfolge 
Jesu und Umkehr in der Kirche bedeuten in jedem Fall, sich auf Unbekanntes einlassen! 

Aber können Menschen in einer emotional verarmten Gesellschaft mit ihren ver
schiedenen Gruppen, auch der Kirche, überhaupt noch Interesse und Wertschätzung 
für andere Menschen oder allgemeiner für andere Lebewesen aufbringen? Menschen, 
die Sätze sagen wie: „du bist mir zu viel, zu kompliziert“, „ich habe keine Kapazität 
für dich“, „entweder du machst das jetzt, oder verschwinde“, „ich habe keine Zeit für 
dich, ich brauche die Zeit für mich“, „xy ist doch krank“, „geh nur, ich finde massen
haft Ersatz für dich“, scheinen innerlich blockiert. Mitmenschen werden als Belastung 
empfunden. Dialogbereitschaft scheint überflüssig, da es nur der andere nötig hat, sein 
Verhalten zu ändern. Der eigene Beitrag zu einer Beziehung scheint undenkbar. Angst 
vor Verletzung, Rückzug und massenhafte Vereinsamung in dieser Gesellschaft ist die 
Konsequenz. Daher liegt die Hauptursache der Kirchenkrise bei kirchlichen Würden
trägern, die ihrem Auftrag nicht gerecht werden, weil sie sich Menschen gegenüber 
vermauern, und sich so selbst einmauern. Jede Gruppe innerhalb einer Gesellschaft 
ist Abbild der Gesellschaft als ganzer. Was in der kirchlichen Gemeinschaft verkehrt 
läuft, läuft andernorts kaum besser. Daher ist eine Behebung dieser Situation äußerst 
komplex und schwierig. Die Konsequenzen tragen alle gemeinsam: diejenigen, die arm, 
einsam, bedürftig und ausgebeutet sind, und diejenigen kirchlichen Würdenträger, die 
ausbeuten, wegschauen, mauern und ihrer Sendung in keinster Weise gerecht werden. 
Die Kirche ist aus der Perspektive der Armen und der Opfer zu beurteilen. So gesehen 
zeigt das Leben und Handeln nicht weniger kirchlicher Würdenträger, wie Nachfolge 
Jesu nicht gelebt werden kann. Die Kirche wird so zu einem Ort, an dem nach Gott 
gerade nicht zu suchen ist. 

Zur Nachfolge Jesu und zur nötigen Umkehr in der Kirche gehört deshalb in diesen 
Zeiten vor allem die Wertschätzung anderer, aller anderen, besonders der Opfer von Ge
walt und der Armen! 

Kann in der momentanen zirkulären Selbstgenügsamkeit (kirchliche Würdenträger 
sind sich selbst genug, reichen sich selbst) und einer solchen internen Verschlossenheit 
die eigene emotionale Bedürftigkeit überhaupt noch erkannt werden? Kann das, was am 

965 Aus der Praxis der Gastfreundschaft, konkret der Offenheit für unbekannte Menschen, hat der Jesu
it Christian Herwartz die „Exerzitien auf der Straße“ entwickelt, die dann im Laufe der Jahre zu 
einer Frömmigkeitsbewegung über die Grenzen von konfessionellen, sozialen und bildungsmäßi

gen Unterschieden angewachsen sind. 
966 Vgl. Mt 27,51. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

meisten abgelehnt und vermieden wird und was großteils schon verlernt ist, nämlich 
das in-Beziehung-Treten, sich jetzt noch umkehren zum Schlüssel aus der Krise? Die an 
der Kirche Mitarbeitenden rennen in dem Hamsterrad aus Geld-, Zeit- und Menschen- 
Sparen, wie andere in der kapitalistischen Wirtschaft auch. Konstruktive Kritik ist al
lein schon deshalb unerwünscht, weil sie Arbeit macht. Die Arbeiter im Weinberg sind 
in der Tat viel zu wenige. Sie sind angewiesen auf gegenseitige Bestärkung unter sich als 
den Mächtigen und auf Abwertung anderer zur eigenen Aufwertung. Es scheinen wie 
seit Ewigkeiten fest zugewiesene Plätze zu sein, an denen nicht zu rütteln ist, wobei de
ren Inhaber immer wieder kindisch ihre Selbstbestätigung suchen. Es muss allen klar 
sein, wo sich eine Person in der Hierarchie befindet. Nicht-Kleriker haben die Aufgabe, 
Kircheninteressen zu unterstützen, ohne sie zu hinterfragen. Festgelegt ist dies in den 
fünf kirchlichen Geboten. Ist jemand nicht für die kirchlichen Würdenträger, dann ist er 
gegen sie. 

Man würde vergeblich suchen, wie dies noch auf den Ursprung, den Jesus der Evan
gelien, zurückgeführt werden kann. Eine klerikale Kirche, die derart ihr Ziel verfehlt und 
mit ihrem Potential obendrein Schaden anrichtet statt lindert, muss sterben, damit sie 
von sich selbst als die Arme, Kranke und Bedürftige sprechen lernt und sich anschlie
ßend vielleicht wieder aufrichten lassen kann. Laien können, sofern sie das möchten, 
die klerikale Kirche bei ihrem Sterbeprozess begleiten, indem sie das Leid der Kirche 
mit-leiden und den kirchlichen Freitod mit ihr in schützender Distanz durchstehen, be
vor die neue Kirche aufersteht, deren Konturen noch nicht erkennbar sind. Verständlich, 
wer das nicht kann, weil die Fassungslosigkeit, dem selbstgewählten Untergang passiv 
zusehen zu müssen, schier unerträglich ist. 

1.3.9.4 Das Potential der Kirche 
Was ist nun das Potential der Kirche? Ihr Potential besteht seit ihren Ursprüngen darin, 
eine Alternative zur staatlichen Macht und anderen Mächten zu sein. Mit seinen beiden 
großen Anliegen hat Papst Franziskus dieser Alternative ein Profil gegeben: Synodalität, 
das heißt ein menschlicherer, geistlicher Umgang miteinander, und die konsequente Hinwen
dung zu den Armen. 

Das Potential zu dieser Alternative hat die Kirche allein schon dadurch, dass sie Men
schen eine andere Sinndeutung anbietet als eine naturwissenschaftliche, auf sinnliche 
oder greifbare Fakten basierte. Die Regierung eines Landes vertritt die weltlichen Be
dürfnisse ihrer Bürger. Dazu gehören zum Beispiel Gesetze des Zusammenlebens, Orga
nisation von Infrastruktur, Handel, Bildung, Arbeit, Gesundheitssystem, Renten, soziale 
Hilfen, Steuern, außenpolitische Verhandlungen und vieles mehr. Die Regierung selbst 
kann sich je nach Machtverteilung demokratisch, hierarchisch, oligarchisch oder dik
tatorisch strukturieren. Einen entscheidenden Einfluss auf die Regierung hat die wirt
schaftliche Situation eines Landes. Die meisten Regierungen der Erde sind kapitalistisch 
orientiert und darauf ausgerichtet, dass ihr Land in Konkurrenz zu anderen Ländern 
wirtschaftlich wächst und die Bürger und Einrichtungen des Landes miteinander kon
kurrieren. Das Land soll reicher werden, die Einnahmen sollen die Ausgaben übertref
fen, die gleiche Produktion soll mit immer weniger Ausgaben verbunden sein, die Men
schen sollen in kürzerer Zeit und mit weniger Gehalt mehr arbeiten und sich gleichzei

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 243 

tig zufriedener und gesünder fühlen. Eine schwache Wirtschaft schwächt meist auch die 
amtierende Regierung. 

Zugleich stehen die Menschen im Kapitalismus in Konkurrenzdruck zueinander. Sie 
müssen eine bessere Ausbildung vorweisen als andere Bewerber, sie müssen belastba
rer sein und verfügbarer, ihre Arbeitsergebnisse müssen sich stetig steigern, sie müssen 
mit ihrer work-life-balance zufrieden sein, sie müssen ihren Wohlstand äußerlich kenn
zeichnen (Wohnung, Auto, Urlaub, Kleidung, Aussehen usw.), sie müssen glücklich sein. 
Kurz: Bei ständig steigenden Anforderungen muss es ihnen immer besser gehen, obwohl 
es den 1. Platz im nationalen und internationalen Vergleich nur einmal geben kann.967 

Das Druckmittel für diese ständige Steigerung ist selbst kapitalistisch und besteht 
aus dem Überangebot an Menschen, die sich noch mehr ausbeuten lassen als andere. 
Wenn jemand die Steigerung nicht mehr bringt, ist er als Arbeitskraft austauschbar. 
Wenn Menschen die äußeren Kennzeichen ihres Wohlstands nicht mehr vergrößern 
oder halten können, verlieren sie in den Augen anderer selbst an Wert. Lebewesen 
werden nach wirtschaftlichen Kategorien beurteilt. Sie werden mit einer kalten Selbst
verständlichkeit aufgewertet, abgewertet, ersetzt oder eingespart wie Material. 

Zu den Verlierern des Systems und damit zu den Armen gehören in Deutschland 
und anderen westlichen Gesellschaften besonders die Arbeitslosen. Menschen, die 
aus unterschiedlichen Gründen keine Norm-Arbeit968 mehr leisten können, gelten 
als arbeits-los. Sie werden dafür von ihren Mitmenschen abgelehnt, meist ohne eine 
persönliche Auseinandersetzung mit den Betroffenen oder den vielfältigen Ursachen 
der Norm-Arbeitslosigkeit. Für arbeitende Menschen ist der arbeitslose Anteil im Land 
kaum greifbar, Begegnungen mit ihnen werden vermieden und die Ablehnung bis 
hin zu Gleichgültigkeit wird dadurch verallgemeinernd, selbstverständlich und ge
hört mitunter zum guten Ton. Arbeitende Menschen fühlen sich im Recht, mitunter 
empfinden sie arbeitslose Menschen aus diesem Recht heraus als rechtlos und nicht 
mitspracheberechtigt. Arbeitslosigkeit wird pauschal mit Vorurteilen wie Alkohol- oder 
Drogenabhängigkeit, Faulheit, Dummheit, Gewaltbereitschaft, politischer Radikali
sierung, Schmarotzertum, Krankheit oder Verhaltensstörung in einen Topf geworfen. 
Diese Menschen werden von den Mitmenschen ihrer Gesellschaft ausgeschlossen, ob
wohl Solidarität als menschlicher Wert grundsätzlich befürwortet wird. Arbeitslose 
Menschen werden finanziell durch Sozialleistungen, die Miete, Krankenversicherung 
und Lebensunterhalt decken, unterstützt. Jedoch leben sie finanziell unterhalb der 
Armutsgrenze. Sie sind dadurch von sehr vielen Aspekten der Gleichberechtigung und 
Teilhabe ausgeschlossen und leben in ständiger Abhängigkeit zugleich vom Wohlwollen 
wie auch der Willkür anderer. Diese Kombination kann selbstzerstörerische Ausmaße 
annehmen, zum Beispiel wenn arbeitende Menschen meinen, nicht Norm-Arbeitenden 
täglich ihre Wertlosigkeit demonstrieren zu müssen. Das, was man täglich hört, wird 
nicht nur geglaubt, sondern auch „vererbt“. 

967 Siehe dazu Bd. 1, Kap. 1.1.5.4. 
968 Unter „Norm-Arbeit“ kann man jegliche von der Gesellschaft anerkannte Arbeit verstehen, durch 

die Menschen einen Lohn erhalten, mithilfe dessen sie sich ihren Lebensunterhalt, ihren Wohnort 
und ihre Freizeitinteressen finanzieren können und Steuern zahlen. In Deutschland entsprachen 
im Jahr 2024 rund 2,79 Millionen Personen nicht diesen Erwartungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Menschen ohne Normarbeit fallen zumeist auch aus den Gruppen heraus, die sich 
für Menschen in Armut engagieren. In vielen linkspolitischen Organisationen gibt es im
mer noch die Unterteilung in Bürgertum und Arbeiterklasse. Die Aktivisten sehen sich 
auf Seiten der Arbeiter im Kampf um ihre Gerechtigkeit und Gleichstellung oder das, 
was sie sich darunter vorstellen. Diese Unterteilung ist längst überholt, sie ist ersetz
bar durch Menschen mit Normarbeit und Menschen ohne Normarbeit, beziehungswei
se nützliche oder unnütze Menschen. Bei Menschen mit Normarbeit gibt es Hierarchien 
der Tätigkeitsfelder, insofern ein Jurist höheren Wert hat als ein Krankenpfleger und 
ein Krankenpfleger wiederum höheren Wert als eine Reinigungskraft. Jedoch haben al
le Menschen, die irgendeiner Form von Normarbeit nachgehen, ein selbstverständliches 
Recht auf Anerkennung. Menschen ohne Normarbeit, die ihren Lebensunterhalt allein 
mithilfe von Sozialleistungen bestreiten, fallen durch alle Raster. Wer in dieser Situati
on von sich aussagt, er sei ohne Normarbeit, wird von anderen nicht mehr angeschaut, 
nicht mehr angesprochen, nicht mehr ernst genommen und gemieden, als hätte er ei
ne ansteckende Krankheit. Diejenigen, die sich noch mit ihm befassen, machen sich mit 
ihm verdächtig. 

Trotz extrem vieler Leerstellen, die von den verfügbaren Arbeitskräften kaum noch 
ersetzt werden können, finden arbeitslose Menschen kaum eine neue Anstellung. Ihre 
Ablehnung wird zum Selbstzweck, der die Person an sich übersteigt. Ihre Ablehnung ist 
mehr wert als ihre Wirtschaftskraft. Ihre Ablehnung muss sein, denn sie dient der ei
genen Aufwertung – auch entgegen aller Vernunft und bis hin zur Selbstzerstörung des 
Unternehmens. Menschen ohne Normarbeit wollen alles tun, um ihrer Nutzlosigkeit zu 
entkommen und Anerkennung zu finden. Sie müssen offiziell alles tun, um Arbeit zu 
finden, denn ansonsten werden sie sanktioniert. Sie dürfen aber keine Arbeit finden, da 
ihre Aufgabe in ihrer Ablehnung durch die Anerkannten besteht und so bleiben muss. 
Dieser Teufelskreis, dem die Menschen ohnmächtig ausgeliefert sind, kann sich nicht 
anders als selbstzerstörerisch für alle auswirken. 

Im Sinn der Option für die Armen hätte das Christentum hier die besten Möglich
keiten entgegenzuwirken.969 Die Fülle seiner Möglichkeiten kann kaum vollständig auf
gezählt werden. Mit seinen Werten, seinen Worten, seinen Vorbildern, seinen Werken, 
seiner gesamten Lebenseinstellung scheint es wie auf diese Probleme zugeschneidert. 
Natürlich gibt es zahlreiche weitere Orte, in denen Menschen in Not sind, aber wo, wenn 
nicht hier, könnte das Christentum heute wirksam sein? Nicht, indem es Gelder und För
dermittel für Menschen organisiert, sondern indem es Menschen ihren Wert und ihre 
Würde zurückgibt und gegen ihre Austauschbarkeit wirkt. Der Mensch lebt nicht von Brot al
lein. Wahrscheinlich würde er mit nichts anderem als Brot nicht leben können. Entschei
dend ist die Liebe, die Gefühle von Geborgenheit, Willkommensein und mitmenschli
cher Wärme erzeugt. Das sind überlebenswichtige Emotionen. Darum ist emotionale 
Armut mindestens so schlimm wie materielle, wenn nicht schlimmer. Darum versagt 
eine emotional arme, klerikale Kirche nicht nur für sich, sondern verfehlt ihre wesent
lichste Aufgabe katastrophal. Darum kann ihr womöglich nur ihre eigene Not bis hin 
zu ihrem Tod helfen, um zu erkennen, worin ihre Bedürftigkeit besteht und worin ihre 

969 Siehe unten Kap. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 245 

Fähigkeit. Es wird noch ein langer Weg sein. Ob sich die Kirche darauf verliert und un
tergeht oder ob sie sich auf ein allübergreifendes Miteinander jenseits aller Differenzen 
im Einzelnen besinnen kann, ist offen. Es liegt in ihrer Hand, das heißt in der Hand der 
kirchlichen Würdenträger. 

1.4 Die Bedeutung der Gemeinschaft in nichtchristlichen Religionen 

Während der Islam die weltweite Gemeinschaft der Muslime im Blick hat (Kap. 1.4.1), 
gibt es im Hinduismus keinerlei Entsprechung zur universalen Kirche. In seinen vielfäl
tigen Traditionen entstehen durch Riten und Feste, wenn man so will, jeweils Gemein
schaften oder Gemeinden (Kap. 1.4.2). Im Buddhismus wiederum lässt sich die bud
dhistische Gemeinde in gewissem Sinn mit der christlichen Kirche vergleichen, wobei 
sich besonders die klösterlichen Gemeinschaften als konkreter Vergleichspunkt anbie
ten (Kap. 1.4.3). 

1.4.1 Die islamische Gemeinschaft (Umma) 

Die Umma bezeichnet die Gesamtheit der gläubigen Muslime in aller Welt, „unabhängig 
von ihrer Rasse, Sprache oder Nationalität, unabhängig aber auch von ihrer Zugehörig
keit zu einer besonderen religiösen oder juristischen Form des Islams“970. Jeder, der an 
den einen Gott glaubt und bekennt, dass Muhammad der Gesandte dieses Gottes ist, ge
hört der Gemeinschaft an. 

Der Prophet Muhammad besaß spirituelle Autorität, weil er die Muslime auf ihrem 
Weg zu Gott geleitet hat. Er besaß aber auch politische Autorität, weil der Islam Religion 
und zugleich staatliche Macht ist. Allerdings hat Gott nach muslimischer Auffassung die 
Form der politischen Praxis den Menschen überlassen. Es besteht daher keine Notwen
digkeit, dass die Umma eine politische Einheit bildet. 

Dem Koran zufolge ist die islamische Gemeinde die beste Gemeinschaft in der Welt, da 
sie das Gute gebietet und das Böse verbietet, an Gott glaubt und seine Befehle befolgt.971 
Sie existiert real hauptsächlich in Ländern, in denen die Muslime in der Mehrheit sind. 
Diese Länder bilden die Welt oder das Haus des Islams. Die Umma besitzt heilige Städte, 
besonders Mekka, Medina und al-Quds (Jerusalem) und lebt im Umkreis von Moscheen. 
Ihre Aufgabe besteht darin, den Islam zu verwirklichen, das heißt die sich unterwerfen
de Hingabe an Gott in der Welt Wirklichkeit werden zu lassen. Sie stellt immer auch die 
Zukunft der Gesamtmenschheit und des Kosmos vor Augen. In Kontinuität mit dem Ur
vertrag des Gehorsams gegenüber Gott972 wächst sie schrittweise zur Einheit aller Men
schen zusammen, die sich dem einen Meister und Herrn, ihrem Schöpfer, unterwerfen. 
Die ideale Umma ist nach dem Glauben der Muslime die universale, weltumfassende Ge
meinschaft ohne Grenzen. Sie würde im Namen Gottes alle Muslime der Welt unter der 
Autorität eines Kalifen in einer universalen Gemeinschaft vereinen. Zu den Pflichten der 

970 Heine 228. 
971 Vgl. Koran 3,110. 
972 Vgl. Koran 7,172. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005 - am 14.02.2026, 06:40:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

