2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

»Warum auch sollte das Bild verstummen
und die Rede erblinden? Wo sie sich doch
wechselseitig so glanzend zu erhellen und
erginzen vermochten?«

Gottfried Boehm

2.1 Vorbemerkungen

Nachdem sich das erste Kapitel einer dreifachen Problematisierung des Bildungs-
verstindnisses gewidmet hat, wie es in den zeitgendssischen bildungstheoreti-
schen Diskursen im deutschsprachigen Raum anzutreffen ist, soll dieses zweite
Kapitel einen allgemeinen Zugang zum Verstindnis des Bildungsprozesses er6ft-
nen, der in der Folge (in den weiteren Kapiteln) vertieft und systematisiert werden
wird. Hierbei geht es um eine erste Erérterung der bildungstheoretischen Bedeu-
tung des Beschreibens.

Mit der Titigkeit bzw. auch Metapher des Beschreibens lassen sich m.E. die
Probleme um das Bildungsverstindnis, die im ersten Kapitel an drei Beispielen be-
obachtet wurden, zwar nicht »lésen, aber doch relativieren und prizisieren. Oh-
ne an dieser frithen Stelle schon vertieft darauf eingehen zu kénnen, sei bemerkt,
dass »grundlegende Transformationen des Selbst- und Weltverhiltnisses« (vgl. die
Kritik an Kollers Bildungstheorie, Kapitel 1.1) bescheidener als Verinderungen der
Beschreibungs- und Ausdrucksweise verstanden werden kénnen, mit denen Menschen
die Verhiltnisse, in denen und mit denen sie zu leben haben, die sie prigen und
gepragt haben, verstehen lernen. Die damit verbundenen Verinderungen mogen
»transformativen« Charakter besitzen, sind aber als Bildungsprozesse auch dann
schon hinreichend bedeutsam oder interessant, wenn es sich um Differenzierungen,
Klirungen oder erstmals explizierte Auseinandersetzungen handelt.

Dahinter steht die These, dass Bildungsprozesse als (1) Beschreibungstitigkeit
und (2) Veranderungen der Fihigkeiten des Beschreibens verstanden werden kon-
nen. Bildung in diesem Sinne voraus, sich iiberhaupt bewusst darum zu bemiihen,
Selbst- und Weltverhiltnisse zu artikulieren. Schon dieses Bemithen um Ausdriick-
lichkeit und Artikulation gilt es daher als Aspekt von Bildungsprozessen zu verste-

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Die Arbeit am Ausdruck

hen. Bildungstheoretisch relevant sind Entwicklungsprozesse als Transformatio-
nen letztlich erst dann, wenn Verinderungen des Selbst- und Weltverhiltnisses
vom Bildungssubjekt neu oder anders beschrieben werden konnen. Bildung ist Re-
flexion von Sozialisation oder der eigenen Entwicklung. Etwas umstindlich, aber
praziser formuliert: Im Bildungsprozess setzt sich der Mensch artikulierend in ein
reflexives Verhiltnis zu seinen (vorgingigen) Verhiltnisbeschreibungen.' Anders
wiren Bildungsprozesse begrifflich nicht von Entwicklungs- und Sozialisations-
prozessen zu unterscheiden, wobei die Termini Sozialisation und Entwicklung als
der Bildung begriffslogisch tibergeordnet zu verstehen sind.

In der zweiten Kritik (des Bildungsverstindnisses bei Stojanov, vgl. Kapitel 1.2)
wurde die Engfithrung von Bildung mit diskursiv-logischer bzw. argumentativer
Rationalitit bemingelt. Auch diesem Verstindnis von Bildung kann mit dem Be-
schreibungstheorem eine Position entgegengestellt werden, die als Erweiterung und
Bereicherung der Bildungsidee zu betrachten ist; eine Position, mit der beansprucht
wird, den Gegenstand der Bildung selbst angemessener beschreiben zu konnen.
Einsichtig-werden heisst nicht allein, ins grosse — dann aber doch nicht so grosse
— Reich der logischen Griinde einzutreten, sondern zunichst eine Sprache zu fin-
den, Vokabulare zu benutzen, itberhaupt Ausdrucksformen zu suchen, mit denen
der Mensch die ihn prigenden Verhiltnisse (einschliesslich der unterschiedlichen
Facetten des Selbstverhiltnisses) iiberhaupt thematisieren kann. Diesem Vermogen
vorgingig ist die Anstrengung, iiberhaupt verstehen zu wollen und sich auf bisher
Unbekanntes, Unbedachtes, Unerkanntes, Unverstandenes einzulassen. Ein logo-
zentrisches Bildungsverstindnis mag aus rein erkenntnistheoretischer Perspektive
tiberzeugen, erweist sich jedoch aus padagogischer Sicht als eine begriffliche Ver-
engung.

Wahrend der Sprache und der Ausdrucksfihigkeit einerseits gewissermassen
zu viel zugemutet werden kann (vgl. Kapitel 1.2), kann ihr andererseits auch zu
wenig zugemutet werden. Dieser Einwand kam in der dritten Kritik (vgl. Kapi-
tel 1.3) zum Ausdruck. Das Unverfiighare, das Entzogene oder radikal Andere verweist
nicht auf klar definierte Stoppregeln oder absolute Grenzziehungen; vielmehr kén-
nen die Grenzen des Verstehens und die Negativitit zentraler menschlicher Erfah-
rungen als konstitutives Merkmal von bestimmten Bildungsprozessen betrachtet
werden. Bildungsprozesse haben, anders gesagt, mit den Bemithungen zu tun, die

1 Was hier wie zwei getrennte Vorgange erscheint, ist der analytischen Unterscheidung ge-
schuldet. Es ist u.a. Ziel dieser Arbeit, zu zeigen, dass das Neu-Beschreiben und das schein-
barvorgingig Bestehende bzw. Beschriebene konstitutiv aufeinander bezogen sind und blei-
ben. Dieses generische Beschreibungsverstindnis kommt mit der Bezeichnung »Arbeit am
Ausdruck«zum Ausdruck und ist dem Prinzip der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit ver-
pflichtet (siehe Kapitel 3.4 und 6).

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

Grenzen des Sagbaren zu erweitern (vgl. Kapitel 6). Was uns nicht oder kaum ver-
fugbar ist (z.B. das Wissen iiber ein Leben nach dem Tod, das Unbewusste, die
Ritselhaftigkeit menschlicher Motive, die Bedingungen des gliicklichen Zusam-
menlebens, das Ergriffenwerden von Situationen, Menschen oder Kunstwerken,
die kiinfrige Bedeutung der Diagnose einer gravierenden Krankheit oder des Ver-
lusts eines geliebten Menschen etc.), kann gerade einen besonders bedeutsamen
Anlass fiir Bildungsprozesse darstellen. Dieser Anlass wird nicht gesucht, sondern
dringt sich dem Menschen mit einer solchen Dringlichkeit auf, dass er emotio-
nal und kognitiv bewiltigt, verarbeitet, iiberstanden werden muss. Damit diese
Situationen iiberhaupt verstanden werden kdnnen, miissen sie zuerst oft miihe-
voll artikuliert und beschrieben werden. Solche Beschreibungen sind in einem rein
diskursiv-logischen Modus nicht zu leisten; hier versagt die Bezugnahme auf Wis-
senschaft, Rationalitit und Technik bekanntlich meist auf kligliche Art und Weise.

Diese Bemithung des Beschreibens kann als Suche nach einem (zunichst sub-
jektiv) angemessenen Ausdruck verstanden werden. Dabei spielt die Formfindung
eine zentrale Rolle und hat ein sinnstiftendes Potenzial. Der Mensch wird in dieser
Perspektive als Wesen verstanden, fiir das der Umgang mit Grenzen des Gewohn-
ten grundlegend ist. Wihrend der Umgang mit Grenzen individuell unterschied-
lich gestaltet werden mag und vielleicht nur im Einzelfall in einem starken Sinne
als bildungsrelevant beschrieben werden kann, ist es m.E. kaum iiberzeugend, den
Grenz- und Erfahrungsbegriff in absoluter Manier mit dem Phinomen des Unver-
fiigbaren zu verbinden und iiberhaupt mit (negativer) Bildung zu korrelieren. Die
Konsequenz davon ist, dass Bildungsprozesse letztlich zu héchst unwahrschein-
lichen und/oder nicht beschreibbaren Transformationsphinomenen werden (vgl.
Kapitel 1.3). Denn die (negative) Erfahrung von Unverfiigbarkeit schliesst den (Be-
schreibungs-)Versuch, dem Moment des Unverfiigbaren einen Ausdruck zu ver-
leihen, nicht aus, sondern ein. Hier zeigt sich m.E., dass es einer theoretischen
Konzeption bedarf, die sensibel ist fiir den komplexen Zusammenhang von Ima-
gination und Artikulation, von Bild, Bildung und Sprache. Die Reflexion zur rhe-
torischen Figur der Ekphruasis zeigt, dass bereits die antike Rhetoriktheorie einen
ausgeprigten Sinn fir diesen Zusammenhang hatte.

Im Folgenden geht es (Kapitel 2.2 und 2.3) um diesen »alten« Begriff, der heute
nahezu exklusiv im Feld der Kunsttheorie bzw. Kunstgeschichte diskutiert wird,
aber urspriinglich dem antiken Bildungskontext entstammt. In Kapitel 2.4 wird
anschliessend die Bedeutung dieser Thematisierung fiir die weitere Darstellung
und Diskussion dieser Arbeit erortert. Dabei sei vorangestellt, dass das antike Ver-
stindnis von Ekphrasis sich auf eine ganz besondere Art und Weise auf die Quali-
tit der Rede bezieht und unterschieden werden muss vom engeren und historisch
spateren Verstindnis der Ekphrasis als der Beschreibung eines Kunstwerks. Die vor-
liegenden von der rhetorischen Tradition geprigten Begriffsanalysen zeigen, dass
der Zusammenhang von Wort und Bild sowie von Sprache und Imagination schon

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

U


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Die Arbeit am Ausdruck

in der Antike auf subtile Weise reflektiert worden ist. Es ist u.a. Gottfried Boehm
(1995), Fritz Graf (1995) und Ruth Webb (1999, 2009) zu verdanken, einschligige an-
tike Quellen zusammengestellt und diskutiert zu haben. Das Kapitel wird mit einer
Darstellung der Bedeutung des Prinzips der Energeia bei Wilhelm von Humboldt
abgerundet (Kapitel 2.5). Energeia ist das Wirkprinzip der Ekphrasis (vgl. Kapitel
2.3). Humboldts Bezugnahme daraufin seiner Sprachphilosophie kann als wesent-
licher Grundstein einer spiter expliziten artikulationstheoretischen Anthropologie
betrachtet werden, die fiir die vorliegende bildungstheoretische Reflexion und Po-
sitionierung zentral ist.

2.2 Zum Begriff und Verstandnis der Ekphrasis

In den Neunzigerjahren des vierten Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung begann
die Karriere des »griechischen Publizisten« Isokrates als Lehrer der Rhetorik, der
damit »sich und ein ganz eigenes, auf die Grundlage der Rhetorik gestelltes Kon-
zept zur Erziehung der Jugend« vorgestellt hat (Bohme 2009, S. 3). Isokrates gilt
als einer der ersten, der die Erziehung als eine Hinfithrung zum »verniinftigen
Denken«* und zu der Ausdrucksfihigkeit desselben verstanden haben. »Sein Er-
ziehungsanspruch besteht aber nicht allein darin, das Reden zu lehren, sondern er
weist dem Unterricht, indem er die Formung des Geistes dem Logos tibertrigt, eine
umfassende, den ganzen Menschen betreffende Rolle zu.« (Bhme 2009, S. 167) Da-
mit wird die Sprache als Mittel der geistigen Bildung verstanden (was, wie Bchme
mutmasst, den Vorgingern von Isokrates, z.B. den Sophisten, »so nicht bekannt zu
sein« schien (ebd.)). Die Ausbildung zum Redner und die Bildung zu einem »prag-
matisch versierten Menschen« scheinen in einem engen Zusammenhang gesehen
geworden zu sein (vgl. S. 168).

Diese Bildung zur »Beredsamkeit« umfasste nach Isokrates u.a. die Kenntnis-
se unterschiedlicher Formen der Rede, die Auswahl der Inhalte und Struktur der
Rede sowie die »Gestaltung des Inhaltes mit passenden Gedanken und stilistische
Ausarbeitung mit rhythmischen und musikalischen Elementenc (S. 169). Zur An-
gemessenheit der Komposition der Rede gehorte die Gestaltung der Rede auf eine
zu erzielende Reaktion des Publikums hin (S. 177). Der Weg zum Ziel und Ideal
der Beredsamkeit kann nach Isokrates weder auf direkte noch leichte Weise be-
gangen werden; vielmehr benétige er »viel Arbeit und bestindige Ubung durch
pidagogische Vermittlung« (S. 189), wobei eine »natiirliche Veranlagung« als eine
»unabdingbare Voraussetzung fiir die Ausbildung« zum Redner galt (S. 205).

2 »Verniinftigkeit«ist in diesem Kontext mit»Angemessenheit« gleichzusetzen (Bhme 2009,
S.203).

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

Hier ist nicht der Ort, die verloren gegangenen bzw. weitgehend vergessen
scheinenden Urspriinge des Bildungsdenkens in der griechischen Rhetorik ver-
tieft zu beleuchten (vgl. dazu Dérpinghaus & Helmer 2002; Helmer 2006). Aber
es soll darauf verwiesen werden, dass das Ideal der Beredsamkeit und die damit
verbundene Fihigkeit, den Gegenstand in der Rede so zu gestalten und >lebendig«
werden zu lassen, dass das Publikum damit retwas anfangen« kann, ein altes Bil-
dungsideal darstellen, das auf die rhetorische Tradition der griechischen Antike
zuriickgeht. Derselbe Ursprung liegt der Idee und Praxis der Ekphrasis zugrunde,
wie Graf schreibt:

»Ekphrasis ist mithin ein >vollig und restlos deutlich Machenc«. Freilich kommen
Substantiv und Verb schon im Griechischen praktisch nur als Fachwort der Rhe-
torik vor; das blassere descriptio — das entsprechende Fachwort der lateinischen
Rhetorik, wird in der Nachantike tradiert, ohne sich aber wirklich durchzusetzen
— was weniger an der Blisse des lateinischen Terminus liegt als daran, dass nur
im Criechischen die Gattung Ekphrasis eine eigenstandige Geschichte hat.« (Graf
1995, S.143)

Die Ekphrasis ist Teil der Ausbildung zum Redner, sie

»hat ihren festen Platz unter den Progymnasmata, den >Anfingeribungen< —
elementaren Ubungen, die den angehenden Rhetor in seine Kunst einfiihren.
Wenn man tberhaupt von einer Gattung reden will, muss man den Begriff der
Cattung erst einmal sehr einschranken: Ekphrasis ist ein Unterort der Textgattung
>Ubungstextec« (Graf 1995, S. 144)

Ruth Webb beschreibt die Progymnasmata ebenso als »elementary exercises used
to train students in the basic skills needed to compose speeches (or indeed of any
other kind of text)« (Webb 1999, S. 11), spezifiziert dann aber: »The composition of
an ekphrasis is one of the more advanced exercises following exercises in, among
other things, narration, confirmation and refutation of a version of events, praise
and blame, comparison and characterization.« (Ebd.) Die Form und das Wesen der
Rede sind so vielfiltig wie ihr jeweiliger Anlass; eine Lobrede ist keine Festrede, eine
Verteidigungsrede keine Rede der Anklage, eine Trauerrede nicht unbedingt eine
Predigt.

Im Grunde behandelt und verhandelt die rhetorische Tradition den Umstand,
dass die menschlichen Urteile unter den Bedingungen der Unsicherheit und des blos-
sen Meinens gefillt werden. Gemeinsam mit der philosophischen Dialektik ist der
rhetorischen Theorie der »Beredsamkeit« das Priifen und Stiitzen von Argumen-
ten in einem verteidigenden oder anklagenden Modus, aber im Unterschied zur
Dialektik will sich die Rhetorik nicht allein auf die Kraft der logischen Deduktion
stittzen (vgl. Ueding 2011, S. 28). Rhetorik — zumindest im Sinne Aristoteles’ — geht
implizit oder explizit von einer »Theorie der perspektivischen Wahrheit« aus und

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

13


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Die Arbeit am Ausdruck

der »Erkenntnis dessen, was wahrscheinlich ist« (S. 18f.). Sie stellt eine »Theorie
des Meinungswissens«, der »glaubhaften Argumentation« und des »Uberzeugens
durch Gefithlsgriinde« dar (S. 28). In diesem Zusammenhang kommt der Ekphra-
sis — der lebendig-anschaulichen und glaubwiirdigen Beschreibung - eine zentrale
Funktion zu. Man mag diese Funktion unterschitzen, wenn es scheinbar lapidar
bei Theon heisst: »Ekphrasis ist ein beschreibender Text, der das Mitgeteilte an-
schaulich [...] vor Augen fithrt.« (zit. bei Graf'1995, S. 144)

Die Definitionen der Ekphrasis, welche in den verschiedenen Versionen der
Progymnasmata gegeben werden — Webb erwahnt nebst Theon (1. Jh. n. Chr.) auch
Hermegones (2. Jh.), Aphthonios (4. Jh.) und Nikolaos (5. Jh.) —, seien »practically
identical« (Webb 1999, S. 11). Dabei geht es bei der Ekphrase vor allen Dingen um
die Wirkung auf eine Zuhorerschaft: »It is the subject-matter that commonly de-
fines a description and which distinguishes it from narration: a description deals
with objects, while narration deals with actions. Ekphrasis in contrast was defined
in terms of its impact on an audience.« (S. 12) Die Wirkung, die durch Veranschau-
lichung erzielt wird, ist mehr als die »blosse« Erzihlung (als Bericht) einer Hand-
lung oder die »blosse« (abbildhafte) Beschreibung eines Sachverhalts oder eines
Dings. Die Ekphrase fokussiert die Schilderung der Wahrnehmungsqualitit in der
Absicht, diese dem Zuhdorer zu vermitteln: »Narration is a simple account of what
happened, while an ekphrasis includes the details that tell one how it happened, how
it looked (one might add also how it sounded and felt).« (S. 13)

Grundsitzlich konnte alles Bestandteil einer Ekphrase sein, wihrend sie heu-
te nur noch als Kunstbeschreibung interessiert. So schreibt Graf: »In dieser gan-
zen antiken Rhetoriktradition wird (...) Ekphrasis auflerordentlich weit gefasst: es
ist jede Beschreibung. Bildbeschreibung ist keine Sonderkategorie, ja sie kommt
als Moglichkeit der Ekphrasis in der Kategorisierung schon gar nicht vor.« (Graf
1995, S.145) Innerhalb der rhetorischen Tradition wird die Ekphrasis (neben der
Beschreibung als Ubung in Schulrhetorikhandbiichern) als besonders relevant fiir
epideiktische Reden genannt. Epideixis steht in der aristotelischen Systematik fir
die Gattung der Festreden und umfasst etwa Lob- und Tadelreden, Grabreden oder
Hochzeitsreden. Das Wort Epideixis verweist auf »Aufzeigen« bzw. »Hinweisen,
da die Aufgabe dieser Redeform nicht unmittelbar darin besteht, den Zuhorer zu
einem Urteil (wie in der Gerichtsrede) oder einer Entscheidung (wie in der Parla-
mentsrede) zu bewegen, sondern darin, ihn in die Rolle des Zuschauers zu versetzen.
Im Zentrum steht die Qualitit der Rede mit Blick auf die Frage, ob sie das, was sie
(sprachlich) ausdriicken will, iiberzeugend zur Darstellung bringt. Die Praxis der
Ekphrasis ist in diesen Reden zentraler Bestandteil, da es auf Anschaulichkeit an-
kommt (vgl. Webb 2009, S. 133-139). Die allmihliche Ausgliederung der Ekphrasis
als eine eigene literarische Gattung ist spitestens mit den Eikones (Bildern) des
(dlteren) Philostrat belegt. Dabei steht jedoch besonders die literarische Kunst im

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

Vordergrund, mit Worten Bilder beschreiben zu kénnen (vgl. Graf 1995, S. 153) —
und weniger um die bilderzeugende Sprache.

Da es fiir unseren Zusammenhang nicht um eine ausfithrliche begriffsge-
schichtliche Analyse gehen kann, gilt es vielmehr, das spezifische heuristische
Potenzial der Praxis der Ekphrasis hervorzuheben, das sich in der Struktur der
komplexen Begriffsgeschichte zeigt. Es stellt sich nimlich die Frage, ob und
inwiefern sich die Ekphrase von der >blossen« Beschreibung unterscheidet bzw.
wann eine Beschreibung die Qualitit einer Ekphrase aufweist. Diese Frage zu
beantworten, ist allerdings kein leichtes Unterfangen. Es kann aber das Konzept
der Enargeia vorgestellt werden, welches regelmissig mitdiskutiert wird, wenn
von Ekphrasis die Rede ist. Graf erliutert fiir den kunsthistorischen Kontext:
»Dominant in den Ubersetzungsversuchen ist [..] das Visuelle: >Enargeia« ist die
Kraft des Textes, visuelle Bilder zu schaffen, den Hérer [..] zum Zuschauer zu
machen.« (Graf 1995, S.145) Sie ist »die Eigenschaft der Rede, Vergangenes —
oder allgemeiner: nicht Gegenwartiges — innerlich prisent zu machen und dabei
scheinbar den Wortcharakter des Textes aufzuheben: das eben meint die Formel
»aus Zuhorern Zuschauer machen.« (Vgl. ebd.) Das mag einerseits reichlich meta-
physisch anmuten (falls dies ein Problem wire), andererseits kann daran erinnert
werden, dass eine grundlegende Funktion aller Lehrmittel gerade darin besteht,
nicht Gegenwirtiges priasent zu machen (vgl. Reichenbach 2018).

Gottfried Boehm hebt in diesem Zusammenhang die Bedeutung des Zeigens
hervor (welche in der vorliegenden Arbeit noch grundlegend betrachtet werden
wird, vgl. Kapitel 4):

»Den Horer zum Zuschauer machen, das bedeutet, dass die Ekphrasis die Zei-
gefihigkeit der Sprache aktiviert. Zeigen ist auch der eigentliche Sinn jener Mi-
schung verschiedener Darstellungsweisen. Es sind Zeige-Handlungen, die bereits
das Verbum phrazein<meint, das sich in der verstarkten Form des>ekphrazein<zu
einem Zeigen steigert, das vollige Deutlichkeit erzielt.« (Boehm 1995, S. 35)

Im Unterschied zur gegenstindlich-reprisentativen Vergegenwirtigung (etwa
durch ein Symbol, eine illustrative Zeichnung, ein Diagramm) zielt Ekphrasis auf
die Kreation »innerer« Bilder (beim Horer) durch die Rede. Diese inneren Bilder
erhalten ihre Qualitit aber letztlich erst durch eine emotionale Dimension: »A
successful orator must move his audience, must make them feel as if they were
present at the events described, this is the purpose of enargeia.« (Webb 1999,
S. 13) So beziehen Anekdote und Erlebnisbericht »den Zuhérer direkter ein in das
Dargestellte, das Pathos des Kiinstlers iibertrigt sich auf ihn« (Graf 1995, S. 149).
Enargeia hat damit, anders ausgedriickt, mit Pathos zu tun, d.h. »Gefithlsstim-
mung, sie produziere »affectus, Pathos« (S. 154). Diese Qualitit wird aber nicht als
Gefithlsmanipulation betrachtet, sondern sei vielmehr der Wahrheitsempfindung
dienlich, d.h. sie erdffne einen Zugang zu einem Firwahrhalten von etwas, das

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

75


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Die Arbeit am Ausdruck

den Wahrheitsanspruch nicht fiir sich allein erheben kann. Entsprechend schreibt
Webb: »It was more important that the events communicated by the orator should
be slike truths, that they should be acceptable to the listener, than that they should
actually have happened.« (Webb 1999, S. 13)

In der rémischen Rhetoriktheorie wurde die von Boehm herausgestellte Zei-
gefihigkeit der Sprache insbesondere anhand der Bedeutung der Geste beim Re-
den betont. Zwar erfihrt der Begriff der Ekphrasis in der romischen Kaiserzeit
eine Verschiebung und findet im lateinischen descriptio seine Entsprechung. Dort
taucht er allerdings nicht als eigene Gattungsbezeichnung wie in den Progymnas-
mata auf, sondern als Teil rhetorischer Exkurse und stirker orientiert an der Titig-
keit des Schreibens. Als Bestandteil der romischen Rhetoriktradition standen die
descriptiones mit der gestischen Vermittlung der Rede in Zusammenhang. Cicero
ist bekannt dafiir, eine beeindruckende »korperliche Beredsamkeit« entwickelt zu
haben, und Quintilian betont die Bedeutung der die Rede begleitenden Handbe-
wegungen. Andreas Hetzel bezeichnet das Verhiltnis der »Geste zur Stimme als
deren Gebung oder Prisentation« (Hetzel 2011, S. 359) und zitiert Quintilian, der
eine spezielle Geste dieser Prisentation beschreibt, die pars pro toto fiir alle Gesten
gelten konne: »Ebenso wird die Hand mit nach unten gerichteten Fingern in etwas
freierer Bewegung gegen uns gekehrt geschlossen und dann in etwas grofierem
Schwung in der umgekehrten Richtung wieder geoffnet, so dass es so ist, als biete
sich die Rede selbst dar.« (Quintilian, zit. n. Hetzel 2011, S. 359)

Statt also von einer Trennung der griechischen und rémischen Tradition zu
sprechen, wie Graf es vorzieht (vgl. Graf 1995, S. 144), bietet es sich moglicherwei-
se an, am Ubergang vom griechischen zum rémischen Kontext einer verinderten
Verfahrenspraxis nachzuspiiren, die das Konzept der Ekphrasis hinsichtlich ihres
Gehalts differenziert. Das metaphorische Zeigen der Ekphrasis (als Moglichkeit der
Sprache tiberhaupt) findet in der Geste ihren leiblichen und konkret die Wahrneh-
mung unterstittzenden visuell zuginglichen Ausdruck: »In der Geste berithren sich
Rede und Leib, sie bringt den ganzen Menschen zum Sprechen, artikuliert sein Er-
scheinen bzw. seinen Auftritt.« (Hetzel 2011, S. 357) Boehm bringt m.E. gut auf den
Punkt, wie das Zeigen die Welt zur Befragung disponiert und den Bereich des zu
Sprache zu Bringenden, also die Notwendigkeit von artikuliertem Ausdruck, eroft-
net:

»Die zeigende Gebirde repréasentiert einen Fernsinn, sie weist hin, ohne greifen
zumissen. Sie hat, im urspriinglichen Sinne, eine theoretische Potenz und Orien-
tierung, sie zielt auf etwas, schafft dem Blick eine neue Bahn, tut, was sie tut mit
einer eigentiimlich betonten Aufmerksambkeit. Die Erkenntnis er6ffnende Kraft
der Deixis wird am deutlichsten daran, dass der gezeigte Gegenstand sich zeigt. Er
wird »als solcher« (als er selbst) erkennbar. Das Zeigen, so stumm es geschehen

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

mag, baut einen Erkenntnisraum auf, dessen wesentliches Kennzeichen Distanz
(Intentionalitat) ist.« (Boehm 1995, S. 39)

Das Praverb ek — »aus« — deutet die nach aussen gerichtete Bewegung und das Her-
ausstellen an, wird aber meist allgemein als restloses Deutlichmachen oder Ganz-
Aussprechen iibersetzt (vgl. Graf 1995). Es kann aber m.E. durchaus auch als Aus-
druck einer dialektischen Spannung der »Bewegung« in der Rede »von innen nach
aussenc« (durch den Redner) gesehen werden, deren Weg mit der prototypischen
Zeigegeste angezeigt und begleitet wird, die Quintilian beschreibt.?

2.3 Enargeia und die evidentielle Praxis des lebendig Prasentierenden

Moglicherweise macht das Moment der Wirkungsabsicht die ekphratische Beschrei-
bung aus heutiger Sicht etwas suspekt. Der ethisch-normative Aspekt, sozusagen
die Motivlage der ekphratischen Praxis, miisste einer Priiffung unterzogen werden.
Was in der rhetorischen Tradition der griechischen Antike als selbstverstindlich er-
schienen sein mag — namlich die Erkenntnisfunktion —, wird heute als fragwiirdig
bewertet, besonders wenn von Ekphrasis in einem affirmativen Sinne gesprochen
werden soll. Dieser Vorbehalt entspringt der »klassisch-modernen« Skepsis gegen-
iiber dem Feld der Rhetorik im Allgemeinen und ihrer scheinbar dubiosen Ethik im
Besonderen. Doch die »rhetorische Theorie reiissiert als Folge der Unmaglichkeit,
Wahrheit zu erreichen, schreibt Helmer (2006, S. 9) und verdeutlicht: »Mit dem
Beginn der Moderne geriet die rhetorische Theorie ins Abseits, da sie den cartesi-
schen Prinzipien more geometrico generierter Wahrheiten nicht entsprach. Mit der
im 20. Jahrhundert wachsenden Einsicht, Wissenschaften erzeugten nicht linger
Ergebnisse von unanfechtbarer Gewissheit, wurde die ars rhetorica wiederentdeckt
und erneuert.« (Ebd.) Eine produktive Riickbesinnung hat nichts mit einer Position
zu tun, die behauptet, dass auf Anspriiche der Wahrheit und Gewissheit verzichtet
werden miisse und alles vielmehr eine Sache (vulgir-)rhetorischer Uberredungs-
wirkung sei. Vielmehr erinnert sie an und verbindet sie sich mit der Anerkennung
eines Verstindnisses von Gewissheit bzw. Evidenz, das einer Zeit vor dem Glauben
an die exakte Beobachtung und dem systematisch kontrollierten Experiment ent-
stammt. Es geht, mit anderen Worten, um den Sinn dafiir, dass »die Funktion der
Gewissheit im Wissen nicht ohne die Form der Prisenz im Vor-Augen-Stehen zu
haben« ist, zugleich »aber der Zusammenhang zwischen epistemologischer Funk-

3 Eine genetische Perspektive auf den Konnex Wahrnehmung, Zeigen und Artikulation wird
in Kapitel 4 ausgefiihrt. Im Schlusskapitel werden die zunichst vielleicht etwas disparat er-
scheinenden Stringe in ihrem thematischen Zusammenhang erneut betrachtet und disku-
tiert.

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

71


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Die Arbeit am Ausdruck

tion und Form der Prisenz [...] auch nicht unmittelbar zu greifen« ist, wie Riidiger
Campe (2006, S. 29) treffend formuliert.

Jedes Gefiihl von Evidenz — Evidenzerleben — ist Bedingungen der Prisenz und
Reprisentation des (Wissens-)Gegenstandes unterworfen. In der »prisenztheore-
tischen Debatte« der Neuzeit, so Campe, werde die »alte Trennung zwischen Philo-
sophie und Rhetorik« wieder aufgenommen (ebd.). Alexander Gottlieb Baumgarten
kann hier als eine zentrale Figur im deutschsprachigen Raum verstanden werden,
da er mit seinem Entwurf der Asthetik der »terminologischen Spannung im Ge-
brauch des Wortes Evidenz einen Raum der Entfaltung« gegeben habe (S. 30). Ge-
wissheit sei bei Baumgarten nimlich »ausgespannt zwischen Ontologie und Psy-
chologie« (ebd.). Campe fasst zusammen:

»Gewissheit der Dinge« (Baumgartens Ubersetzung fiir certitudo objectiva) heiflt
danach die in den Dingen angelegte Moglichkeit, das Wahre des Seins, und das
heif’t: das Zusammenbestehen der Teile im Ganzen, aufzufassen und zu Bewusst-
sein zu bringen (apperceptibilitas). Objektive Gewissheit ist die Eigenschaft der
kosmologischen Ordnung, sich als Ordnung zu Bewusstsein zu bringen. Die Ge-
wissheit, ssubjektiv betrachtets, ist dagegen fiir Baumgarten das>Bewusstsein des
Wahren«« (Campe 2006, S. 30)

Diese »subjektive« Gewissheit als ein Bewusstsein des Wahren sei zugleich als in
sich gespalten zu verstehen, nimlich in eine »iiberredende Gewissheit« (persuasio),
wenn sie »sinnliche Gewissheit« sei, und eine »iiberzeugende Gewissheit« (convic-
tio), wenn sie »intellektuelle Gewissheit« sei (ebd.). Unteilbar sei Evidenz, so Campes
Baumgarten-Lesart, allein in ihrer »Funktion im Wissenc, indem sie es ermdglicht,
»dass etwas als Teil der Ordnung des Seins zu Bewusstsein kommt« (Campe 2006,
S. 30). Sie zerfalle aber sogleich in »mindestens zwei Evidenzen«, wenn es um die
»Prasenzform der Evidenz fir ein Subjekt geht« (ebd.). Damit werde die Spaltung
zwischen »intellektueller und persuasiver Gewissheit« — d.h. die Gegeniiberstel-
lung von »objektiver« und »subjektiver« Gewissheit, sozusagen zwischen Ontolo-
gie und Psychologie - innerhalb der »subjektiven Gewissheit« wiederholt. Was hier
begriffslogisch unklar anmutet, nochmals anders mit Campe ausgedriickt: »[...] in-
tellektuell ist die Gewissheit im Subjekt, wenn sie sich auf die Objektivitit der Din-
ge« bezieht, »persuasiv ist sie, wenn sie sich auf das Subjekt bezieht« (ebd., Her-
vorh. A.P.). Baumgarten zeige mit seinen Definitionen von objektiver und subjek-
tiver Gewissheit auf, »wie man Rhetorik so rekonstruieren kann, dass ihre interne
Struktur (die Spannung zwischen Uberzeugen und Uberreden) die Spannung zwi-
schen Philosophie und Rhetorik und damit ihre eigene diskursive Voraussetzung in
sich abbildet« (ebd.). Der isthetisierende Blick Baumgartens auf die Rhetorik ent-
spreche der »Begriindung der Asthetik aus dem Material der Rhetorik: der Blick
namlich auf Rhetorik, der sie mit ihrer Aufspaltung in Uberreden und Uberzeu-
gen, Kognition und Persuasion, die Einheit der philosophisch ontologischen Evi-

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

denz aktualisieren und spalten sieht« (ebd.). Man kénnte, moglicherweise etwas
gewagt, auch formulieren, dass Asthetik bzw. der dsthetische Modus des Denkens
und Empfindens die Spaltung und Unterscheidung von convictio (»iiberzeugendx,
»intellektuelle Gewissheit«) und persuasio (»itberredend«, »sinnliche Gewissheit«) in
sich aufnimmt und damit gleichzeitig zu iiberwinden versucht. Die Asthetik — im
Sinne Baumgartens — gebe also der »Spannung zwischen theoretischer und rhe-
torischer Evidenz einen eigenen Bereich, wo sie ausgetragen und ausgehandelt werden
kann, wo sie zur Wirkung kommt und diskursiv eingehegt wird« (S. 31, Hervorh. A.P.).
Sie ist damit primir die Diskursivierung von (festgestellten) Unterschieden und (u.a.
begrifflichen) Unterscheidungen.

Im Zentrum dieser dsthetischen Theorie stehen die »Unterscheidung zwischen
und das Nebeneinander von Uberzeugung und Uberredung« (ebd., Hervorh. A.P.),
und dies auf »doppelte Weise«: Fragen des Wissens und Fragen der Prisenz oder
Anschauung kénnen im subjektiven Bewusstsein unterschieden und damit thema-
tisch werden; gleichzeitig kénnen —innerhalb der Asthetik - die Prisenzformen
in ihrer kognitiven und persuasiv sinnlichen Aktualitit unterschieden und thema-
tisch werden (ebd.). Damit sei der Bereich des Asthetischen bei Baumgarten weder
auf eine »Philosophie der Kunst« eingeschrinkt noch entgrenze sie diesen auf die
»unfokussierte Weite des Sinnlichen, wie man es unter dem Stichwort Aisthesis zu-
letzt immer wieder gesagt« habe (ebd.). Dies wird dadurch geleistet, dass in der
Asthetik Baumgartens vielmehr »evidentielle Praktiken und Techniken« interessie-
ren (S. 32).

Den Ausgangspunkt bildet also die Frage, ob und wie zwischen Praktiken des
Uberredens und Uberzeugens klar unterschieden werden kann, wie man es sich
vielleicht aus einer »modernen« Perspektive erhofft. Baumgarten habe mit seiner
Ubersetzung von convictio als »Uberzeugung« (oder »Uberfithrung«) und persuasio
als »Uberredung« die »doppelte Bedeutung der rhetorischen Persuasion« als Erster
in dieser Schirfe hervorgehoben, denn — so Campe — »das lateinische persuadere
kann ja bekanntlich beides, Uberreden und Uberzeugen, bedeuten« (Campe 2006,
S. 31). Darin liege auch »die Pointe« von Baumgartens Asthetik (ebd.).

Aus dieser Erérterung soll an dieser Stelle der Vorschlag unterbreitet werden,
dass — zumindest in einem gewissen Sinn — jede ernsthafte Beschreibungsbemii-
hung als evidentielle Praxis und insofern als rhetorische Praxis zu verstehen ist. Sich
selbst zu itberzeugen und andere zu iiberzeugen — d.h. sich selbst oder anderen
etwas vor Augen stellen (vgl. Campe 1997) — mag nicht dasselbe sein, aber die aristo-
telische Trias von Logos (sachliche Richtigkeit, Argumentationslogik), Ethos (Glaub-
wiirdigkeit und Autoritit) und Pathos (affektive bzw. emotionale Wirkungsweise)
wird auf die eine oder andere Art und Weise zur Geltung kommen.

In der rhetorischen Tradition - typischerweise die Situation des Gerichtsverfah-
rens und die damit verbundene Urteilshildung betreffend - sind jeweils mindestens
drei Personen im Spiel: »der Redner, der affizieren will und sich selbst affiziert;

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

79


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Die Arbeit am Ausdruck

der Richter, der affiziert werden soll; und die Person der Prozesspartei, fiir die
der Redner auftritt und an deren Geschichte oder Gestalt, Charakter oder Affekt
er sich affiziert« (2000, S. 139). »Vor Augen stellen« heisst in diesem Kontext vor
allem »Abwesendes prisentieren, im Verfahren geltend machen, was nicht in ihm
vorkommt« (S. 141). Der Redner tibernimmt die Rolle der Prozesspartei und wird
damit »zum sichtbar erscheinenden, interessierenden Subjekt im Blick des An-
deren (des Richters). Affizierung durch Selbstaffizierung setzt eine erzihlbare Welt
voraus, in der das Geschehen des Falls und die Affekte des Betroffenen vorkommen,
und bringt sie damit hervor.« (Ebd., Hervorh. A.P.)

Spiter wird die »fremde zur eigenen Sache machen [...] als die Struktur der Re-
de von der politischen und sozialen Interpretation des patronalen Redners weitge-
hend gelost und zur Rede des Subjekts unter Bedingungen zuerst der gerichtlichen
Institution, dann in der Verlingerung auf die Schulitbungen, von Institutionalitit
iberhaupt« (S. 144). Campe sieht in Quintilian (um 30-100 n. Chr.) eine zentra-
le Figur dieses Wandels innerhalb der rhetorischen Tradition, weil jener die »pa-
tronale Sozialform« ablgse und »die rhetorisch-anthropologische Analyse der rhe-
torischen Situation erdffne« (ebd.). Das Sich-vor-Augen-Stellen benétigt mitun-
ter ein Sich-in-die-Schuhe-des-Anderen-Stellen und ein So-Tun-als-ob-man-ein-
Anderer-wire. Dies sind Formen oder Praxen der Affizierung und Selbstaffizierung
oder »Selbsterregung«, mittels derer das sonst Unbemerkte und/oder Abwesende
zur Erscheinung gebracht und vergegenwirtigt wird.

»Selbsterregung nutzt die rhetorische Figur der enargeia oder evidentia, des le-
bendig Prasentierenden, in der Sprache gleichsam zeigenden Vor-Augen-Stellens
des Unsichtbaren, Unbelebten oder Abwesenden. Sie ist nichts anderes als deren
Anwendung durch den Redenden in seinem eigenen Sprechen; der Redner setzt
seine Rede selbst der enargeia aus, um wie aus der Gegenwart der fremden Sache
und des fremden Affekts heraus zu reden. Enargeia ist hier nicht so sehr eine Figur
in der Rede, sondern der Vollzug oder Vorgang der Figurierung der Rede in der Re-
de. In diesem Sinn kann man die enargeia die Protofigur des selbstaffizierenden
und selbstaffizierten Sprechens nennen.« (Campe 2000, S.148f., Hervorh. A.P)

Diese epistemologischen Merkmale der Rhetorik im Allgemeinen und der evidenti-
ellen Praxis des Vor-Augen-Stellens im Besonderen erweisen sich im Lichte dieser
rhetorisch-anthropologischen Analyse als Merkmale allgemeiner Strukturmomen-
te der Rede und des sprechenden Subjekts im Kontext gesellschaftlicher Institutio-
nen. Um zu iiberzeugen, bedarf die Rede der Affizierung der »Anderenc, und diese
ist gewissermassen kaum oder nicht ohne eine Selbstaffizierung des Sprechenden
zu haben. Ob man in eigener oder fremder Sache spricht: Um Geltung zu gewin-
nen, muss die (Selbst-)Betroffenheit glaubhaft erscheinen. Ethisch lisst sich hier
die Notwendigkeit der Fiirsprache fiir jene erkennen, die selbst der Sprache nicht

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

oder wenig michtig sind und unter anderem auf die emotionalen Fihigkeiten des
Redners angewiesen sind.

Bildungstheoretisch zeigt sich hier eine grundlegende Problemstellung. Man
kann zwar wollen, dass jede ihre und jeder seine Fihigkeit zur Selbst- und Fremd-
affektion im Reden- und Beschreibenkdnnen kultiviert und in Bezug auf eine Sache
oder die Selbstreflexion einsetzt. Im herstellenden Modus herbeifiihren l4sst sich
dies jedoch kaum; noch weniger lisst sich steuern, fiir welche Zwecke die allfil-
lige Rede schliesslich eingesetzt wird. Aus bildungsdidaktischer Perspektive wire
die Vermittlung und Darstellung von Inhalten in Bildungsinstitutionen dann nicht
allein darum als pidagogisch bedeutsam zu diskutieren, weil sie Wissen und Ge-
wissheiten tatsichlich vermittelt, die zu kennen von Bildungswert ist. Sie erweitert
sich um die Bedeutung des Rhetorischen im Hinblick auf die affektive Qualitit der
Darstellung und Vermittlung - also die Art und Weise, wie sie ihre Gegenstinde
beschreibt, vor Augen stellt, evident zu machen beabsichtigt, und zwar so, dass
dadurch eine Affektion fiir den Gegenstand, die Sache, den Stoff zum Ausdruck
kommt. Denn nur dann kann sich die Sache als slebendig« (man kénnte auch sa-
gen: als >relevant) zeigen.

Die vom Pidagogen erwarteten Bemithungen, den Stoff in seiner Richtigkeit
und Bedeutsamkeit zu zeigen (vermitteln), liessen sich so rhetorisch differenziert
beschreiben: Die Aufgabe erfordert von ihm einerseits, seine Affekte, also das Pa-
thos, in den Dienst des Logos zu stellen, und andererseits geniigend »Leidenschaft«
fiir den Gegenstand aufrechtzuerhalten. Darin besteht das Ethos (Glaubwiirdig-
keit) der Lehrperson und daraus bezieht sie ihre Autoritit. Daher zeigt sich in dem
so rhetorisch verstandenen »padagogischen« Zeigen immer noch mehr: nimlich
der Pidagoge in seinem Verhiltnis zu und zwischen Logos, Ethos und Pathos. In
diesem Sich-Zeigen zeigt er, wie Gegenstinde beschrieben werden kénnen, sodass
sie sich auf eine bestimmte Weise zeigen. In der Art und Weise der Weltbeschrei-
bung liegt somit auch eine vor-bildende Funktion ekphratischer Beschreibung.

Es soll hier keineswegs die Moglichkeit einer mimetischen Bildungsprozess-
idee suggeriert werden. Im Gegenteil, die >rhetorische« Darstellung tut gerade des-
halb not, weil niemand zu Bildungsprozessen gezwungen werden kann. Es muss
daher ein Weg denkbar sein, etwas auf eine Art und Weise darzustellen, die den
Lernenden Moglichkeiten eréffnet, die »Inhalte« im Entwicklungsgang ihrer Be-
schreibung selbst mitzuvollziehen oder diese mindestens anhand derselben nach-
vollziehen zu konnen. Die Aufgabe der pidagogischen Beschreibung respektive Re-
de kann als zweifache verstanden werden: einmal als Fiirsprache fiir eine Sache,
die es auf eine bestimmte Weise zu vermitteln gilt, und einmal als Fiirsprache fiir
die Lernenden, die eben keine Richter und noch keine politisch Miindigen sind, die
den Sachen mit ihrer Urteilskraft der Rede begegnen, sondern sich auf dem Weg

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Die Arbeit am Ausdruck

dahin befinden und dabei auf Unterstiitzung und firsorgliche Leitung angewiesen
sind.*

Die allgemeine pidagogische Bedeutung der Beschreibung beruht damit es-
senziell auf einer rhetorischen Praxis, die implizit oder explizit um die Bedeu-
tung des Beschreibens weiss. Dies ist weniger ein didaktisch-technisches Wissen
als eines, das um das »Ethos des Beschreibens« weiss und sich darum bemiiht.
Bildungstheoretisch gedacht wird hier das Moment der Selbsttitigkeit als Arbeit
am Ausdruck und an der Artikulation sichtbar, die dem Individuum immer selbst
aufgegeben ist und sich nur bedingt vermitteln ldsst, sondern primir auf Praxen
des Zeigens angewiesen ist.

2.4 Zur bildungstheoretischen Relevanz der Ekphrasis

Die isthetische Dimension des Bildungsprozesses, so kann auf der Grundlage die-
ser Betrachtungen zu den rhetorisch bedeutsamen Konzepten der Ekphrasis, Enar-
geia und Evidenz formuliert werden, betrifft also im Kern die evidentiellen Prakti-
ken selbst. Spitestens mit den kunsttheoretischen Diskursen des 19. Jahrhunderts
kommt es, wie oben schon angedeutet, zu einem gravierenden Bedeutungswech-
sel: »Ekphrasis was now entirely divorced from its rhetorical background and rein-
terpreted as a poetic genre stretching not only backwards to Homer and Theocri-
tus, but also forward to the nineteenth century.« (Webb 1999, S. 17) Webb diskutiert
dies zwar nicht nostalgisch als reine Verfallsgeschichte, versucht aber trotzdem, die
Aushohlung des Verstindnisses nachzuvollziehen. »Now, the term had been thou-
roughly removed from its ancient meaning and contexts, schreibt sie; die Ekphrase
als (objektivierte) Bildbeschreibung habe ihr eigentliches Wesen, namlich Ausdruck
einer die Imagination und die Emotion stimulierenden Titigkeit zu sein — »an ac-
tive stimulus to imaginative involvement« —, weitgehend verloren: »Throughout the
nineteenth and twentieth centuries sekphrasis< has undergone a process of gradual
redefinition to conform to contemporary intellectual and esthetic preoccupation.«
(Ebd.)

Diese Perspektive ist die eine Seite. Die neuere kunsttheoretische Betrachtung
der Ekphrasis (vgl. Boehm & Pfotenhauer 1995) hat das antike Verstindnis auf der
anderen Seite gliicklicherweise wieder in Erinnerung gerufen. Dies natiirlich nicht
allein aus historischem Interesse, sondern vielmehr, um die Trennung von Sprache
und Bild zu problematisieren.

4 Hier kann auf Hannah Arendt verwiesen werde, die in ihrem Vortrag »Die Krise der Erzie-
hung«auf die zentrale Bedeutung der Autoritit und die damit verbundene doppelte Verant-
wortung fiir die Heranwachsenden eingeht (vgl. Arendt1994).

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

»Bilder und Sprache gelten von alters her als verwandt. Die Bilder, so hief es,
brauchten die Sprache, um ihr Bedeutungspotential ganz zu entbinden; und die
Sprache musste, um ihrer Uberzeugungskraft willen, anschaulich sein, musste
bildhaft die Phantasie anregen. Das stumme Bild und die blinde Sprache hat-
ten im jeweils anderen Medium ihre Erganzung. Die Frage des Transfers vom ei-
nen ins andere schien daher unproblematisch. Der Name Ekphrasis stand fiir die
Gleichung von Bild und Wort, er meinte anschauliche Beschreibungen allgemein,
spater dann besonders die Beschreibung der Bilder.« (Boehm & Pfotenhauer1995,
S.9)

Die moderne und gewiss allzu radikale Trennung von Bild und Sprache ist auch
bildungstheoretisch bedenklich und stellt eine Herausforderung dar. Was Boehm
aus kunsttheoretischer Perspektive kritisch betrachtet, hat in der vorliegenden Ar-
beit auch eine Entsprechung in bildungstheoretischer Perspektive: Beschreiben ist
nicht mit Abbilden gleichzusetzen und erschépft sich auch niemals darin, wenn-
gleich dies auch fur klar umrissene, vergleichsweise »banale« (aber nichtsdesto-
trotz u.U. sehr bedeutsame) Gegenstinde zutreffen mag. »Auch unter modernen
Vorzeichen kann sich der Beschreibungstext weder mit Feststellungen bzw. Erzeu-
gungsregeln begniigen noch blof3 subjektiven Empfindungen nachgehen. Was er
zu erfassen hat, ist die Interdependenz, die im Kontext von Faktum und Aktum
liegt.« (Boehm 1995, S. 38) Boehm geht hier auf Josef Albers Unterscheidung zwi-
schen »factual facts« und »actual facts« ein, den »Kontrast zwischen feststellbaren
Ausgangsbedingungen des Bildes und der daraus entspringenden nur noch voll-
ziehbaren Lebendigkeit« (ebd.). Es liege auf der Hand, die Differenz von factual
facts und actual facts mit dem zu vergleichen, was im sprachlichen Kontrastspiel
der Ekphrasis als Enargeia beschrieben werden konne (vgl. ebd.).

Ansatzweise unternimmt Gottfried Boehm den Versuch, zu artikulieren was
die »gute« von einer »schlechten« Ekphrasis unterscheiden kénnte (auch wenn hier
von der Ekphrasis als Bildbeschreibung die Rede ist):

»Jede gute Ekphrasis besitzt das Moment der Selbsttransparenz: sie blaht sich
in ihrer sprachlichen Pracht nicht auf, sondern macht sich durchsichtig im Hin-
blick auf das Bild. Sie hilft damit dem Blick auf die Spriinge, weist ihm die Wege,
die nur er allein zu Ende gehen kann. Die Beschreibung hilft dem Sehen auf, das
Bild dient der Kommunikation unter den Betrachtern, fiir die es gemalt wurde.«
(Boehm 1995, S. 40)

Aus pidagogischer Perspektive konnte entsprechend allgemein formuliert werden:
Eine »gute« Ekphrasis will den Menschen (Zuhorer, Bildbetrachter...) nicht manipu-
lieren, ihm keine Sichtweise aufdringen, aber sein Sehen, Wahrnehmen und Ver-
stehen férdern, indem sie ihm einen moglichst bedeutungsvollen und sinnhaften
(wie auch sinnlichen) Zugang zum Gegenstand eroffnet. Svetlana Alpers schreibt

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

83


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Die Arbeit am Ausdruck

in diesem Zusammenhang treffend - ohne den Gedanken aber weiter zu explizie-
ren —, dass die Ekphrasis »die Erziehung des Betrachters, nicht des Kiinstlers zum
Ziel« habe (Alpers 1995, S. 233). Nach Boehm meint — spezieller — der Ausdruck der
Enargeia »Klarheit, Deutlichkeit, Anschaulichkeit, auch im Sinne des Durchblicks«
(Boehm 1995, S. 35); insofern konnte sogar von einer aufklirerischen Funktion der
Ekphrasis und ihrer wesenhaften Wirkungsweise (durch die Enargeia) gesprochen
werden.

Was Boehm fiir Bildbeschreibungen formuliert und moniert, kann m.E. analog
fir die Beschreibung von Bildungsprozessen vorgetragen werden:

»Bildbeschreibungen folgen mithin nicht dem Ideal einer moglichst vollstandi-
gen >verbalen Abbildung« Wie gute Ubersetzungen treffen sie auch nicht, wenn
sie sich um Buchstablichkeit und Wértlichkeit bemiihen (was bekanntlich dazu
fithrt, den Geist eines Textes durch die Isolierung seines Buchstabens zu verzer-
ren). Beschreibungen miissen sich davor hiiten, der Sache zu nahe zu kommen
oder sich zu weit von ihr zu entfernen.« (Boehm 1995, S. 39f))

Entsprechend darf formuliert werden, dass die logozentrische Perspektive auf Bil-
dung und Bildungsprozesse dem Gegenstand »zu nahe« kommt, wihrend das Ver-
stindnis der Bildung als Transformation sich umgekehrt zu weit weg von ihm be-
wegt. Dass die Idee bzw. das Phinomen der Ekphrasis von pidagogischer bzw. bil-
dungstheoretischer Bedeutung ist, konnte als eine triviale Feststellung bezeichnet
werden, ist sie doch in einem Bildungskontext entstanden und iiber einige Jahr-
hunderte praktisch wirksam gewesen. Diese »dusserliche« Kennzeichnung bleibt
bedeutsam, interessant ist aber natiirlich die Idee selbst. Ruth Webb ist ginzlich
zuzustimmen, wenn sie schreibt: »The nature of ekphrasis, its defining quality of
enargeia (or >vividness<), and the role of the imagination in both mean that this
is almost as much a study of ancient psychology as of rhetoric.« (Webb 2009, S. 5)
Ekphrasis — und das ihr zentrale Phinomen der Enargeia — verbindet Mensch und
Sache, Gegenstand und Subjekt. Sie tut dies auf eine »transformatorische« Weise,
sie lisst den Zuhoérer zum Zuschauer werden, sie verbindet das Ohr mit dem Auge,
lisst den Mensch innere Bilder sehen.

Bildungsprozesse sind ohne Imagination, Einbildungskraft bzw. Einbildungs-
prozesse nicht denk- oder verstehbar. Mit der ekphratischen Qualitit einer Dar-
stellung wird die Trennung von Bild und Sprache (wenigstens zeitweilig) »iiber-
wunden«. Mario Klarer bezeichnet Ekphrasis »as a seemingly postmodern word-
and-image hybrid« (Klarer 1999, S. 2). Er schligt vor, die Ekphrasis als ein Mittel
zu verstehen, mit dem sich auch zeitgendssische Reprisentationskonzepte kultur-
und geschichtsbezogen rekonstruieren lassen. Bescheidener kann gesagt werden,
dass in der rhetorischen Formel der Ekphrasis das Verhiltnis von Bild und Spra-
che thematisiert wird. Die beiden Bereiche konnen als sich erginzend oder gar
wechselseitig bedingend betrachtet werden; so ist vom »stummen Bild« und der

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

»blinden Sprache« die Rede bzw. von der Bildlichkeit der Sprache und der Sprach-
lichkeit des Bildes.

Es kann hier nicht darum gehen, diese Beziehung vertieft zu erértern oder
zu bewerten. Angemerkt sei aber, dass eine Moglichkeit, Sprache und Bild als
mit analogen Funktionen behaftet zu verstehen, darin liegt, die Beschreibung
bzw. das Beschreiben als ein »Ab-Bilden« im Sinne von Zeigen und Sichtbar-
machen (einer) Wirklichkeit zu definieren. Die Beschreibung kann dabei in
einer doppelten Beziehung zum Bild verstanden werden, wie Angehrn schreibt:
»Beschreibung wird in Analogie zum Bild verstanden — das Verhiltnis Beschrei-
bung/Beschreibungsgegenstand ist analog dem Verhiltnis Bild/abgebildeter
Gegenstand.« (Anghern 1995, S.59) Die Idee, wonach beide, Bild und Sprache,
Wirklichkeit darstellen (beschreiben, abbilden, zeigen), kann als implizite Grund-
lage fiir die Beziehung zwischen Sprache und Bild - nach beiden Seiten oder
Richtungen - begriffen werden: In der Verbildlichung eines Textes oder der
Beschreibung eines Bildes wird jeweils die Bildhaftigkeit der Sprache oder die Be-
schreibungskraft des Bildes verbiirgt (vgl. S. 61). Der Idee der Ekphrasis, wie oben
erliutert, geht es gerade nicht um die Idee einer moglichst prizisen Abbildung
der Wirklichkeit, sondern um ein Erzeugen des »Gefithls« oder den Sinn fiir Wirk-
lichkeit und Wahrhaftigkeit. Das lateinische verisimilitude ~-Wahrheitsihnlichkeit
als das Empfinden von Wahrheitsnihe oder der Eindruck von Wahrheit —, welches
Webb in ihrer Ekphrasis-Analyse kurz diskutiert (vgl. Webb 1999, S.18), scheint
hier der treffendere Ausdruck zu sein.

Dass die Tatigkeit des Beschreibens von grosser Bedeutung ist, hat bildungs-
theoretisch eine lange Tradition. Die Wurzeln liegen in der rhetorischen Kunst der
griechischen Antike, in der Ausbildung zum Redner und dem Ideal der Beredsam-
keit. Zwar sind die Ekphrasis und das ihr zugrunde liegende Prinzip der Enargeia
von dem Bildungskontext der Rhetorik losgeldst worden, doch in den kunsttheo-
retischen und kunstphilosophischen Diskussionen der Gegenwart ist das Interesse
an der Ekphrasis wieder stark geworden, wohl weil sie das Problem und das Phi-
nomen des Bezugs von Bild und Sprache auf eine eigentimlich einsichtige Weise
thematisiert.

Die Ek-Phrase ist das Finden von Ausdruck, das moglichst treffende und leben-
dige Darstellen einer Sache in der Beschreibung, das dieselbe dem Zuhérer vor
Augen stellen soll. Das pidagogisch unhinterfragte Prinzip der Veranschaulichung
wird mit der Ekphrasis historisch vielleicht zum ersten Mal auf implizite Weise
bildungstheoretisch gedeutet: Denn letztlich ist es immer der Zuhorer selbst bzw.
die Betrachterin, die Schiilerin, der Autodidakt oder das Bildungssubjekt, der oder
die das innere Bild produziert, sich die Sache vor Augen fithrt, ohne welches we-
der bedeutungsvolles Lernen noch iiberhaupt Bildungsprozesse im Allgemeinen
ernsthaft vorzustellen sind. Die Arbeit am Ausdruck (von Erfahrungen) ist von der
vorgingigen Bereitschaft abhingig, sich etwas sagen oder zeigen zu lassen. Diese

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

85


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Die Arbeit am Ausdruck

Bereitschaft oder Disposition kann Bildsamkeit genannt werden. Bildung als Arbeit
am Ausdruck setzt die Fahigkeit voraus, sich von der Welt beeindrucken zu lassen,
tiberhaupt ansprechbar zu sein. Eindrucksfihigkeit und Ausdrucksfihigkeit sind
intrinsisch miteinander verbunden.

Ekphratisch konnte eine Darstellung oder Beschreibung genannt werden,
wenn sie die Ansprechbarkeit des Menschen fordert, ihn insbesondere fiir Fragen
nach der Wahrheit iiber die Welt und iiber sich selbst ansprechbar macht. Die Idee
der Ekphrasis bietet daher einen geeigneten Anlass, um (a) das transformative
Moment von Bildungsprozessen besser, d.h. differenzierter zu verstehen (vgl.
Kapitel 1.1), (b) den Logozentrismus in der Bildungstheorie zu hinterfragen und
vielleicht zu tiberwinden (vgl. Kapitel 1.2), und (c) die hiufig absolut gesetzten
(postmodernen) Vokabeln der »Unverfiigbarkeit« und »Entzogenheit« oder »radi-
kalen Heterogenitit« in den zeitgendssischen bildungsphilosophischen Diskursen
zu entkriften bzw. zu relativieren (Kapitel 1.3). Die Thematik der Ekphrasis ruft
weiter das dsthetische Moment in Erinnerung, das Bildungsprozessen inhirent
ist und zugrunde zu liegen scheint, das heisst unter anderem die Bedeutung eines
angemessenen Zusammenhangs von (Ausdrucks-)Form, Inhalt und Gehalt. Dieser
Zusammenhang muss immer je neu gefunden werden, vor allem dann, wenn sich
das Lernen und Umlernen des Menschen auf seine Selbst- und Weltverhiltnisse zu
beziehen hat. Der Kontext der Diskussion um das Prinzip der Ekphrasis und der in
ihr zur Wirkung kommenden Enargeia hebt explizit die elementare Bedeutung der
Eindrucksfihigkeit und Ausdrucksarbeit von Bildungsprozessen hervor, welche in
dieser Arbeit artikulationstheoretisch verstanden werden.

An dieser Stelle ist zu betonen, dass damit keineswegs beabsichtigt wird,
die »Versprechungen des Asthetischen«<® zu erneuern. Vielmehr geht es darum,
die spannungsreiche, aber grundlegende isthetische Dimension der Artikulation
sichtbar zu machen, welche die antike Rhetoriktheorie mit den Konzepten der
Enargeia und Evidentia reflektiert und darin Berithrungspunkte und Heraus-
forderungen im Hinblick auf Fragen des Wahren und Guten markiert. In der
Artikulationstitigkeit zeigt sich dem Bildungssubjekt — auf zunichst implizite
und (vielleicht) zunehmend explizite Weise — der blosse Beschreibungscharakter

5 Vgl. Ehrenspeck, Y. (1998). Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen Bil-
dungsprojekts. Opladen: Leske + Budrich. Die Perspektive der dsthetischen Dimension einer
artikulationsanthropologisch informierten Bildungstheorie ist dezidiert von aktuellen De-
batten um asthetische Bildung und einer als »klassisch« verstandenen Asthetik-Diskussion
zu unterscheiden. Asthetik wird weder transzendental (als Autonomieisthetik) noch sen-
sualistisch-empirisch (als Aisthesis), sondern philosophisch-anthropologisch als spezifisch
menschliche Disposition zur Eindrucks- und Ausdrucksfihigkeit verstanden, die ilber den
unmittelbar lebensnotwendigen (funktionalen) Vollzug hinaus quasi kontingent formt, ge-
staltet, artikuliert und ausdriickt, wobei das so Artikulierte individuell sowie Gberindividuell
auf existenzielle Weise bedeutsam zu werden vermag.

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

seines Selbst- und Weltbezugs. Es eréffnet sich ihm die Dimension der Selbstver-
antwortlichkeit von Autorschaft, die teleologisch anmutende Kraft und Zumutung,
treffend und wahrhaftig zu sein in Bezug auf die Passung von Form und Inhalt
dessen, was ausgedriickt werden will, dessen, was in seinem Selbst nach Ausdruck
dringt. Es erfihrt sich als verantwortlich fiir die expressive Qualitit und die
Stimmigkeit seines Versuchs, den materialen Aspekten seines Selbst-Erlebens eine
Form zu geben, die vor seiner kritik- und urteilsfihigen Subjektivitit selbst be-
stehen und verstanden werden kann. Diese Situation ldsst sich in drei, respektive
fiinf Momente differenzieren: 1) Zunehmendes Gewahrwerden des Beschrei-
bungscharakters, d.h. der artikulierten Struktur des Selbst- und Weltbezugs; 2)
das Moment der eigenen Unvertretbarkeit in der Artikulationstitigkeit; 3) das
charakteristische Moment dieser Titigkeit als Aufgabe: ein Zugleich von Freiheit
und Zumutung; 3a) Freiheit zur Selbstversuchung und Formgebung, 3b) Zumu-
tung der Selbstverantwortung fiir die Ausdrucksformen gegeniiber der eigenen,
urteilsfihigen Subjektivitat.

Esist zu betonen, dass es sich bei diesen Aspekten und Momenten um eine rein
analytische Perspektivierung einer tatsichlich immer synthetisierten Gemengela-
ge des Bildungsprozesses handelt, der nicht als Funktionskreis vorgestellt werden
kann. Denn Artikulation als Prozess ist unvermeidbar durch sowohl kontinuierli-
che als auch diskontinuierliche Momente strukturiert. Das Ethos des Beschreibens
kann als Versuch und zunehmend bewusstere Arbeit am Ausdruck verstanden wer-
den, zu diesem Prozess eine artikulierte, d.h. im weitesten Sinne mitteilbare, re-
flexive Form zu finden und sich damit in ein - fiir sich selbst und fiir andere —
reflexives, beurteilbares Verhiltnis zu setzen zu versuchen.

2.5 Das Prinzip der Energeia bei Wilhelm von Humboldt

In der neueren Forschung wird Ekphrasis primir als verbale Bezugnahme auf
nichtsprachliche Artefakte verstanden (vgl. Schaefer & Rentsch 2004, S. 134). Eine
Auswertung der Diskussionen um Ekphrasis seit den 1990er Jahren zeigt, dass sich
mit Hugh Heffernans Bestimmung der Ekphrasis als »verbal representation of vi-
sual representation« das Kriterium der Reprisentation im Diskurs verselbstindigt
hat und zu einer Grundkonstituente des Ekphrasis-Verstindnisses geworden ist
(vgl. S. 143).

Die Diskussion um den Aspekt der doppelten Reprisentation (»verbal repre-
sentation of visual representation«) dreht sich vornehmlich um die Frage, inwie-
fern Reprisentation mimetisch zu verstehen ist und auch abstrakte Werke der bil-
denden Kiinste unter dieser Perspektive zu beurteilen sind. Die Einschrinkung
des »modernen« Verstindnisses von Ekphrasis auf eine verbale und/oder schrift-
liche Bezugnahme auf ein Artefakt ist angesichts des komplexen rhetoriktheoreti-

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

87


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Die Arbeit am Ausdruck

schen Hintergrunds mit seinen vielfiltigen anthropologischen und sprachphiloso-
phischen Uberlegungen zumindest erstaunlich. Aber aus artikulationsanthropolo-
gischer Perspektive (vgl. Kapitel 3 und 4) interessiert die Frage, wofir die gegen-
wirtige »Konjunktur« des Forschungsthemas »Ekphrasis« stehen kénnte.

Die Moglichkeiten der sprachlichen Bezugnahme auf kulturelle, nicht-sprach-
liche Ausdrucksformen scheinen zu faszinieren und das Medium Sprache heraus-
zufordern. Vielleicht kommt darin die Hoffnung zum Ausdruck, der prignanten
Prisenz dessen, was nicht begrifflich artikuliert ist (oder sein kann oder will), iiber
Wortsprache auf die Spur zu kommen. Zugleich scheint es, als halte der Repri-
sentationsbegriff diese Frage gerade auf Abstand bzw. objektiviere sie, insofern
es den Realisationsmodus der Ekphrasis vornehmlich in Relation zu einem Re-
ferenzbereich untersucht und Ekphrasis als verbale Reprisentation versteht. Wenn
Ekphrasis als verbale Darstellung einer visuellen Darstellung dezidiert nur noch
als Reprisentationspraxis interessiert, stehen nicht mehr Fragen der Prisenz und
Anschaulichkeit im Zentrum. Damit wird das mit der Ekphrasis zentral verbunde-
ne Konzept der Enargeia implizit fiir unerheblich erklirt. Auch werden die spezi-
fischen Ausdrucksformen hinsichtlich ihrer affektiven Qualititen als weniger be-
deutsam betrachtet; pathetisch formuliert kdnnte man sagen, eine lesende oder
hérende Rezipientin wird schon gar nicht mehr in Betracht gezogen, ganz so, als
ob das Konzept der Ekphrasis ohne Erfahrungssubjekte noch iiberzeugen konnte.

Diese Sorglosigkeit im Umgang mit der im Grunde existenziellen Kategorie
der (oben diskutierten) Evidenz fillt spitestens dann auf, wenn man sich mit dem
antiken rhetorischen Diskurs um Ekphrasis und Enargeia vertraut gemacht hat.
In diesem wird immer von der Spannung zwischen sinnlicher und intellektueller
Gewissheit als zur Struktur der Rede und der Sprache gehérend ausgegangen; das
Wissen darum und der Umgang damit kennzeichnen den Kern der Theorie und
Diskussion um die Ekphrasis und descriptio. Enargeia wird als das Wirkungsprinzip
der Ekphrasis verstanden, d.h. sie wird von einer Kraft (energeia) getragen, die der
Sprache und dem Sprechen inhirent ist und je nach Artikulationsmodus — hier des
ekphratischen - realisiert und aktualisiert werden kann.®

Wiahrend das rhetorische Wissen um die Wirkung und Bedeutung der Sprache
fiir das Wissen bzw. fiir das Erkenntnissubjekt in Philosophie und Wissenschaft an
Bedeutung verloren hat und durch die Ausdifferenzierung der Disziplinen andere
Mittel und Wege der Wahrheits- und Erkenntnisbestimmung bedeutsam wurden,

6 Andieser Stelle sei darauf aufmerksam gemacht, dass die Begriffe »enargeiacund »energeia«
nicht synonym verwendet werden, obschon dies seit der Renaissance zu beobachten ist. Die
Uberlagerung ist dabei keineswegs einfach der Beinahe-Homonymie geschuldet (vgl. Adler
& Gross 2016). Die folgenden Ausfithrungen zum humboldtschen Artikulations- und Sprach-
verstandnis haben u.a. zum Ziel, die unterschiedlichen Momente in ihrem Zusammenhang
vorzustellen.

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

sind die Kategorien der Ekphrasis, Enargeia und Energeia gerade im Hinblick auf
bildungstheoretische Fragen und Diskussion von heuristischem Wert. Dabei kann,
wie weiter unten ausfihrlicher gezeigt wird, schon auf Einsichten zur Bedeutung
der Energeia bei Wilhelm von Humboldt hingewiesen werden. Im Zuge der Auf-
klirung und der Etablierung der empirischen Wissenschaften wird Evidentia vor-
nehmlich zum Kriterium des Beweisverfahrens, mit welchem quasi unabhingig
von individuellen Praxen der Einsicht, Gewissheit und Uberzeugung allgemein-
giltige Erkenntnis gefunden und daher auf das »Vor-Augen-Stellen« im ekphra-
tischen Sinne verzichtet werden kann. Doch nachdem diese moderne Hoffnung,
mit wissenschaftlichen Mitteln absolute Wahrheit und Evidenz zu erreichen, im
Laufe der Zeit empfindlich enttiuscht wurde, erinnerten sich manche an die rhe-
torische Einsicht in die Bedeutung der Evidenzerfahrung fiir das »Ge-wahr-sein
des Wissens«.

Elemente der Rhetorik sind zwar entsprechend ihren Funktionen in Teilbe-
reiche der pragmatisch fundierten Linguistik und der allgemeinen Sprachwissen-
schaft eingegangen, aber von der epistemologischen Seite des rhetorischen Wis-
sens getrennt worden, oder diese wurde vergessen. Wihrend sich die Philosophie
im Rahmen der Erkenntniskritik der Sprache zugewendet hat (linguistic turn), the-
matisiert sie als Wissenschaftstheorie allenfalls den Zusammenhang zwischen den
epistemologischen Funktionen der Evidenz und den Formen bzw. Praxen der Evi-
denz. Ein umfassenderes Wissen und die Reflexion antiker Rhetoriktheorie sind
hingegen zumindest teilweise im Bereich der Altphilologie und allenfalls der histo-
rischen Sprachwissenschaft zu finden. Dennoch hat die Thematik der Wirksambkeit
der Rede und auch das Interesse am entsprechenden rhetorischen Wissen in vielen
modernen Lebensbereichen nicht an Aktualitit verloren: so etwa in der Politik, in
der Religion, in der Gerichtspraxis und natiirlich in der Bildung.

Bei Wilhelm von Humboldt ist das Prinzip der Energeia bedeutungsvolles Ele-
ment seiner anthropologischen und sprachphilosophischen Betrachtungen. Es zu
erhellen, gleicht allerdings einer Spurensuche in sehr unterschiedlichen Feldern
und erfordert ein sensibles Oszillieren zwischen Differenzieren und Zusammen-
sehen, Trennen und Verbinden. Die Antwort auf die Frage nach der Struktur und
Genese des menschlichen Selbst- und Weltverhaltnisses ist bei Humboldt in seiner
Sprachphilosophie angelegt und kann als eine Artikulationstheorie avant la lettre be-
zeichnet werden. Allgemein formuliert, bezeichnet Humboldt mit Artikulation den
Prozess von Sprechen und Denken als ein wechselseitiges sich Befordern, in wel-
chem das »Selbst« realisiert wird und zugleich jener intersubjektive Bereich kon-
stituiert wird, den er Welt nennt. Artikulation ist dabei jener Begriff, der das Ent-
wicklungsprinzip dieser zweifachen Verhiltnisgenese fasst. Zugleich bezeichnet
Artikulation die konkrete Vermittlungstitigkeit des auf Verstehen und Verstindi-
gung angewiesenen und ausgerichteten Menschen und enthilt damit bereits alle
entscheidenden Momente einer Ausdrucksanthropologie.

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

89


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Die Arbeit am Ausdruck

Humboldts Sprachphilosophie fusst implizit geradezu auf rhetorischem Wis-
sen, indem er das prozessuale Moment des Sprechens als doppelte Artikulation
hervorhebt, um auf den Zusammenhang von Denken und Sprache aufmerksam
zu machen, die beide wiederum im Prinzip des Artikuliert-Seins verbunden sind.
Sprache ist fiir Humboldt nicht primir langue, sondern vornehmlich parole. Im
Sprechen vollzieht der Mensch artikulierend wechselseitige Transformationen sei-
nes Denkens und Sprechens, nicht eine Transposition von Denken in Sprache. Der
materialisierte Sprachausdruck macht menschliches Denken iiberhaupt erst mit-
teilbar, im Sinne von objektivierbar, d.h. natiirlich vor allem mitteilbar und zuging-
lich fiir Andere, aber auch fiir sich selbst. Mit diesem Verstindnis hebt Humboldt
die Praxis des Sprachvollzugs als »Tatigkeit« hervor und weist gleichzeitig auf die
Verkorperung des artikulierten Gedankens im Sprechen hin.

Das Wesen der Sprache ist ihm zufolge nur aus ihrem Vollzugscharakter, ihrer
Prozessualitit und ihrem Wirken heraus zu verstehen. Sprache ist nicht primar
ein Werk, sondern eine Titigkeit, in Humboldts Worten: Energeia. Das Wesen der
Sprache als Energeia zu bestimmen, ist heute nicht mehr unmittelbar einsichtig.
Jiurgen Trabant erinnert daran, dass die klassische Rhetorik offenbar und interes-
santerweise gerade kaum eine Idee der Sprache an sich hatte, sondern vor allem ein
komplexes Wissen um die Energeia, um Sprache als auf einen Rezipienten gerich-
tete Ausserungen, also die wirksame, konkret situierte und sich an einen Zuhérer
(oder Leser) richtende Rede (vgl. Trabant 2017, S. 232f.). Humboldts sogenannter
»Energeia-Satz« — sein Verstindnis des Wesens der Sprache — stehe somit auch
fir die essenzielle »Rhetorizitit« seiner Sprachphilosophie (vgl. ebd.). Humboldt
hebt mit dem Prinzip der Energeia den Entwicklungsgang der Artikulation, also
den Vorgang des Sprechens, als wesentliches Moment von Sprache heraus:

»Die Sprache, in ihrem wirklichen Wesen aufgefasst, ist etwas bestindig und in
jedem Augenblicke Voriibergehendes. Selbst ihre Erhaltung durch die Schrift ist
immer nur eine unvollstindige, mumienartige Aufbewahrung, die es doch erst
wieder bedarf, dass man dabei den lebendigen Vortrag zu versinnlichen sucht.
Sie selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Thatigkeit (Energeia). lhre wahre
Definition kann daher nur eine genetische seyn. Sie ist nehmlich die sich ewig
wiederholende Arbeit des Ceistes, den articulierten Laut zum Ausdruck des Ce-
danken fiahig zu machen. Unmittelbar und streng genommen, ist dies die Defini-
tion des jedesmaligen Sprechens; aber im wahren und wesentlichen Sinne kann
man auch nur gleichsam die Totalitit dieses Sprechens als die Sprache ansehen.«
(Humboldt 1979, S. 418)

In diesen Sitzen wird die Arbeit am sprachlichen Ausdruck, die Arbeit der Arti-
kulationstitigkeit hervorgehoben. Sprechen-Kénnen ist fiir Humboldt damit ver-
bunden, Gedanken horbar, lesbar oder schlicht: wahrnehmbar zu artikulieren. Das
Wesen der Sprache ist daher nicht ausserhalb dieser Praxis festzustellen, sondern

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

kann nur an ihr selbst sichtbar werden. Die Worter »artikulieren« und »Ausdruck«
sind an dieser Stelle gerade nicht als synonym mit Wortern wie »abbildenc, »re-
prasentieren« oder »Reprasentation« zu verstehen, sondern heben sich von diesen
Vorstellungen ab. Sie zielen auf einen komplexen Artikulationsbegriff, der fiir die
Prozessualitit und Praxis (energeia) des Sprechens steht.

Nach Jiirgen Trabant kann der Begriff der Artikulation bei Humboldt auf zwei-
fache Weise expliziert werden, »nidmlich dass wir in sartikulierten< Ténen spre-
chen, also in Kombinationen von unterscheidbaren Lautproduktionen, und dass
mit diesen >artikulierten< Ténen die Sprache aber auch die geistigen Erfahrungen
des Menschen sgliedert, also die Welt in >Bedeutungen« oder >Gedanken« eingeteilt
und kombiniert wird« (Trabant 2008, S. 26). Heute wird der Begriff der »doppelten
Artikulation« (»double articulation«) daher meist mit Humboldt assoziiert, wie-
wohl er selbst diese Bezeichnung nicht verwendet hat. Vielmehr geht sie auf die
Tradition der franzosischen Sprachwissenschaft, insbesondere auf Andre Marti-
net, zuriick, der das Humboldt'sche Verstindnis aufnimmt.”

Humboldts Verstindnis der doppelten Artikulation geht jedoch weiter als jenes
der Linguistik. In seinem Akademievortrag mit dem Titel »Uber das vergleichen-
de Sprachstudium in Beziehung auf die verschiedenen Epochen in der Sprach-
entwicklung«, gehalten im Jahre 1820 in Berlin, prizisiert Humboldt den Artiku-
lationsbegriff dahingehend, dass die auffallende Artikuliertheit der menschlichen
»Tone« im Unterscheid zur Stummbheit der Tiere nicht einfach physisch zu begriin-
den sei. Vielmehr sei Artikulation ein komplexes geistig-phonetisches Geschehen,
welches Laut und Gedanken »durchdringe«:

»Es vereinigen sich also im Menschen zwei Gebiete, welche der Theilung bis auf
eine (ibersehbare Zahl fester Elemente, der Verbindung dieser aber bis ins Unend-
liche fahig sind, und in welchen jeder Theil seine eigenthiimliche Natur immer
zugleich als Verhaltniss zu den zu ihm gehdrenden darstellt. Der Mensch besitzt
die Kraft, diese Gebiete zu theilen, geistig durch Reflexion, kérperlich durch Ar-
tikulation, und ihre Theile wieder zu verbinden, geistig durch die Synthesis des
Verstandes, korperlich durch den Accent, welcher die Sylben zum Worte, und die
Worte zur Rede vereint. Wie daher sein Bewusstsein machtig genug geworden ist,
um sich diese beiden Gebiete mit der Kraft durchdringen zu lassen, welche die-
selbe Durchdringung im Hérenden bewirkt, so ist er auch im Besitz des Ganzen
beider Cebiete. Ihre wechselseitige Durchdringung kann nur durch eine und die-
selbe Kraft geschehen, und diese nur vom Verstande ausgehen. Auch lasst sich
die Artikulation der Tone, der ungeheure Unterschied zwischen der Stummbheit
des Thiers, und der menschlichen Rede nicht physisch erklaren. Nur die Starke

7 Zur Begriffsgeschichte ausfiihrlich Trabant (2008, S. 27f).

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Die Arbeit am Ausdruck

des Selbstbewusstseins nothigt der kérperlichen Natur die scharfe Theilung und
feste Begrenzung der Laute ab, die wir Artikulation nennen.« (Humboldt 1979, S. 3)

Alle zentralen Momente des Artikulationsverhiltnisses sind in dieser Passage zu-
sammengestellt: die »artikulatorische« Arbeit des Geistes als »Reflexion« und »Syn-
thesis« und das physisch artikulierte Sprechen als lautliches »Artikulieren« und
»Accentuieren«. Beide typisch menschlichen »Gebiete« sind sich in dem gemein-
samen Prinzip der »Theilung« und »Verbindung« dhnlich (heute wiirde man sa-
gen: »strukturverwandt«). Sie durchdringen sich wechselseitig, was Humboldt zu-
folge durch die Kraft eines von allen Menschen geteilten Verstandes moglich ist.
Im »Wesens-Satz« wird diese Kraft mit energeia bezeichnet und als das Wesen der
Sprache bezeichnet.

Vier Jahre spiter wird Energeia als Kraft zu teilen und zu verbinden allgemein
auf das Artikulationsvermégen und den Artikulationsprozess insgesamt bezogen.
Humboldt benutzt den Begriff Artikulation also auch als Bezeichnung fiir den Ge-
samtvollzug dieses Prozesses (vgl. Trabant 2008, S. 41ff. und Jung 2009, S. 94). Der
Begriff der Energeia ist bereits bei Aristoteles als eine transformierende Kraft ver-
standen worden. Aristoteles, so Jammer, »was the first to use energeia as a technical
term in his conceptual scheme, where it often signified the progressive >actualiza-
tion¢ of that which previously existed only in potentiality« (Jammer 1967, S. 511).
Hans Adler und Sabine Gross weisen darauf hin, dass die Bedeutungsiiberlagerung
und spitestens seit der Renaissance weitgehend auch synonyme Verwendung von
»enargeia« (Lebhaftigkeit als Deutlichkeit) und »energeia« (Lebhaftigkeit als Kraft)
auf Aristoteles’ Einfithrung der energeia als Gelingensbedingung des Vor-Augen-
Stellens in der Rhetorik zuriick gehe, ohne aber per se etwas mit Visualitit zu tun
zu haben (vgl. Adler & Gross 2016, S. 13). Auch wenn die beiden Begriffe zwei As-
pekte analytisch zu unterscheiden scheinen, so kann die Vermischung auch als
Beleg dafiir gelesen werden, »wie plausibel Klarheit, Deutlichkeit und visuelle Pri-
senz sich als koextensiv, kausal oder final mit Lebhaftigkeit und Wirkungskraft
der Darstellung verbunden denken lassen« (ebd.). Energeia markiert bereits hier
die vergegenwirtigende Kraft von Sprache bzw. des Sprechens.

Zwei Aspekte sind weiter zu beachten: Erstens wird die leibliche Fundiertheit
(oder Verkorperung) der Artikulation herausgestellt, und zweitens wird das Ausge-
driickte (die Bedeutung) nicht als etwas Feststehendes vorgestellt, das in der Spra-
che oder im Denken aufgehoben ist, sondern als etwas, das erst im Vollzug des Ar-
tikulationsprozesses der wechselseitigen Durchdringung von einem »Hoérenden«
aufgenommen werden kann. Mit der von Humboldt paradigmatisch explizierten
energetischen Wechselbeziehung von Laut und Gedanke kommt bereits die an-
thropologische Dimension der Denkfigur »Artikulation« zum Vorschein. Aus der
Perspektive einer Ausdrucksanthropologie (vgl. Kapitel 3 und 4) ist das Sprach-
verstindnis der »doppelten Artikulation« weit aufschlussreicher und iiberzeugen-

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Ekphrasis - die bildliche Beschreibung

der als ein enges, rein linguistisches. Dazu gehort, die Titigkeit des Denkens mit
Humboldt auch auf die Bereiche des Wahrnehmens und des Umgangs mit Vor-
stellungsbildern zu beziehen und diese — in einer artikulationsanthropologischen
Perspektive — auch auf das Fithlen zu erweitern.

Doppelte Artikulation als wechselseitiges Innenverhiltnis von Denken und
Fithlen und verkdrpertem Ausdruck (sei dies in einer sprachlichen, gestischen,
kiinstlerischen oder sonst einer Art kulturellen Ausdrucksform) impliziert, dass
das Ausgedriickte »als zunehmende Artikulierung auf das zuriickwirkt, was qua-
litativ gespiirt wurde und den Ausserungsdruck erst erzeugt hat« (Niklas 2013,
S.26). Dieses Riickkoppelungsverhiltnis und die unumgingliche Materialitit
der Artikulation (als Verkorperung) implizieren, dass mit Artikulation Prozesse
bezeichnet werden, die Bedeutung hervorbringen. Bedeutung ist von verkdrperter
Form auf substanzielle Weise letztlich nicht zu unterscheiden. »Verkdrperung«
kann man auch als »die strukturelle Koppelung von Sinnstrukturen am materiellen
Zeichen« bezeichnen (S. 22), d.h., Bedeutung und Sinn sind fir den Menschen
nur »verkdrpert« zu haben, und das bedeutet weiter auch, sie sind immer »nur«
vermittelt (vgl. Kapitel 3).

Diese Vermittlung ist in unserer symbolisch strukturierten Welt als funktional
habitualisierte und institutionalisierte Form in allen zentralen Lebensbereichen
oft wie natiirlich bereits vollzogen, wobei Sprache hiufig die dominante Artiku-
lationsform darstellt. Dennoch sind es immer die einzelnen Menschen, die diese
(re-)artikulieren, die sich artikulieren kénnen und wollen und miissen, d.h. auch
das scheinbar bereits Vermittelte muss von Individuen immer neu nachvollzogen
und mitvollzogen werden. Hier zeigt sich das nichtkontingente Moment der Arti-
kulation und es deutet sich zugleich ein Spielraum des Artikulierens an, eine Mog-
lichkeit zur Arbeit am Ausdruck.

Zusammenfassend sei wiederholt, dass das Prinzip der Energeia paradigma-
tisch fiir Wilhelm von Humboldts (implizites) artikulationstheoretisches Verstind-
nis des Zusammenhangs von Denken und Sprechen steht. Die darin beschriebe-
ne lautlich-leiblich fundierte Dimension der Sprache erweist sich als notwendig
verkorperter Ausdruck eines wechselseitigen Vollzugsprinzips. Mit diesem Zugang
wird Artikulation als eine produktiv-reflexive Ausdrucksarbeit des Geistes verstan-
den, also als sinn- und bedeutungsbildende Tatigkeit.

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.

93


https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10,14361/9783839460344-003 - am 14.02.2026, 06:08:48.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

