
Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit 

1. Einleitung

In seinem Buch Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand (1997) hebt 
Ulrich Rudolph die wichtige Rolle von Subkīs (gest. 771/1370) Nūniyya bei der 
Gleichstellung der theologischen sunnitischen Schulen der Ḥanafiyya-Māturīdiy-
ya und der Ašʿariyya hervor. Folgende Werke, die zwischen Ašʿarī (gest. 324/935) 
und Māturīdī (gest. 333/944) vergleichen, werden dabei erwähnt: 1. Abū ʿUḏbas 
(gest. 1172/1759) ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya, das 
sich sehr auf Subkīs Nūniyya stützt, 2. Nābulusīs (gest. 1143/1730) Taḥqīq al-inti- 
ṣār fī ittifāq al-Ašʿarī wa-l-Māturīdī fī l-iḫtiyār, 3. ʿAbdarraḥmān b. ʿAlī Šayḫzādes 
Naẓm al-farāʾid wa-ǧamʿ al-fawāʾid fī bayān al-masāʾil allatī waqaʿa fīhā al-iḫtilāf bay-
na l-Māturīdiyya wa-l-Ašʿariyya fī l-ʿaqāʾid, verfasst gegen 1132/1721, gedruckt in 
Kairo 1317/1899-19001, in dem “der Leser ohne allzu große Mühe nachschlagen” 
konnte, “welche Ansichten die mašāyiḫ al-Ḥanafīya sowie die mašāyiḫ al-Ašāʿira, 
nach Kenntnis des Autors, zu vierzig Hauptfragen des Glaubens geäußert hat-
ten”, 4. ʿAbdalḥamīd al-Ḫarpūtīs (oder al-Ḫartabirtīs; wirkte wahrscheinlich in 
der 2. Hälfte des 11./17. Jahrhunderts) Kitāb as-Simṭ al-ʿabqarī fī šarḥ al-ʿIqd al-ǧaw- 
harī fī l-farq bayna kasbay al-Māturīdī wa-l-Ašʿarī, gedruckt in Istanbul 1305/1887-8, 
5. Ḫālid Ḍiyāʾaddīns (2. Hälfte des 11./17. Jahrhunderts) al-ʿIqd al-ǧawharī, zu
dem der Kommentar as-Simṭ al-ʿabqarī von ʿAbdalḥamīd al-Ḫarpūtī geschrieben 
wurde, und 6. Kamāladdīn al-Bayāḍīs (gest. 1098/1687) Išārāt al-marām ʿan ʿibārāt 
al-imām, in dem fünfzig Differenzpunkte zwischen Ašʿariyya und Māturīdiyya 
aufgelistet werden. Dabei wird festgestellt, dass “der Vergleich nicht auf Dif-
ferenzierung, sondern auf Harmonisierung hin angelegt war”2. Lediglich Kamāl- 
addīn al-Bayāḍī wollte sich nicht mit der allgemeinen Tendenz, die Unterschiede 
zwischen der beiden Schulen herunterzuspielen, anfreunden. Deswegen listete er 
in seinem Werk eine sehr viele grössere Zahl von Differenzen als alle anderen 
genannten Autoren auf. Auch Bayāḍī wollte sich indessen nicht gegen den Burg-
frieden zwischen den sunnitischen Schulen stellen. Daher betont auch er, dass 
sich die Ašʿarīten und die Māturīditen gegenseitig weder des Unglaubens noch 
der Ketzerei bezichtigen dürften, was – eben seit Subkī – einer allgemeinen Hal-
tung entsprach. 

1  Die zweite Auflage erschien im Raǧab 1323/September 1905. – Ich danke Ulrich Rudolph 
dafür, dass er mir diese Arbeit anvertraut hat, für die Beschaffung der Handschriften sowie 
für seine ausgezeichneten Korrekturvorschläge. Birgit Krawietz danke ich für ihre grosse 
Hilfe bei der Erschliessung der Artikel aus der İslâm Ansiklopedisi. Renate Würsch danke ich 
für Lektüre und Durchsicht des Manuskripts.  

2  Rudolph, Ulrich, Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden u.a. 1997, 
7 u. 10-12. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5 - am 22.01.2026, 06:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 6 

In einer Anmerkung nennt Rudolph Handschriften, die dasselbe Thema behan-
deln. Auch dort zählen die Autoren die Differenzpunkte zwischen Ašʿariyya und 
Māturīdiyya auf, betrachten diese Punkte aber nicht als gravierend. Die Texte sind 
in der Anordnung Rudolphs: 1) Kamālpāšāzāde (gest. 940/1533), Risālat al- iḫtilāf 
bayna l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya fī iṯnatay ʿašrata masʾala, MS Süleymaniye/Tırnovalı 
1847/2, foll. 57-59; 2) Muḥammad al-Isbirī Qāḍīzāde (um 990/1582), Mumayyizat 
maḏhab al-Māturīdīya ʿan al-maḏāhib al-ġayriyya, MS Berlin 2492, foll. 68b-76a; 3) 
Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ Nawʿī (gest. 1007/1598), Risāla fī l-farq bayna maḏhab al-
Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya, MS Leiden 1882 (dazu GAL II 443)3. 

1.1  Forschungsstand 

Rudolph hat in seinem Buch al-Māturīdī (1997) nicht nur den Forschungsstand 
in Bezug auf Māturīdī selbst ausführlich dargestellt4, sondern auch den For-
schungsstand über das Verhältnis zwischen den Lehren Ašʿarīs und Māturīdīs wie 
folgt zusammengefasst: 

„Die erste Phase, die bis in die Mitte unseres Jahrhunderts andauerte, stand ganz im Zei-
chen des Vergleiches zwischen Ašʿarī und Māturīdī. Initiiert wurde sie von Spitta (1876), 
der in seinem Buch über Ašʿarī die Rauḍa al-Bahīya des Abū ʿUḏba heranzog und so be-
kannt machte, daß ihr fortan ein großer Stellenwert zugebilligt worden ist. Spitta listete, 
Abū ʿUḏba folgend, die bekannten dreizehn Differenzpunkte zwischen beiden Theolo-
gen auf. Aber er übernahm mit der Liste auch die These, daß Māturīdī und Ašʿarī letzt-
endlich die gleiche, nur im Detail voneinander abweichende Lehre vertreten hätten. Spi-
ro (1904) entdeckte dann kurz nach der Jahrhundertwende, daß besagter Abū ʿUḏba le-
diglich ein später Kompilator gewesen ist. Wie er schon nachweisen konnte, ging die 
Idee der Analogie beider Systeme bereits auf Subkī, also auf das 8./14. Jahrhundert, zu-
rück. Doch damit gewann der Gedanke nur an Autorität, und es galt fortan mehr oder 
weniger als bewiesen, daß im sunnitischen Islam zwei nahezu identische kalām-Schulen 
entwickelt worden seien. Goldziher (1910) etwa formulierte pointiert: „Es lohnte sich 
nicht, auf die kleinlichen Unterschiede dieser beiden eng verwandten Lehrmeinungen 
einzugehen.“ Und nach ihm äußerten zahlreiche Autoren ähnliche Urteile, wobei ihr 
Beleg immer wieder die Liste der dreizehn Differenzpunkte gewesen ist. Das gilt, jeweils 
mit Nuancen, für Horten (1912), MacDonald (1936), Klein (1940) und Tritton (1947). 
Aber auch hinter den in vieler Hinsicht subtileren Bemerkungen von Gardet-Anawati 
(1948) stand im Grunde noch immer dieselbe Tendenz“5. 

1.2  Ziel dieser Arbeit 

Das Ziel dieser Arbeit ist es nicht, sämtliche Texte, in denen Differenzpunkte zwi-
schen den Lehren Ašʿarīs und Maturīdīs aufgelistet werden, zu präsentieren. Das 

3  Ebd., 11, Anm. 43. 
4  Ebd., 12-21. 
5  Ebd., 13. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5 - am 22.01.2026, 06:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 7 

würde den Rahmen eines Buches sprengen, da manche dieser Schriften wie 
Šayḫzādes Naẓm al-farāʾid oder Bayāḍīs Išārāt al-marām umfangreiche Werke sind. 
Der Akzent liegt vielmehr auf der Publizierung bislang unbekannten Materials. 
Deswegen stehen fünf Texte im Mittelpunkt dieser Arbeit, die bislang nur hand-
schriftlich zugänglich gewesen sind. Sie thematisieren die Frage der Differenz-
punkte auf unterschiedliche Weise. Zwei Autoren behandeln sie generell (Kamāl- 
pāšāzāde, Nawʿī), zwei andere, indem sie den Akzent auf ein bestimmtes theolo-
gisches Problem legen (Isbirī, Nābulusī); der fünfte wählt die Form eines Glau-
bensbekenntnisses, um seine Ansichten zu formulieren (Āqḥiṣārī). In allen Fällen 
ist aber die Überzeugung spürbar, dass die Unterschiede zwischen Ašʿarī und 
Māturīdī der Zahl und der Bedeutung nach minim seien. Insofern stehen sämtli-
che Autoren in der Tradition, die von Subkī begründet wurde und zu Abū ʿUḏba 
hinführte. Deswegen sind die Texte dieser beiden – die an sich bekannt sind – 
ebenfalls in die Sammlung aufgenommen wurden. Sie bilden den Ausgangs- und 
Endpunkt der Präsentation, wobei sich der Neudruck auch deswegen lohnt, weil 
manche Fehler in den älteren Ausgaben dieser beiden Texte korrigiert werden 
konnten.  

1.3  Die sieben Texte 

Im Folgenden werden die Ausgaben bzw. die Handschriften, auf welchen die hier 
wiedergegebenen arabischen Texte basieren, angegeben und kurz beschrieben. Alle 
Personennamen und Büchertitel, die ich in den Texten identifizieren konnte, er-
scheinen dort jeweils in Fussnoten. Ich beginne mit Tāǧaddīn as-Subkī (gest. 771/ 
1370), dann folgen Ibn Kamāl Bāšā (gest. 940/1534), Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ 
Nawʿī (gest. 1007/1599), Kāfī Ḥasan al-Āqḥiṣārī (gest. 1025/1616), Isbirī Qāḍīzāde 
(gest. nach 1130/1717)6, ʿAbdalġanī an-Nābulusī (gest. 1143/1731) und schliess- 
lich Abū ʿUḏba (gest. nach 1172/1759). In den edierten sieben Texten werden die 

                                                                                          
6  Im Kolophon von Isbirīs Mumayyiza steht, dass Muḥammad, bekannt als Qāḍīzāde al-

Isbirī, am Nachmittag (ʿaṣr) des ersten Raǧab (ġurrat raǧab) 1130 (31.05. 1717) (die Mu-
mayyiza) fertig geschrieben habe. Dieses Datum ist die Lösung folgender in arabischen 
Worten verschlüsselten arithmetischen Formel: waqad waqaʿa l-farāġu <minhu> waqt al-ʿaṣr 
min al-ʿušr al-awwal min al-ʿašr al-uwal min as-suds al-awwal min an-niṣf a ṯ-ṯānī min al-ʿušr al-
ʿāšir min al-ʿiqd a ṯ-ṯāliṯ min al-ʿušr aṯ-ṯānī min al-alf aṯ-ṯānī min al-hiǧra an-nabawiyya. Die Ent-
schlüsselung im Detail: 1. (waqad waqaʿa l-farāġu <minhu> waqt al-ʿaṣr) = Es wurde am 
Nachmittag fertig gestellt, 2. (min al-ʿušr al-awwal min al-ʿašr al-uwal) = am 1. der ersten 10 
Nächte; da ein Monat 3 x 10 Nächte hat, bedeutet dies: am 1. des Monats, 3. (min as-suds 
al-awwal min an-niṣf aṯ-ṯānī) = des 7. Monats = Raǧab (ein Jahr hat 12 Monate, die hier in 2 
x 6 Monate aufgeteilt werden), 4. (min al-ʿušr al-ʿāšir min al-ʿiqd aṯ-ṯāliṯ) = des 10. Jahres des 
3. Jahrzehnts = des 30. Jahres, 5. (min al-ʿušr aṯ-ṯānī min al-alf aṯ-ṯānī min al-hiǧra an-
nabawiyya) = des 2. Jahrhunderts des zweiten Jahrtausends der Hiǧra. Zusammengerechnet 
kommen wir auf das Datum: am Nachmittag des ersten Raǧab des Jahres 1130 der Hiǧra = 
31.05.1717. Da ich nichts gefunden habe, was dieses Datum in Frage stellen würde, nehme 
ich an, dass die Angabe richtig ist. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5 - am 22.01.2026, 06:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 8 

Seitennummern und die nicht zum Text gehörenden Ergänzungen in eckige 
Klammern gesetzt. In spitzen Klammern stehen Ergänzungen, die zwar in den 
Text gehören, vom Schreiber aber aus Versehen vergessen worden sind. 

1.3.1  Subkīs Nūniyya 

Die hier wiedergegebene Version der Nūniyya stützt sich auf die Kairiner Ausga-
be von Subkīs Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya al-kubrā, hrsg. von Maḥmūd Muḥammad aṭ-
Ṭanāḥī und ʿAbdalfattāḥ Muḥammad al-Ḥulw, Kairo 1976, Bd. 3, 377-389. Der 
Umfang der Nūniyya  beläuft sich also auf 19 Seiten der Ṭabaqāt. Die Seitenzah-
len der Ṭabaqāt-Edition werden hier im Text in eckigen Klammern angegeben, 
damit man den apparatus criticus und eventuelle Abweichungen dort vergleichen 
kann. 

1.3.2 Ibn Kamāl Bāšās Risālat al-iḫtilāf bayn al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya  
fī iṯnatay ʿašrata masʾala 

Es handelt sich hier um: MS Süleymaniye/Tırnovalı 1847/2, fol. 57-59. Beim Er-
halt der „Handschrift“ war überraschenderweise festzustellen, dass es sich um ei-
nen gut lesbaren Steindruck handelt. Die Risāla umfasst also drei Seiten und 
nicht drei Blätter, wie die Bezeichnung vermuten liesse. Auf Seite 57 befinden 
sich 15, auf den Seiten 58 und 59 jeweils 25 Zeilen. 

1.3.3  Nawʿīs Risāla fī l-farq bayna maḏhab al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya 

Nawʿīs Risāla besteht aus ca. zwei Seiten, die sich über zwei Blätter erstrecken, 
welche oben links die Ziffer 39 und 40 tragen. Sie ist eingebettet in MS Leiden 
1882. Seite 39a hat zehn, Seite 39b, 19 und Seite 40a 13 Zeilen. Der Text ist in 
schöner lesbarer Nasḫī-Schrift geschrieben.  

1.3.4  Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧannāt fī uṣūl al-iʿtiqādāt 

Die Handschrift, die mir zur Verfügung stand, stammt aus der Berliner Staatsbi-
bliothek, Preuss. Kulturbesitz, Orientabteilung und trägt die Signatur: Wetzstein 
II 1757; fol. 91b-107b. Ihr folgt eine Seite zusätzlich über Māturīdī mit der Sig- 
natur: Wetzstein II 1794; fol. 33b. 

Die Rawḍāt al-ǧannāt ist schön und klar geschrieben. Am Rande findet man 
oft unterschiedlich lange Kommentare oder Erklärungen, aber nur bis Seite 95a, 
danach finden wir am Rande gar keine Wörter mehr. Die erste Seite weist 13, die 
letzte 11, und alle anderen Seiten weisen 15 Zeilen auf. 

Die am Rande geschriebenen Kommentare werden in den Fussnoten der ara-
bischen Edition fett gedruckt. Die Handschrift weist oft Feuchtigkeitsflecken auf, 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5 - am 22.01.2026, 06:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 9 

insbesondere an den Rändern, was manchmal die Entzifferung einiger der am 
Rande geschriebenen Wörter erschwert. 

Der Name des Schreibers wird uns nicht verraten, dafür aber das Jahr der Fer-
tigstellung: 1146/1733-34. 

1.3.5 Isbirī Qāḍīzādes Mumayyizat maḏhab al-Māturīdiyya ʿan al-maḏāhib al-
ġayriyya 

Es handelt sich hier um die foll. 68b-76a der MS Berlin 2492. Die Schrift ist 
schön und lesbar. Jedes Blatt ist von Kommentaren umrandet. Wenige innen ne-
ben dem Schriftspiegel zwischen den Seiten geschriebene Wörter konnten nicht 
entziffert werden. 

Am Ende der Handschrift lesen wir, dass Muḥammad, bekannt als Qāḍīzāde 
al-Isbirī, am Nachmittag des ersten Raǧab 1130/31. Mai 1717 die Risāla Mumay- 
yiza vollendet habe (ḥarrarahu). Das heisst, dass der Autor erst nach 1130/1717 
gestorben sein kann. 

1.3.6 Nābulusīs Taḥqīq al-intiṣār fī ittifāq al-Ašʿarī wa-l-Māturīdī  
ʿalā ḫalq al-iḫtiyār 

Von der Handschrift MS Damaskus, Ẓāhiriyya, 7605 0b-25a konnte glücklicher-
weise eine Fotografie beschafft werden, die als Grundlage für diese Edition 
dient7. Die Schrift ist gut lesbar. Die Zeilenzahl variiert von 9 (25a, die letzte Sei-
te) bis 27 (15b). 

Am Rande mehrerer Seiten finden sich Bemerkungen, die aus einem einzigen 
Wort bis hin zu einigen Sätzen bestehen. Einige Seiten sind mit ziemlich langen 
Texten umrandet (5b, 10a, 11a und 17b). 

1.3.7 Abū ʿUḏbas ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya 

Die Edition stützt sich auf die in Haidarabad 1322/1904 gedruckte Ausgabe von 
ar-Rawḍa al-bahiyya. Die Seitenzahlen der Ausgabe von Haidarabad werden hier 
jeweils in eckigen Klammern wiedergegeben.  

                                                                                          
7  An dieser Stelle möchte ich mich bei Herrn Bakri Aladdin herzlichst dafür bedanken, dass 

er mir eine Fotografie dieser als verschollen gegoltenen Handschrift zur Verfügung gestellt 
hat. Vgl. Rudolph, Māturīdī, 10. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5 - am 22.01.2026, 06:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 10 

2. Tāǧaddīn as-Subkī (gest. 771/1370)

Im Mittelpunkt des hier verfolgten Erkenntnisinteresses steht die Nūniyya, ein 
Lehrgedicht theologischen Inhalts. In diesem legt der spätmittelalterliche Gelehrte 
Tāǧaddīn as-Subkī dar, dass die Ašʿariyya und die Māturīdiyya in wesentlichen 
Punkten einig seien. Bestehende Differenzen sind für ihn lediglich sekundärer Art. 
Wie bereits erwähnt, ist die Nūniyya in Subkīs Hauptwerk, den Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya 
al-kubrā, enthalten, einem umfangreichen biobibliographischen Lexikon šāfiʿiti- 
scher Gelehrter, welches jahrhundertelang die Wahrnehmung der Vertreter dieser 
Schule bestimmte und auch weiterhin prägt8. Subkīs Leben und Werk werden im 
Folgenden kurz vorgestellt. Anschliessend wird sein bedeutendes Ṭabaqāt-Werk 
skizziert und die Position der Nūniyya innerhalb dieses enzyklopädischen Nach-
schlagewerks bestimmt sowie deren Bedeutung als ein einflussreicher theolo-
gischer Vermittlungsversuch. 

2.1  Biographie 

Die vollständige Namensangabe lautet Tāǧaddīn Abū Naṣr ʿAbdalwahhāb b. ʿAlī 
b. ʿAbdalkāfī b. ʿAlī b. Tamām b. Yūsuf b. Mūsā b. Tamām as-Subkī9. Tāǧaddīn
as-Subkī wurde im Jahre 727/1327-28 in Kairo geboren. 771/1370 starb er in Da-
maskus an der Pest. Sein nicht minder berühmter Vater, Taqiyyaddīn ʿAlī (gest. 
756/1355), hatte u. a. das Amt des Oberrichters (qāḍī al-quḍāt) inne. Subkī studier- 
te zunächst in Kairo, danach in Damaskus, wohin sein Vater Taqiyyaddīn 
739/1338 versetzt worden war. Schon in Ägypten dozierte er in der Šayḫūniyya 
und der Ibn Ṭūlūn-Moschee. Noch als junger Mann wirkte er in Damaskus als 
Lehrer (mudarris) und Prediger (ḫaṭīb) an der Umayyadenmoschee. Im Laufe der 
Zeit unterrichtete er an verschiedenen Schulen in Damaskus. Als Nachkomme 
einer bedeutenden Gelehrtenfamilie setzte er in Damaskus seine eigene Ausbil-
dung fort und hörte insbesondere bei Abū l-Ḥaǧǧāǧ Yūsuf al-Mizzī (gest. 742/ 
1341)10 und dem Traditionarier Šamsaddīn Muḥammad b. ʿUṯmān aḏ-Ḏahabī11 
(gest. 748/1348). Obwohl Subkī gerade Ḏahabī sehr schätzte, kritisierte er den-
noch dessen harte Haltung und Polemik gegenüber den Mystikern, seine Angrif-
fe gegen šāfiʿitische und ḥanafitische Gelehrte sowie die übertriebene Kritik an 

8  Nūniyyas wurden auch von Vertretern anderer Rechtsschulen geschrieben wie z.B. von Ibn 
Qayyim al-Ǧawziyya (gest. 751/1350). Diesen greift Subkī an in seiner Abhandlung as-Sayf 
aṣ-ṣaqīl fī ar-radd ʿalā Ibn Zafīl: Yaruddu bihi ʿalā Nūniyyat Ibn al-Qayyim, hrsg. v. ʿAbdalḥafīẓ 
Saʿd ʿAṭiyya, Kairo 1937. 

9  Die folgenden biographischen Angaben stammen aus dem Artikel von J. Schacht, bearbei-
tet von C. E. Bosworth, Subkī, in EI2, Bd. 9, 744; vgl. Brockelmann, GAL, Bd. 2, 89 f.; 
Subkī, Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya al-kubrā, 10 Bde., hrsg. Maḥmūd Muḥammad aṭ-Ṭanāḥī und 
ʿAbdalfattāḥ Muḥammad al-Ḥulw, Kairo 1976, Muqaddima, Bd. 1, 5-30. 

10  Zu ihm s. G.H.A. Juynboll, Mizzī, in EI2, Bd. 7, 212 f. 
11  Zu ihm s. M. Bencheneb, bearbeitet von J. de Somogyi, Dhahabī, in EI2, Bd. 2, 214 f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5 - am 22.01.2026, 06:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

