
Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 

im Kontext des Religionsunterrichts 

Empirische Befunde zur Perspektive von Grundschüler:innen 

Janne Braband und Anna Körs 

1 Einleitung 

Der Kontext Schule spielt eine zentrale Rolle bei der Reproduktion, Erfahrung und 
(Nicht-)Thematisierung von Antisemitismus (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 
20). Betroffene beschreiben Antisemitismus als Normalität im schulischen Umfeld, 
in dem sie sich diffusen und offenen Anfeindungen durch Mitschüler:innen, aber 
auch durch Lehrkräfte ausgesetzt sehen (vgl. Bernstein 2020: 84f). Gleichzeitig 
kommt der Schule eine zentrale Rolle als Lernort zum Judentum und jüdischen Le
ben sowie zur Antisemitismusprävention zu (Körber/Körs 2024). Die Bearbeitung 
von Antisemitismus wird im schulischen Kontext jedoch vielfach durch Histori
sierung, Tabuisierung und Distanzierung erschwert (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 
2023: 23f) und antisemitische Vorfälle, aber auch vorgelagerte Stufen wie »nega
tivbehaftete […] Kategorien, Pauschalisierungen, Stereotypen […], Ignoranz [und] 
emotionale […] Abneigung« (Bernstein 2020: 21) werden häufig nicht als solche 
erkannt. Lehrkräfte haben zwar ein theoretisches Wissen über Antisemitismus, 
beschreiben ihn in der eigenen Praxis aber als ungreifbar, schwer lokalisierbar und 
extrem schwer bearbeitbar (Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023: 55ff). 

Zur Entstehung solcher Kategorien, Pauschalisierungen und Stereotypen in Be
zug auf Jüdinnen und Juden speziell unter Schüler:innen gibt es bisher wenig For
schung. Diese Forschungslücke gilt besonders für das Kindesalter, bei dem sich die 
Tabuisierung von Antisemitismus mit einer verbreiteten Vorstellung der ›Unschuld‹ 
junger Kinder verbindet, die antisemitische Haltungen oder gar Handlungen bei ih
nen als unmöglich erscheinen lässt (vgl. Rensch-Kruse et al. 2024: 114). In Anleh
nung an neuere sozialkonstruktivistische Ansätze der Kindheitsforschung gehen 
wir jedoch davon aus, dass Kinder ihre Wirklichkeit selbst aktiv konstruieren, womit 
sich auch kindliche Differenzkonstruktionen im Hinblick auf antisemitisch gepräg
te Unterscheidungen und Abwertungen untersuchen lassen (siehe Diehm in diesem 
Band). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Eine weitere empirische Leerstelle zeigt sich beim Religionsunterricht, der als 
wichtiges Fach für die Prävention und Bearbeitung von Antisemitismus gilt (vgl. 
Salzborn/Kurth 2021) und mit hohen gesellschafts- und bildungspolitischen Erwar
tungen verbunden wird. Diese beziehen sich einerseits auf die Vermittlung von re
ligiöser Vielfalt und andererseits auf die Wissensvermittlung über Geschichte und 
Gegenwart des Judentums (vgl. Zentralrat der Juden in Deutschland/KMK 2016; Be
auftragter der Bundesregierung für jüdisches Leben in Deutschland 2022). Ob und 
wie diese Adressierung des Religionsunterrichts in der Praxis stattfindet, ist ebenso 
wenig empirisch untersucht wie die Umsetzung und Wirkung didaktischer Ansät
ze zur Antisemitismusprävention im Religionsunterricht (vgl. Grimm 2021; Bauer 
2021; Naurath 2020; siehe jedoch Braband/Körs 2024). 

Vor dem Hintergrund dieser forschungsbezogenen und bildungspolitischen 
Ausgangslage und ihrer Leerstellen befasst sich der Beitrag mit der grundlegen
den Frage, ob und wie Kinder Vorstellungen von (religiös codierter) Differenz im 
Kontext des Religionsunterrichts (re-)produzieren, mit (negativen oder positiven) 
Zuschreibungen versehen und hinterfragen. Die hier präsentierten empirischen 
Ergebnisse basieren auf dem Teilprojekt Religiös codierte Differenzkonstruktionen im 
schulischen Religionsunterricht und zeigen, dass die Grundschüler:innen religiöser 
Vielfalt mit viel Interesse und großer Offenheit begegnen, dass ihnen aber auch 
negative Stereotypisierungen, Diskriminierung und Ausgrenzungspraxen bekannt 
sind, die sie z.T. reproduzieren, aber auch kritisch reflektieren. Die Ergebnisse 
verweisen sowohl auf Potenziale des Religionsunterrichts als auch auf Fallstricke 
und Herausforderungen. 

Der Beitrag gliedert sich wie folgt: Zunächst werden bisher vorliegende Er
kenntnisse zu Vorstellungen von Kindern über Religion und Differenz, zu ihren 
Bildern von Jüdinnen und Juden und zu antisemitischen Differenzkonstruktionen 
unter Jugendlichen dargestellt (Kapitel 2). Daraufhin erläutern wir das Design der 
empirischen Untersuchung (Kapitel 3) und präsentieren zentrale Befunde (Kapitel 
4). Abschließend bündeln wir diese im Hinblick auf Chancen und Potenziale des 
Religionsunterrichts für die Bearbeitung von Antisemitismus und andere (religiös 
codierte) Abwertungs- und Ausgrenzungspraktiken (Kapitel 5). 

2 Forschungsstand: Differenzwahrnehmung und 
Differenzkonstruktionen von Kindern und Jugendlichen 

2.1 Vorstellungen von Kindern über Religiosität und Differenz 

Zum Umgang von Kindern mit religiös-weltanschaulicher Pluralität und religiösen 
Differenzen liegen wenige, überwiegend ältere empirische Studien vor (vgl. Dubiski 
et al. 2010: 24; Stockinger 2017: 41ff), die sich auf den Elementarbereich und verein

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 121 

zelt auf die Grundschule beziehen. Eine religionspädagogische Studie von Edelb
rock et al. (2010) mit christlichen, muslimischen und konfessionslosen Kitakindern 
zeigt, dass sie durchaus »religiöse und kulturelle Differenz wahrnehmen, wenn die
se in ihrem Umfeld existiert« (Dubiski et al. 2010: 31), und dass sie auch bereits Grup
penzuordnungen vornehmen, sich selbst zuordnen und von anderen abgrenzen. In 
den Äußerungen der Kinder finden sich insgesamt sowohl Offenheit und Interes
se als auch Zurückhaltung, Abwehr und Distanzierung gegenüber dem ›Anderen‹, 
wobei Letzteres eher bei denjenigen Kindern auftritt, die mit der »jeweils anderen 
Gruppe keine konkreten, ihnen bekannten Personen verbinden« (ebd.: 33) können. 
Auch kommt es häufig zu Entgegensetzungen zwischen Eigen- und Fremdgruppe 
und zu Einteilungen in ›die Muslime‹ bzw. ›die Türken‹ und ›die Deutschen‹. Die 
Autor:innen sehen dies als Ansatzpunkt für die Bildung von stereotypen Wahrneh
mungen und Vorurteilen, »auch wenn die Kategorien bei den befragten Kindern in 
der Regel (noch?) nicht ablehnend gebraucht« (ebd.: 31) würden. Festgestellt wurde 
außerdem insgesamt ein geringes Wissen der Kinder über Religion(en) und religiö
se Praxen sowie eine diesbezüglich geringe Sprachfähigkeit. 

Ebenfalls im Elementarbereich stellt Hoffmann (2009) in gemischten Gruppen
diskussionen mit christlichen, muslimischen und hinduistischen Kindern fest, dass 
diese der Vielfalt von individuellen Vorstellungen »mit Gelassenheit« (ebd.: 91) be
gegnen. Während sie ihre eigenen religiösen Vorstellungen betonen, heben sie Dif
ferenzen nicht besonders hervor, sondern nehmen diese wahr und akzeptieren sie. 
Die Kinder suchen häufig einen ›kleinen gemeinsamen Nenner‹ und zeigen sich of
fen für die Überlegungen anderer. Hoffmann resümiert, dass bereits Kindergarten
kinder über Voraussetzungen verfügen, die für interreligiöses Lernen notwendig 
sind, wie die Bereitschaft, »über eigene Vorstellungen nachzudenken und sie ggf. 
angesichts anderer Überlegungen partiell zurückzunehmen oder sie argumentativ 
zu stützen« (ebd.). 

Deutliche Unterschiede zwischen religiös mehrheits- und minderheitsangehö
rigen Kindern stellt Stockinger (2017) in einer ethnographischen Feldforschung in 
katholisch und muslimisch getragenen Kitas fest. Während sich die mehrheitsange
hörigen Kinder über ihre eigene Religion und religiösen Ausdrucksformen äußern 
und sich interessiert an religiöser Differenz zeigen (vgl. ebd.: 180), legen Kinder, die 
in der jeweiligen Einrichtung nicht der religiösen Mehrheit angehören, die religiö
se Differenz nicht offen, schweigen über ihre eigene Religion und religiösen Aus
drucksformen und passen sich »in ihrem Verhalten an das Verhalten der Kinder der 
größeren Religion« (ebd.: 174) an. Stockinger führt dies auf den Wunsch der Kinder 
nach Zugehörigkeit zurück, da sie von den religiösen Angeboten der jeweiligen Kita 
häufig ausgeschlossen seien. 

In Bezug auf Grundschulkinder stellen Schweitzer et al. (2002) in einer Studie 
zum konfessionell-kooperativen Religionsunterricht mit evangelischen und katho
lischen Kindern fest, dass nur sehr wenige von ihnen Vorurteile gegenüber der je

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

weils anderen Konfession haben (vgl. ebd.: 40). Allerdings gibt es eine Tendenz zu 
Fehlinformationen und Verallgemeinerungen über die andere Konfession, »aus de
nen sich leicht Vorurteile entwickeln können« (ebd.: 41). Bei der Wahl der Freund:in
nen spielt die Konfession kaum eine Rolle, mit zunehmendem Alter umso weniger, 
allerdings betonen es einige Kinder als besonders interessant, mit einem Kind der 
anderen Konfession befreundet zu sein, weil man dann voneinander lernen könne 
(vgl. ebd.: 71). Die Forscher:innen werten dies als ein Interesse der Kinder an Viel
falt und Unterschiedlichkeit (ebd.: 72). Gleichzeitig zeigen sich auch bei den Grund
schulkindern eine »Aufteilung der sozialen Welt in ein ›wir‹ und ›sie‹« (Schweitzer 
2013: 156) und »Vermischungen zwischen Religions- und Nationalitätsangehörig
keit« (ebd.: 158). 

Auch Orth (2000), der die Gottesvorstellungen und den Umgang mit auftreten
den Differenzen bei Viertklässler:innen verschiedener Konfessionen untersucht, 
stellt fest, dass für Kinder, die in einem religiös pluralen Umfeld aufwachsen, 
»einander nicht diskriminierende Differenzerfahrungen selbstverständlich sind« 
(ebd.: 176). Die Kinder nehmen Verschiedenheit wahr, ohne die eigene Religion 
höher zu bewerten. Besonders wenn sie untereinander befreundet sind, zeigen sie 
ernsthaftes Interesse an den religiösen Praktiken der anderen. Insgesamt werden 
von den Kindern Gemeinsamkeiten stärker gesucht und betont als Unterschiede. 
Orth schlussfolgert, dass Differenzwahrnehmung den Kindern als Motor für die 
Identitätsentwicklung diene, wobei »das Bewusstsein akzeptierter und geachteter 
Differenz« für die Verständigungsprozesse konstitutiv sei (ebd.: 179). 

2.2 Vorstellungen von Grundschüler:innen über Juden und das Judentum 

Über die Vorstellungen von Kindern speziell zum Judentum und über ihr Bild von 
Jüdinnen und Juden gab es bisher keine Untersuchungen (vgl. Rensch-Kruse et al. 
2024: 113; siehe jedoch Braband/Körs 2024). Allerdings gibt es Studien aus der Sach
unterrichtsdidaktik zu den Vorstellungen von Grundschüler:innen über den Natio
nalsozialismus und den Holocaust, die auch zeigen, welche Bilder sie in diesem Zu
sammenhang von Jüdinnen und Juden haben. 

Die Studien stehen im Kontext einer grundsätzlichen Debatte über die Thema

tisierung von Nationalsozialismus und Holocaust in der Grundschule, wozu ab 2001 
erste geschichtsdidaktisch begründete Vorschläge und ab 2008 empirische Unter
suchungen vorgelegt wurden (vgl. Koch 2017: 75ff; Wiegemann in diesem Band). 
Mittlerweile besteht weitgehend Einigkeit darüber, dass eine »altersgemäße The

matisierung« in der Grundschule durchaus angebracht ist, da Kinder im mittle
ren Grundschulalter »über die wesentlichen Voraussetzungen« (Koch 2017: 98) dafür 
verfügen und eine »frühe Prägung von Geschichtsbildern« (ebd.: 307) noch vor dem 
vierten Grundschuljahr einsetze. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 123 

Die Untersuchungen zeigen, dass die Vorstellungen und Deutungen der Kinder 
zu Nationalsozialismus und Holocaust mit dem gesamtgesellschaftlichen Erinne
rungsdiskurs verwoben und an öffentliche Thematisierungen angelehnt sind (Be
cher 2008; Flügel 2008), sodass sich auch bei Kindern »verharmlosende Vorstellun
gen« finden, die eine »Entlastung der Mehrheitsbevölkerung der Deutschen« (Koch 
2017: 179) ermöglichen. Dazu gehört ein verbreiteter »Hitler(zentr)ismus« (Becher 
2008: 4), bei dem Adolf Hitler als Schlüsselfigur vorgestellt wird und als »Erfinder und 
Initiator der Judenverfolgung und -ermordung« (Becher 2012: 102, Herv. i. O.) gilt. Als Be
weggrund dafür nennen die Kinder Hitlers religiös geprägte Antipathie gegenüber 
Juden, während ihnen ein rassistisch argumentierender Antisemitismus nicht be
kannt zu sein scheint (ebd.). 

Die Vorstellungen der Grundschüler:innen über Nationalsozialismus und Ho
locaust sowie über die Rolle Hitlers prägen auch ihr Bild von ›den Juden‹ und vom 
Judentum. So findet anhand der Opferrolle im Nationalsozialismus eine Different
setzung von Jüdinnen und Juden statt, die als homogene Gruppe von ›Anderen‹ vor
gestellt werden, über die ansonsten wenig Wissen vorhanden ist und aus der den 
Kindern keine konkreten Menschen bekannt sind (Becher 2008: 5). Die damit ver
bundene Vorstellung, ›die Juden‹ seien keine Deutschen (gewesen) und vor allem 
aufgrund ihrer eigenen (religiösen) Differenz verfolgt worden, verweist auf gesell
schaftlich tradierte Deutungsmuster über den Holocaust, auf deren Grundlage auch 
Kinder antisemitische Fragmente reproduzieren. 

2.3 Antisemitische Differenzkonstruktionen unter Jugendlichen 

Während die Konstruktion antisemitischer Fremdbilder für das Kindesalter bisher 
nicht gesondert untersucht wurde, gibt es für das Jugendalter Erkenntnisse über 
die Reproduktion antisemitischer Topoi und Stereotype (Schäuble 2012; 2013), die 
einige Gemeinsamkeiten mit den Vorstellungen der Grundschüler:innen über Ju
den und das Judentum aufweisen. Anhand von 20 Gruppendiskussionen mit Ju
gendlichen in Schulen und Jugendeinrichtungen im gesamten Bundesgebiet analy
siert Schäuble deren Differenzkonstruktionen in Bezug auf Jüdinnen und Juden und 
darin enthaltene Antisemitismen. In den Äußerungen der Jugendlichen findet sich 
ein »breites Repertoire von Topoi bzw. Deutungsmustern ›über Juden‹« (Schäuble 
2013: 145), wozu zahlreiche Differentsetzungen von Jüdinnen und Juden gehören so
wie die Vorstellung von ›Juden‹ als in sich homogene Gruppe, Annahmen über eine 
»grundlegende Feindschaft zwischen Juden und Muslimen und über einen besonde
ren jüdischen Reichtum und Einfluss« (ebd.: 146). Gleichzeitig grenzt sich die Mehr
zahl der Jugendlichen »zumindest der Intention nach gegen Vorurteile und Anti
semitismus« (Schäuble 2012: 386) ab. Die Repräsentationen des Jüdischen, auf die 
sich die Jugendlichen beziehen, orientieren sich an öffentlichen Thematisierungen 
und gehen dabei »selten auf Erfahrungen und ein differenziertes Wissen zurück, 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

sondern vielmehr auf tradierte Stereotype oder kulturelle Artefakte« (Schäuble 2013: 
147). In den Aussagen finden sich »mehr historische Schilderungen ›über Juden‹ als 
Gegenwartsbezüge« (ebd.) und häufig erscheinen Jüdinnen und Juden als Opfer des 
Nationalsozialismus oder als Israelis. Insgesamt wissen die meisten Jugendlichen 
nur wenig über den Holocaust, aber noch weniger über aktuelles jüdisches Leben, 
über jüdische Geschichte oder die Geschichte Israels. Antisemitismus erscheint den 
meisten als nationalsozialistische Feindschaft gegen Jüdinnen und Juden bzw. pri
mär als eine »Auffassung Hitlers« (Schäuble 2012: 393.). Diese Stereotype und Deu
tungsmuster werden laut Schäuble im Sozialisationsprozess erlernt und gehen auch 
auf Schulbücher und Unterricht zurück, die die Jugendlichen als Quellen ihrer An
nahmen angeben. 

Die Rolle des Unterrichts bei der Bearbeitung und Reproduktion von Antisemi
tismus wird in einer Studie von Salzmann und Fereidooni (2024) fokussiert. Ihre Be
obachtungen in zwölf Klassen der Jahrgänge sieben bis 13 in den Fächern Geschich
te, Wirtschaft-Politik, Deutsch, Religion und Philosophie verweisen darauf, dass 
Historisierung und Religionisierung von Antisemitismus sowie Homogenisierung 
und Essentialisierung ›der Juden‹ als Gruppe nicht nur wiederkehrende Muster in 
Vorstellungen von Kindern und Jugendlichen, sondern auch in der Unterrichtsge
staltung sind (vgl. hierzu auch Braband/Körs 2024). Judentum und Antisemitismus 
werden im Unterricht verbreitet gemeinsam thematisiert, wobei eine jüdische Per
spektive und die Vielfalt jüdischen Lebens ausgespart wird. Eine vage und wenig 
zielgerichtete Bearbeitung von Antisemitismus führt in vielen Fällen zur Reproduk
tion antisemitischer Stereotype und Wissensbestände, die auch eine emotional-af
fektive Dimension hat, in der »das durch den Unterricht transportierte Unbehagen 
am Gegenstand [Antisemitismus] […] mit dem Stereotyp zusammengeführt« (Salz
mann/Fereidooni 2024: 127) wird. Die Lehrkräfte zeigen fachliche und pädagogische 
Unsicherheiten, die dazu führen, dass sie Äußerungen nicht unterbinden oder kri
tisch einordnen. Anstatt im Unterricht Ursachen und Funktion von Antisemitismus 
zu hinterfragen und »ein Problembewusstsein für antisemitisches Denken zu ent
wickeln« wird Antisemitismus verbreitet »zum Problem ›der Juden‹ erklärt« (ebd.: 
130). 

Im Hinblick auf die Frage nach der Aneignung von Vorstellungen über religiöse 
Differenz und negativbehaftete Kategorien in der Kindheit verweist der bisher vor
gestellte Forschungsstand darauf, dass dabei Wissen, Kontakt und gesellschaftlich 
tradierte Deutungsmuster eine zentrale Rolle spielen, und dass fehlendes Wissen 
über und fehlender Kontakt mit ›anderen‹ Religionen ein Risiko für Fehlinformatio
nen, Verallgemeinerungen und die Entstehung von Vorurteilen bergen. Zudem gibt 
es Hinweise darauf, dass der Umgang mit religiöser Differenz auch durch die eigene 
Position beeinflusst wird, sodass eine Minderheitsposition dazu führen kann, dass 
das eigene ›Anders-Sein‹ eher versteckt als thematisiert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 125 

In der Forschung zu Geschichtsbildern von Kindern und antisemitischen Dif
ferenzkonstruktionen von Jugendlichen zeigt sich, dass beide Gruppen sehr wenig 
Wissen über Jüdinnen und Juden sowie über das Judentum haben und ihnen kon
krete Menschen hier weitgehend unbekannt sind. Sowohl bei den Grundschüler:in
nen als auch bei den Jugendlichen werden Fremdheitskonstruktionen in Bezug auf 
Jüdinnen und Juden festgestellt, die auf religiösen Differentsetzungen, der histo
rischen Opferrolle und auf der Unkenntnis konkreter Personen im Umfeld beru
hen. Zusätzlich problematisch wirken dabei gesellschaftliche Traditionslinien der 
Schuldabwehr und der Nicht-Bearbeitung von Antisemitismus als gesellschaftlicher 
Struktur, die sich als antisemitische Fragmente und Deutungsmuster in den Vor
stellungen von Kindern und Jugendlichen ablagern. Die Ergebnisse von Salzmann 
und Fereidooni (2024) verweisen zudem auf die zentrale Rolle des Unterrichts bei 
der Reproduktion antisemitischer Fragmente. 

Gleichzeitig finden sich in den Untersuchungen über die Vorstellungen von Kin
dern und Jugendlichen auch Anhaltspunkte für einen konstruktiven Umgang mit 
Vielfalt und eine Abkehr von Negativzuschreibungen aufgrund von (religiös codier
ten) Differenzkonstruktionen. So zeigen die religionspädagogischen Untersuchun
gen, dass gerade Kinder, die in religiös heterogenen Lebenswelten aufwachsen, ein 
ausgeprägtes Interesse an religiöser Vielfalt haben und bereit sind, verschiedene 
Religionen als gleichwertig zu betrachten, Gemeinsamkeiten zu finden und Unter
schiede nicht überzubewerten. Auch bei den Jugendlichen finden sich Thematisie

rungen, die sich gegen Antisemitismus richten oder antisemitische Differenzkon
struktionen unterlaufen und insgesamt grenzt sich die Mehrzahl der Jugendlichen 
gegen antisemitische Vorurteile ab. 

3 Forschungsfeld, Untersuchungsmethodik und Sample 

3.1 Forschungsfeld: Der Hamburger Religionsunterricht für alle (RUfa) 

Der Hamburger Religionsunterricht für alle (RUfa) ist im Hinblick auf die Schü
ler:innenschaft, die Trägerschaft und die Inhalte in besonderer Weise auf religiö
se Vielfalt ausgerichtet. Er gründet auf einem in den 1970er Jahren entstandenen 
Modell eines ›Religionsunterrichts für alle in evangelischer Verantwortung‹, in dem 
die Schüler:innen nicht nach Konfessionen getrennt, sondern gemeinsam im Klas
senverband unterrichtet werden. Durch den Abschluss der Staatsverträge zwischen 
der Freien und Hansestadt Hamburg und muslimischen und alevitischen Religions
gemeinschaften im Jahr 2012 wurde eine trägerplurale Verantwortung und Gestal
tung des RUfa gemäß Art. 7, Abs. 3 Grundgesetz ermöglicht. So sind seit 2014 neben 
der evangelischen Kirche drei muslimische Religionsgemeinschaften, die Aleviti
sche Gemeinde, die Jüdische Gemeinde und seit 2022 die katholische Kirche mitver

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

antwortlich sowie Buddhisten, Hindus und Bahais beratend beteiligt. Die Koopera
tion umfasst die Schulpraxis, die Didaktik, die Rahmenpläne, die Lehrer:innenbil
dung und -zulassung sowie den institutionellen Rahmen des RUfa (vgl. Bauer 2020: 
168). 

Seit dem Schuljahr 2023/24 wird ein überarbeiteter Bildungsplan für das 
Fach Religion erprobt und umgesetzt, der u.a. vorsieht, dass zu jedem darin vor
gesehenen Thema mindestens drei Religionen bzw. mindestens die religiösen 
Perspektiven, die in der Klasse vertreten sind, aufgegriffen werden. Zusätzlich 
sollen auch nicht-religiöse und religionskritische Perspektiven behandelt werden. 
Da es in Hamburg als einzigem Bundesland bis zur sechsten Klasse kein Alter
nativangebot zum Fach Religion gibt, nehmen nahezu alle Schüler:innen in der 
Grundschule am RUfa teil. Er spiegelt damit die Heterogenität der Schüler:innen
schaft wider und bietet ein interessantes Untersuchungsfeld für (religiös codierte) 
Differenzkonstruktionen. 

Zwar ist der Hamburger RUfa gegenüber den in den meisten anderen Bundes
ländern konfessionell bzw. religiös getrennten Religionsunterrichten ein Einzelfall. 
Gleichzeitig steht er exemplarisch für eine auch bundesweit verstärkt konfessionell- 
und religions-kooperative Gestaltung des Religionsunterrichts. Damit bietet er sich 
auch für Reflexionen zur Bedeutung des Religionsunterrichts als Lernort über reli
giöse Vielfalt, Judentum und Antisemitismus in zunehmend heterogen geprägten 
Schul- und Unterrichtskontexten an (siehe Körs 2025). 

3.2 Untersuchungsmethodik und Sample 

Die Frage, wie Vorstellungen von religiöser Differenz im Religionsunterricht in 
der Grundschule entstehen und angeeignet werden, untersuchen wir mit einem 
grundlagentheoretischen und praxeologischen Ansatz. Dazu gehen wir in Anleh
nung an neuere Theorien sozialer Praktiken davon aus, dass der pädagogische 
Alltag in Bildungsorganisationen durch regelgeleitete, typisierte und routinisiert 
wiederkehrende pädagogische Praktiken hergestellt wird (Reckwitz 2010). Unter 
diesem Blickwinkel lassen sich die Herstellung von Differenz und entsprechende 
Unterscheidungspraktiken sowie ethnisch oder religiös codiertes Unterschei
dungswissen zwischen Subjekten im Rahmen sozialer Ungleichheitsverhältnisse 
untersuchen (Machold 2015). In Anlehnung an die Doing-Ansätze sensu West/ 
Fenstermaker (1995) betrachten wir dementsprechend das ›Doing Religious Difference‹ 
im Religionsunterricht in einem qualitativ-rekonstruktiven ethnographischen 
Forschungsdesign. 

Dazu wurde der Religionsunterricht in den beteiligten Grundschulklassen in 
mehrwöchigen Feldphasen teilnehmend beobachtet, zusätzlich wurden Expert:in
neninterviews mit den Lehrkräften und Gruppendiskussionen mit den beobachte
ten Klassen geführt. Der Beobachtungsfokus lag einerseits auf der Gestaltung und 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 127 

dem Ablauf des Unterrichts, andererseits auf den Beiträgen und Reaktionen der 
Kinder. Außerdem wurden Routinen und Abläufe zur Herstellung impliziter Ord
nungen (vgl. Budde 2014) sowie Störungen und ihre Bedeutungen berücksichtigt 
(vgl. Scholz 2012). In den Gruppendiskussionen jeweils am Ende des Beobachtungs
zeitraums wurde nach einem spielerischen Einstieg gefragt, was die Kinder über 
das Judentum wissen. Nach der Sammlung von Wissen und Assoziationen zum Ju
dentum, bei der auch andere Religionen, Unterschiede und Gemeinsamkeiten the
matisiert wurden, bezog sich eine zweite Frage auf Kenntnisse oder Erfahrungen 
der Kinder mit religionsbezogenen Vorurteilen oder Abwertungen in Bezug auf das 
Judentum, aber auch in Bezug auf andere Religionen oder weitere Merkmale. 

Die gesammelten Daten aus Beobachtungen, Gruppendiskussionen und Ex
pert:inneninterviews wurden in Anlehnung an die Grounded Theory (Corbin/ 
Strauss 1996) in einem mehrstufigen Kodierverfahren ausgewertet. Die Fallaus
wahl erfolgte im Sinne des theoretischen Samplings (ebd.), wobei trotz der relativ 
hohen Anforderungen an die teilnehmenden Lehrkräfte in Bezug auf Arbeitsauf
wand und Offenheit ein heterogenes Sample erreicht werden konnte, das Schulen 
aus dem gesamten Spektrum des Hamburger Sozialindex1 und Klassen mit sehr 
unterschiedlicher religionsbezogener Zusammensetzung2 umfasst. Insgesamt 
beteiligten sich vier Grundschulen mit fünf Lehrkräften, sieben vierten und ei
ner dritten Klasse. Es wurden 44 Religionsunterrichtsstunden beobachtet, neun 
Interviews mit den dazugehörigen Lehrkräften und fünf Gruppendiskussionen 
durchgeführt. Zusätzlich wurden drei Interviews mit Religionslehrkräften aus drei 
weiteren Schulen geführt, deren Klassen aus organisatorischen Gründen nicht für 
die Beobachtung infrage kamen. Die im Folgenden präsentierten Ergebnisse zur 
Perspektive der Schüler:innen beziehen sich hauptsächlich auf das Datenmaterial 
aus den Gruppendiskussionen und den Unterrichtsbeobachtungen. 

4 Empirische Befunde 

4.1 Wahrnehmung religiöser Differenz 

Entsprechend der Konzeption des Hamburger RUfa, der religiöse Vielfalt ausdrück
lich zum Thema macht, wurden in den beobachteten Religionsstunden entweder 

1 Der Hamburger Sozialindex beschreibt die sozio-ökonomische Zusammensetzung der Schü
lerschaft an Schulen auf einer Skala von 1 (benachteiligt) bis 6 (privilegiert) anhand von Schul- 
und regionalen Strukturdaten. 

2 Laut Angaben der jeweiligen Lehrkraft reicht das Spektrum hier von überwiegend christli
chen und nicht-religiösen Kindern in einer Klasse über sehr gemischte Klassen bis hin zu 
Klassen mit überwiegend Kindern aus muslimischen Familien. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

übergeordnete Themen – wie z.B. ›Menschlichkeit‹ – anhand von Geschichten aus 
verschiedenen Religionen behandelt, oder es wurden einzelne Religionen – wie z.B. 
der Buddhismus oder das Judentum – über einen längeren Zeitraum erarbeitet und 
erkundet. In diesem Rahmen zeigten sich die Kinder insgesamt sehr interessiert 
an verschiedenen Religionen, brachten engagiert ihr teilweise großes Vorwissen 
über einzelne Religionen ein und sprachen sich verbreitet für Gleichwertigkeit und 
die Wertschätzung von Vielfalt aus. Auf die Frage, warum es überhaupt Unter
schiede zwischen den Religionen gebe, wurde meistens mit dem Vorhandensein 
unterschiedlicher Glaubensinhalte, Gebote oder Rituale geantwortet. Nur wenige 
versuchten sich an einer Erklärung der Ursprünge religiöser Differenz: 

Mohamed: Also eigentlich, also ich habe gehört, dass eigentlich zuerst die Juden 
kamen, dann noch zwei drei Gruppen dazu, also von Juden, die meinten, nein, das 
war so, das war so, oder nee, das war so, das war so, da haben sie sich in Gruppen 
aufgeteilt, und jetzt sind es die Muslime, die Christen und die Juden. Und die Ju
den, die früher einfach sagten, wir sind Juden, die glaubten einfach das, was der 
erste sagt, und dann kamen die Christen, die meinten eben, Jesus ist besonders 
[…], aber die Muslime meinte, er heißt Allah und er ist halt, der Koran ist heilig, 
die Bibel nicht, das meinte ich. 
JB: Hm. Und haben die sich gestritten dann? 
Mohamed: Also, gestritten glaube ich nicht, sie haben es nur so, meinten dann so, 
ja das ist so und so, jetzt bin ich eine andere Religion. Und dann kam der Islam 
und das Christentum dazu. (GD Mars: 249ff) 

Religiöse Differenz wird somit von den Kindern im Religionsunterricht nicht von 
vornherein problematisiert. Allerdings zeigen sie auch ein Bewusstsein für die Mög
lichkeit von Streit aufgrund von Verschiedenheit, der sich an der Frage nach der 
Wahrheit entzünden kann. Hierzu betonen einige Kinder, dass Austausch und Wis
sen über die verschiedenen Religionen zentral für Verständigung sind: 

Maja: Na, wenn jemand sagt, wir müssen das tun, und jemand anderes sagt, wir 
müssen das tun, indem wir nicht jetzt uns gegenseitig darüber streiten, dass wir 
uns dann, dass jeder seine eigene Sachen selber macht. Niemand hat, der andere 
hat nicht immer recht und der andere hat auch nicht immer recht, jeder hat ja 
eine andere Religion. Und deswegen glaubt der immer was anderes. Und wenn 
wir über die anderen Regeln von den anderen Religionen wissen, dann können 
wir auch die Regeln davon beachten. (GD Mars: 456ff) 
Sarya: Also, ich glaube, es könnte wichtig sein, dass wir uns ein bisschen mehr 
verstehen, also dass vielleicht die Christen mehr über den Islam verstehen, und 
die Muslime mehr über die Juden. (GD Mars: 471ff) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 129 

4.2 Erfahrungen mit religiös codierten Differenzkonstruktionen und 
Diskriminierung 

Offene Abwertungen oder negative Stereotypisierungen bestimmter Religionen 
oder deren Angehöriger waren weder in den Gruppendiskussionen noch in den 
Unterrichtsbeobachtungen festzustellen. Auf die Frage, ob die Kinder schon mal 
erlebt oder schon mal davon gehört haben, dass jemand wegen seiner Religion oder 
sonstigem ›Anders-Sein‹ schlecht behandelt worden ist, wurde allerdings in allen 
Gruppen deutlich, dass sie im Rahmen der als normal erlebten religiösen Diversität 
nicht nur ein Bewusstsein für mögliche Streitpunkte haben, sondern durchaus 
auch Erfahrungen mit Zuschreibungen, Diskriminierung und Konflikten aufgrund 
von (auch) religiös codierten Differenzkonstruktionen machen. Diese ereignen 
sich in verschiedenen lebensweltlichen Bereichen und werden von den Kindern in 
unterschiedlicher Betroffenheit und Intensität vorgetragen. So wird beispielsweise 
über mediale Erfahrungen berichtet: 

Ömer: Ich habe es manchmal in Nachrichten gesehen, also wie Logo oder so. 
JB: Ja, was hast du da gesehen? 
Ömer: Also, dass es manchmal Mordanfälle gibt, wie zum Beispiel ein Christ geht 
zu einem Muslim oder zu einem Juden und greift die an oder geht es auch anders 
rum. 
JB: Ja, also, das heißt 
Ömer: Ein Amoklauf. 
JB: Okay, so richtig schlimme Sachen wegen 
Ömer: Religion. (GD Pluto 4a: 249ff) 

In einigen Gruppen geht es auf die Frage nach Vorurteilen und Benachteiligung sehr 
bald um Diskriminierungserfahrungen aufgrund religionsbezogener Zuschreibun
gen, die teilweise in verallgemeinerter Form, teilweise mit persönlichem Bezug vor
getragen werden: 

Baram: Also, manche Leute, die kommen ja aus Irak hierhin und bleiben trotzdem 
Muslima, also Muslim und Muslima, und die werden öfters, nur weil die/wie hier 
in Deutschland werden manche Leute nur weil die Ausländer sind, ausgeschlos
sen. Und wenn die noch so eine Religion haben, die anderen Leuten nicht so ge
fällt, dann werden die noch schlechter behandelt. (GD Pluto 4a: 582ff) 

Diese Äußerung zeigt neben dem Bewusstsein für Diskriminierung aufgrund von 
Religionszugehörigkeit auch die Wahrnehmung intersektionaler Differenzkon
struktionen: Zunächst spricht Baram davon, dass Leute ausgeschlossen werden, 
schon weil sie »Ausländer« sind. Wenn sie allerdings z.B. aus dem Irak kommen 
und »trotzdem Muslima« bleiben, also Ausländer sind und außerdem an einer Reli

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

gion festhalten, »die anderen Leuten nicht so gefällt«, dann würden sie »noch schlechter 
behandelt«. 

Auch darüber, wie diese Diskriminierung aufgrund der (muslimischen) Religi
onszugehörigkeit konkret aussieht, geben einige Kinder Auskunft, indem sie von 
ihren eigenen Erfahrungen berichten. Diese spielen sich teilweise außerhalb der 
Schule ab, wie z.B. Sarah erzählt: 

Sarah: Also meine Mutter trägt Kopftuch, und wir waren so unterwegs. Und dann 
kam so ein Mann und hat zu meiner so Mutter gesagt: »Kopftuch ausziehen«, und 
so. Dann hat meine Mutter so warum und so gesagt. Dann ist er halt weggegan
gen. 
Alle hören ruhig und gespannt zu. Auch nach der Schilderung ist andächtige/be
troffene Stille im Raum, was sich deutlich von der vorherigen wuseligen Stim

mung abhebt. (GD Pluto 4d: 154ff) 

In einem Fall wird auch von antimuslimischer Diskriminierung innerhalb der Schu
le berichtet. Dabei verbindet Malik seinen Bericht über die eigene Ungleichbehand
lung mit einer allgemeinen Aussage über Diskriminierung aufgrund der Religions
zugehörigkeit: 

Malik: Dass, wenn man in einem anderen Land ist, zum Beispiel hier, wir, in ein 
christliches Land, dass man dann eine andere Religion hat. Dann starren dich alle 
Leute an oder so. 
JB: Ja? Was für eine Religion? 
Malik: Oder dann achten die mehr auf dich, wenn sie denken: Ja, diese Religion 
ist nicht gut und so. Die machen immer nur richtig schlechte Sachen und so. Und 
dann musst du dafür extra Sachen machen und so. 
JB: Was für Sachen machen? 
Malik: Zum Beispiel hier in der Schule musste ich [zu] Frau (Schulleitung), die 
Christen müssen das zum Beispiel nicht. Muss ich dann bestätigen, dass ich das 
mit meiner Mutter mal besprochen habe. Aber nur, weil wir Muslime sind. Weil 
sie uns nicht vertrauen. (GD Pluto 4d: 128ff) 

Die Tatsache, dass Malik in einer bestimmten Situation – anders als seine Mitschü
ler:innen – mit der Schulleitung sprechen musste, um zu bestätigen, dass seine 
Mutter eine Information erhalten hat, empfindet er als Diskriminierung. Unab
hängig von der Frage, wie die Schulleitung diese Maßnahme begründen würde, ist 
interessant, wie er den Blick der Mehrheitsgesellschaft auf Muslime wahrnimmt 
und dabei religiöses Othering (vgl. Mecheril/Thomas-Olalde 2024) beschreibt. 
So sieht er sich »in einem anderen Land«, genauer: in einem christlichen Land, wo 
er selbst bzw. seine Familie »eine andere Religion« hat. Die Leute in diesem Land 
denken, diese andere Religion sei nicht gut, daher würden sie einen »anstarren«, 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 131 

besonders auf einen achten und davon ausgehen, dass man »nur richtig schlechte 
Sachen« mache. Dies führe dazu, dass man »extra Sachen machen« müsste. Indem 
Malik das Ganze zunächst abstrakt formuliert und dann mit seiner Erfahrung in 
der Schule illustriert, weist er darauf hin, dass die eine konkrete Situation nicht 
die einzige ist, die er oder seine Familie erlebt hat. Vielmehr verallgemeinert er 
seine Erfahrung mit Othering und Diskriminierung und macht damit deutlich, 
dass er durch seine Zugehörigkeit nicht nur zu einer ›anderen‹ Religion, sondern 
zum Islam (»weil wir Muslime sind«) grundsätzlich Gefahr läuft, mit Misstrauen und 
Ablehnung betrachtet zu werden und deshalb in Institutionen besonderen Regeln 
zu unterliegen. 

Schließlich zeigt sich das Konfliktpotenzial, das religiöse Differenzkonstruktio
nen bergen, auch ganz konkret in einer Gruppendiskussion, als zu der Frage nach 
Beleidigungen oder Hänseleien aufgrund von Religion anlässlich der Äußerung von 
Anton ein Streit ausbricht: 

Anton: Ich wollte sagen, dass manche Muslims oder auch andere Christen und so 
sagen manchmal, nur Christen oder nur Muslims oder nur die Juden sind cool oder 
sowas. 
JB: Die sagen so, unsere Religion ist die einzige gute oder sowas? 
Anton: Ja. 
JB: Wo hast du das gehört? Hast du das schon mal irgendwo gehört? 
Anton: Ja, bei Ali. 
Ali: Hä?! Hä! 
Ali wird sauer und bestreitet den Vorwurf, während andere Kinder Anton zustim

men. In diesem Moment wird die Klasse zum ersten Mal sehr ruhig. Alle sind auf
merksam geworden. Viele Jungs reagieren irritiert, aufgebracht und schütteln die 
Köpfe. Die Stimmung ist angespannt. Anton besteht auf seiner Aussage, Ali gibt 
es schließlich zu, wehrt sich aber dagegen, dass hier über ihn gesprochen wird. 
(GD Pluto 4c: 191ff) 

Diese Szene zeigt, dass das Thema religiöse Differenz auch konkret unter den Kin
dern Konfliktpotenzial birgt, wenn Unterschiede als Höher- oder Minderwertigkeit 
gedeutet werden. Der Konflikt aus dem Schulalltag scheint zudem nicht nur Anton 
bekannt zu sein, sondern auch für viele andere Kinder in der Klasse Bedeutung zu 
haben. So ist die bis dahin eher wuselige Gruppe bei Antons Wortmeldung plötz
lich ruhig, viele beteiligen sich, indem sie zustimmen, sich irritiert zeigen, den Kopf 
schütteln. Vorstellungen über Minder- bzw. Höherwertigkeit bestimmter Religio
nen scheinen somit als Thema durchaus präsent und brisant zu sein, auch wenn sie 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

nur in dieser einen Szene direkt als konkretes Konfliktpotenzial unter den Kindern 
angesprochen wurden.3 

4.3 Bilder vom Judentum und Antisemitismus 

Während die Kinder bei der Thematisierung des Islams oder des Christentums vie
les aus ihrer eigenen Erfahrung einbringen, ist ihnen das Judentum und sind ihnen 
Jüdinnen und Juden als Menschen im eigenen Umfeld kaum bekannt. Die Bilder 
vom Judentum sind überlagert von der Opferrolle der Juden im Nationalsozialis
mus, die in drei von fünf Gruppendiskussionen auf die Eingangsfrage nach Wissen 
und Assoziationen zum Judentum direkt aufgerufen wurde: 

JB: Was euch zu dem Begriff, zum Judentum noch so einfällt? Fallen euch da noch 
weitere Begriffe dazu ein? Dann schreiben wir die auf diese kleineren Kreise. 
Shirin: Begriffe? 
JB: Oder irgendwas. Kannst du irgendwas sagen? Wir können das wieder zu einem 
Begriff da zusammenkürzen. 
Justus: Also Adolf Hitler hat ganz viele Juden umgebracht. 
JB: Das stimmt. Was könnten wir daraus für/Wie könnten wir das mit einem Wort? 
Emine: Töten. (GD Pluto 4c: 28ff) 

Das Thema Holocaust weckte in allen Gruppen viel Interesse und es wurden ver
schiedene Details zur Verfolgung ›der Juden‹ genannt. Es wurde deutlich, dass die 
meisten Kinder auch in ihrem privaten Umfeld eher mit diesem Thema in Berüh
rung kommen als mit einem lebendigen Judentum, so erzählen sie z.B. von Stolper
steinen oder Gedenktafeln in ihrer Wohngegend. Auffällig ist zudem, dass die Bei
träge eine starke Fokussierung auf Adolf Hitler aufweisen, der ›die Juden‹ scheinbar 

3 Auf die Frage nach der Abwertung oder Schlechterstellung von Menschen aufgrund ihrer Re
ligion oder sonstigem ›Anders-Sein‹ thematisierten die Kinder in allen Gruppen neben re
ligiös codierten Benachteiligungen besonders intensiv die Diskriminierung von Schwarzen 
Menschen. Die Beiträge hierzu hatten eine bemerkenswerte Bandbreite, es wurden sowohl 
die Sklaverei und Unterdrückung von Schwarzen »in Afrika«, die Apartheid in Südafrika, Po
lizeigewalt gegen Schwarze in den USA und Frankreich und die Bürgerrechtsbewegung um 
Martin Luther King benannt, als auch konkrete Erlebnisse aus dem eigenen Umfeld. Dabei 
wurde Rassismus in keiner Gruppe von Schwarzen Schüler:innen angesprochen, sondern aus
schließlich von mehrheitsangehörigen Weißen. Die große Bedeutung des Themas Rassis
mus in den Klassen und die Beobachtungen zur Beteiligung am Gespräch darüber können an 
dieser Stelle nicht vertiefend analysiert werden. Die Ergebnisse machen allerdings deutlich, 
dass die Kinder unterschiedliche Diskriminierungen aus verschiedenen Blickwinkeln wahr
nehmen, und dass die eigene Position(iertheit) als betroffen/nicht betroffen bzw. als mehr

heits-/minderheitszugehörig eine Rolle spielt für die Thematisierbarkeit von Differenz und 
Diskriminierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 133 

persönlich »in die KZs gebracht« (GD Pluto 4a: 189), »ihnen die Haare abgeschnitten« und 
sie umgebracht bzw. »verbrannt« (GD Pluto 4d: 85f) hat. Ebenso scheint Hitlers per
sönliche Abneigung gegen ›die Juden‹ der Grund für den Holocaust zu sein, wobei 
›die Deutschen‹ (lediglich) von ihm angestiftet wurden: 

Murat: Ich wollte noch eine Frage stellen. Was haben die Juden so Schlimmes zu 
Hitler getan? Warum mag Hitler die Juden nicht? 
JB: Warum? 
Murat: Ja, warum? 
Sarya: Das haben wir schon besprochen. 
JB: Das ist eine ganz wichtige und gute Frage. Hm? 
Emirhan: Ich weiß nur, was Hitler gesagt hat. Hitler hat gesagt zu den Deutschen, 
dass die Juden ihnen die Arbeit wegnehmen, und er hat gesagt, dass sie das Geld 
und das Essen auch wegnehmen und so und er hat sie angestiftet dafür, dass sie 
die Juden wegtreiben. (GD Mars: 604ff) 

Anlässlich der Thematisierungen ›der Juden‹ als Opfer des Holocaust werden von 
den Kindern verschiedene auch gesellschaftlich tradierte antisemitische Fragmen
te reproduziert. Hierzu gehören neben dem Hitlerzentrismus auch Ansätze einer 
Schuldumkehr in Bezug auf den Holocaust, auf die die hier zitierte Frage von Murat 
verweist (»Was haben die Juden so Schlimmes zu Hitler getan?«). Weiterhin ist verbreitet 
eine grundsätzliche Differentsetzung von Jüdinnen und Juden zu beobachten, die 
als ›Andere‹ und (auch in historischer Perspektive) nicht als Deutsche wahrgenom
men werden. In den Gruppendiskussionen derjenigen Klassen, die sich neben dem 
Judentum als Religion auch mit der Geschichte von Anne Frank beschäftigt hatten, 
ist außerdem eine unbewusste Verwendung von Naziterminologie zu beobachten, 
z.B. indem der Davidstern als »Judenstern« (GD Mars: 102) bezeichnet wird oder bei 
der Frage nach der Weitergabe des Judentums in der Familie Begriffe wie »Volljude« 
und »Halbjude« (ebd.: 409) gebraucht werden4. 

Nur in einer Klasse sind den Kindern Jüdinnen und Juden als lebendige Men
schen im eigenen Umfeld präsent. Hier hat eine Schülerin eine jüdische Oma, die in 
Tel Aviv lebt, und ein Schüler berichtet von einem Freund, der die jüdische Grund
schule besucht. Dies ist gleichzeitig die einzige Klasse, in deren Religionsunterricht 
das Judentum ausführlich als heute gelebte Religion behandelt wird, in der jüdische 
Feste, Rituale, Gegenstände und Speisen eingeführt, berührt, ausprobiert und be
staunt werden, die Mosesgeschichte vorgelesen und in vielen Details nachbespro
chen und eine Synagoge, ein jüdischer Supermarkt und weitere Orte jüdischen Le
bens im Stadtteil besucht werden. Das Wissen und die Assoziationen zum Juden
tum, die in der Gruppendiskussion mit dieser Klasse geäußert werden, unterschei

4 Für eine genauere Analyse der Reproduktionen antisemitischer Fragmente im Religionsun
terricht bei unterschiedlicher Thematisierung des Judentums siehe Braband/Körs 2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

den sich stark von denen in anderen Klassen. Zwar kommen die Kinder auch hier 
irgendwann auf das Thema Holocaust zu sprechen, viel präsenter ist jedoch das Ju
dentum als gelebte Religion, zu der sie sehr detailreiche Kenntnisse haben. In der 
Gruppendiskussion sprechen sie lange über Dinge, die sie besonders beeindruckt 
haben, wie z.B. die hebräische Schrift, bestimmte Rituale oder die Thora-Rollen in 
der Synagoge. 

Aktuelle Bedrohungen von Jüdinnen und Juden werden nur in zwei Klassen an
gesprochen, wobei die Äußerungen jeweils im Zusammenhang mit der Polizeiprä
senz vor der jüdischen Schule stehen, die die Kinder gesehen haben: 

Jane: Also vor der Schule, also vor einer jüdischen Schule, muss ja/sind meistens 
Polizisten. Und da müssen ja Polizisten sein, weil/also manche Kinder, die da auf 
die Schule gehen, auf jüdische Schulen, vielleicht fühlen sie sich unwohl, wenn 
sie nicht bewacht werden. Weil es ja immer noch Menschen gibt, die gegen Juden 
sind. Und das ist dann einfach blöd zu wissen, dass da Polizisten stehen müssen, 
weil es Leute gibt, die sich sonst unwohl fühlen und unsicher. (GD Merkur: 498ff) 

Die Tatsache, dass es »immer noch Menschen gibt, die gegen Juden sind«, wird nur in ei
ner Gruppendiskussionen erwähnt, aber auch hier nicht weiter vertieft. Weder fällt 
der Begriff Antisemitismus, noch werden Zusammenhänge mit Rechtsextremismus 
oder dem Nahostkonflikt thematisiert. Bei einer Gelegenheit gibt es jedoch einen 
Bericht über konkreten Antisemitismus aus dem eigenen Umfeld, den Aliya interes
santerweise ausgerechnet beim Synagogenbesuch an die dortige Mitarbeiterin rich
tet: 

Als schon alle hinausgehen, bleiben noch ein paar Mädchen aus der Klasse und 
Frau Merkur bei der Mitarbeiterin und haben noch Fragen. Als letzte bleibt Aliya 
bei ihr stehen und erzählt der Mitarbeiterin, dass sie eine Freundin habe, die »Ju
den hasst«. In deren Klasse sei ein jüdisches Mädchen gekommen und ihre Freun
din habe gesagt, sie hasst Juden. Da habe Aliya zu ihrer Freundin gesagt, sie kenne 
doch gar keine jüdischen Menschen und daher könne sie das gar nicht sagen. Dar
aufhin habe die Freundin gesagt, sie hasst sie nicht mehr. Die Mitarbeiterin hört 
interessiert zu und gibt Aliya recht, dass Juden ganz normale Menschen seien und 
man sie nicht hassen könne, wenn man gar keinen Juden kennt. (Merkur20: 21ff) 

Diese Sequenz verweist darauf, dass Kinder durchaus in ihrem Umfeld und sehr 
konkret mit Antisemitismus in Berührung kommen können, auch wenn darüber in 
den Gruppendiskussionen oder im Unterricht ansonsten nicht gesprochen wurde. 
Die Geschichte von Aliya zeigt außerdem, dass sie Antisemitismus nicht nur wahr
nimmt, sondern auch in der Lage ist, dagegen einzutreten. Interessant ist, dass die
ser Bericht über die antisemitische Äußerung einer Freundin nicht im Rahmen des 
Unterrichts oder in der Gruppendiskussion gemacht wurde, sondern im Zwiege

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 135 

spräch mit der Synagogenmitarbeiterin geteilt und nur zufällig mitgehört wurde. 
Dieser Umstand weist zumindest auf die Möglichkeit hin, dass es unter den Kindern 
noch mehr Wahrnehmungen von Antisemitismus in ihrem Umfeld gibt, worüber sie 
im Unterricht oder in der Gruppendiskussion nur begrenzt berichten wollten. 

5. Fazit und Implikationen für den Religionsunterricht 

Die Ergebnisse zur Wahrnehmung, Konstruktion und Verhandlung von (religiös co
dierter) Differenz zeigen, dass Grundschüler:innen religiöser Vielfalt – zumindest 
dann, wenn sie in einem religiös und kulturell heterogenen Umfeld aufwachsen – 
mit grundsätzlicher Offenheit begegnen und ihnen die Wertschätzung und Gleich
wertigkeit aller Religionen wichtig ist. Ihr Interesse und auch ihr Vorwissen sind 
dann besonders groß, wenn es Berührungspunkte zur eigenen Lebenswelt gibt und 
wenn diese im Unterricht einbezogen wird. Insofern stimmen unsere Ergebnisse 
mit früheren Untersuchungen (vgl. Kapitel 2.1) überein. Gleichzeitig wird aber auch 
deutlich, dass religiöse Vielfalt als Normalität für die Kinder nicht ungebrochen ist. 
Stattdessen sind in allen Klassen auch negative Stereotypisierungen, Diskriminie
rung und Ausgrenzungspraxen bekannt, die sich auf religiös codierte und ande
re Differenzkonstruktionen beziehen. Einige Kinder sehen sich selbst als Angehö
rige einer stigmatisierten und benachteiligten Gruppe und machen entsprechen
de Othering- und Diskriminierungserfahrungen, z.T. auch in der Schule. Hier be
stehen Verbindungen zu dominanten Diskursen und gesellschaftlich verankerten 
Bildern, die auch schon Viertklässler:innen vertraut sind (»Aber nur, weil wir Musli
me sind. Weil sie uns nicht vertrauen«). Zudem sind die Grundschüler:innen sowohl in 
historischer als auch in gegenwartsbezogener Perspektive mit der Ablehnung und 
Verfolgung von Jüdinnen und Juden vertraut und sprechen sich teilweise kritisch 
dagegen aus. Gleichzeitig machen unsere Ergebnisse – ähnlich wie die Forschungen 
zu den Geschichtsbildern von Grundschüler:innen (Kapitel 2.2) und Differenzkon
struktionen unter Jugendlichen (Kapitel 2.3) – eine Reproduktion von gesellschaft
lich tradierten antisemitischen Fragmenten sichtbar, bei der Jüdinnen und Juden 
als historische Opfer, ›Fremde‹ und ›religiös Andere‹ vorgestellt werden. Somit be
legt unsere Studie die besondere Bedeutung des Grundschulalters für eigene Dif
ferenzkonstruktionen und Erfahrungen mit (religiös codierter) Differenz und ver
weist damit auf die potenzielle Rolle des Religionsunterrichts als zentralem Lern-, 
Erfahrungs- und Reflexionsraum. 

Im Hinblick auf die Chancen und Potenziale des Religionsunterrichts bezüglich 
der Bearbeitung von Antisemitismus und anderen (religiös codierten) Abwertungs- 
und Ausgrenzungsmustern möchten wir vor dem Hintergrund unserer Forschungs
ergebnisse drei Aspekte hervorheben: 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Erstens ist die Wissensvermittlung von zentraler Bedeutung. In den beobachte
ten Grundschulklassen wurden allgemein ein großes Interesse an Religionen und 
vielfältiges Wissen deutlich, vor allem dann, wenn Inhalte mit der Lebenswelt der 
Kinder verknüpft werden konnten. Andererseits zeigte sich, dass gerade über das 
Judentum, mit dem es wenig Berührungspunkte gab, auch weniger Wissen vorhan
den war und leichter Fremdheit und Stereotype (re-)konstruiert wurden. Das Wis
sen über Religionen hat somit Einfluss auf Differenzkonstruktionen und wurde zu
dem von Lehrkräften und Schüler:innen selbst als zentral für das Miteinander be
tont (»Also, ich glaube, es könnte wichtig sein, dass wir uns ein bisschen mehr verstehen«). 

Zweitens unterstreichen unsere Ergebnisse, dass Wissensvermittlung allein 
angesichts der Involviertheit der Kinder in Muster und Praxen von Abwertung, 
Ausschluss und Diskriminierung nicht ausreicht. Vielmehr braucht es zudem einen 
sicheren Ort für den Austausch über (negative) Gefühle, Ausgrenzungserfahrungen 
und Konflikte sowie für die Kultivierung von Empathie und Solidarität. Hierfür 
hat der Religionsunterricht besonderes Potenzial als Ort emotionalen Lernens, das 
im Religionsunterricht derjenigen Klassen beobachtet werden konnte, in denen 
sich die Kinder nicht nur besonders engagiert beteiligten, sondern wo es auch 
eine vertrauensvolle Beziehung zur Lehrkraft und ein besonders rücksichtsvolles 
und aufmerksames Miteinander gab. Sowohl in der Religionspädagogik (Kohler- 
Spiegel 2022) als auch in der antisemitismuskritischen Bildung (Grimm 2021; Nau
rath 2020) und in Überlegungen zur Erziehung nach Auschwitz (Abram/Moreen 
1998) wird emotionales Lernen als große Chance hervorgehoben. Es umfasst die 
Wahrnehmung, Deutung und Verbalisierung eigener Gefühle, das Erkennen und 
Verstehen von Emotionen anderer, emotionale Sprachfähigkeit und Perspektiv
übernahme sowie Bewältigungsstrategien und stellt die Basis für soziales, aber 
auch eine wichtige Voraussetzung für kognitives Lernen dar (vgl. Kohler-Spiegel 
2022). Emotionales Lernen kann Kinder somit auch dazu befähigen, »Widersprü
che und Ambivalenzen als solche anzuerkennen und dann auszuhalten, ohne auf 
Identität, Eindeutigkeit und Kontrolle zu dringen« (Grimm 2021: 204). 

Drittens verweisen die Ergebnisse darauf, dass im Religionsunterricht bei der 
Ver- und Bearbeitung von Differenz ein besonders kritisches Augenmerk auf die 
Reproduktion gesellschaftlich tradierter Stereotype gelegt werden sollte. Es zeigte 
sich, dass nicht nur Antisemitismus in Spuren und Fragmenten präsent ist, son
dern auch weitere Ausgrenzungs- und Diskriminierungspraxen z.T. sogar in Form 
persönlicher Erfahrungen virulent sind. So wäre eine Thematisierung von (religiös 
codierter) Differenz nötig, die die Vertrautheit der Kinder mit bestimmten Diffe
renzkonstruktionen berücksichtigt und sich gleichzeitig mit strukturellen Macht
verhältnissen und dominanzgesellschaftlichen Diskursen beschäftigt und selbstkri
tisch eigene Bilder und Vorurteile hinterfragt. Dies gilt auch für die Thematisierung 
von Antisemitismus, der als strukturelles Phänomen der Mehrheitsgesellschaft be
handelt werden müsste, anstatt ihn zu historisieren und/oder als religiöses Vor

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 137 

urteil der Thematisierung des Judentums zuzuordnen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Si
nai in diesem Band). Alle drei Aspekte – Wissensvermittlung, emotionales Lernen 
und gesellschaftliche Kontextualisierung – erscheinen in ihrer Realisierung in der 
Unterrichtspraxis als anspruchs- und voraussetzungsvoll (Braband/Körs 2024) und 
adressieren damit schließlich auch die Aus- und Fortbildung von Religionslehrkräf
ten und ihre Kompetenzentwicklung als wichtige Desiderate. 

Literatur 

Abram, Ido/Mooren, Piet (1998): »Erziehung nach Auschwitz … mit und ohne Ausch
witz? Eine Aufgabe für Kindergarten und Grundschule«, in: Jürgen Moysich/ 
Matthias Heyl (Hg.), Der Holocaust: ein Thema für Kindergarten und Grund
schule? Kongress: Internationale Tagung ›Der Holocaust – ein Thema für Kin
dergarten und Grundschule‹ (Hamburg 1997). Hamburg: Krämer, S. 93–109. 

Bauer, Jochen (2020): »Religion unterrichten in Hamburg«, in: Martin Rothgangel/ 
Bernd Schröder (Hg.), Religionsunterricht in den Ländern der Bundesrepublik 
Deutschland. Neue empirische Daten – Kontexte – Aktuelle Entwicklungen, 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, S. 153–178. 

Bauer, Ullrich (2021): »Mit Bildung gegen das kulturelle Gedächtnis eines globalen 
Judenhasses – geht das? Chancen und Risiken von Prävention und Interventi
on«, in: Marc Grimm/Stefan Müller (Hg.), Bildung gegen Antisemitismus. Span
nungsfelder der Aufklärung, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 21–43. 

Beauftragter der Bundesregierung für jüdisches Leben in Deutschland und den 
Kampf gegen Antisemitismus (2022): Nationale Strategie gegen Antisemitis
mus und für jüdisches Leben. https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloa 
ds/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicati 
onFile&v=6. Zugegriffen: 14.05.2025. 

Becher, Andrea (2008): »Holocaust und Nationalsozialismus im Sachunterricht the
matisieren. Konsequenzen aus einer qualitativ-empirischen Studie zu Vorstel
lungen von Kindern«, in: widerstreit-sachunterricht 8, S. 1–11. 

Becher, Andrea (2012): »Die Zeit des Holocaust in Vorstellungen von Grundschul
kindern. Perspektiven von Kindern und die Thematisierung von Holocaust und 
Nationalsozialismus im (Sach-)Unterricht der Grundschule«, in: Isabel Enzen
bach/Detlef Pech/Christina Klätte (Hg.), Kinder und Zeitgeschichte: Jüdische 
Geschichte und Gegenwart, Nationalsozialismus und Antisemitismus, wider
streit-sachunterricht beiheft 8, S. 101–120. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz. 

Braband, Janne/Körs, Anna (2024): »Judentum im Religionsunterricht in der 
Grundschule: zwischen Nicht-Thematisierung, Stereotypisierung und Antise

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/publikationen/themen/heimat-integration/nasas.pdf?__blob=publicationFile&v=6


138 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

mitismusprävention«, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 8, 
S. 643–665. 

Budde, Jürgen (2014): »Differenz beobachten?«, in: Anja Tervooren/Nicolas Engel/ 
Michael Göhlich/Ingrid Miethe/Sabine Reh (Hg.), Ethnographie und Differenz 
in pädagogischen Feldern. Internationale Entwicklungen erziehungswissen
schaftlicher Forschung, Bielefeld: transcript, S. 133–148. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext 
Schule. Deutungen und Praktiken von Lehrkräften. Weinheim: Beltz Juventa. 

Corbin, Juliet M./Strauss, Anselm L. (1996): Grounded Theory: Grundlagen Qualita
tiver Sozialforschung, Weinheim: Beltz. 

Dubiski, Katja/Essich, Ibtissame/Schweitzer, Friedrich/Edelbrock, Anke/Biesinger, 
Albert (2010): »Religiöse Differenzwahrnehmung im Kindesalter. Befunde aus 
der empirischen Untersuchung im Überblick«, in: Anke Edelbrock/Friedrich 
Schweitzer/Albert Biesinger (Hg.), Wie viele Götter sind im Himmel? Religiöse 
Differenzwahrnehmung im Kindesalter. Interreligiöse und Interkulturelle Bil
dung im Kindesalter: Bd. 1, Münster u.a.: Waxmann, S. 23–38. 

Edelbrock, Anke/Schweitzer, Friedrich/Biesinger, Albert (Hg.) (2010): Wie viele Göt
ter sind im Himmel? Religiöse Differenzwahrnehmung im Kindesalter. Inter
religiöse und Interkulturelle Bildung im Kindesalter: Bd. 1, Münster u.a.: Wax
mann. 

Flügel, Alexandra (2008): »›Kinder können das auch schon mal wissen und nicht nur, 
dass alles schön ist!‹ Zur Kommunikation von Grundschülerinnen und Grund
schülern über den Nationalsozialismus und Holocaust«, in: widerstreit-sachun
terricht 10, S. 1–10. 

Grimm, Marc (2021): »Qualitätskriterien von Unterrichtsmaterialien für Bildung ge
gen Antisemitismus«, in: Marc Grimm/Stefan Müller (Hg.), Bildung gegen An
tisemitismus. Spannungsfelder der Aufklärung. Frankfurt a.M.: Wochenschau 
Verlag, S. 198–213. 

Hoffmann, Eva (2009): Interreligiöses Lernen im Kindergarten? Eine empirische 
Studie zum Umgang mit religiöser Vielfalt in Diskussionen mit Kindern zum 
Thema Tod, Berlin/Münster: LIT. 

Koch, Christina (2017): Wissen von Kindern über den Nationalsozialismus. Eine 
quantitativ-empirische Studie im vierten Schuljahr, Wiesbaden: Springer. 

Kohler-Spiegel, Helga (2022): »In Religion fühl‹ ich mich wohl.« Emotionales Lernen 
in der Grundschule. in: Theo-Web 21, S. 115–131. 

Körber, Karen/Körs, Anna (2024): »Editorial zur Special Section ›Jüdische und anti
semitismuskritische Bildung in Deutschland in (nicht)jüdischer Perspektive‹«, 
in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 8, S. 497–508. 

Körs, Anna (2025): Religious Educational Governance in Deutschland: Religionsun
terricht in veränderten (nicht) religiösen Mehrheiten-Minderheiten-Konstella
tionen, in: Sarah Jadwiga Jahn/Sabrina Weiß (Hg.), Religiöse Minderheiten – 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janne Braband und Anna Körs: Antisemitismus und Differenzkonstruktionen 139 

religiöse Mehrheiten. Zuschreibungspraktiken in pluralen Gesellschaften, Bie
lefeld: transcript, S. 119–149. 

Machold, Claudia (2015): Kindheit und Differenz. Eine ethnographische Studie im 
elementarpädagogischen Kontext. Wiesbaden: Springer VS. 

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2024): »Die Religion der Anderen«, in: Religi
onspädagogische Beiträge. Journal for Religion in Education 47, S. 5–15. 

Naurath, Elisabeth (2020): »Antisemitismus-Prävention im Religionsunterricht der 
Grundschule – Wagnis, Herausforderung und Ermutigung«, in: Reinhold Mo
krosch/Elisabeth Naurath/Michèle Wenger (Hg.), Antisemitismusprävention in 
der Grundschule – durch religiöse Bildung, Göttingen: V&R unipress, S. 11–21. 

Orth, Gottfried (2000): »Umgang mit religiöser Differenz in Gesprächen über Bilder 
von Gott«, in: Dietlind Fischer/Albrecht Schöll (Hg.), Religiöse Vorstellungen bil
den. Erkundungen zur Religion von Kindern über Bilder, Münster: Comenius- 
Institut, S. 173–186. 

Reckwitz, Andreas (2010): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken«, in: 
Andreas Reckwitz (Hg.), Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, 
Bielefeld: transcript, S. 97–130. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Seyran Bostancı/Emra Ilgün-Birhimeoğlu (Hg.), Elementarpäd
agogik in der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische 
Zugänge zu einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim: Beltz Juventa, 
S. 79–95. 

Salzborn, Samuel/Kurth, Alexandra (2021): »Antisemitismus in der Schule. Erkennt
nisstand und Handlungsperspektiven«, in: Samuel Salzborn (Hg.), Schule und 
Antisemitismus. Politische Bestandsaufnahme und pädagogische Handlungs
möglichkeiten, Weinheim: Beltz Juventa, S. 9–49. 

Salzmann, Sebastian/Fereidooni, Karim (2024): »Antisemitismus als soziales Phä
nomen in der Institution Schule. Ergebnisse einer qualitativen Unterrichtsbe
obachtungsstudie«, in: Jahrbuch für Antisemitismusforschung 33, Berlin: Me
tropol Verlag, S. 113–135. 

Schäuble, Barbara (2012): ›Anders als wir‹. Differenzkonstruktionen und Alltagsan
tisemitismus unter Jugendlichen. Anregungen für die politische Bildung, Ber
lin: Metropol Verlag. 

Schäuble, Barbara (2013): »Antisemitismus in der alltäglichen Kommunikation Ju
gendlicher Ausprägungen und Konstitutionsbedingungen«, in: Jahrbuch für 
Antisemitismusforschung 22, S. 143–162. 

Scholz, Gerold (2012): »Teilnehmende Beobachtung«, in: Friederike Heinzel (Hg.), 
Methoden der Kindheitsforschung. Ein Überblick über Forschungszugänge zur 
kindlichen Perspektive, Weinheim: Beltz, S. 116–133. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Schweitzer, Friedrich (2013): »Religiöse Bildung als Integrationsfaktor? Aufgaben 
und Möglichkeiten Interreligiösen Lernens im Kindes- und Jugendalter«, in: 
Martin Rothgangel/Ednan Aslan/Martin Jäggle (Hg.), Religion und Gemein
schaft. Die Frage der Integration aus christlicher und muslimischer Perspek
tive, RaT-Reihe: Bd. 3, Göttingen: Vienna University Press bei V&R unipress, 
S. 149–165. 

Schweitzer, Friedrich/Biesinger, Albert (zusammen mit Boschki, Reinhold/ 
Schlenker, Claudia/Edelbrock, Anke/Kliss, Oliver/Scheidler, Monika) (2002): 
Gemeinsamkeiten stärken – Unterschieden gerecht werden. Erfahrungen und 
Perspektiven zum konfessionell-kooperativen Religionsunterricht. Freiburg 
i.Br./Basel/Wien: Herder – Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

Stockinger, Helena (2017): Umgang mit religiöser Differenz im Kindergarten. Eine 
ethnographische Studie an Einrichtungen in katholischer und islamischer Trä
gerschaft, Münster: Waxmann. 

West, Candace/Fenstermaker, Sarah (1995): »Doing Difference«, in: Gender and So
ciety 9, S. 8–37. 

Zentralrat der Juden in Deutschland/KMK. (2016): Gemeinsame Erklärung des 
Zentralrats der Juden in Deutschland und der Kultusministerkonferenz zur 
Vermittlung jüdischer Geschichte, Religion und Kultur in der Schule. https:// 
www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_K 
MK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf. Zugegriffen: 28.02.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-007 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/PresseUndAktuelles/2016/2016-12-08_KMK-Zentratrat_Gemeinsame-Erklaerung.pdf

