Martin Heidegger

DIE DISKUSSION UM HEIDEGGER

Warum Heidegger? Welche Bedeutung konnen Heideggers philosophische
Uberlegungen heute noch haben, insbesondere fiir die Politische Philosophie,
nach all den aufgedeckten Beziehungen, die er zum Nationalsozialismus unter-
hielt? Das Buch folgt hier explizit der Hypothese, dass Heideggers Denken
— trotz, aber auch gerade wegen dieser unverzeihbaren Verwicklungen — Anlass
bietet, grundlegende Fragen der Politischen Philosophie aufzugreifen und es fiir
kiinftige Diskussionen zum Politischen fruchtbar zu machen. Weiters wird die
vorliegende Untersuchung zeigen, dass vornehmlich Heideggers Uberlegungen
zur Destruktion des Politischen wichtige Impulse beinhalteten, die die Rezeption
ab den 1990er Jahren in Frankreich aufnahm. Zu den Hauptakteuren dieser Re-
zeption gehorten Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, die Heideggers Entpoli-
tisierung des Mitseins diskutierten, um Chancen und Mdglichkeiten eines Zu-
sammenlebens mit Anderen, Fremden und Feinden auszuloten.

Der von Sloterdijk aufgestellten These, dass ,,die Historiker mit dem Fall
Heidegger im Wesentlich fertig sind®, konnte man sich getrost bis ins Jahr 2014
anschlieBen: ,,Was immer auch die Archive noch freigeben mogen, der Gesamt-
befund des Dossiers Heidegger wird davon nicht mehr entscheidend verdndert
werden. Wer den Denker denunzieren will, kann sich auf die griindliche Arbeit
der Vor-Denunzianten stiitzen, wer ihn entlasten oder freisprechen mochte, dem
stehen die Pliadoyers der Vor-Apologeten zur Verfiigung.*!

Als Sloterdijk seine Bemerkungen zum Fall Heidegger notierte, waren die
Schwarzen Hefte,” und somit der von Heidegger selbst dokumentierte Antisemi-
tismus, noch nicht publiziert. Ein Umstand, den bis dahin keiner erahnen konnte,
vor allem nicht Historiker und Historikerinnen. Allerdings waren andere Fakten
zu Heideggers Ndhe und Sympathie zum Nationalsozialismus, wie seine Mit-
gliedschaft in der NSDAP und die Entfernung der Husserl-Widmung aus Sein

1 Sloterdijk 2012, S. 39.
2 Heidegger 2014a, Heidegger 2014b und Heidegger 2014c.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | Das Politische der Dekonstruktion

und Zeit, dank zahlreicher recherchierter Fakten hinreichend bekannt. Ein Anti-
semitismus bei Heidegger — wie auch immer er bezeichnet wurde® — war zu ver-
muten, auch wenn er sich in seinen bis dahin publizierte Schriften nicht zweifels-
frei belegen lief3.

Nancy vermerkte hierzu: ,,Dass Heidegger den Antisemitismus teilte, der das
Europa der Dreifligerjahre beherrschte, konnte seit fiinfzig Jahren niemand be-
zweifeln, auch wenn man in seinen Texten keine entsprechende Erklarung fand.
Aus den Schwarzen Heften erfahren wir in dieser Hinsicht nichts Neues. Die
Aufregungen und Verurteilungen, die sie zur Folge hatten, zeugen vielmehr von
einer Naivitit, die schwer zu verstehen ist. Haben wir nicht ldngst die Ausschlie-
Bung, ja sogar die Verwerfung des jiidischen oder judeo-christlichen Ursprungs
durch das Denken eines archi-origindren Griechenlands analysiert? Lyotard,
Derrida, Lacoue-Labarthe in erster Linie und noch viele andere (Levinas, Granel,
Haas, Courtine, Zarader, Janicaud, Marion, Badiou, um nur einige Franzosen zu
nennen) konnen vorgeladen werden, um auf verschiedene Weisen von der luzi-
den Umsicht, mit der Heidegger bedacht worden ist, Zeugnis abzulegen. Zuerst
muss man lesen, das versteht sich von selbst, dann muss man sich an die Arbeit
machen, anstatt wild zu gestikulieren. (Lesen: zum Beispiel in Derridas Psyche
1I den sehr klaren Nachweis eines vollkommenen Bewusstseins von Heideggers
Antisemitismus. Im Blick auf die Rekforatsrede spricht er von dem, was eine ar-
chaisierende Reaktion gegeniiber dem einfachen Handwerker gestattet und den
Handel und das Kapital anprangert, Begriffe, von denen man gut weif3, mit wem
sie damals in Verbindung gebracht wurden. Es kdnnte nicht klarer sein. )

Warum kann es aber fiir die Politische Philosophie dennoch von Bedeutung
sein, sich mit Heidegger zu beschiftigen? Oder wie Lacoue-Labarthe es formu-

Vgl. hierzu Trawny 2014 und Di Cesare 2014.

4  Nancy 2015a (Hervorhebungen im Original). Ebenfalls nicht tiberrascht zeigte sich
die Philosophin Di Cesare. In einem Interview duBerte sie sich: ,,Nach den antisemi-
tischen Stellen in den ersten Banden war ich nicht {iberrascht. Das ist im Grunde
sehr kohérent. Heidegger spricht von der Verbindung zwischen Judentum und Meta-
physik. Die Juden sind fiir ihn die wurzellosen Agenten der Modernitét. Die Technik
ist fiir Heidegger die letzte Fassung der Metaphysik. So wie eine Komplizenschaft
zwischen Metaphysik und Judentum besteht, so besteht auch eine Komplizenschaft
zwischen Judentum und Technik. Und so wie die Technik sich selbst verzehrt, wie
er an einer Stelle sagt, so kann man eben auch von der Selbstvernichtung des Juden-
tums sprechen. Er sagt, damit sei der Hohepunkt der Selbstvernichtung in der Ge-
schichte erreicht. In der Geschichte des Seins gibt es fiir Heidegger keinen Platz fiir

die Juden [...]“ Di Cesare 2015 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 39

lierte: ,,[1]st eine Politik modglich, die Heideggers Denken in Betracht zieht?*®
Dass Heideggers AuBerungen und dessen Handeln im Zusammenhang mit dem
Nationalsozialismus nicht nur die Integritdt seiner Person und die seines Werks,
sondern auch die Integritdt der Institution ,,Philosophie” — deren Lehre, ihr Wis-
sen, ihre Moralitdt, ihr ethisches Handeln, ihre Verantwortung — in Frage stellen,
steht auBler Diskussion. Insbesondere seine Rektoratsrede, die Ereignisse rund
um diese Antrittsrede und vor allem sein Antisemitismus sind fiir eine Geschich-
te der Philosophie, die sich mit den Verwicklungen der Disziplin mit dem Totali-
tarismus wihrend des Nationalsozialismus beschiftigt, von erheblicher Rele-
vanz.®

In den 1980er und 1990er Jahren wurde einiges zur Person Heidegger zu-
sammengefiihrt. Dem folgten fachspezifische Auseinandersetzungen, feuilleto-
nistische Popularisierungen und heftige Polemiken. Verschiedene Dokumente
wurden zusammengetragen. Personliche Beziehungen, die Heidegger eingegan-
gen war, und weitreichende Entscheidungen, die Heidegger getroffen hatte, wur-
den freigelegt. Fragen der philosophischen Verantwortung wurden erértert und
Schuldfragen verhandelt: Kann das philosophische Werk unabhéngig von Hei-
deggers Person bestehen? Wodurch zeichnet sich Heideggers Antisemitismus
und Nationalsozialismus aus? Gibt es in seinen Schriften einen antisemitischen
und nationalsozialistischen Impetus? Ist Heideggers Haltung zum Nationalsozia-
lismus mit der ideologischen Einstellung und der Téterschaft vieler anderer Wis-
senschaftler und Wissenschaftlerinnen seiner Zeit im nationalsozialistischen
Deutschland gleichzusetzen? Lassen sich zwischen Heideggers Denken und der
nationalsozialistischen Ideologie und Politik mdglicherweise nur gewisse Ahn-
lichkeiten und Parallelen ausfindig machen? Kénnte deshalb von einer konserva-
tiven, nationalistischen Haltung bei Heidegger die Rede sein? LieBe sich Hei-
deggers Verhalten somit als Naivitét abtun, die womdglich sein Werk unberiihrt
erscheinen lasst? Oder gehort Heideggers Verflechtung mit dem Nationalsozia-
lismus ,,nur in eine bestimmte Phase seines Denkens, aus der er sich dann spa-

Lacoue-Labarthe 2003, S. 142 (Hervorhebungen im Original).

Gleichsam beispielhaft mochte ich hier auf zwei Ereignisse hinweisen: 1. Fiir das
Sommersemester 1933 ordnete Heidegger als Rektor ,,Wehrsport-Ubungen* fiir Stu-
dierende an. Vgl. Ott 1992, S. 148 und Grosser 2011, S. 68. 2. Nach Antritt des Rek-
torats an der Freiburger Universitét im Jahr 1933, veranstaltete Heidegger in der Na-
he seiner Hiitte in Todtnauberg sogenannte ,,Wissenschaftslager fiir Kollegen und
Kolleginnen sowie Studierende, die dort die Organisation der Universitdt im Natio-
nalsozialismus diskutierten. Vgl. Sharr 2010, S. 66 und 117f sowie Safranski 1994,
S. 306ff und Ott 1992, S. 214ft.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | Das Politische der Dekonstruktion

ter herausgearbeitet hat? Oder aber ist die nach dem Nationalsozialismus aus-
bleibende oOffentliche Bitte um Entschuldigung Heideggers nicht vielmehr ein
Hinweis auf eine tiefe Verstrickung seines Denkens mit dem Nationalsozialis-
mus? Liee sich Heideggers Destruktion des Subjekts und seine Technikanalyse,
die mit einer — in der Rezeption oftmals als dunkel, zweideutig und zwielichtig
wahrgenommenen — Rede vom Seinsgeschick und von den letzten entschwunde-
nen Gottern einhergeht, nicht eher als Ausflucht aus der Verantwortung lesen?
Ist Heidegger nicht vielmehr durch und durch ein Nationalsozialist gewesen?

Sicherlich sind viele Fragen, Zweifel und Naivititen rund um Heideggers
Antisemitismus und dessen Bezug zum Nationalsozialismus mit der Verdffent-
lichung der Schwarzen Hefte obsolet geworden.’

Riickblickend muss trotzdem irgendwann die Frage nach dem gestellt wer-
den, was von der konfrontativen Diskussion um den Fall Heidegger geblieben
ist? Welche Lehren wurden gezogen? Insbesondere muss die Frage nach den
Konsequenzen fiir die Politische Philosophie gestellt werden.® Kann iiberhaupt
ein Schlussstrich unter die Diskussion {iber Heidegger, sein Werk und dessen
Engagement wihrend des Nationalsozialismus gezogen werden? Sind die Folgen
und die Konsequenzen, die innerhalb der Diskussion gezogen wurden, von in-
nerphilosophischer Natur, oder reichen sie weiter? Wurden die Ermittlungen
zum Fall Heidegger auf seine Person und auf seine Schriften beschréankt gehal-
ten, oder hatten Heideggers Verstrickungen mit dem Nationalsozialismus auch
Folgen fiir die Fragen, die er stellte, und fiir die Probleme, die er erdrterte? Be-
deutet der Fall Heidegger, dass fiir die Phdnomenologie oder fiir eine Philoso-
phie des Politischen bzw. fiir die Politische Philosophie, Anschliisse an Heideg-
ger, an seine Betrachtungen zur modernen Technik, zum Mitsein, zur Existentia-
litdt und zum In-der-Welt-sein, zum Haus des Seins und zur Heimatlosigkeit ob-
solet sind?

Anders gefragt: Sind die Arbeiten der neueren Politischen Philosophie wei-
terhin von Heideggers Werk geprégt, trotz der kritischen Auseinandersetzung

7 Zur Diskussion um Heideggers Haltung wahrend des Nationalsozialismus vgl. u.a.
Poggeler 1974; Poggeler 1983; Altwegg 1988; Gethmann-Siefert, Poggeler 1988;
Schwan 1989; Farias 1989; Vietta 1989; Lacoue-Labarthe 1990; Jamme, Harries
1992; Derrida 1988b; Safranski 1994; Thoma 2003; Lyotard 2005; Taureck 2007.
Eine Vielzahl neuerer Publikationen erschienen nach der Verdffentlichung der
Schwarzen Hefte: vgl. dazu u.a. Hachmeister 2014 und Heinz, Kellerer 2016.

8 Ein erstes Resiimee zog Grosser und zeichnete Heideggers politisches Engagement
im Umfeld des Nationalsozialismus und dessen politische Motive innerhalb seiner

philosophischen Arbeit nach. Vgl. Grosser 2011.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 41

mit seiner Person? Oder stellte die Debatte um Heidegger eine Zasur dar, die die
Politische Philosophie dazu veranlasste, sich den aktuellen Verdnderungen der
politischen Umstédnde und Strukturen zuzuwenden? Zu diesen Verdnderungen
gehoren die technische, 6konomische und politische Globalisierung, die terroris-
tischen Bedrohungsszenarien, die sozialen Ungleichheiten und dkologischen Ka-
tastrophen, aber ebenso der verdnderte Einfluss trans- und supranationaler Ein-
richtungen und jener von NGOs. Insbesondere die wachsende Bedeutung von
NGOs und trans- sowie supranationalen Einrichtungen, aber auch jene der inter-
nationalen Finanzmirkte® stellen fiir die Politische Philosophie, wenn sie denn in
ihren Analysen beriicksichtigt werden, eine enorme Herausforderung dar. In den
seltensten Fillen werden diese Einrichtungen politisch bestimmt, geschweige
denn demokratisch gewihlt. Sie verfligen iiber ein geringes politisch-
reprisentatives Kapital, obwohl ihr symbolisch-repriasentativer Wert stetig an-
wichst.

In dem Text Das kantische Projekt und der gespaltene Westen legte Haber-
mas seinen Lesern und Leserinnen die Interpretation nahe, dass sich die Philoso-
phie — angesichts einer ,,von Terrorismus und Krieg, von disparitiren weltwirt-
schaftlichen Entwicklungen geprégte[n] Situation” — in der Rolle einer nachhin-
kenden Disziplin befindet. Er schrieb: ,,Heute bildet freilich die Philosophie bes-
tenfalls die begriffsklarende Nachhut einer unter Vélkerrechtlern und Politikwis-
senschaftlern gefiihrten Fachdiskussion. Wahrend die Politikwissenschaft den
Zustand internationaler Beziechungen beschreibt und die Jurisprudenz iiber Be-
griff, Geltung und Gehalt des bestehenden internationalen Rechts Aussagen
macht, kann die Philosophie versuchen, im Lichte der bestehenden Konstellatio-
nen und der geltenden Normen einige grundbegriffliche Aspekte der Rechtsent-
wicklung insgesamt aufzukldren.*!°

Unter Bezugnahme auf Suarez, Grotius, Pufendorf und vor allem Kant ver-
wies Habermas auf eine Politische Philosophie, die zu Zeit der Aufklarung ei-

9 Vogl versuchte in seinem neuen Buch Der Souverdnitdtseffekt aufzuzeigen, dass
»[-..] sich im modernen Finanzwesen eine politische Entscheidungsmacht kon-
zentriert, die abseits von Volkssouverdnititen und unter Umgehung demokratischer
Prozeduren agiert.” Einen Absatz zuvor heift es: ,,Die Neuzeit hat nicht nur Staats-
apparate, international operierende Konzerne, einflussreiche Finanzindustrien und
dezentrale Mérkte hervorgebracht. Es hat sich auch ein spezifischer Machttypus
formiert, der eine autonome Stellung innerhalb der Regierungspraxis einnimmt.*
Vogl 2015, S. 7f.

10  Habermas 2004, S. 116.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | Das Politische der Dekonstruktion

nem Schrittmacher!! glich. Damals befand sich die Philosophie fiir ihn noch
nicht in einer abgeschlagenen Position der Belanglosigkeit. Ihr Ende war noch
nicht in Sicht. Wie bei einem Rennen, so diagnostizierte Habermas, haben die
Politik-, Rechts- und Sozialwissenschaften im Diskurs zur Konstitution des Poli-
tischen die Philosophie hinter sich gelassen. Wenn dem so sein sollte, und wir
der Diagnose Habermas’ folgen, dass die Politische Philosophie bereits derart
aufler Atem und am Ende ist, dass ihr nur noch das Liegengebliebene zur Bear-
beitung bleibt, so muss bei Berlicksichtigung des Falles Heidegger untersucht
werden, in welchem Verhéltnis dieser zum Ende der Politischen Philosophie
stand. Lasst sich Heideggers Engagement zur Rektoratszeit als ein Versuch in-
terpretieren, die Diskurshoheit {iber das Politische wiedergewinnen zu wollen?
War die Rektoratsrede fiir Heidegger der Versuch, die Politische Philosophie zu
formieren, in neue wegweisende Bahnen zu lenken, um das Politische im Fort-
gang und im Bereich der Philosophie zu halten? Ist also Heideggers Rede, einen
anderen Anfang in der Seinsfrage zu denken, stets auch das Experiment, einen
anderen Anfang mit dem Politischen zu machen, um iiberhaupt erst ins Politi-
sche zu gelangen? Oder lassen sich Heideggers Anmerkungen zum Politischen
bzw. zur Polis nur vor dem Ende der Politischen Philosophie verstehen, ein En-
de, vor dem die Philosophie in ihrer Gesamtheit als Institution und Disziplin zu
stehen glaubte? Es stellt sich die Frage, ob Heideggers Engagement von dieser
Verendung, vom Leichnam der Politischen Philosophie ausgehend, zu verstehen
ist. Oder sind Heideggers Hinweise dahingehend zu verstehen, dass er von einem
Politischen ausging, dem urspriinglich ein Ende innewohnt, um nie einen Anfang
zu nehmen?

Um jedoch noch einmal zu rekapitulieren, was es mit dem Politischen bei
Heidegger auf sich hat, darf nicht auler Acht bleiben, dass dieser weder die Ab-
sicht hegte eine Politische Philosophie noch eine Philosophie des Politischen
auszuarbeiten.'” Das Fehlen eines solchen Anliegens mindert natiirlich nicht die
Problematik seiner AuBerungen und die seines Verhaltens. In einem ersten
Schritt muss jedoch noch einmal geklart werden, was Heidegger unter einer Po-
lis des Seins verstand, um jenen Moment zu ermessen, der ihn dazu brachte, sich
mit Begriffen und Aspekten auseinanderzusetzen, die gemeinhin als politische
Themen verstanden werden. In einem zweiten Schritt kann dann verfolgt wer-
den, was seit den Diskussionen in den 1970er Jahren aus Heideggers Entwurf ei-
ner Depolitisierung der Polis geworden ist, den er vor allem in seiner Vorlesung

11 Vgl. Habermas 2004, S. 114.
12 Vgl. Miinch, Sérensen 2013, S. 7f.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 43

Parmenides entwickelte. Welche Folgen hatte dieser Entwurf einer Depolitisie-
rung fiir die kritische Rezeption Heideggers durch die Philosophie?

Um Heideggers Kritik an der politischen Wissenschaft zu verstehen, an die
seine Entpolitisierung des Politischen anschlieft, ist es angebracht, sich die To-
pologisierung seines Begriffs vom Mitsein anzusehen. Wenn man es dabei be-
lasst, sich Heideggers Publikationen im Zeitraum zwischen dem Buch Sein und
Zeit und dem Sammelband Unterwegs zur Sprache zuzuwenden, dann lisst sich
in seinen Arbeiten eine — wenn auch unvollstindige — Kette von topologischen
Begriffen finden: Réumlichkeit des Daseins/Welt (Sein und Zeit'*), Euro-
pa/Abendland (Die Grundbegriffe der Metaphysik'), Volk/Stitte (Rektoratsre-
de'®), Erde/Boden (Der Ursprung des Kunstwerkes'®), Grund/Abgrund (Der Satz
vom Grund'), Ort (Die Sprache'®), Heimatlosigkeit (Bauen Wohnen Denken'®),
Raum (Das Wesen der Sprache®®). Die eher willkiirliche oder zufillig zusam-
mengefiigte Reihung von Begriffen, die aus einigen wenigen Schriften Heideg-
gers herausgegriffen sind, verdeutlicht dennoch, dass sich seine Frage nach einer
Griindung und Verrdumlichung von Sein durch dessen gesamtes Werk zieht. Es
wird sichtbar, dass die Frage nach der Moglichkeit von Sein fiir Heidegger eine
topologische Frage war, da das Sein nur existieren, sich nur darstellen kann,
wenn das Sein im Existieren, in seiner Entbergung, in seiner Darstellung, seinen
Grund selbst mitbringt. Oder, wie Heidegger bemerkte: Das Sein findet seinen
Ort, sobald es sich lichtet. Selbstredend bezeichnete er diesen Ort des Seins als
die Lichtung des Seins.?! Heideggers Seinsfrage war von Anfang an nicht nur ei-
ne Frage nach der Mdoglichkeit von Sein, sondern immer auch die Frage nach ei-
ner ontologischen Topologie des Seins. Einmal ging es ihm, im Fragen nach der
Moglichkeit einer Seinsgriindung, um die Gesamtheit der Welt, ein anderes Mal
schien ihm die Seinsgriindung eine Angelegenheit regionaler Natur zu sein (Eu-
ropa, Abendland, Volk). Dann wieder suchte er die Bedeutung einer Griindung
von Sein in der arché (Anfang, Ursprung, Grund/Abgrund, Erde, Boden) dessel-

13 Vgl. Heidegger 1984, S. 101f.

14 Vgl. Heidegger 2004, S. 60 und Heidegger 1993.
15 Vgl Heidegger 1983a, S. 18.

16 Vgl Heidegger 1980, S. 271f.

17 Vgl. Heidegger 1978, S. 184f.

18  Vgl. Heidegger 1990, S. 13.

19 Vgl Heidegger 1985a, S. 156.

20 Vgl Heidegger 1990, S. 209.

21 Vgl Heidegger 1981, S. 171f.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | Das Politische der Dekonstruktion

ben, um sodann im Rahmen topologischer Fragen eher auf Abstraktionen bzw.
Reduktionen (Ort, Raum) Bezug zu nehmen.

In dem Buch Sein und Zeit bemiihte sich Heidegger um die Ausarbeitung der
Faktizitdt des Daseins. Fiir das Dasein, das seinen Grund selbst mitbringt, bedeu-
tet diese Faktizitét, dass es in eine Welt geworfen ist. Diese Geworfenheit des
Daseins in seine Weltlichkeit besagt, dass das Dasein eine Umwelt hat und mit
Anderen zusammen ist. Das Dasein ist stets ein Mitsein. D.h. das Faktum, dass
Dasein iiberhaupt ist, bedeutet immer auch, dass das Dasein in einer Welt mit
Anderen ist.

In Sein und Zeit ging Heidegger noch von einem sogenannten ,,griechischen
Anfang* in der Philosophie aus. Bis in die 1930er und 1940er Jahre beschéftigte
er sich in seiner Fundamentalontologie mit dem Privileg des Daseins, da zu sein,
um sich in der Folge der Suche nach einem anderen Anfang von Sein zuzuwen-
den. Aus dem Faktum des Daseins wurde eine Frage nach dem Anfang von Sein.
Das Motiv der Suche nach einem anderen Anfang in der Seinsfrage und in der
Seinsgriindung riickte ins Zentrum seiner Uberlegungen. Vor diesem Hinter-
grund sind sowohl die Rektoratsrede als auch die Beitrdge zur Philosophie (Vom
Ereignis) zu lesen. In erstgenannter Quelle gestaltete er diese Suche nach einem
Anfang iiber die Begriffe ,,Volk® und ,,Abendland”. In den Beitrdgen riickte
Heidegger dann von diesen Regionalismen ab. Diese Wende im Denken be-
zeichnete er in der Folge als sogenannte Kehre, die sein fundamentalontologi-
sches Denken in einen seinsgeschichtlichen Ansatz verkehrte. Thm ging es nicht
mehr um den Sinn von Sein, dessen transzendentalen Horizont der Zeit oder um
eine mit der Geworfenheit des Daseins entworfene Welt. Vielmehr bezog sich
Heidegger in diesem neuen Entwurf auf ein sich selbst entbergendes wie auch
verbergendes Sein. Trotzdem bleibt der Adressat des Seins das Dasein selbst,
und damit der Mensch, der den Zuruf des Seins zu vernehmen hat.??

22 Durch Heideggers Privilegierung des Ohres und des Horens gegeniiber dem Auge
und dem Blick, die mit dem besonderen Status der Hand und der Frage als griinden-
des Elements einhergeht, ldsst sich bei ihm nicht mehr ohne weiteres von einer Pha-
nomenologie sprechen. Auch wenn fiir Heidegger das Wort erst die Voraussetzung
ist, das sich entbergende und verbergende Sein vernehmen zu konnen, so blieb es
dennoch ein stilles und stummes, ein unvernehmbares und unhorbares, dennoch ru-
fendes und ldutendes Wort. Vgl. Heidegger 1990, S. 29 und Derrida 2000a, S. 450f.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 45

DIE GEWORFENHEIT DES DASEINS

In dem Buch Sein und Zeit bestimmte Heidegger die Geworfenheit als die Fakti-
zitdt des Seienden, also die Tatsache, dass das Seiende ist. Indem das Seiende in
die Welt geworfen wird, kommt der Mensch zu seinem faktischen Dasein. Er
schrieb: ,,[...] ,DaB es ist* nennen wir die Geworfenheit dieses Seienden in sein
Da, so zwar, daB3 es als In-der-Welt-sein das Da ist.*?

Nach Heidegger bildet die Geworfenheit gemeinsam mit dem Verstehen und
der Rede, die existenziale Grundstruktur des menschlich Seienden. Dariiber hin-
aus ist mit der Geworfenheit des Daseins ein spezifischer Raum ausgebildet, und
es heiBt: Das ,,umsichtige In-der-Welt-sein ist rdumliches*.>* Fundiert ist diese
ontologische Topologie durch ein Primat der Zeitlichkeit, die das Dasein zwi-
schen Geburt und Tod mittels der drei Ekstasen der Zeit (Gewesenheit, Gegen-
wart, Zukunft) rdumlich aufspannt. Fiir den Menschen sind andere Menschen
und Dinge nicht in einem vorgegebenen Raum als Gegenstinde oder Objekte
vorhanden, vielmehr steht der Mensch durch seine Geworfenheit mit ihnen topo-
logisch und in sorgender Weise mit-seiend in Beziehung. Heidegger bezeichnete
diese Raumlichkeit des Daseins als das In-der-Welt-sein. Die néchstliegende
Welt des Menschen im alltdglichen Umgang bestimmte Heidegger als dessen
Umwelt. Solange der Mensch existiert, hélt er sich wohnend in seiner Welt auf,
in der er seine Moglichkeiten letztlich in einem Vorlauf zum Tod entwirft.

Im Jahre 1955 hielt Arendt in ihrem Denktagebuch fest, dass sie Heideggers
Bemerkungen zur Geworfenheit ablehnte, wie sie schon Heideggers Betonung
des Todes in der Daseinsanalytik verwarf. Sie lehnte den Begriff der Geworfen-
heit ab, da ihrem Verstindnis nach nur Tiere in die Welt geworfen werden, d.h.
in einem Wurf zur Welt kommen kénnen. Wiahrend der Mensch in die Welt ge-
boren wird, so Arendt, werden nur die Tiere in die Welt geworfen. Sie schrieb:
,,Heidegger hat unrecht: ,In die Welt* ist der Mensch nicht ,geworfen‘; wenn wir
geworfen sind, so — nicht anders als die Tiere — auf die Erde. In die Welt gerade
wird der Mensch geleitet, nicht geworfen, da gerade stellt sich seine Kontinuitét
her und offenbart sich seine Zu-gehdrigkeit. Wehe uns, wenn wir in die Welt

geworfen werden!* %

23 Heidegger 1984, S. 135 (Hervorhebungen im Original).

24 Heidegger 1984, S. 110.

25  Arendt 2002, S. 549f (Hervorhebungen im Original). Im Gegensatz zu Arendt, stell-
te Heidegger das Wort, die menschliche Sprache, als das Schibboleth zwischen
Mensch und Tier heraus. Vgl. Heidegger 1990, S. 215.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | Das Politische der Dekonstruktion

In Arendts Buch The Human Condition (Vita activa oder Vom tdtigen Le-
ben), das sie im Jahr 1958 publizierte, heillt es — ohne jedoch einen expliziten
Bezug auf Heideggers ,,Sein zum Tode* und seine Ausfithrungen zur Geworfen-
heit zu nehmen —, dass die Arbeit das ,,Am-Leben-Bleiben des Individuums und
das Weiterleben der Gattung* zwar sichert, dass aber erst das Handeln ein politi-
sches Gemeinwesen griindet und aufrecht erhdlt und somit die Basis fiir eine
,Kontinuitit der Generationen, fiir Erinnerung und damit fiir Geschichte*?®
schafft. In diesem Sinne gab es fiir Arendt auch nur ein Handeln der Menschen,
ein menschliches Handeln. Nach Arendt ist nur der Mensch derjenige, der han-
delt und handeln kann. Fiir sie ist die Handlung, und damit das Handeln des
Menschen, nicht nur ,,die politische Titigkeit par excellence”,?’ sondern es ist
auch jene Tatigkeit, die erst eine Kontinuitdt zwischen den Menschen unter-
einander herstellt und garantiert. Erst das Handeln erméglicht eine rdumliche
und zeitliche Kontinuitdt zwischen den Menschen (innerhalb des Gemeinwesens
und zwischen den Generationen) und stellt diese auch sicher. So gesehen ist das
Handeln des Menschen im Sinne Arendts politisch: Das Handeln bildet einen
Zwischenraum zwischen den Menschen, zeitlich wie rdumlich. Als solcher
Raum ist er ein Raum der Uberginge und Anschliisse: Ein Handlungsraum, der
Handlungsrdume erdffnet. Die Handlungen des Menschen schaffen einen politi-
schen Raum und verstricken die Menschen innerhalb des Raumes miteinander zu
einer Gemeinschaft.

So entwarf Arendt eine Philosophie, die von den drei Tatigkeiten Arbeiten,
Herstellen und Handeln ausging, wobei die letztere Tétigkeit fiir Freiheit und
Gebiirtlichkeit (Natalitét), die Grundbestimmungen des Menschen, stand. Mit
den Handlungen etabliert sich zwischen den Menschen ein Zwischenraum, d.h.
ein Erscheinungsraum von Ubergingen und Anschliissen, der wiederum eine
freie und zu entscheidende Gestaltung der Welt durch den Menschen zulésst.2®
An Aristoteles ankniipfend ging Arendt hierbei von einer Differenzierung zwi-
schen privatem und 6ffentlichem Raum aus.” Erst durch das Handeln des Men-
schen im &ffentlichen Raum wird Politik moglich. So ist das Politische, die poli-
tische Gemeinschaft, die politische Verfassung (z.B. als Staat) nicht gegeben,
oder als eine vom Menschen unabhingige Institution vorhanden, vielmehr muss
das Politische erst zwischen den Menschen behandelt und ausgehandelt werden.
Politik ist somit Verhandlungssache. Mit diesem Konzept, das von einer Gebiirt-

26  Arendt 1967, S. 18.
27  Arendt 1967, S. 18.
28  Vgl. Arendt 1967, S. 251.
29 Vgl Arendt 1967, S. 33ff.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 47

lichkeit und einem freien, jedoch anschlussfihigen Handeln des Menschen sowie
von einer Platzierung und Manifestation des — wenn auch flexiblen und modifi-
zierbaren — politischen Raumes ausgeht, stellte sich Arendt den Entwiirfen Hei-
deggers unweigerlich entgegen. Fiir Arendt war Politik immer das, was im Gan-
ge ist, sobald mit einer zeitlichen wie rdumlichen Kontinuitdt gehandelt wird,
auch wenn das spezifische Erscheinen des Politischen stets neu erschaffen, revi-
diert, reformiert und somit permanent neu verhandelt wird.

DIE REKTORATSREDE UND DER TROTZ DES FRAGENS

Wihrend Arendt am menschlichen Handeln und dessen Gebiirtlichkeit festhielt,
um einen Raum des Politischen zu ermoglichen, verschloss sich Heidegger die-
ser Option. Er beschritt den Weg von der Analyse des Daseins als einem Mitsein
hin zu einer Entpolitisierung des Politischen. Dennoch bleibt danach zu fragen,
ob nicht schon mit Heideggers Daseinsanalyse in dem Buch Sein und Zeit ein
,politischer Impuls“ gelegt wurde, der in seiner Beziehung zum National-
sozialismus zum Tragen kam. In §74 behandelte Heidegger die Grundverfas-

£, und es ist dem nachzugehen, was er hier unter einer

sung der Geschichtlichkei
,,Grundverfassung® verstand. Was besagt ein verfasster Grund, eine Verfassung
am Grund, oder eine Verfassung als Grund, eine vom Grund her verfasste Ver-
fassung bzw. ein Grund, der verfasst und Verfassung ist? Heidegger schrieb:
,,Das Dasein kann nur deshalb von Schicksalsschldgen getroffen werden, weil es
im Grunde seines Seins in dem gekennzeichneten Sinne Schicksal ist. Schicksal-
haft in der sich liberliefernden Entschlossenheit existierend, ist das Dasein als In-
der-Welt-sein fiir das ,Entgegenkommen‘ der ,gliicklichen‘ Umstdnde und die
Grausamkeit der Zufille erschlossen. [...] Wenn das Dasein vorlaufend den Tod
in sich machtig werden lsst, versteht es sich, frei fiir ihn, in der eigenen Uber-
macht seiner endlichen Freiheit, um in dieser, die je nur ,ist* im Gewahlthaben
der Wahl, die Ohnmacht der Uberlassenheit an es selbst zu iibernehmen und fiir
die Zufille der erschlossenen Situation hellsichtig zu werden. Wenn aber das
schicksalhafte Dasein als In-der-Welt-sein wesenhaft im Mitsein mit Anderen
existiert, ist sein Geschehen ein Mitgeschehen und bestimmt als Geschick. Damit
bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des Volkes. Das Geschick
setzt sich nicht aus einzelnen Schicksalen zusammen, sowenig als das Miteinan-
dersein als ein Zusammenvorkommen mehrerer Subjekte begriffen werden kann.
Im Miteinandersein in derselben Welt und in der Entschlossenheit fiir bestimmte

30 Heidegger 1984, S. 3821f.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | Das Politische der Dekonstruktion

Maoglichkeiten sind die Schicksale im vorhinein schon geleitet. In der Mitteilung
und im Kampf wird die Macht des Geschickes erst frei. !

Heidegger betonte: im Grunde seines Seins ist das Dasein Schicksal. Zur
Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehort ein Dasein, das in zweierlei Hin-
sicht bestimmt ist: Einerseits ist das Dasein in seiner grundverfassten Geschicht-
lichkeit wesentlich ein Sein zum Tode, wodurch das Dasein schicksalhaft exis-
tierend ist, in all seinen gliicklichen und grausamen Momenten. Noch in seinen
gliicklichsten Augenblicken befindet sich das Dasein im Vorlauf zum Tod. In je-
dem dieser Momente ist das Dasein sterblich. Es kann und wird vernichtet wer-
den. Andererseits bildet das Dasein zusammen mit Anderen eine Gemeinschaft.
Es gehort zum Wesen des Daseins, dass es als ein Mitsein mit Anderen zusam-
men existiert. Als Dasein ist das Seiende niemals allein. Das Dasein ist stets ein
Mitsein, wodurch das Dasein als Mitsein zwar als existenzielle Gemeinschaft be-
stimmt ist, jedoch bildet diese keine nationale, politische oder soziale Gemein-
schaft, auch keine ohne inhdrente Konflikte. Das Mitsein ist keine Gemeinschaft,
die Kraft eines Vertrags oder mentaler Prozesse zusammenfindet. Das Mitsein ist
aber auch keine Gemeinschaft, die aus einem schopferischen bzw. souverdnen
Akt entspringt oder aus einer natiirlichen Entwicklung hervorgeht. Nur als diese
kooperative Endlichkeit, nur als dieses Mitdasein, ldsst sich nach Heidegger die
je eigene und unentrinnbare Mdglichkeit des Daseins in seiner Existenz verste-
hen: als eine urspriingliche Gemeinschaft, die zugleich singulédr, plural und hete-
rogen ist. In diesem Sinne ist das Dasein, wie es von Heidegger in dem Buch
Sein und Zeit prasentiert wird, nicht nur in ein Gemeinschaftsgeschehen hinein-
geworfen, sondern das Dasein als ein Mitdasein ist wesentlich selbst ein Ge-
meinschaftsgeschehen: Ein singuldres und einzigartiges Zusammensein mit An-
deren.

Diese Gemeinschaft des Mitdaseins ist jedoch nicht die bloBe Geselligkeit
des Miteinanderseins innerhalb einer Gesellschaft. Es ist also kein Zusammen-
sein von verschiedenen Individuen, die durch Kontrakte oder Handlungen in Be-
ziehung treten bzw. durch eine intendierte Perspektivitit im transzendenten Ho-
rizont oder durch kommunikative Akte im Horizont der Lebenswelt miteinander
verbunden sind. Vielmehr ist das Dasein in seinem urspriinglichen Wesen eine
Gemeinschaft, die das gemeinsame Schicksal einer endlichen Welt miteinander
teilt: ein Mitdasein zum Tode in derselben Welt. Heidegger benannte das ge-
meinschaftliche Schicksal als ein Geschick, um es vom Schicksal des Daseins
mit Anderen in der Welt zu unterscheiden. Das gemeinsame und gemeinschaft-
liche Schicksal des Mitdaseins ist seine Endlichkeit, und ist damit das Mitsein

31 Heidegger 1984, S. 384 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 49

zum Tode in einer gemeinsamen Welt. Dem Schicksal bzw. dem Geschick der
Endlichkeit gilt sodann auch die gemeinsame Sorge der Gemeinschaft. Es ist ei-
ne Gemeinschaft, die sich in ihrem Bestehen durch ein miteinander geteiltes Er-
be, iiber die Generationen hinweg, durch geteilte Arbeit und einen gemeinschaft-
lich geteilten Auftrag auszeichnet.’ Fiir dieses Gemeinschaftsgeschehen wihlte
Heidegger die Bezeichnung ,,Volk*,* eine Bezeichnung, die nicht nur in den na-
tionalen und romantischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts in Gebrauch war,
sondern auch zwischen den nationalsozialistischen und biirgerlichen wie marxis-
tischen Parteien umkédmpft war und in Konkurrenz zum Begriff der ,,Gesell-
schaft“ stand.>* Wihrend der Begriff der ,,Gesellschaft“ fiir etwas Differenzier-
bares, Modellierbares, Verdnderbares und Auszuhandelndes stand, griff Heideg-
ger auf die Bezeichnung des ,,Volkes* zuriick, um das Mitsein als eine Einheit
von Vielheit zu umreiflen, die stets urspriinglich bzw. anfénglich ist. Im Sinne
dieser Urspriinglichkeit ist das Mitsein nicht aus einem Etwas, einem anderen
Zustand der Gesellschaft hervorgegangen, sondern ist nur aus der revolutionéren
Entschlossenheit eines gemeinsamen Anfangs, eines Neubeginns, zu verstehen.
Mitsein ist ein gemeinschaftlicher Beginn, der von Anfang an ein Vorlauf zum
Tod ist.

Nancy hat spéter darauf hingewiesen, dass Heidegger sich zwar mit dem
Mitdasein beschéftigte, dieser jedoch das Mitsein stets nur mit ,,Begriffen des

35

,Volkes‘ im Sinne einer unterstellten Einheit™> verstand. Heidegger kam bezo-

32 Im Vortrag Bauen Wohnen Denken betonte Heidegger das miteinander Wohnen von
,verschiedenen Lebensaltern unter einem Dach®. Heidegger 1985a, S. 155.

33 Grosser wies darauf hin, dass Heidegger in einem Brief an Blochmann vom ,,Bau
einer volklich gegriindeten Welt* sprach. Den Brief schrieb er im Marz 1933, also
noch vor Heideggers Antritt als Rektor. Vgl. Grosser 2011, S. 99.

34 Natiirlich ist bei Heideggers Verwendung der Bezeichnungen ,,Volk“ und .,Ge-
schick” auf dessen Antisemitismus hinzuweisen. Vgl. Trawny 2014.

35 Nancy duflerte sich zu dieser Problematik bei Heidegger in folgender Weise: ,,Das
Sein teilt (sich), verteilt (sich) und kommuniziert (sich) jedem singuldren Seienden
und als jedes und entsprechend jedem singuldren Seienden.” Diese Deduktion der
Mit-Teilung, wie sie Nancy vorschlégt, taucht bei Heidegger nicht auf: ,,Warum?
Weil er sich nicht ausreichend mit der sonderbaren Beschaffenheit des ,mit* befasst
hat, obwohl er es im ,Mit-Da-Sein® einzufiihren wusste. Das ,mit‘ (das apud quod
oder nahe bei oder eben das ,mit‘, das ,inmitten‘ bedeutet) ist eine auflergewdhn-
liche Kategorie: Weder drinnen noch draufien, weder intrinsisch noch extrinsisch,
weder immanent noch transzendent. Die Seienden sind ,mit‘, sie sind zundchst we-

der ,fiir* noch ,durch® einander. Sie sind in der Nihe zum und im Abstand vom

am 14.02.2026, 11:54:38,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | Das Politische der Dekonstruktion

gen auf das ,,Mit“ des Daseins allerdings auch darauf zu sprechen, dass das Da-

36 jst. Kurz danach fiihrte er weiter aus: ,,,Die Anderen®

sein ,,auch und mit da
besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Ubrigen auBer mir, aus dem sich das
Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man selbst sich zu-
meist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-da-sein mit
ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines ,Mit‘-Vorhandenseins inner-
halb einer Welt. Das ,Mit‘ ist ein Daseinsmafiges, das ,Auch‘ meint die Gleich-
heit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. ,Mit‘ und ,Auch*
sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde dieses mit-
haften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit den Ande-
ren teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen.
Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.*>’

So verstanden ist das Dasein weder das Individuum im Sinne einer hobbes-
schen Vertragsgemeinschaft noch das Individuum einer Gesellschaft, in der die
Individuen innerhalb eines gemeinsamen Horizonts oder innerhalb einer gemein-
sam geteilten Lebenswelt leben. Das Dasein als Mitsein ist aber auch nicht als
Mitglied eines Kollektivs zu verstehen. Das Dasein ist ,,auch und mit da®, und
zwar ist es auch da, wie es mit da ist bei den Anderen.

Nicht erst in der Rektoratsrede wurden das Mitdasein, die Frage nach dem
Schicksal und der Besinnung, wie auch die Entschlossenheit des Daseins auf ein
Volk (bzw. auf ,,das Volk®, auf das deutsche Volk) bezogen. Schon in Sein und
Zeit setzte Heidegger das Schicksal des Daseins in Bezug zu einem ,,Geschehen
der Gemeinschaft, des Volkes“.?® In diesem Sinne verstand er das Schicksal des
Daseins, das wesentlich ein In-der-Welt-sein mit Anderen ist, als ein Geschehen
des Volkes. Die Rektoratsrede — die zu Beginn der nationalsozialistischen Herr-
schaft als programmatische Stellungnahme vor dem Kollegium und den Studie-
renden der Universitidt Freiburg gehalten wurde — nahm die Problematik der
Grundverfassung der Geschichtlichkeit wieder auf, in die das Mitdasein fiir Hei-
degger gestellt ist. Er sprach dabei vom ,,deutschen Schicksal, dem das deut-
sche Volk ,,in seiner duBersten Not standzuhalten**® hat. Die Frage der Grund-

Sein, d.h. von nichts anderem als ihrer Mit-Teilung. Wir teilen (uns) uns unsere
,Mit-Teilung* mit.“ Wagner, Niederberger, Koveker 2002, S. 36f. Ankniipfend an
Heideggers ,,Mitdasein“ sprach Nancy vom ,singular plural sein“. Vgl. Nancy
2012a.

36  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).

37 Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original).

38 Heidegger 1984, S. 384.

39 Heidegger 1983a, S. 15.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 51

verfassung wurde in der Rekforatsrede also zu einer Frage des Standhaltens.
Wiéhrend Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit noch eng an eine Darle-
gung der Rdumlichkeit des Daseins gebunden blieb, riickten nach seiner soge-
nannten Kehre die Motive des anderen Anfangs, die Wiederholung der Griin-
dung von Sein und die Frage nach einer Lichtung des Seins, in den Vordergrund.
In Sein und Zeit hieB es: ,,Nur Seiendes, das wesenhaft in seinem Sein zukiinftig
ist, so dass es frei fiir seinen Tod an ihm zerschellend auf sein faktisches Da sich
zuriickwerfen lassen kann, das heifit nur Seiendes, das als zukiinftiges gleich-
urspriinglich gewesend ist, kann, sich selbst die ererbte Moglichkeit iiberlie-
fernd, die eigene Geworfenheit iibernehmen und augenblicklich sein fiir ,seine
Zeit". Nur eigentliche Zeitlichkeit, die zugleich endlich ist, macht so etwas wie
Schicksal, das heift eigentliche Geschichtlichkeit moglich.**°

Zur Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehdren ein Dasein und sein
Entwurf einer stets schon entschiedenen Zukiinftigkeit. Diese wird als jene Zu-
kunft erfahren, zu der das Dasein sich urspriinglich entschlossen hat: Seine Ge-
wesenheit ermisst das Dasein aus der Zukiinftigkeit seines Todes, auf den sich
das Dasein hin entwirft. Die Verfassung des Grundes, die Grundverfassung, in
der das Dasein in sich steht, ist die Zeitlichkeit seines Schicksals, seine Ge-
schichtlichkeit. Diese Verfassung, diese Architektur des Daseins, ist jedoch nicht
allein Bewegung, also nicht allein die Zeitlichkeit seines Schicksals, sondern
vielmehr die Notwendigkeit und die Entschlossenheit auf das zuzugehen, an dem
das Dasein letztlich zerschellen wird: Das Dasein entwirft sich auf seinen Tod
hin.

Und dennoch: Die Grundverfassung, in der das Dasein in der Bewegung sei-
ner Geschichtlichkeit harrt, ist bei weitem nicht allein ein Sich-Einfligen in ein
Schicksalsgefiige. Zwar bleibt das Dasein in seiner Entschlossenheit als ein Sein
zum Tode bestimmt, jedoch ist das, was das Dasein in seiner Verfassung aus-
macht und worauf Heidegger in der Rektoratsrede hinauswill,*! ein Standhalten
im Sturm des Schicksals, im Vorlauf zum Tode. Das Standhalten wurde von
Heidegger in einer Rhetorik des Kampfes und des Krieges ausgedriickt. Um die
existenzielle Not des Menschen hervorzuheben, beendete er seine Rektoratsrede
mit einem Zitat aus Platons Politeia: ,ta ... peydho mavta EmMoEoA ... ,Alles
GroBe steht im Sturm ... (Platon, Politeia 497 d, 9)“.* In Ankniipfung an die
drei gemeinschaftlich unterhaltenen (Berufs-)Stinde, die Platon in dem Buch

40 Heidegger 1984, S. 385 (Hervorhebungen im Original).

41  Heidegger formulierte: ,,[...] wenn wir dieses Wesen von Grund aus wollen [...]".
Heidegger 1983a, S. 9.

42  Heidegger 1983a, S. 19 (Zitation im Original).

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | Das Politische der Dekonstruktion

Politeia erwéhnte, legte Heidegger dem Lehrstand die Aufgabe nahe, sich nicht
nur um das Notwendige und um die eigenen institutionellen Angelegenheiten zu
kiimmern. Vielmehr rief er die Angehdrigen des Wissensdienstes dazu auf, ihren
Beitrag zu leisten, dem gemeinsamen Schicksal des Daseins (und Heideg-
ger sprach hier vom ,deutschen Schicksal) ,,in seiner &ufBersten Not
stand[zuJhalten*.** Wohl iiberlegt wies Heidegger darauf hin, dass sich der Wis-
sensdienst in seinen Eigenschaften vom Wehrdienst unterscheidet. In dem Zu-
sammenhang erwihnte er die Haltung, die keiner militdrischen entsprach, und
bezog sich dabei auf einen Ausspruch aus der Tragédie Prometheus von Aischy-
los, den Heidegger in folgender Weise iibersetzte: ,,Wissen aber ist weit unkraf-
tiger denn Notwendigkeit.**

Heidegger betrachtete das Dasein keinesfalls als ein Sein, das sich seinem

Schicksal ergibt.*

Von den Angehorigen des Wissensdienstes, zu denen er sich
selbst zdhlte, verlangte er, dass sie sich nicht dem Schicksal des Seins ergeben.
Auch wenn das Dasein nicht dem Tod entkommen kann, so ging es Heidegger
um keine Schicksalsergebenheit oder Todessehnsucht. Weder iiber sein Schick-
sal noch tiber den Tod verfiigt das Dasein. Trotz des Schicksals kann sich das
Dasein nicht nach seinem Tod sehnen. Der Tod ist nichts, wonach es sich sehnen
lasst. Der Tod hat weder ein Datum bzw. einen Ort, noch ist der Tod ein Ereig-
nis, das anzuvisieren oder anzustreben ist. Der Vorlauf zum Tod gehort zwar
zum existenziellen Sein in der Welt wie zu dessen Endlichkeit, jedoch ging es
Heidegger um eine ,,Kraft“,*¢ die dem Schicksal des Daseins standzuhalten
sucht. Trotz des Schicksals macht sich diese Kraft bemerkbar, auch wenn sie
letztlich gegeniiber dem Tod versagen muss. Fiir Heidegger war dieser Versuch
des Standhaltens die ureigenste Mdglichkeit des Daseins, ein (Sein-)Konnen und
dessen Uberleben.

Es ist jener ,,Trotz“,” von dem Heidegger sprach, der trotz des Scheiterns

auftauchen kann, obwohl das Dasein zu seinem Schicksal entschlossen ist und

43  Heidegger 1983a, S. 10 und S. 15. Heidegger sprach nicht von Nahrstand, Wehr-
stand und Lehrstand, sondern iibersetzte vielmehr die drei Stdnde Platons mit den
Worten ,,Arbeitsdienst, ,,Wehrdienst* und ,,Wissensdienst™. Vgl. Heidegger 1983a,
S. 16.

44  Heidegger 1983a, S. 11.

45  Spiter beschiftigte sich Heidegger mit den Fragen nach dem Schicksal bzw. dem
Geschick des Daseins in dem Aufsatz Der Spruch des Anaximander mittels der Be-
grifflichkeit von ,,Fug und ,,Unfug®. Vgl. Heidegger 1980, S. 350ff.

46  Heidegger 1983a, S. 11.

47 Heidegger 1983a, S. 11.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 53

sich seinem Schicksal fiigt. Trotz des Schicksals gab es einen Anfang und wird
es einen weiteren, einen anderen Anfang geben. Es ist die schwache Kraft des
Daseins, die einen Anfang nimmt. Heidegger sprach in seiner Rede tiber diesen
Anfang, den schon die griechische Philosophie beschrieb und der seine Wieder-
holung in einem anderen Anfang finden soll. Obwohl das Dasein aus Schwéche
nur versagen kann, muss es beginnen. Das Dasein ist in diesem Sinne nichts an-
deres als dieses Anfangen. Das Dasein war fiir Heidegger sterbend, aber ebenso
beginnend: Es beginnt mit dem Sterben und stirbt von Beginn an.

Im Verlauf der kaum ertragbaren Rede iiber das deutsche Schicksal und die
Grofe des deutschen Volkes, verwendete Heidegger die Worte ,,Mut®,
,Ehre, | Kampf“ und ,,Tapferkeit”, und verweist mit diesen auf die Aufgaben
des Wissensdienstes. Es bleibt zu fragen, was nun die schwache Kraft des Wis-
sensdienstes in sich birgt. Heideggers Antwort lautet hierzu: ,,Wissenschaft ist
das fragende Standhalten inmitten des sich stindig verbergenden Seienden im
Ganzen. Dieses handelnde Ausharren wei3 dabei um seine Unkraft vor dem
Schicksal .«

Fiir Heidegger ist das ,,fragende Standhalten® ein Fragen, das zur Hohe féhrt
und somit Stabilitdt und Festigkeit erlangt. Jedoch sind hier nicht Fragen ge-
meint, die zu einer Antwort fiihren oder als Mittel zum Zweck zu dienen haben:
,,Das Fragen ist dann nicht mehr nur die iberwindbare Vorstufe zur Antwort als
dem Wissen, sondern das Fragen wird selbst die hochste Gestalt des Wissens.
Das Fragen entfaltet dann seine eigenste Kraft der AufschlieBung des Wesent-
lichen aller Dinge. Das Fragen zwingt dann zur duflersten Vereinfachung des
Blicks auf das Unumgingliche .«

Die Frage ist jenes Gefiige, das einen Raum bzw. einen Ort entfaltet, einen
Halt hergibt, einen Stand einnehmen ldsst, auch wenn alles aus seinen Fugen ge-
rit und haltlos zusammenstiitzt: D.h. die Frage ist griindend® und abgriindig,
grundlos zugleich. Die Frage ist der Anfang, der Halt und der Grund, eine Frage,
die auf keinen Anfang, keinen Halt und Grund bauen kann. Als Heidegger sich
spéter den Dichtern zuwandte, wird es das dichterische Wort sein, das — ins Lee-
re gehalten — den Menschen grundgebend in die Hohe fallen lisst.’! In diesem

48  Heidegger 1983a, S. 12. Derrida wies spéter auf die politischen, aber auch anthropo-
logischen Implikationen der Frage hin. Vgl. Derrida 1988b.

49  Heidegger 1983a, S. 13.

50 Ein paar Absitze weiter im Text heifit es zur ,,Wesentlichkeit und Einfachheit des
Fragens®: ,,Ja — hieraus kann sich erst Sachlichkeit wahrhaft begriinden, d.h. ihre Art
und Grenze finden.* Heidegger 1983a, S. 17.

51 Vgl Heidegger 1990, S. 13.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | Das Politische der Dekonstruktion

Sinne war die Rektoratsrede fiir die spiteren Uberlegungen zur Polis und zur
Wohnungsnot richtungsweisend.

Mit Bezug auf die Zeitlichkeit des Vorlaufs zum Tod betonte Heidegger das
Geschick, das Geschehen und das Schicksal, da dieser Vorlauf keine bestimm-
bare Spanne zwischen einem Noch-nicht-Jetzt und einem faktischen Eintritt des
Todes ausmacht.?> Zum Geschick und Schicksal des Mitseins gehdrt zwar eine
Entschlossenheit, auf den Tod zuzugehen, jedoch ist die Erwartung, wann, wo
und wie der Tod auftritt, vollig unbestimmt. Die Seinsentschlossenheit des Da-
seins im Vorlauf zum Tod ist ziellos und auf kein Datum ausgerichtet. So be-
trachtet ist die Entschlossenheit zum Tod vo6llig bestimmungslos, wie auch die
Zeitlichkeit des Wartens auf den Tod erwartungslos ist.

Um dieser Stimmung nachzugehen, in der sich der Mensch im Vorlauf des
Todes befindet, sprach Heidegger andernorts von einer tiefen Langeweile
menschlichen Daseins. Die Zeit menschlichen Daseins ist Leergelassenes, Hin-
gehaltenes, Aufgeschobenes. Heidegger wies in der Vorlesung Die Grundbegrif-
fe der Metaphysik darauf hin, dass es nicht die Umsténde sind, die den Menschen
langweilen: ,,Das Langweilige sind weder die seienden Dinge als solche — ob
einzeln oder im Zusammenhang — noch die seienden Menschen als feststellbare
und vorfindliche Personen, weder die Objekte noch die Subjekte, sondern die
Zeitlichkeit als solche. Aber diese Zeitlichkeit steht nicht neben den ,Objekten’
und ,Subjekten, sondern macht den Grund der Mdglichkeit der Subjektivitit der
Subjekte aus, und zwar so, dall das Wesen der Subjekte gerade darin besteht, das
Dasein zu haben.*>

Die Zeitlichkeit des Daseins geht ins Leere. Es steht nichts an, nichts fordert,
nichts dringt, nichts verlangt. Heidegger formulierte: ,,.Diese Leergelassenheit
schwingt am Ende in unserem Dasein, deren Leere ist das Ausbleiben einer we-
senhaften Bedriingnis.“>* Letztlich ist es diese Zeitlichkeit der Leere, die nicht
nur nichts erwarten lasst und zu nichts dréngt, sondern auch ein gemeinsames
Handeln mit Anderen, ein handelndes Mitsein, nicht zustande kommen lésst. So
heif3t es bei Heidegger schon ein paar Zeilen zuvor: ,,Das Ausbleiben der wesen-
haften Bedringnis des Daseins ist die Leere im Ganzen, so dass keiner mit dem
anderen und keine Gemeinschaft mit der anderen in der wurzelhaften Einheit ei-

nes wesentlichen Handelns steht.*>?

52 Vgl. Sloterdijk 2012, S. 45.

53  Heidegger 2004, S. 237 (Hervorhebungen im Original).
54  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original).
55  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 55

DAS WESEN DER POLIS IST NICHT POLITISCH

Nach der Beschreibung des Daseins als ein Mitsein und den Versuchen, einen
anderen Anfang in der Philosophie als ein Standhalten zu formulieren, setzte
Heidegger seine ontologisch-destruktiven Analysen fort. Schon der Begriff des
Mitseins lie sich nicht in die gingigen Strukturen der Politischen Philosophie
integrieren. Mit Beginn der 1940er Jahre radikalisierte er — quasi als Pendant zu
den klassischen Theorien des Politischen —, seine Anspriiche, und sprach von ei-
ner Polis, die nicht politisch ist. Die Heidegger-Rezeption durch die franzdsi-
schen Philosophen Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida setzte sich Jahrzehnte
spéter mit beiden Mitsein-Motiven auseinander: mit den NS-Verwicklungen des
Begriffs und mit der Entpolitisierung des Politischen.

Wihrend des Wintersemesters 1942/43 hielt Heidegger an der Universitdt in
Freiburg i. B. die Vorlesung Parmenides, in der er einen Ausschnitt aus dem
Lehrgedicht des antiken Philosophen behandelte. Heidegger versuchte im Ver-
lauf der Vorlesung das Wesen und das Gegenwesen eines sich verbergenden wie
entbergenden Seins im seinsgeschichtlichen Wandel herauszuarbeiten.

Unter dem Wesen und Gegenwesen des Seins verstand Heidegger die apore-
tische Struktur des Erscheinens, mit dessen Darstellung er zugleich auf das
Nicht-Erscheinen im Erscheinen, auf den Entzug und das A-Phénomenale hin-
wies, auf jenes Sich-Zeigen, das sich im Zeigen nicht zeigen lédsst. Letztlich
wollte Heidegger darauf hinweisen, dass der Ort der Entbergung radikal leer
bleibt. Im griechischen Mythos wurde, so Heidegger, das Gegenwesen der
Aletheia als Lethe benannt: Dementsprechend ist die Wahrheit das Unverborgene
und die Unwahrheit das Vergessen und das Verborgene. In §6 der Vorlesung, in
dem es um Die letzte Sage des Griechentums vom verborgenen Gegenwesen der
dAnSera, der An9n, geht, kam er auf Platons Politeia im Besonderen und auf die
griechische Auffassung des Politischen im Allgemeinen zu sprechen.*

Wie schon die Betitelung des Paragrafen andeutet, ging es Heidegger darum,
mit der Politeia auf einen Bruch, einen Wechsel, einen Ubergang hinzuweisen:
Denn in der Politeia geht es um die ,,letzte Sage des Griechentums vom verbor-
genen Gegenwesen®,” eine Sage, die von Platon in der Politeia ,.ein letztes Mal*
erzéhlt wurde. Dieser Bruch, diese ,,letzte Sage®, die den Mythos vom verborge-
nen Gegenwesen erzahlt, ist auch in einer anderen Hinsicht eine Zisur: Einer-
seits berichtete Platon in der Politeia von den Griinden und den Griindungen der
Polis, andererseits diente die Politeia selbst und mit ihr die platonische Philoso-

56 Vgl Heidegger 1992b, S. 130ff.
57 Heidegger 1992b, S. 130.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | Das Politische der Dekonstruktion

phie als eine Art Bruchkante und Neuanfang: ein Bruch mit der sogenannten
vor-platonischen und vor-sokratischen Philosophie. Heidegger wies hierbei auf
die Vereinnahmungen und Verwertungen der Politeia Platons durch die christli-
che und moderne Philosophie hin.*®

Gleich zu Beginn des Paragrafen grenzte Heidegger seine Auslegung der Po-
lis (wodig) bei Platon von anderen Auslegungen ab, und hob dabei insbesondere
die Interpretationen des neuzeitlichen Staatsdenkens hervor, die er fiir unzu-
reichend und verfehlt hielt. Welche Autoren bzw. welche Diskurse er dabei im
Blick hatte, wurde von ihm nicht néher ausgefiihrt. Moglicherweise hat er an
Schmitt gedacht, mit dem er im August 1933 einen kurzen Briefwechsel*® zu den
Begriffen basileus und polemos bei Heraklit fiihrte. Schon in diesem Briefwech-
sel wurden die widerstreitenden Interpretationen zum Souverdn und zum Begriff
der Entscheidung deutlich.®

Heidegger wies darauf hin, dass die Interpretationsverfehlung der Staatswis-
senschaften mit der neuzeitlichen Entwicklung der Subjektivitit menschlichen
Bewusstseins in Beziehung zu setzen ist, d.h., er setzte die Interpretationsverfeh-
lung in Bezug zur Wahrheit als Gewissheit wie auch in Bezug zur Selbstgewiss-
heit, in der sich der Mensch bestitigt sieht. Heidegger hielt dariiber hinaus fest:
,Die moAg ist weder die Stadt noch der Staat und vollends nicht die fatale
Mischung dieser beiden in sich bereits ungeméfen Kennzeichnungen, also nicht
der vielberufene ,Stadtstaat‘; sondern die Ortschaft des Ortes der Geschichte des
Griechentums; nicht Stadt und nicht Staat, wohl aber die Stitte seines We-
sens. ¢!

Dem fiigte Heidegger einige Absidtze spiter hinzu: ,,Das im neuzeitlichen
Staatsdenken gemeinte Wesen der Macht griindet auf der metaphysischen Vor-
aussetzung, dafl sich das Wesen der Wahrheit zur Gewissheit und d.h. zur
Selbstgewilheit des sich auf sich selbst stellenden Menschenwesens gewandelt
hat, und daf} dieses auf der Subjektivitit des Bewusstseins beruht. Kein moder-
ner Begriff ,des Politischen* reicht zu, um das Wesen der moA1g zu fassen.“¢?

Nach Heidegger lasst sich die Polis nicht mit den Begriffen der in der philo-
sophischen Moderne auftretenden Staatswissenschaften bzw. mit den Methoden
und Instrumenten der politischen Theorie verstehen. Das, was das Wort Polis
benennt, und womit sich Platons Politeia beschéftigt, kann fiir Heidegger weder

58 Vgl Heidegger 1992b, S. 139.

59  Vgl. Heidegger 1987, 132. Vgl. auch Mehring 2013, insbesondere S. 74f.
60 Vgl Rother 1993, S. 67.

61 Heidegger 1992b, S. 133.

62  Heidegger 1992b, S. 135.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 57

mit den Begriffen der Stadt oder des Staates noch mit den Methoden und Theo-
rien der politischen Wissenschaften erkldrt werden. Resiimierend folgerte er aus
seinen Uberlegungen zu Platons Politeia, zum Gegenwesen der Polis und zu den
Missverstdndnissen der modernen Staatstheorie: ,,Das Wesen der molg, und d.h.
die moMteia, ist nicht selbst ,politisch® bestimmt oder auch nur so bestimm-
bar. 63

Das Wesen der Polis ist fiir Heidegger unpolitisch. Das Politische — auch das
Politische, das sich die Staatswissenschaft zum Gegenstand macht — ,ist stets
und erst die Wesensfolge der nolic, und d.h. der toAreio.** Warum ist aber nun
die Polis bzw. die Politeia unpolitisch? Wenn nun das Politische, von dem sich
die politische Theorie einen Begriff macht, selbst nur die Wesensfolge dessen
ist, was nach Heidegger die Griechen Polis nannten, so ist auch das Politische im
eigentlichen und wesentlichen Sinne unpolitisch. Das, was in den Staatswissen-
schaften als das Politische begriffen wird, ist in der Untersuchung bei Heidegger
eigentlich — als Ereignis — unpolitisch. Oder anders gesagt: Die staatswissen-
schaftliche Interpretation dessen, was sie als politisch bezeichnet, beruht auf ei-
nem Missverstdndnis. So ldsst sich nicht nur sagen, dass die Politeia unpolitisch
ist, sondern auch, dass das, was die Politikwissenschaft als das Politische be-
stimmt — das menschliche Zusammenkommen bzw. das Mitdasein —, von ihr un-
verstanden bleibt.

Fiir Heidegger war die Polis weder eine res publica, noch eine Stadt, ein
Staat, eine Republik oder eine andere Art politischer Verfassung. Fiir Heidegger
ging die Polis weder aus einer Feindschaft (Schmitt), noch aus einem Vertrag
(Hobbes) hervor. Auch lésst sich das, was die Politeia ist, die menschliche Ver-
sammlung, so Heidegger, nicht als eine politische Einrichtung oder als ein politi-
sches Ereignis erkldren, das aus der Praxis menschlicher Sprach- oder Hand-
lungsakte (Habermas, Arendt) hervorgeht. Die Polis verstand Heidegger in sei-

5 als jenen Ort, als jenen Pol, an dem

ner Auslegung platonischen Denkens,®
menschlich Seiendes in Unverborgenheit zusammentritt: ,,Der Pol 146t als dieser
Ort das Seiende in seinem Sein jeweils im Ganzen seiner Bewandtnis erschei-
nen. Der Pol macht nicht und schafft nicht das Seiende in seinem Sein, sondern
als Pol ist er die Stétte der Unverborgenheit des Seienden im Ganzen. Die moAig

ist das Wesen des Ortes, wir sagen die Ort-schaft fiir den geschichtlichen Auf-

63  Heidegger 1992b, S. 142.
64  Heidegger 1992b, S. 142.
65 Vgl Heidegger 1992b, S. 140.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | Das Politische der Dekonstruktion

enthalt des griechischen Menschentums. [...] Die noAig ist die in sich gesammel-
te Stitte der Unverborgenheit des Seienden.

Die Polis ist der Moment des Zusammenkommens, und keine Stadt, die unter
historischen, 6konomischen oder sozialen Umstidnden gegriindet und in gewalt-
vollen bzw. kommunikativen Handlungsprozessen geformt wird. Die Polis selbst
ist die Stitte, ist der Ort des versammelt Seienden: Ein Moment der Griindung
des Miteinanderseins. In Sein und Zeit wurde dieser Moment von Heidegger als
Mitdasein bestimmt, das sich an seinem Ort versammelt. Platon beschrieb die
Polis, wie Heidegger nahelegte, in dieser Hinsicht weder als eine Stadt, wie sie
existiert, noch entwarf er eine Stadt, utopisch, wie sie sein soll, um erbaut zu
werden. Heidegger vermerkte in der Parmenides-Vorlesung: ,,Platons Politeia ist
keine ,Utopie‘, sondern genau das Gegenteil, ndmlich der metaphysisch be-
stimmte tomog des Wesens der molg. Platons Politeia ist eine Erinnerung ins
Wesenhafte, aber nicht eine Planung ins Faktische.*¢?

Heidegger zufolge kam Platon auf das Wesentliche zuriick, auf den anfing-
lichen Moment des Versammelns und der Sammlung als Stétte der Sammlung
von Sein. Unter einer Polis verstand Heidegger die Stitte, an der sich Sein zur
Bewahrung dem Menschen ereignet. Heidegger sprach andernorts von der
,Lichtung®. In dem Brief Uber den Humanismus heiit es: ,,.Das bedeutet: nur so-
lange die Lichtung des Seins sich ereignet, iibereignet sich Sein dem Menschen.
Dal3 aber das Da, die Lichtung als Wahrheit des Seins selbst, sich ereignet, ist
die Schickung des Seins selbst.*¢

Die Stitte der Polis ist weder ein utopischer Vorgriff auf eine kommende
und geplante Stadt noch ein in sich selbst faktisch Politisiertes. In diesem Sinne
ging es Heidegger um den Ort, den er terrestrisch verstand, der von einem terri-
torialen Ort unterschieden bleibt. So sind auch seine Versuche einer Seinslokali-
sierung, die mit den Begriffen ,,Erde®, ,,Boden®, ,,Felsen®, ,,Heimat*, ,,Feldweg*,
»Schwelle® usw. erarbeitet werden sollte, terrestrisch zu verstehen: D.h. das, was
sich versammelt, versammelt sich an einem Ort, an einer Stelle, an einer Stitte.
Fiir das menschliche Mitsein ist es die Polis, die den raumhaften und terrestri-
schen Pol des Zusammenkommens ausmacht. In diesem Sinne hat die Polis
nichts mit dem zu tun, womit sich die Staats- und Politikwissenschaften beschaf-
tigen: In der politischen Theorie bleibt die Polis ein territorialer Ort unter der
souverdnen Gewalt eines Subjekts, ein Ort, der nach aulen wie nach innen ver-
teidigt wird.

66  Heidegger 1992b, S. 133.
67 Heidegger 1992b, S. 141.
68  Heidegger 1981, S. 27.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 59

Was ist nun das Gegenwesen, das Platon ein letztes Mal in dem Dialog Poli-
teia erwdhnte? In welcher Beziehung steht das Gegenwesen zur Polis? Wenn
nun die Polis die Stitte des Mitdaseins, das Zusammentreten ins Unverborgene
des menschlich Seienden ist, was bedeutet dann das Gegenwesen? Ist es ein Ge-
genwesen, das das Zusammenkommen der Menschen zerstreut, sodass die Polis
mit dem Auftauchen der Polis zugleich verschwindet, so, dass die Ortschaft
schon in urspriinglicher Weise deplatziert ist, um ein Zusammenkommen der
Menschen zu verhindern? Ist das Gegenwesen derart gegen das Wesen, so, dass
das Wesen nicht west, so, dass das Wesen nicht wesen kann?

Heidegger fiihrte hierzu in der Parmenides-Vorlesung aus: ,,Die mohig ist die
in sich gesammelte Stitte der Unverborgenheit des Seienden. Wenn nun aber,
wie das Wort sagt, zur aAnd¢ewo das streithafte Wesen gehort, und wenn das
Streithafte auch im Gegensétzlichen der Verstellung und der Vergessung er-
scheint, dann muf} in der moA1g als der Wesensstitte des Menschen alles dul3erste
Gegenwesen und darin alles Un-wesen zum Unverborgenen und zum Seienden,
d.h. das Unseiende in der Mannigfaltigkeit seines Gegenwesens, walten.“®

Wiéhrend Heidegger in der Daseinsanalyse, die er in Sein und Zeit entwickel-
te, einen Vorlauf in den Tod als Existential des menschlich Seienden freilegte,
beschrieb er im Riickgang zur griechischen Seinsauslegung (Parmenides, Sopho-
kles, Platon) ein Mitsein, das in seiner Griindung (Griindung als ein anfiangliches
Erscheinen, als Sammlung, als der Moment des Mitdaseins) seinen Widerstreit
und Abgrund unteilbar mit sich und in sich trdgt. In Sein und Zeit war es noch
der Mensch, der in seiner existenziellen Entschlossenheit dariiber entschied, ob
etwas zur Erscheinung kommt oder nicht. Spéiter war es das Sein selbst, das alles
in seine Lichtung kommen lieB oder in Vergessenheit verbarg.”” Sodann gehort
auch in der neuen Seinsauslegung das Unwesen zum Wesen des Mitseins, wie
,.die Furchtbarkeit, das Grauenhafte, das Unheil“,”! und nicht zu vergessen: Die
Heimatlosigkeit, die imoAic, im Gegensatz zur Stadt, die Oyinolg. So gerdt die
Ortschaft des Mitseins zu einer Polis, die keine Stadt mehr ist, zu einer Polis
ohne Verfassung, zu einer aporetischen, zerstrittenen, entrissenen, zerstreuten
und verschwundenen Polis. Diese Zerrissenheit, diesen Streit von Entbergung
und Verbergung des Seins, bezeichnete Heidegger mit Heraklit auch als den po-

lemos.”

69  Heidegger 1992b, S. 133. In dem Zusammenhang wies Heidegger schon auf die
A9 — auf das Vergessen — hin, das in der aAndeia steckt.

70 Vgl. Denker 2011, S. 198.

71  Heidegger 1992b, S. 134.

72 Vgl. Heidegger 1998Db, S. 47.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | Das Politische der Dekonstruktion

Hierbei sind die Entbergung und die Verbergung, das Wesen und das Ge-
genwesen der Polis nicht als zwei Modifikationen oder Attribute des Seins auf-
zufassen. Vielmehr ist das Sein, sofern es Sein gibt, stets sich entbergend und
sich verbergend: In der Versammlung des Seins, im Erscheinen und Sich-Zeigen
verbirgt sich Sein, d.h. das sich-entbergende Sein ist im Sich-Sammeln ein
Nicht-Zeigen und Verbergen von Sein. Heidegger sprach auch von der Faltung
des Seins. In diesem Sinne ist Sein griindend, versammelnd und entsetzend zu-
gleich, als Abgrund, als Vergessen und als Leere. Heidegger schrieb: ,,Wir be-
denken das Gegenwesen zur dAn9¢io, zur Wahrheit im Sinne der Unverborgen-
heit. Das anfingliche Gegenwesen zur d-Af9ewa ist die Adn, d.h. die als Verges-
sung sich entziehende zeichenlose Verbergung.*”

Diese zeichenlose Verbergung gehdrt von Anfang an zur Entbergung von
Sein. Diese Abwesenheit weist weder darauf hin, dass etwas verdeckt ist, noch
zeigt sich das Verbergen als ein Zeichen des Verbergens. Diese Leere steht we-
der mit etwas Abwesenden in Beziehung, noch steht das Gegenwesen flir etwas
Abwesendes. Diese Vergessung wird weder in einem Zeichen angezeigt bzw. in
einem Symbol verkdrpert, noch zeigt sie sich als eine leere Stelle oder ein leer
gelassener Platz. In dem Sinne ist das Vergessen ohne Rhetorik: D.h. das Ver-
gessen ist ohne ein Zeichen, ohne ein Symbol, ohne eine Allegorie, ohne eine
Metapher. Die Verbergung ist radikal zeichenlos und besitzt damit nichts Deut-
bares, Differenzierbares, Formhaftes, Bildhaftes, Figiirliches, Substanzielles,
Ubersetzbares oder Verstehbares. Diese zeichenlose Verbergung gehdrt ununter-
scheidbar zur Unverborgenheit des Seins, gleichwohl die Unverborgenheit weder
eine Stellvertreterin noch ein Symbol, ein Bild, ein Zeichen, ein Hinweis oder
eine Metapher der Verbergung, also der Lethe und Vergessung, ist. Obwohl es
scheinbar nur die Entbergung — das Sich-Zeigende — gibt, ist sie nicht alles.

Spéter bettete Heidegger diese zeichenlose Leere der Vergessung in eine
Raumlichkeit ein, die er als Heimat oder als Wesensstitte des Menschen be-
zeichnete, und die ihn von der Unheimlichkeit der Heimat sprechen lie. So ge-
lang es ihm, diesen Ort zur heimatlichen Ortschaft eines anderen Anfangs zu
machen, samt Fels, den Wegmarken und Feldwegen, dem Schwarzwaldhaus, der
Erde, dem Boden und dem Rhein. Heidegger kam noch im Verlauf seiner
Parmenides-Vorlesung darauf zu sprechen, dass ,.die Griechen iiber dieses an-
fanglichere Wesen der dAndewa noch weniger gedacht und gesagt [haben] als
iiber das Wesen A9m: denn ihnen ist die dAdewa der einfache Anfang alles We-
senden. Die Griechen kennen daher keine Not und keinen Anlaf3, ihr Dichten
und Denken und Sagen iiber diesen Anfang hinaus und in ihn zuriickzurichten

73  Heidegger 1992b, S. 140 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 61

[...]. Wir Spéteren und anderen jedoch miissen, um dieses Erst-Anfingliche der
abendléndischen Geschichte auch nur noch andenkend zu ahnen, eigens darauf
aufmerken und den Weisungen folgen, die uns das Wort ,Unverborgenheit*
gibt.“’* Damit dieser Sprung von den im Anfang stehenden Griechen zu den
Spéteren ausgefiihrt und gewagt werden kann, ging Heidegger einer sogenannten
,vierten Weisung™ nach, um das ,,bergsame Offene®, das Freie, das Bodenlose
als die ,,Wesensstitte des Menschen® aufzuzeigen.”” So gesehen ist das Rettende
in der Not der andere Anfang, ein gemeinsames Sich-Halten der Menschen am
Bodenlosen.

Das Entscheidende fiir Heidegger ist die folgende Frage, die auch fiir seine
spéteren Schriften bestimmend ist: Wie kénnen wir uns halten, authalten, ver-
sammeln, verhalten und unterhalten, obwohl es nur die Leere gibt, auf die wir
nicht zuriickgreifen, an der wir uns nicht festhalten knnen? ,,Warum ist iiber-
haupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?*’ Wie kann Seiendes sein, obwohl
sich das Sein zugleich entzieht? Wie kann Seiendes als ein Entzug sein, das sich
als eine Vergessung und Leere faltet? Obwohl uns nichts erscheint und nichts
gegeben ist, blieb Heidegger nur das Fragen nach dem Halt und dem Halten,
wenn wir Menschen uns selbst ,,freihdndig® halten: Wie kdnnen wir uns in der
Leere als Leere halten? Wie kann es diesen Ort, d.h. unseren Ort geben, an dem
wir uns versammeln, mit all den Dingen, die anfinglich und bodenlos, substanz-
los, aber dennoch Kondensate der Leere sind? Somit ist die Frage nach dem Halt
und der Verfassung fiir Heidegger keine Frage der Erscheinung, keine Frage der
Phédnomenalitit von Sein. Es ging ihm ums Halten in der Nacht der Bodenlosig-
keit, um den Artisten und Seiltdnzer der Nacht, der in Nietzsches Zarathustra
beschrieben wird.””

Hier, mitten in der Parmenides-Vorlesung, bevor Heidegger zum Sprung von
den Griechen zur Morgenréte der Spiteren ansetzte, fiihrte er zum Topos der
zeichenlosen Verbergung aus: ,,Das Feld der Aq9n verwehrt jede Entbergung von
Seiendem und also Geheurem. Die A9n 146t an ihrem Wesensort, der sie selbst
ist, alles verschwinden. Doch liegt es nicht nur an der Vollstindigkeit des Ent-
zugs, gleichsam am vermeintlich Quantitativen der Verbergung, was diesen Ort
auszeichnet. Vielmehr gilt es zu sehen: Das ,weg‘ des Entzogenen und Verbor-
genen ist nicht etwa ,nichts‘, sondern das alles entzichende Verschwindenlassen
ist das, was sich allein an diesem Ort begibt und in ihn sich dargibt. Der Ort

74  Heidegger 1992b, S. 199.

75  Vgl. Heidegger 1992b, S. 224.
76  Heidegger 1998a, S. 24.

77 Vgl Nietzsche 1976, S. 13f.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | Das Politische der Dekonstruktion

bleibt leer — an ihm ist {iberhaupt nichts Geheures. Aber die Leere ist hier das
Bleibende und Anwesende. Das Nichtige der Leere ist das Nichts des Ent-

zugs.“"

DAS GRUNDLOSE WOHNEN

In Heideggers Hinwendung zur Dichtung — eine Hinwendung, die sich vor allem
durch seine Holderlin-Lektiire im Wintersemester 1934/357 auszeichnete —, ge-
wannen die Fragen nach dem Ort und dem Wohnen eine andere Bedeutung als
zu jener Zeit der Rektoratsrede, in der er auf das entschlossene Standhalten des
deutschen Volkes verwies.®® Heidegger wechselte nicht nur den Bereich, in dem
er seine Untersuchungen anstellte, d.h., er wechselte nicht nur von einer Lektiire
traditioneller philosophischer Texte in den Bereich der Kunst, sondern er schlug
auch einen anderen Ton an, der nicht mehr der Rhetorik der Ansprachen und
Reden eines Rektorats gehorchte.®! Auf Grund eines von Nietzsche formulierten
Gedankengangs, der besagte, dass die historisch gewachsene und klassische Phi-
losophie einem Nihilismus der Seinsvergessenheit anheimfiel, suchte Heidegger
eine nicht-metaphysische Seinserfahrung in der Kunst. Wahrend in der Rekto-
ratsrede die platonischen Stinde als Dienste bezeichnet wurden, die im Sturm
der Not ihre Bewandtnis haben sollten, um einen rettenden Halt in einer ,,staats-
griindende[n] Tat“®? zu erringen, so riickte in der Parmenides-Vorlesung der
Entzug (die Lethe, die Vergessung) in den Vordergrund. In der Zeit zwischen der
Rektoratsrede und der Parmenides-Vorlesung hielt Heidegger im Jahr 1935 sei-
nen Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes, in dem er nach der Niederlegung
des Rektorats das Kunstwerk als welt- und ortser6ffnend beschrieb: ,,Das Tem-

78  Heidegger 1992b, S. 176.

79  Heidegger 1992a.

80  Elden untersuchte in seinem Aufsatz Rethinking the Polis. Implications of Heideg-
ger’s Questioning the Political ausfiihrlich Heideggers Riickkehr zu einem griechi-
schen Denken der Polis und der Politeia, die gleichsam eine Auseinandersetzung
mit seinen politischen Verstrickungen und der Politischen Philosophie wihrend der
Zeit des Nationalsozialismus war. Vgl. Elden 2000.

81 Vgl. Denker 2011, S. 132.

82 In dem Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes zéhlte Heidegger fiinf Moglichkei-
ten auf, ,,wie Wahrheit west“. Neben der Néhe, dem Opfer und dem Fragen, sollte
das Ins-Werk-Setzen und die ,,staatsgriindende Tat* zu jenen Moglichkeiten geho-

ren, die Wahrheit wesen lassen. Heidegger 1980, S. 48.

am 14.02.2026, 11:54:38,


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 63

pelwerk erdffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zuriick auf die
Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt.*#

Aber auch das Verstindnis vom Kunstwerk als ein welt- und ortseréffnendes
Werk war nur ein Voriibergehendes, denn nach Heidegger ist dem Kunstwerk
mit seiner Hervorbringung zugleich ein vernichtendes Moment eigen. In seiner
kiinstlerischen Herstellung und Produktion ist das Kunstwerk (Bildnis, Skulptur,
Bauwerk) durch den Kunsthandel, durch Sammlertitigkeiten und kunstfremde
Verwendungen unweigerlich seiner hervorgebrachten Welt und somit auch dem
heimatlichen Grund, seiner Ortschaft und der Erde entrissen: ,,Weltentzug und
Weltzerfall sind nie mehr riickgdngig zu machen. Die Werke sind nicht mehr
die, die sie waren. Sie selbst sind es zwar, die uns da begegnen, aber sie selbst
sind die Gewesenen. Als die Gewesenen stehen sie uns im Bereich der Uberlie-
ferung und Aufbewahrung entgegen.“%

Mit dieser Bemerkung trug Heidegger Hegels Rede vom Ende der Kunst
Rechnung.®® Beiden, Hegel wie Heidegger, ging es in der Analyse der Kunst um
den Ausfall ihrer Wesensfunktion, Wahrheit hervorzubringen, darzustellen und
zu zeigen, auch wenn die Bestimmung, der Kontext und die Konsequenzen der
Kunst in unterschiedlicher Weise von Hegel und Heidegger zur Darstellung ge-
bracht wurden. Heidegger radikalisierte den Verlust und bestimmte den Ausfall
als ein urspriingliches Seinsgeschehen, als ein Enteignis der Kunst, das nichts
mit einem tatsdchlichen Aufhoren, einem faktischen Ende der Kunst und des
Kunstbetriebes zu tun hat. Gerade die Zunahme der Betriebsamkeit gehort zum
Ende der Kunst. Im Kunstgeschehen von Lichtung und Verbergung, von Welter-
offnung und Weltzerfall, von performierter Topografie und exilierter Entrissen-
heit, von Werkproduktion (,,Ins-Werk-Setzen“®¢) und Untergang im Kunstbe-
trieb, erwies sich fiir Heidegger nunmehr die Dichtung als jene rettende und be-
wahrende Tat, die im Streit von verschlieBend-hervorbringender Erde und Of-
fenheit der Welt®” den Ort der Wahrheit unverborgen freigibt. Erst die Sprache
der Dichtung erdffnet jene Unverborgenheit im Sagen und Nennen, in der sich
das Kunstwerk ereignen kann, damit es vom Menschen®® wahrgenommen und

83  Heidegger 1980, S. 28.

84  Heidegger 1980, S. 26, vgl. auch S. 29f.

85  Vgl. Poggeler 2002, S. 18. Vgl. ebenso Seubold 2005, S. 22.

86  Heidegger 1980, S. 63.

87  Vgl. Heidegger 1980, S. 49 und S. 55.

88  Vgl. Heidegger 1980, S. 59. Fiir Heidegger war es allein der Mensch, der (die) Spra-
che sprechen kann: eine Sprache, die hervorbringend, nennend, sagend und bewah-

rend ist.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | Das Politische der Dekonstruktion

verwahrt wird. Um den bewahrenden Charakter der menschlichen Sprache zu
betonen, fligte Heidegger hinzu: ,,Wo keine Sprache west, wie im Sein von
Stein, Pflanze und Tier, da ist auch keine Offenheit des Seienden und demzufol-
ge auch keine solche des Nichtseienden und des Leeren.«®

In der Parmenides-Vorlesung heifit es: Die Kunstwerke ,,sind nur im Medi-
um des Wortes, und d.h. des wesenhaften sagenden Wortes, im Bereich der Sa-
ge, des ,Mythos‘.“® Das Dichten wie das Denken fungierten sodann als jene
Kiinste (téchne), die die Wahrheit ins Werk setzen, was sie jeweils auf die eigene
Art und Weise bewerkstelligen sollten. So ist die Dichtung, nach Heidegger, das
Moment, das die Wahrheit ins Werk setzt, wodurch sie sich selbst als Grund, als
Platz, als ein Ort einrichtet. Das bedeutet, dass die Kunst die Wahrheit nicht nur
zum unverborgenen Ereignis werden lédsst, sondern dass die Dichtung auch jenes
Moment ist, das das Ereignis der Wahrheit als Unverborgenheit in sich bewahrt.
Dichtung ist also nicht nur das Schaffen eines Werkes, sondern auch die Bewah-
rung des Werkes gehort zu ihr. Dichtung ist also in diesem Sinne u.a. Hervor-
bringung, Lichtung, Zeigen, Platzschaffen, Verortung, Rdumung, Einrdumung,
Raumgebung, aber auch Halt, Unterhalt, Grund, Versammlung, Bewahrung,

89  Heidegger 1980, S. 59. Miller benannte in Anlehnung an Heidegger den Sprachakt
der Kartierung (act of mapping) als Topotropographie. Der Begriff bezeichnet jene
Performanz der Sprache, die geographischen Landschaften, Orte (griech. fopoi),
Platze, Raume und Territorien figurierend hervorbringt. Mit dem Begriff Topotro-
pographie bezog sich Miller auf Sprachhandlungen und -verfahren, die Orte nicht
nur benennen und platzieren, oder mit Funktionen versehen, indem die Orte unter-
einander in Beziehung gesetzt und strukturiert werden. Vielmehr ist die Topotropo-
graphie die Kartierung einer Landschaft, indem im Akt des Mappings rhetorische
Figuren/Tropen (Metaphern, Allegorien, Metonymien, Synekdochen usw.) ausgebil-
det und die Landschaft mit Merkmalen ausgestattet werden. Fiir Miller war die To-
pographie eines Ortes nicht etwas Gegebenes, auf das ein konstativer Sprachakt Be-
zug nehmen konnte. Orte miissen fiir ihn erschrieben, verzeichnet, gezeichnet, mar-
kiert oder symbolisiert werden, und fiigen sich im Mapping zu einer imaginierten
Landschaft der Schreibenden wie Lesenden. In seinen Analysen zeigte Miller, wie
die Materialitét des Textes im Schreiben (schreiben = griech. graphein) rhetorischer
Figurationen, Verortungen und Verrdumlichungen eine Ethik der Topographie er-
oftnet. Dieser Akt rhetorischer Figurationen erstellt eine literarische Topographie
und setzt die Namen der Dinge an deren Stellen, bringt sie in Relation miteinander
und versieht sie mit ethischen, politischen und gesetzgebenden Féhigkeiten. Vgl.
Miller 1995, S. 216ft.

90 Heidegger 1992b, S. 173 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 65

Wohnung, Haus, Heimat. Fiir Heidegger wurde die Bewahrung (Dauer, Annah-
me, Horen und Vernehmen) zu einem weiteren entscheidenden Moment. Sie
sollte das zu Wege bringen, was Heidegger zuvor mit staatsgriindenen Diensten
und mittels Kunstwerke zu erreichen suchte: eine haltgebende Unterkunft.”!

Die Dichtung sollte sich nun als der rettende Halt in der Not erweisen, so
dass die Sprache als ein Haus des Seins dem Menschen ein Wohnen ermdglichen
kann. Heidegger formulierte in Anlehnung an Parmenides: ,,Jm Wohnen jedoch
erfiillt sich das ,Wesen‘ der Géttin [die Gottin AMj3ei0; Anm.d.V.].“? Denn in
dem rettenden und bewahrenden Wesen der Dichtung bleibt das Sein an seinem
angestammten Ort, bleibt dort, wo es hingehdrt, an jenem Ort, wo es sich werk-
setzend ereignet hat: Als ob das Wort, das dichterische Wort, frei von Miss-
briuchen, Verschiebungen, Entfremdungen, Verlogenheiten und Ubertreibungen
wire. Als ob das dichterische Wort stets das sagt, was es sagt, indem es Wahres,
Unverborgenes und Worthaltendes sagt.”®

In diesem Sinne, im Sinne eines ortsbewahrenden Wortes, ist die Sprache das
Haus des Seins, denn die ,,Sprache selbst ist Dichtung im wesentlichen Sinne*.%*
Sie ist ein Sprachhaus, in dem die Dinge nicht nur eine Unterkunft haben, son-
dern sich an ihrem eigenen angestammten Platz befinden: D.h. die Sprache als
das Wort der Dichtung, das sich als solch ein dichterisches Wort ereignet, darf
nicht seinem Ort innerhalb der Dichtung entrissen sein. Es darf nicht der Ent-
wendung, der Versetzung und der Ubertragung ausgesetzt sein, also jenen Ver-

91  Denker hob durch seine Heidegger-Lektiire die verschiedenen Stationen des Schei-
terns hervor, die Heidegger durchlief und die ihn zwangen, seine Denkwege fort-
wihrend umzuarbeiten. Vgl. Denker 2011, S. 132 und 160.

92  Heidegger 1992b, S. 242.

93  In diesem Zusammenhang wire es noch einmal lohnend, Heideggers Vorbehalten
gegeniiber einer Metaphern-Auslegung in der Dichtung nachzugehen. In der Vorle-
sung Der Satz vom Grund dullerte sich Heidegger: ,Mit der Einsicht in das Be-
schrinkte der Metaphysik wird auch die maB3gebende Vorstellung von der ,Meta-
pher® hinfillig. Sie gibt ndmlich das Mal} fiir unsere Vorstellung vom Wesen der
Sprache. Darum dient die Metapher als vielgebrauchtes Hilfsmittel bei der Ausle-
gung der Werke des Dichtens und des kiinstlerischen Bildens. Das Metaphorische
gibt es nur innerhalb der Metaphysik.“ Heidegger 1978, S. 89. In dem Buch Unter-
wegs zur Sprache heifdt es: ,,Wir blieben in der Metaphysik hdangen, wollten wir die-
ses Nennen Holderlins in der Wendung ,Worte, wie Blumen* fiir eine Metapher hal-
ten.“ Heidegger 1990, S. 207.

94  Heidegger 1980, S. 60. Vgl. Derrida 1988a, S. 205ff, insbesondere S. 219.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | Das Politische der Dekonstruktion

schiebungen, denen die Kunstwerke z.B. im Ausstellungsbetrieb und im Kunst-
handel unterliegen.

Wie verstand Heidegger nun aber das Verhéltnis von Dichtung und Wohnen?
Wie lieBBe sich ein Wohnen in der Sprache und in der Dichtung verstehen? Wa-
rum muss es iliberhaupt die Dichtung sein? Warum soll die Dichtung fiir das
Wohnen zusténdig sein? Und was kann nun in der Erfahrung der Dichtung woh-
nen heiflen? Wie kann die Sprache Dichtung sein, damit sie bewohnt werden
kann? Von welchen Verhiltnissen und Aufenthaltsorten ist nun bei Heidegger
die Rede? In welchem Verhiltnis steht das Wohnen zum Bauen?

Diese Fragen nach dem Wohnen, die von aktuellen gesellschaftspolitischen
Problemen wie denen der Wohnungsnot und der Heimatlosigkeit begleitet wur-
den, hatten gerade nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges, nach der Zerstérung
der Stddte, nach der Vernichtungspolitik und den Massenmorden, nach einer
,Politik der Lager®, nach der ,,Politik” der verbrannten Erde, nach den Wande-
rungen und Vertreibungen von Abermillionen von Fliichtlingen und Deportier-
ten, nach der Riickkehr der Soldaten und Kriegsgefangenen ihre Relevanz und
Dringlichkeit. Jedoch wies Heidegger diese Probleme des Wohnens und der da-
mit in Zusammenhang stehenden Wohnungsnot, in seiner Erdrterung von sich.
Das von ihm bedachte Wohnen bezog sich nicht auf das Innehaben einer Woh-
nung, die zur Unterkunft dient. Er betonte: ,,So hart und bitter, so hemmend und
bedrohlich der Mangel an Wohnungen bleibt, die eigentliche Not des Wohnens
besteht nicht erst im Fehlen von Wohnungen.“** Die Obdachlosigkeit, das Feh-
len einer Wohnung, ist fiir ihn nicht das eigentliche Problem, sondern ein eher
sekunddres Phanomen.

Heidegger unterschied in der Behandlung der Wohnungsfrage zwischen ei-
ner eigentlichen und einer uneigentlichen Wohnungsnot. Wie schon in der Be-
handlung der Frage nach dem Politischen, in der Frage nach der Politeia, schlug
Heidegger auch in diesem Punkt einen Weg ein, der weder der tradierten philo-
sophischen Vorstellung gehorchte, noch der iiblichen Behandlung der Frage
folgte. (Sofern sich die Philosophie zum damaligen Zeitpunkt {iberhaupt der
Thematik des Wohnens annahm!) In Bezug auf die Frage nach der Politeia sah
Heidegger das Politische nicht in einer modernen Vorstellung vom 6ffentlichen
Raum (samt sozialer Gerechtigkeit, Rechtsordnung, Gewaltenteilung, Bindung
der Souverdnitdt an ein politisches Subjekt und Unterscheidung zwischen 6ffent-
lichem und privatem Raum) verwirklicht. Bezogen auf die Wohnungsfrage galt
Heideggers Interesse nicht dem individuell erfahrbaren Mangel oder dem Verlust

95  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original).

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 67

einer Wohnung bzw. Unterkunft.”® Die heideggersche Frage des Wohnens hat
somit nichts mit einem Wohlbefinden, mit der Suche nach Gliick, mit sozialer
Gerechtigkeit, mit Fragen der Gastfreundschaft und des Asyls oder mit einem
besseren Leben zu tun. Heideggers sich sorgendes Dasein sorgt sich nicht um ein
gutes, gliickliches oder besseres Leben.

Fiir Heidegger steht auBer Frage, dass es eine ,,Heimatlosigkeit des Men-

«7 «9%8 resultiert. Diese

schen”’ gibt, die aus einer ,eigentliche[n] Wohnungsnot
Wohnungsnot, von der Heidegger ausging, ist keine, die aus einem Mangel, ei-
nem Ungliick, aus Gewaltakten oder aus einer verschuldeten oder unverschulde-
ten Katastrophe hervorgeht. In diesem Sinne ist sie weder verursacht, noch lasst
sie sich managen oder organisieren. Sie entscheidet sich im Grundzug des Seins,
im Seinsgeschehen selbst. Heidegger ging es um eine eigentliche Wohnungsnot,
die noch zu denken bleibt, um das Wohnen erst zu erlernen. Er schrieb: ,,Die ei-
gentliche Not des Wohnens beruht darin, daf3 die Sterblichen das Wesen des
Wohnens immer erst wieder suchen, da3 sie das Wohnen erst lernen miissen.**
So ist hier das Lernen weder ein Lernen, das diszipliniert, noch ein Lernen,
das Techniken anwendet oder Missstinde behebt. Ebenso versteht Heidegger un-
ter dem Lernen keine quantitative oder qualitative Ansammlung von Wissen. Fiir
Heidegger wurde das Lernen zu einer Sache des Horens, der Horigkeit, des Ver-
stehens, der Aufmerksamkeit, des Vernehmens: Ein Horen auf die Sprache des
Seins. Heidegger formulierte den Gedanken, dass der Mensch weder wohnt
noch, dass er diese eigentliche Wohnungsnot bisher bedacht hatte. Er schrieb im
Darmstiadter Vortrag Bauen Wohnen Denken: ,,Wie, wenn die Heimatlosigkeit
des Menschen darin bestiinde, dal der Mensch die eigentliche Wohnungsnot

noch gar nicht als die Not bedenkt?*!%

96  Vgl. Gasché 2009, S. 177.

97  Heidegger 1985a, S. 156.

98  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original).

99  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original).

100 Heidegger 1985a (Hervorhebungen im Original). Seinen Vortrag Bauen Wohnen
Denken hielt Heidegger am 5. August 1951 im Rahmen der 2. Darmstdidter Gesprd-
che, die unter dem Motto Mensch und Raum standen. Die Absicht der Darmstadter
Gespriache war es, Kiinstler und Kiinstlerinnen, Architekten und Architektinnen,
Philosophen und Philosophinnen, Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen sowie
Politiker und Politikerinnen 6ffentlich, vor einem internationalen Publikum zusam-
menzubringen, um tiber den gegenwértigen Zustand der biirgerlichen Gesellschaft
im Nachkriegseuropa zu reflektieren. Das erste dieser Gesprache fand fiinf Jahre
nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs statt. Zu dem Thema Das Menschenbild un-

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | Das Politische der Dekonstruktion

Der Mensch hat seine eigentliche Not des Wohnens, seine urspriingliche
Heimatlosigkeit noch nicht bemerkt: Der Mensch hat das Wesen dieser Not noch
nicht verstanden. Denn auch in einem Haus lebend, in einer Wohnung, in einem
Apartment, in einer Hiitte, in einer Laube, in einem Zelt, wie und wo auch im-
mer wohnt der Mensch nicht. Die eigentliche Wohnungsnot hat nichts damit zu
tun, Obdach unter einem Dach zu finden. Sie hat nichts damit zu tun, die Sess-
haftigkeit als die Losung eines Problems zu betrachten, in dem der Mensch eine
ortsgebundene Unterkunft findet. Die urspriingliche Heimatlosigkeit wird auch
von den Menschen in ihrer Sesshaftigkeit nicht verstanden. Jedoch ist gerade
diese Einsicht in die eigene urspriingliche Heimatlosigkeit des Menschen not-
wendig, um das kommende und eigentliche Wohnen, somit aber auch das Zu-
sammenleben mit Anderen zu verstehen. Den Zuspruch zum Wohnen erhélt der
Mensch in seiner Heimatlosigkeit; gewissermafen als ein unerhdrtes Verspre-
chen — unbemerkt in der Stille angesprochen —, das den Menschen ins Wohnen

serer Zeit wurden im Jahr 1950 Adorno, Hartlaub, Hildebrandt, Mitscherlich und
Sedlmayr eingeladen. In Folge wurden die Zusammenkiinfte in unregelméafligen Ab-
stainden zu verschiedenen Themen angesetzt: 1951 — Mensch und Raum, 1952 —
Mensch und Technik, 1953 — Individuum und Organisation, 1955 — Theater, 1958 —
Ist der Mensch messbar, 1960 — Der Mensch und seine Meinung, 1963 — Angst und
Hoffnung in dieser Zeit, 1967 — Der Mensch und seine Zukunft, 1968 — Mensch und
Menschenbilder, 1975 — Realismus und Realitdit, 1995 — Die prozessuale Stadt, 2001
— Die Gesellschaft im 21. Jahrhundert. Seit dem Jahr 2005 findet diese Veranstal-
tungsreihe unter dem Titel Neue Darmstdidter Gesprdche ihre Fortsetzung.

Wie aus dem Ablauf der Veranstaltungsthemen zu entnehmen ist, stand der Mensch
mit seinen gesellschaftlichen Aktivititen und Angsten im Mittelpunkt. In Absetzung
zu den akademischen Fachdiskussionen und den parteipolitischen Auseinanderset-
zungen sollten die Gespréche, so der damalige Koordinator und spétere Biirgermeis-
ter der Stadt Darmstadt Sabais, einen ,,Ort unreglementierter Aufklarung® bilden.
(Benz 2004, S. 13) Die Darmstidter Gespriche riefen ein breites offentliches Inte-
resse hervor und entfalteten groe Wirkung. Anldsslich des 2. Darmstidter Ge-
sprdchs, das unter dem Titel Mensch und Raum stand, wurden elf Projekte renom-
mierter Architekturbiiros zum Wiederaufbau der Stadt vorgestellt, von denen fiinf
als sogenannte ,,Meisterwerke* zwischen 1954 und 1960 realisiert werden konnten:
Die Frauenklinik der stddtischen Krankenanstalt, das Ludwig-Georgs-Gymnasium,
die Georg-Biichner-Schule, der Kindergarten ,,Kinderwelt” im Hohlen Weg und das
Ledigenwohnheim in der Piitzerstrasse. Vgl. Conrads, Neitzke 1991.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 69

ruft: denn zum ,,Grundzug des Seins*“!‘!

gehort das heimatliche Wohnen, das ein
Bauen ist.

Zwei Monate nach dem Darmstidter Vortrag hielt Heidegger den Vortrag
... dichterisch wohnet der Mensch ... In dem Vortrag heif3t es, dass es der Dichter
ist, der das MaB fiir die ,,Architektonik*“!®? des Wohnens nimmt, um das Bauge-
flige zu ermessen, indem die Sprache durch den Dichter maB3nehmend spricht.
Im Vortrag heifit es weiter: ,,[...] das Dichten ist als das eigentliche Ermessen
der Dimension des Wohnens das anféngliche Bauen. Das Dichten 146t das Woh-
nen des Menschen allererst in sein Wesen ein. Das Dichten ist das urspriingliche
Wohnenlassen. 1%

Das Dichten ist ein Bauen, sofern es die Dimension zwischen Himmel und
Erde, zwischen dem Géttlichen und dem Sterblichen dichterisch-sprechend er-
misst. Hierbei versicherte Heidegger, dass die Dichtung keine &sthetische Spiele-
rei oder eine Variante literarischer Formen sei, sondern ein erhortes Nach-Sagen
dessen ist, was von der Sprache in Stille vernommen wird. In diesem Sinne ist
das dichterische Ermessen auch kein technisches Verfahren oder rdumlich-
numerisches Abmessen, sondern es ist das Sagen der Beziehung zwischen Him-
mel und Erde, zwischen dem Go6ttlichen und dem Sterblichen. Es ist — als die sa-
gende Ermessung des Gevierts von Himmel und Erde, dem Gottlichen und dem
Sterblichen — die Freigabe gegriindeter Verhiltnisse und Beziehungen, damit
Seiendes als solches erst erscheinen kann.

Schon ein Jahr zuvor, im Oktober 1950, erwahnte Heidegger das ermessene
Moment, das die Architektonik des Wohnens als eine Grundlegung, im Fehlen
eines Grundes, begriindet. In dem Vortrag Die Sprache ist die Rede von einem
Fall in die Hohe, der die Dimensionen zwischen Himmel und Erde, zwischen
dem Gottlichen und dem Sterblichen ermessend in ein Verhéltnis setzt: ,,Die
Sprache spricht. Wenn wir uns in den Abgrund [...] fallen lassen, stiirzen wir
nicht ins Leere. Wir fallen in die Hohe. Deren Hoheit 6ffnet eine Tiefe. Beide
durchmessen eine Ortschaft, in der wir heimisch werden mochten, um den Auf-
enthalt fiir das Wesen des Menschen zu finden. !

Was besagt hier das Fallen? Wie fallen wir in die Hohe? Wie gewinnen wir
fallend in der Hohe einen Aufenthalt? Was hilt, in die Hohe gehoben, den Auf-
enthalt schwebend?

101 Heidegger 1985a, S. 155 (Hervorhebungen im Original).
102 Heidegger 1985a, S. 196.

103 Heidegger 1985a, S. 196.

104 Heidegger 1990, S. 13.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | Das Politische der Dekonstruktion

Heidegger sprach wiederholt von einem Halt und einem Aufenthalt, von ei-
nem Verhalten und vom Verhéltnis. Alle diese Ausdriicke gehdren zu einem Be-
griff der Ortschaft, in der der Mensch wohnt. Dieser haltstiftende Ort muss, so
Heidegger, durch das Wort des Dichters gegeben sein. Dieser dichterische Halt
ist weder Ding noch Sache, vielmehr ist er das MaBl — Messendes, Ermessendes —
oder eben auch eine ,,Bindung®.! Dieser Halt ist eine Relation, die erst erlaubt,
von Dingen und den Relationen zwischen den Dingen zu reden. Ohne ein Wort
gibt es kein Ding und keine Bezichungen zu Dingen. Das Wort ist der Bezug,
damit es erst Beziehungen geben kann. Das Wort ist der Bezug vor dem Bezug:
Das Wort ist der Vorbezug. Die Sprache des Gedichts ist hierin ein ,,rein Ge-
sprochenes®, absichtslos, zwecklos und nutzlos, und somit ein ,,Sprechen der
Sprache*.1%

Diese dichterische Sprache des reinen Wortes ist erst jene Sprache, die Ver-
hiltnisse hergibt, um eine Sprache zu finden: diese gestattet erst, von Beziehun-
gen zu Dingen zu sprechen. Erst da, wo es das Wort gibt, gibt es Dinge und die
Verhiltnisse zu Dingen. In diesem Sinne ist die dichterische Sprache Vor-
Sprache: Sie ist der Weg zur Sprache, d.h. eine Sprache, die Sprache erst zur
Sprache bringt.!”” Dieses Wort, dieser Halt des dichterischen Wortes, ist weder
Ding, noch Seiendes, sondern nur Halt, und damit ist es nicht: Das Wort ist kein
Seiendes und hat kein Sein. Heidegger formulierte in dem Vortrag Das Wesen
der Sprache: ,,Wenn das Denken versucht, dem dichterischen Wort nachzusin-
nen, zeigt sich: das Wort, das Sagen, hat kein Sein.*!%

Das Wort hat kein Sein. Es ist nicht. Und als dieses Nichts ist es ein Halt, der
ins Leere gehalten ist, im Abgrund gehaltenes Nichts, im Abgrund gehaltenes
Wort. In diesem Sinne ist das Wort urspriinglich griindend und gebend. Es griin-
det Verhiltnisse, durch die es Seiendes geben kann. Es ist aber auch eine
Schwelle, wie es bei Heidegger mit Bezug auf Trakl heiflt. Eine Schwelle, die als
Grundstein griindend ist. Zugleich ist die Schwelle der Eintritt und Einlass. Ge-
steinigtes Nichts: ,,Die Schwelle ist der Grundbalken, der das Tor im ganzen
tragt [...]. Die Schwelle tragt das Zwischen [...]. Der Austrag des Zwischen
braucht das Ausdauernde und in solchem Sinne Harte. Die Schwelle ist als der

Austrag des Zwischen hart, weil Schmerz sie versteinerte.«!%

105 Heidegger 1990, S. 16.

106 Heidegger 1990, S. 16.

107 Vgl. Heidegger 1990, S. 261.
108 Heidegger 1990, S. 192f.
109 Heidegger 1990, S. 26f.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 71

Heidegger dachte das Nichts als ein Nichten im Sein.!'® Oder wie er in der
Parmenides-Vorlesung schrieb: als eine Vergessung und als einen Entzug. Nur
weil die Sprache diesen Verzicht im dichterischen Wort spricht, die Nichtung
des Seins als das Sein, ist die Sprache das Haus des Seins und das Dichten das
Bauen. Um nun vom Wohnen und von der Sprache zu sprechen, muss von die-
sem Nichts — vom Nichtenden im Sein — ausgegangen werden. In diesem Sinne
ist Sprache, und damit auch das Wohnen in der Sprache, haltlos, grundlos, be-
zuglos. Nur dann ist das Verhéltnis aller Beziehungen zu ermessen, ohne selbst
Beziehungen zu intendieren oder herzustellen. Das ,,Verhéltnis aller Verhiltnis-
se,!!! die Grundlegung aller kommenden Verhiltnisse, ist unverhiltnismiBig,
ein Enthalten, haltlos, bezuglos: in diesem Sinne heimatlos, eine Not des Woh-
nens.

Das dichterische Wort ist ein Ereignis und Geschehen, das an sich hélt. Es ist
ein An-sich-Halten, das sich ins Leere hineinhélt. Es spricht weder zu jeman-
dem, noch reprisentiert es etwas, noch ist es ein Ding oder ein Seiendes. Als ein
Halt ist das dichterische Wort ein Ent-Sprechen. Es entspricht nichts. Als Spra-
che, die nicht kommuniziert und kein In-Bezug-Stehendes reprisentiert, ist diese
nicht adressiert. Sie ist Nichtung. Als Ereignis ist sie ein Enteignis: Sprache ver-
standen als Ent-Sprechung, die nicht spricht, nichts sagt, nichts ausspricht. Sie ist
eine Sprache, die zugleich Ent-Sprache ist: Schweigen und Stille. Heidegger
spricht vom ,,Geldut der Stille®.!"> Im dichterischen Wort ist die Sprache zu-
gleich der Aus-Trag, Zu-Spruch und An-Spruch der Stille. Die Préifixe Aus-,
An-, Zu-, Hinein- usw. sind Bewegungen dieser Sprache, die Ver-Héltnisse aus-
driicken, die noch nicht prasent sind, die in einer Bewegung des Gebiirtlichen
ungebiirtlich und im Kommen sind. Die Sprache — das Haus des Seins — ist nicht
als ein Sein vom Nichts zu separieren. Vielmehr ist die Sprache als Relation und
Schwelle, als Unter-Schied und Ent-Sprache niemals sich selbst ein Halt: ,,Das
Sein nichtet — als das Sein“.'"* Die Schwelle kann sich nicht stiitzen. Nach Hei-
degger fillt das dichterische Wort in die Hohe und kondensiert''* sich griindend
in Leere. Mit der Hohe ist noch lange nichts gewonnen. Vor allem geht es um

110 Vgl. Heidegger 1981, S. 51.

111 Heidegger 1990, S. 215.

112 Heidegger 1990, S. 30.

113 Heidegger 1981, S. 50.

114 Fir den Hinweis auf eine Kondensation der Raumbewegung mochte ich mich bei
Werner Hamacher (12017) bedanken. Andere wichtige Uberlegungen hierzu ver-
danke ich seinen Ausfithrungen in seinem Berliner Seminar zur Sprache und im
Aufsatz The Relation. Vgl. Hamacher 2008.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | Das Politische der Dekonstruktion

einen Fall in die Hohe; und dieser ist ein Ubergang, ein Kondensat. Ein schweig-
sames Schweben. Heidegger ging es um die Verortung der Heimat in der Hei-
matlosigkeit.'"®

DIE UNBEWOHNTE LITERATUR

Die Bewegung, die Heidegger von Sein und Zeit tiber die Rektoratsrede bis hin
zu seinen spiten Schriften zur Sprache und Dichtung vollzog, ermdglichte zum
einen, dass der Begriff des Mitseins kontrér zur traditionellen Politischen Philo-
sophie positioniert wurde, um das Zusammenleben der Menschen auf ein entpo-
litisiertes Dasein zu reduzieren. Zum anderen muss diese Idee eines entpolitisier-
ten Mitseins, die das Zusammenleben auf die Moglichkeit eines Aufenthalts und
Zusammenbhalts reduziert, gleichzeitig als ein Scheitern Heideggers verstanden
werden. Vor allem in seinen spiten Vortrigen und Aufsitzen''® wird deutlich,
wie unwahrscheinlich Heidegger die Moglichkeiten einschétzte, dass die Men-
schen miteinander Verbindlichkeiten und Bezichungen eingehen, um einen Halt
zu finden, der sie zusammen wohnen lésst.

Das, was Heidegger als den Zuspruch und Austrag der Sprache bezeichnet —
jenes Wort der Dichter, Schwelle aller Verhiltnisse und Grundlegung des bau-
enden Wohnens —, ist in urspriinglicher Weise nicht nur gefahrdet, sondern einer
Zerriittung ausgesetzt. Diese urspriingliche Zerriittung des dichterisch sagenden
Wortes ist eine automatische Aktivitit!!'” der Sprache selbst, die sich als Sprache
vergisst und schweigt. So wird die Dichtung schon urspriinglich zur Literatur,
d.h., das sagende Wort wird zu einer nichtsagenden Literatur, zu einer Sprache,
die unentwegt nichtsagend spricht, indem sie unterhélt, berichtet und erzahlt. In
dieser Zerriittung der Sprache bleibt die Grundlegung, das Wohnen im Haus der
Sprache, fiir den Menschen ausstindig. Heidegger gab in verschiedenen Texten
unterschiedliche Momente an, die den griindenden Akt der Sprache nicht nur zu
einem Sturz in die Hohe, sondern auch zu einem gefahrlichen Fall werden ldsst.

Im Folgenden fiihre ich elf zu beriicksichtigende Momente an:

1. Sprache ist weder ein Mittel der Kommunikation, noch dient die Sprache
dazu, Tiere, Pflanzen, Sachen, Dinge, Gegenstidnde, Erdteile, Landstriche oder
andere Menschen zu bestimmen oder zu definieren. In dem Sinne ist die Sprache

115 Vgl. Gasché 2009, S. 196ff.
116 Vgl. z.B. Heidegger 1990.
117 Vgl. Miller 1995, S. 229.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 73

kein Instrument des Menschen. Sprache besitzt keinen instrumentellen Charak-
ter.

2. Sprache ist ohne Gebrauchswert. Fiir Heidegger war Sprache kein Mittel
(Werkzeug oder Instrument), um mit Objekten, mit sich oder mit anderen Sub-
jekten umzugehen. Dieser unzweckméfige Charakter gehorte fiir Heidegger zum
eigentlichen Sinn der Sprache, die die Welt herzeigt. Zwar will die Sprache als
Sagendes vernommen sein, aber dennoch verstummt sie.

3. Zum Wesen der Sprache gehort ihr Unwesen. Wie schon in der Behand-
lung des Daseins, der Politeia und des Kunstwerks, so fand Heidegger auch im
Wort, im Ereignis der Sprache, einen autodestruktiven Zug, der ihr Wesen un-
wesentlich sein ldsst und ihr Ereignis enteignet. Das Ereignis wie der Entzug
(Vergessen und Enteignis) befinden sich gemeinsam und ununterscheidbar im
Wort der Sprache. Diese Autodestruktivitdt der Sprache lisst jedes Ereignis der
Sprache zu deren Enteignis werden.!'® In der Faltung des Seins, die dessen Er-
eignis urspriinglich verschattet, kann die Sprache nicht mehr das Haus des Seins
sein.

4. Das, was Heidegger als urspriingliche Gefahr beschreibt, die der Sprache
stets anfinglich widerféhrt, ist ein automatisches Geschehen innerhalb der Spra-
che selbst. Das Verstummen, das Schweigen, die Nichtung, ihre Entrissenheit,
ihr Abtrieb und ihre Selbstvergessenheit gehdren zum Wesen der Sprache und
sind in dem Sinne automatische Effekte ihres Wesens. Sprache ist daher wesent-
lich unwesentlich. Im Darmstddter Vortrag Bauen Wohnen Denken heiBit es:
,[...] bei den wesentlichen Worten der Sprache fillt ihr eigentlich Gesagtes zu-
gunsten des vordergriindig Gemeinten leicht in die Vergessenheit. [...] Die Spra-
che entzieht dem Menschen ihr einfaches und hohes Sprechen. Aber dadurch
verstummt ihr anfinglicher Zuspruch nicht, er schweigt nur.“!!?

5. Sprache ist Ent-Sprache. Sofern sie spricht, schweigt sie und spricht nicht.
Dem anfinglichen und in die Leere gehaltenen Wort ist kein Halt gegeben, und

118 Blanchot sprach spéter vom Neutralen: ,,Durch das Neutrale ist etwas am Werk, das
sogleich auch Werk der Zersetzung des Werks ist: es gibt einen Effekt des Neutralen
— das heif3t die Passivitdt, das Vergehen im duldenden Erleiden, des Neutralen — der
nicht Effekt des Neutralen, da er nicht der Effekt eines Neutralen ist, das vorgeblich
als Ursache oder Ding am Werk wire.” Blanchot 2011, S. 82 (Hervorhebungen im
Original). Heidegger sprach hingegen, wie schon erwéhnt, von einer ,,zeichenlose[n]
Verbergung®. Heidegger 1992b, S. 140. Derrida wies auf eine ,,allgemeine Logik der
Auto-Immunisierung® hin. Derrida 2001a, S. 72 (Hervorhebungen im Original). Vgl.
Derrida 2003a, S. 124 und 152.

119 Heidegger 1985a, S. 142.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | Das Politische der Dekonstruktion

es kann als Enteignis und Nichtung fiir sich selbst auch kein Halt sein. Sprache
ist schwebend, haltlos irrend: Sie ist sich selbst ein Halt ohne Halt.!?°

6. Zum Wesen der Sprache gehort, auf sich selbst zu verzichten. Dieser Ver-
zicht bedeutet, dass die Sprache in der Hauptsache eine Verweigerung dessen ist,
was Sprache ist. Wesentlich an der Sprache ist ihr Verzicht, in ihrem Wesen zu
erscheinen. Die Sprache hélt sich nicht nur dabei zuriick, Beziehungen und Ver-
héltnisse zwischen den Menschen und Dingen, zwischen Himmel und Erde ab-
zustecken und festzuhalten, Sprache hélt sich auch dabei zuriick, die Moglich-
keiten und Voraussetzungen dieser Beziehungen und Verhéltnisse zu ermessen.
In diesem Sinne ist weder das Wort (wie ein Seiendes), noch gibt es das Wort
der Sprache (wie ein Gegebenes). Aber auch die Gabe des Wortes — bei Heideg-
ger heiBt es: ,,Es, das Wort, gibt ...“!?! — hilt sich zuriick und gibt nichts.

7. Heidegger fragte sich und antwortete sogleich: ,,Wohnen wir dichterisch?
Vermutlich wohnen wir durchaus undichterisch.*!?? Die Sprache wie das dichte-
rische Wort sind zumeist und allererst ein Sich-Verschweigen. In der Zuriickhal-
tung und Haltlosigkeit ist die Dichtung stets in Gefahr, sich anfanglich aus ihrer
zukommenden Ortschaft zu entfernen. Die Schweigsamkeit, die Gabe des Wor-
tes, bedingt von Beginn an die Entfernung aller Verhiltnisse, die Abdrift im
Schweben, die Abtreibung ihrer ausgetragenen Sprache, deren Technisierung
und ihre Literaturwerdung. Das Schweigen und die Stille werden zum Abtrieb
der Sprache. Die Dichtung wird zum Getriebenen, zum Gegenstand im Betrieb
der Funktionire, der Bildung, der Wissenschaft, insbesondere der Literaturge-
schichte: Die Dichtung wird zur Literatur gerechnet und mithin zu einer Form
des Asthetischen erklart. Der literarische Betrieb ist so verstanden ihr ,,Antrei-

< 123
ber*,

woraufhin die Dichtung nicht anders erscheinen kann als literarisch.

8. Das Schweigen der Sprache, das Schweigen der Dichtung, ist die Litera-
tur. Die Literatur ist das Schweigen und das Nichtsein der Sprache, die ihren
Austrag ungeboren und unanfinglich abgibt. Ohne ein Sprechen der Sprache gibt
es weder ein dichterisches Wort, eine heimatliche Ortschaft, noch ein Wohnen.
Zum Gesetz der Literatur gehort das Verstummen und das Schweigen der Spra-
che. Die Literatur ist in diesem Sinne ortlos, unbewohnt, irrend wie auch gesetz-
los. Sie ist weder an ihrem Ort, noch erscheint und spricht die Nichtung der
Sprache am Ort der Literatur. Literatur ist Entfernung und Fremdung. Literatur

120 Hier sei auf die bemerkenswerte Studie Metaphysik des Schwebens von Schulz hin-
gewiesen: Schulz 1985.

121 Heidegger 1990, S. 194.

122 Heidegger 1985a, S. 196.

123 Heidegger 1985a, S.181f.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Heidegger | 75

ist Literatur dessen, was ihr urspriinglich entschwunden voraus liegt. Literatur ist
das Nicht der Dichtung. Sie ist das Nicht einer Sprache des Seins. Die Literatur
ist die Irre und das Vergessen des Seins. Die Literatur ist nicht und gibt es nicht.

9. Angesichts dieser Unermesslichkeit der Sprache — die urspriinglich fremd
und allen heimatlichen Ortschaften entrissen ist, um Dinge zu platzieren —, stellt
sich die Frage nach dem Zusammenleben von urspriinglich heimatlosen Men-
schen. Sofern der Mensch, mit Heidegger formuliert, undichterisch wohnt, miiss-
te der Unheimlichkeit einer Heimatlosigkeit nachgegangen werden, die unser
,»Schoner Wohnen“ auf dem Land, in den Stddten, in den suburbs, in den urban
sprawls, in den Lagern, auf unseren Fluchtwegen ausmacht. Diese Heimatlosig-
keit wire nicht mehr die Heimatlosigkeit, die nach Heidegger unsere Heimat ist.
Sie wire also keine Verortung unserer Heimat in der Heimatlosigkeit.

10. Weder die dichterische Erfahrung noch die Erfahrung des Denkens lassen
die Sprache in ihrem Wesen erscheinen.'”® In dem sogenannten Spiegel-
Gespriach bemerkte Heidegger: ,,Nur noch ein Gott kann uns retten. Die einzige
Maoglichkeit einer Rettung sehe ich darin, im Denken und Dichten eine Bereit-
schaft vorzubereiten fiir die Erscheinung Gottes oder fiir die Abwesenheit des
Gottes im Untergang: dal wir nicht, grob gesagt, ,verrecken®, sondern wenn wir
untergehen, im Angesicht des abwesenden Gottes untergehen.“'?® Zu betonen ist,
dass Heidegger dem Dichten wie dem Denken nur die Bereitschaft zur Vorberei-
tung einer Rettung attestieren konnte. Eine Rettung des Daseins erwartete Hei-
degger vom Denken und von der Dichtung nicht.

11. Die Sprache, und damit das Sein, verstummt. Stille.

124 Vgl. Heidegger 1990, S. 185.
125 Heidegger 1988, S. 96.

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 11:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

