
 

Martin Heidegger 

 

 

DIE DISKUSSION UM HEIDEGGER 

 

Warum Heidegger? Welche Bedeutung können Heideggers philosophische 

Überlegungen heute noch haben, insbesondere für die Politische Philosophie, 

nach all den aufgedeckten Beziehungen, die er zum Nationalsozialismus unter-

hielt? Das Buch folgt hier explizit der Hypothese, dass Heideggers Denken  

– trotz, aber auch gerade wegen dieser unverzeihbaren Verwicklungen – Anlass 

bietet, grundlegende Fragen der Politischen Philosophie aufzugreifen und es für 

künftige Diskussionen zum Politischen fruchtbar zu machen. Weiters wird die 

vorliegende Untersuchung zeigen, dass vornehmlich Heideggers Überlegungen 

zur Destruktion des Politischen wichtige Impulse beinhalteten, die die Rezeption 

ab den 1990er Jahren in Frankreich aufnahm. Zu den Hauptakteuren dieser Re-

zeption gehörten Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida, die Heideggers Entpoli-

tisierung des Mitseins diskutierten, um Chancen und Möglichkeiten eines Zu-

sammenlebens mit Anderen, Fremden und Feinden auszuloten. 

Der von Sloterdijk aufgestellten These, dass „die Historiker mit dem Fall 

Heidegger im Wesentlich fertig sind“, konnte man sich getrost bis ins Jahr 2014 

anschließen: „Was immer auch die Archive noch freigeben mögen, der Gesamt-

befund des Dossiers Heidegger wird davon nicht mehr entscheidend verändert 

werden. Wer den Denker denunzieren will, kann sich auf die gründliche Arbeit 

der Vor-Denunzianten stützen, wer ihn entlasten oder freisprechen möchte, dem 

stehen die Plädoyers der Vor-Apologeten zur Verfügung.“1 

Als Sloterdijk seine Bemerkungen zum Fall Heidegger notierte, waren die 

Schwarzen Hefte,2 und somit der von Heidegger selbst dokumentierte Antisemi-

tismus, noch nicht publiziert. Ein Umstand, den bis dahin keiner erahnen konnte, 

vor allem nicht Historiker und Historikerinnen. Allerdings waren andere Fakten 

zu Heideggers Nähe und Sympathie zum Nationalsozialismus, wie seine Mit-

gliedschaft in der NSDAP und die Entfernung der Husserl-Widmung aus Sein 

 

1   Sloterdijk 2012, S. 39. 

2   Heidegger 2014a, Heidegger 2014b und Heidegger 2014c. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

und Zeit, dank zahlreicher recherchierter Fakten hinreichend bekannt. Ein Anti-

semitismus bei Heidegger – wie auch immer er bezeichnet wurde3 – war zu ver-

muten, auch wenn er sich in seinen bis dahin publizierte Schriften nicht zweifels-

frei belegen ließ. 

Nancy vermerkte hierzu: „Dass Heidegger den Antisemitismus teilte, der das 

Europa der Dreißigerjahre beherrschte, konnte seit fünfzig Jahren niemand be-

zweifeln, auch wenn man in seinen Texten keine entsprechende Erklärung fand. 

Aus den Schwarzen Heften erfahren wir in dieser Hinsicht nichts Neues. Die 

Aufregungen und Verurteilungen, die sie zur Folge hatten, zeugen vielmehr von 

einer Naivität, die schwer zu verstehen ist. Haben wir nicht längst die Ausschlie-

ßung, ja sogar die Verwerfung des jüdischen oder judeo-christlichen Ursprungs 

durch das Denken eines archi-originären Griechenlands analysiert? Lyotard, 

Derrida, Lacoue-Labarthe in erster Linie und noch viele andere (Levinas, Granel, 

Haas, Courtine, Zarader, Janicaud, Marion, Badiou, um nur einige Franzosen zu 

nennen) können vorgeladen werden, um auf verschiedene Weisen von der luzi-

den Umsicht, mit der Heidegger bedacht worden ist, Zeugnis abzulegen. Zuerst 

muss man lesen, das versteht sich von selbst, dann muss man sich an die Arbeit 

machen, anstatt wild zu gestikulieren. (Lesen: zum Beispiel in Derridas Psyche 

II den sehr klaren Nachweis eines vollkommenen Bewusstseins von Heideggers 

Antisemitismus. Im Blick auf die Rektoratsrede spricht er von dem, was eine ar-

chaisierende Reaktion gegenüber dem einfachen Handwerker gestattet und den 

Handel und das Kapital anprangert, Begriffe, von denen man gut weiß, mit wem 

sie damals in Verbindung gebracht wurden. Es könnte nicht klarer sein.)“4 

Warum kann es aber für die Politische Philosophie dennoch von Bedeutung 

sein, sich mit Heidegger zu beschäftigen? Oder wie Lacoue-Labarthe es formu-

 

3   Vgl. hierzu Trawny 2014 und Di Cesare 2014. 

4   Nancy 2015a (Hervorhebungen im Original). Ebenfalls nicht überrascht zeigte sich 

die Philosophin Di Cesare. In einem Interview äußerte sie sich: „Nach den antisemi-

tischen Stellen in den ersten Bänden war ich nicht überrascht. Das ist im Grunde 

sehr kohärent. Heidegger spricht von der Verbindung zwischen Judentum und Meta-

physik. Die Juden sind für ihn die wurzellosen Agenten der Modernität. Die Technik 

ist für Heidegger die letzte Fassung der Metaphysik. So wie eine Komplizenschaft 

zwischen Metaphysik und Judentum besteht, so besteht auch eine Komplizenschaft 

zwischen Judentum und Technik. Und so wie die Technik sich selbst verzehrt, wie 

er an einer Stelle sagt, so kann man eben auch von der Selbstvernichtung des Juden-

tums sprechen. Er sagt, damit sei der Höhepunkt der Selbstvernichtung in der Ge-

schichte erreicht. In der Geschichte des Seins gibt es für Heidegger keinen Platz für 

die Juden […]“ Di Cesare 2015 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 39 

 

lierte: „[I]st eine Politik möglich, die Heideggers Denken in Betracht zieht?“5 

Dass Heideggers Äußerungen und dessen Handeln im Zusammenhang mit dem 

Nationalsozialismus nicht nur die Integrität seiner Person und die seines Werks, 

sondern auch die Integrität der Institution „Philosophie“ – deren Lehre, ihr Wis-

sen, ihre Moralität, ihr ethisches Handeln, ihre Verantwortung – in Frage stellen, 

steht außer Diskussion. Insbesondere seine Rektoratsrede, die Ereignisse rund 

um diese Antrittsrede und vor allem sein Antisemitismus sind für eine Geschich-

te der Philosophie, die sich mit den Verwicklungen der Disziplin mit dem Totali-

tarismus während des Nationalsozialismus beschäftigt, von erheblicher Rele-

vanz.6 

In den 1980er und 1990er Jahren wurde einiges zur Person Heidegger zu-

sammengeführt. Dem folgten fachspezifische Auseinandersetzungen, feuilleto-

nistische Popularisierungen und heftige Polemiken. Verschiedene Dokumente 

wurden zusammengetragen. Persönliche Beziehungen, die Heidegger eingegan-

gen war, und weitreichende Entscheidungen, die Heidegger getroffen hatte, wur-

den freigelegt. Fragen der philosophischen Verantwortung wurden erörtert und 

Schuldfragen verhandelt: Kann das philosophische Werk unabhängig von Hei-

deggers Person bestehen? Wodurch zeichnet sich Heideggers Antisemitismus 

und Nationalsozialismus aus? Gibt es in seinen Schriften einen antisemitischen 

und nationalsozialistischen Impetus? Ist Heideggers Haltung zum Nationalsozia-

lismus mit der ideologischen Einstellung und der Täterschaft vieler anderer Wis-

senschaftler und Wissenschaftlerinnen seiner Zeit im nationalsozialistischen 

Deutschland gleichzusetzen? Lassen sich zwischen Heideggers Denken und der 

nationalsozialistischen Ideologie und Politik möglicherweise nur gewisse Ähn-

lichkeiten und Parallelen ausfindig machen? Könnte deshalb von einer konserva-

tiven, nationalistischen Haltung bei Heidegger die Rede sein? Ließe sich Hei-

deggers Verhalten somit als Naivität abtun, die womöglich sein Werk unberührt 

erscheinen lässt? Oder gehört Heideggers Verflechtung mit dem Nationalsozia-

lismus „nur“ in eine bestimmte Phase seines Denkens, aus der er sich dann spä-

 

5   Lacoue-Labarthe 2003, S. 142 (Hervorhebungen im Original). 

6   Gleichsam beispielhaft möchte ich hier auf zwei Ereignisse hinweisen: 1. Für das 

Sommersemester 1933 ordnete Heidegger als Rektor „Wehrsport-Übungen“ für Stu-

dierende an. Vgl. Ott 1992, S. 148 und Grosser 2011, S. 68. 2. Nach Antritt des Rek-

torats an der Freiburger Universität im Jahr 1933, veranstaltete Heidegger in der Nä-

he seiner Hütte in Todtnauberg sogenannte „Wissenschaftslager“ für Kollegen und 

Kolleginnen sowie Studierende, die dort die Organisation der Universität im Natio-

nalsozialismus diskutierten. Vgl. Sharr 2010, S. 66 und 117f sowie Safranski 1994, 

S. 306ff und Ott 1992, S. 214ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ter herausgearbeitet hat? Oder aber ist die nach dem Nationalsozialismus aus-

bleibende öffentliche Bitte um Entschuldigung Heideggers nicht vielmehr ein 

Hinweis auf eine tiefe Verstrickung seines Denkens mit dem Nationalsozialis-

mus? Ließe sich Heideggers Destruktion des Subjekts und seine Technikanalyse, 

die mit einer – in der Rezeption oftmals als dunkel, zweideutig und zwielichtig 

wahrgenommenen – Rede vom Seinsgeschick und von den letzten entschwunde-

nen Göttern einhergeht, nicht eher als Ausflucht aus der Verantwortung lesen? 

Ist Heidegger nicht vielmehr durch und durch ein Nationalsozialist gewesen? 

Sicherlich sind viele Fragen, Zweifel und Naivitäten rund um Heideggers 

Antisemitismus und dessen Bezug zum Nationalsozialismus mit der Veröffent-

lichung der Schwarzen Hefte obsolet geworden.7 

Rückblickend muss trotzdem irgendwann die Frage nach dem gestellt wer-

den, was von der konfrontativen Diskussion um den Fall Heidegger geblieben 

ist? Welche Lehren wurden gezogen? Insbesondere muss die Frage nach den 

Konsequenzen für die Politische Philosophie gestellt werden.8 Kann überhaupt 

ein Schlussstrich unter die Diskussion über Heidegger, sein Werk und dessen 

Engagement während des Nationalsozialismus gezogen werden? Sind die Folgen 

und die Konsequenzen, die innerhalb der Diskussion gezogen wurden, von in-

nerphilosophischer Natur, oder reichen sie weiter? Wurden die Ermittlungen 

zum Fall Heidegger auf seine Person und auf seine Schriften beschränkt gehal-

ten, oder hatten Heideggers Verstrickungen mit dem Nationalsozialismus auch 

Folgen für die Fragen, die er stellte, und für die Probleme, die er erörterte? Be-

deutet der Fall Heidegger, dass für die Phänomenologie oder für eine Philoso-

phie des Politischen bzw. für die Politische Philosophie, Anschlüsse an Heideg-

ger, an seine Betrachtungen zur modernen Technik, zum Mitsein, zur Existentia-

lität und zum In-der-Welt-sein, zum Haus des Seins und zur Heimatlosigkeit ob-

solet sind? 

Anders gefragt: Sind die Arbeiten der neueren Politischen Philosophie wei-

terhin von Heideggers Werk geprägt, trotz der kritischen Auseinandersetzung 

 

7   Zur Diskussion um Heideggers Haltung während des Nationalsozialismus vgl. u.a. 

Pöggeler 1974; Pöggeler 1983; Altwegg 1988; Gethmann-Siefert, Pöggeler 1988; 

Schwan 1989; Farias 1989; Vietta 1989; Lacoue-Labarthe 1990; Jamme, Harries 

1992; Derrida 1988b; Safranski 1994; Thomä 2003; Lyotard 2005; Taureck 2007. 

Eine Vielzahl neuerer Publikationen erschienen nach der Veröffentlichung der 

Schwarzen Hefte: vgl. dazu u.a. Hachmeister 2014 und Heinz, Kellerer 2016. 

8   Ein erstes Resümee zog Grosser und zeichnete Heideggers politisches Engagement 

im Umfeld des Nationalsozialismus und dessen politische Motive innerhalb seiner 

philosophischen Arbeit nach. Vgl. Grosser 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 41 

 

mit seiner Person? Oder stellte die Debatte um Heidegger eine Zäsur dar, die die 

Politische Philosophie dazu veranlasste, sich den aktuellen Veränderungen der 

politischen Umstände und Strukturen zuzuwenden? Zu diesen Veränderungen 

gehören die technische, ökonomische und politische Globalisierung, die terroris-

tischen Bedrohungsszenarien, die sozialen Ungleichheiten und ökologischen Ka-

tastrophen, aber ebenso der veränderte Einfluss trans- und supranationaler Ein-

richtungen und jener von NGOs. Insbesondere die wachsende Bedeutung von 

NGOs und trans- sowie supranationalen Einrichtungen, aber auch jene der inter-

nationalen Finanzmärkte9 stellen für die Politische Philosophie, wenn sie denn in 

ihren Analysen berücksichtigt werden, eine enorme Herausforderung dar. In den 

seltensten Fällen werden diese Einrichtungen politisch bestimmt, geschweige 

denn demokratisch gewählt. Sie verfügen über ein geringes politisch-

repräsentatives Kapital, obwohl ihr symbolisch-repräsentativer Wert stetig an-

wächst. 

In dem Text Das kantische Projekt und der gespaltene Westen legte Haber-

mas seinen Lesern und Leserinnen die Interpretation nahe, dass sich die Philoso-

phie – angesichts einer „von Terrorismus und Krieg, von disparitären weltwirt-

schaftlichen Entwicklungen geprägte[n] Situation“ – in der Rolle einer nachhin-

kenden Disziplin befindet. Er schrieb: „Heute bildet freilich die Philosophie bes-

tenfalls die begriffsklärende Nachhut einer unter Völkerrechtlern und Politikwis-

senschaftlern geführten Fachdiskussion. Während die Politikwissenschaft den 

Zustand internationaler Beziehungen beschreibt und die Jurisprudenz über Be-

griff, Geltung und Gehalt des bestehenden internationalen Rechts Aussagen 

macht, kann die Philosophie versuchen, im Lichte der bestehenden Konstellatio-

nen und der geltenden Normen einige grundbegriffliche Aspekte der Rechtsent-

wicklung insgesamt aufzuklären.“10 

Unter Bezugnahme auf Suarez, Grotius, Pufendorf und vor allem Kant ver-

wies Habermas auf eine Politische Philosophie, die zu Zeit der Aufklärung ei-

 

9   Vogl versuchte in seinem neuen Buch Der Souveränitätseffekt aufzuzeigen, dass 

„[…] sich im modernen Finanzwesen eine politische Entscheidungsmacht kon-

zentriert, die abseits von Volkssouveränitäten und unter Umgehung demokratischer 

Prozeduren agiert.“ Einen Absatz zuvor heißt es: „Die Neuzeit hat nicht nur Staats-

apparate, international operierende Konzerne, einflussreiche Finanzindustrien und 

dezentrale Märkte hervorgebracht. Es hat sich auch ein spezifischer Machttypus 

formiert, der eine autonome Stellung innerhalb der Regierungspraxis einnimmt.“ 

Vogl 2015, S. 7f. 

10  Habermas 2004, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

nem Schrittmacher11 glich. Damals befand sich die Philosophie für ihn noch 

nicht in einer abgeschlagenen Position der Belanglosigkeit. Ihr Ende war noch 

nicht in Sicht. Wie bei einem Rennen, so diagnostizierte Habermas, haben die 

Politik-, Rechts- und Sozialwissenschaften im Diskurs zur Konstitution des Poli-

tischen die Philosophie hinter sich gelassen. Wenn dem so sein sollte, und wir 

der Diagnose Habermas’ folgen, dass die Politische Philosophie bereits derart 

außer Atem und am Ende ist, dass ihr nur noch das Liegengebliebene zur Bear-

beitung bleibt, so muss bei Berücksichtigung des Falles Heidegger untersucht 

werden, in welchem Verhältnis dieser zum Ende der Politischen Philosophie 

stand. Lässt sich Heideggers Engagement zur Rektoratszeit als ein Versuch in-

terpretieren, die Diskurshoheit über das Politische wiedergewinnen zu wollen? 

War die Rektoratsrede für Heidegger der Versuch, die Politische Philosophie zu 

formieren, in neue wegweisende Bahnen zu lenken, um das Politische im Fort-

gang und im Bereich der Philosophie zu halten? Ist also Heideggers Rede, einen 

anderen Anfang in der Seinsfrage zu denken, stets auch das Experiment, einen 

anderen Anfang mit dem Politischen zu machen, um überhaupt erst ins Politi-

sche zu gelangen? Oder lassen sich Heideggers Anmerkungen zum Politischen 

bzw. zur Polis nur vor dem Ende der Politischen Philosophie verstehen, ein En-

de, vor dem die Philosophie in ihrer Gesamtheit als Institution und Disziplin zu 

stehen glaubte? Es stellt sich die Frage, ob Heideggers Engagement von dieser 

Verendung, vom Leichnam der Politischen Philosophie ausgehend, zu verstehen 

ist. Oder sind Heideggers Hinweise dahingehend zu verstehen, dass er von einem 

Politischen ausging, dem ursprünglich ein Ende innewohnt, um nie einen Anfang 

zu nehmen? 

Um jedoch noch einmal zu rekapitulieren, was es mit dem Politischen bei 

Heidegger auf sich hat, darf nicht außer Acht bleiben, dass dieser weder die Ab-

sicht hegte eine Politische Philosophie noch eine Philosophie des Politischen 

auszuarbeiten.12 Das Fehlen eines solchen Anliegens mindert natürlich nicht die 

Problematik seiner Äußerungen und die seines Verhaltens. In einem ersten 

Schritt muss jedoch noch einmal geklärt werden, was Heidegger unter einer Po-

lis des Seins verstand, um jenen Moment zu ermessen, der ihn dazu brachte, sich 

mit Begriffen und Aspekten auseinanderzusetzen, die gemeinhin als politische 

Themen verstanden werden. In einem zweiten Schritt kann dann verfolgt wer-

den, was seit den Diskussionen in den 1970er Jahren aus Heideggers Entwurf ei-

ner Depolitisierung der Polis geworden ist, den er vor allem in seiner Vorlesung 

 

11  Vgl. Habermas 2004, S. 114. 

12  Vgl. Münch, Sörensen 2013, S. 7f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 43 

 

Parmenides entwickelte. Welche Folgen hatte dieser Entwurf einer Depolitisie-

rung für die kritische Rezeption Heideggers durch die Philosophie? 

Um Heideggers Kritik an der politischen Wissenschaft zu verstehen, an die 

seine Entpolitisierung des Politischen anschließt, ist es angebracht, sich die To-

pologisierung seines Begriffs vom Mitsein anzusehen. Wenn man es dabei be-

lässt, sich Heideggers Publikationen im Zeitraum zwischen dem Buch Sein und 

Zeit und dem Sammelband Unterwegs zur Sprache zuzuwenden, dann lässt sich 

in seinen Arbeiten eine – wenn auch unvollständige – Kette von topologischen 

Begriffen finden: Räumlichkeit des Daseins/Welt (Sein und Zeit13), Euro-

pa/Abendland (Die Grundbegriffe der Metaphysik14), Volk/Stätte (Rektoratsre-

de15), Erde/Boden (Der Ursprung des Kunstwerkes16), Grund/Abgrund (Der Satz 

vom Grund17), Ort (Die Sprache18), Heimatlosigkeit (Bauen Wohnen Denken19), 

Raum (Das Wesen der Sprache20). Die eher willkürliche oder zufällig zusam-

mengefügte Reihung von Begriffen, die aus einigen wenigen Schriften Heideg-

gers herausgegriffen sind, verdeutlicht dennoch, dass sich seine Frage nach einer 

Gründung und Verräumlichung von Sein durch dessen gesamtes Werk zieht. Es 

wird sichtbar, dass die Frage nach der Möglichkeit von Sein für Heidegger eine 

topologische Frage war, da das Sein nur existieren, sich nur darstellen kann, 

wenn das Sein im Existieren, in seiner Entbergung, in seiner Darstellung, seinen 

Grund selbst mitbringt. Oder, wie Heidegger bemerkte: Das Sein findet seinen 

Ort, sobald es sich lichtet. Selbstredend bezeichnete er diesen Ort des Seins als 

die Lichtung des Seins.21 Heideggers Seinsfrage war von Anfang an nicht nur ei-

ne Frage nach der Möglichkeit von Sein, sondern immer auch die Frage nach ei-

ner ontologischen Topologie des Seins. Einmal ging es ihm, im Fragen nach der 

Möglichkeit einer Seinsgründung, um die Gesamtheit der Welt, ein anderes Mal 

schien ihm die Seinsgründung eine Angelegenheit regionaler Natur zu sein (Eu-

ropa, Abendland, Volk). Dann wieder suchte er die Bedeutung einer Gründung 

von Sein in der arché (Anfang, Ursprung, Grund/Abgrund, Erde, Boden) dessel-

 

13  Vgl. Heidegger 1984, S. 101ff. 

14  Vgl. Heidegger 2004, S. 60 und Heidegger 1993. 

15  Vgl Heidegger 1983a, S. 18. 

16  Vgl. Heidegger 1980, S. 27ff. 

17  Vgl. Heidegger 1978, S. 184f. 

18  Vgl. Heidegger 1990, S. 13. 

19  Vgl. Heidegger 1985a, S. 156. 

20  Vgl. Heidegger 1990, S. 209. 

21  Vgl. Heidegger 1981, S. 17ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

ben, um sodann im Rahmen topologischer Fragen eher auf Abstraktionen bzw. 

Reduktionen (Ort, Raum) Bezug zu nehmen. 

In dem Buch Sein und Zeit bemühte sich Heidegger um die Ausarbeitung der 

Faktizität des Daseins. Für das Dasein, das seinen Grund selbst mitbringt, bedeu-

tet diese Faktizität, dass es in eine Welt geworfen ist. Diese Geworfenheit des 

Daseins in seine Weltlichkeit besagt, dass das Dasein eine Umwelt hat und mit 

Anderen zusammen ist. Das Dasein ist stets ein Mitsein. D.h. das Faktum, dass 

Dasein überhaupt ist, bedeutet immer auch, dass das Dasein in einer Welt mit 

Anderen ist.  

In Sein und Zeit ging Heidegger noch von einem sogenannten „griechischen 

Anfang“ in der Philosophie aus. Bis in die 1930er und 1940er Jahre beschäftigte 

er sich in seiner Fundamentalontologie mit dem Privileg des Daseins, da zu sein, 

um sich in der Folge der Suche nach einem anderen Anfang von Sein zuzuwen-

den. Aus dem Faktum des Daseins wurde eine Frage nach dem Anfang von Sein. 

Das Motiv der Suche nach einem anderen Anfang in der Seinsfrage und in der 

Seinsgründung rückte ins Zentrum seiner Überlegungen. Vor diesem Hinter-

grund sind sowohl die Rektoratsrede als auch die Beiträge zur Philosophie (Vom 

Ereignis) zu lesen. In erstgenannter Quelle gestaltete er diese Suche nach einem 

Anfang über die Begriffe „Volk“ und „Abendland“. In den Beiträgen rückte 

Heidegger dann von diesen Regionalismen ab. Diese Wende im Denken be-

zeichnete er in der Folge als sogenannte Kehre, die sein fundamentalontologi-

sches Denken in einen seinsgeschichtlichen Ansatz verkehrte. Ihm ging es nicht 

mehr um den Sinn von Sein, dessen transzendentalen Horizont der Zeit oder um 

eine mit der Geworfenheit des Daseins entworfene Welt. Vielmehr bezog sich 

Heidegger in diesem neuen Entwurf auf ein sich selbst entbergendes wie auch 

verbergendes Sein. Trotzdem bleibt der Adressat des Seins das Dasein selbst, 

und damit der Mensch, der den Zuruf des Seins zu vernehmen hat.22 

 

 

 

22  Durch Heideggers Privilegierung des Ohres und des Hörens gegenüber dem Auge 

und dem Blick, die mit dem besonderen Status der Hand und der Frage als gründen-

des Elements einhergeht, lässt sich bei ihm nicht mehr ohne weiteres von einer Phä-

nomenologie sprechen. Auch wenn für Heidegger das Wort erst die Voraussetzung 

ist, das sich entbergende und verbergende Sein vernehmen zu können, so blieb es 

dennoch ein stilles und stummes, ein unvernehmbares und unhörbares, dennoch ru-

fendes und läutendes Wort. Vgl. Heidegger 1990, S. 29 und Derrida 2000a, S. 450f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 45 

 

DIE GEWORFENHEIT DES DASEINS 

 

In dem Buch Sein und Zeit bestimmte Heidegger die Geworfenheit als die Fakti-

zität des Seienden, also die Tatsache, dass das Seiende ist. Indem das Seiende in 

die Welt geworfen wird, kommt der Mensch zu seinem faktischen Dasein. Er 

schrieb: „[…] ‚Daß es ist‘ nennen wir die Geworfenheit dieses Seienden in sein 

Da, so zwar, daß es als In-der-Welt-sein das Da ist.“23 

Nach Heidegger bildet die Geworfenheit gemeinsam mit dem Verstehen und 

der Rede, die existenziale Grundstruktur des menschlich Seienden. Darüber hin-

aus ist mit der Geworfenheit des Daseins ein spezifischer Raum ausgebildet, und 

es heißt: Das „umsichtige In-der-Welt-sein ist räumliches“.24 Fundiert ist diese 

ontologische Topologie durch ein Primat der Zeitlichkeit, die das Dasein zwi-

schen Geburt und Tod mittels der drei Ekstasen der Zeit (Gewesenheit, Gegen-

wart, Zukunft) räumlich aufspannt. Für den Menschen sind andere Menschen 

und Dinge nicht in einem vorgegebenen Raum als Gegenstände oder Objekte 

vorhanden, vielmehr steht der Mensch durch seine Geworfenheit mit ihnen topo-

logisch und in sorgender Weise mit-seiend in Beziehung. Heidegger bezeichnete 

diese Räumlichkeit des Daseins als das In-der-Welt-sein. Die nächstliegende 

Welt des Menschen im alltäglichen Umgang bestimmte Heidegger als dessen 

Umwelt. Solange der Mensch existiert, hält er sich wohnend in seiner Welt auf, 

in der er seine Möglichkeiten letztlich in einem Vorlauf zum Tod entwirft. 

Im Jahre 1955 hielt Arendt in ihrem Denktagebuch fest, dass sie Heideggers 

Bemerkungen zur Geworfenheit ablehnte, wie sie schon Heideggers Betonung 

des Todes in der Daseinsanalytik verwarf. Sie lehnte den Begriff der Geworfen-

heit ab, da ihrem Verständnis nach nur Tiere in die Welt geworfen werden, d.h. 

in einem Wurf zur Welt kommen können. Während der Mensch in die Welt ge-

boren wird, so Arendt, werden nur die Tiere in die Welt geworfen. Sie schrieb: 

„Heidegger hat unrecht: ‚In die Welt‘ ist der Mensch nicht ‚geworfen‘; wenn wir 

geworfen sind, so – nicht anders als die Tiere – auf die Erde. In die Welt gerade 

wird der Mensch geleitet, nicht geworfen, da gerade stellt sich seine Kontinuität 

her und offenbart sich seine Zu-gehörigkeit. Wehe uns, wenn wir in die Welt 

geworfen werden!“ 25 

 

23  Heidegger 1984, S. 135 (Hervorhebungen im Original). 

24  Heidegger 1984, S. 110. 

25  Arendt 2002, S. 549f (Hervorhebungen im Original). Im Gegensatz zu Arendt, stell-

te Heidegger das Wort, die menschliche Sprache, als das Schibboleth zwischen 

Mensch und Tier heraus. Vgl. Heidegger 1990, S. 215. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

In Arendts Buch The Human Condition (Vita activa oder Vom tätigen Le-

ben), das sie im Jahr 1958 publizierte, heißt es – ohne jedoch einen expliziten 

Bezug auf Heideggers „Sein zum Tode“ und seine Ausführungen zur Geworfen-

heit zu nehmen –, dass die Arbeit das „Am-Leben-Bleiben des Individuums und 

das Weiterleben der Gattung“ zwar sichert, dass aber erst das Handeln ein politi-

sches Gemeinwesen gründet und aufrecht erhält und somit die Basis für eine 

„Kontinuität der Generationen, für Erinnerung und damit für Geschichte“26 

schafft. In diesem Sinne gab es für Arendt auch nur ein Handeln der Menschen, 

ein menschliches Handeln. Nach Arendt ist nur der Mensch derjenige, der han-

delt und handeln kann. Für sie ist die Handlung, und damit das Handeln des 

Menschen, nicht nur „die politische Tätigkeit par excellence“,27 sondern es ist 

auch jene Tätigkeit, die erst eine Kontinuität zwischen den Menschen unter-

einander herstellt und garantiert. Erst das Handeln ermöglicht eine räumliche 

und zeitliche Kontinuität zwischen den Menschen (innerhalb des Gemeinwesens 

und zwischen den Generationen) und stellt diese auch sicher. So gesehen ist das 

Handeln des Menschen im Sinne Arendts politisch: Das Handeln bildet einen 

Zwischenraum zwischen den Menschen, zeitlich wie räumlich. Als solcher 

Raum ist er ein Raum der Übergänge und Anschlüsse: Ein Handlungsraum, der 

Handlungsräume eröffnet. Die Handlungen des Menschen schaffen einen politi-

schen Raum und verstricken die Menschen innerhalb des Raumes miteinander zu 

einer Gemeinschaft. 

So entwarf Arendt eine Philosophie, die von den drei Tätigkeiten Arbeiten, 

Herstellen und Handeln ausging, wobei die letztere Tätigkeit für Freiheit und 

Gebürtlichkeit (Natalität), die Grundbestimmungen des Menschen, stand. Mit 

den Handlungen etabliert sich zwischen den Menschen ein Zwischenraum, d.h. 

ein Erscheinungsraum von Übergängen und Anschlüssen, der wiederum eine 

freie und zu entscheidende Gestaltung der Welt durch den Menschen zulässt.28 

An Aristoteles anknüpfend ging Arendt hierbei von einer Differenzierung zwi-

schen privatem und öffentlichem Raum aus.29 Erst durch das Handeln des Men-

schen im öffentlichen Raum wird Politik möglich. So ist das Politische, die poli-

tische Gemeinschaft, die politische Verfassung (z.B. als Staat) nicht gegeben, 

oder als eine vom Menschen unabhängige Institution vorhanden, vielmehr muss 

das Politische erst zwischen den Menschen behandelt und ausgehandelt werden. 

Politik ist somit Verhandlungssache. Mit diesem Konzept, das von einer Gebürt-

 

26  Arendt 1967, S. 18. 

27  Arendt 1967, S. 18. 

28  Vgl. Arendt 1967, S. 251. 

29  Vgl. Arendt 1967, S. 33ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 47 

 

lichkeit und einem freien, jedoch anschlussfähigen Handeln des Menschen sowie 

von einer Platzierung und Manifestation des – wenn auch flexiblen und modifi-

zierbaren – politischen Raumes ausgeht, stellte sich Arendt den Entwürfen Hei-

deggers unweigerlich entgegen. Für Arendt war Politik immer das, was im Gan-

ge ist, sobald mit einer zeitlichen wie räumlichen Kontinuität gehandelt wird, 

auch wenn das spezifische Erscheinen des Politischen stets neu erschaffen, revi-

diert, reformiert und somit permanent neu verhandelt wird. 

 

 

DIE REKTORATSREDE UND DER TROTZ DES FRAGENS 

 

Während Arendt am menschlichen Handeln und dessen Gebürtlichkeit festhielt, 

um einen Raum des Politischen zu ermöglichen, verschloss sich Heidegger die-

ser Option. Er beschritt den Weg von der Analyse des Daseins als einem Mitsein 

hin zu einer Entpolitisierung des Politischen. Dennoch bleibt danach zu fragen, 

ob nicht schon mit Heideggers Daseinsanalyse in dem Buch Sein und Zeit ein 

„politischer Impuls“ gelegt wurde, der in seiner Beziehung zum National-

sozialismus zum Tragen kam. In §74 behandelte Heidegger die Grundverfas-

sung der Geschichtlichkeit,30 und es ist dem nachzugehen, was er hier unter einer 

„Grundverfassung“ verstand. Was besagt ein verfasster Grund, eine Verfassung 

am Grund, oder eine Verfassung als Grund, eine vom Grund her verfasste Ver-

fassung bzw. ein Grund, der verfasst und Verfassung ist? Heidegger schrieb: 

„Das Dasein kann nur deshalb von Schicksalsschlägen getroffen werden, weil es 

im Grunde seines Seins in dem gekennzeichneten Sinne Schicksal ist. Schicksal-

haft in der sich überliefernden Entschlossenheit existierend, ist das Dasein als In-

der-Welt-sein für das ‚Entgegenkommen‘ der ‚glücklichen‘ Umstände und die 

Grausamkeit der Zufälle erschlossen. […] Wenn das Dasein vorlaufend den Tod 

in sich mächtig werden lässt, versteht es sich, frei für ihn, in der eigenen Über-

macht seiner endlichen Freiheit, um in dieser, die je nur ‚ist‘ im Gewählthaben 

der Wahl, die Ohnmacht der Überlassenheit an es selbst zu übernehmen und für 

die Zufälle der erschlossenen Situation hellsichtig zu werden. Wenn aber das 

schicksalhafte Dasein als In-der-Welt-sein wesenhaft im Mitsein mit Anderen 

existiert, ist sein Geschehen ein Mitgeschehen und bestimmt als Geschick. Damit 

bezeichnen wir das Geschehen der Gemeinschaft, des Volkes. Das Geschick 

setzt sich nicht aus einzelnen Schicksalen zusammen, sowenig als das Miteinan-

dersein als ein Zusammenvorkommen mehrerer Subjekte begriffen werden kann. 

Im Miteinandersein in derselben Welt und in der Entschlossenheit für bestimmte 

 

30  Heidegger 1984, S. 382ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Möglichkeiten sind die Schicksale im vorhinein schon geleitet. In der Mitteilung 

und im Kampf wird die Macht des Geschickes erst frei.“31 

Heidegger betonte: im Grunde seines Seins ist das Dasein Schicksal. Zur 

Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehört ein Dasein, das in zweierlei Hin-

sicht bestimmt ist: Einerseits ist das Dasein in seiner grundverfassten Geschicht-

lichkeit wesentlich ein Sein zum Tode, wodurch das Dasein schicksalhaft exis-

tierend ist, in all seinen glücklichen und grausamen Momenten. Noch in seinen 

glücklichsten Augenblicken befindet sich das Dasein im Vorlauf zum Tod. In je-

dem dieser Momente ist das Dasein sterblich. Es kann und wird vernichtet wer-

den. Andererseits bildet das Dasein zusammen mit Anderen eine Gemeinschaft. 

Es gehört zum Wesen des Daseins, dass es als ein Mitsein mit Anderen zusam-

men existiert. Als Dasein ist das Seiende niemals allein. Das Dasein ist stets ein 

Mitsein, wodurch das Dasein als Mitsein zwar als existenzielle Gemeinschaft be-

stimmt ist, jedoch bildet diese keine nationale, politische oder soziale Gemein-

schaft, auch keine ohne inhärente Konflikte. Das Mitsein ist keine Gemeinschaft, 

die Kraft eines Vertrags oder mentaler Prozesse zusammenfindet. Das Mitsein ist 

aber auch keine Gemeinschaft, die aus einem schöpferischen bzw. souveränen 

Akt entspringt oder aus einer natürlichen Entwicklung hervorgeht. Nur als diese 

kooperative Endlichkeit, nur als dieses Mitdasein, lässt sich nach Heidegger die 

je eigene und unentrinnbare Möglichkeit des Daseins in seiner Existenz verste-

hen: als eine ursprüngliche Gemeinschaft, die zugleich singulär, plural und hete-

rogen ist. In diesem Sinne ist das Dasein, wie es von Heidegger in dem Buch 

Sein und Zeit präsentiert wird, nicht nur in ein Gemeinschaftsgeschehen hinein-

geworfen, sondern das Dasein als ein Mitdasein ist wesentlich selbst ein Ge-

meinschaftsgeschehen: Ein singuläres und einzigartiges Zusammensein mit An-

deren. 

Diese Gemeinschaft des Mitdaseins ist jedoch nicht die bloße Geselligkeit 

des Miteinanderseins innerhalb einer Gesellschaft. Es ist also kein Zusammen-

sein von verschiedenen Individuen, die durch Kontrakte oder Handlungen in Be-

ziehung treten bzw. durch eine intendierte Perspektivität im transzendenten Ho-

rizont oder durch kommunikative Akte im Horizont der Lebenswelt miteinander 

verbunden sind. Vielmehr ist das Dasein in seinem ursprünglichen Wesen eine 

Gemeinschaft, die das gemeinsame Schicksal einer endlichen Welt miteinander 

teilt: ein Mitdasein zum Tode in derselben Welt. Heidegger benannte das ge-

meinschaftliche Schicksal als ein Geschick, um es vom Schicksal des Daseins 

mit Anderen in der Welt zu unterscheiden. Das gemeinsame und gemeinschaft-

liche Schicksal des Mitdaseins ist seine Endlichkeit, und ist damit das Mitsein 

 

31  Heidegger 1984, S. 384 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 49 

 

zum Tode in einer gemeinsamen Welt. Dem Schicksal bzw. dem Geschick der 

Endlichkeit gilt sodann auch die gemeinsame Sorge der Gemeinschaft. Es ist ei-

ne Gemeinschaft, die sich in ihrem Bestehen durch ein miteinander geteiltes Er-

be, über die Generationen hinweg, durch geteilte Arbeit und einen gemeinschaft-

lich geteilten Auftrag auszeichnet.32 Für dieses Gemeinschaftsgeschehen wählte 

Heidegger die Bezeichnung „Volk“,33 eine Bezeichnung, die nicht nur in den na-

tionalen und romantischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts in Gebrauch war, 

sondern auch zwischen den nationalsozialistischen und bürgerlichen wie marxis-

tischen Parteien umkämpft war und in Konkurrenz zum Begriff der „Gesell-

schaft“ stand.34 Während der Begriff der „Gesellschaft“ für etwas Differenzier-

bares, Modellierbares, Veränderbares und Auszuhandelndes stand, griff Heideg-

ger auf die Bezeichnung des „Volkes“ zurück, um das Mitsein als eine Einheit 

von Vielheit zu umreißen, die stets ursprünglich bzw. anfänglich ist. Im Sinne 

dieser Ursprünglichkeit ist das Mitsein nicht aus einem Etwas, einem anderen 

Zustand der Gesellschaft hervorgegangen, sondern ist nur aus der revolutionären 

Entschlossenheit eines gemeinsamen Anfangs, eines Neubeginns, zu verstehen. 

Mitsein ist ein gemeinschaftlicher Beginn, der von Anfang an ein Vorlauf zum 

Tod ist. 

Nancy hat später darauf hingewiesen, dass Heidegger sich zwar mit dem 

Mitdasein beschäftigte, dieser jedoch das Mitsein stets nur mit „Begriffen des 

‚Volkes‘ im Sinne einer unterstellten Einheit“35 verstand. Heidegger kam bezo-

 

32  Im Vortrag Bauen Wohnen Denken betonte Heidegger das miteinander Wohnen von 

„verschiedenen Lebensaltern unter einem Dach“. Heidegger 1985a, S. 155. 

33  Grosser wies darauf hin, dass Heidegger in einem Brief an Blochmann vom „Bau 

einer volklich gegründeten Welt“ sprach. Den Brief schrieb er im März 1933, also 

noch vor Heideggers Antritt als Rektor. Vgl. Grosser 2011, S. 99. 

34  Natürlich ist bei Heideggers Verwendung der Bezeichnungen „Volk“ und „Ge-

schick“ auf dessen Antisemitismus hinzuweisen. Vgl. Trawny 2014.  

35  Nancy äußerte sich zu dieser Problematik bei Heidegger in folgender Weise: „Das 

Sein teilt (sich), verteilt (sich) und kommuniziert (sich) jedem singulären Seienden 

und als jedes und entsprechend jedem singulären Seienden.“ Diese Deduktion der 

Mit-Teilung, wie sie Nancy vorschlägt, taucht bei Heidegger nicht auf: „Warum? 

Weil er sich nicht ausreichend mit der sonderbaren Beschaffenheit des ‚mit‘ befasst 

hat, obwohl er es im ‚Mit-Da-Sein‘ einzuführen wusste. Das ‚mit‘ (das apud quod 

oder nahe bei oder eben das ‚mit‘, das ‚inmitten‘ bedeutet) ist eine außergewöhn-

liche Kategorie: Weder drinnen noch draußen, weder intrinsisch noch extrinsisch, 

weder immanent noch transzendent. Die Seienden sind ‚mit‘, sie sind zunächst we-

der ‚für‘ noch ‚durch‘ einander. Sie sind in der Nähe zum und im Abstand vom 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

gen auf das „Mit“ des Daseins allerdings auch darauf zu sprechen, dass das Da-

sein „auch und mit da“36 ist. Kurz danach führte er weiter aus: „‚Die Anderen‘ 

besagt nicht soviel wie: der ganze Rest der Übrigen außer mir, aus dem sich das 

Ich heraushebt, die Anderen sind vielmehr die, von denen man selbst sich zu-

meist nicht unterscheidet, unter denen man auch ist. Dieses Auch-da-sein mit 

ihnen hat nicht den ontologischen Charakter eines ‚Mit‘-Vorhandenseins inner-

halb einer Welt. Das ‚Mit‘ ist ein Daseinsmäßiges, das ‚Auch‘ meint die Gleich-

heit des Seins als umsichtig-besorgendes In-der-Welt-sein. ‚Mit‘ und ‚Auch‘ 

sind existenzial und nicht kategorial zu verstehen. Auf dem Grunde dieses mit-

haften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die ich mit den Ande-

ren teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen. 

Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“37 

So verstanden ist das Dasein weder das Individuum im Sinne einer hobbes-

schen Vertragsgemeinschaft noch das Individuum einer Gesellschaft, in der die 

Individuen innerhalb eines gemeinsamen Horizonts oder innerhalb einer gemein-

sam geteilten Lebenswelt leben. Das Dasein als Mitsein ist aber auch nicht als 

Mitglied eines Kollektivs zu verstehen. Das Dasein ist „auch und mit da“, und 

zwar ist es auch da, wie es mit da ist bei den Anderen. 

Nicht erst in der Rektoratsrede wurden das Mitdasein, die Frage nach dem 

Schicksal und der Besinnung, wie auch die Entschlossenheit des Daseins auf ein 

Volk (bzw. auf „das Volk“, auf das deutsche Volk) bezogen. Schon in Sein und 

Zeit setzte Heidegger das Schicksal des Daseins in Bezug zu einem „Geschehen 

der Gemeinschaft, des Volkes“.38 In diesem Sinne verstand er das Schicksal des 

Daseins, das wesentlich ein In-der-Welt-sein mit Anderen ist, als ein Geschehen 

des Volkes. Die Rektoratsrede – die zu Beginn der nationalsozialistischen Herr-

schaft als programmatische Stellungnahme vor dem Kollegium und den Studie-

renden der Universität Freiburg gehalten wurde – nahm die Problematik der 

Grundverfassung der Geschichtlichkeit wieder auf, in die das Mitdasein für Hei-

degger gestellt ist. Er sprach dabei vom „deutschen Schicksal“, dem das deut-

sche Volk „in seiner äußersten Not standzuhalten“39 hat. Die Frage der Grund-

 

Sein, d.h. von nichts anderem als ihrer Mit-Teilung. Wir teilen (uns) uns unsere 

‚Mit-Teilung‘ mit.“ Wagner, Niederberger, Köveker 2002, S. 36f. Anknüpfend an 

Heideggers „Mitdasein“ sprach Nancy vom „singular plural sein“. Vgl. Nancy 

2012a. 

36  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

37  Heidegger 1984, S. 118 (Hervorhebungen im Original). 

38  Heidegger 1984, S. 384. 

39  Heidegger 1983a, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 51 

 

verfassung wurde in der Rektoratsrede also zu einer Frage des Standhaltens. 

Während Heideggers Daseinsanalyse in Sein und Zeit noch eng an eine Darle-

gung der Räumlichkeit des Daseins gebunden blieb, rückten nach seiner soge-

nannten Kehre die Motive des anderen Anfangs, die Wiederholung der Grün-

dung von Sein und die Frage nach einer Lichtung des Seins, in den Vordergrund. 

In Sein und Zeit hieß es: „Nur Seiendes, das wesenhaft in seinem Sein zukünftig 

ist, so dass es frei für seinen Tod an ihm zerschellend auf sein faktisches Da sich 

zurückwerfen lassen kann, das heißt nur Seiendes, das als zukünftiges gleich-

ursprünglich gewesend ist, kann, sich selbst die ererbte Möglichkeit überlie-

fernd, die eigene Geworfenheit übernehmen und augenblicklich sein für ‚seine 

Zeit‘. Nur eigentliche Zeitlichkeit, die zugleich endlich ist, macht so etwas wie 

Schicksal, das heißt eigentliche Geschichtlichkeit möglich.“40 

Zur Grundverfassung der Geschichtlichkeit gehören ein Dasein und sein 

Entwurf einer stets schon entschiedenen Zukünftigkeit. Diese wird als jene Zu-

kunft erfahren, zu der das Dasein sich ursprünglich entschlossen hat: Seine Ge-

wesenheit ermisst das Dasein aus der Zukünftigkeit seines Todes, auf den sich 

das Dasein hin entwirft. Die Verfassung des Grundes, die Grundverfassung, in 

der das Dasein in sich steht, ist die Zeitlichkeit seines Schicksals, seine Ge-

schichtlichkeit. Diese Verfassung, diese Architektur des Daseins, ist jedoch nicht 

allein Bewegung, also nicht allein die Zeitlichkeit seines Schicksals, sondern 

vielmehr die Notwendigkeit und die Entschlossenheit auf das zuzugehen, an dem 

das Dasein letztlich zerschellen wird: Das Dasein entwirft sich auf seinen Tod 

hin. 

Und dennoch: Die Grundverfassung, in der das Dasein in der Bewegung sei-

ner Geschichtlichkeit harrt, ist bei weitem nicht allein ein Sich-Einfügen in ein 

Schicksalsgefüge. Zwar bleibt das Dasein in seiner Entschlossenheit als ein Sein 

zum Tode bestimmt, jedoch ist das, was das Dasein in seiner Verfassung aus-

macht und worauf Heidegger in der Rektoratsrede hinauswill,41 ein Standhalten 

im Sturm des Schicksals, im Vorlauf zum Tode. Das Standhalten wurde von 

Heidegger in einer Rhetorik des Kampfes und des Krieges ausgedrückt. Um die 

existenzielle Not des Menschen hervorzuheben, beendete er seine Rektoratsrede 

mit einem Zitat aus Platons Politeia: „τὰ … μεγάλα πάντα ὲπισφαλῆ … ‚Alles 

Große steht im Sturm …‘ (Platon, Politeia 497 d, 9)“.42 In Anknüpfung an die 

drei gemeinschaftlich unterhaltenen (Berufs-)Stände, die Platon in dem Buch 

 

40  Heidegger 1984, S. 385 (Hervorhebungen im Original). 

41  Heidegger formulierte: „[…] wenn wir dieses Wesen von Grund aus wollen […]“. 

Heidegger 1983a, S. 9. 

42  Heidegger 1983a, S. 19 (Zitation im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Politeia erwähnte, legte Heidegger dem Lehrstand die Aufgabe nahe, sich nicht 

nur um das Notwendige und um die eigenen institutionellen Angelegenheiten zu 

kümmern. Vielmehr rief er die Angehörigen des Wissensdienstes dazu auf, ihren 

Beitrag zu leisten, dem gemeinsamen Schicksal des Daseins (und Heideg- 

ger sprach hier vom „deutschen Schicksal“) „in seiner äußersten Not 

stand[zu]halten“.43 Wohl überlegt wies Heidegger darauf hin, dass sich der Wis-

sensdienst in seinen Eigenschaften vom Wehrdienst unterscheidet. In dem Zu-

sammenhang erwähnte er die Haltung, die keiner militärischen entsprach, und 

bezog sich dabei auf einen Ausspruch aus der Tragödie Prometheus von Aischy-

los, den Heidegger in folgender Weise übersetzte: „Wissen aber ist weit unkräf-

tiger denn Notwendigkeit.“44 

Heidegger betrachtete das Dasein keinesfalls als ein Sein, das sich seinem 

Schicksal ergibt.45 Von den Angehörigen des Wissensdienstes, zu denen er sich 

selbst zählte, verlangte er, dass sie sich nicht dem Schicksal des Seins ergeben. 

Auch wenn das Dasein nicht dem Tod entkommen kann, so ging es Heidegger 

um keine Schicksalsergebenheit oder Todessehnsucht. Weder über sein Schick-

sal noch über den Tod verfügt das Dasein. Trotz des Schicksals kann sich das 

Dasein nicht nach seinem Tod sehnen. Der Tod ist nichts, wonach es sich sehnen 

lässt. Der Tod hat weder ein Datum bzw. einen Ort, noch ist der Tod ein Ereig-

nis, das anzuvisieren oder anzustreben ist. Der Vorlauf zum Tod gehört zwar 

zum existenziellen Sein in der Welt wie zu dessen Endlichkeit, jedoch ging es 

Heidegger um eine „Kraft“,46 die dem Schicksal des Daseins standzuhalten 

sucht. Trotz des Schicksals macht sich diese Kraft bemerkbar, auch wenn sie 

letztlich gegenüber dem Tod versagen muss. Für Heidegger war dieser Versuch 

des Standhaltens die ureigenste Möglichkeit des Daseins, ein (Sein-)Können und 

dessen Überleben. 

Es ist jener „Trotz“,47 von dem Heidegger sprach, der trotz des Scheiterns 

auftauchen kann, obwohl das Dasein zu seinem Schicksal entschlossen ist und 

 

43  Heidegger 1983a, S. 10 und S. 15. Heidegger sprach nicht von Nährstand, Wehr-

stand und Lehrstand, sondern übersetzte vielmehr die drei Stände Platons mit den 

Worten „Arbeitsdienst“, „Wehrdienst“ und „Wissensdienst“. Vgl. Heidegger 1983a, 

S. 16. 

44  Heidegger 1983a, S. 11. 

45  Später beschäftigte sich Heidegger mit den Fragen nach dem Schicksal bzw. dem 

Geschick des Daseins in dem Aufsatz Der Spruch des Anaximander mittels der Be-

grifflichkeit von „Fug“ und „Unfug“. Vgl. Heidegger 1980, S. 350ff. 

46  Heidegger 1983a, S. 11. 

47  Heidegger 1983a, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 53 

 

sich seinem Schicksal fügt. Trotz des Schicksals gab es einen Anfang und wird 

es einen weiteren, einen anderen Anfang geben. Es ist die schwache Kraft des 

Daseins, die einen Anfang nimmt. Heidegger sprach in seiner Rede über diesen 

Anfang, den schon die griechische Philosophie beschrieb und der seine Wieder-

holung in einem anderen Anfang finden soll. Obwohl das Dasein aus Schwäche 

nur versagen kann, muss es beginnen. Das Dasein ist in diesem Sinne nichts an-

deres als dieses Anfangen. Das Dasein war für Heidegger sterbend, aber ebenso 

beginnend: Es beginnt mit dem Sterben und stirbt von Beginn an. 

Im Verlauf der kaum ertragbaren Rede über das deutsche Schicksal und die 

Größe des deutschen Volkes, verwendete Heidegger die Worte „Mut“,  

„Ehre“, „Kampf“ und „Tapferkeit“, und verweist mit diesen auf die Aufgaben 

des Wissensdienstes. Es bleibt zu fragen, was nun die schwache Kraft des Wis-

sensdienstes in sich birgt. Heideggers Antwort lautet hierzu: „Wissenschaft ist 

das fragende Standhalten inmitten des sich ständig verbergenden Seienden im 

Ganzen. Dieses handelnde Ausharren weiß dabei um seine Unkraft vor dem 

Schicksal.“48 

Für Heidegger ist das „fragende Standhalten“ ein Fragen, das zur Höhe fährt 

und somit Stabilität und Festigkeit erlangt. Jedoch sind hier nicht Fragen ge-

meint, die zu einer Antwort führen oder als Mittel zum Zweck zu dienen haben: 

„Das Fragen ist dann nicht mehr nur die überwindbare Vorstufe zur Antwort als 

dem Wissen, sondern das Fragen wird selbst die höchste Gestalt des Wissens. 

Das Fragen entfaltet dann seine eigenste Kraft der Aufschließung des Wesent-

lichen aller Dinge. Das Fragen zwingt dann zur äußersten Vereinfachung des 

Blicks auf das Unumgängliche.“49 

Die Frage ist jenes Gefüge, das einen Raum bzw. einen Ort entfaltet, einen 

Halt hergibt, einen Stand einnehmen lässt, auch wenn alles aus seinen Fugen ge-

rät und haltlos zusammenstützt: D.h. die Frage ist gründend50 und abgründig, 

grundlos zugleich. Die Frage ist der Anfang, der Halt und der Grund, eine Frage, 

die auf keinen Anfang, keinen Halt und Grund bauen kann. Als Heidegger sich 

später den Dichtern zuwandte, wird es das dichterische Wort sein, das – ins Lee-

re gehalten – den Menschen grundgebend in die Höhe fallen lässt.51 In diesem 

 

48  Heidegger 1983a, S. 12. Derrida wies später auf die politischen, aber auch anthropo-

logischen Implikationen der Frage hin. Vgl. Derrida 1988b. 

49  Heidegger 1983a, S. 13. 

50  Ein paar Absätze weiter im Text heißt es zur „Wesentlichkeit und Einfachheit des 

Fragens“: „Ja – hieraus kann sich erst Sachlichkeit wahrhaft begründen, d.h. ihre Art 

und Grenze finden.“ Heidegger 1983a, S. 17. 

51  Vgl. Heidegger 1990, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Sinne war die Rektoratsrede für die späteren Überlegungen zur Polis und zur 

Wohnungsnot richtungsweisend. 

Mit Bezug auf die Zeitlichkeit des Vorlaufs zum Tod betonte Heidegger das 

Geschick, das Geschehen und das Schicksal, da dieser Vorlauf keine bestimm-

bare Spanne zwischen einem Noch-nicht-Jetzt und einem faktischen Eintritt des 

Todes ausmacht.52 Zum Geschick und Schicksal des Mitseins gehört zwar eine 

Entschlossenheit, auf den Tod zuzugehen, jedoch ist die Erwartung, wann, wo 

und wie der Tod auftritt, völlig unbestimmt. Die Seinsentschlossenheit des Da-

seins im Vorlauf zum Tod ist ziellos und auf kein Datum ausgerichtet. So be-

trachtet ist die Entschlossenheit zum Tod völlig bestimmungslos, wie auch die 

Zeitlichkeit des Wartens auf den Tod erwartungslos ist. 

Um dieser Stimmung nachzugehen, in der sich der Mensch im Vorlauf des 

Todes befindet, sprach Heidegger andernorts von einer tiefen Langeweile 

menschlichen Daseins. Die Zeit menschlichen Daseins ist Leergelassenes, Hin-

gehaltenes, Aufgeschobenes. Heidegger wies in der Vorlesung Die Grundbegrif-

fe der Metaphysik darauf hin, dass es nicht die Umstände sind, die den Menschen 

langweilen: „Das Langweilige sind weder die seienden Dinge als solche – ob 

einzeln oder im Zusammenhang – noch die seienden Menschen als feststellbare 

und vorfindliche Personen, weder die Objekte noch die Subjekte, sondern die 

Zeitlichkeit als solche. Aber diese Zeitlichkeit steht nicht neben den ‚Objekten‘ 

und ‚Subjekten‘, sondern macht den Grund der Möglichkeit der Subjektivität der 

Subjekte aus, und zwar so, daß das Wesen der Subjekte gerade darin besteht, das 

Dasein zu haben.“53 

Die Zeitlichkeit des Daseins geht ins Leere. Es steht nichts an, nichts fordert, 

nichts drängt, nichts verlangt. Heidegger formulierte: „Diese Leergelassenheit 

schwingt am Ende in unserem Dasein, deren Leere ist das Ausbleiben einer we-

senhaften Bedrängnis.“54 Letztlich ist es diese Zeitlichkeit der Leere, die nicht 

nur nichts erwarten lässt und zu nichts drängt, sondern auch ein gemeinsames 

Handeln mit Anderen, ein handelndes Mitsein, nicht zustande kommen lässt. So 

heißt es bei Heidegger schon ein paar Zeilen zuvor: „Das Ausbleiben der wesen-

haften Bedrängnis des Daseins ist die Leere im Ganzen, so dass keiner mit dem 

anderen und keine Gemeinschaft mit der anderen in der wurzelhaften Einheit ei-

nes wesentlichen Handelns steht.“55 

 

 

52  Vgl. Sloterdijk 2012, S. 45. 

53  Heidegger 2004, S. 237 (Hervorhebungen im Original). 

54  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original). 

55  Heidegger 2004, S. 244 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 55 

 

DAS WESEN DER POLIS IST NICHT POLITISCH 

 

Nach der Beschreibung des Daseins als ein Mitsein und den Versuchen, einen 

anderen Anfang in der Philosophie als ein Standhalten zu formulieren, setzte 

Heidegger seine ontologisch-destruktiven Analysen fort. Schon der Begriff des 

Mitseins ließ sich nicht in die gängigen Strukturen der Politischen Philosophie 

integrieren. Mit Beginn der 1940er Jahre radikalisierte er – quasi als Pendant zu 

den klassischen Theorien des Politischen –, seine Ansprüche, und sprach von ei-

ner Polis, die nicht politisch ist. Die Heidegger-Rezeption durch die französi-

schen Philosophen Levinas, Blanchot, Nancy und Derrida setzte sich Jahrzehnte 

später mit beiden Mitsein-Motiven auseinander: mit den NS-Verwicklungen des 

Begriffs und mit der Entpolitisierung des Politischen. 

Während des Wintersemesters 1942/43 hielt Heidegger an der Universität in 

Freiburg i. B. die Vorlesung Parmenides, in der er einen Ausschnitt aus dem 

Lehrgedicht des antiken Philosophen behandelte. Heidegger versuchte im Ver-

lauf der Vorlesung das Wesen und das Gegenwesen eines sich verbergenden wie 

entbergenden Seins im seinsgeschichtlichen Wandel herauszuarbeiten. 

Unter dem Wesen und Gegenwesen des Seins verstand Heidegger die apore-

tische Struktur des Erscheinens, mit dessen Darstellung er zugleich auf das 

Nicht-Erscheinen im Erscheinen, auf den Entzug und das A-Phänomenale hin-

wies, auf jenes Sich-Zeigen, das sich im Zeigen nicht zeigen lässt. Letztlich 

wollte Heidegger darauf hinweisen, dass der Ort der Entbergung radikal leer 

bleibt. Im griechischen Mythos wurde, so Heidegger, das Gegenwesen der  

Aletheia als Lethe benannt: Dementsprechend ist die Wahrheit das Unverborgene 

und die Unwahrheit das Vergessen und das Verborgene. In §6 der Vorlesung, in 

dem es um Die letzte Sage des Griechentums vom verborgenen Gegenwesen der 

ἀλήϑεια, der λήϑη, geht, kam er auf Platons Politeia im Besonderen und auf die 

griechische Auffassung des Politischen im Allgemeinen zu sprechen.56 

Wie schon die Betitelung des Paragrafen andeutet, ging es Heidegger darum, 

mit der Politeia auf einen Bruch, einen Wechsel, einen Übergang hinzuweisen: 

Denn in der Politeia geht es um die „letzte Sage des Griechentums vom verbor-

genen Gegenwesen“,57 eine Sage, die von Platon in der Politeia „ein letztes Mal“ 

erzählt wurde. Dieser Bruch, diese „letzte Sage“, die den Mythos vom verborge-

nen Gegenwesen erzählt, ist auch in einer anderen Hinsicht eine Zäsur: Einer-

seits berichtete Platon in der Politeia von den Gründen und den Gründungen der 

Polis, andererseits diente die Politeia selbst und mit ihr die platonische Philoso-

 

56  Vgl. Heidegger 1992b, S. 130ff. 

57  Heidegger 1992b, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

phie als eine Art Bruchkante und Neuanfang: ein Bruch mit der sogenannten 

vor-platonischen und vor-sokratischen Philosophie. Heidegger wies hierbei auf 

die Vereinnahmungen und Verwertungen der Politeia Platons durch die christli-

che und moderne Philosophie hin.58 

Gleich zu Beginn des Paragrafen grenzte Heidegger seine Auslegung der Po-

lis (πόλις) bei Platon von anderen Auslegungen ab, und hob dabei insbesondere 

die Interpretationen des neuzeitlichen Staatsdenkens hervor, die er für unzu-

reichend und verfehlt hielt. Welche Autoren bzw. welche Diskurse er dabei im 

Blick hatte, wurde von ihm nicht näher ausgeführt. Möglicherweise hat er an 

Schmitt gedacht, mit dem er im August 1933 einen kurzen Briefwechsel59 zu den 

Begriffen basileus und polemos bei Heraklit führte. Schon in diesem Briefwech-

sel wurden die widerstreitenden Interpretationen zum Souverän und zum Begriff 

der Entscheidung deutlich.60 

Heidegger wies darauf hin, dass die Interpretationsverfehlung der Staatswis-

senschaften mit der neuzeitlichen Entwicklung der Subjektivität menschlichen 

Bewusstseins in Beziehung zu setzen ist, d.h., er setzte die Interpretationsverfeh-

lung in Bezug zur Wahrheit als Gewissheit wie auch in Bezug zur Selbstgewiss-

heit, in der sich der Mensch bestätigt sieht. Heidegger hielt darüber hinaus fest: 

„Die πόλις ist weder die Stadt noch der Staat und vollends nicht die fatale  

Mischung dieser beiden in sich bereits ungemäßen Kennzeichnungen, also nicht 

der vielberufene ‚Stadtstaat‘; sondern die Ortschaft des Ortes der Geschichte des 

Griechentums; nicht Stadt und nicht Staat, wohl aber die Stätte seines We-

sens.“61 

Dem fügte Heidegger einige Absätze später hinzu: „Das im neuzeitlichen 

Staatsdenken gemeinte Wesen der Macht gründet auf der metaphysischen Vor-

aussetzung, daß sich das Wesen der Wahrheit zur Gewissheit und d.h. zur 

Selbstgewißheit des sich auf sich selbst stellenden Menschenwesens gewandelt 

hat, und daß dieses auf der Subjektivität des Bewusstseins beruht. Kein moder-

ner Begriff ‚des Politischen‘ reicht zu, um das Wesen der πόλις zu fassen.“62 

Nach Heidegger lässt sich die Polis nicht mit den Begriffen der in der philo-

sophischen Moderne auftretenden Staatswissenschaften bzw. mit den Methoden 

und Instrumenten der politischen Theorie verstehen. Das, was das Wort Polis 

benennt, und womit sich Platons Politeia beschäftigt, kann für Heidegger weder 

 

58  Vgl. Heidegger 1992b, S. 139. 

59  Vgl. Heidegger 1987, 132. Vgl. auch Mehring 2013, insbesondere S. 74f. 

60  Vgl. Rother 1993, S. 67.  

61  Heidegger 1992b, S. 133. 

62  Heidegger 1992b, S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 57 

 

mit den Begriffen der Stadt oder des Staates noch mit den Methoden und Theo-

rien der politischen Wissenschaften erklärt werden. Resümierend folgerte er aus 

seinen Überlegungen zu Platons Politeia, zum Gegenwesen der Polis und zu den 

Missverständnissen der modernen Staatstheorie: „Das Wesen der πόλις, und d.h. 

die πόλιτεία, ist nicht selbst ‚politisch‘ bestimmt oder auch nur so bestimm-

bar.“63 

Das Wesen der Polis ist für Heidegger unpolitisch. Das Politische – auch das 

Politische, das sich die Staatswissenschaft zum Gegenstand macht – „ist stets 

und erst die Wesensfolge der πόλις, und d.h. der πόλιτεία“.64 Warum ist aber nun 

die Polis bzw. die Politeia unpolitisch? Wenn nun das Politische, von dem sich 

die politische Theorie einen Begriff macht, selbst nur die Wesensfolge dessen 

ist, was nach Heidegger die Griechen Polis nannten, so ist auch das Politische im 

eigentlichen und wesentlichen Sinne unpolitisch. Das, was in den Staatswissen-

schaften als das Politische begriffen wird, ist in der Untersuchung bei Heidegger 

eigentlich – als Ereignis – unpolitisch. Oder anders gesagt: Die staatswissen-

schaftliche Interpretation dessen, was sie als politisch bezeichnet, beruht auf ei-

nem Missverständnis. So lässt sich nicht nur sagen, dass die Politeia unpolitisch 

ist, sondern auch, dass das, was die Politikwissenschaft als das Politische be-

stimmt – das menschliche Zusammenkommen bzw. das Mitdasein –, von ihr un-

verstanden bleibt. 

Für Heidegger war die Polis weder eine res publica, noch eine Stadt, ein 

Staat, eine Republik oder eine andere Art politischer Verfassung. Für Heidegger 

ging die Polis weder aus einer Feindschaft (Schmitt), noch aus einem Vertrag 

(Hobbes) hervor. Auch lässt sich das, was die Politeia ist, die menschliche Ver-

sammlung, so Heidegger, nicht als eine politische Einrichtung oder als ein politi-

sches Ereignis erklären, das aus der Praxis menschlicher Sprach- oder Hand-

lungsakte (Habermas, Arendt) hervorgeht. Die Polis verstand Heidegger in sei-

ner Auslegung platonischen Denkens,65 als jenen Ort, als jenen Pol, an dem 

menschlich Seiendes in Unverborgenheit zusammentritt: „Der Pol läßt als dieser 

Ort das Seiende in seinem Sein jeweils im Ganzen seiner Bewandtnis erschei-

nen. Der Pol macht nicht und schafft nicht das Seiende in seinem Sein, sondern 

als Pol ist er die Stätte der Unverborgenheit des Seienden im Ganzen. Die πόλις 

ist das Wesen des Ortes, wir sagen die Ort-schaft für den geschichtlichen Auf-

 

63  Heidegger 1992b, S. 142. 

64  Heidegger 1992b, S. 142. 

65  Vgl. Heidegger 1992b, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

enthalt des griechischen Menschentums. […] Die πόλις ist die in sich gesammel-

te Stätte der Unverborgenheit des Seienden.“66 

Die Polis ist der Moment des Zusammenkommens, und keine Stadt, die unter 

historischen, ökonomischen oder sozialen Umständen gegründet und in gewalt-

vollen bzw. kommunikativen Handlungsprozessen geformt wird. Die Polis selbst 

ist die Stätte, ist der Ort des versammelt Seienden: Ein Moment der Gründung 

des Miteinanderseins. In Sein und Zeit wurde dieser Moment von Heidegger als 

Mitdasein bestimmt, das sich an seinem Ort versammelt. Platon beschrieb die 

Polis, wie Heidegger nahelegte, in dieser Hinsicht weder als eine Stadt, wie sie 

existiert, noch entwarf er eine Stadt, utopisch, wie sie sein soll, um erbaut zu 

werden. Heidegger vermerkte in der Parmenides-Vorlesung: „Platons Politeia ist 

keine ‚Utopie‘, sondern genau das Gegenteil, nämlich der metaphysisch be-

stimmte τόπος des Wesens der πόλις. Platons Politeia ist eine Erinnerung ins 

Wesenhafte, aber nicht eine Planung ins Faktische.“67 

Heidegger zufolge kam Platon auf das Wesentliche zurück, auf den anfäng-

lichen Moment des Versammelns und der Sammlung als Stätte der Sammlung 

von Sein. Unter einer Polis verstand Heidegger die Stätte, an der sich Sein zur 

Bewahrung dem Menschen ereignet. Heidegger sprach andernorts von der 

„Lichtung“. In dem Brief Über den Humanismus heißt es: „Das bedeutet: nur so-

lange die Lichtung des Seins sich ereignet, übereignet sich Sein dem Menschen. 

Daß aber das Da, die Lichtung als Wahrheit des Seins selbst, sich ereignet, ist 

die Schickung des Seins selbst.“68 

Die Stätte der Polis ist weder ein utopischer Vorgriff auf eine kommende 

und geplante Stadt noch ein in sich selbst faktisch Politisiertes. In diesem Sinne 

ging es Heidegger um den Ort, den er terrestrisch verstand, der von einem terri-

torialen Ort unterschieden bleibt. So sind auch seine Versuche einer Seinslokali-

sierung, die mit den Begriffen „Erde“, „Boden“, „Felsen“, „Heimat“, „Feldweg“, 

„Schwelle“ usw. erarbeitet werden sollte, terrestrisch zu verstehen: D.h. das, was 

sich versammelt, versammelt sich an einem Ort, an einer Stelle, an einer Stätte. 

Für das menschliche Mitsein ist es die Polis, die den raumhaften und terrestri-

schen Pol des Zusammenkommens ausmacht. In diesem Sinne hat die Polis 

nichts mit dem zu tun, womit sich die Staats- und Politikwissenschaften beschäf-

tigen: In der politischen Theorie bleibt die Polis ein territorialer Ort unter der 

souveränen Gewalt eines Subjekts, ein Ort, der nach außen wie nach innen ver-

teidigt wird. 

 

66  Heidegger 1992b, S. 133. 

67  Heidegger 1992b, S. 141. 

68  Heidegger 1981, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 59 

 

Was ist nun das Gegenwesen, das Platon ein letztes Mal in dem Dialog Poli-

teia erwähnte? In welcher Beziehung steht das Gegenwesen zur Polis? Wenn 

nun die Polis die Stätte des Mitdaseins, das Zusammentreten ins Unverborgene 

des menschlich Seienden ist, was bedeutet dann das Gegenwesen? Ist es ein Ge-

genwesen, das das Zusammenkommen der Menschen zerstreut, sodass die Polis 

mit dem Auftauchen der Polis zugleich verschwindet, so, dass die Ortschaft 

schon in ursprünglicher Weise deplatziert ist, um ein Zusammenkommen der 

Menschen zu verhindern? Ist das Gegenwesen derart gegen das Wesen, so, dass 

das Wesen nicht west, so, dass das Wesen nicht wesen kann? 

Heidegger führte hierzu in der Parmenides-Vorlesung aus: „Die πόλις ist die 

in sich gesammelte Stätte der Unverborgenheit des Seienden. Wenn nun aber, 

wie das Wort sagt, zur ἀλήϑεια das streithafte Wesen gehört, und wenn das 

Streithafte auch im Gegensätzlichen der Verstellung und der Vergessung er-

scheint, dann muß in der πόλις als der Wesensstätte des Menschen alles äußerste 

Gegenwesen und darin alles Un-wesen zum Unverborgenen und zum Seienden, 

d.h. das Unseiende in der Mannigfaltigkeit seines Gegenwesens, walten.“69 

Während Heidegger in der Daseinsanalyse, die er in Sein und Zeit entwickel-

te, einen Vorlauf in den Tod als Existential des menschlich Seienden freilegte, 

beschrieb er im Rückgang zur griechischen Seinsauslegung (Parmenides, Sopho-

kles, Platon) ein Mitsein, das in seiner Gründung (Gründung als ein anfängliches 

Erscheinen, als Sammlung, als der Moment des Mitdaseins) seinen Widerstreit 

und Abgrund unteilbar mit sich und in sich trägt. In Sein und Zeit war es noch 

der Mensch, der in seiner existenziellen Entschlossenheit darüber entschied, ob 

etwas zur Erscheinung kommt oder nicht. Später war es das Sein selbst, das alles 

in seine Lichtung kommen ließ oder in Vergessenheit verbarg.70 Sodann gehört 

auch in der neuen Seinsauslegung das Unwesen zum Wesen des Mitseins, wie 

„die Furchtbarkeit, das Grauenhafte, das Unheil“,71 und nicht zu vergessen: Die 

Heimatlosigkeit, die ᾄπόλις, im Gegensatz zur Stadt, die ὑψίπολις. So gerät die 

Ortschaft des Mitseins zu einer Polis, die keine Stadt mehr ist, zu einer Polis  

ohne Verfassung, zu einer aporetischen, zerstrittenen, entrissenen, zerstreuten 

und verschwundenen Polis. Diese Zerrissenheit, diesen Streit von Entbergung 

und Verbergung des Seins, bezeichnete Heidegger mit Heraklit auch als den po-

lemos.72 

 

69  Heidegger 1992b, S. 133. In dem Zusammenhang wies Heidegger schon auf die 

λήϑη – auf das Vergessen – hin, das in der ἀλήϑεια steckt. 

70  Vgl. Denker 2011, S. 198. 

71  Heidegger 1992b, S. 134. 

72  Vgl. Heidegger 1998b, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Hierbei sind die Entbergung und die Verbergung, das Wesen und das Ge-

genwesen der Polis nicht als zwei Modifikationen oder Attribute des Seins auf-

zufassen. Vielmehr ist das Sein, sofern es Sein gibt, stets sich entbergend und 

sich verbergend: In der Versammlung des Seins, im Erscheinen und Sich-Zeigen 

verbirgt sich Sein, d.h. das sich-entbergende Sein ist im Sich-Sammeln ein 

Nicht-Zeigen und Verbergen von Sein. Heidegger sprach auch von der Faltung 

des Seins. In diesem Sinne ist Sein gründend, versammelnd und entsetzend zu-

gleich, als Abgrund, als Vergessen und als Leere. Heidegger schrieb: „Wir be-

denken das Gegenwesen zur ἀλήϑεια, zur Wahrheit im Sinne der Unverborgen-

heit. Das anfängliche Gegenwesen zur ἀ-λήϑεια ist die λήϑη, d.h. die als Verges-

sung sich entziehende zeichenlose Verbergung.“73 

Diese zeichenlose Verbergung gehört von Anfang an zur Entbergung von 

Sein. Diese Abwesenheit weist weder darauf hin, dass etwas verdeckt ist, noch 

zeigt sich das Verbergen als ein Zeichen des Verbergens. Diese Leere steht we-

der mit etwas Abwesenden in Beziehung, noch steht das Gegenwesen für etwas 

Abwesendes. Diese Vergessung wird weder in einem Zeichen angezeigt bzw. in 

einem Symbol verkörpert, noch zeigt sie sich als eine leere Stelle oder ein leer 

gelassener Platz. In dem Sinne ist das Vergessen ohne Rhetorik: D.h. das Ver-

gessen ist ohne ein Zeichen, ohne ein Symbol, ohne eine Allegorie, ohne eine 

Metapher. Die Verbergung ist radikal zeichenlos und besitzt damit nichts Deut-

bares, Differenzierbares, Formhaftes, Bildhaftes, Figürliches, Substanzielles, 

Übersetzbares oder Verstehbares. Diese zeichenlose Verbergung gehört ununter-

scheidbar zur Unverborgenheit des Seins, gleichwohl die Unverborgenheit weder 

eine Stellvertreterin noch ein Symbol, ein Bild, ein Zeichen, ein Hinweis oder 

eine Metapher der Verbergung, also der Lethe und Vergessung, ist. Obwohl es 

scheinbar nur die Entbergung – das Sich-Zeigende – gibt, ist sie nicht alles. 

Später bettete Heidegger diese zeichenlose Leere der Vergessung in eine 

Räumlichkeit ein, die er als Heimat oder als Wesensstätte des Menschen be-

zeichnete, und die ihn von der Unheimlichkeit der Heimat sprechen ließ. So ge-

lang es ihm, diesen Ort zur heimatlichen Ortschaft eines anderen Anfangs zu 

machen, samt Fels, den Wegmarken und Feldwegen, dem Schwarzwaldhaus, der 

Erde, dem Boden und dem Rhein. Heidegger kam noch im Verlauf seiner 

Parmenides-Vorlesung darauf zu sprechen, dass „die Griechen über dieses an-

fänglichere Wesen der ἀλήϑεια noch weniger gedacht und gesagt [haben] als 

über das Wesen λήϑη: denn ihnen ist die ἀλήϑεια der einfache Anfang alles We-

senden. Die Griechen kennen daher keine Not und keinen Anlaß, ihr Dichten 

und Denken und Sagen über diesen Anfang hinaus und in ihn zurückzurichten 

 

73  Heidegger 1992b, S. 140 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 61 

 

[…]. Wir Späteren und anderen jedoch müssen, um dieses Erst-Anfängliche der 

abendländischen Geschichte auch nur noch andenkend zu ahnen, eigens darauf 

aufmerken und den Weisungen folgen, die uns das Wort ‚Unverborgenheit‘ 

gibt.“74 Damit dieser Sprung von den im Anfang stehenden Griechen zu den 

Späteren ausgeführt und gewagt werden kann, ging Heidegger einer sogenannten 

„vierten Weisung“ nach, um das „bergsame Offene“, das Freie, das Bodenlose 

als die „Wesensstätte des Menschen“ aufzuzeigen.75 So gesehen ist das Rettende 

in der Not der andere Anfang, ein gemeinsames Sich-Halten der Menschen am 

Bodenlosen. 

Das Entscheidende für Heidegger ist die folgende Frage, die auch für seine 

späteren Schriften bestimmend ist: Wie können wir uns halten, aufhalten, ver-

sammeln, verhalten und unterhalten, obwohl es nur die Leere gibt, auf die wir 

nicht zurückgreifen, an der wir uns nicht festhalten können? „Warum ist über-

haupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?“76 Wie kann Seiendes sein, obwohl 

sich das Sein zugleich entzieht? Wie kann Seiendes als ein Entzug sein, das sich 

als eine Vergessung und Leere faltet? Obwohl uns nichts erscheint und nichts 

gegeben ist, blieb Heidegger nur das Fragen nach dem Halt und dem Halten, 

wenn wir Menschen uns selbst „freihändig“ halten: Wie können wir uns in der 

Leere als Leere halten? Wie kann es diesen Ort, d.h. unseren Ort geben, an dem 

wir uns versammeln, mit all den Dingen, die anfänglich und bodenlos, substanz-

los, aber dennoch Kondensate der Leere sind? Somit ist die Frage nach dem Halt 

und der Verfassung für Heidegger keine Frage der Erscheinung, keine Frage der 

Phänomenalität von Sein. Es ging ihm ums Halten in der Nacht der Bodenlosig-

keit, um den Artisten und Seiltänzer der Nacht, der in Nietzsches Zarathustra 

beschrieben wird.77 

Hier, mitten in der Parmenides-Vorlesung, bevor Heidegger zum Sprung von 

den Griechen zur Morgenröte der Späteren ansetzte, führte er zum Topos der 

zeichenlosen Verbergung aus: „Das Feld der λήϑη verwehrt jede Entbergung von 

Seiendem und also Geheurem. Die λήϑη läßt an ihrem Wesensort, der sie selbst 

ist, alles verschwinden. Doch liegt es nicht nur an der Vollständigkeit des Ent-

zugs, gleichsam am vermeintlich Quantitativen der Verbergung, was diesen Ort 

auszeichnet. Vielmehr gilt es zu sehen: Das ‚wegʻ des Entzogenen und Verbor-

genen ist nicht etwa ‚nichts‘, sondern das alles entziehende Verschwindenlassen 

ist das, was sich allein an diesem Ort begibt und in ihn sich dargibt. Der Ort 

 

74  Heidegger 1992b, S. 199. 

75  Vgl. Heidegger 1992b, S. 224. 

76  Heidegger 1998a, S. 24. 

77  Vgl. Nietzsche 1976, S. 13f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

bleibt leer – an ihm ist überhaupt nichts Geheures. Aber die Leere ist hier das 

Bleibende und Anwesende. Das Nichtige der Leere ist das Nichts des Ent-

zugs.“78 

 

 

DAS GRUNDLOSE WOHNEN 

 

In Heideggers Hinwendung zur Dichtung – eine Hinwendung, die sich vor allem 

durch seine Hölderlin-Lektüre im Wintersemester 1934/3579 auszeichnete –, ge-

wannen die Fragen nach dem Ort und dem Wohnen eine andere Bedeutung als 

zu jener Zeit der Rektoratsrede, in der er auf das entschlossene Standhalten des 

deutschen Volkes verwies.80 Heidegger wechselte nicht nur den Bereich, in dem 

er seine Untersuchungen anstellte, d.h., er wechselte nicht nur von einer Lektüre 

traditioneller philosophischer Texte in den Bereich der Kunst, sondern er schlug 

auch einen anderen Ton an, der nicht mehr der Rhetorik der Ansprachen und 

Reden eines Rektorats gehorchte.81 Auf Grund eines von Nietzsche formulierten 

Gedankengangs, der besagte, dass die historisch gewachsene und klassische Phi-

losophie einem Nihilismus der Seinsvergessenheit anheimfiel, suchte Heidegger 

eine nicht-metaphysische Seinserfahrung in der Kunst. Während in der Rekto-

ratsrede die platonischen Stände als Dienste bezeichnet wurden, die im Sturm 

der Not ihre Bewandtnis haben sollten, um einen rettenden Halt in einer „staats-

gründende[n] Tat“82 zu erringen, so rückte in der Parmenides-Vorlesung der 

Entzug (die Lethe, die Vergessung) in den Vordergrund. In der Zeit zwischen der 

Rektoratsrede und der Parmenides-Vorlesung hielt Heidegger im Jahr 1935 sei-

nen Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes, in dem er nach der Niederlegung 

des Rektorats das Kunstwerk als welt- und ortseröffnend beschrieb: „Das Tem-

 

78  Heidegger 1992b, S. 176. 

79  Heidegger 1992a. 

80  Elden untersuchte in seinem Aufsatz Rethinking the Polis. Implications of Heideg-

ger’s Questioning the Political ausführlich Heideggers Rückkehr zu einem griechi-

schen Denken der Polis und der Politeia, die gleichsam eine Auseinandersetzung 

mit seinen politischen Verstrickungen und der Politischen Philosophie während der 

Zeit des Nationalsozialismus war. Vgl. Elden 2000.  

81  Vgl. Denker 2011, S. 132. 

82  In dem Vortrag Der Ursprung des Kunstwerkes zählte Heidegger fünf Möglichkei-

ten auf, „wie Wahrheit west“. Neben der Nähe, dem Opfer und dem Fragen, sollte 

das Ins-Werk-Setzen und die „staatsgründende Tat“ zu jenen Möglichkeiten gehö-

ren, die Wahrheit wesen lassen. Heidegger 1980, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 63 

 

pelwerk eröffnet dastehend eine Welt und stellt diese zugleich zurück auf die 

Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund herauskommt.“83 

Aber auch das Verständnis vom Kunstwerk als ein welt- und ortseröffnendes 

Werk war nur ein Vorübergehendes, denn nach Heidegger ist dem Kunstwerk 

mit seiner Hervorbringung zugleich ein vernichtendes Moment eigen. In seiner 

künstlerischen Herstellung und Produktion ist das Kunstwerk (Bildnis, Skulptur, 

Bauwerk) durch den Kunsthandel, durch Sammlertätigkeiten und kunstfremde 

Verwendungen unweigerlich seiner hervorgebrachten Welt und somit auch dem 

heimatlichen Grund, seiner Ortschaft und der Erde entrissen: „Weltentzug und 

Weltzerfall sind nie mehr rückgängig zu machen. Die Werke sind nicht mehr 

die, die sie waren. Sie selbst sind es zwar, die uns da begegnen, aber sie selbst 

sind die Gewesenen. Als die Gewesenen stehen sie uns im Bereich der Überlie-

ferung und Aufbewahrung entgegen.“84 

Mit dieser Bemerkung trug Heidegger Hegels Rede vom Ende der Kunst 

Rechnung.85 Beiden, Hegel wie Heidegger, ging es in der Analyse der Kunst um 

den Ausfall ihrer Wesensfunktion, Wahrheit hervorzubringen, darzustellen und 

zu zeigen, auch wenn die Bestimmung, der Kontext und die Konsequenzen der 

Kunst in unterschiedlicher Weise von Hegel und Heidegger zur Darstellung ge-

bracht wurden. Heidegger radikalisierte den Verlust und bestimmte den Ausfall 

als ein ursprüngliches Seinsgeschehen, als ein Enteignis der Kunst, das nichts 

mit einem tatsächlichen Aufhören, einem faktischen Ende der Kunst und des 

Kunstbetriebes zu tun hat. Gerade die Zunahme der Betriebsamkeit gehört zum 

Ende der Kunst. Im Kunstgeschehen von Lichtung und Verbergung, von Welter-

öffnung und Weltzerfall, von performierter Topografie und exilierter Entrissen-

heit, von Werkproduktion („Ins-Werk-Setzen“86) und Untergang im Kunstbe-

trieb, erwies sich für Heidegger nunmehr die Dichtung als jene rettende und be-

wahrende Tat, die im Streit von verschließend-hervorbringender Erde und Of-

fenheit der Welt87 den Ort der Wahrheit unverborgen freigibt. Erst die Sprache 

der Dichtung eröffnet jene Unverborgenheit im Sagen und Nennen, in der sich 

das Kunstwerk ereignen kann, damit es vom Menschen88 wahrgenommen und 

 

83  Heidegger 1980, S. 28. 

84  Heidegger 1980, S. 26, vgl. auch S. 29f. 

85  Vgl. Pöggeler 2002, S. 18. Vgl. ebenso Seubold 2005, S. 22. 

86  Heidegger 1980, S. 63. 

87  Vgl. Heidegger 1980, S. 49 und S. 55. 

88  Vgl. Heidegger 1980, S. 59. Für Heidegger war es allein der Mensch, der (die) Spra-

che sprechen kann: eine Sprache, die hervorbringend, nennend, sagend und bewah-

rend ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

verwahrt wird. Um den bewahrenden Charakter der menschlichen Sprache zu 

betonen, fügte Heidegger hinzu: „Wo keine Sprache west, wie im Sein von 

Stein, Pflanze und Tier, da ist auch keine Offenheit des Seienden und demzufol-

ge auch keine solche des Nichtseienden und des Leeren.“89 

In der Parmenides-Vorlesung heißt es: Die Kunstwerke „sind nur im Medi-

um des Wortes, und d.h. des wesenhaften sagenden Wortes, im Bereich der Sa-

ge, des ‚Mythos‘.“90 Das Dichten wie das Denken fungierten sodann als jene 

Künste (téchne), die die Wahrheit ins Werk setzen, was sie jeweils auf die eigene 

Art und Weise bewerkstelligen sollten. So ist die Dichtung, nach Heidegger, das 

Moment, das die Wahrheit ins Werk setzt, wodurch sie sich selbst als Grund, als 

Platz, als ein Ort einrichtet. Das bedeutet, dass die Kunst die Wahrheit nicht nur 

zum unverborgenen Ereignis werden lässt, sondern dass die Dichtung auch jenes 

Moment ist, das das Ereignis der Wahrheit als Unverborgenheit in sich bewahrt. 

Dichtung ist also nicht nur das Schaffen eines Werkes, sondern auch die Bewah-

rung des Werkes gehört zu ihr. Dichtung ist also in diesem Sinne u.a. Hervor-

bringung, Lichtung, Zeigen, Platzschaffen, Verortung, Räumung, Einräumung, 

Raumgebung, aber auch Halt, Unterhalt, Grund, Versammlung, Bewahrung, 

 

89  Heidegger 1980, S. 59. Miller benannte in Anlehnung an Heidegger den Sprachakt 

der Kartierung (act of mapping) als Topotropographie. Der Begriff bezeichnet jene 

Performanz der Sprache, die geographischen Landschaften, Orte (griech. topoi), 

Plätze, Räume und Territorien figurierend hervorbringt. Mit dem Begriff Topotro-

pographie bezog sich Miller auf Sprachhandlungen und -verfahren, die Orte nicht 

nur benennen und platzieren, oder mit Funktionen versehen, indem die Orte unter-

einander in Beziehung gesetzt und strukturiert werden. Vielmehr ist die Topotropo-

graphie die Kartierung einer Landschaft, indem im Akt des Mappings rhetorische 

Figuren/Tropen (Metaphern, Allegorien, Metonymien, Synekdochen usw.) ausgebil-

det und die Landschaft mit Merkmalen ausgestattet werden. Für Miller war die To-

pographie eines Ortes nicht etwas Gegebenes, auf das ein konstativer Sprachakt Be-

zug nehmen könnte. Orte müssen für ihn erschrieben, verzeichnet, gezeichnet, mar-

kiert oder symbolisiert werden, und fügen sich im Mapping zu einer imaginierten 

Landschaft der Schreibenden wie Lesenden. In seinen Analysen zeigte Miller, wie 

die Materialität des Textes im Schreiben (schreiben = griech. graphein) rhetorischer 

Figurationen, Verortungen und Verräumlichungen eine Ethik der Topographie er-

öffnet. Dieser Akt rhetorischer Figurationen erstellt eine literarische Topographie 

und setzt die Namen der Dinge an deren Stellen, bringt sie in Relation miteinander 

und versieht sie mit ethischen, politischen und gesetzgebenden Fähigkeiten. Vgl. 

Miller 1995, S. 216ff. 

90  Heidegger 1992b, S. 173 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 65 

 

Wohnung, Haus, Heimat. Für Heidegger wurde die Bewahrung (Dauer, Annah-

me, Hören und Vernehmen) zu einem weiteren entscheidenden Moment. Sie 

sollte das zu Wege bringen, was Heidegger zuvor mit staatsgründenen Diensten 

und mittels Kunstwerke zu erreichen suchte: eine haltgebende Unterkunft.91 

Die Dichtung sollte sich nun als der rettende Halt in der Not erweisen, so 

dass die Sprache als ein Haus des Seins dem Menschen ein Wohnen ermöglichen 

kann. Heidegger formulierte in Anlehnung an Parmenides: „Im Wohnen jedoch 

erfüllt sich das ‚Wesen‘ der Göttin [die Göttin Αλήϑεια; Anm.d.V.].“92 Denn in 

dem rettenden und bewahrenden Wesen der Dichtung bleibt das Sein an seinem 

angestammten Ort, bleibt dort, wo es hingehört, an jenem Ort, wo es sich werk-

setzend ereignet hat: Als ob das Wort, das dichterische Wort, frei von Miss-

bräuchen, Verschiebungen, Entfremdungen, Verlogenheiten und Übertreibungen 

wäre. Als ob das dichterische Wort stets das sagt, was es sagt, indem es Wahres, 

Unverborgenes und Worthaltendes sagt.93 

In diesem Sinne, im Sinne eines ortsbewahrenden Wortes, ist die Sprache das 

Haus des Seins, denn die „Sprache selbst ist Dichtung im wesentlichen Sinne“.94 

Sie ist ein Sprachhaus, in dem die Dinge nicht nur eine Unterkunft haben, son-

dern sich an ihrem eigenen angestammten Platz befinden: D.h. die Sprache als 

das Wort der Dichtung, das sich als solch ein dichterisches Wort ereignet, darf 

nicht seinem Ort innerhalb der Dichtung entrissen sein. Es darf nicht der Ent-

wendung, der Versetzung und der Übertragung ausgesetzt sein, also jenen Ver-

 

91  Denker hob durch seine Heidegger-Lektüre die verschiedenen Stationen des Schei-

terns hervor, die Heidegger durchlief und die ihn zwangen, seine Denkwege fort-

während umzuarbeiten. Vgl. Denker 2011, S. 132 und 160. 

92  Heidegger 1992b, S. 242. 

93  In diesem Zusammenhang wäre es noch einmal lohnend, Heideggers Vorbehalten 

gegenüber einer Metaphern-Auslegung in der Dichtung nachzugehen. In der Vorle-

sung Der Satz vom Grund äußerte sich Heidegger: „Mit der Einsicht in das Be-

schränkte der Metaphysik wird auch die maßgebende Vorstellung von der ‚Meta-

pher‘ hinfällig. Sie gibt nämlich das Maß für unsere Vorstellung vom Wesen der 

Sprache. Darum dient die Metapher als vielgebrauchtes Hilfsmittel bei der Ausle-

gung der Werke des Dichtens und des künstlerischen Bildens. Das Metaphorische 

gibt es nur innerhalb der Metaphysik.“ Heidegger 1978, S. 89. In dem Buch Unter-

wegs zur Sprache heißt es: „Wir blieben in der Metaphysik hängen, wollten wir die-

ses Nennen Hölderlins in der Wendung ‚Worte, wie Blumen‘ für eine Metapher hal-

ten.“ Heidegger 1990, S. 207. 

94  Heidegger 1980, S. 60. Vgl. Derrida 1988a, S. 205ff, insbesondere S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

schiebungen, denen die Kunstwerke z.B. im Ausstellungsbetrieb und im Kunst-

handel unterliegen. 

Wie verstand Heidegger nun aber das Verhältnis von Dichtung und Wohnen? 

Wie ließe sich ein Wohnen in der Sprache und in der Dichtung verstehen? Wa-

rum muss es überhaupt die Dichtung sein? Warum soll die Dichtung für das 

Wohnen zuständig sein? Und was kann nun in der Erfahrung der Dichtung woh-

nen heißen? Wie kann die Sprache Dichtung sein, damit sie bewohnt werden 

kann? Von welchen Verhältnissen und Aufenthaltsorten ist nun bei Heidegger 

die Rede? In welchem Verhältnis steht das Wohnen zum Bauen? 

Diese Fragen nach dem Wohnen, die von aktuellen gesellschaftspolitischen 

Problemen wie denen der Wohnungsnot und der Heimatlosigkeit begleitet wur-

den, hatten gerade nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges, nach der Zerstörung 

der Städte, nach der Vernichtungspolitik und den Massenmorden, nach einer 

„Politik der Lager“, nach der „Politik“ der verbrannten Erde, nach den Wande-

rungen und Vertreibungen von Abermillionen von Flüchtlingen und Deportier-

ten, nach der Rückkehr der Soldaten und Kriegsgefangenen ihre Relevanz und 

Dringlichkeit. Jedoch wies Heidegger diese Probleme des Wohnens und der da-

mit in Zusammenhang stehenden Wohnungsnot, in seiner Erörterung von sich. 

Das von ihm bedachte Wohnen bezog sich nicht auf das Innehaben einer Woh-

nung, die zur Unterkunft dient. Er betonte: „So hart und bitter, so hemmend und 

bedrohlich der Mangel an Wohnungen bleibt, die eigentliche Not des Wohnens 

besteht nicht erst im Fehlen von Wohnungen.“95 Die Obdachlosigkeit, das Feh-

len einer Wohnung, ist für ihn nicht das eigentliche Problem, sondern ein eher 

sekundäres Phänomen. 

Heidegger unterschied in der Behandlung der Wohnungsfrage zwischen ei-

ner eigentlichen und einer uneigentlichen Wohnungsnot. Wie schon in der Be-

handlung der Frage nach dem Politischen, in der Frage nach der Politeia, schlug 

Heidegger auch in diesem Punkt einen Weg ein, der weder der tradierten philo-

sophischen Vorstellung gehorchte, noch der üblichen Behandlung der Frage 

folgte. (Sofern sich die Philosophie zum damaligen Zeitpunkt überhaupt der 

Thematik des Wohnens annahm!) In Bezug auf die Frage nach der Politeia sah 

Heidegger das Politische nicht in einer modernen Vorstellung vom öffentlichen 

Raum (samt sozialer Gerechtigkeit, Rechtsordnung, Gewaltenteilung, Bindung 

der Souveränität an ein politisches Subjekt und Unterscheidung zwischen öffent-

lichem und privatem Raum) verwirklicht. Bezogen auf die Wohnungsfrage galt 

Heideggers Interesse nicht dem individuell erfahrbaren Mangel oder dem Verlust 

 

95  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 67 

 

einer Wohnung bzw. Unterkunft.96 Die heideggersche Frage des Wohnens hat 

somit nichts mit einem Wohlbefinden, mit der Suche nach Glück, mit sozialer 

Gerechtigkeit, mit Fragen der Gastfreundschaft und des Asyls oder mit einem 

besseren Leben zu tun. Heideggers sich sorgendes Dasein sorgt sich nicht um ein 

gutes, glückliches oder besseres Leben. 

Für Heidegger steht außer Frage, dass es eine „Heimatlosigkeit des Men-

schen“97 gibt, die aus einer „eigentliche[n] Wohnungsnot“98 resultiert. Diese 

Wohnungsnot, von der Heidegger ausging, ist keine, die aus einem Mangel, ei-

nem Unglück, aus Gewaltakten oder aus einer verschuldeten oder unverschulde-

ten Katastrophe hervorgeht. In diesem Sinne ist sie weder verursacht, noch lässt 

sie sich managen oder organisieren. Sie entscheidet sich im Grundzug des Seins, 

im Seinsgeschehen selbst. Heidegger ging es um eine eigentliche Wohnungsnot, 

die noch zu denken bleibt, um das Wohnen erst zu erlernen. Er schrieb: „Die ei-

gentliche Not des Wohnens beruht darin, daß die Sterblichen das Wesen des 

Wohnens immer erst wieder suchen, daß sie das Wohnen erst lernen müssen.“99 

So ist hier das Lernen weder ein Lernen, das diszipliniert, noch ein Lernen, 

das Techniken anwendet oder Missstände behebt. Ebenso versteht Heidegger un-

ter dem Lernen keine quantitative oder qualitative Ansammlung von Wissen. Für 

Heidegger wurde das Lernen zu einer Sache des Hörens, der Hörigkeit, des Ver-

stehens, der Aufmerksamkeit, des Vernehmens: Ein Hören auf die Sprache des 

Seins. Heidegger formulierte den Gedanken, dass der Mensch weder wohnt 

noch, dass er diese eigentliche Wohnungsnot bisher bedacht hatte. Er schrieb im 

Darmstädter Vortrag Bauen Wohnen Denken: „Wie, wenn die Heimatlosigkeit 

des Menschen darin bestünde, daß der Mensch die eigentliche Wohnungsnot 

noch gar nicht als die Not bedenkt?“100 

 

96  Vgl. Gasché 2009, S. 177. 

97  Heidegger 1985a, S. 156. 

98  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

99  Heidegger 1985a, S. 156 (Hervorhebungen im Original). 

100  Heidegger 1985a (Hervorhebungen im Original). Seinen Vortrag Bauen Wohnen 

Denken hielt Heidegger am 5. August 1951 im Rahmen der 2. Darmstädter Gesprä-

che, die unter dem Motto Mensch und Raum standen. Die Absicht der Darmstädter 

Gespräche war es, Künstler und Künstlerinnen, Architekten und Architektinnen, 

Philosophen und Philosophinnen, Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen sowie 

Politiker und Politikerinnen öffentlich, vor einem internationalen Publikum zusam-

menzubringen, um über den gegenwärtigen Zustand der bürgerlichen Gesellschaft 

im Nachkriegseuropa zu reflektieren. Das erste dieser Gespräche fand fünf Jahre 

nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs statt. Zu dem Thema Das Menschenbild un-

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Der Mensch hat seine eigentliche Not des Wohnens, seine ursprüngliche 

Heimatlosigkeit noch nicht bemerkt: Der Mensch hat das Wesen dieser Not noch 

nicht verstanden. Denn auch in einem Haus lebend, in einer Wohnung, in einem 

Apartment, in einer Hütte, in einer Laube, in einem Zelt, wie und wo auch im-

mer wohnt der Mensch nicht. Die eigentliche Wohnungsnot hat nichts damit zu 

tun, Obdach unter einem Dach zu finden. Sie hat nichts damit zu tun, die Sess-

haftigkeit als die Lösung eines Problems zu betrachten, in dem der Mensch eine 

ortsgebundene Unterkunft findet. Die ursprüngliche Heimatlosigkeit wird auch 

von den Menschen in ihrer Sesshaftigkeit nicht verstanden. Jedoch ist gerade 

diese Einsicht in die eigene ursprüngliche Heimatlosigkeit des Menschen not-

wendig, um das kommende und eigentliche Wohnen, somit aber auch das Zu-

sammenleben mit Anderen zu verstehen. Den Zuspruch zum Wohnen erhält der 

Mensch in seiner Heimatlosigkeit; gewissermaßen als ein unerhörtes Verspre-

chen – unbemerkt in der Stille angesprochen –, das den Menschen ins Wohnen 

 

serer Zeit wurden im Jahr 1950 Adorno, Hartlaub, Hildebrandt, Mitscherlich und 

Sedlmayr eingeladen. In Folge wurden die Zusammenkünfte in unregelmäßigen Ab-

ständen zu verschiedenen Themen angesetzt: 1951 – Mensch und Raum, 1952 – 

Mensch und Technik, 1953 – Individuum und Organisation, 1955 – Theater, 1958 – 

Ist der Mensch messbar, 1960 – Der Mensch und seine Meinung, 1963 – Angst und 

Hoffnung in dieser Zeit, 1967 – Der Mensch und seine Zukunft, 1968 – Mensch und 

Menschenbilder, 1975 – Realismus und Realität, 1995 – Die prozessuale Stadt, 2001 

– Die Gesellschaft im 21. Jahrhundert. Seit dem Jahr 2005 findet diese Veranstal-

tungsreihe unter dem Titel Neue Darmstädter Gespräche ihre Fortsetzung.  

 Wie aus dem Ablauf der Veranstaltungsthemen zu entnehmen ist, stand der Mensch 

mit seinen gesellschaftlichen Aktivitäten und Ängsten im Mittelpunkt. In Absetzung 

zu den akademischen Fachdiskussionen und den parteipolitischen Auseinanderset-

zungen sollten die Gespräche, so der damalige Koordinator und spätere Bürgermeis-

ter der Stadt Darmstadt Sabais, einen „Ort unreglementierter Aufklärung“ bilden. 

(Benz 2004, S. 13) Die Darmstädter Gespräche riefen ein breites öffentliches Inte-

resse hervor und entfalteten große Wirkung. Anlässlich des 2. Darmstädter Ge-

sprächs, das unter dem Titel Mensch und Raum stand, wurden elf Projekte renom-

mierter Architekturbüros zum Wiederaufbau der Stadt vorgestellt, von denen fünf 

als sogenannte „Meisterwerke“ zwischen 1954 und 1960 realisiert werden konnten: 

Die Frauenklinik der städtischen Krankenanstalt, das Ludwig-Georgs-Gymnasium, 

die Georg-Büchner-Schule, der Kindergarten „Kinderwelt“ im Hohlen Weg und das 

Ledigenwohnheim in der Pützerstrasse. Vgl. Conrads, Neitzke 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 69 

 

ruft: denn zum „Grundzug des Seins“101 gehört das heimatliche Wohnen, das ein 

Bauen ist. 

Zwei Monate nach dem Darmstädter Vortrag hielt Heidegger den Vortrag  

... dichterisch wohnet der Mensch ... In dem Vortrag heißt es, dass es der Dichter 

ist, der das Maß für die „Architektonik“102 des Wohnens nimmt, um das Bauge-

füge zu ermessen, indem die Sprache durch den Dichter maßnehmend spricht. 

Im Vortrag heißt es weiter: „[…] das Dichten ist als das eigentliche Ermessen 

der Dimension des Wohnens das anfängliche Bauen. Das Dichten läßt das Woh-

nen des Menschen allererst in sein Wesen ein. Das Dichten ist das ursprüngliche 

Wohnenlassen.“103 

Das Dichten ist ein Bauen, sofern es die Dimension zwischen Himmel und 

Erde, zwischen dem Göttlichen und dem Sterblichen dichterisch-sprechend er-

misst. Hierbei versicherte Heidegger, dass die Dichtung keine ästhetische Spiele-

rei oder eine Variante literarischer Formen sei, sondern ein erhörtes Nach-Sagen 

dessen ist, was von der Sprache in Stille vernommen wird. In diesem Sinne ist 

das dichterische Ermessen auch kein technisches Verfahren oder räumlich-

numerisches Abmessen, sondern es ist das Sagen der Beziehung zwischen Him-

mel und Erde, zwischen dem Göttlichen und dem Sterblichen. Es ist – als die sa-

gende Ermessung des Gevierts von Himmel und Erde, dem Göttlichen und dem 

Sterblichen – die Freigabe gegründeter Verhältnisse und Beziehungen, damit 

Seiendes als solches erst erscheinen kann. 

Schon ein Jahr zuvor, im Oktober 1950, erwähnte Heidegger das ermessene 

Moment, das die Architektonik des Wohnens als eine Grundlegung, im Fehlen 

eines Grundes, begründet. In dem Vortrag Die Sprache ist die Rede von einem 

Fall in die Höhe, der die Dimensionen zwischen Himmel und Erde, zwischen 

dem Göttlichen und dem Sterblichen ermessend in ein Verhältnis setzt: „Die 

Sprache spricht. Wenn wir uns in den Abgrund [...] fallen lassen, stürzen wir 

nicht ins Leere. Wir fallen in die Höhe. Deren Hoheit öffnet eine Tiefe. Beide 

durchmessen eine Ortschaft, in der wir heimisch werden möchten, um den Auf-

enthalt für das Wesen des Menschen zu finden.“104 

Was besagt hier das Fallen? Wie fallen wir in die Höhe? Wie gewinnen wir 

fallend in der Höhe einen Aufenthalt? Was hält, in die Höhe gehoben, den Auf-

enthalt schwebend? 

 

101  Heidegger 1985a, S. 155 (Hervorhebungen im Original). 

102  Heidegger 1985a, S. 196. 

103  Heidegger 1985a, S. 196. 

104  Heidegger 1990, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

Heidegger sprach wiederholt von einem Halt und einem Aufenthalt, von ei-

nem Verhalten und vom Verhältnis. Alle diese Ausdrücke gehören zu einem Be-

griff der Ortschaft, in der der Mensch wohnt. Dieser haltstiftende Ort muss, so 

Heidegger, durch das Wort des Dichters gegeben sein. Dieser dichterische Halt 

ist weder Ding noch Sache, vielmehr ist er das Maß – Messendes, Ermessendes – 

oder eben auch eine „Bindung“.105 Dieser Halt ist eine Relation, die erst erlaubt, 

von Dingen und den Relationen zwischen den Dingen zu reden. Ohne ein Wort 

gibt es kein Ding und keine Beziehungen zu Dingen. Das Wort ist der Bezug, 

damit es erst Beziehungen geben kann. Das Wort ist der Bezug vor dem Bezug: 

Das Wort ist der Vorbezug. Die Sprache des Gedichts ist hierin ein „rein Ge-

sprochenes“, absichtslos, zwecklos und nutzlos, und somit ein „Sprechen der 

Sprache“.106 

Diese dichterische Sprache des reinen Wortes ist erst jene Sprache, die Ver-

hältnisse hergibt, um eine Sprache zu finden: diese gestattet erst, von Beziehun-

gen zu Dingen zu sprechen. Erst da, wo es das Wort gibt, gibt es Dinge und die 

Verhältnisse zu Dingen. In diesem Sinne ist die dichterische Sprache Vor-

Sprache: Sie ist der Weg zur Sprache, d.h. eine Sprache, die Sprache erst zur 

Sprache bringt.107 Dieses Wort, dieser Halt des dichterischen Wortes, ist weder 

Ding, noch Seiendes, sondern nur Halt, und damit ist es nicht: Das Wort ist kein 

Seiendes und hat kein Sein. Heidegger formulierte in dem Vortrag Das Wesen 

der Sprache: „Wenn das Denken versucht, dem dichterischen Wort nachzusin-

nen, zeigt sich: das Wort, das Sagen, hat kein Sein.“108 

Das Wort hat kein Sein. Es ist nicht. Und als dieses Nichts ist es ein Halt, der 

ins Leere gehalten ist, im Abgrund gehaltenes Nichts, im Abgrund gehaltenes 

Wort. In diesem Sinne ist das Wort ursprünglich gründend und gebend. Es grün-

det Verhältnisse, durch die es Seiendes geben kann. Es ist aber auch eine 

Schwelle, wie es bei Heidegger mit Bezug auf Trakl heißt. Eine Schwelle, die als 

Grundstein gründend ist. Zugleich ist die Schwelle der Eintritt und Einlass. Ge-

steinigtes Nichts: „Die Schwelle ist der Grundbalken, der das Tor im ganzen 

trägt […]. Die Schwelle trägt das Zwischen […]. Der Austrag des Zwischen 

braucht das Ausdauernde und in solchem Sinne Harte. Die Schwelle ist als der 

Austrag des Zwischen hart, weil Schmerz sie versteinerte.“109 

 

105  Heidegger 1990, S. 16. 

106  Heidegger 1990, S. 16. 

107  Vgl. Heidegger 1990, S. 261. 

108  Heidegger 1990, S. 192f. 

109  Heidegger 1990, S. 26f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 71 

 

Heidegger dachte das Nichts als ein Nichten im Sein.110 Oder wie er in der 

Parmenides-Vorlesung schrieb: als eine Vergessung und als einen Entzug. Nur 

weil die Sprache diesen Verzicht im dichterischen Wort spricht, die Nichtung 

des Seins als das Sein, ist die Sprache das Haus des Seins und das Dichten das 

Bauen. Um nun vom Wohnen und von der Sprache zu sprechen, muss von die-

sem Nichts – vom Nichtenden im Sein – ausgegangen werden. In diesem Sinne 

ist Sprache, und damit auch das Wohnen in der Sprache, haltlos, grundlos, be-

zuglos. Nur dann ist das Verhältnis aller Beziehungen zu ermessen, ohne selbst 

Beziehungen zu intendieren oder herzustellen. Das „Verhältnis aller Verhältnis-

se“,111 die Grundlegung aller kommenden Verhältnisse, ist unverhältnismäßig, 

ein Enthalten, haltlos, bezuglos: in diesem Sinne heimatlos, eine Not des Woh-

nens. 

Das dichterische Wort ist ein Ereignis und Geschehen, das an sich hält. Es ist 

ein An-sich-Halten, das sich ins Leere hineinhält. Es spricht weder zu jeman-

dem, noch repräsentiert es etwas, noch ist es ein Ding oder ein Seiendes. Als ein 

Halt ist das dichterische Wort ein Ent-Sprechen. Es entspricht nichts. Als Spra-

che, die nicht kommuniziert und kein In-Bezug-Stehendes repräsentiert, ist diese 

nicht adressiert. Sie ist Nichtung. Als Ereignis ist sie ein Enteignis: Sprache ver-

standen als Ent-Sprechung, die nicht spricht, nichts sagt, nichts ausspricht. Sie ist 

eine Sprache, die zugleich Ent-Sprache ist: Schweigen und Stille. Heidegger 

spricht vom „Geläut der Stille“.112 Im dichterischen Wort ist die Sprache zu-

gleich der Aus-Trag, Zu-Spruch und An-Spruch der Stille. Die Präfixe Aus-,  

An-, Zu-, Hinein- usw. sind Bewegungen dieser Sprache, die Ver-Hältnisse aus-

drücken, die noch nicht präsent sind, die in einer Bewegung des Gebürtlichen 

ungebürtlich und im Kommen sind. Die Sprache – das Haus des Seins – ist nicht 

als ein Sein vom Nichts zu separieren. Vielmehr ist die Sprache als Relation und 

Schwelle, als Unter-Schied und Ent-Sprache niemals sich selbst ein Halt: „Das 

Sein nichtet – als das Sein“.113 Die Schwelle kann sich nicht stützen. Nach Hei-

degger fällt das dichterische Wort in die Höhe und kondensiert114 sich gründend 

in Leere. Mit der Höhe ist noch lange nichts gewonnen. Vor allem geht es um 

 

110  Vgl. Heidegger 1981, S. 51. 

111  Heidegger 1990, S. 215. 

112  Heidegger 1990, S. 30. 

113  Heidegger 1981, S. 50. 

114  Für den Hinweis auf eine Kondensation der Raumbewegung möchte ich mich bei 

Werner Hamacher (†2017) bedanken. Andere wichtige Überlegungen hierzu ver-

danke ich seinen Ausführungen in seinem Berliner Seminar zur Sprache und im 

Aufsatz The Relation. Vgl. Hamacher 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

einen Fall in die Höhe; und dieser ist ein Übergang, ein Kondensat. Ein schweig-

sames Schweben. Heidegger ging es um die Verortung der Heimat in der Hei-

matlosigkeit.115 

 

 

DIE UNBEWOHNTE LITERATUR 

 

Die Bewegung, die Heidegger von Sein und Zeit über die Rektoratsrede bis hin 

zu seinen späten Schriften zur Sprache und Dichtung vollzog, ermöglichte zum 

einen, dass der Begriff des Mitseins konträr zur traditionellen Politischen Philo-

sophie positioniert wurde, um das Zusammenleben der Menschen auf ein entpo-

litisiertes Dasein zu reduzieren. Zum anderen muss diese Idee eines entpolitisier-

ten Mitseins, die das Zusammenleben auf die Möglichkeit eines Aufenthalts und 

Zusammenhalts reduziert, gleichzeitig als ein Scheitern Heideggers verstanden 

werden. Vor allem in seinen späten Vorträgen und Aufsätzen116 wird deutlich, 

wie unwahrscheinlich Heidegger die Möglichkeiten einschätzte, dass die Men-

schen miteinander Verbindlichkeiten und Beziehungen eingehen, um einen Halt 

zu finden, der sie zusammen wohnen lässt. 

Das, was Heidegger als den Zuspruch und Austrag der Sprache bezeichnet – 

jenes Wort der Dichter, Schwelle aller Verhältnisse und Grundlegung des bau-

enden Wohnens –, ist in ursprünglicher Weise nicht nur gefährdet, sondern einer 

Zerrüttung ausgesetzt. Diese ursprüngliche Zerrüttung des dichterisch sagenden 

Wortes ist eine automatische Aktivität117 der Sprache selbst, die sich als Sprache 

vergisst und schweigt. So wird die Dichtung schon ursprünglich zur Literatur, 

d.h., das sagende Wort wird zu einer nichtsagenden Literatur, zu einer Sprache, 

die unentwegt nichtsagend spricht, indem sie unterhält, berichtet und erzählt. In 

dieser Zerrüttung der Sprache bleibt die Grundlegung, das Wohnen im Haus der 

Sprache, für den Menschen ausständig. Heidegger gab in verschiedenen Texten 

unterschiedliche Momente an, die den gründenden Akt der Sprache nicht nur zu 

einem Sturz in die Höhe, sondern auch zu einem gefährlichen Fall werden lässt. 

Im Folgenden führe ich elf zu berücksichtigende Momente an:  

1. Sprache ist weder ein Mittel der Kommunikation, noch dient die Sprache 

dazu, Tiere, Pflanzen, Sachen, Dinge, Gegenstände, Erdteile, Landstriche oder 

andere Menschen zu bestimmen oder zu definieren. In dem Sinne ist die Sprache 

 

115  Vgl. Gasché 2009, S. 196ff. 

116  Vgl. z.B. Heidegger 1990. 

117  Vgl. Miller 1995, S. 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 73 

 

kein Instrument des Menschen. Sprache besitzt keinen instrumentellen Charak-

ter. 

2. Sprache ist ohne Gebrauchswert. Für Heidegger war Sprache kein Mittel 

(Werkzeug oder Instrument), um mit Objekten, mit sich oder mit anderen Sub-

jekten umzugehen. Dieser unzweckmäßige Charakter gehörte für Heidegger zum 

eigentlichen Sinn der Sprache, die die Welt herzeigt. Zwar will die Sprache als 

Sagendes vernommen sein, aber dennoch verstummt sie. 

3. Zum Wesen der Sprache gehört ihr Unwesen. Wie schon in der Behand-

lung des Daseins, der Politeia und des Kunstwerks, so fand Heidegger auch im 

Wort, im Ereignis der Sprache, einen autodestruktiven Zug, der ihr Wesen un-

wesentlich sein lässt und ihr Ereignis enteignet. Das Ereignis wie der Entzug 

(Vergessen und Enteignis) befinden sich gemeinsam und ununterscheidbar im 

Wort der Sprache. Diese Autodestruktivität der Sprache lässt jedes Ereignis der 

Sprache zu deren Enteignis werden.118 In der Faltung des Seins, die dessen Er-

eignis ursprünglich verschattet, kann die Sprache nicht mehr das Haus des Seins 

sein. 

4. Das, was Heidegger als ursprüngliche Gefahr beschreibt, die der Sprache 

stets anfänglich widerfährt, ist ein automatisches Geschehen innerhalb der Spra-

che selbst. Das Verstummen, das Schweigen, die Nichtung, ihre Entrissenheit, 

ihr Abtrieb und ihre Selbstvergessenheit gehören zum Wesen der Sprache und 

sind in dem Sinne automatische Effekte ihres Wesens. Sprache ist daher wesent-

lich unwesentlich. Im Darmstädter Vortrag Bauen Wohnen Denken heißt es: 

„[...] bei den wesentlichen Worten der Sprache fällt ihr eigentlich Gesagtes zu-

gunsten des vordergründig Gemeinten leicht in die Vergessenheit. [...] Die Spra-

che entzieht dem Menschen ihr einfaches und hohes Sprechen. Aber dadurch 

verstummt ihr anfänglicher Zuspruch nicht, er schweigt nur.“119 

5. Sprache ist Ent-Sprache. Sofern sie spricht, schweigt sie und spricht nicht. 

Dem anfänglichen und in die Leere gehaltenen Wort ist kein Halt gegeben, und 

 

118  Blanchot sprach später vom Neutralen: „Durch das Neutrale ist etwas am Werk, das 

sogleich auch Werk der Zersetzung des Werks ist: es gibt einen Effekt des Neutralen 

– das heißt die Passivität, das Vergehen im duldenden Erleiden, des Neutralen – der 

nicht Effekt des Neutralen, da er nicht der Effekt eines Neutralen ist, das vorgeblich 

als Ursache oder Ding am Werk wäre.“ Blanchot 2011, S. 82 (Hervorhebungen im 

Original). Heidegger sprach hingegen, wie schon erwähnt, von einer „zeichenlose[n] 

Verbergung“. Heidegger 1992b, S. 140. Derrida wies auf eine „allgemeine Logik der 

Auto-Immunisierung“ hin. Derrida 2001a, S. 72 (Hervorhebungen im Original). Vgl. 

Derrida 2003a, S. 124 und 152. 

119  Heidegger 1985a, S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | Das Politische der Dekonstruktion 

 

es kann als Enteignis und Nichtung für sich selbst auch kein Halt sein. Sprache 

ist schwebend, haltlos irrend: Sie ist sich selbst ein Halt ohne Halt.120 

6. Zum Wesen der Sprache gehört, auf sich selbst zu verzichten. Dieser Ver-

zicht bedeutet, dass die Sprache in der Hauptsache eine Verweigerung dessen ist, 

was Sprache ist. Wesentlich an der Sprache ist ihr Verzicht, in ihrem Wesen zu 

erscheinen. Die Sprache hält sich nicht nur dabei zurück, Beziehungen und Ver-

hältnisse zwischen den Menschen und Dingen, zwischen Himmel und Erde ab-

zustecken und festzuhalten, Sprache hält sich auch dabei zurück, die Möglich-

keiten und Voraussetzungen dieser Beziehungen und Verhältnisse zu ermessen. 

In diesem Sinne ist weder das Wort (wie ein Seiendes), noch gibt es das Wort 

der Sprache (wie ein Gegebenes). Aber auch die Gabe des Wortes – bei Heideg-

ger heißt es: „Es, das Wort, gibt ...“121 – hält sich zurück und gibt nichts. 

7. Heidegger fragte sich und antwortete sogleich: „Wohnen wir dichterisch? 

Vermutlich wohnen wir durchaus undichterisch.“122 Die Sprache wie das dichte-

rische Wort sind zumeist und allererst ein Sich-Verschweigen. In der Zurückhal-

tung und Haltlosigkeit ist die Dichtung stets in Gefahr, sich anfänglich aus ihrer 

zukommenden Ortschaft zu entfernen. Die Schweigsamkeit, die Gabe des Wor-

tes, bedingt von Beginn an die Entfernung aller Verhältnisse, die Abdrift im 

Schweben, die Abtreibung ihrer ausgetragenen Sprache, deren Technisierung 

und ihre Literaturwerdung. Das Schweigen und die Stille werden zum Abtrieb 

der Sprache. Die Dichtung wird zum Getriebenen, zum Gegenstand im Betrieb 

der Funktionäre, der Bildung, der Wissenschaft, insbesondere der Literaturge-

schichte: Die Dichtung wird zur Literatur gerechnet und mithin zu einer Form 

des Ästhetischen erklärt. Der literarische Betrieb ist so verstanden ihr „Antrei-

ber“,123 woraufhin die Dichtung nicht anders erscheinen kann als literarisch. 

8. Das Schweigen der Sprache, das Schweigen der Dichtung, ist die Litera-

tur. Die Literatur ist das Schweigen und das Nichtsein der Sprache, die ihren 

Austrag ungeboren und unanfänglich abgibt. Ohne ein Sprechen der Sprache gibt 

es weder ein dichterisches Wort, eine heimatliche Ortschaft, noch ein Wohnen. 

Zum Gesetz der Literatur gehört das Verstummen und das Schweigen der Spra-

che. Die Literatur ist in diesem Sinne ortlos, unbewohnt, irrend wie auch gesetz-

los. Sie ist weder an ihrem Ort, noch erscheint und spricht die Nichtung der 

Sprache am Ort der Literatur. Literatur ist Entfernung und Fremdung. Literatur 

 

120  Hier sei auf die bemerkenswerte Studie Metaphysik des Schwebens von Schulz hin-

gewiesen: Schulz 1985. 

121  Heidegger 1990, S. 194. 

122  Heidegger 1985a, S. 196. 

123  Heidegger 1985a, S.181f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Heidegger | 75 

 

ist Literatur dessen, was ihr ursprünglich entschwunden voraus liegt. Literatur ist 

das Nicht der Dichtung. Sie ist das Nicht einer Sprache des Seins. Die Literatur 

ist die Irre und das Vergessen des Seins. Die Literatur ist nicht und gibt es nicht. 

9. Angesichts dieser Unermesslichkeit der Sprache – die ursprünglich fremd 

und allen heimatlichen Ortschaften entrissen ist, um Dinge zu platzieren –, stellt 

sich die Frage nach dem Zusammenleben von ursprünglich heimatlosen Men-

schen. Sofern der Mensch, mit Heidegger formuliert, undichterisch wohnt, müss-

te der Unheimlichkeit einer Heimatlosigkeit nachgegangen werden, die unser 

„Schöner Wohnen“ auf dem Land, in den Städten, in den suburbs, in den urban 

sprawls, in den Lagern, auf unseren Fluchtwegen ausmacht. Diese Heimatlosig-

keit wäre nicht mehr die Heimatlosigkeit, die nach Heidegger unsere Heimat ist. 

Sie wäre also keine Verortung unserer Heimat in der Heimatlosigkeit. 

10. Weder die dichterische Erfahrung noch die Erfahrung des Denkens lassen 

die Sprache in ihrem Wesen erscheinen.124 In dem sogenannten Spiegel-

Gespräch bemerkte Heidegger: „Nur noch ein Gott kann uns retten. Die einzige 

Möglichkeit einer Rettung sehe ich darin, im Denken und Dichten eine Bereit-

schaft vorzubereiten für die Erscheinung Gottes oder für die Abwesenheit des 

Gottes im Untergang: daß wir nicht, grob gesagt, ‚verrecken‘, sondern wenn wir 

untergehen, im Angesicht des abwesenden Gottes untergehen.“125 Zu betonen ist, 

dass Heidegger dem Dichten wie dem Denken nur die Bereitschaft zur Vorberei-

tung einer Rettung attestieren konnte. Eine Rettung des Daseins erwartete Hei-

degger vom Denken und von der Dichtung nicht. 

11. Die Sprache, und damit das Sein, verstummt. Stille. 

 

 

124  Vgl. Heidegger 1990, S. 185. 

125  Heidegger 1988, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447901-002 - am 14.02.2026, 11:54:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447901-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

