
II.
Dramatische Fortsetzungen

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eva Geulen

Fortsetzung und Fragment

Unterwegs von Goethes Morphologie zum Faust

Eigentlich gehöre ich einer Generation an, die um Goethes Faust gerne einen
großen Bogen macht. Das ist mir auch sehr lange gelungen. Aber meine Be‐
schäftigung mit Goethes Naturforschung, insbesondere seiner Morphologie,
also seine Vorstellung vom Wandel organischer Formen, wie er sie in der Me‐
tamorphose der Pflanzen entwickelt hat oder in seinen osteologischen Studien
einschließlich der Entdeckung des Zwischenkieferknochens beim Menschen,
dessen vermeintliches Fehlen als Alleinstellungsmerkmal des Menschen galt,
haben auf krummen Wegen und Abwegen dann doch immer wieder zu die‐
sem Text geführt.

An der Morphologie, die Goethe einst als eine Wissenschaft begründen
wollte, interessierte mich vor allem das Verhältnis von Form und Unform
beziehungsweise Formlosigkeit. Denn seine Lehren über die Gesetzmäßigkeit
des Formwandels hat Goethe einer denkbar unförmigen Form anvertraut.
Das überwiegend von ihm selbst bestückte und unregelmäßig zwischen 1817
und 1824 veröffentlichte Periodikum Hefte zur Morphologie ist ein unüber‐
sichtliches Sammelsurium aus Entwürfen, Exzerpten, Rezensionen, Gedich‐
ten und anderen Texten. Die in dieser Textsammlung, in der die Herausgeber
der Münchner Ausgabe eine »geradezu ungoethesche Richtung« entdecken
wollten (MA 12, 915), erfolgten Form-Experimente kann man durchaus auch
in Goethes literarischen Arbeiten wiedererkennen, insbesondere im Spätwerk.
So ist etwa die locker episodische Struktur des Wanderjahre-Romans mit der
Morphologie in Zusammenhang gebracht worden.1 Rabea Kleymann hat im
Ausgang von der Morphologie für Goethes Spätwerk insgesamt den Begriff
des Aggregats in Anschlag gebracht und in seinem Zeichen eine gattungs‐
übergreifende Dialektik von Form und Formlosigkeit herausgearbeitet.2 Auch
in der von Goethe selbst als ›inkommensurabel‹ bezeichneten Produktion
des Faust, vor allem Faust II, werde diese Dialektik unter dem doppelten

1 Vgl. Safia Azzouni: Kunst als praktische Wissenschaft. Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre
und die Hefte Zur Morphologie, Köln/Weimar/Wien 2005.

2 Vgl. Rabea Kleymann: Formlose Form. Epistemik und Poetik des Aggregats beim späten
Goethe, Paderborn 2021.

85

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gesichtspunkt einer Formlosigkeit, die Form wird, und einer Form, die zur
Formlosigkeit tendiert, zu einem poetischen Prinzip, das unter anderem den
Vorrang der Allegorien im Faust II bedingt.3

Für einen direkten Zusammenhang von Morphologie und Faust spricht
überdies, dass nichts, außer eben der Morphologie und dem Faust, den Autor
sein Leben lang begleitet hat: Von den siebziger Jahren im 18. bis zu den
letzten Lebenstagen im 19. Jahrhundert bilden beide wuchernde Komplexe,
die Goethe immer wieder neu vorgenommen, fortgesetzt und umgestaltet hat.
Den schon weggesperrten und versiegelten Faust hat er Tage vor seinem Tod
noch einmal hervorgeholt, und seine letzte Einlassung auf die Morphologie,
der Bericht über den Pariser Akademiestreit, stammt ebenfalls aus dem To‐
desjahr 1832. Ein weiteres Indiz für direkte Zusammenhänge zwischen Mor‐
phologie und Faust hat jüngst Stefan Bollmann geliefert. In seiner kürzlich
erschienenen Biografie, die Goethes Leben ausschließlich anhand seiner stau‐
nenswert breit gefächerten Forschungsaktivitäten erzählt, kommt die Litera‐
tur auf über 500 randvollen Seiten nicht vor. Nur dem Faust hat Bollmann ein
wenig Raum gegeben, weil auch er sich der – sagen wir: Anschlussfähigkeit
dieses Weltenspiels um einen frühneuzeitlichen Gelehrten an Goethes eigene
Naturforschung nicht entziehen konnte.4 Und wie viel Morphologie und Mor‐
phologisches, von der Reihenbildung als Verfahren bis zum Homunculus, im
Faust steckt, darüber geben die Kommentare der Werkausgaben von Erich
Trunz über Albrecht Schöne bis zu Anne Bohnenkamp ausführlich Auskunft,
wenngleich einschränkend hinzuzufügen ist, dass es sich in der Regel um
etwas fragwürdige Theoreme handelt, mit denen der Text exegetisch belastet
wird: Metamorphose macht eben sehr viel möglich, und Goethes Privattopik
tut das Ihre, Anschlüsse, Zusammenhänge und Übergänglichkeiten förmlich
zu suggerieren.

Nun ist es aber leider so, dass mir nicht nur dieser thematische Zugriff ver‐
sperrt ist, sondern auch der Weg über dialektische Modellierungen von Form
und Formlosigkeit. Denn die Form-Experimente der Hefte habe ich bislang
als eine Form sui generis verstanden, die eben nicht unmittelbar anschlussfä‐
hig ist an Literatur und Kunst, wenngleich die Folgen der in diesem eigen‐
willigen Medium geleisteten Formreflexion in Goethes literarischen Werken

3 Vgl. ebd., S. 175–231.
4 Vgl. Stefan Bollmann: Der Atem der Welt. Johann Wolfgang Goethe und die Erfahrung der

Natur, Stuttgart 2021, S. 552–573.

Eva Geulen

86

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufzusuchen wären.5 Mit dem Versuch, der Exzentrik des Form-Experimentes
der Hefte gerecht zu werden, habe ich mir einen direkten Weg in den Faust
regelrecht verbaut. Anders formuliert: Form- und Formlosigkeit der Hefte
im Faust wiederzuerkennen, setzt ein Abstraktionsniveau der morphologisch
entwickelten Formtheorie voraus, mit dem ich hinter meine eigene These von
der Gegenstandsbezogenheit der Hefte zurückfallen müsste.

Damit fallen auch in diesem Zusammenhang erarbeitete morphologische
Motive aus, etwa das Schwanken,6 das in der »Zueignung« zu Faust I so
verführerisch den Anfang macht: »Ihr naht euch wieder, schwankende Ge‐
stalten! / Die früh sich einst dem trüben Blick gezeigt. / Versuch’ ich wohl
euch diesmal fest zu halten? / Fühl’ ich mein Herz noch jenem Wahn ge‐
neigt?« (FA 7/1, 11, V. 1–4) Die wankenden und schwankenden Allegorien im
Faust II werden über zahlreiche Metamorphosen in der Mummenschanz und
der Klassischen Walpurgisnacht von Mephisto schließlich in den obszönen
Schwank überführt. Wenn es bei der Beschreibung des Reiches der Mütter
heißt: »Gestaltung, Umgestaltung, / Des Ewigen Sinnes ewige Unterhaltung, /
Umschwebt von Bildern aller Kreatur. / Sie sehn dich nicht, denn Schemen
sehn sie nur« (FA 7/1, 257, V. 6.287–6.290), dann kann man das ja eigent‐
lich nur formtheoretisch und morphologisch als den formlosen Grund der
Formen interpretieren.7 Aber Mephistopheles spricht diese Verse; sie sind
Teil des Rituals, das Faust mit dem Schlüssel offenbar nicht ganz freiwillig
ausführt. Die »entschieden gebietende Attitüde«, die Faust der Regieanweisung
zufolge mit dem ihm ausgehändigten Schlüssel vollführt, quittiert Mephisto
gegenläufig und ironisch mit Versen, die wohl weniger dem Schlüssel als Faust
selbst gelten: »So ists recht! … / Er schließt sich an, er folgt als treuer Knecht«
(FA 7/1, 258, V. 6.293f.).

Anschluss, Folge, Fortsetzung. Vielleicht weist das einen Ausweg auch aus
meinen Nöten. Das Thema des Fortsetzens gibt jedenfalls Gelegenheit, noch
einmal zu den Heften zur Morphologie, die Goethe selbst als »Zeugnisse einer
stillen, beharrlichen, folgerechten Tätigkeit« (MA 12, 20) bezeichnete, im
Aspekt ihrer besonderen Modalitäten des Fortsetzens zurückzukehren. Diese
sollen nun aber nicht auf den Begriff des Aggregats gebracht, sondern unter
das in den Heften öfter verwendete Konzept der »fragmentarischen Skizzen«

5 Vgl. Eva Geulen: Aus dem Leben der Form. Goethes Morphologie und die Nager, Berlin 2016,
S. 123–152.

6 Vgl. ebd., S. 65–76.
7 Vgl. auch Juliane Vogel, Sabine Schneider (Hrsg.): Epiphanie der Form. Goethes Pandora im

Licht seiner Form- und Kulturkonzepte, Göttingen 2018.

Fortsetzung und Fragment

87

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beziehungsweise der »fragmentarischen Sammlung« rubriziert werden (MA
12, 390), die »nimmermehr zur Einheit gedeihen« konnten (MA 12, 93).
Diese Fragmentkonzeption ist in einem weiteren Schritt abzugleichen und zu
konfrontieren mit der der ersten Faust-Publikation, also Faust. Ein Fragment
von 1790 – beides in der Hoffnung, dass sich damit ein Weg abzeichnet, der
von der Morphologie in den Faust so führen könnte, dass er meinen Zweifeln
an einer zu schnellen Konfundierung der beiden Komplexe Rechnung trägt,
sei es thematischer, sei es formtheoretischer Art. Anders: Wenn Faust und die
Hefte eine Reihe bilden, dann kommt es auch in ihr weniger auf Ähnlichkei‐
ten und Übergänge als auf Differenzen und Sprünge an.8

Die Hefte zur Morphologie stellen für Fragen des Anschließens und Fort‐
setzens eine ziemlich umfassende Typen-Sammlung bereit. Kasuistisch, also
partikular, additiv und immer vorläufig, wurde hier eine Fülle von Fortset‐
zungsmöglichkeiten, Fortsetzungs- und Anschlussmodalitäten erprobt und
gewissermaßen inventarisiert. Es gibt vielleicht keine noch so abgelegene
Form des Fortsetzens, die hier nicht berücksichtigt worden wäre oder in An‐
schlag gebracht werden könnte. Zwischen den Polen unvermittelten Abbruchs
– »Ungern brechen wir ab« (MA 12, 368) ist eine der Wendungen, mit denen
Goethe Einträge abrupt beendet – und identischer Wiederholung entfaltet
sich eine Fülle von Fortsetzungsszenarien.

Als Corpus sind die Hefte zur Morphologie vom Autor explizit ausgewie‐
sen als Fortsetzung teils vergangener, teils aktueller Aktivitäten, Reflexionen,
Lektüren, Gespräche, Projekte und Skizzen, eingeschlossen die Minimalform
der Fortsetzung in Gestalt identischer Wiederholung bereits gedruckter Texte
wie dem ›Versuch‹ zur Metamorphose der Pflanzen. Das könnte man die
autobiografisch-archivarische Dimension der morphologischen Skizzen und
Fragmente nennen.9 Das Corpus ist aber auch ostentativ ausgerichtet und
stellt sich als angewiesen auf Fortsetzung dar, wenn Goethe etwa befreunde‐
te Forscher wie Schütz oder Esenbeck zu Wort kommen lässt, selbst ein
Problem stellt und anderen die Erwiderung überlässt. Viele Texte folgen dem
Schema von »Problem und Erwiederung« (MA 12, 294–305), Frage und
Antwort, »Bedenken und Ergebung« (MA 12, 99). Das macht die dialogische

8 Vgl. Eva Geulen: Morphologische Reihenbildung. Goethe, D’Arcy Wentworth Thompson,
André Jolles, George Kubler, Franco Moretti, Paul Kammerer, in: dies., Eva Axer, Alexandra
Heimes: Aus dem Leben der Form. Studien zum Nachleben von Goethes Morphologie in der
Theoriebildung des 20. Jahrhunderts, Göttingen 2021, S. 41–62.

9 Vgl. u.a. Stefan Blechschmidt: Goethes lebendiges Archiv. Mensch – Morphologie – Ge‐
schichte, Heidelberg 2009.

Eva Geulen

88

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dimension der Hefte aus. Schließlich ist dieses Corpus angelegt auf noch
gar nicht abzusehende Fortsetzungen durch Vertreter künftiger Generationen.
Immer wieder verleiht Goethe der Hoffnung Ausdruck, dass jüngere Forscher
seine Gedanken aufnehmen und weiterführen. Das könnte man die appellati‐
ve Dimension der Hefte nennen.

Obwohl diese drei Dimensionen unterschiedliche Funktionen beschreiben
und ihnen verschiedene Formen entsprechen, hängen sie für den Autor
und Redaktor Goethe zusammen: »Mag daher das, was ich mir in jugend‐
lichem Mute öfters als ein Werk träumte, nun als Entwurf, ja als fragmenta‐
rische Sammlung hervortreten, und als das was es ist wirken und nutzen.«
(MA 12, 12) Für den Autor handelt es sich bei dem versammelten Material um
Zeugnisse dessen, was Werk nicht wurde, also um vergangene Zukunft, von
der er »für immer Abschied nehmen muß.« (MA 12, 183) Gelegentlich lässt
er sich noch mitreißen vom »Schein einer zurückgekehrten Jugend« (MA 12,
266), aber eigentlich übergibt er das Material, die Skizzen, die Sammlung,
einer jüngeren Generation, die teils schon selbst zu Wort kommt, teils noch
namenlos ist. Betont altväterlich heißt es an einer Stelle: »Was uns bei unseren
Darstellungen zunächst gelingt, empfehlen wir längst verehrten Freunden,
und zugleich der deutschen nach dem Guten und Rechten hinstrebenden
Jugend. Möchten wir aus ihnen frische Teilnehmer und künftige Beförderer
heranlocken und erwerben!« (MA 12, 90) Die »fragmentarische Sammlung«
vergegenwärtigt »Einzelnheiten, die ich wie im Fluge wegfing und sie nieder‐
legte in Hoffnung, daß sie sich einmal irgendwo anschließen würden und
gerade diese Hefte [zur Morphologie; E.G.] sind geeignet derselben nach
und nach zu gedenken.« (MA 12, 341) Auf Komplettierung im Sinne der
Vollendung eines Ganzen muss diese Sammlung notwendig verzichten. Sie
bleibt fragmentarisch, zum Teil, weil sie Werk nicht wurde und die Sache
selbst nur in disparaten Einzelheiten vorhanden ist, vor allem aber, weil die
fortsetzenden Rezipienten noch fehlen. In dieser letzteren Perspektive ist der
Fragmentcharakter Funktion und Folge der Fortsetzung: Wo Fortsetzung
vorgeführt, ermöglicht oder auch nur als Wunsch und Hoffnung formuliert
wird, ist gar kein Platz für ein Ganzes. Etwas pointierter: Fortsetzbarkeit
erzwingt Fragmentarizität. Das Mangelhafte des Fragments wird kompensiert,
aber auch überspielt von der Fülle der Fortsetzungsmöglichkeiten.

Gleich zu Anfang des ersten Heftes findet sich dafür ein gutes Beispiel.
Ein Vorwort, eine Einleitung hat Goethe nämlich nicht gereicht. Es mussten
drei sein. Auf den länglich-sperrigen Titel mit seiner Trias »Erfahrung, Be‐
trachtung, Folgerung. Durch Lebensereignisse verbunden. Bildung und Um‐
bildung organischer Naturen« und einem Motto aus dem Buch Hiob folgen

Fortsetzung und Fragment

89

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


drei auf den ersten Blick selbstständige Peritexte mit je eigenem Titel, die
jedoch syntaktisch einen einzigen Satz so bilden, dass das eine als die Fortset‐
zung des anderen erscheinen kann: »Das Unternehmen wird entschuldigt«,
»Die Absicht Eingeleitet«, »Der Inhalt bevorwortet«. Der erste entschuldigen‐
de Text führt auch gleich mehrere Gründe an, aus denen auf »Vollendung«
zu verzichten war. Man habe es bei der Naturbetrachtung nämlich mit einem
»doppelt Unendlichen« zu tun, auf Seiten des Objekts und des Subjekts:

Kaum überzeugt er sich an diesem wechselseitigen Einfluß, so wird er ein doppelt
Unendliches gewahr, an den Gegenständen die Mannigfaltigkeit des Seins und
Werdens und der sich lebendig durchkreuzenden Verhältnisse, an sich selbst aber
die Möglichkeit einer unendlichen Ausbildung […]. (MA 12, 11)

Diese beiden Unendlichkeiten »würden« – im Präsens – »das Glück des
Lebens entscheiden«, aber »innre und äußre Hindernisse« verhindern das.
Zu den inneren Hindernissen gehört die schwindende Lebenszeit – »Die
Jahre, die erst brachten, fangen an zu nehmen« (MA 12, 11) –, zu den äußeren
die mangelnde Teilnahme der Zeitgenossen. Deshalb muss und kann das Fol‐
gende eben nur »als Entwurf, ja als fragmentarische Sammlung« (MA 12, 12)
weiterwirken.

Während die drei Vorworte den eigentlichen Anfang gleichsam künstlich
durch Anschlüsse und Fortsetzungen hinauszögern, kann auch der letzte
Satz des letzten Vorworts nicht zu Ende kommen und stellt stattdessen eine
Fortsetzung der Einleitungen in Aussicht:

So viel hatte ich zu sagen, um diese vieljährigen Skizzen, davon jedoch einzelne
Teile mehr oder weniger ausgeführt sind, dem Wohlwollen meiner Zeitgenossen zu
empfehlen. Gar manches, was noch zu sagen sein möchte, wird im Fortschritte des
Unternehmens am besten eingeführt werden. (MA 12, 12)

Titelei, Vorworte und das, was sie bevorworten oder einführen sollen, gehen
planvoll ineinander über. Der Peritext setzt sich im Basistext fort. Einerseits
wird also deutlich auf das Ganze als Stückwerk und fragmentarische Samm‐
lung formal und inhaltlich verwiesen, andererseits werden die Anschlussmög‐
lichkeiten systematisch vervielfältigt.

Diese Praxis des Fragmentarischen im Zeichen der Fülle der Fortsetzungs‐
möglichkeiten in den Heften zur Morphologie weicht deutlich von Goethes
sonstigem Sprachgebrauch ab. ›Fragment‹ und ›fragmentarisch‹ hat er gene‐
rell sparsam verwendet. Das Goethe-Wörterbuch führt für substantivische wie

Eva Geulen

90

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


adjektivische Formen lediglich 140 Belegstellen im Gesamtwerk an.10 Frag‐
mente sind für Goethe in der Regel, vor allem mit Bezug auf Plastiken und
Bauwerke, aber auch im Fall von Knochenfragmenten, Überbleibsel, Relikte
dessen, was einmal ganz war, nun aber nur noch fragmentarisch und in Teilen
übrig ist. Der berühmte Satz aus den Maximen und Reflexionen, demzufolge
die Literatur das »Fragment der Fragmente« sei, ist genau so zu verstehen,
denn »das Wenigste dessen, was geschah und gesprochen worden, ward
geschrieben, vom Geschriebenen ist das Wenigste übrig geblieben.«11 Das
Fragment ist also immer auf ein Ganzes bezogen, dem die Bruchstücke einmal
angehört haben und das idealiter aus ihnen rekonstruiert werden kann: »In
dem kleinsten Fragmente noch die zerstörte Herrlichkeit des Ganzen schauen,
wird der Genuß des vollendeten Kenners«, heißt es in den Propyläen.12 Davon
kann aber im Fall der »fragmentarischen Sammlung« der Hefte keinesfalls
die Rede sein. Die Kategorie des Ganzen, auch eines »impliciten Ganzen«
oder eines »organischen Fragments«, das Goethe wohl mit Bezug auf Kleist in
einem Brief an Schulz aus dem Jahr 1820 erwähnt, wird ausgefällt.13 Bei den
Heften geht es um Vorgriffe und Nachträge, Anschlüsse und Fortsetzungen,
um ein Unendliches und Unübersehliches, das vielseitig anschlussfähig und
fortsetzbar bleibt, aber ein Ganzes weder war noch werden kann.

In den Heften zur Morphologie erlaubt sich Goethe also einen für ihn
ungewöhnlichen Gebrauch von ›Fragment‹ und ›fragmentarisch‹, der kein
Äquivalent in Kunst und Literatur zu haben scheint. Das rückt den besonde‐
ren Fragmentcharakter der Hefte unwillkürlich in die Nähe der romantischen
Fragmentauffassung. Als Wandlungs- und nicht Gestaltenlehre ist die Mor‐
phologie, könnte man sagen, so im Werden wie die romantische Universal‐
poesie – mit Friedrich Schlegel: »ja, das ist ihr eigentliches Wesen, daß sie
ewig nur werden, nie vollendet sein kann.«14 Die Forschung hat inzwischen
herausgearbeitet, dass die romantische Wertschätzung des Fragments keine
rein philosophische Angelegenheit im Anschluss an Fichtes Wissenschaftsleh‐
re war, sondern sowohl den Streit um Lavaters Physiognomische Fragmente

10 Art. »Fragment«, in: Goethe-Wörterbuch, digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz
des Trier Center for Digital Humanities, www.woerterbuchnetz.de/GWB/Fragment
(01.09.2023).

11 Ebd.
12 Ebd.
13 Ebd.
14 Friedrich Schlegel: 116. Athenäums-Fragment, in: ders.: Kritische Schriften und Fragmen‐

te. Studienausgabe in sechs Bänden, hrsg. von Ernst Behler und Hans Eichner, Pader‐
born/München/Wien 1988, Bd. 2, S. 115.

Fortsetzung und Fragment

91

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.woerterbuchnetz.de/GWB/Fragment
https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/GWB/Fragment


zur Voraussetzung hat als auch den Fragmentenstreit um Lessing als Heraus‐
geber von Reimarus.15 Auch Herder und Hamann haben den emphatischen
Fragmentbegriff der Frühromantiker in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhun‐
derts vorbereitet. Goethes Affekt gegen die Romantik und die beiden Schle‐
gels ungeachtet, gab es also auch ihm genehme Vorläufer, die ihn bewogen
haben könnten, seine Hefte – ein Periodikum wie das Athenäum – eine
»fragmentarische Sammlung« zu nennen. Darüber, wie nah oder wie fern
Goethe vor allem in der Morphologie den Schlegels ist, kann man lange
streiten. Entscheidend sollten in jedem Fall die Differenzen sein. Verkürzt ge‐
sagt, leistet das Fragment für Schlegel ›die unendliche Annäherung an dieses
Absolute‹; seine ostentative Unvollendetheit verweist als Bruchstück auf das
Ganze, das noch nicht ist. Das ist aber in den Heften nicht der Fall, denn die
bleiben Fragment um der Fortsetzung willen. Und was trotz der allerdings
nur oberflächlichen Anschlussfähigkeit romantischen Symphilosophierens an
die dialogisch-gesellige Tendenz der Hefte dort ebenfalls fehlt, ist Schlegels
berühmte Definition des romantischen Fragments als ein kleines Kunstwerk,
das sich »von der umgebenden Welt ganz abgesondert« hat »und in sich
selbst vollendet sein« soll »wie ein Igel«.16 Einen solchen Text wird man
in den Heften schwerlich finden. Nicht einmal die eingestreuten Gedichte
genügen diesem Kriterium; auch sie werden eingeführt, bevorwortet, kom‐
mentiert oder nachbesprochen. Die zahlreichen Fortsetzungen in den Heften
sind letztlich an das romantische Fragment so wenig anschlussfähig wie die
Semantik des Fragmentarischen in diesem Kontext an seine Bedeutung in
Goethes übrigem Werk.

Freilich verwendet Goethe den Fragmentbegriff durchaus auch für eigene
Werke in einem bestimmten Bearbeitungsstadium. In der Disposition für die
Göschen-Ausgabe heißen die dafür vorgesehenen Stücke, Egmont, Tasso, Iphi‐
genie und Faust, ›Fragmente‹, weil sie zu diesem Zeitpunkt der Konzeption
noch nicht fertig waren. Und gerade in dramaticis hat Goethe jede Menge
Fragmente hinterlassen. Die erst 1878 ans Licht gekommenen frühen Stücke
über ›große Männer‹ wie Sokrates oder Cäsar, zu denen sich früh auch schon
die Faustfigur gesellte, bezeugen, dass Goethe kein Problem mit Fragmenten
hatte. Aber nichts, was nicht fertig geworden war, hat er publiziert. Viele der
liegengebliebenen Fragmente aus den 1770er-Jahren wurden sogar verbrannt.
Man kann aber auch nicht sagen, dass er zimperlich bei der Publikation von

15 Vgl. Dieter Burdorf: Zerbrechlichkeit. Über Fragmente in der Literatur, Göttingen 2020.
16 Schlegel: 206. Athenäums-Fragment, in: ders.: Kritische Schriften und Fragmente (Anm. 14),

Bd. 2, S. 123.

Eva Geulen

92

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Texten war, die fragmentarisch in dem Sinne waren, dass eine Fortsetzung
geplant war, die aber aus unterschiedlichen Gründen unterblieb, zum Beispiel
die als Trilogie geplante Natürliche Tochter oder die Pandora, für deren Fort‐
setzung, die Rückkehr der Pandora, wir ein Schema haben, das wie vieles in
der Pandora an Faust II erinnert – beides übrigens Revolutionsdramen. Aber
von ›Fragmenten‹ hat Goethe mit Bezug auf diese Texte nie gesprochen.

Von einem ›Fragment‹ redet Goethe ausschließlich und nur: mit Bezug auf
Faust. Schillers Mahnung, dass die Stoffmassen durch einen »poetischen Reif«
zusammenzuhalten seien, kontert Goethe im Juni 1797 mit dem grundsätzlich
Fragmentarischen dieser »barbarischen Composition«: »Ich werde sorgen
daß die Theile anmuthig und unterhaltend sind und etwas denken lassen
bei dem Ganzen, das immer ein Fragment bleiben wird«.17 Da liegt die Gö‐
schen-Publikation von 1790 bereits sieben Jahre zurück. In ihr ist Faust. Ein
Fragment erschienen, und es ist das einzige Mal, dass Goethe einen Text unter
der Bezeichnung »Ein Fragment« publiziert hat. Als Fragment im Sinne eines
noch unfertigen Entwurfs, der der Ausarbeitung zugeführt werden sollte, ist
diese nicht nur von Wilhelm von Humboldt als »buntscheckicht« (MA 3.1,
993) bezeichnete Szenenfolge gelesen worden. Die werkgenetische Forschung,
im Vorteil, aber auch im Nachteil, den ›ganzen‹ Faust zur Hand zu haben,
rekonstruiert dieses Fragment nachträglich als Übergang und Bindeglied zwi‐
schen dem Urfaust, der nicht publiziert wurde, und Faust I in der Version von
1808. Sie fragt, was im Fragment vom späteren Ganzen noch, nicht mehr oder
schon zu finden ist.

»Gebt ihr ein Stück, so gebt es gleich in Stücken!« heißt es im »Vorspiel
auf dem Theater« (FA 7/1, 17, V. 99). Am 5. Juli 1789, als das Faust-Manuskript
dem Schreiber übergeben worden ist, schreibt Goethe an seinen Herzog:
»Faust will ich als Fragment geben.« (MA 3.1, 997) Es ist also nicht Fragment
im Sinne des unfertigen Entwurfs, sondern es wird als Fragment gegeben
und inszeniert. Das könnte ein Grund gewesen sein, warum der Autor sich
dieses einzige Mal dazu entschlossen hat, ›Fragment‹ zum Teil eines offiziellen
Buchtitels zu machen. Seine Entscheidung hätte dann weniger mit den Erwar‐
tungen des Publikums zu tun, das auf Vervollständigung des Fragments hoffte.
Wichtiger scheint vielmehr der Umstand zu sein, dass ihm das Faust-Manu‐
skript auch physisch als Fragment im geläufigen Sinne eines übriggebliebenen
Reliktes entgegentrat. In der Italienischen Reise heißt es:

17 Johann Wolfgang Goethe: Brief an Friedrich Schiller, 27. Juni 1797, in: ders., Friedrich Schil‐
ler: Der Briefwechsel. Historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von Norbert Oellers, Stuttgart
2009, Bd. 1, S. 414f.

Fortsetzung und Fragment

93

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das alte Manuskript macht mir manchmal zu denken, wenn ich es vor mir sehe. Es
ist noch das erste, ja in den Hauptszenen gleich so ohne Konzept hingeschrieben,
nun ist es so gelb von der Zeit, so vergriffen (die Lagen waren nie geheftet), so
mürbe und an den Rändern zerstoßen, daß es wirklich wie das Fragment eines alten
Kodex aussieht. (MA 3.1, 997)

›Fragment‹ heißt hier also nicht etwas, das noch fragmentarisch ist, der Fort‐
setzung oder Vollendung harrend, sondern bezeichnet wie sonst auch etwas,
das übriggeblieben ist, Relikt eines größeren Ganzen, das verloren gegangen
ist und es bleiben wird. Das Besondere ist jedoch, dass im Falle Fausts etwas
schon als Relikt betrachtet wird, das noch gar nicht fertiggestellt worden ist.
Die zwei Bedeutungen des Fragments als Überbleibsel eines verlorenen Gan‐
zen einerseits und als zu vervollständigender Entwurf andererseits schieben
sich in diesem Fall ineinander. An ihrer Schnittstelle oder ihrem Konvergenz‐
punkt entsteht, so könnte man sagen, eine neue Semantik des Fragments und
damit die Chance einer Formgebung sui generis, die der fragmentarischen
Sammlung der Hefte sehr nahekommt. Der vielleicht überzeugendste Beleg
dafür ist die Stelle in einem anderen Brief an Herzog Carl August, in dem
Goethe über den Fortgang der Arbeit wie folgt berichtet: »Faust ist fragmen‐
tiert, das heißt in seiner Art für diesmal abgetan.« (MA 3.1, 997) Es ist das
einzige Mal überhaupt, dass Goethe das transitive Verb ›fragmentieren‹ be‐
nutzt. Um den Faust als Fragment zu geben, muss er erst einmal fragmentiert
werden, ist also einer Formgebung zu unterziehen, die den Text in ähnlicher
Weise als Fragment zurüstet, wie die Fortsetzungsmöglichkeiten der Modus
des Fragmentierens in den Heften sind.

Damit hätte ich mir also einen Zugang zu den Affinitäten zwischen den
wilden Heften und der barbarischen Faust-Komposition verschafft, der mir
aussichtsreich scheint. Und vielleicht lässt sich Goethes Verständnis des Frag‐
mentes, das weder Relikt eines verlorenen Ganzen ist noch ein Ganzes antizi‐
piert, auch in anderen Kontexten fruchtbar machen.

Eva Geulen

94

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85 - am 13.01.2026, 04:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581075-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Unterwegs von Goethes Morphologie zum Faust

