
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Diana König
Das Subjekt der Kunst: Schrei, Klage und Darstellung

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

               
Diana König (Dr. phil.) arbeitet als freie Journalistin und Hörfunkautorin in
Berlin.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Diana König

Das Subjekt der Kunst:
Schrei, Klage und Darstellung
Eine Studie über Erkenntnis jenseits der Vernunft

im Anschluss an Lessing und Hegel

               

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Zugleich Dissertation »Die Stimme des Subjekts. Das Subjekt und seine Darstellung 
in der Kunst, betrachtet mit und nach Winckelmann, Lessing und Hegel« an der Phi-
losophischen Fakultät der Universität Potsdam. 
Gutachter Prof. Dr. Christoph Menke und Prof. Dr. Dieter Mersch. 
Die mündliche Prüfung wurde am 11. Februar 2011 abgelegt. 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2011 im transcript Verlag, Bielefeld
© Diana König

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Umschlagabbildung: Spektogramm der Stimme der Autorin. Diana König liest 

ihren Namen und den Buchtitel ein.
Lektorat: Regina König-Wittrin, Björn Sydow
Satz: Diana König
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar 
Print-ISBN 978-3-8376-1901-0
PDF-ISBN 978-3-8394-1901-4
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt  

Einleitung. In einem rasenden Fieber verschwendet  | 11 

WARUM HELDEN SCHWEIGEN. DREI ANTWORTEN

Laokoon  | 33 

Zarter Held. Winckelmanns Laokoon | 41 

Die Griechen machen die Regeln  | 44

Das erste Thema der Kunst: die Schönheit  | 49

Das zweite Thema der Kunst: der Ausdruck  | 53

Nur die Funken und doch das Feuer  | 59 

Ästhetisch vorbildlich und ethisch fragwürdig.  
Lessings Laokoon  | 63

Grenzziehung zwischen den Künsten und die Grenzen der Künste  | 65 

Mit den Griechen gegen Winckelmann  | 72 

Ein Beispiel: Laokoon  | 75 

Sinnlich selig in sich. Hegels Laokoon | 83  
Laokoons Tod  | 84 

Die Skulptur  | 86 

Die Kunst  | 88 

Das Kunstschöne  | 90 

Die Antike  | 91

Das Ideal  | 92

Der Schmerz  | 96 

Die romantische Kunst  | 103 

Die klassische Kunst  | 104 

Der Held  | 106 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammengefasst | 109 

�

Die Heldin klagt. Antigone individuiert sich 

Antigone  | 121 

Der Bruch. Hegels Phänomenologie | 129 

a. Antigone  | 132

b. Kreon  | 138

c. das Verbrechen  | 141

d. der Untergang  | 146

e. das allmächtige und gerechte Schicksal  | 149

Am Ende der Antigone  | 152

Ausblick: der Rechtszustand  | 155

»das Individuum, das eine Welt ist.«  | 158 

Die Versöhnung. Hegels Ästhetik  | 161 

Die Tragödie, 1. Teil  | 163

Exkurs: die Schauspielkunst  | 165

Die Tragödie, 2. Teil  | 167

a. die Helden  | 168

b. der Chor  | 170

c. die Kollision  | 172

d. die Lösung  | 176

Exkurs: der aristotelische Zuschauer  | 178 
e. die Versöhnung  | 181 
Die Tragödie, 3. Teil | 184  
Ausblick: die umgekehrte Plastik  | 189 

Leiden an Überbestimmtheit. Hegels Rechtsphilosophie  | 193

Antigones Tode  | 193

Exkurs: die Romantiker Bohrers  | 196

Die Rechtsphilosophie  | 201

Der freie Wille  | 202

Die Person  | 208 

Die Sittlichkeit: Familie, bürgerliche Gesellschaft, Staat  | 214

Der Wert der Bildung  | 219

Zusammengefasst | 229  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD SCHREIT.
DIE FOLGEN VON PHILOKTETS EMANZIPATION

Philoktet | 241  

Der Held wird menschlich. Lessings Philoktet  | 249

Was das Theater kann  | 251

Philoktets Leiden  | 255

Die Wirkung des Theaters. Hamburgische Dramaturgie  | 259

Zwischenspiel mit Aristoteles  | 265

Der spezifisch ästhetische Effekt der  
Anrührung durch Furcht und Mitleid  | 270

Katharsis – bloß: wie?  | 273

Das Vielreiche fangen  | 275

Held Homburg trägt die Folgen. Königs Prinz  | 281

Helden bisher  | 281

Homburgs Heldentum | 284  

Was macht den Helden aus? | 291

Konsequenzen für den Helden. Reinhardts Krise  | 294

Konsequenzen auf der Bühne.   
Lehmanns postdramatisches Theater  | 297  

Zusammengefasst  | 303 

Ausblick. Life at last: die Geier kommen  | 313 

Literatur  | 327

Siglen  | 333 

Abbildungen  | 335

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alle Flüsse fließen ins Meer, / das Meer wird 

nicht voll. 

Zu dem Ort, wo die Flüsse entspringen, / kehren 

sie zurück, um wieder zu entspringen. 

Alle Dinge sind rastlos tätig, / kein Mensch kann 

alles ausdrücken, 

nie wird ein Auge satt, wenn es beobachtet, / nie 

wird ein Ohr vom Hören voll. 

KOHELET, 1, 7-8 
  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung.  
In einem rasenden Fieber verschwendet 

Wir töten uns alle. Wir alle, die Menschen unse-

rer Zeit. Und das Überhandnehmen des Koka-

inschnupfens ist ein Symbol für die Vergiftung, 

der wir alle erliegen, […] es ist der süße freiwil-

lige Tod, den wir alle mit verschiedenen Stim-

men und verschiedenen Worten herbeirufen!1

I.

Unmut und Verlegenheit machen sich langsam im Publikumssaal der Berliner 
Volksbühne breit, als sich Irina Potapenko, die die Prostituierte und Praktikantin 
Christine spielt, in Frank Castorfs Kokain-Inszenierung2 in einen durchsichtigen 
Kasten zurückzieht, zusammenkrümmt und schreit. Sie schreit nicht kurz auf, sie 
schreit lange. Richtig lange – zu lange für so manchen im Publikum. Christines 
Schrei ist eine Zumutung. Der Zuschauer, ohnehin durch Videoeinspielungen, 
parallel geführte Gespräche, laute Musik und das Bühnenbild von Jonathan Mee-
se hoffnungslos reizüberflutet, wird mit diesem Schrei allein gelassen. Und er 
fühlt sich nicht wohl damit. Dass niemand so richtig weiß, wie es eigentlich ge-
nau zu diesem Schrei kam und wie lange er noch dauert, macht die Situation 
nicht gerade besser. Die fehlenden Informationen erleichtern das Ertragen des 
Schreis in keiner Weise: er wird durch die vorgebliche Kontextlosigkeit nicht lä-
cherlich oder in seiner Wirkung gemildert. Im Gegenteil, gerade das macht ihn 
noch unerträglicher. Geboren wird der Schrei aus der kokainschwangeren, orgi-

                                                             
1  Pitigrilli: Kokain. – Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt 1988, 172.

2  Kokain nach dem Roman von Pitigrilli hatte an der Volksbühne Berlin im Großen 

Haus Premiere am 31. Januar 2004 unter der Regie von Frank Castorf. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

astischen Atmosphäre, die Pitigrilli in seinem Roman nachzeichnet. Als Prostitu-
ierte und, bei Castorf, Angehörige der verlorenen Generation Praktikum (wobei 
unklar bleibt, ob das Kokain Christine ins Praktikum getrieben hat oder umge-
kehrt) hat die Süchtige genügend Gründe zur Verzweiflung: Entfremdung des 
eigenen Körpers, Entfremdung der eigenen Arbeit, Geldnot, Verfall des gewinn-
bringenden Körpers, die übermächtige Kokainsucht, das ständige Ausgebeutet-
werden durch die anderen. Durch die Überforderung, die der Zuschauer ange-
sichts der parallel geführten Gespräche/Lieder/Tänze empfindet, zeichnet die 
Inszenierung den rauschhaften Zustand nach. Der Zuschauer kommt nicht mehr 
mit, kann die Zusammenhänge nicht mehr erschließen, versteht hier ein Wort 
und dort einen Teil, aber das Ganze bleibt rätselhaft. Der Rausch überspitzt da-
bei eine Erfahrung, die jeder auch im Leben macht: die stete Unverständlichkeit 
des Allgemeinen. Aus dieser Zerrissenheit heraus, die Pitigrillis Protagonist Tito 
Arnaudi als für die Kokainsüchtigen beispielhaft schildert, entsteht der Schrei 
von Christine.3  
 Die Zuschauer reagieren mit unterschiedlichen Bekundungen ihres Unwohl-
seins: Sie rutschen auf ihren Stühlen herum, beginnen Unterhaltungen mit dem 
Nebenmann, um aus der Situation zu fliehen, flüchten aus dem Saal oder begin-
nen aus Verlegenheit zu lachen. Kokain ist ohnehin harter Tobak für den 
Theaterbesucher und sorgt mit Kotz-, Kack- und Fickszenen für so manche er-
regte Saalflucht, aber der anhaltende Schrei hat die größte Wirkung. Er zieht den 
Zuschauer in seinen Bann, lässt seine Ohren klingeln und seinen Puls höher 
schlagen. Eine unerträgliche Hitze scheint plötzlich im Saal zu herrschen und die 
Luft erscheint noch mal stickiger als sie es noch vor fünf Minuten war. Übelkeit 
macht sich breit. Das Verlangen, den Schrei irgendwie zu beenden, ist fast mit 
Händen greifbar, weil die Situation, dieses hoffnungslose dem Schrei-Ausge-
liefert-Sein, mit jeder Sekunde unerträglicher wird.  
 Doch warum ist dieser Schrei, der im Vergleich mit hemmungslosen Drogen- 
und Sexorgien ja moralisch harmlos ist, die größte Provokation in Kokain? Mei-

                                                             
3  »Das Kokain reißt die Persönlichkeit auseinander; es verrichtet eine gewaltige, beina-

he elektrolytische Arbeit der Spaltung des Gewissens. Ich glaube, daß in jedem 

intelligenten Menschen zwei Wesen leben, mit entgegengesetzten Anschauungen, an-

tithetischem Geschmack; und ich glaube, daß der Mann ein Künstler ist, in dem diese 

beiden Wesen so deutlich voneinander getrennt sind, daß das eine das andere kritisch 

beurteilen kann […]. Durch das Kokain geschieht diese Spaltung der Persönlichkeit 

wie eine Antipathie-Explosion: Die beiden Wesen in mir kritisieren sich, zerfressen 

sich gegenseitig in einer Weise, daß das Resultat mein Haß gegen mich selbst ist. Und 

dann beginnt man die Nutzlosigkeit von allem einzusehen.« Pitigrilli: Kokain, 103f.     

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 13

ne Antwort: Weil er nicht nur intellektuell erfahren und erkannt, sondern auch 
körperlich wahrgenommen wird. Diese Erfahrung spricht den Zuschauenden so 
noch auf einer anderen Ebene an: Er ist nicht nur intellektuell interessiert und 
emotional berührt, er ist durch seinen eigenen Körper selbst betroffen – er »er-
fährt etwas am eigenen Leib«. Das ist das Spezifische an ästhetischer Erfahrung, 
wie ich zeigen möchte: sie überschreitet den Vernunfthorizont und bricht mit un-
serem normalen Alltagsverstehen. Im Sumpf der Reizüberflutung, der Drogen- 
und Sexorgien sind Handlungsstränge und Zusammenhänge in Castorfs Insze-
nierung nur mühevoll und erst nach einiger Zeit zu erschließen. In der Insszenie-
rung von Kokain geht es nicht vorrangig um eine verstehensorientierte Darstel-
lung, (was nicht ausschließt, dass der Zuschauer, der mit Pitigrillis Roman ver-
traut ist, die Zusammenhänge der Szenen versteht,) das Erlebnis selbst steht im 
Mittelpunkt. Ekel, Scham, Mitleid und Betroffenheit, Sehnsucht und Selbstzer-
störung ziehen in ihren Bann. Spätestens aber der Schrei erlaubt keinen Rückzug 
mehr in die Distanz. Er berührt im buchstäblichen Sinne des Wortes. Diesen tak-
tilen Zug der Stimme betont auch Dieter Mersch, wenn er den Hörer als nicht 
nur Hörenden beschreibt: »[D]er Hörer versteht nicht nur ein Gesprochenes im 
Sinne der Hermeneutik; vielmehr tritt er durch die Aufnahme und Entgegen-
nahme der Stimme – anders als durch die Schrift – in Berührung.«4 Natürlich be-
greift sich der Zuschauer auch bei dieser Erfahrung selbst weiter als 
Zuschauender, er glaubt sich nicht in das Geschehen auf der Bühne involviert, 
aber die Erfahrung, die er im Theaterraum macht, ist zunächst für ihn selbst kör-
perlich und damit distanzlos. Sie lässt ihn nicht kalt, er steht ihr nicht 
intellektuell überlegen gegenüber, weil er zunächst von ihr übermannt wird: mit-
gerissen in das eigene Erleben, funktionieren die üblichen Verstehensprozesse 
plötzlich nicht mehr und etwas anderes wird erfahrbar. Gebannt verfolgt er das 
Geschehen auf der Bühne, sein Herz schlägt im Takt zum Stück und doch weiß 
er sich selbst unbetroffen. Nur das Wissen darum, dass auch seine körperlich un-
distanzierte Reaktion, ja sogar seine intellektuelle Gebanntheit, die des Zuschau-
enden sind, hält ihn ja auf dem Platz, lässt ihn nicht selbst in Schreie ausbrechen. 
Aber das, was hier erfahren wird, hat eine übermächtige Unmittelbarkeit, die erst 
in der Reflexion eingeholt und aufgebrochen werden kann. Eine Distanz muss 
dazu erst erarbeitet werden, sie erlaubt es in einem Reflexionsprozess das Erfah-

                                                             
4  Dieter Mersch: »Präsenz und Ethizität der Stimme«; in: Doris Kolesch/Sibylle Krä-

mer: Stimme. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, 211-236, 212. Anmerkung zur Zitier-

weise in der ganzen Arbeit: Ich zitiere originalgetreu, auch Kursivierungen im 

Original werden übernommen. Wenn ich etwas an einem Zitat verändere oder hinzu-

füge, kennzeichne ich die Veränderung durch eckige Klammern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

rene im steten Bewusstsein der Mangelhaftigkeit von Sprache in Worte zu fassen 
und sich darüber auszutauschen. 
 Dabei liegt der Schrei selbst vor dem Spracherwerb: lange bevor diese Fä-
higkeit richtig ausgebildet ist, können Babys sich nur mittels Schreien ausdrük-
ken. Doch der Schrei steht nicht nur für die Geburt des Menschen, er steht auch 
beispielhaft für die Grundsteinlegung zum Subjekt-Sein – dazu, sich von der 
Gemeinschaft als Individuum mit eigenen Bedürfnissen und Ansprüchen abzu-
grenzen. Wenn der Schrei des Kindes die erste Kommunikation ist, ist der Schrei 
des Sprechenden ein Rücktritt aus der Kommunikation. Beim Schrei, im Gegen-
satz zum Ruf, überschlägt sich die Stimme, sie wird übersteuert, verliert ihren 
Halt, ihren Grundton. Der Schrei »bricht hervor«, er ist wesentlich unkontrol-
liert, »übermannt« den Schreienden, verdreht und übersteigert seine eigentliche 
Stimme. Mich interessiert dabei nicht das geschrieene Wort, das im Streit den 
anderen übertönen soll oder das auf der Straße in Parolen auf sich aufmerksam 
machen will. Mich interessiert der wortlose Schrei, der vor der Sprache da ist 
und dort wieder auftaucht, wo die Sprache ihre Grenzen erreicht hat. Dieser 
Schrei findet sich in vielen Kunstwerken und gewinnt im gegenwärtigen Theater 
gerade eine besondere Bedeutung. Die Frage, wie die Stimme mit anderen Sin-
nesorganen und Wahrnehmungsvollzügen interagiert, stellt dabei Doris Ko-
lesch.5 Sie vertritt die These, dass das Hören der Stimme wesentlich das Auge 
bei der Betrachtung des Kunstwerks unterstützt und leitet. Das Ohr steht dabei 
dem Auge gleichberechtigt gegenüber und ist ihm nicht nachgeordnet. Stimme 
wird nach Kolesch nicht »bloß als Verstärkung, als Unterstreichung des Visuel-
len« eingesetzt und ist kein »sekundäres Moment«.6 Dieses Vorurteil, so Kolesch 
weiter, bezieht sich sowohl auf die Videokunst als auch auf das Theater.7 Es ver-

                                                             
5  Doris Kolesch: »Wer sehen will, muss hören. Stimmlichkeit und Visualität in der Ge-

genwartskunst«; in: Doris Kolesch/ Sibylle Krämer: Stimme. – Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 2006, 40-64.  

6  Ebd. 45.  

7  »Der Begriff Theater stammt vom griechischen theatron ab und bezeichnet ursprüng-

lich den Ort, auf dem und von dem aus geschaut wird. Auch wenn sich die Bedeutung 

von Theater im Laufe der Zeit vom Ort des Sehens, als dem Zuschauerraum, hin zur 

Bühne als dem Ort, an dem sich etwas zeigt und wo es etwas zu sehen gibt, verscho-

ben hat, bleibt doch die thea im Sinne des Anblicks und der Anschauung hervorgeho-

ben. Wir gehen ins Theater, um uns ein Stück, eine Inszenierung, vielleicht auch eine 

besonders beeindruckende Schauspielerin oder einen faszinierenden Schauspieler an-

zusehen. Insofern scheinen sich Theater- und Videokunst insgesamt in die abendländi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 15

kennt aber eine Entwicklung besonders der gegenwärtigen Kunst, in der die 
Stimme eine Aufwertung erfahren hat: sie ist eigenständig geworden und hat ei-
ne eigenständige Bedeutung bekommen. War sie ehemals die Trägerin einer Er-
zählung, dann das Medium, in dem der Einzelne sich expressiv ausdrücken 
konnte und schließlich das Mittel, in dem sich das psychologisierte Subjekt er-
klären konnte, wird sie nun »zum Medium und Material eines situativen, 
ereignishaften und atmosphärischen Geschehens.«8 Die Stimme dient nicht mehr 
nur dazu, zu sprechen, sondern wird als »Klang- und Lautmaterial« entfaltet:9 

»Sinn- und Bedeutungsdimensionen werden polyglossal disseminiert, während 
gleichzeitig die Leiblichkeit des Sprechens im Atmen, Stöhnen, Flüstern und 
Schreien vorgeführt wird«.10 Auch in Castorfs Kokain verliert die Stimme im 
Überschlag des Schreis an Erklärungspotential oder Narration. Lauter und leiser 
werdend vibriert sich der Schrei seinen Weg ins Publikum, das stimmliche Spiel 
variiert bis zur Heiserkeit, bis zur Atemlosigkeit. Das Bild, das sich dem Zu-
schauer während dieser Zeit bietet, ist monoton. Der zusammengekrümmte Frau-
enkörper verharrt in seiner Position. Die einzige Bewegung in ihm ist die der 
Stimme. Der Schrei strengt den Körper an, verlangt ihm alles ab, lässt keinen 
Raum für irgendeine andere Bewegung, genauso wie er keinen Raum für einen 
Gedanken oder eine Empfindung als die des Schreis lässt. Hier steht nicht der 
Dialog im Mittelpunkt, sondern der »Polylog aus dem Körper herausgeschleu-
derter, subjektloser Sprech- und Schreitiraden«.11 Verloren ist das Subjekt, das 
sich selbst erklärt und sich selbst versteht, verloren ist das Subjekt, das sich an-
deren verständlich macht und von ihnen verstanden wird: hier geht es um eine 
nicht-sprachliche, nicht-vernünftige, oder, wie Hans-Thies Lehmann es formu-
lieren würde, postdramatische Erfahrung. Es geht nicht um das, was gesagt wird, 

                                                                                                                                  
sche Privilegierung des Auges und des Blicks zu fügen, die schon mit Platons Aus-

zeichnung des Visuellen als Medium und Modell von Erkenntnis einsetzt.« Ebd. 45f. 

8  Ebd. 48.  

9  Diese Aufwertung der Stimme passiert nicht erst in der gegenwärtigen Theater- und 

Videokunst, sondern setzt spätestens mit dem Dada Anfang des 20. Jahrhunderts ein – 

vgl. dazu: Reinhart Meyer-Kalkus: Stimme und Sprechkünste im 20. Jahrhundert. – 

Berlin: Akademie Verlag 2001. Dass aber die Stimme selbst schon in den antiken In-

szenierungen eine große Rolle gespielt hat, zeigt Hellmut Flashar in seiner Beschrei-

bung des antiken Theaters – vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles. Dichter im demokra-

tischen Athen. – München: Beck 2000.  

10  Doris Kolesch: »Wer sehen will, muss hören«, 48.  

11  Ebd., 49. Kolesch schreibt hier allerdings nicht über Castorf, sondern über die Insze-

nierungen seines Volksbühnenkollegen René Pollesch.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sondern um den Augenblick, in dem die Stimme sich erhebt: »Ein Körper expo-
niert sich, leidet. Der Klagelaut, den er von sich gibt, pflanzt sich fort und trifft 
den Zuschauer als Klangwelle, tangential, mit körperloser Kraft.«12 Der Zuschau-
er kann sich dem nicht entziehen, wird gezwungenermaßen zum Zeugen dessen, 
was auf der Bühne passiert.  
 Sicherlich erreicht Sprache ihre Grenzen auch, wenn es um Freude und 
Glück geht, sicherlich gibt es Glücks- und Freudengeschrei, Siegestaumel und 
Juchzen. Diese schönen und fröhlichen Aspekte des Stimmspektrums sollen in 
dieser Arbeit allerdings nicht im Mittelpunkt stehen – mich interessieren Schreie 
aus Verzweiflung, vor Schmerzen, vor Entsetzen, vor Einsamkeit, vor Verloren-
heit. Denn diese Schreie beinhalten gleichermaßen Anklagen und Aufgeben. In 
ihnen liegt die Abgrenzung des Einzelnen gegen die Gemeinschaft – nicht im 
freudigen Ausruf. In ihnen ist die Vernunft gescheitert, sie sind a-verbal und a-
vernünftig. Der schreiende Mensch hat keine Worte und keine Lösung, ein Aus-
weg zeigt sich ihm nicht mehr. Wer bis zum Hals in Leid und Verzweiflung 
steckt, der schreit. Wer nicht weiter weiß und von niemandem mehr Hilfe erwar-
tet, der schreit. Während des Schreiens öffnet sich der Mensch auf eine einma-
lige und berührende Weise: Er zeigt sich sowohl in seiner ganzen Hilflosigkeit, 
als auch in seinem ganzen Aufbegehren dagegen. Er ist so nah wie nie zuvor und 
gleichzeitig in unantastbare Ferne gerückt. Er berührt und ist im selben Augen-
blick selbst unberührbar. Oft ist ein Schrei beredter als eine Erklärung, da er 
zwar nicht die Gründe für die Situation liefert, dem Gegenüber aber einen ein-
zigartigen Einblick in den Menschen selbst gewährt – einen Einblick, der tiefer 
ist, als ihn jede Erklärung ermöglichen könnte. Der Schreiende ist nackt, er ver-
birgt nichts mehr, er will nichts mehr darstellen, nichts mehr aufrechterhalten, 
nicht mehr in einer bestimmten Weise erscheinen. Ihm ist es egal, was die ande-
ren von ihm denken, er ist an einer Grenze angekommen, die nur selten im 
Leben überschritten wird. Die üblichen Höflichkeits- und Contenanceregeln ver-
lieren angesichts seiner Situation jede Gültigkeit, er handelt nicht mehr nach 
Verstandes- oder Vernunftleitlinien. Diese Grenzerfahrung drückt sich aus im 
Schrei und teilt sich den anderen mit: die Erfahrung des Schreis wird aber damit 
nicht etwa zu einer Sache, bei der man sich erst in einem empathischen Akt mü-
hevoll in den Anderen einfühlen muss. Im Gegenteil: Der Schrei hat etwas 
Gewaltiges und Gewalttätiges: er »ergreift« im wahrsten Sinne des Wortes, denn 
er geht durch »Mark und Bein«, er »erschüttert in den Grundfesten«, »dreht ei-
nem den Magen um«: Der Schrei gewährt eine non-verbale Erkenntnis. Das Leid 

                                                             
12  Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater. – Frankfurt a.M.: Verlag der Auto-

ren 1999, 128, Anmerkung zum Theater Klaus Michael Grubers.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 17

des anderen wird in ihm körperlich für sein Gegenüber fühlbar, die Situation 
wird für den Außenstehenden so auf eine besondere Weise erfahrbar: Er gewinnt 
eine Erkenntnis, die nicht auf Argumenten und Erklärungen beruht, nicht auf 
Beobachtung und Einfühlung, sondern auf einem intuitiven Verständnis, das 
ausgelöst wird durch das eigene Erleben. Intuitiv wird hier etwas erkannt, das ra-
tional zunächst unzugänglich ist.  
 Ein Einwand gegen mein Plädoyer für den Schrei und die intuitive Erkennt-
nis könnte wie folgt lauten: Sicher geht der Schrei durch Mark und Bein, sicher 
drückt er unaussprechliches Leid aus, aber dabei gibt es nichts zu verstehen: Der 
Schreiende ist ein Fall für den Seelsorger, für den Arzt, er hat die Sphäre unserer 
gemeinsamen Interaktion durchbrochen und für eine Zeit verlassen. Diese Ein-
stellung kann ich nicht gelten lassen, weil sich der Schreiende zwar aus der 
Kommunikation zurückgezogen hat – aber eben zurückgezogen in einen viel in-
teressanteren und essentielleren Teil des Lebens – den eben, den man nicht 
unmittelbar aussprechen kann. Die Leid-Erfahrung gehört mit einer schreck-
lichen Unbedingtheit zum menschlichen Leben dazu, sie kann nicht ausgespart 
und an den Rand gedrängt werden. Sie ist auch kein Randphänomen, sondern 
allgegenwärtig. Sie wird nur abgeschoben und totgeschwiegen, weil sie sich aus 
den normalen Kommunikationsspielräumen und Vernunftregeln zurückzieht. 
Mir ist es dabei, als stähle sich das Leben selbst davon. Denn das Lebendig-Sein 
spürt man in Extremsituationen nun mal am meisten: Wenn man die Geburt ei-
nes Kindes erlebt und vor Erschöpfung und Glück keinen Satz mehr 
herausbekommt oder wenn man den Tod eines geliebten Menschen akzeptieren 
muss und vor Trauer und Einsamkeit nicht mehr weiter weiß. Das Leben hält 
viele solcher Momente bereit: Der erste Kuss, den Mann fürs Leben finden, eine 
Leidenschaft entdecken, eine Krankheit bekomme, eine wichtige berufliche Ent-
scheidung treffen müssen. Bei all diesen Gelegenheiten fehlen die Worte, bei 
vielen dieser Gelegenheiten sitzt einem der Schrei in der Kehle, ob er stumm 
bleibt oder sich Luft macht. Doch genau diese Momente spart man aus, wenn 
man den Schrei ausspart. Ein Begriff des Subjekts, der all das nicht berücksich-
tigt, geht voll am Menschen vorbei, weil er all das, was ihn bewegt und aus-
macht, ihm allein überlässt – und ihn sich so in der Begriffslosigkeit verlieren 
lässt. Damit schafft man Einsamkeit und Krankheit, damit schafft man das Anor-
male, das Totgeschwiegene überall dort, wo eigentlich nur das ganz normale Le-
ben ist. Man weist die Schuld an Unangepasstheit dem Individuum zu, ohne vom 
Subjekt aus über die Strukturen, die das Leid des Individuums bedingen, nach-
zudenken, sie zu hinterfragen. Ein Subjektbegriff, der diesen nicht-sprachlichen, 
nicht-vernünftigen Teil mit einbezieht, ist notwendig, weil nur er es erlaubt, dass 
Subjekt im richtigen Licht zu sehen: als eines, das ins Leben gestellt ist. Die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

größten Herausforderungen, die ihm hier begegnen, sind dabei keine Mathema-
tikaufgaben, keine Denkaufgaben, keine rationalen Entscheidungen. Die größten 
Herausforderungen, die einem Subjekt in seinem Leben begegnen, sind: Angst 
und Panik zu bewältigen, mit Leid umzugehen, mit Glück umzugehen, nach ei-
nem guten Leben zu streben. Wenn wir über das Subjekt reden, müssen wir über 
ein Subjekt reden, dessen größtes Problem es nicht ist, das Hartz-IV Formular 
auszufüllen, sondern dessen größtes Problem es ist, sich nicht der Angst und 
Hoffnungslosigkeit hinzugeben, nie mehr die eigene Situation ändern zu können. 
Die größte Herausforderung ist es, souverän die Angst, die die Ungewissheit 
macht, zu meistern oder, zu Zeiten, zu handeln.  

II. 

Zur Jahrhundertwende zwischen dem 17. und dem 18. Jahrhundert kommt die 
Frage nach dem Subjekt neu auf. Was soll mit dem Begriff bezeichnet werden, 
wogegen grenzt er sich ab, was schließt er ein, das sind die Fragen der modernen 
Philosophie. Heißt Subjekt bis dorthin als sub-jectum das Zugrundeliegende im 
Sinne von Substanz, heißt es ab hier: das Streben, dieses Zugrundeliegende in 
sich selbst zu setzten oder zu sehen oder zumindest die Frage danach zu stellen, 
ob das Subjekt seinen Grund in sich selbst hat.13 Diese Änderung des Selbstver-
ständnisses markiert einen Wandel in der Beziehung zwischen dem Einzelnen 
und den Vielen: in der Antike versteht sich das Subjekt in einem ganz anderen 
Kontext als in der Moderne: es versteht sich vor dem Hintergrund der gemein-
schaftlich geteilten Staats- und Gesellschaftsform. Dieses Fundament ist der 
Boden für seine Individualität, sie ist der Bezugspunkt seines Lebens und seiner 
Reflexion. Dieser Bezugspunkt verschiebt sich in der Moderne hin zum Subjekt 
selbst: die Beziehung zu sich steht im Mittelpunkt, es lernt, »ich« zu sagen, und 
damit sich zu meinen. Der Streit ist nun, wie dieses Ich zu verstehen ist: in der 
idealistischen Perspektive lernt das Subjekt sich als denk- und handlungsfähige 
Einheit zu verstehen, wenn es Ich sagt. Es hat ein Selbstbewusstsein, es versteht 
die Welt um sich herum und kann sich in ihr zurechtfinden. Das Subjekt wird 
hier zum Träger von Wissen und Erkenntnis, es handelt souverän und eigenver-
antwortlich in einer Welt, die ihm vertraut ist und die es sich durch seine Ver-
nunftleistung angeeignet hat.  

                                                             
13  Vgl.: Christoph Menke: »Subjekt, Subjektivität«, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Äs-

thetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Band 5. – Stutt-

gart/Weimar: Metzler 2003, 734-787. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 19

 Dem steht die romantische Auffassung von Subjektivität gegenüber, die den 
Grund des Subjekts ausschließlich in ihm selbst sieht: es erschafft sich in der 
Kunst aus sich selbst heraus. Dabei begreift es sich wesentlich als unergründlich, 
als unausschöpfbar und als unerklärlich. Das romantische Subjekt ist unendlich, 
tief, dunkel, unklar, unvollendet. Es hat eine ewige Sehnsucht und leidet an ei-
nem ewigen Leiden, die es in der Kunst und in der Liebe zu stillen versucht, 
ohne dass es ihm jemals gelänge. Der Blick des romantischen Subjekts geht auf 
sich selbst, es sieht sich selbst als Subjekt und nimmt Kunst und Welt subjektiv 
wahr. In dieser produktiven Unergründlichkeit liegt damit gleichzeitig eine er-
schöpfende Unkommunizierbarkeit.  
 Beide Modelle geben keine Antwort auf das Problem, das in der Moderne 
auftaucht: wir haben es hier mit einem Subjekt zu tun, das auf sich gestellt in der 
Welt steht. Es hat begriffen, dass es sich im Aufgehen in der Gemeinschaft, wie 
sie bisher war, nicht erschöpfen kann. Diese Verschiebung in der Wahrnehmung, 
so Hans-Thies Lehmann, entsteht in der antiken Tragödie durch eine Unrechtser-
fahrung: Wenn die antiken Helden unschuldig schuldig werden, erkennen sie, 
dass ihnen in ihrer Bestrafung durch menschliches oder göttliches Gericht kein 
Recht widerfährt. Im griechischen Theater der Antike, so Lehmann, hat das In-
dividuum zum ersten Mal seine Stimme erhoben und ist damit sichtbar und 
hörbar geworden. Lehmann liest die Tragödie dabei nicht als künstlerische 
Form, die den Mythos neben dem Epos wiedergibt, sondern als Auseinanderset-
zung mit ihm. Das Individuum tritt in einen Diskurs. Die Tragödie wird so zu 
einem Perspektivenwechsel: weg von der Perspektive auf das Allgemeine, auf 
den zyklisch organisierten Kosmos: hin zum Individuum. Paradigmatisch dafür 
sind die vielen Klagelaute und Schreie in den griechischen Tragödien. Sie mar-
kieren die Hinwendung zum individuellen Leid, die Präsenz der Stimme zeigt, 
»daß es dem tragischen Diskurs darum geht, die ›metaphysischen‹ Themen des 
Leidens und der Angst mit aller Macht, die dem sinnlichen Diskurs des Theaters 
innewohnt, an den Körper zurückzubinden.«14 Das Subjekt steht nun zum ersten 
Mal unverwoben in seinen Kontext da, »der schutzlose Körper, isoliert und 
preisgegeben, auf der Bühne zur Schau gestellt« (TuM, 40): angesichts seiner 
»gewinnt die Stimme als Indiz einer aus dem mythischen Kosmos sich isolieren-
den menschlichen Identität neues Gewicht« (ebd.). In der Tragödie, das ist 
Lehmanns These, sehen wir die Geburt des Subjekts. Allerdings keines Subjekts, 
das mit sich identisch ist, sondern eines zerrissenen Subjekts: »In einer komple-

                                                             
14  Hans-Thies Lehmann: Theater und Mythos. Die Konstitution des Subjekts im Diskurs 

der antiken Tragödie. – Stuttgart: Meztler 1991, 40 – im Folgenden mit Sigle TuM 

und Seitenzahl im Text zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

xen Verbindung von Strukturen manifestiert die Stimme, die im Raum des Büh-
nenspiels, an den Körper gebunden, anderen Stimmen kontrastierend, vor 
Zeugen laut wird, einen Knotenpunkt subjektiver Erfahrung, besser: Erfahrung 
des Subjekts.« (TuM, 50) Lehmann kritisiert damit die Vereinnahmung des Sub-
jektbegriffs durch andere Begriffe, wie etwa »mit dem Begriff der Person, des 
Ich, der Identität – Vermischungen, die problematisch sind, weil sub-jectum auf 
eine ganz andere Dimension der Selbsterfahrung zielt als die der scheinbar iden-
tischen Einheit des Individuums als Person.« (ebd.) Lehmanns Argumentation 
zufolge entdeckt sich das Subjekt zwar in der Tragödie als Subjekt, aber nicht 
als Ich oder als autonom Entscheidendes, denn nicht auf der Entscheidung liegt 
der Nachdruck, sondern auf der Entscheidungs-Situation: sie wird der Anlass für 
die Darstellung einer anderen Realität (vgl.: TuM, 91). Lehmann liefert damit 
eine sehr schöne Beschreibung der Situation Antigones: Sie entscheidet sich 
zwar, aber die Entscheidung selbst ist nicht das Wesentliche. Das Wesentliche, 
das, was die antike Sittlichkeit, die Gemeinschaft, in der Antigone lebt, zerstört, 
ist nicht Antigones Entscheidung, sondern das Aufkommen der Situation, in der 
Antigone sich entscheiden muss: die Erfahrung der Ohnmacht steht im Zentrum 
der Tragödie.15 Für Lehmann bezeichnet damit der Begriff Subjekt eine Erfah-
rung von Unsicherheit, Ohnmacht und Unidentität: Das Subjekt ist mehr eine 
Frage als eine Antwort.  
 Nicht als Frage aber als Suche beschreibt Karl-Heinz Bohrer das ästhetische 
Subjekt, dessen Geburtstunde er in der Romantik sieht.16 In Abgrenzung zum 
traditionell rationalistisch orientierten Subjektbegriff entwickelt Bohrer ein Bild 
von einem ewig sehnsuchtsvollen, hingebungsvollen und desorientierten Sub-
jekt, das sich gerade darin vom sozialen Subjekt unterscheidet, dass es keine 
einheitliche Identität hat, sondern sich in einem fortwährenden, künstlerischen 
Prozess immer wieder neu und anders entwirft. Es will dabei nicht authentisch 
sein, weil es ein authentisches Subjekt hier nicht geben kann. Es ist nicht interes-
siert an Selbsterhaltung, es sucht keine Erfüllung in der Gesellschaft, sondern in 
der Kunst. Das kann eben auch den Freitod beinhalten. Bohrers ästhetische Sub-
jektivität hat keinen Lebensplan, es wehrt sich gegen rationale Vereinnahmun-
gen durch die bestehenden gesellschaftlichen Strukturen. Das ästhetische Subjekt 
ist kein Vernunft- und Handlungssubjekt. Es ist durch und durch künstlerisch, 
geht auf in der Selbstbeobachtung und Selbstentblößung, kreiert ein neues Ich in 

                                                             
15  Im Antigone-Kapitel dazu mehr.  

16  Karl-Heinz Bohrer: Der romantische Brief. Die Entstehung ästhetischer Subjektivität. 

– Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, 11. Im Folgenden im Text mit rB und Seitenanga-

be zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 21

der gnadenlosen Selbstsezierung, aber auch dieses Ich wird keinen Bestand ha-
ben, wird keine Identität schaffen. (vgl.: rB, 13) Diese Selbstbeziehung ist 
»radikal« (rB, 72) und ausschließlich mit Hilfe der Vermittlung einer ästheti-
schen Theorie möglich. Das ästhetische Subjekt versteht sich nicht mehr im 
Rückbezug auf eine gemeinschaftlich geteilte Lebensform, auf seine Zugehörig-
keit zu einer Gesellschaft oder zu einem Staat, sondern ist nur mit sich selbst 
beschäftigt. Es kann seinen Schmerz nicht in der Beziehung auf das Allgemeine 
versöhnen: »Unversöhnt bleibt der Schmerz, die Trauer, entweder das Krank-
heitssyndrom des Individuums, oder es kommt zur Ablösung vom Ich im Sinne 
der Transformation in die imaginative Sprache« (rB, 265). Bohrer beschreibt das 
ästhetische Subjekt dabei als verfremdet: das Ich, mit dem es sich beschäftigt, 
wird für es zu einem Objekt, mit dem es spielt – es schreibt es um, interpretiert 
es neu: es erfindet es im künstlerischen Schaffensprozess. Damit wird das ästhe-
tische Subjekt zu einem, das selbst nichts über sich weiß und außer sich selbst 
geraten kann. Es erlebt »Augenblicke ohne Zukunftskonzept, ohne Selbstbe-
wußtsein« (rB, 228), es verschließt sich zur »poetischen Existenz« (rB, 258) und 
ist nicht länger Teil der Welt.  
 Bohrers Diagnose beschreibt die romantischen Dichter Kleist, Günderrode 
und Brentano und ihre Weltflucht in die Literatur. Er beschreibt damit Men-
schen, die sich eine neue Subjektivität außerhalb der Gesellschaft, in der sie 
nicht bestehen konnten, sondern gelitten haben, weil ihre Überschüssigkeit hier 
keinen Platz fand, die Strukturen ihnen keinen Raum für eine Verwirklichung 
gegeben haben, geschaffen haben. Die ästhetische Subjektivität zerstört sich 
durch ihr mangelndes Interesse an Authentizität und Selbsterhaltung selbst und 
das führt, wie Blumenberg bemerkt, »zu einer eigentümlichen Übersetzung in 
die Selbsterzeugung«.17  
 Auf ganz andere Weise verbunden ist die Theorie des Subjekts mit der Theo-
rie der Kunst bei Dieter Henrich. Er schafft kein rein ästhetisches Subjekt, 
sondern ein Subjekt, das in seinem Lebensvollzug die Kunst braucht. Der Be-
griff, von dem Henrich dabei ausgeht, unterscheidet sich stark von Bohrers, 
nimmt aber das Subjekt als Frage und als ortloses, wie es bei Lehmann schon 
aufgeschienen ist, wieder auf. Subjektivität erklärt Henrich aus zwei Komponen-
ten: Er charakterisiert das Selbstbewusstsein oder das Wissen von sich selbst als 
das, was den Menschen als Subjekt ausmacht. In einem zweiten Schritt zeigt 
Henrich, dass sich an das Wissen von sich ein Prozess der Selbstverständigung 

                                                             
17  Hans Blumenberg: »Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution neuzeitlicher 

Rationalität«; in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur 

Diagnose der Moderne. – Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976, 198.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

notwendig anschließt. Dieser Prozess findet unter der Bedingung »unaufhebbarer 
Ungewissheit«18 statt. Die Ungewissheit basiert darauf, dass es weder eine ad-
äquate Beschreibung der Verfassung des Wissens gibt, noch ein Grund benannt 
werden kann, aus dem Subjekte hervortreten. Damit ist das Subjekt in seinem 
Lebensvollzug unter die Aufgabe gestellt, sich ohne Erkenntnis über den eigenen 
Ort und Status seiner selbst zu vergewissern und zu einer Klarheit zu gelangen. 
Aus dieser Ungewissheit heraus entfaltet sich im Leben des Subjekts eine Dy-
namik, die sein Leben mitbestimmt. Diese Dynamik, die eine Grundverfassung 
des Subjekts ist und ihm objektiv zukommt, nennt Henrich Subjektivität. Ver-
bunden ist sie mit der Kunst essentiell dadurch, dass Henrich Kunstwerken eine 
Verständigungsleistung zuschreibt, die er als »Lebensgeltung und Lebensbedeu-
tung« (KuL, 344) begreift. 
 Subjektivität versteht Henrich dabei nicht als Selbstdistanz zum eigenen Le-
ben. Im Gegenteil, Subjektivität ist für ihn eben kein Bruch im Vollzug, keine 
Hemmung, keine zurückgebeugte Selbstreflexion, sondern selbst Teil des Le-
bensvollzugs: Subjektivität ist die Dynamik, die die Grundbestimmung des Le-
bens ist. Damit ist Subjektivität wesentlich als Prozess zu verstehen, als ein Pro-
zess, der vom Wissen über sich selbst ausgeht. Dieses Wissen von sich selbst ist 
nicht zu erwerben: »Dies Wissen kommt auf und tritt ein.« (KuL, 33) Es ist ein 
elementares Wissen, das uns konstituiert, weil es Wissen »von uns als von uns 
selbst« (KuL, 34) ist. In diesem lebendigen Vollzug werden nun zu der Grund-
tatsache, dass das Subjekt im Wissen von sich steht, Einstellungen erprobt und 
gewonnen, durch die sich auch die Weltbeziehung verändert. Dieser Vollzug ist 
ein bewusstes Leben, nicht im Sinne von reflexiv, sondern in Anbetracht dessen, 
dass sich dieses bewusste Leben selbst vollzieht und sich über alles, was daraus 
folgt, Rechenschaft ablegen kann und muss. Henrich beschreibt dabei das Sub-
jekt als eines, das nach einer Einheit sucht, ohne dabei zu einem klaren Einheits-
sinn zu gelangen: »Die Verständigung der Subjektivität über sich geschieht aus 
der Orientierung auf einen in sich einheitlichen, alle Gestalten des subjektiven 
Lebens aus sich heraus generierenden Prozeß«. (KuL, 25) Unser Leben ist uns 
damit »selbst erschlossen« (KuL, 27) und »selbst überantwortet« (ebd.), das 
Wissen über uns selbst erlaubt uns, dass unser Leben uns nicht geschieht, son-
dern wir es führen. Wenn diese Selbstverständigung gelingt, »wird sich die Sub-
jektivität selbst, samt ihrem eigenen Gang als in ein Gründendes einbegriffen 
verstehen, aus dem sich für sie die Bewandtnis ihres bewußten Lebens herleitet.« 

                                                             
18  Dieter Henrich: Versuch über Kunst und Leben. – München/Wien: Carl Hanser Verlag 

2001, 343. Im Folgenden im Text zitiert mit KuL und Seitenangabe. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 23

(KuL, 131) In diesem Gang ergeben sich Konflikte zwischen den verschiedenen 
Weisen des Sich-Verstehens, die die Subjektivität aushalten und lösen muss.  
 Nun greifen in den Prozess der Subjektivität auf verschiedene Weisen Welt-
beziehungen und Weltverstehen ein. Das Subjekt macht sich Bild und Ordnung 
von der Welt, in der es lebt, und geht damit gleichzeitig in Distanz zu ihr, inso-
fern es sich als Teil der Welt auch in Korrelation dazu sieht und setzt: »Die 
Welt, die in der unübersichtlichen Polymorphie ihrer Gehalte dem erkundenden 
Denken schon als solche eine unabweisbare Verstehensaufgabe stellt, ist den-
noch nur als eine Korrelationswelt zu denken.« (KuL, 45) Durch seine 
Körperlichkeit ist das Subjekt Teil der Korrelationswelt, auch Teil der Anord-
nung in der Korrelationswelt. Dennoch ist es ihm nicht möglich, seinen Ort in ihr 
aus ihr heraus zu bestimmen: In der Korrelationswelt gibt es eben nur eine An-
ordnung, wie zum Beispiel den stetigen Wechsel der Jahreszeiten, aber keine 
Fügung, keine »harmonische Zuordnung« (KuL, 67). Beschreibt das Subjekt die 
Welt aber als Möglichkeit der Selbstbeschreibung, dann denkt es sie als Integra-

tionswelt, die nicht entdeckt wird, sondern entworfen: sie ist denkbar nur als 
»Prozeßwelt« (KuL, 45), in der der Prozess des Lebens selbst seinen Platz findet. 
In der Integrationswelt entwirft sich also das Leben, um »sich von ihr her ver-
ständigt über sich selbst vollziehen zu können.« (KuL, 46) Kunstwerke nun las-
sen solche Integrationswelten gleichermaßen aufgehen, wie sie aus ihnen selbst 
hervorgehen. Sie haben deshalb eine Resonanz in der Subjektivität, sie ermögli-
chen Erfahrungen: »insofern sie nämlich die Tendenzen der Bewegung, die in 
der Verfassung ihres bewußten Lebens angelegt sind, in sich selbst aufnimmt 
und ihnen zu einer Vergegenwärtigung in einer klaren, durchgebildeten, zu sich 
selbst befreiten Gestalt verhilft.« (KuL, 46f.) In dieser durch die Kunst geschaf-
fenen Integrationswelt bekommt die Subjektivität die Möglichkeit, ihren Ort zu 
bestimmen und sich die Bewandtnis ihres Lebens in einem Ganzen zu verge-
genwärtigen. Die Dynamik der Verlaufsform unseres Lebens, die Konflikte 
zwischen den verschiedenen möglichen Selbstverständigungen, werden von der 
Kunst aufgenommen, »so daß wir in ihren Werken unsere eigene Lebensbewe-
gung wiedererkennen und uns so zu uns selbst befreit finden können.« (KuL, 
131) Henrich vertritt damit einen Begriff von Subjektivität, der sich nicht mehr 
an Einheitlichkeit und Identität orientiert, aber stark ausgerichtet ist auf die Ver-
nunft und ihre Vermögen. Er begreift das Subjekt immer als eines, das nach 
Einheitlichkeit und Weltverstehen strebt und dementsprechende Entwürfe von 
sich und der Welt produziert oder rezipiert. Der Kunst traut er in dieser Hinsicht 
eine besondere Verständigungsleistung zu, weil in ihr nicht nur das Verstehen 
auf eine besondere Weise vollzogen wird (durch bestimmte rationale Weltent-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

würfe), sondern im Betrachten auch eine Betroffenheit19 entstehen kann. Diese 
Betroffenheit resultiert dabei aus verschiedenen Erfahrungen der Distanz (Dis-
tanz zum Selbstverhältnis oder zum Weltverstehen)20 und bezieht sich auf eine 
intellektuelle Erkenntnis. Auch wenn Henrich also abrückt von einem traditio-
nellen Verständnis des Vernunftsubjekts als identisch mit sich, hält er fest an 
einem Begriff von Subjektivität, der sich selbst in seinem Betroffen-Sein auf die 
Vernunft bezieht.  
 Vorherrschend in der zeitgenössischen philosophischen Diskussion ist so 
immer noch ein Bild von Subjektivität, das das Subjekt entweder als vernünftige 
Einheit, oder als Vernünftiges, das nach einer Einheit strebt, zeigt. Vorherr-
schend ist damit eine Perspektive – und ein Selbstbild – das vorrangig vernünftig 
ist. Die oben beschriebene Erfahrung des Schreis im Theater lässt sich mit die-
sem Bild aber nicht erklären. Als zu subjektiv fällt sie aus den üblichen 
Deutungsmustern raus. Erst recht, wenn der Schrei so kontextlos und postdrama-
tisch daher kommt. Die zeitgenössische Kunst wendet sich häufig nicht mehr als 
erstes an die Vernunft. Verstehensleistungen sind nur nebenbei gefragt, die Er-
fahrung steht im Mittelpunkt. Um diese ästhetische Erfahrung fassen zu können, 
brauchen wir einen Subjektbegriff, der neben der vernünftigen Erkenntnis auch 
die intuitive Erkenntnis zulässt. Ansonsten nehmen wir uns die Möglichkeit, un-
seren Kunstgenuss in Worte zu fassen und damit das zu verpassen, was wir in 
der Kunst über uns selbst erfahren können. Der romantische Subjektbegriff ist 
dabei keine Alternative zum vernünftigen. Hier bleibt das Subjekt in seiner eige-
nen Subjektivität gefangen, ihm fehlen die Strukturen, um das Erlebte zu 
kommunizieren und zu teilen. Beide Begriffe können damit zwei wesentliche 
Bestandteile des menschlichen Lebens nicht einbinden: erstens die Grenzerfah-
rung, die der Schreiende im Schrei für andere zugänglich ausdrückt und zweitens 
den Zugang zum anderen zum Zeitpunkt größten Leides. Damit gehen diese phi-
losophischen Theorien des Subjekts am Menschen vorbei, indem sie ihn gerade 
in elementaren menschlichen Situationen allein und unbezeichnet lassen.  

III. 

In meiner Arbeit möchte ich zeigen, dass ein Subjektbegriff möglich ist, der 
nicht nur basiert auf den vernünftigen Fähigkeiten des Subjekts, sondern auch 
die Fähigkeit des intuitiven Erkennens einschließt. Ein umfassender Begriff von 
Subjektivität muss die besondere Objektivität der intuitiven Erkenntnis mit ein-

                                                             
19  Vgl.: KuL, 181. 

20  Vgl.: KuL, 191f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 25

beziehen, da sie sowohl eine angemessenere Beschreibung menschlichen Lebens 
liefert, als auch die menschliche Fähigkeit der Erkenntnis durch einfache Erfah-
rung beschreibt: wenn ich jemanden weinen sehe, weiß ich, dass es ihm nicht gut 
geht, ich muss dazu nichts verstanden haben. Subjekt-Sein heißt demnach nicht 
nur, vernünftig zu sein, sondern auch, ganz verschieden geartete Erkenntnisse 
durch Erfahrungen sammeln zu können. Dass dieser Aspekt nicht einbezogen ist 
in die Subjekttheorien, ist umso verwunderlicher, als das Subjekt, das Erkenntnis 
durch Erfahrung sammelt, in der positiven Wissenschaft seit Jahrhunderten maß-
geblich ist. Die gewöhnliche Argumentation für die Unterscheidung von: ers-
tens: ein Wissenschaftlerteam macht jahrelange Erhebungen und Untersuchun-
gen und kommt auf Basis der dadurch gewonnenen Erkenntnisse zu einem 
erläuterbaren Schluss und: zweitens: ich erfahre das Leid des Anderen in seinem 
Schrei, scheint dabei zunächst einleuchtend zu sein: Die Ergebnisse des Wissen-
schaftlerteams, kann sich jeder erklären lassen und sie verstehen – damit sind sie 
eine objektive Tatsache. Wie das Leid des Anderen aber erfahren wird, lässt sich 
ungleich schwerer vergleichen, da diese Erfahrung nicht auf die gleiche Weise 
sichtbar wird wie der zu Boden fallende Stein, sondern von den Erfahrenden erst 
mühsam umgesetzt werden muss in Sprache, um – was für die Objektivität un-
verzichtbar ist – vergleichbar zu werden. Doch dieses Vergleichbar-Werden ist 
möglich: ein Medium dafür ist die Kunst.21 Hier werden Erfahrungen gemacht, 
die hinterher – oder auch schon währenddessen – reflektiert und rezipiert werden 
können: Das Unsagbare wird darstellbar und im Reflexionsprozess dann elabo-
rierbar – und damit objektiv. Über Kunst lässt sich streiten: das ist der beste 
Beweis für die Objektivität dieser Art Erfahrung. 
 Das wohl berühmteste Beispiel für den Streit um den Schrei in der Kunst ist 
dabei die Laokoonskulptur. Hat der in Marmor gehauene trojanische Priester den 
Mund zum Schrei geöffnet oder seufzt er nur?: Das ist die leitende Frage in der 
Rezeptionsgeschichte der Marmorgruppe. Winckelmann, Lessing und Hegel sind 
sich in Bezug auf die Antwort einig: Laokoon schreit nicht. Doch ihre Begrün-
dungen sind unterschiedlich. Im ersten Kapitel setze ich mich deshalb mit den 

                                                             
21  Bei Schmerztherapien wird deutlich, wie schwierig es ist, den Schmerz mitzuteilen. 

Möglichkeiten der Mitteilung konnte man in der Ausstellung Schmerz/Pain (einer Zu-

sammenarbeit der Nationalgalerie im Hamburger Bahnhof – Museum für Gegenwart, 

Berlin und des Berliner Medizinhistorischen Museums der Charité) im Frühjahr und 

Sommer 2007 sehen. Schmerzpatienten sind hier aufgefordert worden, in die Skizze 

eines menschlichen Körpers ihren Schmerz einzuzeichnen. Die sehr unterschiedlichen 

Bilder waren ein beeindruckender Teil der Ausstellung.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

drei Interpretationen der Skulptur auseinander und versuche ihre Unterschied-
lichkeit für meine Fragestellung fruchtbar zu machen.  
 Laokoon schreit nicht, argumentiert Winckelmann, weil er den Schmerz aus-
hält und sich damit über ihn zur Freiheit erhebt. Laokoon schreit nicht, sagt 
Lessing, weil die Skulptur nicht das angemessene künstlerische Medium ist, um 
einen Schrei darzustellen ohne ihn lächerlich erscheinen zu lassen. Laokoon 
schreit nicht, meint schließlich Hegel, weil er so eingebunden ist in seine Ge-
meinschaft, dass er gegen die Ungerechtigkeit seines Schicksals gar nicht aufbe-
gehren kann, ja, sie noch nicht einmal wirklich beklagen kann.  
 Unterschiedlicher könnten die drei Deutungen der Skulptur kaum sein – in 
allen dreien sind ästhetische und ethische Komponenten verbunden – alle drei 
setzten einen bestimmten Begriff von Subjektivität voraus, der Ethik und Ästhe-
tik prägt. Winckelmann und Lessing sind dabei sensibler für die Schmerz- und 
Leiderfahrung, die die Laokoongruppe kennzeichnet, als Hegel es ist. Dadurch 
decken sie eine Seite des Menschen auf, die notwendig zu einem angemessenen 
Subjektbegriff dazugehört. Während es für Winckelmanns Argumentation wich-
tig ist, den Schmerz darzustellen, um seine Überwindung umso beispielhafter er-
scheinen zu lassen, muss bei Lessing der Schmerz nicht mehr überwunden 
werden, da er zum menschlichen Helden dazugehört, ihn sogar ausmacht. Beide 
betonen damit die Erfahrung des Leides bei der Betrachtung der Gruppe, die für 
den Rezipienten zu einem Erlebnis wird, das sein Verhalten (bei beiden Autoren 
freilich lehrhaft) verändern soll. Für Hegel hingegen steht die Erfahrung, die bei 
der Betrachtung der Skulptur gemacht wird, im Hintergrund. Für ihn steht Kunst 
immer in ihrer Zeit und hat damit auch ihre Beschränkung in ihrer Zeit. Hegel 
kann Laokoon nicht hier und heute sehen und rezipieren, da Laokoon zu einer 
längst vergangenen Epoche gehört, in der er gefangen ist und bleibt. Diese Sicht-
weise begründet sich nun nicht etwa darin, dass Hegel Wissen für die Betrach-
tung voraussetzt, sondern dass er jede Kunst einer bestimmten Zeit zuordnet. Die 
Skulptur, als schönste Kunst, hat dabei ihren Platz in der griechischen Antike, da 
sie einzig und allein hier ihre Entfaltung und Blüte finden konnte. Kunst bringt 
hier zwar Leid zum Ausdruck und ist damit eine Befreiung, weil sie dem Men-
schen, mag er selbst noch so tief im Leid verstrickt sein, doch die Darstellung 
desselben und damit die Erhebung im Geiste über das Leid ermöglicht, sie bleibt 
hier aber unindividuell – genau das ist das Geheimnis ihrer Schönheit.22   

                                                             
22  Welche Bedeutung die Frage nach der Stellung der Erfahrung des Schönen auch bei 

Kant hat, macht Andrea Kern deutlich. Während sie zeigt, dass die Lust am Urteil 

über das Schöne bei Kant zum einen darauf beruht, dass es eine Lust am Spiel der Er-

kenntnisvermögen überhaupt ist, eine Lust also, die sich »reflektierend auf die Form 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 27

 Bei Hegel kann die Kunst nur die unterste Stufe von Erkenntnis erreichen, da 
sie zu sinnlich ist, um vernünftig zu sein. Dabei ist gerade die von Hegel diag-
nostizierte Schwäche ihre Stärke. Denn Kunst kann all das ausdrücken, wofür 
Argumente und Worte nicht reichen, was aber doch wesentlich zum menschli-
chen Leben dazugehört. Das Fesselnde an Hegels Laokoon-Deutung ist aber die 
Entdeckung, dass Laokoon in eine Gemeinschaft eingebunden ist, die ihn als In-
dividuum substantiell ausmacht. Damit ist Laokoon kein Subjekt – er spricht 
nicht für sich selbst, er spricht für und aus der Gemeinschaft heraus. Nur mit der 
substantiellen Individualität ist die Gemeinschaft intakt.  
 Im zweiten Teil der Arbeit zerbricht diese Gemeinschaft. Beispielhaft dafür 
ist der Streit zwischen Antigone und Kreon, die beide ein sittliches Prinzip ihrer 
Gemeinschaft verkörpern und sie durch ihren Widerstreit notwendig zerstören. 
In Antigones Klagegeschrei, das sie von sich gibt, als sie zu ihrer Hinrichtungs-
stätte geführt wird, liegt die Geburt des Subjekts: Das Individuum lehnt sich auf 
gegen die Gemeinschaft, weil ihm in ihr und durch sie Unrecht geschieht. In He-
gels Werk gibt es zwei Antigone-Interpretationen: Eine frühe in der Phänome-
nologie des Geistes, in der er für die endgültig zerbrochene Sittlichkeit argumen-
tiert, und eine späte in den Vorlesungen über Ästhetik, in der er die Sittlichkeit 
durch Antigones Tod wieder versöhnt. Hegelimmanent untersuche ich mithilfe 
der Grundlinien der Philosophie des Rechts, wie es zu dieser Umdeutung der so-
phokleischen Tragödie kommt. Meine These ist dabei, dass Hegel die Umdeu-
tung braucht, um die künstliche Sittlichkeit in seiner Staatstheorie zu recht-
fertigen. Ich werde jedoch zeigen, dass auch in der künstlichen Sittlichkeit des 
Staates nicht ausreichend Platz für das Subjekt bleibt, sondern im Endeffekt 
nicht mehr gefordert wird als eine substantielle Individualität, wie Hegel sie 
längst überwunden haben will. Wenn der Staatsbürger aber nicht mehr ist als 
diese substantielle Individualität, dann befreit ihn der Staat auch nicht zur Parti-
zipation am absoluten Geist – damit bleibt er im hegelschen Staat letztendlich 
unfrei. Ein Subjekt, das wirklich in seine Freiheit gestellt ist, muss anders ausse-

                                                                                                                                  
unseres Erkennens« (12) bezieht, wird zum anderen klar, dass sich das Urteil über das 

Schöne nicht hierin erschöpft, sondern der Betrachtende gleichzeitig »die Bedeutung 

des schönen Gegenstandes« (13) versteht. Diese zwei Modelle, die sich beide bei Kant 

finden, löst Kern durch eine Umdeutung der kantischen Begriffe auf: Sie zeigt, dass 

die ästhetische Erfahrung zwar eine autonome Erfahrung ist, aber deswegen nicht ne-

ben unserem alltäglichen Verstehen steht, sondern sich auf diese Verständnisform 

bezieht und deren Gegenstände noch einmal in einer anderen Perspektive, im ästheti-

schen Spiel, verständlich werden lässt. Vgl.: Andrea Kern: Schöne Lust. Eine Theorie 

der ästhetischen Erfahrung nach Kant. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

hen, als das, was Hegel zeichnet. Dazu benötigen wir wesentlich einen anderen 
Begriff von Subjektivität, einen, der von der Voraussetzung der zerbrochen-
bleibenden Sittlichkeit ausgeht und nicht annimmt, dass diese durch eine künstli-
che Konstruktion vollkommen ersetzbar wird. Nach dem Verlust der absoluten 
gemeinsamen Werte kann das Subjekt nicht mehr unbedarft aus einem allge-
meingültigen Wertepool schöpfen, um seine Handlungen und sein Leben zu ge-
stalten: Es muss sich als in eine unergründliche Welt Gestelltes sehen lernen und 
aus dieser Unergründlichkeit heraus handeln lernen. 
 Aus dieser steten Ungewissheit heraus entwirft sich der Mensch nun in sei-
nen Entscheidungen in die Welt hinein, er »setzt« sich, wie Hegel es formuliert. 
Während dieses Setzen bei Hegel aber immer als Schöpfen aus einer allgemei-
nen Sittlichkeit stattfindet, muss das Subjekt richtiger als auf sich selbst Ge-
stelltes begriffen werden, das sich vor dem Hintergrund einer Sittlichkeit »setzt«, 
die es selbst nicht mehr als allgemeingültig und handlungsweisend begreift, weil 
es den Bruch in der Sittlichkeit mitdenkt. Die Aufgabe, sich selbst zu gestalten, 
das eigene Leben zu führen, ist erwachsen aus dem Wegfall der absoluten ge-
meinsamen Wertebasis und stellt neue Anforderungen, von denen der Mensch 
naturgemäß überfordert ist. Diese wesentliche und ständige Überforderung 
macht sich Luft im Schrei. Wird diese Überforderung nun ästhetisch erfahrbar, 
gewinnt sie durch die Art ihrer Darstellung an Mitteilbarkeit und verliert damit 
einen Teil ihres Schreckens. Kunst ist so eine Weise, sich ein Stückweit aus dem 
Leiden an der Überforderung zu befreien, indem dieses Leiden überhaupt thema-
tisiert wird. In der künstlerischen Darstellung gewinnt es eine Form, über die 
man reden kann: der unaussprechliche Überschuss wird so greifbarer, auch wenn 
er sich immer wieder dem endgültigen Verstehen entzieht, neue Formen an-
nimmt oder die alten in neuen Blickwinkeln erscheinen lässt.  
 Während die Antigone-Interpretation den Mittelpunkt des zweiten Kapitels 
bildet, steht ihr im dritten Kapitel Lessings Philoktet-Interpretation als hegelex-
terne Kritik gegenüber: Mithilfe Lessings möchte ich zeigen, dass Kunst nicht 
dort aufhört, wo Hegel sie in den Vorlesungen über Ästhetik stehen lässt, son-
dern, mit einem anderen Begriff von Subjektivität, weit darüber hinaus geht. 
Denn Lessings menschlicher Held, für den ich den schreienden Philoktet als Bei-
spiel nehme, verkörpert eine ganz andere Heldenhaftigkeit, als sie Hegel in 
seiner Ästhetik beschreibt. Hier sehen wir einen Gescheiterten, einen Fehlerhaf-
ten, einen Menschen, der aufbegehrt gegen das ihm von den Göttern zugedachte 
Schicksal (jedenfalls zunächst – auch er fügt sich hinterher in die Fügung), der 
damit schon viel mehr Eigenschaften eines angemessenen und interessanten Be-
griffs von Subjektivität erfüllt, als es Antigone getan hat. Lessings menschlicher 
Held liefert aber nicht nur einen Grundstein, um Kritik an Hegels Subjektbegriff 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 29 

 
 

zu üben, er weist auch auf ein Theatererlebnis hin, das Hegel nicht für möglich 
hält.  
 Angeschlossen an das Lessing-Kapitel ist eines, das sich mit der Krise des 
Helden beschäftigt. Philoktet hat zwar eine Krise, ist aber als Begriff in keiner. 
Der philoktetische Held ist ganz, was er sein soll: einsam, standhaft, tugendhaft, 
ein bisschen wütend, ein bisschen beängstigend, aber alles in allem rechtschaf-
fend und vertrauenswürdig. Er ist gern ein Held, auch wenn viel dranhängt. Ihm 
entgegen tritt in diesem Kapitel Kleists Prinz von Homburg. Der ist tatsächlich 
ein Held in der Krise: einer, der nicht weiß, ob er Held sein soll oder will. Einer, 
der es als schwierig und als belastend empfindet, Held zu sein und heldenhaft zu 
handeln. Einer, dem die Sprache ein Stück weit entgleitet, einer, der sich nicht 
erklärt. Einer, der sein Held-Sein als Zumutung empfindet.   
 Im Ausblick tritt ein zeitgenössischer Held auf die Bühne. Hippolytus in Sa-
rah Kanes Phaedraʼs Love könnte dabei unheldischer nicht sein. Er ist ein 
gelangweiltes Riesenbaby, zu lethargisch für die Krise, zu gleichgültig für die 
Anteilnahme, zu unlebendig für den Schrei. Der ist hier verloren gegangen und 
hinterlässt eine fühlbare Leerstelle. Damit wird eines überdeutlich: der Schrei 
selbst ist eine Leistung.23  

                                                             
23  Für Betreuung und Begleitung der Doktorarbeit möchte ich mich zu allererst bei 

Christoph Menke bedanken. Mein herzlicher Dank gilt ebenfalls Dieter Mersch, An-

rea Kern, Brigitte Hilmer, Hans-Peter Krüger und Alfons Glück, sowie den Kollo-

quien um Christoph Menke und Brigitte Hilmer, die die Entstehung der Arbeit in den 

vergangenen Jahren kritisch begleitet haben. Das Korrekturlesen war sicherlich nicht 

einfach, mein Dank dafür gilt Regina König-Wittrin. Ebenfalls für Korrekturen, be-

sonders aber für Beratung, Ermutigung und Ablenkung bin ich Gesine und Björn 

Sydow verpflichtet. Nicht zuletzt gilt mein Dank auch meinen Kollegen in den Hör-

funkredaktionen, die stets geduldig und verständnisvoll auf Aufschübe und Absagen 

von Aufträgen zugunsten der Dissertation reagiert haben.  

d

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Warum Helden schweigen.  
Drei Antworten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Laokoon 

Laocoon, […], opus omnibus et picturae et statu-

ariae artis praeferendum.1  

Ein grausiges Bild bietet sich dem Betrachter der marmornen Skulptur dar: Sie 
zeigt eine Kampfszene, in die ein erwachsener Mann, zwei halbwüchsige Jungen 
und zwei Schlangen tödlich verstrickt sind. Der Blick fällt zuerst auf den Brust-
korb des Mannes. Er dominiert das Zentrum der Skulptur. Während der 
Brustkorb selbst wie beim Einatmen hochgezogen und aufgebläht ist, ist der un-
tere Bauchbereich eingezogen. Die Bauchmuskulatur ist dadurch klar erkennbar: 
die Muskeln sind bis aufs Äußerste angespannt. Der ganze Rumpf ist leicht nach 
rechts hinten verdreht und macht dabei eine Bewegung nach oben. Der Eindruck 
des gen Himmel-Strebens wird unterstützt durch die Beine. Sie sind beide ge-
beugt, besonders das linke erweckt den Anschein, sich strecken zu wollen. Der 
Fuß steht nicht ganz auf dem Boden, sondern berührt ihn nur mit den Zehen und 
dem vorderen Fußballen. Die Muskeln im Oberschenkel wölben sich wie unter 
stärkstem Kraftaufwand. Der Körper scheint sich so wegdrücken zu wollen von 
dem Sockel, auf dem er halb sitzt. Das rechte Bein ist mehr in der Beugung, aber 
auch auf Zehenspitzen stehend dargestellt. Der Fuß selbst ist angespannt, die 
Fußknochen stehen hervor, der große Zeh ist abgespreizt. Die Muskeln in Unter- 
und Oberschenkel sind gut sichtbar herausgearbeitet und angespannt. Die Beine 
sind an drei Stellen von Schlangen umwunden. Ihre Leiber sind oberarmdick
und erscheinen aufgrund von Drehungen, die an den Schlangenkörpern selbst 
wahrzunehmen sind (sie sind sozusagen in sich selbst gedreht) äußerst beweg-

                                                             
1  Plinius: Naturalis Historia, XXXVI, 37. Übersetzung von Gottfried Große 1787 : »ein 

Werk, dem vor allen Meisterstücken, der Maler- und Bildnerkunst der Rang gebührt.« 

Aus: Christoph Schmälzle (Hg.): Marmor in Bewegung. Ansichten der Laokoon-

Gruppe. – Frankfurt a.M./Basel: Stroemfeld Verlag 2006, 25.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

lich. Offensichtlich versucht der Mann, sich der Umwindung der Schlagen zu 
entziehen, der nach oben gestreckte Oberkörper hat hochgezogene Schultern. 
Der eine Arm ist gebeugt, ein Teil des Unterarms und die Hand fehlen. Die Stel-
lung des verbliebenen Arms deutet daraufhin, dass er eine der Schlangen, die 
sich über den Rücken des Mannes zieht, wegzuhalten versucht. Der linke Arm 
ist leicht gebeugt und umgreift neben der Hüfte den Schlangenkörper ein Stück 
unterhalb des Kopfes der Schlange. Diese hat das geöffnete Maul an der Seite 
des Mannes angesetzt, ob sie gleich zubeißen will oder gerade gebissen hat, ist 
dabei nicht eindeutig zu sehen. Die Adern am Hals des Angegriffenen treten 
stark hervor, der Kopf ist seitlich nach hinten geneigt. Haare und Bart umrahmen 
das zerfurchte Gesicht eines erwachsenen Mannes. Die Stirn ist in starke Falten 
gelegt, die Brauen sind nach unten gezogen, unter den Augen sind tiefe Falten, 
die sich auch über die Wangen ziehen. Der Mund ist leicht geöffnet. Während 
die Augen nach oben gen Himmel gerichtet sind, wirkt das Gesicht durch die 
Falten zusammengesackt und nach unten gezogen.  
 Der erwachsene Mann, der der Mittelpunkt der Skulptur ist, ist umrahmt von 
zwei halbwüchsigen Jungen. Proportional sind diese dabei wesentlich kleiner 
dargestellt als der Erwachsene, ihre Proportionen selbst deuten aber auf Jugend-
liche hin und nicht auf Kinder. Die Jungenkörper sind beide durchtrainiert und 
schlank, aber wesentlich weniger muskulös und voluminös als der des Erwach-
senen. Der Körper des Jungen zu seiner rechten Seite ist bereits an beiden 
Beinen, an beiden Armen und am Oberkörper von einer Schlange umwickelt. Ihr 
Kopf befindet sich an der rechten Seite des Jungen etwa auf Brusthöhe. Hier ist 
der Moment des Bisses selbst abgebildet. Die linke Hand des Jungen liegt auf 
dem Schlangenkopf, aber der Oberarm ist schon ganz umwickelt und am Unter-
arm zeigen sich keine Muskelerhebungen. Der rechte Arm des Jungen scheint 
nach oben gestreckt zu sein, bis auf ein Stück des Oberarms, das ebenfalls vom 
Schlangenkörper umwunden ist, fehlt er. Seine Beine, von denen das rechte den 
Boden schon nicht mehr berührt, sind durch die Schlange gebeugt, die Muskeln 
im Oberschenkel deuten auf eine schwache Gegenwehr hin, sie sind leicht zu se-
hen, aber nicht stark gewölbt. In einer ähnlichen Haltung wie der des Mannes ist 
der Kopf des Jungen nach hinten oben gebeugt. Die Beugung geht aber weiter 
nach hinten, der Nacken ist gebogen. Der Blick geht in Richtung des Kopfes des 
Erwachsenen.  
 Der Junge zur Linken ist am linken Fuß und am rechten Arm von einer 
Schlange umfangen. Ihm gilt dabei nicht ihr Hauptinteresse, denn sie ist es, die 
ihren Kopf zur Hüfte des Mannes schlängelt. Mit etwas geöffnetem Mund und 
zusammengezogenen Augenbrauen blickt der Junge auf die beiden anderen. Er 
ist am wenigsten von allen in den Kampf involviert. Mit der linken Hand ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LAOKOON | 35

sucht er, die Schlange von seinem Bein abzustreifen, das er zum Bauch gezogen 
in der Luft hält. Das andere Bein ist gebeugt, steht aber auf dem Boden. Sein 
Bauch ist eingezogen und seine Schultern sind zu den beiden anderen Figuren 
hin gedreht. Von seiner linken Schulter gleitet sein Gewand. Die Gewänder der 
anderen beiden sind bereits von ihnen abgeglitten und liegen auf dem Sockel.  
 Die Skulptur zeigt den Priester Laokoon und seine beiden Söhne in ihrem 
Todeskampf mit den von den Göttern geschickten Schlangen. Festgehalten ist 
der Moment vor dem Tod. Während der Junge an Laokoons rechter Seite schon 
stark davon gezeichnet ist, hat Laokoon selbst noch Kraft. Aber diese Kraft wird 
hoffnungslos verpuffen, erkennt der Betrachter auf den ersten Blick, weil die 
Umwindung durch die Schlangen schon viel zu stark ist. Die Beine aller Betei-
ligten sind gefangen und die Schlangen umwinden gerade Arme und Oberköper, 
wobei sie über den Rücken, also von hinten, nach oben klettern. Das ermöglicht 
zum einen eine freie Sicht auf die Oberkörper der drei, zum anderen wirkt es 
noch erschreckender, weil die Schlangen sich so außerhalb des Gesichtsfeldes 
der Opfer bewegen. In der Skulptur ist so der Moment des größten Widerstandes 
seitens Laokoons gebannt, kurz bevor dieser Widerstand überwunden sein wird. 
Während der Körper des kleineren Sohnes schon mitleiderregend schlaff wirkt, 
zeigen sich die beiden anderen noch lebendig und kräftig. Leben und Kraft wer-
den so hier in ihrem letzten Augenblick, kurz bevor sie vergehen, festgehalten. 
 Die Laokoonskulptur war in der Neuzeit, lange bevor sie wiederentdeckt 
wurde, für ihre einzigartige Schönheit berühmt. Ihren Ruhm verdankt sie dabei 
Plinius dem Älteren, der sie im 36. Buch der Naturkunde als einzigartiges Werk 
rühmt, das von drei rhodesischen Künstlern aus nur einem Marmorblock gefer-
tigt wurde und im Palast von Titus zu sehen ist. Bis heute bestehen jedoch noch 
Zweifel daran, ob die Skulptur, die am 14. Januar 1506 am Esquilin, wo »das 
Goldene Haus des Nero und der Palast des Titus lagen«,2 gefunden wurde, wirk-
lich jene ist, die Plinius beschreibt.3 Zu sehen ist die 2,44 Meter große Skulptur 
heute in den Vatikanischen Museen in Rom, wo sie als Original aus dem 1. Jahr-
hundert nach Christus und nicht als Nachbildung betrachtet wird. Im Besitz der 
Kirche ist die Marmorgruppe bereits seit ihrer Wiederauffindung. Der damals 
vom Bauherrn eilig herbeigerufenen Architekt und Kunstliebhaber Guiliano da 

                                                             
2  Erika Simon: »Laokoon«; in: Bertrand Jaeger/John Boardman (Hg.): Lexicon Icono-

graphicum Mythologiae Classicae (LIMC), Bd. VI. – Zürich: Artemis und Winkler: 

1981-2009, 199. 

3  Ausführlich zum Streit um die Datierung und Restaurierung: Horst Althaus: »Grund-

linien der neueren Forschung«; in: ders.: Laokoon. Stoff und Form. – Tübingen und 

Basel: Francke Verlag 1968.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Sangallo identifiziert die Skulptur sofort als die bei Plinius beschriebene, was 
Papst Julius den II. dazu veranlasst, sie umgehend zu kaufen und restaurieren zu 
lassen. Niemand Geringeres als Michelangelo bekommt daraufhin den Auftrag, 
die fehlenden Teile der Gruppe zu ergänzen, was er allerdings nach einigen Ver-
suchen gelangweilt an seinen Schüler Montorsoli weitergibt. Heute ist neben der 
Laokoonskulptur im Vatikan noch ein gebogener und von Schlangen umwunde-
ner rechter Arm Laokoons zu sehen, der Michelangelo zugeschrieben wird. Sein 
Schüler hingegen stellt sich Laokoon mit hoch empor gereckten Armen vor – 
und ergänzt die Statue nach seinen Vorstellungen. 1785 wird dann auch der Arm 
des linken Sohnes gestreckt angeglichen (Abb. 1).  

Abbildung 1: »Laokoongruppe « in der ersten Rekonstruktion mit 

gestrecktem Arm 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LAOKOON | 37

Erst 1905 wird der eigentliche Arm des Laokoon, der angewinkelt ist, durch Zu-
fall bei einem römischen Steinmetz durch Ludwig Pollak entdeckt. Er hält den 
Arm jedoch zunächst für einen Teil einer zweiten verschollenen Laokoonstatue, 
so dass es bis 1957 dauert, bis seine Zugehörigkeit zur schon bekannten Gruppe 
zweifelsohne festgestellt wird und der angewinkelte Arm den ausgestreckten 
Montorsolis ersetzt (Abb. 2).4 Vorlage für die Diskussionen von Winckelmann, 
Lessing und Hegel bildet so die erste Laokoonskulpturenrekonstruktion. 

Abbildung 2: »Laokoongruppe«  in der zweiten Rekonstruktion mit  

angewinkeltem Arm, Vatikanische Museen, Rom 

Abgesehen davon, dass sowohl Laokoon als auch seinem linken Sohn, der je-
weils rechte Arm fehlt und dem rechten Sohn die rechte Hand, ist die 
Laokoongruppe recht gut erhalten. Doch auch der Kopf der oberen Schlange 
fehlt und bis heute ist die Restaurierung, die den Kopf an Laokoons linker Hüfte 
ansetzt, umstritten.5 So wie wir die Skulptur heute wahrnehmen, aber auch so 

                                                             
4  Dazu: Christoph Schmälzle (Hg.): Marmor in Bewegung, 6-15.  

5  »Der ergänzte Kopf der oberen Schlange wurde bei der Endrestaurierung unter der 

Leitung von F. Magi (1957-59) an der l. Hüfte des L. belassen, da sich angeblich 

›Zahnspuren‹ befinden. Es könnte sich aber ebenso gut um die Reste von Querstützen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

wie sie in der ersten Restaurationsfassung Winckelmann, Lessing und Hegel in 
Originalen oder den unzähligen Abgüssen gesehen haben, ist sie wohl allerdings 
von den zeitgenössischen Betrachtern im 1. Jahrhundert n.Chr. nicht wahrge-
nommen worden. Begeistert uns heute die Farbe des Marmors, war sie früher, 
zumindest in Teilen, versteckt unter wirklicher Farbe. So wird heute angenom-
men, dass die Schlangen farbig schraffiert waren, das Priestergewand des Laoko-
on purpurn leuchtete und er als weiteren Farbakzent einen goldenen Lorbeer-
kranz im Haar trug.6 Für Diskussionen sorgt ebenfalls die Frage, ob die Gruppe 
einer Erzählung nachempfunden ist oder nicht. Direkt entspricht sie keiner über-
lieferten.7

 Dargestellt ist der trojanische Priester Laokoon mit seinen beiden Söhnen 
Anthipas und Thymbraios. Die bis heute bekannteste Sage um Laokoon findet 
sich dabei in Vergils Aeneis. Der trojanische Priester möchte demnach verhin-
dern, dass das von den Griechen zurückgelassene, überdimensionale Holzpferd 
hinter die Stadtmauern Trojas gezogen wird. »[L]eidenschaftlich erregt«8 stürzt 
er an den Strand und versucht seine Landsleute von ihrem törichten Vorhaben 
abzubringen. Als alle Worte nicht helfen, »schleudert er eine Lanze mit starker 
Hand in die Seite des Tieres, in die festgefügte Wölbung« (Aeneis, 2. Buch, V. 
45-50) und aus dem Inneren des Pferdes ertönt ein Stöhnen. Doch die Götter 
sind gegen Troja, und das Stöhnen verhallt ohne einen der Trojaner aufmerken 

                                                                                                                                  
handeln, die das Marmorwerk auch sonst aufweist. Geht man von einem parallelen 

Angriff der Schlangen aus, […], so sind beide Schwänze rechts, beide Köpfe links an-

zunehmen.« Erika Simon: »Laokoon«, 199. 

6  Vgl.: Erika Simon: »Laokoon«, 199. 

7  »Außer seinem grauenvollen Ende ist von L. kaum etwas bekannt: Ein dämonisches 

Schlangenpaar, das Apollon übers Meer sendet, tötet ihn und den einen Sohn oder 

beide Söhne vor den Augen des Vaters, oder alle drei. Apollon sagt mit diesem Vor-

zeichen den Untergang der Stadt voraus, auf deren Seite er in den homerischen Epen 

steht, das heißt, er wird Troja nicht mehr weiter schützen. […] Das bisher Zusammen-

gefasste entspricht den griechischen Versionen des L.-Mythos in den kykischen Epen, 

auf der tragischen Bühne und in der hellenistischen Dichtung. Davon ist die augustei-

sche Version im 2. Buch der Aeneis zu trennen, die Vergil seinem Haupthelden am 

Hof der Dido in den Mund legt. Als einzige poetische Schilderung des L.-Schicksals, 

die aus der Antike erhalten blieb, konnte es nicht ausbleiben, daß sie mit der einzigen 

bisher bekannten großplastischen Darstellung, der 1506 aufgefundenen vatikanischen 

Gruppe, in Beziehung gesetzt wurde.« Erika Simon: »Laokoon«, 196. 

8  Vergil: Aeneis, 1. und 2. Buch, Lateinisch/Deutsch, übers. und hg. von Edith und Ger-

hard Binder. – Stuttgart: Reclam 1994, 2. Buch, V. 40 – im Folgenden im Text zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LAOKOON | 39

sind gegen Troja, und das Stöhnen verhallt ohne einen der Trojaner aufmerken 
zu lassen. Als nun auch noch ein zurückgelassener Grieche am Strand aufgefun-
den wird, der tränenreich vom Abzug seiner Kampfgenossen berichtet und listig 
das Pferd als die Götter milde stimmende Opfergabe bezeichnet, sind Laokoons 
Zweifel vergessen: »Durch solche Hinterlist und die Geschicklichkeit des verlo-
genen Sinon fand die Sache Glauben, und so ließen sie sich fangen durch die 
Tücke und hervorgepreßte Tränen, sie, die weder der Tydeussohn noch Achilles, 
der Held aus Larissa, nicht zehn Jahre, nicht tausend Schiffe bezwangen.« (Ae-
neis, 2. Buch, V. 190-195) 
 In diese Unruhe, so berichtet Aeneas, bricht nun noch ein weit aufsehenerre-
genderes Ereignis ein. Laokoon, der Priester des Neptun, opfert einen Stier am 
Altar, als zwei Schlangen »in riesigen Windungen« (Aeneis, 2. Buch, V. 200)
durch das Meer auf die Opferstätte zu schwimmen: »hoch aufgerichtet erschei-
nen inmitten der Fluten ihre Brüste, und ihre Kämme ragen blutrot aus den 
Wogen; der übrige Körper dahinter gleitet auf dem Wasser und krümmt in riesi-
gem Bogen den Rücken.« (Aeneis, 2. Buch, V. 205) Während die Schlangen sich 
mit »brennenden Augen«, die »blutunterlaufen und feuerrot« (Aeneis, 2. Buch, 
V. 205) sind, stetig nähern, flüchten die Umstehenden, unter ihnen Aeneas 
selbst, in sichere Entfernung. Sie sehen, wie sich die Schlangen »in geordnetem 
Zug« (Aeneis, 2. Buch, V. 210) auf Laokoon und seine beiden Söhne zu bewe-
gen und »die kindlichen Körper der zwei Söhne zuerst schließen die beiden 
Schlangen ein, legen sich in Windungen um sie, beißen zu und fressen das 
Fleisch von den armseligen Gliedern.« (Aeneis, 2. Buch, V. 210) Der Vater eilt 
mit Waffen auf die Schlangen zu, wird aber ebenfalls sofort von ihnen umwun-
den: »schon haben zweimal sie ihn in der Mitte umschlungen, zweimal um sei-
nen Hals die schuppigen Rücken gewunden und ragen empor über ihn mit ihren 
Köpfen und gestreckten Nacken.« (Aeneis, 2. Buch, V. 215) Tapfer versucht La-
okoon sich aus den Griffen des Schlangenpaares zu befreien, doch der ungleiche 
Kampf ist aussichtslos, »seine Priesterbinden triefen von Geifer und schwärzli-
chem Gift, und gleichzeitig schickt er grauenvolle Schreie hinauf zu den 
Sternen: So klingt das Brüllen eines Stieres, wenn er verletzt vom Altar flieht 
und vom Nacken abwirft das ungenau geführte Beil.« (Aeneis, 2. Buch, V. 220)  
 Nach Laokoons Tod flüchtet sich das Schlangenpaar zur »grausamen Gott-
heit von Triton und verbirgt sich zu den Füßen der Göttin unter dem Rund ihres 
Schildes.« (Aeneis, 2. Buch, V. 225) Die zu Zuschauern gewordenen Trojaner 
verstehen die Flucht der Schlangen zur Göttin als Zeichen dafür, dass Laokoon 
die gerechte Strafe erlitten hat für sein Verbrechen, »da er doch das der Gottheit 
geweihte Holz durch seinen Spieß verletzte, in dessen Rücken bohrte die ver-
fluchte Lanze.« (Aeneis, 2. Buch, V. 225-230) Auf schreckliche Weise missdeu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ten sie Laokoons Tod als Zeichen für den Unmut der Götter und deren Auffor-
derung zur Rettung Trojas nun endlich das hölzerne Pferd der Griechen hinter 
die Stadtmauern zu ziehen. Voller Angst brechen sie den Schutzwall der Stadt 
auf, ziehen das Pferd hinein und hoffen so die Götter zu versöhnen. Doch Lao-
koons Tod ist vielmehr zu sehen als göttliche Strafe dafür, die göttlichen Pläne 
fast durchkreuzt zu haben, sein Tod ist die Strafe für die Auflehnung gegen das 
vorbestimmte Schicksal. Denn die Götter haben Troja verloren gegeben. Laoko-
ons Tod ist das Zeichen für den Untergang der Stadt.  
 Während Laokoon in Vergils Aeneis herzerweichend schreit, lässt die Öff-
nung des Mundes der Laokoonskulptur keinen Schrei erwarten, eher ein Stöhnen 
oder Seufzen. Da sind sich auch die drei Interpreten einig, die in diesem Kapitel 
im Mittelpunkt stehen. Für Winckelmann, Lessing und Hegel ist ganz klar: Lao-
koon schreit nicht. Doch die Begründung für sein Schweigen ist bei jedem eine 
andere. Warum der Held schweigt. Drei Antworten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zarter Held. Winckelmanns Laokoon 

Der Mensch vermag gar manches durch zweck-

mäßigen Gebrauch einzelner Kräfte, er vermag 

das Außerordentliche durch Verbindung mehre-

rer Fähigkeiten, aber das Einzige, ganz Unerwar-

tete leistet er nur, wenn sich die sämtlichen Ei-

genschaften gleichmäßig in ihm vereinigen. Das 

Letzte war das glückliche Los der Alten, beson-

ders der Griechen in ihrer Zeit.1

Die Frage, ob die vatikanische Laokoongruppe nun ein Original oder eine Kopie 
sei, stellt sich für Johann Joachim Winckelmann nicht wirklich.2 Natürlich kennt 
auch er die schon damals geführten Diskussionen, doch er selbst ist überzeugt, 
dass es sich bei der Skulptur um ein griechisches Original handelt.3 Der Laokoon 
wird so zum Mittelpunkt seiner frühen Kunsttheorie, die er in den Gedanken 

über die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauer-
kunst4 1755 in Dresden der Öffentlichkeit zugänglich macht. Damit wird der 

                                                             
1  Johann Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert in Briefen und Aufsät-

zen. – Leipzig: VEB Seemann Verlag 1969, 210.  

2  Dass Winckelmann sie falsch datierte, spielt für meine Auseinandersetzung mit ihm 

keine Rolle. 

3  Er ordnet die Laokoonskulptur in Die Geschichte der Kunst des Altertums ein in die 

Zeit des schönen Stils der griechischen Kunst und datiert sie damit ins vierte Jahrhun-

dert vor Christus. (Vgl. Die Geschichte der Kunst des Altertums, Drittes Stück: Von 

dem Wachstume und dem Falle der griechischen Kunst) 

4  Johann Joachim Winckelmann: Gedanken über die Nachahmung der griechischen 

Werke in der Malerei und Bildhauerkunst. – Stuttgart: Reclam 1969. Im Folgenden im 

Text zitiert mit Gedanken und Seitenangabe.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bisher wenig bekannte Winckelmann über Nacht zum Gesprächsthema Nummer 
Eins. Durch Entdeckungen und Grabungen in Italien, Frankreich, England und 
Deutschland beginnt sich zu dieser Zeit ohnehin der »Geschmack ›à la grec-
que‹«5 bei vielen Intellektuellen und Künstlern durchzusetzen. Winckelmann 
liefert ihnen nun »griffige Formeln und philosophische Begründungen sowohl 
als auch die hermeneutischen Werkzeuge«,6 um diesen auszubauen. Gleichzeitig 
steht seine Laokoon-Deutung den gängigen diametral entgegen: Denn während 
alle anderen Laokoon gerade als beispielhaftes Werk für die gelungene Darstel-
lung eines Schreis als Zeichen für ungeheuren körperlichen Schmerz preisen, ist 
Winckelmann der erste, der Laokoon nur seufzen und nicht schreien sieht.7  
 Noch etwas anderes macht Winckelmann anders als die andern: Er schlägt 
eine Brücke zwischen der Kunst und der Kultur eines Volkes und schafft so ei-
nen völlig neuen Blickwinkel, den er 1764 in Rom in der Geschichte der Kunst 
des Altertums8 zu einer Kunstgeschichte der Antike ausbauen wird, zur ersten 
Kunstgeschichte der Geschichte übrigens. Die Verbindung, die Winckelmann 
damit von der Lebensweise und den Sitten eines Volkes zu der Betrachtung ihrer 
Kunstwerke zieht, schlägt sich als ästhetisch-ethische Komponente in seinen 
Schriften nieder. Denn nicht nur künstlerisch, auch menschlich, sollen die Grie-
chen zum Vorbild dienen:  

»Das allgemeine vorzügliche Kennzeichen der griechischen Meisterstücke ist endlich eine 

edle Einfalt, und eine stille Größe, sowohl in der Stellung als im Ausdrucke. So wie die 

Tiefe des Meers allezeit ruhig bleibt, die Oberfläche mag noch so wüten, ebenso zeiget der 

                                                             
5 Kommentar zu Johann Joachim Winckelmann: Gedancken über die Nachahmung; in: 

Helmut Pfotenhauer/Markus Bernuaer/Norbert Müller (Hrsg.): Frühklassizismus. Po-

sition und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse. – Frankfurt a.M.: Deutscher 

Klassiker Verlag 1995, 393. Ebenfalls hier ein ausgezeichneter Überblick über die 

Winckelmann-Rezeption und Wirkungsgeschichte.  
6  Ebd.  

7  Vgl.: Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewältigung? Win-

ckelmanns Deutung im Kontext ästhetischer Kontroversen«; in: Barbara 

Neymeyr/Jochen Schmidt/Bernhard Zimmermann (Hg.): Stoizismus in der europäi-

schen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike 

bis zur Moderne. Bd.1 – Berlin/New York: Walter de Gruyter 2008, 343-364, 349f.  

8  Johann Joachim Winckelmann: Geschichte der Kunst des Altertums, vollständige 

Ausgabe, herausgegeben von Wilhelm Senff. – Weimar: Herman Böhlaus Nachfolger 

1964. Im Folgenden im Text mit GKA und Seitenangaben zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 43

Ausdruck in den Figuren der Griechen bei allen Leidenschaften eine große und gesetzte 

Seele.« (Gedanken, 20)  

Mit diesem Zitat ist Winckelmanns klassizistisch-ästhetische Theorie als für vie-
le Künstler und Theoretiker maßgebliche eingegangen in die Kunst- und Litera-
turgeschichte. In den Gedanken leitet es den Absatz über das antike Werk par 
excellence für Winckelmann ein: den nämlich über die Laokoonskulptur.9 Für 
Winckelmann drückt der Laokoon all das aus, was er von der Kunst erwartet: ei-
ne Balance zwischen Leidenschaft und ruhiger Einheit: »Je ruhiger der Stand des 
Körpers ist, desto geschickter ist er, den wahren Charakter der Seele zu schil-
dern: in allen Stellungen, die von dem Stande der Ruhe zu sehr abweichen, 
befindet sich die Seele nicht in dem Zustande, der ihr der eigentlichste ist, son-
dern in einem gewaltsamen und erzwungenen Zustand.« (Gedanken, 21) 
  Beeinflusst ist Winckelmanns Kunstrezeption dabei zweifelsohne von den 
Stoikern. Er übernimmt aber nicht einfach stoisches Vokabular und überträgt es 
auf die antike Kunst, sondern findet hier die ethischen Regeln ästhetisch ver-
wirklicht. Das ist eine Aktualisierung des stoischen Diskurses, wie Neymeyr 
betont, die den Diskurs selbst verändert und bereichert: »Die ›große und gesetzte 
Seele‹, die stoische ›magnanimitas‹, verbindet Winckelmann mit seinem ethisch-
ästhetischen Ideal der ›edle[n] Einfalt‹ und ›stille[n] Größe‹, um diesem eine be-
sondere Legitimation zu verschaffen.«10

                                                             
9  Interessant ist dabei, dass Winckelmann die Laokoonskulptur nur durch Abbildungen 

und Nachbildungen kennt, als er 1755 die erste und 1756 die zweite um das Send-

schreiben und die Ergänzungen erweiterte Ausgabe der Gedanken in Druck gibt. Die 

Schrift ist in seiner Dresdener Zeit entstanden, in der Zeit also, als er auf die Abreise 

nach Rom wartet. Erst dort wird er als Bibliothekar und später Oberaufseher über die 

Vatikanischen Antiken das Original sehen. Die spätere Beschreibung, die Winckel-

mann in der GKA liefert, nachdem er ausgiebig Zeit hatte, die Skulptur zu studieren, 

ist dafür wesentlich ausführlicher und feinsinniger (vgl.: GKA, 277ff.). Luca Giuliani 

vermutet, dass Winckelmann bei seiner Niederschrift der Gedanken nur auf ältere Be-

schreibungen der Gruppe und Kupferstiche Bezug nehmen kann, denn einen 

Gipsabdruck gibt es in Dresden nicht. Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon. Von 

der befristeten Eigenmächtigkeit des Kommentars«; in: Glenn W. Most (Hg.): Com-

mentaries- Kommentare, Band 4. – Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1999. 

10  Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewältigung?«, 356f. In 

seinen ästhetischen Forderungen bezieht sich Winckelmann so auch auf den Stoi-

zismus bei Seneca, besonders aber auf Cicero, in dessen Schrift Tusculanen Neymeyr 

die zentrale Quelle für Winckelmanns Thesen sieht.(Vgl. ebd. 350ff)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Winckelmann ist dabei nicht nur wegen seiner kunst- und literaturhistori-
schen Bedeutung interessant, sondern auch als selbstständiger Theoretiker. Seine 
Kunstgeschichte stellt sowohl ästhetische als auch ethische Ansprüche, die einen 
besonderen Blick erlauben auf den Begriff von Subjektivität, den Winckelmann 
zum Hintergrund seiner Arbeit macht. Denn der Leitsatz von edler Einfalt und 
stiller Größe beinhaltet eine Anschauung von Leidenschaft und Schmerz als Ei-
genschaften der Seele, als nichts also, was bloß überwunden werden muss, weil 
es uns an unsere niedere Kreatürlichkeit kettet. Schmerz und Leidenschaft gehö-
ren zur Natur des Menschen und auch in ihnen wird die Seele sichtbar und der 
wahre Charakter der Person offenbart sich im Umgang mit diesen. Der Sieg, den 
Winckelmann dabei in Laokoons Verhalten sieht, liegt nicht darin, dass die nie-
dere Kreatürlichkeit von Schmerz und Leidenschaft zurückgelassen und ver-
gessen gemacht wird: der Sieg liegt im freien Verhalten zu sich selbst. Laokoon 
stirbt, aber er stirbt als freier Mann, der sich nicht hat brechen lassen von dem 
Schmerz, den das Schicksal ihm zufügt. Der Schmerz ist hier mit der Schönheit 
verträglich; das Ideal findet sich im Besonderen, indem in der Darstellung das 
Allgemeine als Besonderes sichtbar wird. Dieses Zusammenspiel von Ideal und 
Individualität in Kunst und Ethik macht den Kern von Winckelmanns Kunstthe-
orie aus und soll hier im Vordergrund stehen. 

DIE GRIECHEN MACHEN DIE REGELN 

Kunst ist für Winckelmann dabei die ideale, erhabene und lehrreiche Darstellung 
der schönen Seele, die die Natur überhöht und Freiheit darstellt. Sie soll unter-
richten und unterhalten zugleich. In Die Geschichte der Kunst des Altertums

bemüht Winckelmann sich, einen historischen Abriss über Entstehung, Blüte und 
Verfall der Kunst der Antike zu liefern. Dabei beschreibt er den Ursprung der 
Kunst als die Abbildung des Notwendigen, nämlich dessen, »was ein Mensch ist, 
nicht wie er uns erscheint« (GKA, 21). Diese einfachen und naturbelassenen 
Nachahmungen spielen vor allem eine Rolle bei den Götterdiensten der Ägypter 
und Chaldäer, die, so nimmt Winckelmann an, die Kunst noch vor den Griechen 
kannten. Nach den eher einfältigen Abbildungen des Gesehenen macht die Kunst 
einen Fortschritt zur Darstellung des Schönen, deren Höhepunkt bei den Grie-
chen erreicht ist. Die »Großheit der Kunst« (ebd.) verliert sich allerdings durch 
den Überfluss, der ihren Untergang einläutet. Winckelmann will in der Ge-
schichte der Kunst des Altertums diese dreistufige Folge beschreiben und erklä-
ren. Er will der Kunst damit allerdings nicht ein für alle mal ein Grab schaufeln, 
sondern eine abgeschlossene Geschichte erzählen, die zur Nachahmung anregen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 45

soll.11 Im Mittelpunkt steht dabei für Winckelmann Griechenland, dessen Kunst 
er als den »würdigste[n] Vorwurf zur Betrachtung und Nachahmung« (GKA, 
114) bezeichnet, aus der die »Regel im Urteilen und im Wirken« (ebd.) abgelei-
tet werden sollen und in der das Wesentliche der Kunst sichtbar gemacht ist.    
 Nicht nur um ein guter Künstler zu sein, sondern auch um ein guter Betrach-
ter zu sein, braucht das Auge eine bestimmte Schulung. Es muss entdecken 
lernen, wo die Schönheit liegt, wie sie zu empfinden und zu verstehen ist. Emp-
finden und verstehen: das sind die Schlüsselbegriffe zu Winckelmanns Theorie, 
denn so sieht er Kunst: als etwas, das durch die Sinne empfunden und durch die 
Vernunft verstanden werden muss. Winckelmann empfiehlt daher bekannterma-
ßen: »Der einzige Weg für uns, groß, ja, wenn es möglich ist, unnachahmlich zu 
werden, ist die Nachahmung der Alten« (Gedanken, 4). Sie ist der Nachahmung 
der Natur dabei vorzuziehen, weil die antiken Werke mehr Schönheit in sich 
vereinen, als dass sie die Natur in Einem zeigt.  
 Winckelmanns Theorie hat einen durchaus soziokulturellen Kern, denn dass 
die Kunstwerke der Antike sich durch besondere Schönheit auszeichnen, erklärt 
er nicht etwa durch besonders begabte Maler und Bildhauer, sondern durch die 
sozialen Umstände der Entstehungszeit. Die waren den Künstlern günstig, denn, 
so argumentiert Winckelmann, die Griechen waren ein besonders schönes Volk: 
»Der Einfluß eines sanften und reinen Himmels würkte bei der ersten Bildung 
der Griechen, die frühzeitigen Leibesübungen aber gaben dieser Bildung die edle 
Form.« (Gedanken, 5)12 Viele entstellende Krankheiten, so der Autor weiter, wie 
zum Beispiel die Blattern, waren im antiken Griechenland noch unbekannt, was 
dazu führte, dass Entstellungen und Vernarbungen, die zu Winckelmanns Zeit 
Alltag waren, selten auftraten.  

                                                             
11  Ausführlicher bei Reinhart Meyer-Kalkus: »Mit seinen Schriften will er die wahre 

Schönheit der antiken Kunst den zeitgenössischen Künstlern als Leitbild vor Augen 

führen, ein Gefühl für antike Größe und Moral vermitteln und ein Bewußtsein dafür 

schaffen, daß die Blüte großer Kunst staatliche und persönliche Freiheit zu ihrer Vor-

aussetzung hat.“ Reinhart Meyer- Kalkus: »Schreit Laokoon? Zur Diskussion Pathe-

tisch- Erhabener Darstellungsformen im 18. Jahrhundert«; in: Gérard Raulet (Hg.): 

Von der Rhetorik zur Ästhetik. Studien zur Entstehung der modernen Ästhetik im 18. 

Jahrhundert. – Rennes: Philia 1995, 69. 

12  Oder: »Man nehme einen jungen Spartaner, den ein Held mit einer Heldin gezeugt, 

der in der Kindheit niemals in Windeln eingeschränkt gewesen, der von dem sieben-

den Jahre an auf der Erde geschlafen, und im Ringen und Schwimmen von Kindes-

beinen an war geübet worden.« (Gedanken, 5) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Wirklich entscheidend für seine Theorie ist jedoch eines: die griechische 
Kunst ist in einem freien und demokratischen Staat entstanden, weswegen die 
»Freiheit so die vornehmste Ursache des Vorzugs der Kunst« (GKA, 116) ist. 
Denn auf ihrem Boden entwickelt sich der »freie Grieche«, der frei denkt und 
nicht unterdrückt wird, wie die Untertanen beherrschter Völker es werden.  
 Eine Hochzeit der griechischen Kunst sieht Winckelmann unter der Herr-
schaft des Perikles (um 490-429 v.Chr.), bevor dieser Athen in den Peleponnesi-
schen Krieg stürzte.13 Verantwortlich dafür ist zum einen das Gedenken an die 
vielen Heldentoten der vorangegangenen Kämpfe mit den Persern, als auch eine 
durch die Erschütterungen gestärkte Vaterlandsliebe. Die Regierungszeit des Pe-
rikles begründet nach Winckelmann den hohen Stil der griechischen Kunst. 
Während die Kunst im Peleponnesischen Krieg selbst meistenteils vernachlässigt 
bleibt, beginnt sie dann erneut unter spartanischer Herrschaft aufzublühen und 
findet schließlich einen weiteren Höhepunkt unter Alexander dem Großen (356-
323 v.Chr.) im schönen Stil. Nach Alexanders Tod beginnt der langsame Verfall 
der Kunst, da die Griechen wieder zu einem von Fremden beherrschten Volk 
werden: »Die Kunst, welche von der Freiheit gleichsam das Leben erhalten, 
mußte also notwendig durch den Verlust derselben an dem Orte, wo dieselbe 
vornehmlich geblüht, sinken und fallen.« (GKA, 283) Die Kunst wird ver-
schwenderisch. Zu viel Farbe kommt nun in ihr vor, Künstler und Publikum 
legen größeren Wert auf Prunk. Das Wissen um die Handwerkskunst geht immer 
mehr verloren, da viele begabte Künstler Athen verlassen und in andere Länder
auswandern. Als das Römische Reich zu Beginn des zweiten Jahrhunderts v.Chr. 
in Griechenland immer präsenter wird, geht die Kunst schließlich ganz unter und 
verkommt, so Winckelmann, in den römischen Schulen zu einer »große[n] Bar-
barei« (GKA, 290). Dass die Kunst unter dem römischen Kaiser Hadrian (76-
138 n.Chr.) nicht erneut aufblüht, obwohl Winckelmann ihm zugesteht, viel da-
für getan zu haben, hat zwei Ursachen: zum ersten ist der »Geist der Freiheit aus 
der Welt gewichen« (GKA, 319) und zum zweiten behindern der »aufgeklärte 
Aberglaube und die christliche Lehre« (ebd.) eine erneute Blütezeit. Hadrian re-
giert in einer aufklärerischen, umstürzlerischen Zeit, in der das Ganze aus dem 

                                                             
13  »Er [Perikles] suchte Reichtum und Überfluß in Athen herrschen zu machen durch ei-

ne allgemeine Beschäftigung aller Menschen: er baute Tempel, Schauplätze, Wasser-

leitungen und Häfen, und in Auszierung derselben ging er bis zur Verschwendung 

[…]. Damals fing die Kunst an, gleichsam Leben zu bekommen, und Plinius sagt, daß 

die Bildhauerei sowohl als die Malerei jetzt angefangen.« (GKA, 265) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 47

Blick gerät und sich die neue Gelehrsamkeit in »unnützen Kleinigkeiten« (ebd.) 
verliert.14  
 Zunächst scheint es, als verstünde Winckelmann unter Freiheit lediglich die 
Abwesenheit tyrannischer Herrschaft oder politischer Unterdrückung. Ein freies 
Subjekt ist vorerst eines, das durch äußere Macht nicht daran gehindert wird, frei 
zu denken: also, alles zu denken, was es möchte, ohne dafür Bestrafung fürchten 
zu müssen. In der Beschreibung der Laokoonskulptur wird dieser Begriff der 
Freiheit dann ausgebaut. Freiheit bedeutet hier, einen persönlichen, sittlichen 
Sieg davonzutragen.15 

 Die Beschreibung der Laokoongruppe hat sich dabei vom frühen Werk der 
Gedanken – wahrscheinlich durch die Erfahrungen, die Winckelmann in Rom 
mit antiken Kunstwerken gesammelt hat – in der Geschichte der Kunst des Alter-

tums verändert. Luca Giuliani sieht damit Winckelmanns Theorie selbst ins 
Wanken geraten: seiner Meinung nach widerspricht die späte Beschreibung 
Winckelmanns früher Deutung. Giuliani diagnostiziert eine begriffliche Ver-
schiebung zwischen den beiden Büchern: »Einander diametral entgegengesetzt 
sind die schöne Seele, die allezeit ruhig bleibt, und der schmerzliche Affekt, der 
mit seinem Aufruhr der Seele Gewalt antut«,16 beschreibt er die beiden dominie-
renden Gegenpole in den Gedanken. Diese verschöben sich in der Geschichte 
der Kunst des Altertums zu der Opposition von »Schönheit und Ausdruck«.17

Tatsächlich steht in der Beschreibung der Laokoongruppe von 1755 die Beto-
nung von Seele und Schmerz im Vordergrund. Winckelmann beschreibt, wie die 
Seele bei allem Leiden nicht nur im Gesicht sichtbar gemacht wird, sondern sich 

                                                             
14  Dass auch Hegel die Kunst des Christentums als eine ganz andere als die der Antike 

sieht und welche Bedeutung der Begriff von Subjektivität hierfür hat, wird sich im 

Kapitel über Hegels Laokoon-Deutung in Bezug auf den Umgang mit Schmerz in der 

Kunst zeigen.  

15  Winckelmanns Beschreibungen des freien, demokratischen Griechenlands hatten un-

mittelbare Auswirkungen auf die Wahrnehmung seiner eigenen Zeit. Ähnlich erklärt 

auch Holtzhauer Goethes Winckelmann-Faszination: »Goethe und seine Zeitgenossen, 

vor allem auch Winckelmann selbst, der die erstickende Luft preußischer Despotie 

und die lakaienhafte Lebensweise an Adelssitzen und Fürstenhöfen sein halbes Leben 

lang ertragen mußte, sahen in der griechischen Welt das Vorbild einer freien, demo-

kratischen Gesellschaftsordnung.« Helmut Holtzhauer: »Einleitung«; in: Johann 

Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert in Briefen und Aufsätzen, 9-42, 

30.  

16  Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 308. 

17  Ebd.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

auch in Laokoons ganzer Körperhaltung ausdrückt, denn der »Schmerz, sage ich, 
äußert sich dennoch mit keiner Wut in dem Gesichte und in der ganzen Stel-
lung.« (Gedanken, 20) »Schmerz des Körpers« und »Größe der Seele« sind 
»gleichsam abgewogen« (ebd.), beides findet in der Skulptur seine Darstellung, 
ohne sie zu dominieren. »Der Leidende ist seinem Leiden gewachsen«,18 be-
schreibt Horst Althaus die Winckelmann-Interpretation der Skulptur und fährt 
wie folgt fort: »Keineswegs aber ist das Gesicht hier der Spiegel der Seele, der 
die Heftigkeit des Leidens anzeigt.« Der Schmerz ist als der unterdrückte prä-
sent, das, was Althaus die »Differenz von Schmerz und Schmerzgeständnis«19 

nennt, ist dargestellt: und zwar ist genau die Differenz hier in Marmor gemeißelt, 
da sowohl der unglaubliche Schmerz im Körper sichtbar wird als auch das zu-
rückhaltende Schmerzgeständnis im Gesicht. Der Schmerz muss dabei zurück-
gehalten dargestellt werden, da beispielsweise ein zu einem Schrei verzogener 
Mund den Blick auf die schöne Seele verstellen würde: »Je ruhiger der Stand des 
Körpers ist, desto geschickter ist er, den wahren Charakter der Seele zu schil-
dern« (Gedanken, 21).  
 Unter allzu heftigen Gefühlsregungen würde die Darstellung der schönen 
Seele verschwimmen, sie würde überlagert durch den Moment. Denn was in der 
Skulptur sichtbar gemacht werden soll, ist nicht nur die ideale Schönheit, son-
dern auch der ideale Charakter. Genauso wenig, wie Warzen oder Narben mit 
gemalt werden, kann das kurzfristige Unterliegen im Schrei Eingang in die Bild-
hauerkunst finden. Zwar drückt die Seele sich auch in heftigen Leidenschaften 
aus, ihre Größe hat sie aber nur im »Stande der Einheit, im Stande der Ruhe.« 
(Gedanken, 21) Doch Winckelmann schickt dieser Beschreibung noch einen 
Satz nach, dem meiner Meinung nach große Bedeutung zukommt. Er schreibt: 
»[I]n dieser Ruhe muß die Seele durch Züge, die ihr und keiner andern Seele ei-
gen sind, bezeichnet werden, um sie ruhig, aber zugleich wirksam, stille, aber 
nicht gleichgültig oder schläfrig zu bilden.« (Gedanken, 21) Der Seele zum Aus-
druck verhelfen also eindeutig Schmerz und Angst im Angesicht des Todes, 
sowie der leidenschaftliche, mutige, wenn auch hoffnungslose Widerstand gegen 
die Schlangen. Denn das ist es, was Laokoon ausmacht: Sein Vater-Sein, sein 
Besonnen-Sein, sein Nicht-Aufgeben. Sie sind dabei nicht als individuelle Ei-
genschaften Laokoons zu sehen, sondern durchaus als ideale Eigenschaften der 
idealisierten Mythengestalt des trojanischen Helden. Nichtsdestotrotz kennzeich-
nen sie aber Laokoon als Laokoon, machen ihn menschlich und heben ihn aus 
der Allgemeinheit als Besonderen hervor, lassen sich das allgemeine Vater-Sein, 

                                                             
18  Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, 18. 

19  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 49

Besonnen-Sein, Nicht-Aufgeben als Besonderes in ihm manifestieren. Laokoon 
steht so der Allgemeinheit nicht als ein Anderes gegenüber, sondern als eine In-
dividualisierung von allgemeinen Eigenschaften. Winckelmanns Subjekt ist noch 
nicht das abgegrenzte, sondern die Individuation des Zugrundeliegenden: die 
Idee der Seele wird im Ideal der Kunst sichtbar.  
 Nicht umsonst betont Winckelmann den »schmerzlich eingezogenen Unter-
leib« (Gedanken, 20) und das heftige Leiden, das sich auch im Gesicht des 
trojanischen Priesters widerspiegelt. Der Begriff Leidenschaft ist hier bei Win-
ckelmann ambivalent sowohl positiv als auch negativ konnotiert: zum einen ist 
sie das, was unterdrückt werden muss, da ein zu starker leidenschaftlicher Aus-
druck zu Lasten des Ausdrucks der schönen Seele ginge, zum anderen aber ist 
sie gleichzeitig Ausdruck der schönen Seele selbst: denn die schöne Seele zeigt 
sich im Widerstand, nicht im Ertragen oder gleichgültiger Erdverlassenheit. Und 
der Widerstand wiederum manifestiert sich schon in der frühen Beschreibung 
auch im Körper. Schönheit und Leidenschaft stehen so schon 1755 nicht in ein-
facher Opposition zueinander, da der Begriff der Leidenschaft nicht einfach ne-
gativ belegt ist, sondern gleichermaßen eine positive Konnotation hat, die die Er-
habenheit der Laokoongruppe erst ermöglicht.  
 Diese Wechselbeziehung vertieft sich in der Geschichte der Kunst des Alter-
tums dann noch einmal und zwar auf beiden Ebenen: der ästhetischen und der 
ethischen. Die Begriffe haben sich dabei, wie von Giuliani festgestellt, verscho-
ben: Der Fokus rückt weg von der schönen Seele, die als eigenständiger Begriff 
in der Kunsttheorie von 1764 kaum noch eine Rolle spielt, hin zur Schönheit. 
Auch für das, was ihm neun Jahre zuvor die Leidenschaften am Kunstwerk er-
klärt haben, hat Winckelmann in seinem späteren Werk einen ästhetisierteren 
Begriff gefunden: den des Ausdrucks. Zwischen diesen beiden Polen bewegt 
sich nun die neue Laokoonbeschreibung. Bevor ich mich näher mit ihr beschäf-
tige, möchte ich zunächst ausführlich auf die begrifflichen Verschiebungen in 
der Geschichte der Kunst des Altertums eingehen. 

DAS ERSTE THEMA DER KUNST: DIE SCHÖNHEIT

Winckelmann leitet seine Kapitel über die Schönheit ein mit der etwas entmuti-
genden Feststellung, dass »leichter […] von der Schönheit gesagt werden [kann], 
was sie nicht ist, als was sie ist.« (GKA, 123) Das bedeutet nun nicht, dass 
Schönheit für Winckelmann ein reines Geschmacksurteil wäre.20 Im Gegenteil, 

                                                             
20  » [E]s ist also die Schönheit verschieden von der Gefälligkeit« (GKA, 129). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

das ästhetische Urteil ist ein dem moralischen Urteil ähnliches, eines, das Streit 
hervorrufen kann und eines, bei dem die eine Partei Recht behält. Um zu zeigen, 
was schön ist, beruft der Historiker Winckelmann sich zunächst auf das, was er 
an den Skulpturen erkennen und erklären kann: die Proportionen. Schön ist, was 
regelmäßige Züge hat und dessen Maße zueinander in einem angemessenen 
Verhältnis stehen. Nur so kann das Werk den Betrachter durch seine Form betö-
ren. Obwohl die Frage der Schönheit immer streitbar bleibt, ist sie alles andere 
als beliebig. So kann man erlernen, das Schöne zu sehen: Durch die stete Beob-
achtung lernt das Auge die Schönheit hinter den Dingen zu sehen und in der 
Nachbildung sichtbar zu machen, »ihr Urbild war eine bloß im Verstande ent-
worfene geistige Natur.« (Gedanken, 10). Das ideale Kunstwerk zeigt so eine 
fast übernatürliche und makellose Schönheit, eine »gewisse idealische Schön-
heit[] derselben, die […] gemacht« (Gedanken, 5) ist. In dieser Überhöhung der 
Natur verfolgt Winckelmann klar Platons Gedankengang von der Abbildung der 
Ideen in der Welt: dabei stellt der Künstler nicht die bloßen Abbilder der Ideen 
in der Welt nach, wie Ueding betont, »sondern die in ihnen zwar zur Erschei-
nung gelangende, doch nur dem Verstande vollkommen zugängliche Idee des 
Schönen, und das kann gar nicht durch eine Kopie der Natur geschehen, sondern 
durch eine vervollkommnende Nachahmung (perfectio), deren Maßstab nicht die 
Natur selber, sondern nur ihr geistiges, der Idee sehr viel näheres Urbild sein 
kann.«21 Eben diese gemachte Schönheit macht den Vorzug der griechischen 
Werke vor der Natur aus. Der nun, der die Griechen nachahmt, gewinnt die Fä-
higkeit, Schönheit zu entdecken, naturgemäß schneller als derjenige, der die Na-
tur nachahmt. 
 Was Schönheit wirklich bedeutet, kann nicht aus dem Allgemeinen abgelei-
tet werden, sondern muss aus lauter einzelnen Beobachtungen des Besonderen 
zusammengesetzt werden, »wahrscheinliche Schlüsse« (GKA, 129) werden ge-
zogen. Nicht aus dem Allgemeinen abgeleitet, meint dabei: nicht die Beine, die 
die meisten Mädchen haben, sind die schönsten, sondern die Beine, die am ehes-
ten der Idee des Beins bzw. dem idealen Bein nahekommen. Denn in diesem 
Bein wird der allgemeine Gedanke des perfekten Beins sichtbar: die Allgemein-
heit als Ideal lässt sich so nicht im Durchschnitt durch alle Beine erkennen, 

                                                             
21  Gert Ueding: »Von der Rhetorik zur Ästhetik. Winckelmanns Begriff des Schönen«; 

in: Gérard Raulet (Hg.): Von der Rhetorik zur Ästhetik. Studien zur Entstehung der 

modernen Ästhetik im 18. Jahrhundert. – Rennes: Philia 1995, 49. In diesem Zusam-

mentreffen von platonischer Metaphysik und pragmatischer Kunsttheorie sieht er eine 

neuzeitliche Ästhetik entstehen, denn, so Ueding weiter, die Perfektion der Natur kann 

nur durch die künstlerisch geplante Tätigkeit gelingen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 51

sondern in den Beinen, in denen das ideale Bein aufscheint. Das Urteil über das 
Schöne ist so aufgebaut, dass es seiner Form nach einen Allgemeinheitsanspruch 
erhebt und deswegen streitbar ist. Dass es trotz dieser allgemeinen Form, die 
Anspruch auf Objektivität erhebt, nicht gelingen kann, den einen vom eigenen 
Urteil zu überzeugen, liegt daran, dass die Urteile inhaltlich mit der individuellen 
Lebensgeschichte (Herkunft, Kunstkenntnis) verwoben sind. Das Kunstwerk 
kann also von zwei Menschen unterschiedlich wahrgenommen werden/empfun-
den werden und diese Empfindung kann dann noch einmal unterschiedlich beur-
teilt werden. 
 Schönheit ist dabei immer eine Chiffre, die für eine göttliche Idee steht, die 
durch die Unvollkommenheiten der Natur zu uns hindurch strahlt. »Die Weisen, 
welche den Ursachen des allgemeinen Schönen nachgedacht haben, […] haben 
dasselbe in der vollkommenen Übereinstimmung des Geschöpfs mit dessen Ab-
sichten und der Teile unter sich und mit dem Ganzen gesetzt.« (GKA, 129f.) 
Hier findet sich, weitgehend unbenannt allerdings, die schöne Seele wieder: sie 
ist das Göttliche, das im Menschen sichtbar wird, wenn er mit sich und seiner 
Umwelt im Einklang ist. Winckelmann betont jedoch sogleich, wie schwierig es 
diese Bestimmungen machen, die Schönheit zu greifen: »Da dieses aber gleich-
bedeutend ist mit der Vollkommenheit, für welche die Menschheit kein fähiges 
Gefäß sein kann, so bleibt unser Begriff von der allgemeinen Schönheit unbe-
stimmt und bildet sich in uns durch einzelne Kenntnisse« (GKA, 130). Das, was 
so durch die Sinne empfangen wird, muss nun durch den Verstand geordnet und 
katalogisiert werden, so dass sich aus den vielen Besonderen die eine »höchste 
Idee menschlicher Schönheit« (ebd.) bilden kann. Die höchste Schönheit liegt 
dabei in Gott. Je mehr nun die Begriffe der menschlichen Schönheit mit der gött-
lichen Schönheit übereinstimmen, je vollkommener werden sie: »Dieser Begriff 
der Schönheit ist wie ein aus der Materie durchs Feuer gezogener Geist, welcher 
sich sucht ein Geschöpf zu zeugen nach dem Ebenbilde der in dem Verstande 
der Gottheit entworfenen ersten vernünftigen Kreatur.« (ebd.) Diese im göttli-
chen Verstand entworfene Kreatur stellt Winckelmann sich dabei als »einfach, 
ununterbrochen und in dieser Einheit mannigfaltig« (ebd.) vor, wodurch sie 
harmonisch und angenehm ist. Nur was im Ganzen sofort erkannt werden kann, 
kann auch seine ganze Größe offenbaren, es wird durch einen Blick begreiflich 
und entfaltet so seine Wirkung: »unser Geist wird durch die Fassung desselben 
erweitert und zugleich mit erhaben.« (ebd.) In dieser einfältigen Einheit soll das 
Kunstwerk gleichermaßen unerschöpflich sein und immer wieder neues Interesse 
wecken.  
 Einheit und Einfalt scheinen dabei nicht nur für das Kunstwerk selbst wichtig 
zu sein, sondern auch für seine Entstehung. Nicht unbegründet sieht Winckel-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

mann den Untergang der griechischen Kunst im Überfluss, der das Werk unüber-
blickbar macht. Der Überfluss bezeichnet damit nicht nur einen künstlerischen 
Stil, sondern ist bei Winckelmann auch zeithistorisch zu verstehen. Die Kunst 
geht unter, als die Grenzen zwischen Freund und Feind zu verwischen beginnen: 
unter der Herrschaft anderer Völker. Es ist nicht nur die mangelnde Freiheit, die 
die Künstler behindert, es ist auch die fehlende Opposition: das Nationalgefühl 
zerbricht nach dem Tod von Alexander dem Großen nach und nach. Winckel-
mann beklagt, dass die Künstler auswandern, ihre Heimat verlassen, ihre Werke 
und ihre Kunstfertigkeit in den Dienst anderer Völker und Herrscher stellen. Die 
Kunst geht mit etwas anderem verloren: mit der Einheit des griechischen Volkes. 
Das wird noch einmal deutlicher, wenn Winckelmann betont, dass trotz aller 
Bemühungen Kaiser Hadrians die Kunst zu keiner neuen Blüte finden konnte, da 
sie sich in überflüssiger Gelehrsamkeit und dem neu aufgekommenen christli-
chen Glauben verliert. Historisch und sittlich gesehen ist das Ganze der Welt für 
die Künstler zu diesen Umbruchszeiten nicht mehr zu überblicken – das Ganze 
verschwindet damit auch aus den Werken. Denn eine uneinheitliche Welt kann 
nicht mehr einheitlich dargestellt werden.  
 Leider geht Winckelmann auf die sich spätestens an dieser Stelle erhebenden 
Frage, ob er seine Zeit nun wieder als einheitliche Welt betrachtet, nicht ein. Si-
cher ist, dass er eine einheitliche Darstellung, ein Zurück zur Einfachheit, für 
möglich hält. In Anbetracht seiner Lebensgeschichte als weltoffener Reisender 
und oft eher versteckt Homosexueller im katholischen Rom, ist davon auszuge-
hen, dass Winckelmann die Ambivalenzen in sittlichen Vorstellungen mehr als 
gut kennt. Wie also ist eine einfache und einheitliche Darstellung möglich? Eine 
Verständnishilfe könnte eine Perspektivenverschiebung sein: sehen wir als Mit-
telpunkt der Theorie nicht das künstlerische Ideal, sondern, was Winckelmann 
uns durch die stete Aufforderung zur Nachahmung selbst nahelegt, die künstleri-
sche Tätigkeit, und damit die Bedeutung, die Kunst für menschliches Leben hat, 
zeigt sich, dass er in den antiken Werken eine menschliche Fähigkeit findet, die 
nicht abhängig war von einer einzigartigen historischen Konstellation: die Fä-
higkeit, von der Wirklichkeit abstrahieren zu können und das Ideal hinter dem 
Realen zu sehen. Dazu ist es notwendig, auch in uneinheitlichen Strukturen Ein-
heit und Einfachheit finden und schaffen zu können. Diese Fähigkeit wird 
sowohl in der künstlerischen Tätigkeit selbst als auch im Urteil über das Kunst-
werk geschult. Kunst, so lese ich Winckelmann, ist eine Weise, sich die Welt 
sinnlich und vernünftig zu erschließen: eine Weise, in der Welt frei zu werden, 
indem ich mich von der kruden Realität mit dem Blick hinter die Kulissen be-
freie. Das stoische Element darin ist, dass der Mensch sich nicht Gefangenneh-
men lässt von der Wirklichkeit sondern sich über diese transzendiert – bei Win-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 53

ckelmann freilich dann in einer christlichen Gerichtetheit. Im Maßhalten macht 
sich der Einzelne nicht zum Maß aller Dinge. Diese menschliche Fähigkeit, die 
Winckelmann entdeckt, ist dabei keine rein vernünftige, sondern auch eine sinn-
lich-empfindsame. 

DAS ZWEITE THEMA DER KUNST: DER AUSDRUCK 

Wie wichtig diese sensualistische Seite an Winckelmanns Theorie ist, wird deut-
lich mit Blick auf den Grundsatz der Unbezeichnung. Unter diesem Begriff ver-
birgt sich die Ungreifbarkeit der künstlerischen Werke, sie stellen allgemeine 
Formen dar, bieten einer Wiedererkennung nur im Großen, nicht im Partikularen 
Raum.22 Das entspricht dem menschlichen Wesen, das eine »eingepflanzte Nei-
gung und Begierde [hat], sich über die Materie in die geistige Sphäre der 
Begriffe zu erheben, und dessen wahre Zufriedenheit ist die Hervorbringung 
neuer und verfeinerter Ideen.« (GKA, 135) Deshalb liegt die hohe Schönheit 
nicht in der Porträtzeichnung, sondern im schönen Gesicht, das der Künstler aus 
der Beobachtung von vielen selbst erdacht hat, in ihm spiegelt sich die hohe 
Schönheit wider, die eben die Natur überbietet und Gott gleich sein will.  
 Zu erlernen, die Schönheit zu erkennen, ist eine Wissenschaft für sich, wie 
Winckelmann eindrucksvoll in Die Geschichte der Kunst des Altertums unter 
Beweis stellt. Er legt genau die Proportionen fest, in denen der Fuß zum Ober-
schenkel oder der Oberkörper mit Kopf zum unteren Körper zu stehen hat.23 Der 
Künstler muss deshalb nicht nur ein geschultes Auge haben, die Schönheit zu 
sehen, er muss auch ein Meister seines Handwerks sein. Winckelmann unter-
sucht die Skulpturen genau auf Fehlstellungen, die dann der Schönheit, auch 
wenn sie nicht auf den ersten Blick zu entdecken sind, abträglich bleiben: »denn 
wenn das Ohr nicht mit der Nase gleichsteht, wie es sein sollte, […], so ist dieses 

                                                             
22  »Nach diesem Begriff soll die Schönheit sein wie das vollkommenste Wasser aus dem 

Schoße der Quelle geschöpft, welches, je weniger Geschmack es hat, desto gesunder 

geachtet wird, weil es von allen fremden Teilen geläutert ist.« (GKA, 131) 

23  Als Beispiel seiner Kennerschaft und Akribie, hier die Proportionen des Kopfes: 

»Ebenso hat das Gesicht drei Teile, nämlich dreimal die Länge der Nase; aber der 

Kopf hat nicht vier Nasen, wie einige sehr irrig lehren wollen. Der obere Teil des 

Kopfs, nämlich die Höhe von dem Haarwuchse an bis auf den Wirbel, senkrecht ge-

nommen, hat nur drei Vierteile von der Länge der Nase, das ist, es verhält sich dieses 

Teil zu der Nase wie neun zu zwölf.« (GKA, 149) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ein Fehler, welcher nicht zu entschuldigen ist.« (GKA, 149)24 Obwohl seine spä-
te Schrift auch einen lehrreichen Charakter für junge Bildhauer und Künstler 
haben soll, ist sie dennoch keine Anleitung, Schönes zu schaffen. Denn Schön-
heit ist immer mehr als das, was beschrieben werden kann. Schönheit hat bei 
Winckelmann immer ein unerklärliches Geheimnis, in dem ihr Wesen verborgen 
bleibt: »Denn die Schönheit ist eines von den großen Geheimnissen der Natur, 
deren Wirkung wir sehen und alle empfinden, von deren Wesen aber ein allge-
meiner deutlicher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten gehört.« (GKA, 
124) 
 Aus diesem Begriff der Schönheit entwickelt sich nun ein anderer: der des 
Ausdrucks. Er kommt dort ins Spiel, wo das Menschliche in die Kunst kommt. 
Denn die Griechen, so Winckelmann, verstanden nun, in ihren Helden-Skulp-
turen an die Grenze des Göttlichen zu gehen, ohne diese dabei zu überschreiten 
und den Menschen zum Gott zu stilisieren. Ein Beispiel für solch eine gelungene 
Skulptur eines menschlichen Helden ist der Laokoon, den Winckelmann als eine 
»durch das Ideal erhöhte Natur« (GKA, 141) beschreibt: »Die Regung dieser 
Muskeln ist am Laokoon über die Wahrheit bis zur Möglichkeit getrieben, und 
sie liegen wie Hügel, welche sich ineinander schließen, um die höchste Anstren-
gung der Kräfte im Leiden und Widerstreben auszudrücken« (ebd.) An diesem 
Beispiel wird deutlich, warum die hohe Schönheit nicht allein Thema der Kunst 
sein kann. Denn sie entspricht dem Menschen nicht, ist eben erhaben und gött-
lich,25 um aber den Menschen idealisiert darzustellen, muss noch etwas anderes 
Eingang in die Werke finden: Da »in der menschlichen Natur zwischen dem 
Schmerze und dem Vergnügen auch nach dem Epicurus kein mittlerer Stand ist 
und die Leidenschaften die Winde sind, die in dem Meere des Lebens unser 
Schiff treiben« (GKA, 131), ist das zweite große Thema der Kunst Handlung 
und Leidenschaft, was Winckelmann unter den Begriff Ausdruck bringt: »Der 
Ausdruck ist eine Nachahmung des wirkenden und leidenden Zustandes unserer 

                                                             
24  Dennoch rät Winckelmann dem Betrachter: »Suche nicht die Mängel und Unvoll-

kommenheiten in Werken der Kunst zu entdecken, bevor du das Schöne erkennen und 

finden gelernt.« (GKA, 159)  

25  Winckelmann ist insofern ungenau in seiner Laokoon-Beschreibung und in der Tren-

nung von Erhabenheit und Schönheit, als das er den Laokoon einmal ausdrücklich 

nicht als erhaben bezeichnet (im Vergleich mit Apoll, vgl.: GKA, 134), aber nur we-

nig später von der »natürlichen Erhabenheit« (GKA, 141) der Laokoonskulptur und 

anderer ähnlicher Heldendarstellungen der Antike spricht. Möglicherweise liegt der 

Unterschied in der Beifügung des Adjektivs »natürlich« – ausgeführt wird diese im-

manente Unterscheidung im Begriff des Erhabenen jedoch nicht.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 55

Seele und unseres Körpers und der Leidenschaften sowohl als der Handlungen.« 
(GKA, 144)26 Beides bringt Bewegung in den Körper und damit Veränderung. Je 
mehr Veränderung sich in einer Darstellung findet, desto nachteiliger ist das für 
die Schönheit. Denn die Stille ist der Zustand, in dem die Schönheit am deut-
lichsten hervortritt. Unberührt von Empfindungen bleiben aber eben nur die 
Götter und selbst die können nicht anders als in menschlicher Gestalt vorgestellt 
werden. Auch wenn ihre Bilder meistenteils ungerührt und unbetroffen erschei-
nen, ist in vielen noch der Hauch von Handlung oder Leidenschaft zu sehen.27

Bei der Heldendarstellung muss nun der Ausdruck so gewählt werden, dass er 
»eines weisen Mannes gemäß« (GKA, 145) ist.  
 Hier ist deutlich, wie ethische und ästhetische Forderungen zusammenlaufen. 
Denn Winckelmann integriert hier einen ethischen Begriff wie Weisheit in seine 
ästhetische Theorie. Dadurch gewinnt der Begriff eine neue Dimension, wie 
Barbara Neymeyr betont: »›Weisheit‹ akzentuiert er in seinen Ausführungen 
zum Laokoon ästhetisch: als Sensorium für Maß und Mitte, das Extreme zu ver-
meiden hilft und dadurch Kunst in klassischer Harmonie ermöglicht.«28 Die 
Leidenschaft darf die Darstellung nicht dominieren, sondern muss als Aufwal-
lung unterdrückt werden, vom »Feuer [dürfen] nur die Funken« (GKA, 146) 
sichtbar sein. Diese Formulierung hat sich schon in den Gedanken angekündigt: 
Die Leidenschaft und der Schmerz werden gebraucht, um einen Hintergrund zu 
bilden, von dem die schöne Seele oder hier Geist und Charakter sich widerständ-
lerisch abheben können. Viel ausformulierter als noch in den Gedanken ist aber 
hier, dass auch die Leidenschaft, ja schon die Fähigkeit, Schmerz zu empfinden, 
eben nicht göttlich gleichgültig über dem menschlichen Körper und Leben zu 
stehen, Teil der Wirkung des Kunstwerks sind. Nur bekommen sie in der Ge-
schichte der Kunst des Altertums eine andere ästhetische Wirkung zugesprochen: 
sie gehen nicht mehr ein in die Schönheit, sondern bekommen ihre eigene ästhe-
tische Kategorie: die des Ausdrucks. Doch der ist kein bloßer Gegenspieler der 

                                                             
26  Deswegen sieht Barbara Neymeyr in Die Geschichte der Kunst des Altertums ein Ab-

rücken von der stoischen Lehre der Gedanken: Mit dem Begriff »Ausdruck« bricht 

Winckelmann den antiken Diskurs auf. Vgl.: Barbara Neymeyr: »Laokoon als Proto-

typ stoischer Schmerzbewältigung«, 359. Ausführlich arbeitet sie die Unterschiede in 

den verschiedenen Laokooninterpretationen dort in Fußnote 42 heraus.  

27  Winckelmann schreibt dabei den einzelnen Leidenschaften bestimmt Körperteile zu, 

um sie so zu bannen und nicht Besitz von der ganzen Gestalt ergreifen zu lassen. Der 

Zorn sitzt beispielsweise in der Nase, während die Verachtung ihren Platz in den Lip-

pen, genau in der Hebung der Unterlippe, hat (vgl.: GKA, 145). 

28  Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewältigung«, 355.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schönen Elemente im Kunstwerk, er ermöglicht gleichzeitig die Schönheit, in-
dem er ihre Quelle, die Winckelmann mühevoll in seinem historischen Teil der 
Geschichte der Kunst des Altertums als Freiheit freigelegt hat, im Kunstwerk 
darstellt und die gleichzeitig die ehische Komponente der Theorie ist.  

Abbildung 3: »Apollo von Belvedere«, Museo Pio-Clementino, 

Octagon, Apollo Hall    

  

  

  

Dadurch, dass der Mensch hier Eingang in die Kunst findet, bereitet Winckel-
mann den Boden für die ethischen Ansprüche, die er mit den ästhetischen 
verknüpft sieht. Von den unberührbaren Göttern und Heroen, wie dem Apollo 
vom Belvedere (Abb. 3) oder dem Torso vom Belvedere (Abb. 4), den Winckel-
mann für eine Herkules-Darstellung hält, kann der Mensch nichts lernen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 57

Abbildung 4: »Torso vom Belvedere«, Vatikanische Museen, Rom 

Die Haltung, die Winckelmann als ideale dem Leben gegenüber sieht, kann nur 
aus dem menschlichen Leben selbst kommen. Deswegen benötigt er menschli-
che Helden wie den Laokoon, dem er Größe angesichts des unermesslichen 
Leides von den Zügen ablesen kann. Dieses Understatement im Ausdruck dient 
nicht nur dazu, einer unangemessenen Veränderung von Gesicht und Körper 
vorzubeugen, sondern gleichzeitig weckt es das Interesse des Betrachters, indem 
es seinen Geist zu forschen reizt und nicht alles auf einmal offenbart. Der Dich-
ter kann dabei weitergehen als der Zeichner oder Bildhauer, da bei der Abbil-
dung alles zum Abgebildeten passen muss, während im Geschriebenen die Form 
eine nachgeordnete Rolle spielt, weil es mehr an der Einordnung in historische 
und kulturelle Aspekte orientiert ist. Laokoon liefert für den gemäßigten Aus-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

druck deshalb ein gutes Beispiel, da in seinem Körper Leidenschaft und Schmerz 
bis aufs Höchste herausgearbeitet sind (»alle Teile des Körpers sind leidend und 
angestrengt ausgedrückt« (GKA, 146)), diese Not aber nicht seinen Gesichtsaus-
druck dominiert.29 Der zeigt den »geprüfte[n] Geist eines großen Mannes, der 
mit der Not ringt und den Ausbruch der Empfindung einhalten und unterdrücken 
will« (GKA, 146f).

Gelungen ist die Laokoonskulptur aber vor allem deshalb, weil sie Freiheit aus-
drückt. Freiheit, so hat Winckelmann, wie ich weiter oben ausgeführt habe, in 
seiner Kunstgeschichte erklärt, ist die Quelle der Kunst. So wie sich die Be-
schreibung des Laokoon liest, ist sie aber nicht nur Ursprung, sondern auch Ziel 
der Kunst: denn was hier dargestellt wird, ist eine Befreiung. Die ethische Kom-
ponente wird so wesentlich verstrickt mit dem Begriff der Schönheit: Denn was 
der Betrachter am Laokoon sieht, ist für Winckelmann nicht nur der sterbende 
Priester, dessen Körper vom Schmerz beherrscht wird, der Betrachter sieht auch 
den Sieg des sittlichen Mannes über den Schmerz, der sich nur im Ausdruck

Darstellung in der Kunst verschaffen kann. Dieser Sieg ist dabei kein bloßer Sieg 
über die Natur, sondern ein Sieg im Kampf des menschlichen Lebens. Er geht 
über alle Wahrscheinlichkeit, ja sogar über die Wahrheit hinaus, zum Wunderba-
ren und lässt die Skulptur wie ein »erhabenes Heldengedicht« (GKA, 310) er-
scheinen.  
 Winckelmann will Schmerz und Leidenschaf nicht aus der Kunst verbannen. 
Das die menschlichen, ausdrucksstarken Skulpturen dabei weniger erhaben sind 
als die Götterbilder, tut ihnen künstlerisch keinen Abbruch. Laokoon steht für 
diese menschliche Darstellung: das, was Winckelmann an ihm bewundert, ist ge-
rade der Ausdruck. Der Ausdruck des höchsten Schmerzes ist wesentlich für das, 
was das Kunstwerk ausmacht: das Aushalten dieses Schmerzes: der mit »Stärke 
bewaffnete Geist« (GKA, 277) zeigt sich eben durch die »Zurückhaltung des 
Ausbruchs der Empfindung« (ebd.), zeigt sich darin, dass Laokoon versucht, den 
»Schmerz in sich zu fassen und zu verschließen« (ebd.). Er behält dabei, so be-
schreibt Winckelmann ihn weiter, nicht endgültig die Oberhand, das Großartige 
an der Skulptur ist vielmehr die Sichtbarkeit des Schmerzes: der »Mund ist voll 
Wehmut«, in der Oberlippe ist dieser »mit Schmerz gemischt«, in den Zügen um 
die Nase sieht er »Unmut, wie über ein unverdientes, unwürdiges Leiden« (ebd.), 

                                                             
29  Ähnlich auch in den Gedanken beschrieben: »Der Schmerz, welcher sich in allen 

Muskeln und Sehnen des Körpers entdecket, und den man ganz allein, ohne das Ge-

sicht und andere Teile zu betrachten, an dem schmerzlich eingezogenen Unterleibe 

beinahe selbst zu empfinden glaubet; dieser Schmerz, sage ich, äußert sich dennoch 

mit keiner Wut in dem Gesichte und in der ganzen Stellung« (Gedanken, 20). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 59

die gewölbte Stirn macht den »Streit zwischen Schmerz und Widerstand« sicht-
bar. Und Winckelmanns Fazit ist: »da, wohin der größte Schmerz verlegt ist, 
zeigt sich auch die größte Schönheit.« (GKA, 278).  
 Genau an dieser Stelle sieht Giuliani die Winckelmannsche Theorie kippen, 
denn auch für ihn wird hier deutlich, dass Schönheit und Schmerz »in ihrer 
höchsten Steigerung wenn nicht identisch, so doch immerhin kompatibel« zu 
sein scheinen, obwohl »Schönheit und Schmerz doch Gegenpole« sein sollten: 
»je stärker der Ausdruck, so hieß es, desto nachteiliger sei es für die Schönheit; 
und nun sollen der größte Schmerz und die größte Schönheit zusammenfal-
len?«30 Ich zeige hingegen, dass gerade diese Wahrnehmung des Kunstwerks 
nicht die systematischen Prämissen Winckelmanns unterwandert, sondern dass 
die Begriffe schon in der frühen Schrift und viel ausformulierter in der späten in 
einer fruchtbaren Wechselwirkung stehen, die erst die beeindruckende Wirkung 
der Laokoongruppe erklären. 

NUR DIE FUNKEN UND DOCH DAS FEUER  

In der Rezeptionsgeschichte hingegen werden meist nur die affekthemmenden 
Theorieteile behandelt – über die Rolle, die Körper und Leidenschaften zukom-
men, schweigen sich die meisten Interpreten aus. So auch Giuliani selbst, der 
Winckelmanns Laokoon-Beschreibung in den Gegensatz zur Laokoonrezeption 
bis Mitte des 18. Jahrhundert stellt: »Im Gesicht des Laokoon hat er etwas gese-
hen was so keiner vor ihm gesehen hatte: nicht mehr den höchsten Schmerz, 
nicht mehr die Angst um die Kinder, nicht mehr die Ermattung des Sterbenden, 
sondern die Selbstbeherrschung einer großen Seele.«31 Es soll unbestritten blei-
ben, dass die Laokoonskulptur bis zu Winckelmann vorwiegend als Bild des 
Leides gesehen und kommentiert wurde und eine Umdeutung erst durch Win-
ckelmann selbst erfolgt.32 Die Texte zeigen aber, dass diese Reduktion der Theo-
rie auf die Selbstbeherrschung, auf den Sieg des Geistes über die Natur, viel zu 
kurz greift und Winckelmann als Theoretiker nicht gerecht wird. Denn sie ver-

                                                             
30  Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 315. 

31  Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 304.  

32  Vgl.: Schmälzle: »Bis 1755 war das Meisterwerk im Belvedere dafür berühmt, daß es 

den Schmerz auf kanonische Weise zur Anschauung bringt. Seit 1755 steht nicht mehr 

der Affektausdruck, sondern die Affektkontrolle im Vordergrund. Der Laokoon, von 

dem Winckelmann […] spricht, interessiert uns nicht aufgrund seines Leidens, sondern 

aufgrund seiner Selbstbeherrschung.« Christof Schmälzle: Marmor in Bewegung, 11.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schweigen, dass diese Selbstbeherrschung nur vor dem Hintergrund des Leides 
wirklich wird: den Laokoon nur als selbstbeherrschten zu sehen ist genauso ver-
kürzt, wie Abraham nur als gottesfürchtig und nicht als liebenden Vater zu be-
schreiben. Bei beiden Figuren gewinnen die Attribute gottesfürchtig und selbst-
beherrscht ja nur ihre Kraft aus dem Opfer, das erbracht wird, bzw. erbracht wer-
den soll.  
 Denn nur wo das menschliche Leiden sichtbar ist, kann Winckelmann den 
ethischen Anspruch, der für ihn in beiden Schriften eindeutig verknüpft ist mit 
der Kunst, deutlich machen: der Laokoon ist »nach dem Bilde eines Mannes ge-
macht, der die bewusste Stärke des Geistes gegen denselben [den Schmerz] zu 
sammeln sucht« (GKA, 277). Nicht nur der Schmerz manifestiert sich im Kör-
per, auch der Widerstand dagegen wird sichtbar – in der Anspannung der Mus-
keln, in der Wölbung der Stirn, in der Selbstbeherrschung, die sich den Schrei 
verbietet und nur ein »ängstliches und beklemmtes Seufzen« (Gedanken, 20) 
ausstößt. Althaus betont an dieser späten Interpretation den »innigen Verkehr 
zwischen Körper und Seele […], der sich im Spiel der Muskeln und der Bewe-
gung der Nerven zu erkennen gibt.«33 Laokoon stirbt nicht widerstandslos, sein 
Kampf gegen die Schlangen ist leidenschaftlich und das drückt sich auch aus in 
der Skulptur. Nur hat die Leidenschaft, die Wut nicht die Oberhand gewonnen, 
der Künstler gab ihm, wie Winckelmann in den Gedanken schreibt »um das Be-
zeichnende und das Edle der Seele in eins zu vereinigen, eine Aktion, die dem 
Stande der Ruhe in solchem Schmerze der nächste war.« (Gedanken, 21) Laoko-
on – der besonnene Priester, der nicht voreilig in Jubel ausbricht, der Skepsis 
und kühlen Verstand zeigt, auch in der Extremsituation des jahrelangen Krieges 
und der Belagerung, bewahrt auch Ruhe im eigenen Tod: »Laokoon leidet, aber 
er leidet wie des Sophokles Philoktet: sein Elend geht uns bis an die Seele; aber 
wir wünschten, wie dieser große Mann, das Elend ertragen zu können.« (Gedan-

ken, 20)  
 Wären Schmerz und Leidenschaft nicht sichtbar in der Skulptur, würde Lao-
koons Sieg genauso wenig sichtbar sein für den Betrachter. Seine Leistung wird 
nur deutlich vor dem Hintergrund seines Schmerzes. Seine Haltung ist damit 
beispielhaft: bewusst lässt Laokoon sich nicht besiegen von den Widrigkeiten 
des Lebens, auch wenn er schon lange besiegt ist. Was sagt Winckelmann mit 
seinem Leitsatz der edlen Einfalt und stillen Größe nun aus? Er propagiert damit 
keinen empfindungslosen, weltfremden Geistesmenschen, der vom Leben nicht 
mehr berührbar ist, wie er beispielsweise von Lessing zu kurz interpretiert wird, 
sondern, wie ich gezeigt habe, das Gegenteil: er zeigt einen Menschen, der den 

                                                             
33  Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, 28.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 61

Schmerzen, den Ungerechtigkeiten, den Leidenschaften und Stürmen des Lebens 
bis ins Letzte ausgeliefert ist – bis ins Letzte, denn Winckelmann sieht das tödli-
che Gift der Schlange schon in Laokoons linker Seite lähmend wirken (vgl.: 
GKA, 277) – bis in den Tod ist er ausgeliefert und widersteht dem Übermannt-
werden mit einer Haltung: mit der Haltung des Widerstands, die sich Form gibt 
in edler Einfalt und stiller Größe.  
 Das Subjekt, das sichtbar wird in Winckelmanns Kunsttheorie ist so eines, 
das fest im Leben steht, das angreifbar ist, gerade weil es nicht nur Geist ist, 
sondern auch Leidenschaft und Körper. Beide Elemente machen dabei den Sub-
jektbegriff Winckelmanns konstitutiv aus. Dabei führt er keine durchgängige 
Opposition zwischen Natur und Geist oder Seele und Körper ein, alle Begriffe 
bleiben bei ihm offen, ergänzen sich wechselseitig: Leidenschaft kann genauso 
die Seele sichtbar machen, wie sie selbst im Körper sichtbar wird. Sie ist damit 
ein Medium der Sichtbarmachung der Seele im Körper. Das gleiche gilt aber 
auch für die Unterdrückung der Leidenschaft, die für eine gesetzte Seele und ei-
nen großen Geist spricht.  
 Winckelmann geht damit nicht von einem rein rationalen Subjekt aus, son-
dern von einem, bei dem Emotion und Empfindung konstitutiv ist auch für seine 
Urteilsform: Weil wir verstehen und empfinden, dass Laokoon Schmerzen und 
Verzweiflung leidet, macht das Kunstwerk einen Eindruck auf uns. Es soll, so 
Winckelmann, sowohl unser Verstehen, unsere moralische Haltung vorbildlich 
prägen, als auch unsere Empfindung sensibilisieren. Ethisches und ästhetisches 
Urteil gleichermaßen beruhen so auf einer Verstandes- und Empfindungsleis-
tung. Die Seele des Menschen, die im Kunstwerk ansichtig wird und um deren 
Sichtbarmachung es Winckelmann geht, weil in ihr die Vorbildlichkeit liegt, da 
sie es ist, die die Haltung zum weltlichen Leben prägt, ist auch nicht im mindes-
ten nur intellektualistisch und rational besetzt: gerade im Ungreifbaren der Seele 
liegt die Mischung aus Geist und Empfindung. Was wir am Laokoon bewundern, 
ist nicht nur seine geistige Haltung gegenüber dem Schmerz, sondern, dass diese 
Haltung eben nicht losgelöst ist von der körper-leiblichen Schmerz- und Leider-
fahrung, sondern in ihr steht. Sie ist, dass gerade wird an der Skulptur deutlich, 
eine Haltung nicht gegenüber dem Körper, sondern eine Haltung des Körpers: 
der schmerzlich eingezogene Unterleib, die zerfurchte Stirn, die angespannten 
Muskeln, der nur leicht geöffnete Mund: die widerständlerische Seele, die um 
die Nichtigkeit des Jetzt (Christentum) und des Einen (Antike) weiß, zeigt sich 
im Körper der Skulptur. In dem einmaligen Zusammenspiel, das Winckelmann 
anhand der Laokoongruppe beschreibt, wird seine ästhetische Grundannahme, 
dass Laokoon seufzt, ethisch untermauert.  
 Laokoon seufzt: weil er nicht schreien will.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ästhetisch vorbildlich und  
ethisch fragwürdig. Lessings Laokoon 

Ins Kloster mit dem, der es von uns lernen will, 

was schön ist!1

Zwölf Jahre nachdem Winckelmanns Gedanken erschienen sind, beschäftigt sich 
auch Lessing ausgiebig mit der Laokoonskulptur.2 1766 veröffentlicht er Laoko-
on oder über die Grenzen der Malerei und Poesie.3 Die vierundzwanzig in der 
Schrift zusammengestellten Aufsätze, die der Autor selbst als »mehr unordentli-
che Collektanea zu einem Buche, als ein Buch« (Laokoon, Vorrede, 15) be-
zeichnet,4 doch »an systematischen Büchern haben wir Deutschen überhaupt kei-

                                                             
1  Gotthold Ephraim Lessing: Emilia Galotti. – Stuttgart: Reclam 1994, 10. Das sagt der 

Maler Conti zum Prinzen, als er ihm das von ihm gemalte Portrait der Gräfin Orsina 

zeigt.   

2  Ausführlich zur Entstehungsgeschichte des Laokoon: Monika Fick: »Laokoon: oder 

über die Grenzen der Malerei und Poesie«; in: dies.: Lessing-Handbuch. Leben – 

Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2000. Die Autorin beschreibt hier, dass 

Winckelmann und auch Winckelmanns späte Schrift Die Geschichte der Kunst des Al-

tertums eine weit größere Wirkung auf Lessing gehabt haben, als der im Laokoon zu-

zugesteht (vgl.: Lessing-Handbuch, 216 und 218ff.) 

3  Gotthold Ephraim Lessing: Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie

herausgegeben von Wilfried Barner. – Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 

2007. Im Folgenden im Text mit Laokoon, Stück und Seitenangabe zitiert.   

4  »Die Auseinandersetzung mit zeitgenössischer Ästhetik und der Philosophie der Eng-

länder (Harris, Burke, Richardson, Spence), der Franzosen (Batteux, Calys, Diderot, 

Dubos), der Deutschen (Baumgarten, Mendelssohn, Mengs und vor allem Winckel-

mann), bewirkt eine methodisch offene, immer wieder abschweifende ästhetische 

Betrachtungsweise.« Monika Schrader: Laokoon – »eine vollkommene Regel der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nen Mangel« (ebd.), drehen sich dabei um eine Grenzziehung zwischen den ein-
zelnen Künsten, für die Winckelmann Lessing als Vorlage dient. Gezielt verfolgt 
er in seiner Argumentation zwei Stränge: Zum einen will Lessing entgegen Win-
ckelmann das künstlerische Primat der Poesie begründen, denn Winckelmann, 
dessen Interesse vorwiegend der bildenden Kunst gilt, was bei ihm in erster Li-
nie Bildhauerei, in zweiter Malerei und in dritter Architektur meint, grenzt diese 
in den Gedanken ab von der Poesie, die er mehr nebenbei behandelt;5 und zum 
anderen will er Winckelmanns Schilderung der Griechen umdeuten, und bereitet 
so die Figur des menschlichen Helden vor, die erst in der Dramentheorie der 
Hamburgischen Dramaturgie 1767 ausformuliert wird.  
 Als Beispiel für beide seine Vorsätze dient Lessing die berühmte Laokoons-
kulptur, von der auch er sagt, dass Laokoon nicht schreit, sondern seufzt. Die 
Begründung ist jedoch eine andere und leitet sich ab aus der im Laokoon entwi-
ckelten Zeichentheorie. Wie Winckelmann will Lessing beweisen, dass sich die 
einzelnen Künste stark voneinander unterscheiden und jede ihr eigenes Gebiet 
hat. Anders allerdings als Winckelmann sieht Lessing die höchste Kunst nicht in 
der Bildhauerei verwirklicht, sondern in der Dichtung. Im Laokoon will er nun 
dessen Primatsetzung umkehren und beweisen, dass die Poesie der Vorstellung 
ein weit reicheres Feld eröffnen kann, als die der Malerei, unter der Lessing alle 
bildenden Künste zusammenfasst (vgl.: Laokoon, Vorrede, 16). 
 Der Hauptunterschied zwischen Malerei und Poesie wird in der Zeichentheo-
rie deutlich. Sie wird in diesem Kapitel im Mittelpunkt stehen, da sie auf einen 
Subjektbegriff hinleitet, der wesentlich nicht nur auf der Fähigkeit zur Vernunft 
beruht, sondern der Vernunft eine andere geistige Fähigkeit zur Seite stellt: die 
der intuitiven Erkenntnis. Die Zeichentheorie dient bei Lessing im Kern zu zwei 
Dingen: erstens zu einer Grenzziehung zwischen den Künsten und zweitens zur 
Erläuterung dessen, was die einzelnen Künste beherrschen: Durch die Unter-
schiedlichkeit der verwendeten Zeichen haben sie unterschiedliche Schwächen 
und Stärken. Daraus ergibt sich eine Rangfolge der Künste: Lessing argumentiert 
auf den Primatwechsel vom Bild zur Poesie hin, um den dann mit den unter-
schiedlichen Möglichkeiten und Leistungen der Künste gegen Winckelmann 

                                                                                                                                  
Kunst«. Ästhetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhun-

derts: Winckelmann, (Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe. Band 42 aus 

der Reihe: Robert Theis/Jean-Christophe Goddard/Günter Zöllner, begründet und her-

ausgegeben von Jean Ecole: Europae Memoria. Studien und Texte zur Geschichte der 

europäischen Ideen. – Hildesheim/Zürich/New York: Olms 2005, 52.  

5  Lessing wehrt sich damit gleichzeitig gegen eine Vermischung der Künste. Zum Kon-

text der zeitgenössischen Ästhetik: Monika Fick: Lessing-Handbuch, 226f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 65

begründen zu können. In einem zweiten Schritt werde ich auf die ethischen Kon-
sequenzen der ästhetischen Theorie eingehen und anhand seiner Griechen-
argumentation gegen Winckelmann deutlich machen, dass Lessings Zeichen-
theorie auf einen anderen Subjektbegriff hinausläuft als auf den des bloßen 
Vernunftsubjekts. Im dritten Abschnitt zeige ich anhand eines Beispiels, wie die 
ästhetischen Konsequenzen der Zeichentheorie mit Lessings ethischen Forderun-
gen zusammenspielen: hier wird der Laokoon in Skulptur und Poesie im Mittel-
punkt stehen.  

GRENZZIEHUNG ZWISCHEN DEN KÜNSTEN UND DIE 
GRENZEN DER KÜNSTE 

Während Malerei die Kunst ist, »welche Körper auf Flächen nachahmet« (Lao-

koon, II. Stück, 22) und so »Figuren und Farben in dem Raume« (Laokoon, XVI. 
Stück, 116) zeigt, bedient sich die Dichtung anderer Mittel. Sie besteht aus »arti-
kulierte[n] Töne[n] in der Zeit« (ebd.), die mit aufeinanderfolgenden Zeichen 
aufeinanderfolgende Gegenstände beschreibt. Ein Bild zeigt also die räumliche 
Anordnung der Dinge auf eine selbst räumliche Weise. Es hält einen Moment 
fest, der in aller Detailtreue die eingefangene Situation wiedergibt. Eine Erzäh-
lung schildert nicht den Moment, sondern den Fortlauf einer Handlung. Ihr 
Metier ist die Zeit, in ihr bewegt sie sich, in ihr lässt sie die Dinge aufeinander-
folgen. Durch diese Abfolge wird manches vorstellbar, was durch die bloße 
Darstellung in der bildenden Kunst verdeckt bliebe, denn in den Handlungsab-
läufen werden Informationen mitgeliefert, die eigentlich Unsichtbares verständ-
lich machen.  
 Beide, Malerei und Poesie, bedienen sich dabei sowohl natürlicher als auch 
willkürlicher Zeichen, wie Lessing in einem Brief an Friedrich Nicolai im Mai 
1769 erläutert, in dem er auf eine negative Rezension seines Laokoons eingeht. 
Lessing betont hier, dass das Ziel beider Künste der Gebrauch der natürlichen 
Zeichen ist. Für die Malerei gilt, dass sie durch den Gebrauch willkürlicher Zei-
chen an Vollkommenheit verliert: »wie hingegen die Poesie sich um so mehr 
ihrer Vollkommenheit nähert, je mehr sie ihre willkürlichen Zeichen den natürli-
chen näher bringt.«6 

                                                             
6  Brief an Friedrich Nicolai, Hamburg, d. 26. Mai 1769; aus: Agnieszka Ciolek-

Józwiak: »Gotthold Ephraim Lessings Briefe, 1760-1769. Texte und Erläuterungen«; 

in: Ulrich Müller/Franz Hundsnurscher/Cornelius Sommer (Hg.): Stuttgarter Arbeiten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Die Unterscheidung zwischen natürlichen und willkürlichen Zeichen ist An-
fang des 18. Jahrhunderts dabei gebräuchlich.7 Willkürlich sind solche Zeichen, 
die mit der Natur der durch sie bezeichneten Sache nichts zu tun haben, sondern 
eben willkürlich zu ihrer Bezeichnung oder zu ihrem Ausdruck gewählt wurden, 
wie zum Beispiel Töne, Buchstaben oder Hieroglyphen. Natürlich hingegen sind 
jene Zeichen, die in einer Verbindung zum Bezeichneten stehen, also eine Ähn-
lichkeit aufweisen oder eine Kausalität herstellen, wie Tränen als Zeichen von 
Trauer.8 Zunächst scheint so die Poesie der Malerei gegenüber im Nachteil zu 
sein, da die Zeichen, derer sie sich bedient, weiter entfernt vom Bezeichneten 
sind als das Gemalte. Doch der Vorteil ist schnell aufgebraucht, denn die Male-
rei verschwendet ihre natürlichen Zeichen an willkürliche Dinge wie Kostüme 
oder körperlichen Ausdruck: »es sind doch natürliche Zeichen von willkürlichen 
Dingen, welche unmöglich eben das allgemeine Verständnis, eben die ge-
schwinde und schnelle Wirkung haben können, als natürliche Zeichen von 
natürlichen Dingen.«9

 Die willkürlichen Zeichen der Poesie hingegen wenden sich an die Vorstel-
lungskraft des Zuhörers, und zwar nicht nur an die sinnliche, die das eigentliche 
Gebiet der Ästhetik ist, sondern auch an die intuitive, die etwas Göttliches hat. 
Sie ist der bloßen Verstandesleistung des Menschen überlegen, da sie fähig ist, 
die Dinge und Zusammenhänge hinter den Zeichen zu entdecken. Obwohl die 
Künste sich, nach Lessing, darum bemühen, den Zuschauer in die sinnliche Be-
trachtung dessen zu ziehen, was nicht anwesend ist – und das gilt dabei für 
Malerei und Poesie gleichermaßen – ist die Poesie der Malerei überlegen, da sie 
aufgrund der Beschaffenheit ihrer Zeichen einen höheren Abstraktionsgrad er-
laubt, der eine intuitive Erkenntnis ermöglicht. Die Dichtung beschreitet damit 
den Weg der »Entsinnlichung«, wie Monika Fick zusammenfasst. In Lessing’s 
Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason10 beschreibt David 
Wellbery die willkürlichen Zeichen als auf den zweiten Blick den natürlichen 
überlegen. Denn die bildenden Künste sind zu sehr an das Abgebildete gebun-

                                                                                                                                  
zur Germanistik. Nr. 441. – Stuttgart: Verlag Hans-Dieter Heinz/Akademischer Ver-

lag 2007, 84f.  

7  Sie geht zurück auf Jean-Baptiste Dubos Réflexions critiques sur la poésie et sur la 

peinture von 1719 (vgl. : Monika Fick : Lessing-Handbuch, 225). 

8  Vgl.: Monika Fick: Lessing-Handbuch, 225.  

9  Brief an Friedrich Nicolai, Hamburg, d. 26. Mai 1769, 84f. 

10  David Wellbery: Lessing’s Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason. – 

Cambridge: Cambridge University Press 1984. Im Folgenden im Text mit LL und Sei-

tenzahl zitiert. Die häufigen Kursivsetzungen sind im Originaltext enthalten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 67

den: »Lessing does recognize a degree of materiality in the plastic arts and he 
sees in it the determining factor of their limitation.« (LL, 117) Im Gegensatz da-
zu begreift Wellbery die willkürlichen Zeichen, derer sich die Sprache bedient, 
als konstitutiv von dieser Beschränkung befreit, sie rufen sinnliche Eindrücke 
hervor, ohne sie mit natürlichen Zeichen zu provozieren: »Art is located between 
presence and absence; it is the imaginative presence-to-mind of an existentially 
absent object […] the advantage of poetry is that the task of rendering the object 
existentially absent has already been accomplished by language.« (LL, 134)11

Damit hat die Sprache einen entscheidenden Vorteil. Sie bleibt nicht verhaftet im 
bloß Weltlich-Sinnlichen, das die Vorstellungskraft des Betrachters stärker bin-
det; sie braucht keine Symbole, wie sie teilweise in der Malerei zu finden sind, 
um über sich hinauszudeuten. Sprache richtet sich an »an intuitive cognition of 
the represented object.« (LL, 181) Durch die Willkürlichkeit der Zeichen wird 
der Zuhörer in seine eigene Vorstellung gezogen, jede weltliche Begrenzung die-
ser Vorstellung fällt damit weg.  
 In dieser unweltlichen Sinnlichkeit verblasst das Zeichen selbst, es bleibt die 
Anschauung des nicht-präsenten Objekts, die zu einer intuitiven Erkenntnis des-
selben führt und damit die Verstandesleistung überschreitet. In diesem Schritt 
passiert innerhalb der willkürlichen Zeichen etwas, das Wellbery als das Auftau-
chen einer formalen Natürlichkeit, »formal naturalness« (LL, 202) bezeichnet. 
Damit drehen sich die willkürlichen Zeichen um: Sie bezeichnen nun viel direk-
ter, als die natürlichen der Malerei es jemals getan hätten, das Betrachtete und 
werden so natürlicher als die natürlichen. Als Sprache distanziert und befreit sich 
die Poesie durch die willkürlichen Zeichen von der wirklich wahrgenommenen 

                                                             
11  Wellbery kritisiert an diesem Text einige Jahre später, dass er zu sehr damit beschäf-

tigt war, Lessings Theorie zu rekonstruieren, als die, wie ihm 1990 schien, wichtige 

Frage zu stellen, ob es eine Theorie der Kunst überhaupt geben kann. Dieser Frage 

widmet er sich in seinem Aufsatz »The Pathos of Theory: Laokoon Revisited«, 

erschienen in: Ingeborg Hoesterey/Ulrich Weistein: Intertextuality: German Literature 

and Visual Art from the Renaissance to the Twentieth Century. – Columbia: Camden 

House 1993, 47-63. Wellbery kommt hier noch einmal auf seine Laokoon-Lektüre zu-

rück unter dem Aspekt des Ringens um eine Grenze – Grenze dabei als etwas 

betrachtet, das erst erarbeitet werden muss. In diesem Erarbeiten gewinnt die Theorie 

die Oberhand: sie untergräbt um ihrer selbst Willen die Autorität der Regel der 

Schönheit. Die Schönheit ist dabei nicht die mütterliche Seite der körperlichen Schön-

heit, sondern die väterliche Seite der künstlerischen Bildung hin zur Schönheit: zum 

schönen, menschlichen, moralischen Subjekt, vgl. 56f. Siehe dazu auch Fußnote 33.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

Welt, in der die Malerei verhaftet bleibt12 und ermöglicht so eine nähere Be-
trachtung, die gleichzeitig für eine größere Künstlichkeit – für eine größere 
Kunst steht. Die intuitive Erkenntnis ist damit wesentlich gebunden an die Spra-
che – und doch erschöpft sie sich prägnanter Weise in ihr nicht. Die Sprache 
weist in der intuitiven Erkenntnis über sich selbst hinaus: der Leser versteht et-
was, das hinter der Sprache liegt. Damit wird die intuitive Erkenntnis ganz klar 
in den Raum der geistigen Fähigkeiten gelegt. Sie bezieht sich nicht auf ein un-
deutliches Bauchgefühl oder eine dumpfe Ahnung: im Gegenteil, die intuitive 
Erkenntnis ist eine klare Erkenntnis, die intellektuell ist, ohne sich in der Spra-
che zu erschöpfen. Sie beschränkt sich auch nicht auf das gesprochene Wort, 
sondern wird angereichert – besonders wenn Lessing dann später über das Thea-
ter spricht – durch Gestik und Mimik des Schauspielers. Sie ist ein Verständnis 
von Handlung und Charakteren, das sprachlich im Stück nicht explizit wird, 
sondern implizit bleibt. Sie ist ganz wesentlich für Lessings Theorie von Furcht 
und Mitleid, die im Kapitel 3.1. anhand seiner Philoktet-Deutung in der Ham-

burgischen Dramaturgie ausgeführt wird. 
 Interessant am Aufbau der Zeichentheorie ist dabei, wie Wellbery feststellt, 
dass Lessing beide Künste, die Malerei und die Poesie, unter dem gleichen As-
pekt befragt und einordnet: »the unity of painting and poetry is that both are mi-
metic arts.« (LL, 103) Damit hat er implizit die Regeln, die für die Malerei gel-
ten, auch angewandt auf die Poesie und so herausgestellt, dass die Poesie ei-
gentlich die bessere Malerei ist: »As narrative, it provides a sort of moving, ideal 
painting, the illusion of a developing action.« (LL, 227)13 Ob der angestrebte Pri-
matwechsel von der Malerei zur Dichtung so überzeugend gelingt, bleibt dabei 
fragwürdig. Lessing begründet ihn mit der Überlegenheit der willkürlichen Zei-
chen gegenüber den natürlichen. Wellberys Argument aber, dass er damit 
implizit die Poesie der Malerei unterstellt, überzeugt vor allem unter dem Aspekt 

                                                   
          

12  »As verbal discourse, that is, as communication via arbitrary signs, poetry has elimi-

nated the restricting effects of wordliness (e.g. dense syntax, materiality, restriction to 

perceptual contents, full determinateness of content units, existential presence) charac-

teritic of the plastic arts.« (LL, 201) 

13  Später, so Wellbery, verändert sich die ästhetische Theorie Lessings. Die Dichtung, 

als bisher höchste Kunst, wird überholt durch das Theater, das durch seine körperliche 

Präsenz ein ganz anderes Verhältnis hat zu willkürlichen und natürlichen Zeichen. In 

der Handlung werden hier die Zeichen zu natürlichen: »The poem no longer tries to 

embody a reality from which it is separate, as in narrative. Perfect mimesis is not the 

imitation of an object or action, it is the action itself.« (LL, 227)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 69

der Lessingschen Bewertung: Da die oberste Kategorie die sinnliche Anschau-
ung ist, erscheint die bildende Kunst als eine Art Ursprungskunst, die durch die 
Poesie weiterentwickelt und zu ihrer Blüte getrieben wird. Zwar arbeitet die 
Dichtung dabei mit anderen Zeichen, diese simulieren aber im Endeffekt nur die 
Wirkung der natürlichen Zeichen und überbieten sie gleichzeitig in dieser Simu-
lation selbst. Die Poesie ist damit zwar den bildenden Künsten überlegen, wird 
aber an Kriterien gemessen, die sie nicht selbst festgelegt und geprägt hat, son-
dern die sich aus Malerei und Bildhauerei ableiten. In dieser Hinsicht ist sie den 
anderen Künsten, die regelsetzend verstanden zu sein scheinen, nachgeordnet. 
Während Skulpturen und Gemälde so nach ihren eigenen Maßstäben beurteilt 
werden, müssen sich Gedichte und Prosa nach fremden Maßstäben richten. Ihre 
Eigenheit bilden sie nur vor dem Hintergrund der bestehenden anderen, die inso-
fern eine größere Eigenständigkeit besitzen.  
 Für Lessing ist dieser Punkt allerdings abschließend geklärt: den Primat-
wechsel versteht er als vollzogen, die Dichtung der bildenden Kunst als haus-
hoch überlegen. Denn sie kann Dinge, Situationen und Gefühle zur Darstellung 
bringen, die die Mittel von Malerei und Bildhauerei überschreiten. Dichtung ist 
in der Lage, Zeitfolgen (Handlungen), komplexe Sinnverläufe (mehrere Hand-
lungen in einem Plot), so wie Hässliches und Furchterregendes zur ästhetischen 
Anschauung zu bringen. Bei all dem bewahrt sie aufgrund ihrer zeichentheoreti-
schen Beschaffenheit größere Distanz, als es die bildenden Künste können und 
ermöglicht so ein größeres Vergnügen (und größeren Nutzen) in der Rezeption 
durch die Zuschauenden.  
 Die Wahrung der Distanz ist dabei ein ganz wesentlicher Punkt: die intuitive 
Erkenntnis stellt sich nicht in der einfachen Identifikation mit dem Helden ein, 
sondern im Perspektivenwechsel: in der Identifikation aus der Distanz, in der ich 
Gemeinsamkeiten mit dem dargestellten Helden erkenne. Diese gesteigerte Fä-
higkeit der Distanzierung gründet sich darin, dass die Poesie abstrakter ist als die 
bildende Kunst. In der Poesie können Handlungsabfolgen erzählt werden, ein 
Bericht kann eine lange Zeitspanne umfassen, gewisse Sachen auslassen, auf an-
dere größeren Wert legen und sie ausführlicher berichten. Das »moving 
painting« bewegt sich in der Zeit und ermöglicht damit die Vorstellung, die die 
willkürlichen Zeichen zu natürlichen werden lässt. In diesem Prozess findet eine 
Versinnlichung statt, die niemals so sinnlich wird, dass sie Ekel oder Abscheu 
hervorruft (d.h. wenn sie so sinnlich wird, ist es schlechte Dichtung). Vor dem 
inneren Auge des Betrachters entsteht also eine Anschauung, die als sinnlich be-
griffen wird, die aber weniger präsent ist als zum Beispiel eine Skulptur. Die 
Sinnlichkeit vergeht in der Zeit, ihre bewegten Bilder entstehen und verschwin-
den und entsinnlichen so gleichzeitig das Gezeigte. Damit wird die Dichtung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dazu fähig, auch Unangenehmes zu thematisieren, da es nicht als Standbild vor 
dem Auge des Betrachters stehen bleibt, sondern in der Zeit seinen eigenen Au-
genblick hat, um dann zu vergehen und neuen Geschehnissen Platz zu machen.  
 Vor dem inneren Auge des Lesers oder Zuhörers bleibt der Held wandelbar, 
Hässlichkeit wird so nicht zu einem feststehenden Bild, sondern vergeht in der 
Aktion. Sie macht deswegen einen weniger großen Eindruck, weil sie weniger 
sinnlich ist, als eine bildliche Darstellung es wäre. Sie ist ein Gedanke, der von 
einem nächsten gefolgt wird und in ihrer Reihenfolge, in ihrem Zusammenhang 
gewinnen sie für den Leser an Bedeutung, nicht in ihrer einzelnen Präsenz. Die 
Vorstellungskraft ist in der Dichtung viel mehr in Bewegung, als sie es in der 
Rezeption eines Bildes oder einer Skulptur ist. Sie ist es auch, die die Verwand-
lung von willkürlichen in natürliche Zeichen mitvollzieht. Der Prozess der Ver-
wandlung lebt allein von ihrer Beweglichkeit, von der Nicht-Festgelegtheit. Die 
Hauptfigur kann immer wieder neu und immer wieder anders angeschaut wer-
den, entsteht in jedem Augenblick der fortlaufenden Handlung erneut. Um den 
Unterschied zu verdeutlichen, möchte ich ein Beispiel verwenden, das Lessing 
benutzt, um die Gleichrangigkeit der Darstellung von Schönheit in Malerei und 
Dichtung zu zeigen: die Figur der Helena. Lessing schildert im XXII. Stück wie 
Homer Helenas Schönheit veranschaulicht, indem er nicht den Fehler macht, sie 
zu beschreiben, sondern ihre Wirkung auf die anwesenden und von ihr entzück-
ten Greise darlegt. Dem Zuhörer wird so deutlich, dass eine außerordentliche 
Schönheit den Raum betritt, ohne diese genau zu bezeichnen. In die Entzücktheit 
der Greise kann jeder die höchste Schönheit hineinlegen. 
 Der »eigentliche Gegenstand der Poesie« (Laokoon, XVI. Stück, 116) ist für 
Lessing deswegen auch nicht die Beschreibung, sondern die Handlung. Ziel des 
Dichters ist es dabei nicht, sich seinem Leser gegenüber bloß verständlich aus-
zudrücken, sondern »er will die Ideen, die er in uns erwecket, so lebhaft machen, 
daß wir in der Geschwindigkeit die wahren sinnlichen Eindrücke ihrer Gegen-
stände zu empfinden glauben, und in diesem Augenblicke der Täuschung uns der 
Mittel, die er dazu anwendet, seiner Worte, bewußt zu sein aufhören.« (Laokoon, 
XVII. Stück, 124) Hinter der Vorstellung verschwinden also Zeichen und Worte 
und nur das imaginierte Objekt bleibt vor dem inneren Auge des Zuschauers in 
einer Deutlichkeit stehen, die die Malerei nicht erreichen kann und die Wellbery 
mit der intuitiven Erkenntnis zu beschreiben versucht. Lessing geht es hier nicht 
um eine detailgetreue Wirklichkeitsabbildung, sondern um eine Erkenntnis, die 
spezifisch ästhetisch ist und sich auf Wesen und Zusammenhänge der in der äs-
thetischen Betrachtung befindlichen Objekte richtet. Der genau beschreibende 
Dichter würde nur »viel Imagination ohne allen Nutzen« (Laokoon, XVIII. 
Stück, 30) verschwenden.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 71 

 
 

 Für die Kunst überhaupt gilt, darauf macht Monika Schrader aufmerksam, im 
Unterschied zu Winckelmann, dass hier nicht das Ideal sichtbar werden soll, 
sondern die wahre Empfindung.14 Der Begriff »wahre Empfindung« würde dabei 
falsch verstanden, begriffe man ihn als Ausdruck für ein körperliches Gescheh-
nis. Lessing geht es nicht um ein sinnliches Erlebnis, er versteht unter Em-
pfindung einen geistigen Akt: die wahre Empfindung ist eine intellektuelle 
Leistung, die aber auch im Begriff Vernunftleistung nicht aufgeht. Sie stellt sich 
ein durch die intuitive Erkenntnis: Im Kunstgenuss werden die Empfindungen, 
die Affekte geschult und von ihrer Körperlichkeit entbunden.   
 Die Empfindungen regen sich dabei in der Vorstellung des Rezipienten. Die 
Aufgabe des Kunstwerks ist es, das Vorstellungsvermögen möglichst reichhaltig 
zu beflügeln. Das kann sowohl durch ein gelungenes Bild passieren, denn die 
Malerei »allein, [kann] körperliche Schönheit nachahmen« (Laokoon, XX. 
Stück, 144) als auch durch eine gelungene Andeutung in der Poesie, durch die 
»Schönheit in Bewegung« (Laokoon, XXI. Stück, 155), den Reiz. Der fällt in 
den Fachbereich des Dichters. Das Aufblitzen eines Lächelns, das Sichtbarwer-
den eines Grübchens, die Bewegung des Gewandes – all das lässt sich, so 
Lessing, in der Malerei nicht zeigen.  
 Genauso wie die Schönheit muss auch die Hässlichkeit mit einem Blick er-
fassbar sein. Da aber das Hässliche in der Kunst abgemildert werden muss, kann 
es, anders als die Schönheit, Thema in der Poesie sein. Denn durch die schritt-
weise Schilderung geht das Abstoßende daran verloren und zurück bleibt nur ein 
Eindruck des Hässlichen. Dieser bewirkt eine vermischte Empfindung. Als Bei-
spiele dafür führt Lessing das Lächerliche und das Schreckliche an (vgl. 
Laokoon, XXIII. Stück). So wie aber die Malerei prädestiniert dafür ist, Schön-
heit zu zeigen, so kann sie die gleichen handwerklichen Mittel auch nutzen, um 
Hässlichkeit darzustellen, aber: »die Malerei, als schöne Kunst, will sie nicht 
ausdrücken« (Laokoon, XXIV. Stück, 169). 
 Die zeichentheoretischen Möglichkeiten der einzelnen Künste zeigen, so 
Lessing: die Poesie ist der Malerei überlegen. Sie ist die »weitere Kunst« (Lao-
koon, VIII. Stück, 79), sie kann Schönheiten zeigen, die die Malerei nicht zeigen 
kann, denn der Dichter hat dem Maler und dem Bildhauer eines voraus: er kann 
negative Züge mit positiven mischen, er kann den wütenden Gott mit verzerrtem 
Gesicht beschreiben oder dem Bacchus Hörner aufsetzten,15 ohne das gesamte 

                                                             
14  gl.: Monika Schrader: Laokoon – »eine vollkommene Regel der Kunst«, 59. 

15  Die aus der Antike erhaltenen Bacchusskulpturen mit Hörnern erklärt Lessing damit, 

dass sie zur Verehrung im Tempel dienten und die Hörner als Ausdruck des Charak-

ters vom Künstler nicht weggelassen werden konnten.    

V

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bild damit zu dominieren und ins Hässliche zu ziehen. Vielmehr entwirft er mit 
diesen Beschreibungen ein Rund-Um-Bild, in dem er »zwei Erscheinungen in 
eine« (Laokoon, VIII. Stück, 83) bringt und so die Vorstellung des Lesers zu-
sätzlich beflügelt. Ein weiterer poetischer Vorzug ist, dass in der Dichtung 
Wesen beschrieben werden können, die unsichtbar sind, während in der Malerei 
alles sichtbar gemacht werden muss, sogar auf »einerlei Art sichtbar« (Laokoon, 
XII. Stück, 102). Unsichtbares lässt sich in der sinnlichen Abbildung schlicht-
weg nicht darstellen, Versuche scheitern an Verwirrung und Unverständlichkeit. 
All diese zeichentheoretischen Vorteile begründen den Primatwechsel weg von 
der Malerei, hin zur Poesie. Mit ihren willkürlichen Zeichen, die sich im Verlau-
fe des Vorstellungsprozesses in natürliche Zeichen verwandeln und so die Worte 
hinter der Betrachtung des ästhetischen Objekts verschwinden lassen, richtet sie 
sich an mehr als die bloße sinnliche Vorstellungskraft oder verstandesmäßige 
Erkenntnis: die Poesie will die intuitive Erkenntnis der Ganzheitlichkeit, des Zu-
sammenhangs ermöglichen, die, eigentlich göttlich, durch nichts anderes als 
durch die Kunst erreicht werden kann. 

MIT DEN GRIECHEN GEGEN WINCKELMANN

Die Zeichentheorie untermauert dabei aber auch ein anderes Argument Lessings. 
Er will Winckelmanns kultursoziologische Behauptungen über das Zusammen-
spiel der heldenhaften Griechen und der schönen Kunst umkehren. Unter seiner 
Feder wird so in Windeseile aus den tapferen, beherrschten, fröhlichen, ehren-
werten Griechen, die in ihrer Vorbildlichkeit auch immer ein klein wenig dumm 
wirken, ein Volk von tränenüberströmten und schreienden, leidenschaftlichen 
Kämpfern und Kriegern, die sich hart aber herzlich durchs Leben schlagen, und 
in ihrer neuen, empfindsamen Vorbildlichkeit noch immer etwas dumm wirken. 
Lessings Polemik gründet dabei nicht in einem wirklichen Interesse an histori-
schen Tatsachen, vielmehr begründet es sich in seiner Auffassung von Ästhetik, 
die der Winkelmanns widerspricht. Die Frage ist dabei, ob eine Skulptur über-
haupt die Möglichkeiten bietet, einen moralischen Anspruch zu formulieren. 
Während Winckelmann das klar bejaht, verwirft Lessing diese Aussage katego-
risch. Getarnt unter altphilologischen Betrachtungen, die sich an Lessings Ver-
gil- und Homer-Lektüren entlang hangeln und dort vorwiegend Helden finden, 
die sich ihrer Tränen nie schämen und sich trotzdem durch Tapferkeit und Mut 
auszeichnen, verficht Lessing die ästhetische Überlegenheit der Poesie gegen-
über der Malerei auch hier unbeirrt.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 73

 Winckelmann sieht den standhaltenden Griechen, der aus ethischen Grund-
sätzen sein Leiden schweigend erträgt und damit seine schöne Seele offenbart.16

Eine schöne Seele attestiert auch Lessing den Griechen, im Gegensatz zu den 
Vorfahren der Deutschen: »Alle Schmerzen verbeißen, dem Streiche des Todes 
mit unverwandtem Auge entgegensehen, unter den Bissen der Nattern lachend 
sterben, weder seine Sünde noch den Verlust seines liebsten Freundes beweinen, 
sind Züge des alten nordischen Heldentums.« (Laokoon, I. Stück, 19f.) Dieses 
affektunterdrückende Verhalten kann zwar Bewunderung wecken, doch die »ist 
ein kalter Affekt« (Laokoon, I. Stück, 21), der nur zu »untätige[m] Staunen« 
(ebd.) führt. Derjenige aber, der dem Kunstwerk untätig gegenüber bleibt, ver-
passt zweierlei: zum einen die wärmende Leidenschaft und zum anderen die 
erkenntnisreiche Vorstellung. Deshalb kommt Lessing zu dem Schluss: »Alles 
Stoische ist untheatralisch« (Laokoon, I. Stück, 21). Das ist der Knackpunkt von 
Lessings Winckelmannkritik: »in the elevation of noble simplicity and quiet 
grandeur in the face of suffering to the level of an ethical-anthropological ideal 
Lessing smells the rat of stoicism, which is to say, of a courtly-aristocratic value-
system.«17 Was Lessing dabei Winckelmann eigentlich vorwirft, ist die Un-
gleichheit, die hier hereinkommt: den »hierarchical response of admiration«,18

die den dargestellten Helden unerreichbar macht.  
 Diesem kalten Affekt der Bewunderung will Lessing nun den warmen des 
Mitleids entgegenstellen. Der ist im Gegensatz dazu »horizontal and identificato-
ry, is, in fact, nothing other than the immediate coming-to-awareness within me 
of my solidarity with human kind.«19 Die Skulptur ist aber aufgrund ihrer Zei-
chenbeschaffenheit – und da stimmen Lessing und Winckelmann überein – nicht 
dazu in der Lage, Laokoon als Schreienden darzustellen. Die bildenden Künste, 
schließt Lessing, sind somit nicht das geeignete Medium, eine schöne Seele zu 
zeigen: »The painter’s eye is amoral. It judges the world according to external 

                                                             
16  Im Folgenden bildet dabei, wenn sie nicht ausdrücklich gekennzeichnet ist, nicht mei-

ne Winckelmann-Interpretation die Basis für die Aufarbeitung von Lessings Argu-

mentation, sondern seine eigene, die, wie ich weiter unten auseinandersetzen werde, 

an einigen Stellen meiner Ansicht nach zu kurz greift. 

17  David Wellbery: »Laokoon Revisited«, 53.  

18  Ebd. 

19  Ebd. Wellbery weiter: »I need not recall here that sympathy, be it as the pitié of Rous-

seau or the moral sense of Hutcheson, is the central anthropological value of the 

Enlightenment and that its function is precisly to guarantee, within the realm of nature 

and wihtout the intervention of an arbitrary act of sovereignty, the possibility of an 

ethical human community.«   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

beauty and ugliness and is unable to penetrate to the inner qualities of men.« 
(LL, 163) Winckelmanns entscheidender Fehler in Lessings Augen ist diese Ver-
wechslung zwischen Können und Aufgaben der Künste. »Winckelmann takes 
the physical beauty of the statue out of its properly aesthetic sphere and trans-
forms it under the terms noble simplicity and quiet grandeur, into a norm of spi-
ritual attitude«, beschreibt Wellbery die unterschiedlichen Vorgehensweisen und 
Lessings Kritik daran: »Lessing cannot accept this move because physical beau-
ty is for him a supreme value only within the narrowly circumscribed limits of 
the plastic arts.« (LL, 164) 
 Die Gefühlsäußerung hingegen ist in der Poesie möglich, sie reißt den Beob-
achter mit sich, zieht ihn in ihren Bann. Denn im Schrei geschieht »der leidenden 
Natur ihr Recht« (Laokoon, 9), die Hingabe an den Schmerz und seinen Aus-
druck tut dem Charakter keinen Abbruch: »Schreien ist der natürliche Ausdruck 
des körperlichen Schmerzes.« (Laokoon, 9). Dieses Fortgerissenwerden ist dabei 
nicht als sinnliches zu verstehen, sondern als in der durch die willkürlichen Zei-
chen ermöglichten Abstraktheit, die dem Ekel vorbeugt, geschehendes. In dem 
Moment, in dem die Worte hinter der Vorstellung verblassen, wird der Schrei zu 
einem natürlichen Ausdruck, der für Lessing beinhaltet, seine Menschlichkeit zu 
akzeptieren, wie der antike Grieche es vorbildlich vorlebte: »Er fühlte und furch-
te sich; er äußerte seine Schmerzen und seinen Kummer; er schämte sich keiner 
der menschlichen Schwachheiten; keine mußte ihn aber auf dem Wege nach Eh-
re, und von der Erfüllung seiner Pflicht zurückhalten.« (Laokoon, I. Stück, 20)20

Diese Entsinnlichung ermöglicht erst die Distanz, in der das Mitleid, das im 
zweiten Lessing-Kapitel im Mittelpunkt stehen soll, erwachen kann. Moralische 
Wirkung kann damit wesentlich besser durch die Poesie als durch die bildende 
Kunst erzielt werden.  

                                                             
20  Solch südeuropäische Heldenmütigkeit findet sich auch noch im Jahr 2008, wie die 

Geschehnisse rund um die Vertrauensabstimmung des italienischen Ministerpräsiden-

ten Romano Prodi im Senat zeigen: »Die Vertrauensdebatte im Senat wurde von 

einem schweren Zwischenfall überschattet: Stefano Cusumano aus der Partei des Ex-

Justizministers hatte es gewagt, trotz Mastellas Vorgaben dem Regierungschef das 

Vertrauen zuzusichern. Da stürzte sein Fraktionschef auf ihn zu, spuckte ihm ins Ge-

sicht, beschimpfte ihn als ›Schwuler! Verräter! Hanswurst!‹, und machte mit der Hand 

das Zeichen einer Pistole. Cusumano brach in Tränen aus und fiel in Ohnmacht. Zum 

Zeitpunkt der Abstimmung indes war er wieder auf den Beinen und votierte für Pro-

di.« (Paul Kreiner: »Berlusconi ante portas«; Tagesspiegel, 25. Januar 2008, 64. 

Jahrgang) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 75

 Doch nicht nur ästhetisch grenzt sich Lessing hier von Winkelmann ab, er 
vertritt auch ein anderes moralisches Ideal. Bei ihm zeichnet sich nicht der 
gleichmütig ertragende Stoiker aus, sondern der menschliche Held: mutig kann 
auch der sein, der Gefühle zulässt und seine Menschlichkeit nicht unterdrückt: 
»der gesittete Grieche [kann] zugleich weinen und tapfer« (Laokoon, I. Stück, 
21) sein. Lessings Liebe zu den Griechen stützt sich damit auf andere Argumente 
als die Winckelmanns. Bei beiden haben sie Vorbildcharakter, aber aus ganz un-
terschiedlichen Gründen. Während für Winckelmann das Aushalten des Schmer-
zes und das Halten der Contenance im Vordergrund stehen, weist Lessing all das 
als Oberflächlichkeiten zurück. Für ihn sind die Griechen gerade deshalb vor-
bildlich, weil sie einen Umgang mit Schmerz und Leid gefunden haben, der dem 
Menschsein entspricht: Schmerz und Leid werden nicht aus dem Leben ver-
drängt, sondern als Teil des Lebens angenommen. Sie sind nichts mehr, wofür 
man sich schämen muss, im Gegenteil, sie können zur Quelle von Kraft und Mut 
werden. Ihr Ertragen gereicht den Einzelnen zur Ehre und lässt ihre Taten noch 
größer erscheinen. Das Große an ihnen ist dabei, dass es Taten sind, die aus dem 
Leben selbst kommen, nicht aus einer heldenhaft-göttlichen Geschichte, in der 
Handlungen ohnehin keine Konsequenzen für das Leben haben. Hier ist die 
Handlung eingebettet in die Lebensgeschichte des Helden – und gerade durch 
das Schmerzhafte dieser Geschichte gewinnt sie. 

  

EIN BEISPIEL: LAOKOON 

Trotz dieser Argumentation sieht auch Lessing den Laokoon in der Skulptur 
nicht schreien, sondern seufzen. Diese Abmilderung des Schreis ist dabei ästhe-
tisch gefordert, nicht ethisch. Ein schreiender Laokoon hätte als Skulptur 
schlichtweg nicht ausgesehen, meint Lessing: »man reiße dem Laokoon in Ge-
danken nur den Mund auf, und urteile. Man lasse ihn schreien, und sehe. Es war 
eine Bildung, die Mitleid einflößte, weil sie Schönheit und Schmerz zugleich 
zeigte; nun ist es eine häßliche, eine abscheuliche Bildung geworden«. (Laoko-
on, II. Stück, 29) Der Grund für Laokoons Schweigen ist nicht, wie bei Win-
ckelmann, ethisch motiviert, sondern ästhetisch: das »auf ekelhafte Weise« 
(ebd.) verstellte Gesicht ist nicht zumutbar.21 Denn der Ekel haftet am Zuschau-

                                                             
21  Für Schopenhauer liegt hier Lessings Schwäche: nicht die Hässlichkeit ist es, die eine 

schreiende Laokoonskulptur verbieten würde, sondern die Stummheit, das verkennt 

Lessing, der mit seiner Affektenlehre eigentlich sehr aufgeschlossen für dieses Argu-

ment sein müsste: »Ich kann nicht umhin, mich zu verwundern, daß so nachdenkende 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

er, er ist das genaue Gegenteil der Schönheit, er ist eine »non-sublatable (›unauf-
hebbare‹) sensation, and it is for this reason that objects that arouse in us the 
response of disgust cannot be rendered in beautiful representations, for beauty is, 
[…] the ›Aufhebung‹ (sublation) of sensuousness«.22 Das heißt in der Folge, dass 
das Mitleid, das meine Identifikation mit dem anderen fördert, im Ekel verkehrt 
wird in eine Nicht-Identifikation: dabei erkenne ich mich immer noch im ande-
ren wieder, was die Situation noch verschlimmert, denn dann führt der Ekel zu 
einer »non-identity with myself.«23 

                                                                                                                                  
und scharfsichtige Männer mühsam unzulängliche Gründe aus der Ferne herbeiziehen, 

psychologische, ja physiologische Argumente ergreifen, um eine Sache zu erklären, 

deren Grund ganz nahe liegt und dem Unbefangenen gleich offenbar ist, – und beson-

ders daß Lessing, welcher der richtigen Erkenntnis so nahe kam, dennoch den 

eigentlichen Punkt keineswegs getroffen hat. Vor aller psychologischen und physiolo-

gischen Untersuchung, ob Laokoon in seiner Lage schreien wird oder nicht, welches 

ich übrigens ganz und gar bejahen würde, ist in Hinsicht auf die Gruppe zu entschei-

den, daß das Schreien in ihr nicht dargestellt werden durfte, allein aus dem Grunde, 

weil die Darstellung desselben gänzlich außer dem Gebiete der Skulptur liegt. Man 

konnte nicht aus Marmor einen schreienden Laokoon hervorbringen, sondern nur ei-

nen den Mund aufreißenden und zu schreien sich fruchtlos bemühenden, einen Lao-

koon, dem die Stimme im Halse stecken geblieben, vox faucibus haesit. Das Wesen, 

und folglich auch die Wirkung des Schreiens auf den Zuschauer, liegt ganz allein im 

Laut, nicht im Mundaufsperren.« Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vor-

stellung, Bd. 1, Drittes Buch, §46, 303f. 

22  David Wellbery: »Laokoon Revisited«, 54f. 

23  Ebd. Wellbery geht sogar noch weiter und liest in Lessings Abneigung gegen den 

weitgeöffneten Mund eines schreienden Laokoons die Abneigung gegen die Mutter, 

die uns geboren hat, hinein. Wellbery zeigt damit nicht nur eine Frauenfeindlichkeit 

der Aufklärung, sondern auch die ganze Körperfeindlichkeit derjenigen, die sich aus 

dem Geiste geboren betrachten wollen: »›Ekel‹ – that response which blocks my ›Mit-

leid‹ and thereby makes it impossible for me to intend myself as human subject, as 

species subject – is horror vis-a-vis my natural birth. […] The Father and his sons, ex-

tricating themselves from the material-sensuous constriction of the repulsive, the 

poisonous, the sin-laden, and establishing themselves as beautiful subjects, as subjects 

of humanity grounded in ›Mitleid‹: is this perhaps the drama that Lessing sees in the 

Laokoon statue? Is the Mother the ›ekelhafte Schlange‹ (repulsive snake) who, in 

bearing me, threatens to choke and strangle me? And ›die bloße weite Öffnung des 

Mundes‹: is it perhaps the scream – the Mother’s scream, the infant’s scream – of na-

ural birth?« 56f.  t

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 77

 Die Stärke der bildenden Kunst ist es, die Schönheit des einzelnen Augen-
blicks und des einzelnen Körpers ansichtig werden zu lassen, eine Handlung 
kann sie nur andeuten, indem die Körper auf eine bestimmte Weise angeordnet 
werden. Aufgrund dieser Einschränkung muss die Malerei den fruchtbarsten Au-
genblick der Handlung wählen, weil dieser am meisten über die Handlung selbst 
erzählt und so der Vorstellung den größten Spielraum gibt: »Mit der Konzeption 
des fruchtbaren Augenblicks entwirft Lessing Regeln der Affektdarstellung in 
der bildenden Kunst«, schreibt Monika Schrader, wobei nicht die Schönheit das 
leitende Kriterium ist, sondern die »Funktion der Kunst als Affektbildung«.24

Der fruchtbare Augenblick zeichnet sich dann auch dadurch aus, dass er viel 
Spielraum für die Einbildungskraft lässt: »Je mehr wir sehen, desto mehr müssen 
wir hinzu denken können. Je mehr wir darzu denken, desto mehr müssen wir zu 
sehen glauben.« (Laokoon, III. Stück, 32) Bei einem aufgerissenen Mund nun ist 
der fruchtbare Moment verstrichen. Es gibt keine Steigerung mehr, hier wird der 
größte Schmerz durchlitten, das Gesicht kann sich nicht noch mehr verzerren: 
»Wenn Laokoon also seufzet, so kann ihn die Einbildungskraft schreien hören; 
wenn er aber schreiet, so kann sie von dieser Vorstellung weder eine Stufe hö-
her, noch eine Stufe tiefer steigen, ohne ihn in einem leidlichern, folglich 
uninteressantern Zustande zu erblicken.« (Laokoon, III. Stück, 32)  
 Durch das Bannen eines so vergänglichen Moments geschieht aber nach Les-
sing noch etwas anderes: der Moment selbst wird lächerlich: der Schrei wird zu 
»weibischem Unvermögen, zu kindischer Unleidlichkeit« (Laokoon, III. Stück, 
33) – und damit: unerträglich. Maler oder Bildhauer arbeiten in einer ausdrucks-
beschränkten Kunst, die ihnen bestimmte Formen aufnötigt und bestimmte 
Motive diktiert. Freier ist da, so Lessing, der Poet. Er ist nicht beschränkt auf ei-
nen Moment, sondern kann jede Handlung von Anfang bis Ende erzählen, ja 
sogar verschiedene Handlungen ineinander verknüpfen. In der Aeneis ist es Ver-
gil deswegen möglich gewesen, aufs Schrecklichste Laokoons Schreien zu be-
schreiben, denn der Leser kennt Laokoon bereits als »den vorsichtigsten Patri-
oten, als den wärmsten Vater« (Laokoon, IV. Stück, 36). Laokoons Schrei be-
kommt, eingebettet in seine Lebensgeschichte und verknüpft mit dem Schicksal 
Trojas, einen anderen Klang: »Wir beziehen sein Schreien nicht auf seinen Cha-

                                                             
24  Monika Schrader: Laokoon – »eine vollkommene Regel der Kunst,« 77f. Dieser Punkt 

ist essentiell für Lessings ganze Kunstkonzeption: »Die differenten Strukturmerkmale 

der Künste sind sowohl unter dem Aspekt ästhetischer Motivierung verglichen, wie 

unter dem anthropologischen Gesichtspunkt der durch die ästhetischen Strukturen je-

weils erzeugten ›Vollkommenheit‹ von Vorstellungen und Empfindungen.« Ebd., 69.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

rakter, sondern lediglich auf sein unerträgliches Leiden.« (Laokoon, IV. Stück, 
36)   
 Die Laokoongruppe jedoch trifft nach Lessings Meinung genau diesen 
fruchtbaren Augenblick. Sie verrät nicht zu viel und zeigt nicht zu wenig: »Är-
me, durch die Ringe der Schlangen fest an den Körper geschlossen, würden 
Frost und Tod über die ganze Gruppe verbreitet haben. Also sehen wir sie, an 
der Hauptfigur so wohl als an den Nebenfiguren, in völliger Tätigkeit, und da am 
meisten beschäftiget, wo gegenwärtig der heftigste Schmerz ist.« (Laokoon, V. 
Stück, 55f.) Vater und Söhne sind in Bewegung, sie leisten Widerstand und ver-
suchen, ihr Schicksal noch einmal abzuwenden. In der Skulptur ist diese Szene 
dabei ganz anders beschrieben als in der Aeneis, wie Lessing zur Untermauerung 
seiner Zeichentheorie zeigt: »Virgil läßt die Schlangen doppelt um den Leib und 
doppelt um den Hals des Laokoon sich winden, und hoch mit ihren Köpfen über 
ihn hinausragen. Bis medium amplexi, bis collo squamea circum / Terga dati, 
superant capite et cervicibus altis.« (Laokoon, V. Stück, 56)25 Laokoon ver-
schwindet in dieser Beschreibung nahezu unter den Schlangen, dennoch spornt 
sie das Vorstellungsvermögen der Zuhörer an, lässt die Szene vor ihrem inneren 
Auge lebendig werden. Ein vollkommen von Schlangen umwundener und be-
deckter Laokoon wäre in der Skulptur hingegen ein Grauen. Denn der Schmerz, 
der ja das Mitleid erregen soll, würde so unsichtbar bleiben. Damit das möglich 
wird, muss der Oberkörper des Priesters frei bleiben, die Muskeln müssen sicht-
bar sein, die völlige Umwindung durch die Schlangen jedoch »würden den 
ganzen Leib verdeckt haben, und jene schmerzliche Einziehung des Unterleibes, 
welche so sehr ausdrückend ist, würde unsichtbar geblieben sein.« (Laokoon, V. 
Stück, 56) In der Skulptur sind die Schlangenkörper perfekt platziert. Indem sie 
sich um die Beine winden, verdecken sie das wesentliche Muskelspiel nicht, er-
regen aber zugleich »die Idee der gehemmten Flucht und einer Art von Un-
beweglichkeit, die der künstlichen Fortdauer des nemlichen Zustandes sehr 
vorteilhaft ist.« (Laokoon, V. Stück, 57) 
 Die Wahl des Augenblicks ist auch ausschlaggebend für das Interesse, das 
der Betrachter dem Kunstwerk entgegenbringen wird. Wie Winckelmann ver-
langt Lessing, dass es mit »dem ersten Blicke« (Laokoon, XI. Stück, 99) 
erfassbar sein muss, da in diesem Moment die größte Wirkung von ihm ausgeht. 
Ein Bild oder eine Skulptur, die auf den ersten Blick nicht reizvoll wirkt und 
längeres Hinsehen oder Nachdenken erfordert, wirkt, so Lessing, auf den Be-

                                                             
25  »[S]chon haben zweimal sie ihn in der Mitte umschlungen, zweimal um seinen Hals 

die schuppigen Rücken gewunden und ragen empor über ihn mit ihren Köpfen und 

gestreckten Nacken.« (Aeneis, 2. Buch, V. 215) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 79

trachter »erkaltend« (Laokoon, XI. Stück, 100). Der Künstler bleibt unverständ-
lich und aus Rache verhärtet sich der Rezipient gegen den Ausdruck des Kunst-
werks, wird unempfindlich gegen jegliche Rührung. Die einzige Rettung für das 
schwerverständliche Werk wäre nun die Schönheit, denn diese könnte den Be-
trachter wieder versöhnen oder zumindest zu einem eingehenderen Studium 
reizen. Ist sie aber auch noch, wie Lessing schreibt, »dem Ausdrucke aufgeop-
fert« (ebd.), wird er nicht mehr länger verweilen: »was wir sehen, gefällt uns 
nicht, und was wir dabei denken sollen, wissen wir nicht.« (ebd.) 
 Während Winckelmann in seiner Laokoonbeschreibung vorauszusetzen 
scheint, dass die Geschichte des trojanischen Priesters bekannt ist, setzt Lessing 
das nicht voraus: Vom Publikum kann nicht erwartet werden, dass es so »gelehrt 
sein soll, wie der Kenner [es] aus seinen Büchern ist« (Laokoon, XI. Stück, 100). 
Das Kunstwerk muss für sich selbst sprechen und kann sich nur auf seine eigene 
Wirkung verlassen. Diese unterschiedlichen Ansprüche lassen sich darauf zu-
rückführen, dass Winckelmann und Lessing unterschiedliche Publiki vor Augen 
hatten, als sie ihre Theorien verfassten. Während Winckelmann ohnehin nur für 
eine Gelehrtenwelt arbeitet, der die Statuen und Skulpturen zu seiner Zeit einzig 
zugänglich sind, wendet sich Lessing bewusst mit aufklärerischem Interesse ei-
nem größeren Kreis zu, bei dem nicht von einer umfassenden Vorbildung auf 
geistesgeschichtlichem Gebiet auszugehen ist. Gemeinsam bleibt beiden Theore-
tikern jedoch eines: Sie betrachten Kunst beide als Lehrmittel für die ethisch-
ästhetische Erziehung. Bei beiden Betrachtungen steht dabei der Umgang mit 
dem Schmerz im Mittelpunkt. Sowohl Winckelmann als auch Lessing machen 
eines deutlich: Der Schmerz berührt den Betrachter mehr, als es die Schönheit 
täte. Denn er zeigt etwas, das den Betrachter in seiner Eigenschaft als Mensch 
anspricht: er zeigt etwas Menschliches. Die Schmerzdarstellung berührt uns, 
weil sie das Leben in seiner Zerbrechlichkeit zeigt: den Lauf des Lebens, dieses 
Auf und Ab mit Schicksalsschlägen und erfüllten Wünschen, mit enttäuschten 
Hoffnungen und ungeahnten Möglichkeiten. 
 Winckelmanns Interesse daran, die schöne Seele sichtbar werden zu lassen, 
beruht darauf, dass er so hinter die Alltäglichkeit schauen kann und das ist einzig 
in der Kunst möglich. Winckelmann entdeckt in der alltäglichen Welt lauter ver-
schobene und verloren gegangene Ideale (der Schönheit und der Tugend), die im 
künstlerischen Prozess sichtbar und damit erlebbar gemacht werden können. Er 
sieht so eine Welt hinter der Welt, die besser ist als unser Alltag und uns deswe-
gen durch genaues Betrachten und Studium zum Vorbild für die unsere gerei-
chen sollte. Damit zielt er nicht ab auf eine triviale Angleichung, einer Nach-
ahmung in der Wirklichkeit, damit eröffnet er vielmehr Handlungs- und Verhal-
tensperspektiven, die einen anderen Umgang mit dem alltäglichen unvoll-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

kommenen Leben ermöglichen. Die Theorie ist nicht so naiv, wie sie auf den er-
sten Blick scheinen mag. Denn sie unterstellt der Kunst eine spezifische Leis-
tung, sieht in ihr eine besondere Reflexionsform. Künstlerische Tätigkeit und 
Kunstgenuss bieten eine neue Reflexionsmöglichkeit. Erst aus ihnen heraus kön-
nen Schönheitsideale und vorbildliche Umgangsweisen entdeckt werden. Kunst 
ist der bessere Spiegel der Wirklichkeit, in dem das, was im Alltag verzerrt ist, 
klar und strukturiert wird. Der Reflexionsschritt ist dabei das Gewahrwerden des 
Umstands, dass das, was der Betrachter sieht, ein entzerrtes, ideales Bild der 
Wirklichkeit ist. Diese Erkenntnis wird bei Winckelmann dann nicht weiter re-
flektiert, es wird nicht in Frage gestellt, was da genau gezeigt wird und welchen 
Bezug es zur Wirklichkeit hat. Kunst bei Winckelmann leitet den Betrachter also 
nicht dazu an, anhand des Erlebten über sich selbst frei nachzudenken, sondern 
bietet die Erkenntnis einer angemessenen Verhaltensweise zur Übernahme an.  
 Lessings Subjektbegriff wird im dritten Kapitel noch ausführlicher anhand 
des menschlichen Helden und der Hamburgischen Dramaturgie behandelt, doch 
schon im Laokoon wird deutlich, dass Kunst für Lessing mehr ist, als eine bloße 
Vorbildlichkeit, die ohne weitere Reflexion ins eigene Leben übernommen wer-
den kann. In allererster Linie ist Kunst hier eine Erkenntnisform: in der Kunst, 
vorrangig natürlich in der Dichtung, wird die intuitive Erkenntnis ermöglicht, die 
etwas Göttliches hat, da sie Wesen und Zusammenhänge der Dinge sichtbar 
werden lässt. Intuitiv ist diese Erkenntnis dabei, weil sie nicht rein vernunftge-
mäß arbeitet, sondern über die gewöhnliche Vernunftleistung hinausreicht, 
indem sie uns mehr als intellektuell berührt. In der Einleitung schreibe ich, dass 
die intuitive Erkenntnis eine leibliche Erfahrung ist, dass mein Herzschlag hoch 
geht, wenn ich im Theater sitze: Lessing wäre diese Deutung zu sinnlich. Intuiti-
ve Erkenntnis versteht er als etwas Entsinnlichtes, eine leibliche Involvierung 
des Zuschauers würde er zurückweisen. Der Begriff der intuitiven Erkenntnis ist 
hier also zunächst in abgeschwächter Form sichtbar, sichtbar aber dennoch, weil 
er verweist auf eine nicht-vernünftige, nicht-sprachliche Erkenntnis, die in der 
Distanz zur Sinnlichkeit eines Kunstwerks auftaucht. Das ästhetische Ideal, das 
Lessing vorschwebt, ist bei aller Abstraktheit, bei aller formalen Gebundenheit 
keines, das sich durch eine rein vernunftgemäße Leistung entdecken ließe. Er ar-
gumentiert gezielt hin auf eine spezifisch ästhetische Erkenntnis, die auf mehr 
als nur Schönheit zielt. Der Gegenstand dieser Erkenntnis ist dabei – und das ist 
das Besondere und Herausragende an Lessing – das Leben selbst, das heldenhaf-
te Geschichten erzählt, ohne den Schmerz zu vergessen. Lessing entgöttlicht die 
Kunst und setzt damit Winckelmanns Gedanken fort. Beide sehen im Laokoon 
einen Menschenhelden, der Schönheit, Anmut und Stärke bewahrt im Angesicht 
des Unterganges. Hier geht es nicht um einen antiken Gott, für den auch der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 81

Schmerz, der Tod letztendlich doch nur Spiel ist und der damit zu seiner eigenen 
Betroffenheit eine göttliche Distanz hat, hier geht es um einen Menschen, der zu 
seinem Körper und zur eigenen Erfahrung des Schmerzes zunächst mal keine 
Distanz hat und sich diese erst erarbeiten muss. Und dass für Winckelmann die 
Skulptur, für Lessing die Dichtung genau das einfängt, macht die Kunst zum Ob-
jekt der Erkenntnis und zum Vorbild. Die Vorbildhaftigkeit beruht, so verstehe 
ich beide, auf der Verletzlichkeit des Menschen. Es kommt darauf an, dass An-
mut, Schönheit, Würde im Angesicht von etwas behalten werden, in Laokoons 
Fall im Angesicht des Todes. Nicht die Tatsache allein, dass er schön, würdevoll 
und anmutig ist, verleiht ihm seine künstlerische Wirkung, sondern er ist schön, 
würdevoll und anmutig vor dem Hintergrund von Schmerz und Tod – und damit 
vor dem Hintergrund seines menschlichen Lebens. Durch diese Anbindung an 
das Leben gewinnt die Kunst eine Dimension, die das »bloß Schöne«, das unser 
Auge erfreuen würde, überschreitet und uns in unserem Lebensvollzug anspricht.  
 Wie sich dieser Prozess in der Hamburgischen Dramaturgie erweitert und 
verändert, soll eine der leitenden Fragen im Kapitel 3.1. sein. In diesem Kapitel 
habe ich gezeigt, warum Laokoon in der Laokoonskulptur bei Lessing nicht 
schreit. Ein geöffneter Mund, ein panischer Gesichtsausdruck wären der Skulp-
tur unangemessen, argumentiert Lessing. Sie würden Ekel erregen und die 
Affekte des Betrachters erkalten lassen, bis er sich schließlich angewidert ab-
wendet. Wurde in Winckelmanns Argumentation die ästhetische Grundannahme 
ethisch untermauert, wird hier Winckelmanns ethische Forderung ästhetisch zu-
rückgewiesen: ein schreiender Laokoon ist künstlerisch wünschenswert, da er 
eine hohe ästhetische Wirkung erlangen kann, kann aber nur in der Dichtung zur 
Darstellung kommen, nicht in der bildenden Kunst.  
 Laokoon seufzt: weil er nicht schreien soll.    

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sinnlich selig in sich. Hegels Laokoon 

Es ist so!1

Die interessanteste Laokoon-Interpretation findet sich allerdings bei Hegel. In 
seinen Vorlesungen über die Ästhetik beschreibt er die Marmorgruppe als ein 
Beispiel der schönsten Kunst: der Skulptur.2 Die Laokoongruppe hat dabei eine 
Sonderstellung, denn Hegels liebstes Beispiel für eine gelungene Skulptur sind 
die Götterstatuen, die sich durch Ruhe und Heiterkeit auszeichnen. Laokoon nun 
ist zwar ruhig, aber nicht heiter: seine Züge sind vom Schmerz geprägt, der ei-
gentlich als solcher bei Hegel erst in der Kunst der Romantik thematisiert wird. 
In der Antike nennt er nur Niobe und Laokoon als Beispiele für die Darstellung 
von Schmerz in der Skulptur. Überhaupt spricht Hegel nur an zwei Stellen über 
Laokoon: einmal im Kapitel über die Skulptur als Beispiel für die Darstellung 
der Gruppe und einmal im dritten Abschnitt über die romantischen Künste im 
Kapitel über den romantischen Inhalt der Malerei. Trotzdem ist die Laokoon-

                                                             
1  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I – III; in: ders.: Wer-

ke in 20 Bänden, Bd. XIII - XV. –  Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff, XIII, 208. Im 

Folgenden im Text zitiert mit Band und Seitenangabe.  

2  Sehr richtig beobachtet Hegel übrigens, dass die Laokoonskulptur kein griechisches 

Original, sondern ein Werk späterer Zeit ist: »Dabei gehört das ganze Werk aber ohne 

Zweifel dem Geiste des Stoffes, der Künstlichkeit der Anordnung, dem Verständnis 

der Stellung und der Art der Ausarbeitung nach einer späteren Epoche an, welche die 

einfache Schönheit und Lebendigkeit schon durch ein gesuchtes Hervorkehren der 

Kenntnisse im Baue und der Muskulatur des menschlichen Körpers zu überbieten 

trachtet und durch eine allzu verfeinerte Zierlichkeit der Bearbeitung zu gefallen 

sucht. Der Schritt von der Unbefangenheit und Größe der Kunst zur Manier ist hier 

schon getan.« (XIV, 434f.) Die Positionierung im Streit um das Primat von Skulptur 

oder Poesie ist hiermit subtil geleistet.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gruppe auch für ihn ein beispielhaftes Werk der klassischen Kunstform, denn 
durch sie wird deutlich, wo die Grenzen des klassischen Ideals liegen: in der 
Darstellung und Empfindung von Schmerz. Laokoon zeigt eine Unfähigkeit von 
Material und Subjekt auf, denn hier stoßen Skulptur und das in ihr dargestellte 
Individuum gleichermaßen an ihre Grenzen. Wie Winckelmann und Lessing vor 
ihm, ist auch Hegel beeindruckt von der Ruhe der Gruppe, von dem »angedeute-
ten Zuge stiller Trauer« (XV, 42) in Laokoons Gesicht, von dem erhalten geblie-
benen »Adel der Schönheit« (XIV, 434), der im zusammengezogenen Körper 
des Priesters sichtbar wird. Doch Ruhe, Stille und Adel beruhen nach Hegel 
nicht auf Einstellung, Leistung oder Natürlichkeit Laokoons – sie beruhen, im 
Gegenteil, auf einem Mangel. Auf einem Mangel an Subjektivität. Laokoon 
»bewähr[t] sich groß und hochherzig« (XV, 42) und vergeht nicht in »Klage und 
Verzweiflung« (ebd.), weil er leidenschaftslos und schicksalshörig »aufgibt« 
(ebd., 43). Laokoon fügt sich in den verlorenen Kampf, sein Standhalten bleibt 
»leer« (ebd.): »das Leiden, der Schmerz ist gleichsam das Letzte, und an die 
Stelle der Aussöhnung und Befriedigung muß eine kalte Resignation treten, in 
welcher das Individuum, ohne in sich zusammenzubrechen, das aufgibt, woran 
es festgehalten hatte.« (ebd.)  
 Dass Laokoon bei Hegel nicht schreit, liegt nicht nur an den Gattungsgren-
zen der klassischen Skulptur, sondern am Ideal, das sie darstellt. Laokoon macht 
die Grenzen des klassischen Ideals sichtbar. Die substantielle Individualität kann 
nur bis zu einem gewissen Grade Schmerz empfinden und deshalb kann das 
klassische Ideal den Schmerz auch nur bis zu einem gewissen Grade darstellen: 
An Laokoons Beispiel möchte ich in den kommenden Abschnitten zeigen, wie 
das klassische Ideal aufgebaut ist und der Begriff der substantiellen Individuali-
tät funktioniert.  

LAOKOONS TOD

Beim Lesen der Aeneis wird eines klar: Laokoons Tod ist eine große Ungerech-
tigkeit. Der Priester will den Untergang Trojas vermeiden und wird für diesen 
Einsatz für sein Volk von den Göttern mit dem Tod bestraft – doch nicht nur er 
stirbt einen qualvollen und entsetzlichen Tod, auch seine beiden Söhne müssen 
ihn erleiden. Der Priester, der den unverzeihlichen Fehler seiner Landsleute be-
reits kennt, um ihren Untergang weiß und ihn verhindern wollte, hält nun seine 
sterbenden Kinder im Arm, denen zu helfen er nicht vermag, weil er selbst vor 
Schmerz nahezu gelähmt ist. Mit jeder Faser seines Körpers sollte Laokoon die-
ses himmelschreiende Unrecht fühlen. Er sollte sowohl die danebenstehenden 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 85

gaffenden Trojaner anklagen, als auch die anmaßenden Götter, die ihn wie eine 
Marionette ihrem Schauspiel opfern. Er sollte schreien und vor Wut rasen, er 
sollte allen das Unrecht sichtbar machen und zur allgemeinen Revolte aufrufen. 
Doch was tut Laokoon? Er setzt das fort, womit er schon vor dem Todeskampf 
begonnen hat: er erträgt den kommenden Untergang ruhig. Denn die Schlangen, 
die für ihn und seine Söhne den Tod bringen, sind ja nur eine Beschleunigung 
des ohnehin Bevorstehenden. Als Laokoon die Lanze in die Seite des Trojani-
schen Pferdes schleudert, ist ihm klar, dass das hölzerne Tier eine Falle der 
Griechen ist. Als die Trojaner das Pferd in die Stadt ziehen, weiß Laokoon, dass 
das den Untergang Trojas bedeutet. Doch sein Aufbegehren dagegen endet mit 
dem Wurf der Lanze. Als er begreift, dass seine Landsleute nicht zu überzeugen 
sind, fügt auch er sich. Er redet nicht etwa weiter auf sie ein, er überwacht das 
hölzerne Pferd nicht heimlich, er verlässt nicht mit seiner Familie die Stadt.  
 Laokoon folgt seinen priesterlichen Pflichten und opfert den Göttern am 
Strand. Damit opfert er ganz bewusst auch sich selbst und seine Söhne. Der 
schreckliche Tod durch die Schlangen ist nur eine Vorwegnahme des Kommen-
den. Laokoon, der einen Moment aus Vaterlandsliebe und Pflichtbewusstsein 
gegen den Willen der Götter aufbegehrte, hat seinen Fehler erkannt und ist be-
reit, sich in sein vorbestimmtes Schicksal zu fügen.3 Sein Aufbegehren war dabei 
nie ein individuelles. Laokoon ist zwar intelligenter oder geschulter in Kriegslis-
ten als seine Gefährten und zeichnet sich damit ihnen gegenüber aus, er hat aber, 
als er die Lanze schleudert, nur ihr aller Wohl, nicht sein eigenes, im Sinn. Der 
Gedanke zu fliehen und seine Familie zu retten, entsteht überhaupt nicht. Es gibt 
keinen unabhängigen Laokoon, es gibt Laokoon nur vor dem Hintergrund der 
anderen. Deshalb ist er nicht fähig zur Revolte, zur Auflehnung, »die Hoheit der 
Individualität ist doch nur ein starres Beisichsein, ein erfüllungsloses Ertragen 
des Schicksals« (XV, 43).  
 Laokoon ist damit selbst ein Ideal: das Ideal, das einzig im heroischen Welt-
zustand wirklich sein kann: inneres und äußeres Dasein stimmen in ihm überein, 
er ist nicht getrennt von der Welt, die ihn umgibt. Er findet im »Allgemeinen erst 
die unerschütterliche Basis und den echten Gehalt seiner Wirklichkeit« (XIII, 
237). Das heroische Individuum hat »außerhalb der Wirklichkeit seines Staates 
in sich selbst keine Substantialität.« (XIII, 240) Allgemeinheit und Individualität 
sind hier nicht geschieden: Laokoon bildet eine substantielle Einheit mit dem 
sittlichen Ganzen: der heroische Weltzustand kennt keine Unterscheidung zwi-
schen Person und Familie, hier wird der Sohn für das zur Verantwortung 

                                                             
3  Die Schreie, die er bei Vergil ausstößt, ändern an dieser Lesart nichts: Sie sind kein 

Aufbegehren, sie sind nur Ausdruck des Schmerzes und verhallen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gezogen, was der Vater getan hat: hier werden Laokoons Söhne mit hingerichtet, 
weil der Vater aufbegehrte. Die Folgen der Tat kommen nicht nur über den, der 
sie beging, sondern über die ganze Familie. Laokoons Individualität ist nicht ge-
füllt mit bewusster Einzigartigkeit, sondern mit den Sitten und Bräuchen seines 
Volkes, mit der göttlichen Macht, die hinter diesen Sitten und Bräuchen steht, ihr 
Grund und ihr Gerichtetsein ist: die Trojaner sind wie Figuren, die aus einem 
Holz geschnitzt werden und so zwar unterschiedliche Formen haben, aber doch 
den gleichen Inhalt, weil sie aus der gleichen Substanz entstanden sind. Hegel 
nennt Laokoon deshalb eine »substantielle Individualität« (XIV, 413). Hier hat 
sich, wie Hegel es beschreibt, »der Geist weder gegen seine allgemeine Substanz 
noch gegen sein Dasein in seiner Körperlichkeit unterschieden« (XIV, 363). Al-
les was Laokoon denkt, fühlt und ist, ist trojanisch, alles beruht auf der sittlichen 
Substanz seiner Volksgemeinschaft. Sein Geist ist somit noch nicht gegen die 
allgemeine Substanz abgegrenzt. Laokoon lebt nicht bezogen auf seine »subjek-
tive Persönlichkeit« (XIV, 363), sondern senkt sich »unzerschieden« (ebd.) in 
den »wesentlichen Inhalt des Bewusstseins« (ebd.) seines Volkes ein.  

DIE SKULPTUR

Diese substantielle Individualität, bei der Individuum und Gemeinschaft noch 
ganz eins sind, ist, so Hegel, der Inhalt der Skulptur. Denn sie »faßt das Wunder 
auf, daß der Geist dem ganzen Materiellen sich einbildet« (XIV, 362). Hier steht 
nicht das Subjektive im Mittelpunkt, sondern das Objektive: in der Skulptur wird 
die »in sich beruhende Objektivität des Geistes« (ebd.) dargestellt. Denn Laoko-
on ist zwar ein Individuum mit Eigenheiten, Besonderheiten und Zufälligkeiten, 
bezieht sich in seinem Denken und Handeln aber nicht auf all dies Akzidentielle 
und Vergängliche. Seine Quelle ist die Sittlichkeit seiner Gemeinschaft, die Ob-
jektivität hat: »Unter Objektivität nämlich ist hier das Substantielle, Echte, 
Unvergängliche zu verstehen« (XIV, 364). Um aber sichtbar zu werden, benötigt 
dieses »Substantielle, Echte, Unvergängliche« ein Subjekt, das ganz von ihm 
durchdrungen ist. Denn die Objektivität des Geistes vermag nur im Individuum 
selbst zur Anschauung zu kommen, sie muss konkret und damit endlich, zufällig 
und besonders werden, um sichtbar zu sein.4 Die substantielle Individualität er-

                                                             
4  Die erforderte Konkretisierung im Individuum meint allerdings nicht, dass das Indivi-

duum mit all seinen Partikularitäten in der Skulptur abgebildet werden soll, vielmehr 

besteht Hegel auf dem Gegenteil: »Nur das Bleibende, Allgemeine, Gesetzmäßige in 

der menschlichen Körperform hat das Skulpturwerk darzustellen« (XIV, 370).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 87

füllt diese Kriterien nun umfassend. Sie ist Besonderheit, weil individuell und 
damit ist sie sichtbar, sie ist aber gleichzeitig Allgemeinheit, weil substantiell. 
Sie ist die zufällige Verkörperung der Substanz und alles Besondere und Eigene 
an ihr fällt zurück in diese Allgemeinheit, ist »ganz von jener Substanz durch-
drungen und aus ihr nicht formell in sich zurückreflektiert« (XIV, 364). 
 Der zweite Aspekt nun, »daß der Geist dem ganzen Materiellen sich einbil-
det« (XIV, 362) meint, dass das, was in der Skulptur zur Anschauung kommt, 
nicht »das Geistige als solches« (XIV, 366) zeigt, sondern das Geistige, »das nur 
erst in seinem Anderen, dem Leiblichen für sich ist.« (XIV, 366) Der vom Geist 
durchdrungene Körper wird zum Leib: Laokoons Leiden und sein Standhalten 
manifestieren sich in seinem Körper und durchdringen ihn damit mit Geistigem, 
machen ihn so zum Leib. Und dieser Leib wird dargestellt in der Skulptur: An 
ihm wird das Geistige sichtbar, denn Leid und Schmerz Laokoons malen sich ab 
in der Haltung seines Körpers:5 die Muskeln sind angespannt, der Rumpf ist 
schmerzhaft verdreht, das Becken zurückgezogen.6 Sein Gesicht bleibt bei all 
dem jedoch leer und kalt, weil all das Leid durchdrungen ist von der Substanz, in 
der es gleichzeitig aufgehoben wird. Laokoon geschieht kein Unrecht: Sein Tod 
ist das Vorzeichen des Untergangs von Troja.  

                                                             
5  Dazu Bergrande: »Umso mehr muss die Gebärde in der Skulptur laut Hegel frei von 

Ambivalenzen und Widersprüchen sein. […] Wenn sie auf etwas ausgeht oder ver-

weist, dann auf nichts, was wesentlich außerhalb des Umkreises der göttlichen Sub-

jektivität läge und als ein Gegensatz nicht wieder in ihr Beisichselbstsein zurück-

kehrte. […] Anfang und Ende der Bewegung, Vergangenheit und Zukunft als Extrema 

der Zeitgerade sind somit gleichsam nach ihren jeweiligen Pfeilrichtungen hin einan-

der entrückt. Oder aber sie fallen, gegeneinander abgewogen, in der fast zeitlosen Ge-

genwart der souveränen Skulpturgestalt ineinander.« Wolfram Bergande: Die Logik 

des Unbewussten in der Kunst. Subjekttheorie und Ästhetik nach Hegel und Lacan. – 

Wien: Verlag Turia + Kant 2007, 23. 

6  Dass Laokoons substantielle Individualität der ideale Inhalt einer Skulptur ist, heißt 

natürlich im Umkehrschluss, dass auch Hegel verzerrte Gesichter, zum Schrei geöff-

nete Münder oder andere grausige oder schreckliche Darstellungen nicht für in der 

Bildhauerei nachahmbar hält, bzw. ihre Nachahmung nicht empfehlenswert findet. Er 

gesteht zwar zu, dass eine solche Abbildung einen Effekt hat, findet sie aber, anders 

als Lessing argumentiert, der sich im Grauen abwendet, schnell langweilig: »man 

kehrt dahin nicht gern zurück.« (XIV, 400) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

DIE KUNST 

In der marmornen Abbildung Laokoons sind Inneres und Äußeres versöhnt: das 
macht ihre Idealität und Schönheit aus. Kunst ist bei Hegel im Wesentlichen 
Vermittlung und Versöhnung. In der Skulptur stellt sie nicht nur selbst die Ver-
söhnung in der Leiblichkeit dar, sie versöhnt auch in ihrer Rezeption. Denn der 
Rezipient, der zunächst in der äußerlichen Welt und seinen unmittelbaren Emp-
findungen gefangen ist, wird in der Betrachtung des Werks mit der Welt der 
Reflexion und des Denkens in Einklang gebracht. Dadurch gewinnt er Freiheit: 
Freiheit von der Unmittelbarkeit seiner Umgebung, Freiheit von seinen Lebens-
umständen. Im Betrachten des Kunstwerks erhebt er sich über den Alltag und 
über die alltägliche Endlichkeit. Er lernt, sich als Teil des Unendlichen und Ab-
soluten zu begreifen, als Teil des absoluten Geistes.  
 Die Philosophie der Kunst setzt nun da an, wo der absolute Geist sich über 
die Sphären der Endlichkeit erhebt und seine Unendlichkeit beginnt. Kunst ist 
die erste von drei Stufen, in der die Negativität vom Geist selbst gesetzt und 
wieder aufgehoben wird, so dass er sich in diesem Prozess des Setzens und Auf-
hebens selbst Gegenstand wird, selbst Teil seines Wissens wird: »Das Absolute 
selber wird Objekt des Geistes, indem der Geist auf die Stufe des Bewußtseins
tritt und sich in sich als Wissendes und diesem gegenüber als absoluter Gegen-

stand des Wissens unterscheidet.« (XIII, 130) Denn der Mensch sucht nach einer 
höheren und substantielleren Wahrheit, als sie ihm in seiner bisherigen Wirklich-
keit begegnet, er sucht nach der Freiheit. Sie ist gleichzeitig die höchste Bestim-
mung des Geistes und bezeichnet das Freisein vom Wahrnehmen der Wirklich-
keit als Fremdes und Schranke. Ein freier Mensch kann sich in allem anderen 
wiedererkennen, er sieht überall den Geist wirken und kann sich selbst als Teil 
dieses Geistes begreifen.  
 Zunächst ist aber die vom Menschen erlebte Freiheit nur subjektiv, daher 
nicht umfassend und unzulänglich. Ihm steht immer noch die Welt als Fremde 
gegenüber und er fühlt sich in ihr unfrei und sehnt sich nach Versöhnung. Doch 
auch in sich selbst ist das Subjekt von einem schmerzhaften Kampf zerrissen. In 
ihm stehen sich das Allgemeine und das Besondere seiner Triebe und Neigungen 
gegenüber, »[d]enn in dem Innern als solchem, in dem reinen Denken, in der 
Welt der Gesetze und deren Allgemeinheit kann der Mensch nicht aushalten, 
sondern bedarf auch des sinnlichen Daseins, des Gefühls, Herzens, Gemüts usf.« 
(XIII, 135) In der Kunst kommt die Wahrheit in ihrer sinnlichen Gestalt nun für 
den nach Versöhnung trachtenden Menschen zum ersten Mal zur Anschauung, 
sie ist damit die »unmittelbare Selbstbefriedigung des absoluten Geistes« (XIII, 
140).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 89

 Für Hegel ist die Blütezeit der Kunst, diejenige, in der sie die einzige oder 
wichtigste Weise der Darstellung der Wahrheit war, allerdings längst vorbei. Der 
Geist benötigt nicht mehr die sinnliche Gestalt, um sich selbst Gegenstand zu 
sein, er hat seine wahre Form im eigenen Inhalt zunächst in der Religion und 
dann im abstrakten Denken der Philosophie gefunden. Denn wegen ihrer sinnli-
chen Form ist die Kunst inhaltlich beschränkt und damit der Religion und Philo-
sophie unterlegen: »Der Gedanke und die Reflexion hat die schöne Kunst über-
flügelt« (XIII, 24) Die von Hegel beschriebene Entwicklung würde dabei miss-
verstanden, verstünde man sie so, als zeichne sie die persönliche Entwicklung 
eines jeden Einzelnen nach – sie ist vielmehr zu verstehen als Entwicklung des 
Weltgeistes in der Weltgeschichte. Das wird sehr deutlich an der Art und Weise, 
wie Hegel Kunst in den Vorlesungen über die Ästhetik behandelt. Er lässt sie 
sich chronologisch entfalten in drei verschiedenen Formen: der symbolischen, 
der klassischen und der romantischen Kunstform. Im christlichen Mittelalter 
schließlich verliert die Kunst ihren Stellenwert als beste Form der Darstellung 
der Wahrheit und wird von Religion und Philosophie abgelöst.7  

                                                             
7  Die Entwicklung des Kunstbewusstseins zeigt die unterschiedlichen Arten, eine Idee 

als Inhalt zu fassen. Jede Form ist damit eine bestimmte Weise, die Idee darzustellen. 

In der symbolischen Kunstform ist die Idee noch unbestimmt und unklar, sie ist zu 

abstrakt und einseitig, um ein Ideal sein zu können. Ihre Darstellung ist unvollkom-

men, »äußerlich mangelhaft und zufällig« (XIII, 107), sie bleibt ein »bloßes Suchen« 

(ebd.). In der klassischen Kunstform sind Idee und Gestalt im Einklang, am besten 

drückt sich das aus in der menschlichen Skulptur: »Dadurch ist der Geist hier zugleich 

als partikulärer bestimmt, als menschlicher nicht als schlechthin absoluter und ewiger, 

indem dieser nur als Geistigkeit selbst sich kundzugeben und auszudrücken fähig ist.« 

(XIII, 110) Damit ist allerdings auch zugleich der Mangel der klassischen Kunstform 

beschrieben, an welchem sie sich auflöst und den Übergang bildet zur romantischen 

Kunstform: Sie hebt die Einheit von Idee und Realität wieder auf und setzt sich selbst 

in den Unterschied und Gegensatz beider Seiten, der in der symbolischen Kunstform 

unüberwunden geblieben war. Damit hat sie alles erreicht, was in der Kunst zu errei-

chen ist und was an ihr mangelhaft bleibt, bleibt es an der Kunst selbst: »Diese 

Beschränktheit ist darin zu setzen, daß die Kunst überhaupt das seinem Begriff nach 

unendliche konkrete Allgemeine, den Geist, in sinnlich konkreter Form zum Gegen-

stande macht und im Klassischen die vollendete Ineinsbildung des geistigen und des 

sinnlichen Daseins als Entsprechen beider hinstellt. Bei diesem Verschmolzensein 

aber kommt in der Tat der Geist nicht seinem wahren Begriffe nach zur Darstellung.« 

(XIII, 111) Dies sind die drei Verhältnisse der Idee zu ihrem Gehalt im Gebiet der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

DAS KUNSTSCHÖNE

Die Kunst verkörpert die Vermittlung von Idee, die der Inhalt des Kunstwerks 
ist, und sinnlicher Wirklichkeit, die seine Form der Darstellung ist. Dargestellt 
wird dabei nicht die Idee als solche, wie sie Thema in der Logik ist, sondern die 
Idee als Ideal, als »individuelle Wirklichkeit« (XIII, 104). Im künstlerischen Ide-
al findet die Idee die ihr angemessene Darstellung in der Sinnlichkeit, sie ist 
nicht mehr nur Allgemeinheit, sondern wird konkret und individuell, sie beson-
dert sich und wird im Kunstwerk – um den Preis der Besonderung – erfassbar. In 
der Kunst findet also die Idee in einer ganz bestimmten Form ihre Darstellung, 
es wird eine Möglichkeit, sie zu denken, zur Anschauung gebracht, eine Mög-
lichkeit, die Wahrheit zu sehen. Die konkrete Idee beinhaltet dabei das Prinzip 
ihrer Darstellung selbst, es erschließt sich aus ihr, welche Form ihr zu geben ist: 
»So bringt erst die wahrhaft konkrete Idee die wahre Gestalt hervor, und dieses 
Entsprechen beider ist das Ideal.« (XIII, 106).  
 Die Idee ist der Begriff, die Realität des Begriffes und die Einheit beider. 
Dabei sind Idee und Begriff nicht als Synonyme zu verwenden, sondern die Idee 
bezeichnet eine spezifische Daseinsform des Begriffs: die Einheit des Begriffs 
mit sich selbst in seiner Realität: »Der Begriff ist deshalb das Allgemeine, das 
sich einerseits durch sich selbst zur Bestimmtheit und Besonderung negiert, an-
dererseits aber diese Besonderheit, als Negation des Allgemeinen, ebenso sehr 
wieder aufhebt.« (XIII, 148) Der Begriff ist in diesem Prozess von Negation und 
Aufhebung unendlich und damit »an sich selbst schon Totalität« (XIII, 149). Die 
Idee selbst hat nun ihre Existenz in der Wirklichkeit, in der der Begriff eine sich 
selbst angemessene Form hat. Diese Form muss nicht etwa sinnlich sein, sie 
kann auch abstrakt und rein gedanklich sein. Die Idee ist also auch verwirklicht, 
wenn der Begriff in einem Gedanken seine Darstellung und Einheit mit dieser 
Darstellung findet. Damit unterscheidet sie sich vom Ideal, dass die Idee des 
Schönen sinnlich verkörpert (das gilt auch für die Poesie, dazu weiter unten 
mehr): »Das Schöne bestimmt sich dadurch als das sinnliche Scheinen der Idee.« 
(XIII, 151) Ein Scheinen ist sie nur, da die sinnliche Darstellung, wie oben be-
schrieben, immer mangelhaft und eben der Sinnlichkeit verhaftet bleiben muss. 
  

                                                                                                                                  
Kunst: »Sie bestehen im Erstreben, Erreichen und Überschreiten des Ideals als der 

wahren Idee der Schönheit.« (XIII, 114) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 91

DIE ANTIKE

Die klassische Skulptur betrachtet Hegel in den Vorlesungen über die Ästhetik
als die perfekte Darstellung des schönen Ideals: »Denn durch die Skulptur soll 
der Geist in seiner leiblichen Form in unmittelbarer Einheit still und selig daste-
hen und die Form durch den Inhalt geistiger Individualität verlebendigt werden.« 
(XIII, 118) Nicht umsonst hat die Skulptur deswegen ihre Blüte in der Antike. 
Denn Hegel sieht die substantielle Individualität nicht nur in der Kunst – viel-
mehr sieht er in den künstlerischen Skulpturen die Subjektivität der Zeit selbst 
verwirklicht. Das antike Griechenland ist nicht nur durch herausragende Dichter 
und Denker zu verstehen, vielmehr wird die Antike nicht verstanden werden: 
»wenn man nicht als Schlüssel zum Verständnis die Einsicht in die Ideale der 
Skulptur mitbringt und von diesem Standpunkt der Plastik aus sowohl die Ge-
stalten der epischen und dramatischen Helden als auch der wirklichen Staats-
männer und Philosophen betrachtet.« (XIV, 374)  
 Die substantielle Individualität ist somit nicht nur ein ästhetisches Merkmal 
der Skulptur, sie ist eine ethische Beobachtung Hegels und bezieht sich sowohl 
auf den Grad der Subjektivität der antiken Griechen als auch auf die Form ihres 
sittlichen Zusammenlebens. Die Polis betrachtet er dabei, wie ich weiter unten 
im Phänomenologie-Kapitel ausführen werde, als eine natürliche Sittlichkeit, in 
der die Einzelnen durchdrungen und erfüllt sind von der gemeinsamen Substanz 
ihrer Sitten und Bräuche: »Sie sind groß und frei, selbständig auf dem Boden ih-
rer in sich selber substantiellen Besonderheit erwachsen, sich aus sich erzeugend 
und zu dem bildend, was sie waren und sein wollten.« (ebd.) Sie sind damit 
»ideale Künstler ihrer selbst, Individuen aus einem Guß« (ebd.). Der antike 
Mensch sieht sich damit, nach Hegel, nicht im Gegensatz oder in Abgrenzung zu 
seiner sittlichen und völkischen Gemeinschaft. Sie ist genauso der Nährboden 
seiner Individualität, wie seine Individualität die Verwirklichung der gemeinsa-
men Sittlichkeit ist. »Die Griechen«, so Hegel, »lebten in der glücklichen Mitte 
der selbstbewußten subjektiven Freiheit und der sittlichen Substanz.« (XIV, 25) 
Der Einzelne bewegt sich selbstständig und frei im griechischen Staat, ohne da-
mit den Interessen des Staates selbst zu widersprechen. Seine Lebensweise deckt 
sich mit der staatlichen, es gibt keinen individuellen oder reflexiven Überschuss, 
der diese Einheit gefährden könnte: »die Substanz des Staatslebens war ebenso 
in die Individuen versenkt, als diese ihre eigene Freiheit nur in den allgemeinen 
Zwecken des Ganzen suchten.« (XIV, 26)  
 In den Beschreibungen des klassischen Ideals, das seinen Höhepunkt und 
seine Blüte in der griechischen Skulptur findet, tauchen immer wieder zwei 
scheinbar entgegengesetzte Begriffe auf: Hegel spricht angesichts der griechi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schen Skulptur sowohl vom »Ausdruck der Selbständigkeit, des Beruhens-auf-
sich« (XIV, 379) als auch von einem Mangel an Subjektivität, mit dem ich die-
ses Kapitel eingeleitet habe. Um zu verstehen, was die Skulptur für Hegel und 
die hegelsche Ästhetik bedeutet, muss klar werden, dass das selbstständige Be-
ruhen-Auf-Sich und der Mangel an Subjektivität zwei Seiten einer Medaille sind. 
Beide gehören zusammen und beide machen wesentlich das Ideal der Skulptur 
aus. Was genau nun die substantielle Individualität Laokoons ausmacht, wird 
deutlich bei näherer Betrachtung von Hegels Erläuterungen zum Begriff des Ide-
als und der klassischen Kunstform. 

DAS IDEAL

Die »Natur des Kunstideals« ist die »Zurückführung nun des äußerlichen Da-
seins ins Geistige, so daß die äußere Erscheinung als dem Geiste gemäß die 
Enthüllung desselben wird« (XIII, 206). Der Inhalt des Ideals ist somit das Geis-
tige, das sich im Kunstwerk eine angemessene Form gibt. Mit Blick auf das 
Kunstwerk wird schnell deutlich, wie Hegel zu verstehen ist: Die ideale Skulptur 
ist für ihn diejenige, bei der alles Innerliche zugleich äußerlich ist. Hegels Bei-
spiele sind hier vor allen Dingen die Götterstatuen.8 Denn in ihnen schlägt sich 
das Wesentliche des bildhauerischen Ideals unvermischt nieder. Die Götterge-
stalten haben, so Hegel, »die gleiche substantielle Grundlage« (XIV, 419), aus 
der ihre »charakteristische Individualität« (ebd.) so herausgestellt wird, dass 
eben diese Grundlage in den Skulpturen »lebendig und gegenwärtig« (ebd.) 
bleibt. Sie werden dargestellt in »seliger Stille« und »ewiger Jugend« (XIV, 423) 
und sind nicht, wie wir Menschen, gebeugt von der »Endlichkeit der Sorge« oder 
der »verderblichen Leidenschaft« (ebd.). Die Götter bewahren angesichts dieser 
Erdferne eine »absolute Heiterkeit« (XIV, 432), die nicht das »Gefühl des Ver-
senktseins in solchen endlichen Gehalt, aber das Gefühl der Versöhnung, der 
geistigen Freiheit und des Beisichseins ausdrückt.« (ebd.) Die Götterstatuen sind 
damit in sich abgeschlossen und verbleiben in »ihrer unvergänglichen, unantast-
baren Hoheit« (XIII, 232).  

                                                             
8  Überhaupt ist der Inhalt der Kunst eigentlich das Göttliche im christlichen Sinn. Der 

christliche Gott hingegen kann nicht dargestellt werden, geht nicht auf in der künstle-

rischen Tätigkeit: »Das Göttliche dagegen als reiner Geist in sich ist nur Gegenstand 

der denkenden Erkenntnis. Der aber in Tätigkeit verleiblichte Geist, insoweit er nur 

immer an die Menschenbrust anklingt, gehört der Kunst« (XIII, 231).   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 93

 Auch in der Skulptur des Menschen Laokoon wird das Innere zugleich äu-
ßerlich, er strahlt Ruhe aus, nur die Heiterkeit fehlt ihm: Sein Schmerz und sein 
Leiden zeigen sich in seinem Körper; sein Aufgeben, sein Sich-Fügen in das ihm 
zugedachte Schicksal manifestiert sich im Ausdruck seines Gesichts – im Nicht-
Aufbegehren eben, im Nicht-Schreien, im ruhigen Seufzen. Das Geistige hat sich 
als Haltung manifestiert. Daher kommt die Ruhe der Skulptur, denn die Indivi-
dualität ist ganz durchwirkt vom Substantiellen und damit ruhig und geborgen. 
Zum Ideal wird sie dabei zum einen durch die Individualisierung, die einzig die 
Wirklichwerdung erlaubt, zum anderen aber durch die Form der Individualisie-
rung: Denn alles, was zu individuell, zu zufällig, zu charakteristisch ist, wird in 
der Kunst weggelassen.9 Im idealisierten Individuum wird die Substanz sichtbar: 
»Das Ideal ist demnach die Wirklichkeit, zurückgenommen aus der Breite der 
Einzelheiten und Zufälligkeiten, insofern das Innere in dieser der Allgemeinheit 
entgegengehobenen Äußerlichkeit selbst als lebendige Individualität erscheint.« 
(XIII, 207) Lebendig kann der Geist nur in seiner Konkretion werden, Lebendig-
keit hat er nur als Individuum, das ihm Leben einhaucht und es in die Welt 
bringt. Damit erfährt der Geist zugleich Verwirklichung und Beschränkung: 
Denn so wie er das Individuum braucht, um wirklich zu sein, so beschneidet das 
Individuum durch sein Sein die Möglichkeiten des Seins.   
 In der Skulptur nun ist das Substantielle »in der Individualität noch einge-
schlossen« (ebd.), aber durch die vollendete Form und die Vermittlung des 
Inneren im Äußeren im Einklang. Damit steht das Ideal »sinnlich selig in sich« 
(XIII, 207) da und ist »totale, aber subjektive Einheit« (ebd.). Der Bruch, den 
Laokoon mit seinem Lanzenwurf hervorgerufen hat, wird durch seinen Tod ge-
kittet. Volk und Götter sind nun wieder mit dem Priester versöhnt, mehr noch: 
Laokoon wird nicht nur wieder Teil des Volkes und der göttlichen Geschichte, er 
wird sogar zum Symbol des Untergangs von Troja: »Denn wenn die tragischen 
Heroen z.B. auch so dargestellt sind, daß sie dem Schicksale unterliegen, so 
zieht sich dennoch das Gemüt, indem es sagt: Es ist so!, in das einfache Bei-

                                                             
9  Dieses Weglassen beinhaltet einen extrem wichtigen Aspekt der Kunst: die geistige 

Überhebung des Künstlers über die bloße Natürlichkeit. Die »Satisfaktion des geisti-

gen Hervorbringens« (XIII, 216), denn »jenes Machen, das Vertilgtwerden gerade der 

sinnlichen Materialität und der äußerlichen Bedingungen« (ebd.) ist zum einen das 

Durchwirken der Natur, der Welt durch den menschlichen Geist, worin er ihr ihre 

Fremdheit nimmt und sie sich aneignet und im gleichen Zug das Überschreiten dieser 

Aneignung ins Geistige. Kunst als erste Stufe des absoluten Geistes zeigt den Über-

schuss des Menschen, seine Fähigkeit, frei zu sein. Kunst ist »gemacht« (ebd.) – in ihr 

wird idealisiert (vgl.: XIII, 221).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sichsein zurück.« (XIII, 208) Dieses einfache Beisichsein findet sich auch in La-
okoons Haltung und Ausdruck. Sein Seufzer »Es ist so!« spiegelt den Einklang 
mit seinem Schicksal, ja den Einklang mit seinem Schmerz wider.  
 In der Skulptur wird so das »nur Partikuläre der Subjektivität« (XIII, 233) 
besiegt und ermöglicht die »Zusammenstimmung mit ihrer eigentlichen inneren 
Wahrheit« (ebd.). Laokoon ist befreit von allem Belanglosen und Zufälligen und 
das Schöne und Ewige wird an ihm sichtbar. Doch das Schöne und Ewige am 
Menschen ist eben nicht das Individuelle und Besondere, sondern das Bleibende 
und Substantielle: »wie denn überhaupt, was man das Edle, Vortreffliche und 
Vollkommene in der menschlichen Brust heißt, nichts anderes ist, als daß die 
wahre Substanz des Geistigen, Sittlichen, Göttlichkeit sich als das Mächtige im 
Subjekt bekundet«. (XIII, 233) Diese Übereinstimmung von Individuum und ge-
teilter Sittlichkeit ist unbewusst, denn die Sittlichkeit des heroischen Weltzustan-
des ist natürlich und ungebrochen. Nach dem Bruch, den ich im Antigone-Kapi-
tel beschreiben werde, entsteht eine neue Sittlichkeit. In der Sittlichkeit des Staa-
tes wird das Individuum sich bewusst in das Substantielle hineingeben. Doch 
Laokoon ist die Verschmelzung mit der Substanz vor dem Bruch und vor der 
Versöhnung.  
 Deutlich wird das bei der Lektüre der Einleitung in den Abschnitt »Die klas-
sische Kunstform«. Hegel schreibt, dass die klassische Schönheit zu »ihrem 
Inneren die freie, selbständige Bedeutung [hat], d.i. nicht eine Bedeutung von 
irgend etwas, sondern das sich selbst Bedeutende und damit auch sich selber 
Deutende.« (XIV, 13) Während in der symbolischen Kunst die Werke ihre Be-
deutung erst im Bezug auf etwas bekamen, steht die Skulptur in der klassischen 
Periode für sich selbst. Sie steht eben nicht symbolisch für etwas anderes, son-
dern ist ihr eigener Inhalt, deshalb »muß die Gestalt an sich selber schon ihre 
Bedeutung, und näher zwar die Bedeutung des Geistes haben.« (XIV, 21) Die 
angemessenste Gestalt, um den Geist, der sich in dieser Epoche selbst klar wird 
und nicht nur ein undeutlicher Verweis bleibt, darzustellen, ist die menschliche 
Gestalt. Die menschliche Skulptur ist dabei keine »bloß leiblich hingestellte 
oberflächliche Personifikation« (XIV, 22) des Geistes, sondern bringt Inneres 
und Äußeres in eine »adäquate Identität« (XIV, 23). Nichts anderes, was sinnlich 
darstellbar wäre, kann so durchwirkt sein vom Geist, weil alles andere zu sehr 
verhaftet ist in der Natur. Nur der Mensch hat die Fähigkeit, über die Natur hin-
aus ein geistiges Leben zu führen.  
 Laokoon bleibt sich »selber getreu« (XIII, 208), weil er ganz einfach das 
aufgeben kann, wofür er gekämpft hat: »doch die Zwecke, welche es [das Sub-
jekt] verfolgte, werden ihm nicht nur genommen, sondern es läßt sie fallen und 
verliert damit sich selber nicht. Der Mensch, vom Geschick unterjocht, kann sein 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 95

Leben verlieren, die Freiheit nicht.« (XIII, 209) So einfach und schön, wie sich 
dieser Satz zunächst anhört, ist er nicht: Es ist nicht so, dass am Ende immer die 
Freiheit bleibt. Laokoon stirbt als Freier, weil er der Freiheit der vollendeten 
Subjektivität nicht fähig ist. Er steht für nichts ein bis in den Tod (was für ein 
Unterschied zu Winckelmann!), er lässt alles fallen: zurückfallen in die unendli-
che und ewige Substanz, derer auch er ein Teil ist und in die er zurücksinkt. In 
diesem Zurücksinken ruht er in sich und ist bei sich, weil er nicht mehr ist als die 
Substanz. Er ist ihre Verkörperung und verliert deswegen nichts wirklich und 
kann deswegen nicht wirklich verletzt und besiegt werden, denn die Substanz hat 
weiter Bestand: »Dies Beruhen auf sich ist es, welches im Schmerze selbst noch 
die Heiterkeit der Ruhe zu bewahren und erscheinen zu lassen vermag.« (XIII, 
209)10       
 Diesem Versenktsein und Beisichsein, dieser heiteren Ruhe steht nun ein 
Mangel gegenüber: ein Mangel an, wie Hegel differenziert, »innerer« Subjektivi-
tät, denn der griechischen Skulptur fehlt das »Prinzip der Tiefe und Unend-
lichkeit des Subjektiven, der inneren Versöhnung des Geistes mit dem 
Absoluten, der ideellen Einigung des Menschen und der Menschheit mit Gott.« 
(XIV, 461) Laokoon ist nicht innerlich versöhnt mit seinem Schicksal und das 
hat einen einfachen Grund: es gab keinen Bruch. Eine Versöhnung ist nie not-
wendig gewesen, da das Unrecht, das Laokoon als Individuum geschieht als 
solches überhaupt nicht wahrgenommen wird. Weder von Laokoon selbst, noch 
von den Trojanern. Laokoons Tod ist einzig ein Symbol für den Untergang des 
Stadtstaates, er ist nicht in erster Linie ein persönlicher Schicksalsschlag. Ohne 
diesen Bruch aber zwischen Individuum und Substanz gibt es keine Versöhnung 
und das heißt: gibt es kein selbstbewusstes Erkennen des Absoluten. Wo Mensch 
und Gott nicht getrennt sind, gibt es keine Einigung. Und so ist die Geschichte 
um Laokoon zu verstehen: Menschliches und göttliches Schicksal sind in einer

Geschichte miteinander verwoben (für die Götter allerdings weniger folgenreich 
als für die Trojaner).
 Ein reflektierter, mit sich und der Welt hadernder Laokoon, oder einer, der 
wütend gegen sie anschreit und protestiert, wäre in der Skulptur für Hegel nicht 

                                                             
10  Diese Heiterkeit des Ideals geht erst in der romantischen Kunst verloren, denn hier 

geht »die Zerrissenheit und Dissonanz des Innern weiter, wie in ihr überhaupt die dar-

gestellten Gegensätze sich vertiefen« (XIII, 209). In der romantischen Kunst wird die-

se Entzweiung festgehalten und damit wird Raum geschaffen für das Unschöne, das 

Lasterhafte, das Hässliche. Die Versöhnung wird damit allerdings nicht unmöglich, 

denn es gibt das »Lächeln durch Tränen« (ebd.), das auf eine Versöhnung in einer an-

deren Welt hinweist.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

darstellbar. Nicht nur, weil er hässlich wäre, sondern auch weil die Darstellung 
einer solchen Reflexivität die Kunstform der Skulptur überfordern würde. Denn 
das Ideal der klassischen Kunstform ist die vorversöhnte Einheit, die keinen 
Bruch kennt und keinen Bruch zeigen muss. Nur so kann alles Innerliche äußer-
lich werden, nur so kann es sich im Körper, in der Skulptur darstellen. Hegel 
schreibt selbst in seinem Kapitel über die Auflösung der klassischen Kunstform, 
dass sich im Ideal zwar die geistige Individualität in der menschlichen Erschei-
nung zeigt, aber nur unmittelbar, nur in der »leibliche[n] Gestalt, nicht in [der] 
Menschlichkeit an und für sich« (XIV, 110). Denn dort gibt es eine »innere Welt 
des subjektiven Bewußtseins« (ebd.), die sich von Gott unterschieden weiß, die-
sen Unterschied aber aufhebt und damit »unendliche absolute Subjektivität« 
(ebd.) ist. Die Subjektivität des klassischen Ideals ist nicht unendlich, weil sie 
zufällig bleibt und sich damit »außerhalb jener substantiellen Ruhe und Seligkeit 
der Götter bewegt.« (XIV, 110) Das Subjektive am Laokoon ist endlich, nur so 
kann es sich ganz in seinem Leib ausdrücken. Die unendliche Subjektivität lässt 
sich nicht in Stein hauen oder in Erz gießen. All das, was am Laokoon bleibend 
ist, ist das Substantielle. Damit steht er in »Objektivität ohne bewußten Geist« 
(XIV, 110) da. In der klassischen Skulptur ist sich das Subjekt selbst nicht ge-
genwärtig, es ist nicht reflektiert und bleibt sich deswegen unbewusst.  
 Die Skulptur stellt damit etwas dar, das sie selbst nicht fassen kann – sie 
stellt die substantielle Individualität dar, die sich selbst nicht weiß. Laokoon 
weiß sich selbst nicht als Subjekt, er weiß sich eben nur vor dem Hintergrund 
Trojas. Er ist damit zwar lebendig, aber nicht wissend, und ist somit für Hegel 
kein »wahrhaft […] geistiges Subjekt« (XIV, 110).   

DER SCHMERZ

Ruhe, Heiterkeit, Erhabenheit, Unbetroffen-Sein: das sind die Begriffe, mit de-
nen sich am ehesten die klassischen Skulpturen beschreiben lassen: Ruhig lä-
chelnde Götter betrachten das Geschehen auf der Erde unbeteiligt, Krieger sehen 
tapfer und teilnahmslos der nahenden Schlacht entgegen, Sportler werfen den 
Diskus in entspannter Konzentration. Körper und Geist sind in ruhiger und schö-
ner Einheit dargestellt; damit ist die klassische Skulptur das Schönste, was die 
Kunst erreichen kann. Dennoch ist sie nicht ihr Höhepunkt, denn die Darstellung 
der Einheit von Äußerem und Innerem lässt den Geist nur in seiner unmittelba-
ren Gestalt erscheinen und bannt ihn damit im Sinnlichen. Die ideale Darstellung 
drängt gleichzeitig über sich hinaus: Kunst will und kann die Versöhnung nicht 
nur im Äußeren sinnlich darstellen, sondern auch im Inneren.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 97

 Während der Schmerz in Hegels Behandlung der antiken Skulpturen stets im 
Hintergrund bleibt, rückt er mit dem Übergang in die romantische Kunstform in 
den Vordergrund. Hier ist auch die genauere und längere der beiden Laokoon-
Beschreibungen zu finden – und zwar als Negativfolie für den romantischen 
Schmerz. Denn der Schmerz hat in der klassischen Skulptur und im heroischen 
Weltzustand keine große Bedeutung: er ist immer nur vorübergehend, verändert 
nichts, erschüttert nicht, weil er das Subjekt nicht bis ins Letzte fassen kann: für 
die Griechen, so Hegel, ist der Tod nur ein »abstraktes Vorübergehen, ohne 
Schrecken und Furchtbarkeit, ein Aufhören ohne weitere unermessliche Folgen 
für das hinsterbende Individuum.« (XIV, 134) Der Tod, der sich im Schmerz an-
kündigt, beendet das Dasein und weist auf nichts anderes hin, er bleibt damit 
»bloße Negation« (XIV, 135).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Abbildung 5: »Florentiner Niobidengruppe«(Abguss),Skulpturhalle, Basel. 
Original: Römische Kopien, wohl nach einer griechischen Gruppe aus der Zeit 
um 330/20 v. Chr. Uffizien, Florenz. 

  

Im Tod ist das Leben zu Ende und weist nicht über sich hinaus. Leiden und 
Schmerz sind für Laokoon »gleichsam das Letzte« (XV, 43), er stirbt nicht mit 
Blick auf eine Versöhnung oder Befriedigung in einer neuen Welt, das Ertragen 
seines Schicksals kann für ihn so nur »erfüllungslos« (XV, 43) bleiben, denn den 
»Ausdruck der Seligkeit und Freiheit hat erst die romantische religiöse Liebe.« 
(ebd.)11

                                                             
11  Ein Beispiel neben dem Laokoon ist die Niobe, die Hegel wie folgt mit den Abbildun-

gen der Maria unterm Kreuz vergleicht: »Maria sieht Christus das Kreuz tragen, sie 

sieht ihn am Kreuze leiden und sterben, vom Kreuze herabgenommen und begraben 

werden, und keines Schmerz von allen ist tiefer als der ihrige. Doch auch in solchem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 99

 So ist auch die Voraussetzung für die romantische Kunst die christliche Reli-
gion.12 Indem Gott in seinem Sohn Mensch geworden ist, hat er sich hineinbege-
ben in die Wirklichkeit: Jesus ist endlich und bestimmt, der Zufälligkeit der Welt 
ausgeliefert.13 Die Menschwerdung Gottes erfordert eine andere Kunst als die, 
die das klassische Ideal zum Mittelpunkt hatte. Der Mensch in seiner Gespalten-
heit zwischen unsterblicher Seele und sterblichem Körper muss neu thematisiert 
werden.14 Das Subjekt wird Dreh- und Angelpunkt der Kunst: »das wirkliche, 

                                                                                                                                  
Leiden macht weder die Starrheit des Schmerzes oder nur des Verlustes noch das Tra-

gen der Notwendigkeit oder die Anklage der Ungerechtigkeit des Schicksals den ei-

gentlichen Inhalt aus, so daß hier besonders die Vergleichung mit dem Schmerze der 

Niobe charakteristisch wird. Auch Niobe hat alle ihre Kinder verloren und steht nun 

da in reiner Hoheit und unverkümmerter Schönheit, welche den ganzen Umfang ihrer 

daseienden Realität ausmacht; diese wirkliche Individualität bleibt in ihrer Schöne, 

was sie ist. Aber ihr Inneres, ihr Herz hat den ganzen Gehalt seiner Liebe, seiner Seele 

verloren; ihre Individualität und Schönheit kann nur versteinern. Der Schmerz der 

Maria ist von ganz anderer Art. Sie empfindet, fühlt den Dolch, der die Mitte ihrer 

Seele durchdringt, das Herz bricht ihr, aber sie versteinert nicht. Sie hatte nicht nur die 

Liebe, sondern ihr volles Inneres ist die Liebe, die freie konkrete Innigkeit, die den 

absoluten Inhalt dessen bewahrt, was sie verliert, und in dem Verluste selbst des Ge-

liebten in dem Frieden der Liebe bleibt. Das Herz bricht ihr; aber das Substantielle 

ihres Herzens, der Gehalt ihres Gemüts, der in unverlierbarer Lebendigkeit durch ihr 

Seelenleiden scheint, ist etwas unendlich Höheres: die lebendige Schönheit der Seele

gegen die abstrakte Substanz, deren leiblich ideales Dasein, wenn sie verloren geht, 

unverdorben bleibt, aber zu Stein wird.« (XV, 53)  

12  Die Vielgötterei, die die klassische Skulptur belebte, findet hier ihr Ende: »In diesem 

Pantheon sind alle Götter entthront, die Flamme der Subjektivität hat sie zerstört, und 

statt der plastischen Vielgötterei kennt die Kunst jetzt nur noch einen Gott, einen 

Geist, eine absolute Selbständigkeit, welche als das absolute Wissen und Wollen ihrer 

selbst mit sich in freier Einheit bleibt und nicht mehr zu jenen besonderen Charakteren 

und Funktionen auseinanderfällt, deren einziger Zusammenhalt der Zwang einer 

dunklen Notwendigkeit war.« (XIV, 130) 

13  »Gott in seiner Wahrheit ist deshalb kein bloßes aus der Phantasie erzeugtes Ideal, 

sondern er stellt sich mitten in die Endlichkeit und äußere Zufälligkeit des Daseins hi-

nein und weiß sich dennoch in ihr als göttliches Subjekt, das in sich unendlich bleibt 

und diese Unendlichkeit für sich macht.« (XIV, 130f.)  

14  »Die unendliche Subjektivität, das Absolute der romantischen Kunst dagegen ist nicht 

in seine Erscheinung versenkt, es ist in sich und hat eben damit seine Äußerlichkeit 

nicht für sich, sondern für andere, als eine freigelassene, jedem preisgegebene Außen-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

einzelne Subjekt in seiner inneren Lebendigkeit ist es, das unendlichen Wert er-
hält, indem sich in ihm allein die ewigen Momente der absoluten Wahrheit, die 
nur als Geist wirklich ist, zum Dasein auseinanderbreiten und zusammenfassen.« 
(XIV, 131) Die Versöhnung, die in der klassischen Skulptur eine äußere bleiben 
musste, wird hier in das Subjekt hinein verlegt zur geistigen Versöhnung.  
 In der Darstellung dieser geistigen Versöhnung kommt der Schmerz in die 
Kunst, denn die Versöhnung kann hier nur als Prozess, als Bewegung des Geis-
tes sichtbar werden, als »Prozeß, in dessen Verlauf ein Ringen und Kampf ent-
steht und der Schmerz, der Tod, das Wehegefühl der Nichtigkeit, die Qual des 
Geistes und der Leiblichkeit als wesentliches Moment hervortritt.« (XIV, 133f.) 
Schmerz und Leiden sind dabei zu verstehen als die Symptome der Trennung 
von Seele, als das, was am Menschen zur Reinheit und zu Gott hinstrebt, und 
weltlicher Existenz, die in die Wirren der Wirklichkeit gestellt ist: »zur wahren 
Tiefe und Innigkeit des Geistes gehört, daß die Seele ihre Gefühle, Kräfte, ihr 
ganzes inneres Leben durchgearbeitet, daß sie vieles überwunden, Schmerzen 
gelitten, Seelenangst und Seelenleiden ausgestanden, doch in dieser Trennung 
sich erhalten habe und aus ihr in sich zurückgekehrt sei.« (XV, 40) Im Durchste-
hen dieser Kämpfe liegt die Seligkeit, die Hegel vom Glück insofern unterschei-
det, als das Glück noch immer »ein zufälliges natürliches Zusammenstimmen 
des Subjekts mit äußeren Umständen« (XV, 41) ist, während die Seligkeit selbst 
eine »erworbene« Befriedigung ist: »eine Heiterkeit des Sieges, das Gefühl der 
Seele, welche das Sinnliche und Endliche in sich ausgetilgt und damit die Sorge 
abgeworfen hat, die immer auf der Lauer steht; selig ist die Seele, die zwar in 
Kampf und Qual eingegangen ist, doch über ihr Leiden triumphiert.« (XV, 41)  
 Das Ideal der romantischen Kunst ist die Versöhnung des Subjekts mit Gott. 
Diese Versöhnung bezeichnet Hegel als »substantielle Innigkeit« (XV, 41), die 
nur in der Religion erreichbar ist: Das »irdische Herz« ist »gebrochen«, das Sub-
jekt ist erhoben über die »bloße Natürlichkeit und Endlichkeit des Daseins« und 
erwirbt in dieser Überhebung die »Innigkeit und Einigkeit in und mit Gott« (XV, 
41): »Die Seele will sich, aber sie will sich in einem Anderen, als sie selbst in ih-
rer Partikularität ist, sie gibt sich deshalb auf gegen Gott, um in ihm sich selber 
zu finden und zu genießen.« (ebd.) Dieses Sich-Finden und -Genießen ist die be-
gierdelose, religiöse Liebe, die über jedes weltliche Gefühl hinausreicht und jede 

                                                                                                                                  
seite. Die Äußere ferner muß in die Gestalt der Gewöhnlichkeit, des empirisch 

Menschlichen eintreten, da hier Gott selber in das endliche, zeitliche Dasein hinab-

steigt, um den absoluten Gegensatz, der im Begriff des Absoluten liegt, zu vermitteln 

und auszusöhnen.« (XIV, 145) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 101

Bindung zwischen Menschen als vergänglich und mangelhaft, weil in der Wirk-
lichkeit gefangen, zeigt. 
 Die Liebe ist dabei auf eigentümliche Art dialektisch: Liebe ist eine Empfin-
dung des Subjekts, verlangt aber gleichzeitig, dass das Subjekt in ihr sich selbst 
vergisst und aufgibt, es muss »den spröden Punkt seiner Eigentümlichkeit op-
fern« (XV, 43). Dieses Opfer bezeichnet Hegel als das Rührende der Liebe, die 
sich selbst hingibt. In diesem Hingeben nun erhält das Selbst sich zurück: durch 
die Liebe wird das Subjekt über sich selbst hinausgehoben und kann die »Indivi-
dualität des Charakters« verlassen, die Besonderheit wird aufgehoben, »vor Gott 
sind alle Menschen gleich« (XV, 44). Wie viele Talente jemand hat, in welchen 
Umständen er lebt, wie ihm das Schicksal so mitgespielt hat: all das wird unwe-
sentlich in der überindividuellen religiösen Liebe, die nur vom Individuum 
empfunden werden kann. Indem das Subjekt seine Persönlichkeit aufgibt, ge-
winnt es eine neue und beseligende Selbstständigkeit: »ein Widerspruch, der in 
der Liebe vorhanden und in ihr ewig gelöst ist.« (XV, 43) 
 Die religiöse Liebe ist gerichtet auf das Jenseits und bleibt damit sehnsuchts- 
und begierdelos. In dieser Entweltlichung der Liebe liegt eine Befreiung, da sie 
ein Verhalten von »Seele zu Seele, von Geist zu Geist« (XV, 42) ist. Hier liegt 
der entscheidende Unterschied zu Laokoon, und Hegel führt Laokoon und Niobe 
auch an dieser Stelle an, um die Werke der Antike gegen die der Romantik ab-
zugrenzen: Während das Subjekt der romantischen Liebe mit der Tiefe des 
Schmerzes auch eine Vertiefung der Liebe erfährt, die Erfahrung des Leidens al-
so positiv umdeuten kann in eine Erfahrung der Liebe, die die Überwindung des 
Schmerzes möglich macht, weil sie ausblickt auf ein Dasein nach dem weltli-
chen, kann sich Laokoon in seinem Schmerz nur »groß und hochherzig« (XV, 
42) »bewähren« (ebd.), wobei dieses Bewähren nur »leer«(XV, 43) bleiben 
kann, weil Leiden und Schmerz »das Letzte« (ebd.) sind. Laokoon kann keine 
Versöhnung erleben, weil er auf nichts hinblickt: der qualvolle Tod ist das Ende 
seines Lebens, für ihn wird es keine himmlische Versöhnung geben.15

 Selig kann Laokoon nicht werden, weil die Qual, die er im Tod erleidet, 
nicht bis in sein Innerstes vordringt: die Resignation, die Laokoon empfindet, ist 
»kalt«, weil sie auf nichts hofft, auf nichts ausblickt: Laokoon resigniert, indem 

                                                             
15  Hegel betont, dass der Hades einen ganz anderen Stellenwert hat als das ewige Leben: 

»Den Griechen war es nicht Ernst mit dem, was wir Unsterblichkeit heißen. Erst für 

die spätere Reflexion des subjektiven Bewußtseins in sich, bei Sokrates, hat die Un-

sterblichkeit einen tieferen Sinn und befriedigt ein weitergeschrittenes Bedürfnis.« 

(XIV, 135) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

er sich in sein Schicksal fügt.16 Die Resignation des Märtyrers hingegen ist nicht 
leer und kalt, da sie nur die Wirklichkeit betrifft: der Märtyrer resigniert gegen-
über den weltlichen Mächten, die ihm wertlos erscheinen. Aber diese Resignati-
on der Welt gegenüber ist gerichtet auf eine andere, bessere, werthafte Welt, in 
die der Märtyrer durch seinen Tod gelangen will. Die Märtyrer leben die Lei-
densgeschichte Christi nach, indem sie selbst unter schlimmsten Qualen und 
Foltern vergehen. Die Qual, die sie auf sich nehmen, ertragen sie um der »Ent-
weltlichung und Heiligung« (XIV, 161) willen.17 Ob die Leiden dabei selbst 
auferlegt sind (wie zum Beispiel Entbehrung, Fasten, Selbstgeißelung wie etwa 
bei der christlichen Laienbewegung der Flagellanten oder Geißler im 13. und 14. 
Jahrhundert) oder ob sie durch Verfolgung und Unterdrückung von außen kom-
men, spielt keine Rolle: »Beides nimmt der Mensch hier im Fanatismus der 
Duldung nicht als Ungerechtigkeit, sondern als Segen auf, durch den allein die 
Härte des von Hause aus als sündlich empfundenen Fleisches, Herzens und Ge-
müts zu brechen und die Versöhnung mit Gott zu erreichen.« (XIV, 162) Neben 
der Qual, die in ihrer Darstellung den Gattungsgrenzen gemäß zum Ausdruck 

                                                             
16  Hegels Beispiel an dieser Stelle ist Herkules: »Die Alten stellen uns in dem Mythos 

vom Herkules zwar auch einen Heros hin, der nach vielen Mühseligkeiten unter die 

Götter versetzt wird und dort eine selige Ruhe genießt; aber die Arbeit, die Herkules 

vollbringt, ist nur eine äußere Arbeit, die Seligkeit, die ihm als Lohn zugeteilt wird, 

nur ein stilles Ausruhen« (XV, 40f.). 

17  Brigitte Hilmer weist daraufhin, dass der Schmerz in der romantischen Kunst deswe-

gen auch einen ganz anderen Stellenwert hat als in der symbolischen oder klassischen: 

Im Schmerz reißt sich der Geist vom Körper los: »Man könnte diese Bewegung be-

schreiben als den Versuch, durch das Inkaufnehmen des Schmerzes einen noch 

größeren zu vermeiden. Der zu vermeidende maximale Schmerz ist im christlichen 

Kontext der zur ewigen Verdammnis verabsolutierte Tod. Erst hier, betont Hegel, 

werde es, im Unterschied zur klassischen Auffassung, mit dem Tod wirklich ernst. 

Die unter dieser Drohung stehende, damit den Schmerz antizipierende Instanz kann 

diesen dadurch verringern, daß sie sich von einem Teil ihrer selbst trennt (der dann 

bevorzugt für die absolute Todesdrohung verantwortlich gemacht werden kann: das 

Natürliche).« Brigitte Hilmer: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst. – Ham-

burg: Meiner 1997, 194f. Hierdurch entwickelt Hegel, so Hilmer weiter, einen Begriff 

der Innerlichkeit, der eine neue Einheit der »Schmerz empfindenden Instanz« (ebd. 

196) mit der Allgemeinheit beschreibt, wobei diese neue Einheit die Äußerlichkeit 

eben nicht mehr mit umfasst – und es so zu einer ähnlichen Gleichgültigkeit dem 

Schmerz gegenüber kommt wie bei Laokoon, diese aber auf vollkommen anderen 

Vorzeichen beruht.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 103

gebracht werden muss, kommt noch eine zweite wesentliche Komponente hinzu: 
die Darstellung der inneren Versöhnung, die sich im Gegensatz zum geschunde-
nen Körper im verklärten Gesicht des Märtyrers spiegelt: denn sie erdulden den 
Schmerz »um des Himmelreichs willen« (XIV, 162f,). Mut, Stärke und »Beseli-
gung« (ebd.) müssen sich so in den Zügen des Heiligen finden.18  
 Vorbildhaft ist der Märtyrer dabei weder ästhetisch, weil die Darstellung sei-
ner Leiden ein hohes Maß an künstlerischem Fingerspitzengefühl erfordert, um 
sie nicht ins Unansehnliche abgleiten zu lassen, noch ethisch, da Hegel den Mär-
tyrer als Fanatiker sieht, der der Weltlichkeit nichts Positives abgewinnen kann: 
er sieht in den Banden, die der Mensch zu Familie und Freunden knüpft kein 
Abbild der göttlichen Liebe, sondern erachtet sie als nichtig und wertlos. Das 
führt zu einer übersteigerten Frömmigkeit, die der Welt Unrecht tut und »ab-
weist, zertrümmert und zertritt, was an und für sich berechtigt und geheiligt ist« 
(XIV, 165) und widerspricht so dem eigentlich religiösen Gefühl. Zudem bleibt 
der Schmerz, dem sich der Märtyrer hingibt, oberflächlich, nämlich: sinnlich. 
Wahrhaft ehrerbietig ist hingegen der Schmerz der Seele. 

DIE ROMANTISCHE KUNST

Weil die romantische Kunst die geistige Versöhnung zeigt, zieht damit der 
Schmerz in die künstlerische Darstellung ein. Gattungstheoretisch kann er das 
ohne größere Schwierigkeiten tun, denn vor dem Hintergrund der Innerlichkeit 
der Subjekte verliert das äußere Erscheinungsbild an Relevanz: Hier ist eben 
nicht mehr, wie in der Antike, der Körper eins mit dem Geist, sondern das Äuße-
re bleibt stets äußerlich und wird als ein »gleichgültiges Element angesehen, zu 
dem der Geist kein letztes Zutrauen und in welchem er kein Bleiben hat.« (XIV, 
139)19 Da der Körper als bloße äußere Hülle ohnehin nicht mehr die würdige Ge-
stalt des Geistes ist, kann die Kunst nun das »reale Dasein in seiner endlichen 
Mannigfaltigkeit und Bestimmtheit« (XIV, 139) thematisieren. Das Unschöne 
zieht in die Kunst ein, der Schmerz wird darstellbar, das Leiden an der Endlich-

                                                             
18  Märtyrerdarstellungen sind, so Hegel, vorzugsweise Inhalt der Malerei, da die Skulp-

tur das Leiden des Körpers mehr in den Mittelpunkt stellt, während die Malerei durch 

die Perspektive das Gesicht zum Mittelpunkt des Betrachtens machen kann. (vgl.: 

XIV, 163) 

19  »Aus diesem Grunde wird die Schönheit jetzt nicht mehr die Idealisierung der objek-

tiven Gestalt betreffen, sondern die innerliche Gestalt der Seele in sich selbst« (XIV, 

144). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

keit wird deutlich. Die Schönheit verliert dabei an Bedeutung, da sie immer ans 
sinnliche Erscheinungsbild gebunden bleibt. Entbunden von den Gattungsmerk-
malen, die Hegel anhand der klassischen Kunst aufgestellt hat, ist aber auch die 
romantische nicht: sie darf Schmerz und Qual thematisieren, die Darstellung 
aber nicht übertreiben. Die Kunst zeigt zwei Welten: zum einen das »geistige 
Reich«, in dem das Gemüt versöhnt ist und zum anderen das »Reich des Äußer-
lichen«, das vom klassischen Ideal der Einheit mit dem Geist nun herabsinkt zur 
bloßen »empirischen Wirklichkeit«, die für die Seele bedeutungslos geworden 
ist (vgl.: XIV, 140). Die geistige Versöhnung ist ein »Akt des Inneren«, der »im 
Äußeren erscheint, aber das Äußere selbst in seiner realen Gestalt nicht zum we-
sentlichen Inhalt und Zweck hat.« (XIV, 144) 
 Der endliche Mensch erhebt sich zu Gott (nicht zum Gott!), indem er seine 
Endlichkeit hinter sich lässt, er opfert unter »unendliche[m] Schmerz« seine »ei-
genste Subjektivität« (XIV, 134) und geht in den gefürchteten Tod.20 Doch bei 
der einfachen Negation des Todes macht der Prozess nicht Halt: der Tod selbst 
wird durch die Auferstehung Christi negiert und in diesem zweiten Leben, das 
nach dem Tod wartet, stirbt nur die endliche Subjektivität, das Nichtige, das den 
Geist gefangen gehalten hat. Der Geist wird befreit aus seiner Endlichkeit und 
Entzweiung und das Subjekt wird mit dem Absoluten versöhnt. Dadurch wird 
eine: »Rückkehr zu sich [möglich], zur Befriedigung, Seligkeit und zu jenem 
versöhnten affirmativen Dasein, das der Geist nur durch die Ertötung seiner ne-
gativen Existenz, in welcher er von seiner eigentlichen Wahrheit und Leben-
digkeit abgesperrt ist, zu erringen vermag.« (XIV, 135) 

DIE KLASSISCHE KUNST 

Der Mangel an innerer Subjektivität ist der Preis der Schönheit. Nichts in der 
ganzen Geschichte der Kunst, die Hegel nachzeichnet, wird jemals wieder so 

                                                             
20  Der Tod ist furchtbar, weil er die Furcht weckt, seine Seele zu verlieren: Durch das 

Christentum versteht sich der Mensch anders: während sich das Individuum im heroi-

schen Weltzustand selbst keinen großen Wert zugeschrieben hat, weil es sich stets nur 

vor dem Hintergrund der Substanz verstehen kann, versteht sich der christliche 

Mensch nun als beseeltes Subjekt. Die Seele hat dabei einen unendlichen Wert und 

dieser Wert wird im Tod negiert. Die Seele läuft Gefahr, in die ewige Verdammnis 

verbannt zu werden: » – ein Ersterben der Seele, die sich dadurch als das selber an 

und für sich Negative von allem Glück für immer ausgeschlossen, absolut unglück-

lich, der ewigen Verdammnis überantwortet finden kann.« (XIV,134) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 105

schön sein wie die klassische Skulptur. Das »aus einem Guß sein«, die »totale, 
aber subjektive Einheit« ermöglichen eben keine sich wissende Innerlichkeit. 
Die Einheit von Individuum und Substanz gibt es in dieser Form nur in dieser 
Epoche – und zwar künstlerisch wie historisch. Der antike Grieche verwirklicht 
sich ganz im Staat, er hat keine dem zuwiderlaufenden Interessen und steht sei-
nem eigenen Leben oder seiner Familie nicht näher als der Gemeinschaft, er ist 
identisch mit ihr.21 So funktioniert auch die Skulptur: Sie zeigt das substantielle 
Individuum, das noch ungeschieden in der Allgemeinheit existiert. Ihr Beisich-
sein ist »einfach«, weil es noch keine Verdopplung, keine Aufhebung in der Re-
flexion erfahren hat. Im dritten Teil der Enzyklopädie der philosophischen Wis-
senschaften schreibt Hegel etwas über die Kunst, das im Besonderen auf das 
Ideal der klassischen Kunstform zutrifft: »behaftet mit der Unmittelbarkeit, ist 
die Freiheit des Subjekts nur Sitte, ohne die unendliche Reflexion in sich, ohne 
die subjektive Innerlichkeit des Gewissens« (X, §557). Während die subjektive 
Innerlichkeit des Gewissens zur Religion überleitet, ist im antiken Griechenland 
die Freiheit des Subjekts nur Sitte. Die Freiheit bleibt substantiell, so kann zwar 
jeder an ihr teilhaben, keiner sie aber als seine individuelle, subjektive Freiheit 
erleben. Die Freiheit ist nur Sitte, weil sie kein Selbstbewusstsein hat, sie wird 
ohne Reflexion und damit, ohne sich selbst bewusst zu werden, gelebt. Das, was 
ich mit dem Ausdruck »vorversöhnt« beschreibe, nennt Hegel den Anfang der 
Versöhnung: »In jenem Erfülltsein [des Ideals] erscheint die Versöhnung so als 
Anfang, daß sie unmittelbar in dem subjektiven Selbstbewußtsein vollbracht sei, 
welches so in sich sicher und heiter, ohne die Tiefe und Bewußtsein seines Ge-
gensatzes gegen das an und für sich seiende Wesen ist.« (X, §561) Dass das 
Individuum sich von der Substanz unterscheidet, und dass diese Unterscheidung 
eine notwendige im Gang des Geistes ist, ist auf dieser Stufe von Kunst, Ge-
schichte und Kunstgeschichte noch unklar: so wie die Skulptur in der 
Manifestation ihres Inneren im Äußeren keinen Unterschied setzt zwischen In-
nerlichkeit und Äußerlichkeit, so sieht sich der Grieche gar nicht als Individuum 

                                                             
21  Hegel gibt in seinem Kapitel über die Auflösung der klassischen Kunstform allerdings 

als einen Grund der Auflösung die Verwirklichung dieses Ideals im Stadtstaat an: 

»Das Staatsleben nun aber als weltliche und äußerliche Erscheinung fällt, wie die Zu-

stände der weltlichen Wirklichkeit überhaupt, der Vergänglichkeit anheim. Es ist nicht 

schwer, zu zeigen, daß ein Staat in solcher Art der Freiheit, so unmittelbar identisch 

mit allen Bürgern, welche als solche schon die höchste Tätigkeit in allen öffentlichen 

Angelegenheiten in ihren Händen haben, nur klein und schwach sein kann und sich 

teils durch sich selbst zerstören muß, teils äußerlich im Verlauf der Weltgeschichte 

zertrümmert wird.« (XIV, 117f.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

im Gegensatz zum Substantiellen, sondern als Einheit. Diese Einheit ist die 
Quelle der Schönheit des klassischen Ideals und gleichzeitig der Mangel, der es 
dem Untergang anheim stellt.   
 Genau diese Unterscheidungslosigkeit macht, wie ich gezeigt habe, dabei die 
Größe des Ideals aus. In ihr ruht die Selbstständigkeit, die Hegel an den klassi-
schen Skulpturen bewundert. Selbstständigkeit ist bei ihm jedoch zunächst ein 
zweideutiger Begriff: (1) Gewöhnlich, so argumentiert Hegel, versteht man unter 
dem Selbstständigen das Substantielle und Ursächliche. Ursache und Substanz 
werden dabei als unangefochten und in sich selbst ruhend verstanden. Ihnen ge-
genüber steht aber das konkrete Individuum. Es ist der Gegensatz der Substanz 
und in diesem Gegensatz verliert sich ihre Selbstständigkeit. (2) Das zweite Ver-
ständnis von Selbstständigkeit bezieht sich auf das in sich beruhende Indivi-
duum. Dem steht allerdings nun, als logische Konsequenz des ersten Arguments, 
die Substanz als fremd gegenüber, was wieder den Gegensatz eröffnet, der die 
Selbstständigkeit untergräbt und zunichte macht. Die wahre Selbstständigkeit 
muss deshalb in der Vermittlung von Individuum und Substanz bestehen, deswe-
gen (3): besteht die wahre Selbstständigkeit »in der Einheit und Durchdringung 
der Individualität und Allgemeinheit, indem ebenso sehr das Allgemeine durch 
das Einzelne erst konkrete Realität gewinnt, als das einzelne und besondere Sub-
jekt in dem Allgemeinen erst die unerschütterliche Basis und den echten Gehalt 
seiner Wirklichkeit findet.« (XIII, 237) Erst wenn das Individuum all seine Inte-
ressen im Substantiellen findet und erst wenn das Substantielle seine Verwirkli-
chung im Individuum hat, gibt es wahre Selbstständigkeit. Diese Einheit ist in 
der klassischen Kunstform allerdings noch unmittelbar, weil das Individuum sich 
nicht durch Reflexion bewusst zurückwendet in die Allgemeinheit, sondern un-
reflektiert in ihr existiert. Das Allgemeine ist dem Individuum so als Eigenes 
wirklich, es entscheidet sich nicht dafür, das Substantielle zu seiner Sache zu 
machen, sondern das Substantielle ist seine Sache von vornherein. 

DER HELD

Diese Wendung ermöglicht die Selbstständigkeit des Helden, den Hegel in ei-
nem gesetzlosen und staatslosen Zustand setzt. Hier beruht alles einzig auf seiner 
Kraft und Tapferkeit, das Schicksal seines Volkes hängt an seinen Entscheidun-
gen. Der Grund der heldenhaften Handlung ist damit die Tugend: »Heroen 
hingegen sind Individuen, welche aus der Selbständigkeit ihres Charakters und 
ihrer Willkür heraus das Ganze einer Handlung auf sich nehmen und vollbringen 
und bei denen es daher als individuelle Gesinnung erscheint, wenn sie das aus-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SINNLICH SELIG IN SICH. HEGELS LAOKOON | 107

führen, was das Rechte und Sittliche ist.« (XIII, 243f.) Diese individuelle Ge-
sinnung ist dabei die unmittelbare Einheit von Substantiellem und Individualität: 
Hegel bezeichnet das mit »Tugend«. Während, so argumentiert Hegel weiter, der 
Mensch heute versucht, möglichst viel Schuld von sich zu schieben, indem er 
negative Konsequenzen seiner Handlung damit rechtfertigt, vorher nicht alle 
Folgen abgeschätzt haben zu können und sich so durch die Unberechenbarkeit 
des Handelns in der Welt entschuldigt, kennt der Held solche Differenzierungen 
nicht, »sondern steht für das Ganze seiner Tat mit seiner ganzen Individualität 
ein.« (XIII, 246) Die uneingeschränkte Schuldübernahme beruht dabei darauf, 
dass sich das heroische Individuum ohnehin nicht als Individuum, das getrennt 
vom Ganzen existiert, begreift, denn es »hat ein Bewußtsein von sich nur als in 
substantieller Einheit mit diesem Ganzen.« (XIII, 247)  
 Der Held ist das substantielle Individuum: er ist mit »allem Substantiellen 
der geistigen Verhältnisse, welche [er] zu lebendiger Wirklichkeit bringt, in ste-
ter unmittelbarer Identität zusammengeschlossen.« (XIII, 248). Er begreift sich 
nicht als Person, der Unrecht geschieht oder die für etwas verantwortlich ge-
macht wird, für das sie nicht verantwortlich ist: er begreift sich als Verkörperung 
des Ganzen und nimmt folgerichtig auch die ganzen Konsequenzen auf sich. 
Dieses tugendhafte Verhalten bleibt dabei unmittelbar, d.h. unreflektiert. Der 
Held entscheidet sich nicht dazu, heldenhaft zu handeln, er handelt aus sich her-
aus.  
 Laokoon handelt einzig aus dem Wunsch heraus, Troja zu beschützen und 
zu retten. Ihm geht es nicht um sich selbst, sondern um sein Volk. Aus diesem 
Mangel an Abgrenzung gegenüber den anderen resultiert dann auch die Hin-
nahme des eigenen Todes. Die von den Göttern geschickten Schlangen sind die 
Folge seiner Handlung. Um diese Strafe als ungerechtfertigt zu betrachten und 
wirklich dagegen aufzubegehren, müsste Laokoon ein ganz anderes Selbstbild 
haben: er müsste sich als Person sehen, der Unrecht geschieht. Dazu müsste er 
sich abgeschieden von seinem Volk als eigenständiges Subjekt betrachten kön-
nen, müsste in seiner inneren Subjektivität seine Handlung überdenken und 
bewerten. All das kann Laokoon aber nicht. Er ist unmittelbar, ohne jede Refle-
xion, mit dem Ganzen verbunden und handelt so verwurzelt tugendhaft – nicht 
moralisch, wie das spätere reflektierte Subjekt – aus sich und seiner Sittlichkeit 
heraus. Diese Einheit, diese unmittelbare Identität, macht die Schönheit des Ide-
als aus, die sich beispielhaft in der klassischen Skulptur verwirklicht. Gleich-
zeitig wird aber an dieser Skulptur eben auch der eklatante Mangel an Subjek-
tivität sichtbar: der Mangel der Fähigkeit, sich von der Substanz zu lösen und 
sich selbst als Subjekt zu begreifen und so zu einem neuen Selbstbewusstsein zu 
kommen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Humorvoll und auch ein bisschen gemein bringt Hegel diesen Punkt auf den 
Punkt: »Da mag man sich nun für Schönheit und Kunst begeistern, soviel man 
will, diese Begeisterung ist und bleibt das Subjektive, das sich nicht auch in dem 
Objekt ihrer Anschauung […] befindet.« (XIV, 110) Laokoon ist nicht be-
geistert, das unterscheidet ihn von seinem heutigen Betrachter, er ist zwar geisti-
ge Individualität, bleibt in ihr aber endlich und zufällig. Die innere Subjektivität, 
die in ihrer Reflexion unendlich wird, lässt sich nicht mehr in der Skulptur aus-
drücken. Deswegen bleibt Laokoon »leer« und »kalt« (XV, 43), er erträgt sein 
Schicksal »erfüllungslos« (ebd.) und ist nur »starr« (ebd.) bei sich. Seine Ruhe 
ist deswegen ohne wirkliche Seligkeit und seine Hoheit ohne wirkliche Freiheit. 
Mit »kalter Resignation« (XV, 43) blickt er seinem Tod entgegen: resigniert und 
kalt, weil sich nichts in ihm aufbäumt, nichts in ihm wehrt, keine heiße Leiden-
schaft für sein eigenes, individuelles Leben in ihm brennt. Laokoon leidet, aber 
auf eine ganz andere Art, als ein Subjekt leiden würde. Laokoon kennt nicht die 
unruhige Angst der Romantiker, nicht die nackte Panik der Postmoderne, Sinn-
losigkeit und Depression sind ihm fremd. Er hat keine Angst, sich zu verlieren, 
weil er sich nicht besitzt, resigniert und angstlos kann er damit zurücksinken in 
das, was ihn ausmacht und hervorgebracht hat. Er findet darin unmittelbar eine 
Aufhebung, die in dieser Form für das Subjekt nicht existiert. Laokoons Indivi-
dualität ist bloße Form, die Form der Skulptur eben, in der sich das Allgemeine 
und das Substantielle ausdrücken. 
 Laokoon schweigt, weil er nicht schreien kann. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammengefasst 

Für Winckelmann ist die Laokoonskulptur ein beispielhaftes Kunstwerk der An-
tike. In nahezu keiner anderen erhaltenen Statue drückt sich das Zusammenspiel 
von Schönheit und Ausdruck, von Seele und Leidenschaft so vollkommen aus: 
Laokoon leidet mit jeder Faser seines Körpers, lässt sich aber von diesem Leid 
nicht besiegen – weder ästhetisch noch ethisch. Die ästhetische Niederlage wäre 
dabei der zum Schrei geöffnete Mund, der das ganze Kunstwerk unansehnlich 
machen würde. Leidenschaft und Ausdruck würden so alles andere dominieren 
und dem wahren Sinn des Kunstwerks nicht mehr entsprechen: denn die Kunst 
soll Freiheit darstellen und das kann sie nicht, indem sie den Unterlegenen zeigt, 
der sich hinreißen lässt und so auf allen Gebieten verliert. Die ethische Niederla-
ge wäre gleichermaßen der Schrei – aber eben nur in seiner Abbildung. Ein 
schreiender Laokoon ist kein Vorbild, da alles, was vorbildlich an ihm ist, durch 
den Schrei verdrängt würde: Ausgeglichenheit, Widerstand, Geistesstärke wür-
den vor dem Augenblick in den Hintergrund treten und sichtbar wäre und bliebe 
nur der geöffnete Mund, der Zeitpunkt der Aufgabe, der Niederlage. Auch der 
Laokoon Winckelmanns verliert, sein Tod ist der Marmorgruppe, wie Winckel-
mann betont, schon anzusehen, doch er verliert nicht auf ganzer Ebene. Er be-
wahrt mit der Oberhand über Leidenschaft und Schmerz seine Würde und seine 
Freiheit bis in den Tod. Damit dient er dem Betrachter zum Vorbild und lässt zur 
ethischen Regel werden, was als ästhetische begann: das Maß.  
 Laokoon hält das Maß zwischen Schönheit und Ausdruck sowohl in seiner 
ästhetischen Marmorgestalt als auch in seiner ethischen Vorbildfunktion. Er ist 
nicht gottgleich, sondern ein wahrer Mensch, der nicht über Schmerz und 
Schicksal des Lebens steht, sondern sich aus ihm heraus durch Wille und Würde 
über es erhebt und es so im Tode bezwingt. Entscheidend ist für mich hierbei, 
dass Maßhalten für Winckelmann nicht einfach bedeutet, Schmerz und Leiden-
schaft als niedere Eigenschaften der Kreatürlichkeit vergessen zu machen und zu 
unterdrücken, sondern dass Maßhalten bedeutet, Schmerz und Leidenschaft ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nauso zum Menschen zu zählen wie Geist, Seele und Willen. Winckelmanns 
Subjekt besteht nicht nur aus dem Geist, der über den Körper herrschen will, 
sondern aus Körper und Geist gleichermaßen: Nur so können sie ästhetisch und 
ethisch eine vorbildhafte Form annehmen. Leidenschaft und Widerstand gegen 
sie spiegeln sich dabei gleichermaßen in Körper und Gesicht Laokoons, beide 
machen ihn ethisch gesehen zu dem, was er ist: einer schönen Seele. Denn nur 
wo der Schmerz sichtbar gemacht ist, nur wo die Leidenschaft Geist und Körper 
durchwirkt, nur dort wird auch der geistige Widerstand, der nach ethischen Re-
geln sich seinem Körper und seinen Leidenschaften zu widersetzten versteht, 
sichtbar. Dabei ist der Widerstand Laokoons selbst leidenschaftlich, er schlägt 
sich nieder in den Muskeln, prägt die Haltung, zerfurcht die Stirn. In der Laoko-
onskulptur wird das Geistige durch seine Darstellung sinnlich und bringt somit 
die Freiheit als Quelle und Zweck der Kunst zur Darstellung.  
 Natürlich teile ich dabei Winckelmanns Prämisse, Freiheit käme nur durch 
die Schönheit zur Darstellung, nicht. Die Freiheit des Widerstands bis in den 
Tod kann auch Ausdruck im Hässlichen finden: im weit geöffneten Mund, im 
verzerrten Gesicht – und nicht zuletzt: Widerstand kann der Schrei selbst sein. 
Das Fruchtbare an Winckelmann ist so nicht die Verknüpfung von ethischen und 
ästhetischen Leitsätzen. Das Fruchtbare ist das in der Winckelmann-Interpre-
tation weitgehend verkannte Zusammenspiel verschiedenster menschlicher Ei-
genschaften: die Fähigkeit, berührbar zu sein vom Leben. Die Fähigkeit, zu 
leiden und im Leiden zu widerstehen, auch wenn der Tod nicht besiegt werden 
kann. Die Fähigkeit, dem Leiden leidenschaftlich entgegenzuwirken, mit Lei-
denschaft ethische Prinzipien zu vertreten, sich überhaupt etwas zum Prinzip 
werden zu lassen. Bei Winckelmann siegt eben nicht einfach der Geist über die 
Natur, sondern die Natur gehört von vornherein zum Subjekt. All das Menschli-
che fasst er in einer eigenen ästhetischen Kategorie zusammen, der des Aus-
drucks. Winckelmanns Subjekt ist kein rein vernünftiges, in der Kunst wird 
vielmehr zur Darstellung gebracht als Vernunft oder Seele: in der Kunst zeigen 
sich auch Leidenschaft und Erduldung, Schmerz und Tod als zum Subjekt gehö-
rig. Körper und Geist verschmelzen in der künstlerischen Darstellung, gerade 
weil alles nur sinnlich darstellbar ist. Hier wird der Mensch sichtbar, mit allem 
was dazu gehört: Leid, Leidenschaft, Schmerz, Sieg im Widerstand, Niederlage 
im Tod. 

Lessing liest Winckelmann weniger umfassend, beschränkt ihn auf das Bild des 
naturunterdrückenden Stoikers, bei dem der Geist die Vorrangstellung bewahrt 
und eine zu überkommende Natur dominiert. Gegen dieses Bild wendet sich 
Lessing mit seiner Argumentation. Auch bei ihm schweigt der Laokoon in der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 111

Marmorgruppe, allerdings aus rein ästhetischen Gründen. Die bildende Kunst hat 
seiner Ansicht nach einfach nicht die Mittel, um Schmerz und Leid wirklich 
festzuhalten und darzustellen. Die hat nur die Dichtung und genau hier darf Lao-
koon auch seinen Schmerz schreiend und klagend, mit verzogenem Gesicht und 
entstelltem Körper vorbringen. Schrecken und Hässlichkeit sind hier eingebun-
den in eine Handlung, die sich in der Zeit bewegt und so nicht zum ekelerre-
genden Standbild erstarrt. Die willkürlichen Zeichen, die sich in der Abstraktheit 
der Poesie in natürliche verwandeln und damit eine entsinnlichte Sinnlichkeit 
vor das innere Auge des Rezipienten zaubern, ermöglichen eine spezifisch ästhe-
tische Erkenntnis. Die intuitive Erkenntnis ermöglicht dabei Entdeckungen über 
die rein verstandesmäßigen Anschauungen hinaus, in ihr lassen sich Wesen und 
Zusammenhänge der Dinge verstehen. Die Intuition ist dabei kein bloßes und 
dumpfes Gefühl, das den Verstand ersetzt, sondern selbst eine geistige Fähigkeit, 
die Strukturen und Zusammenhänge erkennt, die in Worten nicht explizit ge-
macht werden oder werden können. Klar gesagt: Intuition ist nichts für Dumme, 
die mangelnde Geistesgegenwart durch eine unspezifische Ahnung zu ersetzen 
suchen. Intuition ist hier eine Erkenntnisform, die der Vernunfterkenntnis 
gleichberechtigt beigeordnet ist. Schrei, Schmerz und die damit bewusst vor-
geführte Menschlichkeit der leidenden Kreatur ermöglichen dabei erst diese intu-
itive Perspektive, da sie Betrachter oder Zuhörer berühren, anders als es ein Sieg 
des Geistes über den Körper könnte.  
 Lessing wendet sich so auf zwei Gebieten gegen Winckelmann: Zum einen 
vertritt er eine andere – und umfassendere – ästhetische Theorie und zum ande-
ren wertet er auf dem Hintergrund dieses Modells das in der Kunst Dargestellte 
anders. Dient bei Winckelmann Kunst zur Erkenntnis des Idealen hinter der 
wirklichen Welt, hat sie bei Lessing eine vielmehr nachahmende Funktion, die 
weniger am Idealen orientiert ist. Sie zielt nicht ab auf eine geschulte und ver-
standesgemäße Erkenntnis von Form und Inhalt, sondern will berühren und auf-
wühlen, indem sie ihre eigenen Mittel in der ästhetischen Erfahrung vergessen 
macht. Lessing fasst die Kunst damit weitläufiger und weniger begrenzt als Win-
ckelmann. Bei ihm ist sie nicht allein zur Darstellung des Schönen da, sondern 
kann gerade in der Dichtung darüber hinausgehen. Der Mut zum Hässlichen, der 
Mut zum Schrei mit aufgerissenem Mund, entsteht bei Lessing vor allem vor 
dem Hintergrund der Furcht- und Mitleids-Theorie, die Gegenstand des später 
kommenden Lessing-Kapitels (3.1.) ist. Doch im Laokoon liefert Lessing bereits 
den ethischen Vorbau für dieses Vorhaben: Leid, Schmerz, Schrei und ähnliche 
menschliche Regungen halten bei ihm Einzug in die Kunst, weil er ein anderes 
ethisches Ideal vor Augen hat als Winckelmann. Ich habe im Winckelmann-
Kapitel gezeigt, dass er nicht als bloßer Stoiker im Geist-Körper-Dualismus ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

standen werden darf, sondern in seiner Argumentation und durch die Einführung 
des »Ausdrucks« Wert legt auf die menschliche Seite der Kunst, diejenige, die 
das Lebendige und Leibhafte darstellt und somit nicht nur dem göttlichen Ideal 
zugewandt ist. Menschsein, Schmerz und Leben spielen also auch bei Winckel-
mann eine herausragende Rolle, nur sind die Konsequenzen, die er aus seiner 
Betrachtung zieht, andere, als Lessing sie sieht. Winckelmann plädiert für einen 
bedächtigen Umgang mit der eigenen Leiblichkeit. Er versteht den Körper als 
Achillesverse des Menschen: er macht ihn verwundbar, durch ihn ist er nicht un-
sterblich, durch ihn ist er gebunden an die Weltlichkeit und somit empfindlich. 
 Doch diese Empfindlichkeit, die körperliche Gebundenheit ist nicht nur eine 
blöde Schwäche, die den ansonsten rein geistigen Menschen erdet und bindet, sie 
ist wesentlicher Teil des Menschen, der seine charakterlichen Eigenschaften im 
Umgang mit seinem Körper und seinem Leiden schult und gleichermaßen zeigt. 
Winckelmanns Subjekt ist somit nicht aufgespalten in Körper und Geist, sondern 
verbunden durch die Leiblichkeit: Laokoon fühlt seinen Schmerz, er ist der 
Schmerz und verhält sich zu ihm. Erst darin sieht Winckelmann den Sieg des 
Priesters: Nicht in der Loslösung von Geist und Körper, so dass der Geist unbe-
troffen über dem körperlichen Leid schwebt, sondern in der Verbundenheit. Weil 
Laokoon gleichermaßen Geist und Körper ist und sich damit in seiner Leiblich-
keit fühlt, kann er zum Vorbild werden. Denn nur vor diesem Hintergrund hat 
das Aushalten der Schmerzen einen Sinn. Ethisch beispielhaft verhält sich Lao-
koon nun, da er sich nicht vom Schmerz übermannen lässt, sondern dagegen 
anhält und so seine Freiheit bewahrt. Denn die menschliche Freiheit liegt für 
Winckelmann nicht in der leiblichen Unversehrtheit oder in der Abwesenheit 
von körperlichem Schmerz, sondern in der Unabhängigkeit des moralischen 
Verhaltens von diesem Schmerz. Er gewinnt nicht die Oberhand über den Men-
schen, sondern lässt der Seele, wie Winckelmann sich vielleicht ausdrücken 
würde, einen Verhaltensspielraum, in dem sie sich zeigen kann. Laokoons schö-
ne Seele liegt nun eben genau darin: dass sie sich zeigt trotz des kaum auszuhal-
tenden Schmerzes. Laokoon ist nicht nur Körper, er ist immer auch mehr als das 
und das zeigt sich in seinem Verhalten zum Schmerz. Einen Schrei nun würde 
Winckelmann als Hingabe an denselben deuten und damit als Aufgabe. Im 
Schrei würde die schöne Seele unsichtbar werden, deshalb schweigt Laokoon.  
 Lessing nun, der Winckelmann wesentlich kürzer und auf das stoische Ele-
ment beschränkt liest, sieht gerade in der Hingabe an den Schmerz, in der 
Aufgabe des Sich-Zu-Etwas-Verhaltens das Menschliche. Der Schmerzensschrei 
ist nur vorübergehend – und das vorübergehende Überwältigtsein durch die 
Leiblichkeit ist für ihn keine Schande, sondern viel mehr Ausdruck eines großen 
Charakters als die ständige Distanziertheit. Auch Lessing versteht in seiner äs-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 113

thetischen Theorie das Subjekt nicht als aufgespalten zwischen Körper und 
Geist, sondern als eines, das seine Leiblichkeit positiv empfindet. Die Empfin-
dung des Schmerzes spielt hier eine andere Rolle als bei Winckelmann: Sie 
bietet nicht das Feld, auf dem der Mensch sich bewähren kann, indem er sich in 
seinem Verhalten von dem Schmerz abgrenzt, sich ihm nicht hingibt, sondern sie 
ermöglicht eine moralische Bildung, die nur in der Empfindung selbst vonstatten 
gehen kann. Damit überschreitet sie ein rein verstandesmäßiges Lernen: nicht 
nur Anschauung und Überlegung dient bei Lessing zur Schulung des Charakters, 
auch das Empfinden einer Situation bildet. Deshalb darf sich der Mensch bei 
Lessing hemmungslos hingeben, er darf weinen und schreien und leiden, weil er 
darin sein wertvolles Menschsein entdeckt. Er entdeckt damit seine Fähigkeiten, 
Empfindungen zu haben, jemand zu sein, dem es möglich ist, zu weinen und zu 
leiden und dem auch Ausdruck zu geben. All das ist allerdings nicht möglich auf 
dem Feld der bildenden Kunst, sondern wird erst eröffnet in der Poesie, die es 
erlaubt, auch die Vergänglichkeit der Hingabe, des Überwältigtseins darzustellen 
und den Menschen nicht in einem solchen Moment für die Ewigkeit zu bannen.  
 Bei allen Unterscheidungen und Differenzen zwischen den beiden Autoren 
gibt es eine große Gemeinsamkeit: die Beschäftigung mit dem Schmerz. Er bil-
det sowohl für Lessing als auch für Winckelmann den Hintergrund, auf dem die 
ästhetische Erfahrung stattfindet. Beide zählen ihn und den Umgang mit ihm we-
sentlich zum Menschen und prägen dadurch ihren Begriff von Subjektivität als 
einen, der nicht auf die Vernunft beschränkt ist, sondern sich ausdehnt auf die 
Empfindung und das Verhalten zum eigenen Körper und zum eigenen Schmerz. 

Auch Hegel reflektiert auf das in der Marmorgruppe dargestellte Schmerzverhal-
ten: allerdings mit einer den beiden vorherigen Ansichten diametral entgegenge-
setzten Quintessenz: Laokoon verhält sich bei ihm eigentlich gar nicht zu seinem 
Schmerz. Sein hochherziges Aushalten bleibt kalt, seine Stummheit ist Resigna-
tion. Obwohl das klassische Ideal, das in der Laokoonskulptur beispielhaft dar-
gestellt ist, das lebendige Individuum zeigt, wie Hegel betont, fehlt es Laokoon 
gerade an Lebendigkeit. Er begehrt nicht auf, er schäumt nicht über, er schreit 
nicht, er ist nicht leidenschaftlich, denn ihm fehlt es an innerer Subjektivität. La-
okoons Selbstverständnis funktioniert nur auf dem Hintergrund seines Volkes 
und seiner Gemeinschaft, er betrachtet sich nicht als davon losgelöste Existenz. 
Damit bleibt er unreflektiert und in der Allgemeinheit befangen. Er hat seine Un-
endlichkeit einzig im Unendlichen des Substantiellen, er hat sie sich nicht in 
einer inneren Reflexion zu eigen gemacht. Damit bleibt er als Individuum der 
Endlichkeit und Zufälligkeit verhaftet. Laokoon kann nicht schreien, denn die 
Gründe für den Schrei liegen außerhalb seines Selbstverständnisses. Das heißt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nicht, dass Laokoon kein Selbstbewusstsein hat oder unfrei ist, Freiheit und
Selbstbewusstsein haben bei ihm nur einen substantiellen Inhalt – er ist in der 
Substanz frei: als Individuum, das aus dem Allgemeinen heraus sein Selbstbe-
wusstsein bezieht und in das Allgemeine hinein zurückkehrt. Das macht auch die 
von Hegel an den Skulpturen gepriesene Selbstständigkeit aus: Durch das Ruhen 
im Allgemeinen kommen Fragen und Zweifel gar nicht erst auf. Der Handelnde 
weiß von selbst – als Teil des Substantiellen –, was richtig und was falsch ist. 
Einen individuellen Überschuss, der den Einzelnen mit Bedürfnissen oder durch 
Reflexion vom Ganzen abtrennen würde, gibt es hier nicht. Individuum und Ge-
meinschaft sind eines und bedingen sich in wechselseitiger Eintracht gegen-
seitig. Ich habe gezeigt, dass der Preis dieser Selbstständigkeit ein Mangel an 
innerer Subjektivität ist: das substantielle Individuum ist nur selbstständig, weil 
es zur Auflehnung und zur Reflexion nicht fähig ist.
 Ästhetisch argumentiert Hegel ähnlich wie Lessing und Winckelmann. Auch 
er lehnt die Darstellung des Hässlichen in der Skulptur ab: Laokoon muss 
schweigen, da sein verzogenes Gesicht den Betrachter abschrecken würde. An-
ders allerdings als Lessing sieht Hegel aber auch in Theater oder Prosa keinen 
Platz für Geschrei und dergleichen Abscheulichkeiten. Denn Kunst bleibt für 
Hegel, auch wenn sie Sprache ist, immer sinnlich und die sinnliche Darstellung 
des Hässlichen muss immer zu Ablehnung führen. Sie ist dem Inhalt der Kunst 
aber auch einfach nicht angemessen: Sie wäre keine adäquate Darstellung der 
Idee, da das Hässliche stets unversöhnt bleibt und somit den Blick auf das ei-
gentliche verstellt. Für Hegel ist die klassische Skulptur das Schönste, was die 
Kunst zu bieten hat. Diese Wertung erlaubt jedoch nicht, Hegel auf die Seite 
Winckelmanns zu stellen und ein Primat der Bildhauerei über die Poesie abzulei-
ten. Denn diese ist für Hegel das Höchste der Kunst: die Form, in der sie 
gleichzeitig ihren Höhepunkt findet und, wie ich im kommenden Kapitel zeigen 
werde, überschritten wird.  
 Die Argumentation, auf die ich mich in diesem Kapitel über die Skulptur be-
schränkt habe, betrachtet die Laokoongruppe dabei als Beispiel für das 
klassische Kunstideal. Das ist schön, weil es die Einheit von Körper und Geist 
zeigt und damit zum leiblichen Ausdruck der Seele wird. Hier ist Hegel, begriff-
lich jedoch wesentlich differenzierter und genauer, nah an Winckelmann: In der 
Versöhnung von Innerlichem und Äußerlichem sehen beide etwas Drittes ans 
Tageslicht treten: die schöne Seele. Sie zeichnet sich bei beiden durch Heiterkeit, 
Ruhe und Gelassenheit aus – nur die Schlüsse, die beide daraus ziehen sind un-
terschiedliche. Obwohl Winckelmann der Vorreiter darin ist, Kunst als Produkt 
ihrer spezifischen Zeit zu sehen, denkt er hier vom Subjekt selbst aus: Für ihn ist 
Laokoon Vorbild, weil er ihn als Subjekt betrachtet, das auch zu seiner Zeit hätte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 115

leben können – und dessen Handeln und Verhalten folglich auch für seine Zeit 
vorbildlich gewesen wäre. Hegel hingegen sieht Laokoon selbst als verwurzelt in 
der Antike und denkt ihn von der antiken Gemeinschaft aus. Winckelmann und 
Hegel gehen so von vollkommen unterschiedlichen Subjekt-Begriffen aus.   
 Laokoon ist für Hegel kein ethisches Vorbild, wie er es für Winckelmann 
war, denn in ihm verwirklicht sich ein ganz anderer Begriff von Subjekt-Sein als 
der, den Hegel für seine Zeit sah. Ohnehin würde Hegel diese ethisch-belastete 
Kunstbetrachtung, zu der sowohl Winckelmann als auch Lessing tendieren, ab-
lehnen: In ihr wird, so Hegel, die Kunst Mittel zum Zweck: sie soll belehren und 
erziehen. Genau das darf aber mit der Kunst nicht passieren, denn sie soll Zweck 
an sich sein: nur so ist sie frei, die Idee im Ideal sichtbar werden zu lassen.  
 Das zeitgenössische Subjekt ist für Hegel ein reflexives und aufgeklärtes 
Subjekt, das mit der substantiellen Individualität der Antike nichts mehr gemein 
hat. Während diese tief verwurzelt ist in ihre Gemeinschaft, Handlungsanleitung, 
Motivation und sittliche Regeln und Gesetzte daraus ableitet, ist jenes ein selbst-
bewusster, vernünftiger und reflexiver Staatsbürger, der sich als Mitglied einer 
von ihm bejahten Gesellschaft versteht. Die Sittlichkeit, in die er eingebettet ist, 
ist eine andere als die, aus der Laokoon heraus agierte. Wie es zu diesem Um-
schwung von natürlicher zu künstlicher Sittlichkeit kommt, soll Thema im 
folgenden Kapitel sein, in dem die Antigone-Interpretationen Hegels im Mittel-
punkt stehen.   

Die entscheidende Differenz zwischen Hegel auf der einen und Winckelmann 
und Lessing auf der anderen Seite ist der verwendete Begriff von Subjekt. Die 
Unterschiede betreffen dabei verschiedene begriffliche Aspekte:  
 1. Während Winckelmann und Lessing davon ausgehen, dass ein zeitloses 
Subjekt seine Darstellung in der Kunst findet, verfolgt Hegel in seinem ästheti-
schen System eine Entwicklung des Subjekts anhand der verschiedenen künst-
lerischen Formen und den dazu gehörigen Epochen. Diese unterschiedliche be-
griffliche Herangehensweise hat natürlich Konsequenzen für die Interpretation: 
Winckelmann und Lessing versuchen die Laokoongruppe im Jetzt zu deuten. 
Deshalb kann sie für Winckelmann zum lehrreichen Vorbild werden, auf ethi-
scher wie auf ästhetischer Ebene. Denn Winckelmann sieht, wie auch Hegel, in 
der klassischen griechischen Skulptur die Blüte der Kunst, die vorbei aber nicht 
vergessen ist. Anders als Hegel kann sich Winckelmann eine Rückkehr dieser 
Kunstform allerdings vorstellen und predigt deshalb die Nachahmung der Alten. 
Für Hegel ist so eine Rückkehr ausgeschlossen, weil die Skulptur nur unter be-
stimmten Bedingungen überhaupt entstehen konnte, dem Weltverhältnis des 
modernen Subjekts hingegen wäre sie gar nicht mehr angemessen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 2. Auch das dargestellte Subjekt wird unterschiedlich interpretiert. Für Win-
ckelmann und Lessing ist es ein vollwertiges Subjekt, das auch in ihrem Heute 
existent sein könnte. Hegel sieht in Laokoon ein in der Entwicklung begriffenes 
Subjekt. Laokoon ist für ihn nicht reflexiv, er kann seine Haltung nicht als 
selbstgewähltes Verhalten sehen. In der Betrachtung Laokoons als substantielle 
Individualität wird deutlich, dass all sein Tun aus der Substanz heraus geboren 
wird und er eine Verkörperung eben dieser Substanz ist. Alles Individuelle an 
ihm, das endlich und zufällig bleibt, sinkt unwichtig zurück in diese Allgemein-
heit. Genau das ist dabei der Schlüssel zum schönen Ideal: die perfekte 
Verkörperung des Substantiellen im lebendigen Individuum, wo es seine leben-
dige Individualität gewinnt, gleichzeitig aber alles Individuelle bedeutungslos 
bleibt.  
 3. Der Schmerz ist dabei etwas individuell Bedeutungsloses. Laokoon schreit 
bei Hegel nicht, weil es ohnehin bedeutungslos wäre, zu schreien. Sein Schwei-
gen hat so auch keine Bedeutung und bleibt starr, kalt und resigniert. Dem stehen 
Winckelmann und Lessing mit zwei anderen, voneinander verschiedenen Inter-
pretationen gegenüber. Für Winckelmann ist Laokoons Schweigen höchst 
bedeutungsvoll. Sein Schweigen zeigt, dass er das richtige Maß im Verhältnis 
von Körper und Seele, aber auch im Verhältnis zum Leben gefunden hat. Lao-
koon ist für Winckelmann frei, weil er sich weder durch seinen Schmerz, noch 
durch sein Schicksal besiegen lässt, das macht ihn zum freien Geist, der mehr ist 
als bloße weltliche Existenz: eine schöne Seele. Die Lessing-Argumentation ist 
hingegen zunächst mehr ein Versprechen oder ein Vorgeschmack als eine elabo-
rierte Gegenthese. Für Lessing ist das Schweigen des marmornen Laokoons 
bedeutungslos, weil von einer Skulptur schlichtweg nicht mehr erwartet werden 
kann. Sie kann keinen Schreienden darstellen, da sie dann hässlich würde und 
niemand sie betrachten wollte. Ein schweigender Laokoon in der Poesie aber 
wäre für Lessing voller Bedeutung – und zwar falscher Bedeutung. Denn Les-
sing will ihn schreien hören – er will gerade die menschliche Seite an ihm 
herausstellen, um ihn so dem Publikum näher zu bringen. Denn Lessing betont 
eines: Leiden und Schmerz gehören zum Menschen.  

Indem Hegel Laokoon den Schrei gar nicht zutraut, weil er Laokoon gar nicht als 
ein Subjekt, das eines solchen Schreis fähig wäre, begreift, bringt er zwei Sicht-
weisen hinein, die Winckelmann und Lessing nicht berücksichtigt haben, lässt 
aber gleichzeitig jeweils eine ihrer Errungenschaften fallen: Hegel sieht Kunst in 
ihrer Zeit verwurzelt und somit auch den künstlerischen Helden als Helden sei-
ner Zeit. Damit eröffnet er ein vielschichtigeres Bild von Kunst, als Winckel-
mann und Lessing es haben, denn die Betrachtung des Werks wird so nicht redu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST | 117

ziert darauf, was wir heute damit anfangen können, sondern beinhaltet ebenfalls 
von uns unabhängige Aspekte. Damit eröffnet Hegel eine dialektische Perspekti-
ve, die eine Entwicklung von Subjektivität voraussetzt. Mit Hegel lassen sich 
also die Veränderungen in der Kunst und die Veränderungen der künstlerischen 
Darstellung von Subjektivität in ihrer Veränderung nachvollziehen, womit eine 
unendlich interessante und vielseitige Perspektive auf Kunst eröffnet wird. Was 
Hegel aber beiseite fallen lässt, ist die Macht der sinnlichen Erfahrung: diese op-
fert er der dialektischen Bewegung und lässt sie neben der religiösen Erfahrung 
und der philosophischen Erkenntnis nahezu bedeutungslos werden. Dass sie das 
nicht ist, sondern als Fähigkeit zur ästhetischen Erfahrung, als Fähigkeit zur intu-
itiven Erkenntnis, mit zu einem umfassenden Begriff von Subjekt gehört, zeigen 
aber Winckelmann und Lessing in ihren Argumentationen. Für Hegel hingegen 
spielt die individuelle Körperlichkeit nur als Verkörperung eine Rolle – in ihrer 
Individualität ist sie absolut unbedeutend. Damit wird auch das individuelle 
Leid, der individuelle Schmerz für Hegel unbedeutend. Doch gerade individuelle 
Leid- und Schmerzerfahrungen müssen in einem Subjektbegriff beinhaltet sein, 
wenn sie dem Subjekt gerecht werden wollen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Heldin klagt.  
Antigone individuiert sich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Antigone 

Glücklich, dessen Leben keine Leiden kennt.1

Als Sophokles (496-406 v.Chr.) für die Dionysien ein Stück namens Antigone 
ankündigt, versetzt er die Athener damit in neugierige Vorfreude. Das hatte es 
nämlich noch nie gegeben: Ein Stück über die Tochter von Ödipus. Überhaupt 
spielen die Töchter Ismene und Antigone in der Überlieferung eine beigeordnete 
Rolle. In manchen Versionen hat Ödipus gar keine Kinder, da sich seine Gattin 
und Mutter schon in der Hochzeitsnacht das Leben nimmt, in anderen nur die 
beiden Söhne Eteokles und Polyneikes.2 Und wahrlich enttäuscht die Tragödie 
die gespannten Zuschauer nicht: Antigones Schicksal ist mitreißend und neu. 
Zwar hat Sophokles weder die Figur der Antigone noch das Bestattungsverbot 
für Polyneikes erfunden, denn beides taucht bereits in einigen Versionen des 
Ödipus Mythosʼ auf,3 aber bei ihm wird die Antigone von einer Neben- zu einer 

                                                             
1  Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Norbert 

Zink. – Stuttgart: Reclam 1981, V. 581. Im Folgenden mit Titel und Versangabe im 

Text zitiert.   

2  Vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles. Dichter im demokratischen Athen. – München: 

Beck 2000, 59. Ausführlich bei Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos in der 

antiken Literatur und Kunst. Band 5 in der von Hellmut Flashar und Niklas Holzberg 

hrsg. Reihe Classica Monacensia. Münchner Studien zur Klassischen Philologie. – 

Tübingen: Narr 1993, 59ff.   

3  Genaueres zu den verschiedenen Fassungen des Ödipus-Mythos vor dem eigentlichen 

Inerscheinungtreten der Antigone im fünften Jahrhundert v. Chr. ist bei Christiane 

Zimmermann zu erfahren: Der Antigone-Mythos, Kap. II.1. »Die mythische Vorge-

schichte und der motivgeschichtliche Kontext«, 59-88 und Kap. III.2. »Entwicklung 

und Grundbestand des Antigone-Mythos«, 294-301.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Hauptfigur und eröffnet so eine vollkommen neue und andere Perspektive auf 
den bekannten Mythenstoff. 
 Aufgeführt wird die Antigone vermutlich erstmals 442 v.Chr.4 Zu diesem 
Zeitpunkt ist Sophokles selbst politisch stark in Athen eingebunden: 443/42 wird 
er zu den Hellenotamiai gewählt, einem Kollegium von zehn Männern, das für 
den attischen Seebund die Kriegskasse verwaltet. Nur ein Jahr später, wohl als 
Ehrung für die außergewöhnliche Tragödie Antigone und seinen damit verbun-
denen Sieg bei den Dionysien, wird er in das höchste politische Amt Athens 
gewählt: Sophokles wird einer von zehn Strategen im Samischen Krieg. Sophok-
les ist aber nicht nur Politiker, er hat auch ein besonders enges Verhältnis zu den 
religiösen Kulten, besonders zu heilenden Göttern und Heroen. Historisch belegt 
ist, dass er engagiert die Einführung des Asklepioskults in Athen unterstütze. 
Ungewöhnlich ist die Verquickung von Dichtung und Staat dabei nicht, wie Eri-
ka Fischer-Lichte in History of European Drama and Theatre verdeutlicht, denn 
die Dionysien haben einen solch hohen Stellenwert in Athen, dass ihre Gewinner 
oftmals in wichtige politische oder militärische Ämter gewählt werden.5 Die gro-
ße politische und gesellschaftliche Signifikanz des Festes wird durch den Ablauf 
verdeutlicht, denn die Athener lassen während der mehrere Tage andauernden 
Feierlichkeiten keine Gelegenheit aus, sich ihren Freunden und Verbündeten als 
mächtiger und reicher Staat zu präsentieren. Bei den Dionysien haben nicht nur 
kultisch-religiöse Rituale ihren Platz, sondern auch weltlich-politische Dinge: 
Männer, die sich um Athen besonders verdient gemacht haben, werden in aller 
Öffentlichkeit geehrt, die Söhne der im Krieg Gefallenen bekommen hier feier-
lich die Waffen des Vaters überreicht, die jungen Männer, die nun an der 
Schwelle zum Erwachsenwerden stehen, werden in die politische Gemeinschaft 
aufgenommen.  
 Doch im Mittelpunkt der Dionysien steht der fünf Tage dauernde dramati-
sche Wettstreit. Eingebunden in die religiösen Riten des Dionysoskults beginnt 
er am ersten Abend des Festes mit der Aufführung der Dithyramben (Heroenbal-
laden, die, nach Flashar, aus dem »alten Kultlied des Dionysos«6 hervorgegangen 

                                                             
4  Vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles, 58. Das genaue Entstehungsdatum bleibt allerdings 

umstritten, auch 440 v.Chr. gilt als mögliche Entstehungszeit.   

5  Vgl.: Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre. – London: 

Routledge 2002, 8. Dazu weiter: »The Great Dionysia was considered the most impor-

tant cultural event in the polis and represented the politics of the polis to the outside 

world.« Ebd., 9. 

6  Hellmut Flashar: Sophokles, 23. Hier gibt es überhaupt eine ausführliche Beschrei-

bung des Ablaufs der Dionysien: Kapitel II: Fest und Theater, 19-29. Ebenfalls 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANTIGONE | 123

sind) durch Jünglings- und Männerchöre.7 Geschätzte vierzehn- bis siebzehn-
tausend Zuschauer verfolgen dann am nächsten Tag den Wettstreit der 
Komödien. Den Abschluss bildet der dreitägige Tragödienagon. Dabei werden 
täglich drei von einem Dichter zusammenhängend geschriebene Tragödien und 
ein Satyrspiel aufgeführt.8 Die zur Antigone gehörenden Dramen sind leider ver-
loren gegangen. Die von einer 500 Mitglieder umfassenden Ratsversammlung 
schon Monate vorher bestimmten Schiedsrichter bewerten in einem komplizier-
ten Verfahren die Dramen – wahrscheinlich von den Zustimmungs- und Un-
mutsäußerungen der Zuschauer nicht unbeeinflusst – und bestimmen so einen 
Sieger.9 Sophokles gewinnt zwischen 468 und 406 zwanzig Mal den Wettstreit. 
 Fischer-Lichte und Flashar sind sich dabei darin einig, dass die Tragödie und 
die Polis eng miteinander verbunden sind. Athen feiert bei den Dionysien nicht 
nur Dionysos, sondern auch sich selbst als demokratischen Stadtstaat. Zwar wer-
den in den Dramen mythische Stoffe aufgearbeitet, ein Bezug zu aktuellen 
politischen Geschehnissen ist aber beiden Autoren zu Folge stets gegeben. Flas-
har bezeichnet die Tragödie als ein »eminent politisches Theater«10 und Fischer-
Lichte schreibt: »The tragedy as we know it owes its entire existence to the po-
lis.«11 Auch die Antigone hat demnach eine politische Dimension: Sophokles 
behandelt hier nicht nur das in Kriegszeiten immer wieder auftretende Problem 
des Bestattungsverbots, er führt, so Fischer-Lichte, auch vor, was geschieht, 
wenn eine Norm gebrochen wird: die Überschreitung hat ernsthafte Konsequen-
zen sowohl für das Individuum, als auch für die Gemeinschaft der Polis. Damit 
wird deutlich, dass die Dionysien nicht nur eine Feierlichkeit sind, die die eige-
nen Sitten verherrlicht, sondern dass im theatralen Wettstreit auch die Probleme 
der Polis thematisiert werden. Dass beschreibt auch Hans-Thies Lehmann, wenn 

                                                                                                                                  
ausführlich zu Bedeutung und Aufbau der Dionysien: Erika Fischer-Lichte: History of 

European Drama and Theatre, Chapter 1, Ritual theatre, 8-49.  

7  Flashar rechnet aus, dass, da zu jedem Dithyramben-Chor fünfzig Mitglieder gehören, 

insgesamt mit allen Schauspielern und dramatischen Chören (was bei der Komödie 24 

Teilnehmer, bei der Tragödie 15 macht) etwa 1500 Athener gemischt aus professio-

nellen Schauspielern und Leihendarstellern an den Dionysien teilgenommen haben.  

Hellmut Flashar: Sophokles, 23.  

8  Leider ist nur eine einzige Trilogie erhalten geblieben: die Orestie des Aischylos: vgl: 

Hellmut Flashar: Sophokles, 23.  

9  Seit 449 wird ebenfalls der beste Schauspieler gekürt. Vgl.: Erika Fischer-Lichte: His-

tory of European Drama and Theatre, 9.  

10  Hellmut Flashar: Sophokles, 24.  

11  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 11. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

er vom Theater als Fest spricht, »aber im Innern dieses Festes erschien eine boh-
rende Verunsicherung und Untergrabung der mit diesem Fest verherrlichten 
Macht.« (TuM, 73) Die Verknüpfung von mythischem Stoff und aktueller Poli-
tik ist dabei nicht offenkundig, sondern untergründig. Die Helden, die auf der 
Bühne stehen, sind keine Identifikationsfiguren des Zuschauers, in dem Sinne, 
dass sie für ihn eine andere Bedeutung hätten, als zur Geschichte Athens zu ge-
hören: »die Kämpfe der großen Geschlechter, der verruchten Atriden und 
verfluchten Labdakiden, gehören einer bedrohlichen legendären Vergangenheit 
an, denn die heroische Anmaßung widerspricht zutiefst den Idealen des neuen 
politischen Denkens.« (TuM, 19)12 Trotzdem werden die Helden zum Paradigma 
eines Problems, denn sie sind »verknüpft mit internen Spannungen der Polis, die 
sich aus den rasanten sozialen Veränderungen, aus dem Kampf der demokrati-
schen und aristokratischen Fraktionen und aus der dauernden Verwicklung in 
Kriege ergeben.« (TuM, 19)  
 Interessant ist unter diesem Aspekt auch die antike theatrale Praxis, denn 
der Schauspieler trägt eine Maske.13 Das hat verschiedene Vorteile, zum einen 
kann ein und dieselbe Person von verschiedenen Schauspielern gespielt werden 
(je nachdem, wer in der Szene frei ist), zum anderen erleichtert die Maske die 
Identifikation der Figur für den Zuschauer. Die Konsequenz ist allerdings, dass 
die Person des Schauspielers nicht mit der Figur, die er spielt, identifiziert wird. 
Auf dieses Paradox macht Lehmann zu Recht aufmerksam: Während doch die 
physische Präsenz des Darstellenden auf der Bühne eine »Konzentration auf den 
einzelnen Menschen, eine Subjektivierung« (TuM, 35f.) ermöglicht, kommt 
durch die Masken eine »stilisierende Entpersönlichung« zustande. Die hat eine 
interessante Folge: Gesicht und Stimme werden durch die Maske voneinander 

                                                             
12  »Unzutreffend ist auch die Annahme, die Heroen, die Sophokles auf die Bühne bringt, 

sollten durch ihre übermenschliche Statur altaristokratische Ideale gegenüber der mo-

dernen Polis wieder ins Leben rufen. Das ist nicht der Fall. Unübersehbar werden die 

Helden von ihrer Haltung in Katastrophen gestürzt. Sie sind keine Idealbilder.« (TuM, 

21) 

13  Dass die Masken ein Relikt aus dem Kultischen sind und insofern auf die Bühne der 

attischen Theater geschlittert sind, glaubt Hans-Thies Lehmann nicht: »der Wechsel 

der Rollen sowie die Möglichkeit optisch deutlicher Markierung (wegen der erwähn-

ten großen Entfernung der Zuschauer) legten aus theaterpraktischen Gründen den 

Gebrauch der Maske nahe. Je größer die Theater wurden […], desto angebrachter wa-

ren die Masken als Hilfe zur Sichtbarmachung und grobgezeichneten Charakterisie-

rung. […] Die durch die Maske bewirkte Stilisierung hebt den Helden von der All-

tagsrealität ab und macht ihn fremd.« (TuM, 35) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANTIGONE | 125

getrennt. Damit verselbstständigt sich die Stimme: »der antike Schauspieler war 
zunächst und vor allem die Verkörperung einer Stimme.« (TuM, 36) Trotzdem 
bleibt der Schauspieler unindividuell. Lehmann zufolge zeigt das eine Besonder-
heit des antiken Theaters: »Das Auseinanderklaffen der personalen Einheit 
macht deutlich, daß es im Diskurs des Theaters nicht um einen individuellen 
Charakter geht; sondern um einen typisierten Repräsentanten, der Situationen 
durchlebt, die ihn bestimmen, nicht als individuiertes Ich, das seinerseits die Si-
tuationen bestimmt.« (TuM, 37f.) Dieser Aspekt greift das auf, was am Ende des 
vorangehenden Kapitels mit Hegel »substantielle Individualität« genannt wird: 
auf der antiken Bühne werden Ideale, die ihr Sein aus der Substanz speisen, zu 
lebenden Figuren (mit skulpturhaften Masken) erweckt. Diese Verlebendigung 
der Skulptur hat in der Antigone entscheidende Konsequenzen: So unwichtig das 
Individuum selbst auch ist, macht es hier aufmerksam auf einen Fehler, der Kon-
sequenzen für alle haben wird.  
 Die sophokleische Antigone spielt nach dem Tod des Ödipus: Kreon hat die 
Kinder seiner Schwester Iokaste und seines Neffen und Schwiegersohns Ödipus 
in seinem Haus aufgenommen. Die bereits erwachsenen Söhne Eteokles und Po-
lyneikes entzweien sich ob ihres Herrscheranspruches über Theben und der 
ältere Sohn wird vom Jüngeren aus der Stadt gejagt. Mit einem mächtigen Heer 
kehrt er zurück, um sich Theben mit Gewalt Untertan zu machen. Bei den 
Kämpfen kommen beide Brüder, Eteokles als Verteidiger der Stadt, und Poly-
neikes als deren Angreifer, um. Sie sterben im Zweikampf miteinander, jeder 
durch die Waffe des anderen:  

»CHOR. Denn sieben Führer an den sieben Toren / aufgestellt, Mann gegen Mann, ließen/ 

dem siegverleihenden Zeus den ehernen Tribut, / außer dem schrecklichen Brüderpaar, das 

von einem Vater / und einer Mutter abstammend gegeneinander / die beidstarken Lanzen 

richtete und den Teil / gemeinsamen Todes bekam, beide zusammen.« (Antigone, V. 141-

147)  

Die Handlung der Antigone beginnt nach Beendigung der Kämpfe, die Vorge-
schichte wird teils als bekannt vorausgesetzt, teils im Prolog wiedergegeben. 
Während der nun unangefochtene und seines Throns sichere König Kreon, für 
Eteokles ein Staatsbegräbnis mit allen Ehren anordnet, soll seinen Weisungen zu 
Folge, Polyneikes Leiche vor den Toren der Stadt unbestattet liegen bleiben, 
»KREON. den Vögeln / und Hunden ein Fraß, und als geschändet anzusehen.« 
(Antigone, V. 205f.) Eine Nichtbestattung bedeutet dabei, dass der Tote zwar 
Eingang in den Hades findet, dort aber nicht zur Ruhe kommt: Polyneikes wird 
nicht nur die letzte Ehre verweigert, er wird zu einem ruhelosen Zwischendasein 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

verdammt.14 Ödipusʼ älteste Tochter Antigone betrachtet Kreons Befehl deshalb 
als religiösen Frevel und sieht es als ihre heilige Pflicht an, den Bruder zu bestat-
ten, auch wenn ihr für diese Tat die Todesstrafe droht: »ANTIGONE. Jenen aber 
werde ich / bestatten. Schön für mich, danach zu sterben!« (Antigone, V. 71f.)  
 Hellmut Flashar zu Folge war diese Wendung für die attischen Zuschauer 
das eigentlich Überraschende an der Tragödie. Denn Sophokles rückt hier eine 
Frau in den Mittelpunkt, die eine Tat vollbringt, die, so Flashar, für einen Mann 
unvorstellbar wäre: »Die Frau lebt nicht in den Ehrbegriffen der Männergesell-
schaft. Für sie gelten nicht die für all die mythischen Gestalten verbindlichen 
Normbegriffe wie Ehre, Ansehen, Geltung und der Verlust dieser Werte in tragi-
schen Situationen. Die Sphäre der Frau war das Haus, nicht der politische 
Raum.«15 Mit der Bestattung stößt Antigone zwar in den politischen Raum vor, 
sie tut dies aber aus nicht politischen Gründen. Sie steht nicht auf der Seite des 
Angreifer Thebens, sie will nicht seine Taten ehren oder rechtfertigen, sie will 
nur den Bruder bestattet sehen. Sie fühlt sich den Göttern verpflichtet, mehr ver-
pflichtet als dem Staat, dessen Bürgerin sie ist: »ANTIGONE: Denn länger ist die 
Zeit, / die ich gefallen muß den Unteren als denen hier oben. / Dort nämlich 
werde ich immer liegen.« (Antigone, V. 74-76) Als sie von den Wächtern, die 
Kreon zur Bewachung von Polyneikes Leichnam abgestellt hat, dabei ertappt 
wird, wie sie ihm die letzte Ehre erweist, wird sie verhaftet und ihrem Onkel und 
zukünftigen Schwiegervater Kreon vorgeführt. Der missdeutet ihre Tat als politi-
sche und verurteilt sie dazu, bei lebendigem Leibe in eine Felsgruft eingemauert 
zu werden: »KREON. dort soll sie zu Hades, den allein von den Göttern sie ver-
ehrt, / beten und erreichen, daß sie nicht sterben muß, / oder sie wird erkennen, 
dort zuletzt, daß es / überflüssige Mühe ist, Hades anzubeten.« (Antigone, V. 
777-780) Klagend tritt Antigone den Weg zu diesem unehrenhaften Tod an: 
»ANTIGONE. Io! Ich Arme / weder bei Sterblichen noch bei Toten / geduldet, 
nicht bei Lebenden, nicht bei Gestorbenen.« (Antigone, V. 850-852)  
 Haimon, Antigones Verlobter und Kreons Sohn, kann seinen Vater nicht 
umstimmen. Wild entschlossen und rasend vor Wut flüchtet er sich zu Antigones 
Grabstätte: »HAIMON. Mir nahe wird sie nicht, dies bilde dir nicht ein, / sterben, 
und du wirst niemals / mich mit deinen Augen wiedersehen« (Antigone, V. 762-

                                                             
14  Vgl.: Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos, 302. 

15  Hellmut Flashar: Sophokles, 76. Ähnlich argumentiert auch Zimmermann: »Wenn 

sich Frauen für die Bestattung einsetzten, dann durch Klagen und Bitten, aber nicht 

durch die aktive Bestattungstat oder die aggressive Auseinandersetzung mit der zu-

ständigen Instanz«, Christiane Zimmermann: Der Antigone-Mythos, 295f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANTIGONE | 127

764). Erst der Seher Teiresias bringt Kreon mit der Androhung von Unheil für 
sein eigenes Haus zum Umdenken:  

»TEIRESIAS. So wisse denn, daß du nicht mehr viele / rasch rollende Kreise der Sonne 

erleben wirst, / innerhalb deren du selbst von deinen Blutsverwandten einen / Toten den 

Toten zum Entgeld geben musst, / dafür, daß du von den Oberen hinabstürztest / ein Le-

ben und ihm ehrlos ein Grab als Zuhause gabst / und daß du hier festhälst der 

unterirdischen Götter / unteilhaftig, unbestattet, ungeweiht einen Toten.« (Antigone, V. 

1064-1071)  

Während Kreon sich nun überstürzt dazu aufmacht, zuerst Polyneikes Leiche zu 
bestatten und dann Antigone aus ihrer Gruft zu befreien, beweint Haimon dort 
schon Antigones Freitod. Ein Bote berichtet:  

»BOTE. In der hintersten Ecke des Grabes, / am Halse aufgehängt, erblicken wir das Mäd-

chen, / in eine gedrehte Schlinge aus feiner Leinwand geknüpft, / und ihn hingesunken, an 

der Hüfte sie umschlingend, / beklagend den Verlust des Bettes hier oben / und des Vaters 

Tat und das unselige Lager.« (Antigone, V. 1220-1225)  

Blind vor Trauer und Wut versucht er seinen Vater zu töten, als dem aber dann 
die Flucht gelingt, stürzt er sich selbst in sein Schwert. Als Haimons Mutter Eu-
rydike vom Tod des Sohnes hört, nimmt auch sie sich das Leben. Übrig bleibt 
ein verzweifelter Kreon: »nichts habe ich, / wohin ich blicken, wo ich mich an-
lehnen kann; denn alles / ist bröcklig, was ich in Händen halte, aufs Haupt traf 
mich / ein schwer zu verwindendes Geschick.« (Antigone, V. 1341-1346)  
 Fischer-Lichte und Flashar interpretieren übereinstimmend Kreon als Ty-
rannen, der durch seine Herrschaft ein göttliches Gesetz eindeutig überschreitet. 
Flashar schreibt: »Kreon [geht] über die gesetzlichen Bestimmungen Athens im 
fünften Jahrhundert hinaus, wonach es den Angehörigen freistand, einen Lan-
desverräter außerhalb der heimischen Erde zu bestatten, die Bestattung aber in 
jedem Fall heilige Pflicht war.«16 Antigones Gefühle und Tat sehen beide hinge-
gen als aufgehoben und gerechtfertigt in der Polis an, was Fischer-Lichte wie 
folgt auf den Punkt bringt: »She dies because she ›respected the right‹ (943), as a 
victim of tyranny and, at the same time, as an expiatory sacrifice which reveals 
the true values and ideals of the polis.« 17

                                                             
16  Hellmut Flashar: Sophokles, 64. 

17  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 19.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Die Interpretation Kreons als Tyrannen, der die Gesetzte der Polis über-
schreitet, wendet sich gegen Hegels Deutung, der in Antigone und Kreon zwei 
gleichberechtigte Verkörperungen zweier widerstreitender sittlicher Prinzipien 
sieht. Diese Figur erlaubt es ihm, die Polis auf eine bestimmte Art zu beschrei-
ben, die eine interne Spannung aufdeckt. Im folgenden Kapitel wird Hegels 
Interpretation der Antigone im Mittelpunkt stehen. Die leitende Frage ist hier, 
wie sich die Interpretation Hegels von der Phänomenologie des Geistes bis zu 
den Vorlesungen über die Ästhetik verändert hat. Denn der Stellenwert des Indi-
viduums wird in dieser Zeit entscheidend umgeformt: Konnte das Leiden der 
Einen in der Phänomenologie noch für den Untergang der Sittlichkeit sorgen, 
wird ihr Leiden in den Vorlesungen über die Ästhetik zu Gunsten des Staates 
übergangen. Im Mittelpunkt steht dabei meine These, dass Hegel die Begriffe 
Staat und Recht in der Phänomenologie anders verwendet, als in seinem später 
ausgearbeiteten Werk. Wie diese Veränderung aussieht, und warum sie zu einer 
Umdeutung der Antigone führen muss, erarbeite ich mithilfe der Grundlinien der 

Philosophie des Rechts, um mit den hier gewonnenen Erkenntnissen die spätere 
Interpretation zu erklären und ihre philosophischen Schwächen aufzuzeigen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
 

Der Bruch. Hegels Phänomenologie 

 
[D]as Individuum, das eine Welt ist.1 

 
 
 
So wie die griechische Götterskulptur für Hegel in der Kunst beispielhaft die 
Einheit von Form und Inhalt zeigt, verwirklicht sich für ihn die Einheit von Indi-
viduum und Gemeinwesen im griechischen Stadtstaat. Der Stadtstaat teilt dabei 
das Schicksal der Skulptur: Er ist als nur eine Erscheinungsweise des Geistes 
dem Untergang geweiht. In der Phänomenologie des Geistes (1807) beschreibt 
Hegel die Sittlichkeit des Stadtstaates und ihr Zerbrechen. Als ein Beispiel dafür 
dient ihm die sophokleische Tragödie Antigone.2 Diese Passage soll im Mittel-
punkt des Kapitels stehen. Die leitenden Fragen sind dabei, wie die Sittlichkeit, 
die Hegel in der Phänomenologie beschreibt, genau aussieht, warum der Bruch, 

                                                             
1  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes in: ders.: Werke in 20 

Bänden, Bd. III. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff., 326. Im Folgenden im Text zi-

tiert mit Band und Seitenangabe. 

2  Die Antigone ist dabei nicht die einzige literarische Vorlage, die Hegel in der Phäno-

menologie benutzt, wie Otto Pöggeler in Schicksal und Geschichte zeigt: »Die Welt 

mit ihrer Geschichte wird fassbar in bedeutsamen Dichtungen. So entwickelt der Ab-

schnitt A. Der wahre Geist, die Sittlichkeit zur Illustration eine Analyse der Antigone 

des Sophokles; im Abschnitt B. Der sich entfremdete Geist, die Bildung bezieht Hegel 

sich auf Rameaus Neffe von Diderot nach der Übersetzung Goethes. Im Abschnitt VI. 

C,c über das Gewissen, die schöne Seele, das Böse und seine Verzeihung trägt Hegel 

in Jacobis Woldemor Arbeit und Schicksal von Generationen wie Hölderlin, Novalis, 

Schleiermacher und Schlegel ein. Von diesen Darstellungen aus konnte Hegels Phä-

nomenologie als früher Versuch einer Geschichte der abendländischen Literatur gele-

sen werden.« Otto Pöggeler: Schicksal und Geschichte. Antigone im Spiegel der Deu-

tungen und Gestaltungen seit Hegel und Hölderlin. – München: Fink 2004, 44. Im 

Folgenden im Text mit SuG und Seitenangabe zitiert.  

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

der sich in ihr vollzieht, notwendig und irreparabel ist und was sich schließlich 
durch die Einführung des Rechts verbessert. Hegel nimmt dabei eine dialektische 
Perspektive auf die Tragödie ein, die das Leiden Antigones zugunsten eines grö-
ßeren Ganzen aufhebt, gleichzeitig ist in der Phänomenologie aber auch eine 
antidialektische Perspektive, die individuell ist, erkennbar und die eine Aufhe-
bung des Leids nicht rechtfertigt. Dieser Widerspruch macht diese Passage so 
interessant und birgt den Keim für die Problematik, die im ganzen zweiten Kapi-
tel wesentlich ist: Der Widerstreit zwischen der gerechtfertigten dialektischen 
Zuschauerperspektive des »Aus-Dem-Leiden-Lernens« und der ebenso gerecht-
fertigten antidialektischen Haltung des Individuums, für das sein Leiden ewig 
unaufhebbar und ungerecht bleibt. 
 Der Abschnitt der Phänomenologie, in dem die Antigone-Deutung vor-
kommt, ist im Teil (BB) DER GEIST das Unterkapitel VI. Der Geist, A. der 
wahre Geist. Die Sittlichkeit. Das, was Hegel hier beschreibt, ist noch nicht die 
zu sich gekommene Seinsweise des Geistes, sondern ihre erste Erscheinungswei-
se, die Hegel als wahre bezeichnet, die sich dann in der Bildung von sich ent-
fremdet (B. Der sich entfremdete Geist. Die Bildung) und schließlich in der Mo-
ralität seiner selbst gewiss wird (C. Der seiner selbst gewisse Geist. Die 

Moralität). Während Hegel im ersten Teil der Phänomenologie unter abstrakten 
Gesichtspunkten die verschiedenen Formen des Geistes beleuchtet, liefert er im 
zweiten Teil historische Beispiele. Wir finden, wie Charles Taylor schreibt, 
»ganze politische Ordnungen oder Zeitabschnitte im Leben einer Zivilisation 
vor, und zwar als unsere Entwicklungsstufen und nicht etwa nur als eine gegebe-
ne Vorstellung.«3  
 Was im Teil A. im Mittelpunkt steht, ist der wahre Geist, der noch nicht sei-
ner selbst gewiss ist, aber dafür unentfremdet und ganz bei sich ist, der 
unreflektiert sittliche Handlung ermöglicht und den Hegel in der griechischen 
Polis verwirklicht sieht: »Der Geist ist das sittliche Leben eines Volkes, insofern 
er die unmittelbare Wahrheit ist; das Individuum, das eine Welt ist.« (III, 326) 
Die Sittlichkeit, die Hegel hier beschreibt, ist eine natürliche Sittlichkeit, oder, 
wie Christoph Menke formuliert, eine »elementare Form«4, für die kennzeich-
nend ist, »daß das soziale Verhältnis der Subjekte durch ihre Übereinstimmung 
in Wertorientierungen begründet ist.« (TiS, 83) Diese Übereinstimmung ist dabei 

                                                             
3  Charles Taylor: Hegel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, 231. Im Folgenden im Text 

zitiert mit Hegel und Seitenangabe.  

4  Christoph Menke: Tragödie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel. – 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, 83. Im Folgenden im Text mit Sigle TiS und Seiten-

angabe zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 131

nicht willentlich erzeugt, sondern gegeben. Die sittliche Gemeinschaft ruht in 
sich und hat an sich genug. Ihr Hauptinteresse besteht darin, diese ruhige Balan-
ce zu erhalten. Das ist die Aufgabe der Regierung: Sie muss für Gerechtigkeit 
sorgen, die dabei immer als »Rückkehr zu einer schon vorhandenen sittlichen 
Welt« (TiS, 84) verstanden wird.  
 Die Antigone, deren Stoff einer Mythenwelt entstammt, die älter ist als die 
Polis, wird bei Hegel zum literarischen Beispiel für die Probleme des demokrati-
schen Stadtstaates Athen. Auch wenn sie nicht in dieser Welt spielt, schafft sie 
es, die tatsächlichen Probleme der Polis aufzuzeigen, denn durch die Dopplung 
vom Geschehen in der Tragödie und der Rezeption des Geschehenen durch den 
Zuschauer bekommt die Antigone über den Aspekt des Plots hinaus eine poli-
tisch-ethische Dimension. Mit den Augen der Athener betrachtet, macht sie auf-
merksam auf das krisenhafte Verhältnis von Individuum und Gemeinwesen, das 
durch die Praxis der Polis zunächst gelöst schien, hier aber als Schein entlarvt 
wird. Dem Zuschauer wird klar: Auch wenn die demokratische Regierungsform 
der Polis die Regierung des Einzelnen, des Königs, abgeschafft hat, und so jeder 
zum Bürger wird, der ein Stimmrecht hat, kann es noch zum Konflikt zwischen 
dem Gemeinwesen und dem Individuum kommen. Erst durch Antigone wird der 
Bruch innerhalb der Tragödie sichtbar, erst durch Antigone wird er auf der Büh-
ne der Dionysien sichtbar gemacht. Vorher ruhen Theben und Athen in ihrer na-
türlichen Sittlichkeit. 
 Diese heile eine Welt, diese, nach Taylor, »Gesellschaft des perfekten Bei-
sichselbstseins«, die sich »durch eine vollkommene Einheit von Bürger und 
Gesellschaft auszeichnet[]« (Hegel, 231), ist aufgehoben in zwei unterschiedli-
chen Sphären: die des menschlichen und die des göttlichen Gesetzes, wovon das 
menschliche Gesetz seine Wirklichkeit im Staat hat und das göttliche seine in 
der Familie. Taylor erklärt dieses zunächst etwas mythisch anmutende Vokabu-
lar durch den Gebrauch der Tragödien als Beispiele: göttliches und menschliches 
Gesetz stehen demnach für die Unterschiedlichkeit und Vielheit des Allgemei-
nen selbst, das in zwei Formen gegeneinander auftritt und eigentlich ein 
»Konflikt zwischen den beiden Allgemeinheiten« (Hegel, 233) ist. Jede dieser 
konfligierenden Seiten ist dabei als Teil des Selbstbewusstseins zu verstehen, 
wie Otto Pöggeler betont: »Nach der Einleitung zum Abschnitt A schlägt der 
Geist als Bewusstsein seine Momente auseinander. Die vermittelnde, un-
endliche Mitte ist das Selbstbewusstsein: Es ist Substanz und tritt dieser gegen-
über, bringt so die Substanz als Werk und Wirklichkeit hervor.« (SuG, 44) Die 
Verwirklichung des Selbstbewusstseins in der wahren Sittlichkeit ist eine dop-
pelte oder in verschiedene Sphären unterteilte: Substanz und Individuum ver-
körpern zwei Formen des Selbstbewusstseins, spalten sich auf in wissendes und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

unwissendes Tun. Der Konflikt, der aus dieser Aufspaltung herrührt, wird des-
wegen auch ein doppelter sein: Einmal der zwischen Individuum und Substanz 
und einmal der zwischen den unterschiedlichen substantiellen Individuen selbst. 
Denn die Individualität, die hier aufkommt, ist eine, die der Substanz Individua-
lität verleiht: Sie verkörpert einen Teil der Substanz und schlägt sich damit ent-
weder auf die Seite der Familie oder des Staates. Dieser Prozess wird in der 
näheren Auseinandersetzung mit der Antigone deutlich. Denn der Konflikt, der 
in der Tragödie thematisiert wird, speist sich aus der Struktur der sittlichen Welt, 
in der er entsteht. Diese ist, laut Hegel, unterteilt in die zwei Gesetzesbereiche 
von menschlichem und göttlichem Recht. Gemeinwesen und Familie sind dabei, 
wie Menke betont, nicht »gleichartige« Teile der sittlichen Welt, sondern sie 
stehen gleichberechtigt als »grundsätzlich verschiedene[] Typen praktischer Be-
rechtigung« (TiS, 161) beieinander.  
 In der Antigone zeigt sich, wie der »Ausdruck des Allgemeinen« mit der 
»Berufung zum Allgemeinen« (Hegel, 233) in Konflikt gerät: das göttliche Ge-
setz kollidiert mit dem menschlichen. Während die beiden Gesetze nun in einen 
Streit über ihre Berechtigung und Macht geraten, passiert noch etwas: Die Ge-
setzesvertreter Antigone und Kreon geraten nicht nur miteinander, sondern auch 
mit ihrer Welt in Konflikt. Damit eröffnet die Tragödie eine vollkommen neue 
und doppelte Perspektive auf die natürliche Sittlichkeit: zum einen präsentiert sie 
das Geschehen als Teil eines größeren Geschehens, da der Antigone-Stoff für die 
athenischen Zuschauer ein Rückblick in Vergangenes ist und so einen zurücklie-
genden, überwunden geglaubten Konflikt zeigt, der neue Aktualität gewinnt, und 
zum anderen eröffnet sie die individuelle Perspektive, die der dialektischen Ge-
samtansicht widerspricht.  

A. ANTIGONE

Hegel beschreibt, dass in der wahren Sittlichkeit die sittliche Handlung ihren 
Platz hat. Nun wäre es naheliegend, eine Abhandlung über ethisch richtiges Han-
deln zu erwarten, aber Hegel sucht sich einen besonderen Fall aus, den er als den 
Inbegriff der sittlichen Handlung deutet: Die Bestattung des Polyneikes durch 
seine Schwester Antigone. Die sittliche Handlung soll, so Hegel, einen Spagat 
zwischen zwei Extremen schaffen: Sie soll substantiell und »auf den ganzen Ein-
zelnen oder auf ihn als allgemeinen« (III, 331) bezogen sein. Die sittliche Hand-
lung bezieht sich demnach nicht auf eine spezielle Person um deren Eigenheiten 
willen, sondern sie bezieht sich auf den ganzen Menschen, ungeachtet seiner Be-
sonderheit. Uneigennützig soll sie dem anderen nicht zum Eigennutz dienen. Um 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 133

zu verdeutlichen, wie ein solcher Inhalt aussehen kann, wählt Hegel nun die Be-
stattung des Polyneikes. Sie ist nicht nur beispielhaft, weil sie die oben genann-
ten Kriterien erfüllt, sondern auch, weil Antigone mit Polyneikes auf besondere 
Weise verbunden ist: sie sind Bruder und Schwester. Dieses Verhältnis verleiht 
der sittlichen Handlung erst ihre Größe, denn so erhält sie eine besonders reine 
Form. Um zu verstehen, warum die Geschwisterbeziehung eine solche Rolle 
spielt, muss zunächst die Frage geklärt werden, wie der Spagat zwischen Sub-
stanz und dem ›ganzen Einzelnen‹ aussieht.  
 Zunächst mutet Hegels Antwort auf die Frage nach dem Einzelnen als allge-
meinem ein bisschen gruselig an, denn der ganze Einzelne ist der Tote: die 
sittliche Handlung »betrifft nicht mehr den Lebenden, sondern den Toten, der aus 
der langen Reihe seines zerstreuten Daseins sich in die vollendete eine Gestal-
tung zusammengefaßt und aus der Unruhe des zufälligen Lebens sich in die 
Ruhe der einfachen Allgemeinheit erhoben hat.« (III, 332) Der Tod hebt jede 
Zufälligkeit des Lebendigen auf, er ist das »reine Sein« (III, 332), das »unmittel-

bare natürliche Gewordensein« (ebd.), in das der Einzelne »als solcher« (ebd.) 
gelangt. Der Tod ist ein natürlicher Prozess, in dem die Besonderheit des Einzel-
nen verloren geht, uninteressant wird und nichts mehr bewirkt. Im Tod wird er 
aufgehoben und zurückgeführt in eine Allgemeinheit, die größer ist als er selbst. 
Hier ist er der ganze Einzelne oder eben der Einzelne als allgemeiner: unbe-
schränkt durch irdische Zufälligkeit bleibt die reine Individualität übrig. Nir-
gends sonst ist der Mensch damit gleichzeitig so einzeln, – denn er stirbt allein – 
und so allgemein, denn im Tod unterscheidet ihn nichts mehr von den anderen, 
nichts mehr von der Substanz, in die er zurückkehrt.  
 Ist Hegels Antwort zunächst irritierend, wird hier doch sehr deutlich, was für 
Hegel der Inhalt der sittlichen Handlung ist: die reine Form des Menschen, los-
gelöst von irdischer Zufälligkeit. Die sittliche Handlung bezieht sich damit direkt 
auf die Substanz des Individuums, auf sein Wesen, das durch keine weltliche In-
dividuation verstellt ist. Sie anerkennt den anderen als Menschen, ungeachtet 
seines Charakters oder seiner Persönlichkeit: »Im Hause der Sittlichkeit ist es 
nicht dieser Mann, nicht dieses Kind, sondern ein Mann, Kinder überhaupt, – 
nicht die Empfindung, sondern das Allgemeine« (III, 337), das die Handlung als 
sittliche motiviert.  
 Und nun kommt der interessante Wendepunkt: die wesenhafte Form des In-
dividuums ist nicht das, wobei Hegel stehen bleibt. Denn die sittliche Handlung, 
die sich auf diese Allgemeinheit richtet, hat zu ihrem Ziel, die Besonderheit des 
Individuums wiederherzustellen: Der Tod als letztes Sein soll nicht als natürli-
cher Prozess nur der Natur angehören und damit etwas Unvernünftiges bleiben, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sondern der Mensch soll sich diesen Prozess wieder aneignen und ihm damit 
Bewusstsein und Vernunft verleihen:5  

»Die Blutsverwandtschaft ergänzt also die abstrakte natürliche Bewegung dadurch, dass 

sie die Bewegung des Bewußtseins hinzufügt, das Werk der Natur unterbricht und den 

Blutsverwandten der Zerstörung entreißt, oder besser, weil die Zerstörung, sein Werden 

zum reinen Sein, notwendig ist, selbst die Tat der Zerstörung über sich nimmt.« (III, 333)  

Indem die Leiche des Verstorbenen also verbrannt oder beerdigt wird, überneh-
men die Angehörigen in einem bewussten Akt selbst die Beseitigung des 
Körpers, die sonst die Natur durch Tiere und Bakterien erledigen würde, »der 
Sinn der Handlung ist vielmehr, daß, weil in Wahrheit die Ruhe und Allgemein-
heit des seiner selbst bewußten Wesens nicht der Natur angehört, der Schein 
eines solchen Tuns hinwegfalle, den sich die Natur angemaßt, und die Wahrheit 
hergestellt werde.« (III, 332)6 Gleichzeitig wird aber die Macht des unterirdi-
schen Reiches betont, das der Öffentlichkeit des Gemeinwesens gegenübersteht 
und in dem laut Pöggeler »die menschlichen Kräfte nicht mehr das Entscheiden-
de sind (da sie vor dem Tod ja nicht bewahren können).« (SuG, 45) Mit der 
Bestattung wird der Tote nun dem unvernünftigen Sein der Natur entrissen: Sei-
ne Besonderheit als vernunftfähiger Mensch, der nicht allein der Natur angehört, 

                                                             
5  Dazu Otto Pöggeler: »Das geschieht, indem er dem ›Schoße der Erde‹ eigens überge-

ben wird. Hegel stellt zu den dinglichen und persönlichen Rechten Kants, die 

Eigentum und Vertragsverhältnisse begründen, den Zusammenschluss in Ständen und 

den Krieg, der die Ordnungen, wie die Menschen sie sich ›zurechtgemacht‹ haben, 

immer neu erschüttert. Es ist eine auferlegte ›Arbeit‹, den Tod als Herrn zu fühlen. 

Hier erscheint das ›göttliche Gesetz‹, das dem Toten seine Ehre wahrt.« (SuG, 45) 

6  Taylor sieht in dieser Passage auf eine »bemerkenswerte Weise« die Todesriten des 

antiken Griechenlands von Hegel interpretiert: »Der Tod ist eine natürliche Vernei-

nung, etwas, das dem Menschen widerfährt, ein von der Natur gegen ihn ausgeführter 

Streich. Aber wir haben auch gesehen, daß der Tod, spekulativ verstanden, eine Not-

wendigkeit ist, ein Ausdruck wahrhafter Allgemeinheit des menschlichen Geistes, der 

keinen äußeren Ausdruck bestehen lassen kann. Das Ziel der Riten ist es, den Tod von 

dieser ersten zur zweiten Wirklichkeit zu erheben, ihn neu zu interpretieren als etwas, 

das dem Menschen nicht mehr widerfährt, sondern als etwas, das getan wird. Die Ri-

ten erhalten den Körper, der andernfalls Beute all der blinden Kräfte der Natur würde, 

der von Schakalen und Geiern zerstört würde, und indem man ihn beerdigt, macht 

man aus seinem Ende eine bedeutungsvolle Handlung. So wird sogar der Tod für das 

Selbstbewußtsein gewonnen.« (Hegel, 234)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 135

sondern durch seinen Geist fähig ist, über sie hinaus zu gehen und sich so aus ihr 
und ihrer Zufälligkeit zumindest ein Stück weit zu befreien, wird wieder herge-
stellt. Diese Wiederherstellung der Besonderheit ist nicht zu verwechseln mit 
einer Wiederherstellung der Individualität: Es geht hier nicht darum, den Men-
schen in seiner individuellen Besonderheit zu betonen, sondern in seiner Beson-
derheit als Mensch. Ob der Tote dieses oder jenes gern getan hat, was sein Stek-
kenpferd war und was ihn für andere liebens- oder hassenswert machte, ist im 
Bestattungsritus vollkommen gleichgültig. Die weltliche Individualität weicht 
gerade hier der allgemeinen menschlichen Besonderheit, die über die Natur hin-
ausgeht. Betont wird also im Ritus nicht die Besonderheit des Einzelnen, son-
dern die Besonderheit des Menschen.  
 Zuständig für die Bestattung sind die Verwandten. Das liegt an der speziellen 
Form der sittlichen Handlung: sie resultiert aus dem »einfachen und unmittel-
baren Wesen der Sittlichkeit« (III, 330), sie ist nicht, wie die sittliche Staats-
macht, die weiter unten am Beispiel von Kreon erläutern wird, bewusstes Tun, 
sondern die Sittlichkeit findet in der sittlichen Handlung ihren unmittelbaren 
Ausdruck, ist »unmittelbares sittliches Sein« (ebd.), sie ist der »bewusstlose, 
noch innere Begriff seiner sich bewußten Wirklichkeit« (ebd.) und gehört damit 
in die Sphäre der Familie. Während der Staat besondere Menschen ehrt, die sich 
um ihn oder die Gemeinschaft verdient gemacht haben, ist es Sache der Familie, 
jeden, der ihr angehört zu ehren in Absehung all seiner Verdienste oder Verfeh-
lungen. Ihr Tun richtet sich anders als das des Staates unreflektiert auf den Fami-
lienangehörigen. Die sittliche Handlung ist gelebte aber bewusstlose Sittlichkeit, 
sie verkörpert das sittliche Prinzip ohne über die Verkörperung nachzudenken. 
Die sittliche Handlung ist das göttliche Gesetz, das ohne Hinterfragung erfüllt 
wird, weil es göttlich und Gesetz ist. Das göttliche Gesetz findet sich in den fa-
miliären Verhältnissen wieder: dem zwischen Mann und Frau, dem zwischen El-
tern und Kindern und dem zwischen Bruder und Schwester. Am reinsten kommt 
es dabei bei letzterem zum Vorschein, denn hier ist es nicht verstellt durch Be-
gierde (Verhältnis Mann und Frau) oder Rührung (Verhältnis Eltern und Kin-
der):  

»Der Bruder aber ist der Schwester das ruhige gleiche Wesen überhaupt, ihre Anerken-

nung in ihm rein und unvermischt mit natürlicher Beziehung; die Gleichgültigkeit der 

Einzelheit und die sittliche Zufälligkeit derselben ist daher in diesem Verhältnisse nicht 

vorhanden; sondern das Moment des anerkennenden und anerkannten einzelnen Selbsts 

darf hier sein Recht behaupten, weil es mit dem Gleichgewicht des Blutes und begierdelo-

ser Beziehung verknüpft ist.« (III, 337f.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bruder und Schwester anerkennen sich wechselseitig als einzelnes Selbst, ohne 
dabei den anderen in seiner individuellen Einzigartigkeit anzuerkennen. Wie der 
Bruder oder die Schwester letztlich ist, spielt in diesem Verhältnis keine Rolle: 
Antigone bestattet Polyneikes ausschließlich und in Absehung all seiner Taten, 
weil er ihr Bruder ist. Ob sie mit seinem Handeln übereinstimmt oder nicht, 
spielt keine Rolle. Die Anerkennung, die sie Polyneikes zukommen lässt, bleibt 
daher nicht bei seiner Persönlichkeit stehen, die für Hegel als Weltlichkeit im-
mer nur eine unzureichende, weil zufällige Erscheinung ist, sondern richtet sich 
an ihn als Ganzen. Anerkannt wird damit mehr als seine Erscheinungsweise auf 
der Welt, anerkannt wird sein Wesen, das ein allgemeines ist. Denn als das 
wahrhaft Allgemeine befasst sich das göttliche Gesetz, wie Taylor ausführt, »mit 
dem Individuum als solchem und nicht mit irgendwelchen Einzelheiten seiner 
Existenz.« (Hegel, 233)  
 Gerade durch diese Allgemeinheit in der Anerkennungsbeziehung auf Ge-
schwisterebene wird das Verhältnis zwischen beiden ein besonders enges und 
inniges: »Der Verlust des Bruders ist daher der Schwester unersetzlich und ihre 
Pflicht gegen ihn die höchste.« (III, 337f.)7 Aus der Reinheit des Anerkennungs-
verhältnisses speist sich seine Größe: In ihm ist nichts Weltliches übriggeblie-
ben, wie in den beiden anderen Beziehungen des göttlichen Gesetzes. Hier geht 
es wirklich nur um die Anerkennung des anderen als allgemeinem. Daher ist die 
sittliche Handlung, die diese Anerkennung gewährt und herstellt, Antigones 
»höchste Pflicht«.  
 Gleichzeitig ist das Verhältnis zwischen Bruder und Schwester auch die 
Grenze der familiären Sittlichkeit: Der Bruder verlässt die Familie, er ist »die 
Seite, nach welcher ihr Geist zur Individualität wird« (III, 338) und geht zum 
menschlichen Gesetz über, »um die ihrer selbst bewußte, wirkliche Sittlichkeit 
zu erwerben und hervorzubringen« (III, 338), während die Schwester zur »Be-

                                                             
7  Die einzigartige Bedeutung des Bruder-Schwester-Verhältnisses wird auch in der An-

tigone selbst deutlich. So heißt es im Klagegesang (Kommos) der Antigone, den sie 

wechselweise mit dem Chor anstimmt, als sie zu der Felsengruft geführt wird, in die 

sie eingeschlossen werden soll, Folgendes: »AN. […] Niemals, wenn ich Mutter von 

Kindern geworden wäre, / noch wenn ein Gatte mir sterbend dahinschmolz, / hätte ich 

gegen die Bürger diese Mühsal unternommen. / Welchen Gesetzen zuliebe sage ich 

dies? / Einen anderen Gatten bekäme ich, wenn er sterben, / und ein Kind von einem 

andern Mann, wenn ich es verlieren würde. / Nachdem aber Mutter und Vater im Ha-

des geborgen sind, / gibt es keinen Bruder, der da nachwachsen könnte. / Nach diesem 

Naturgesetz habe ich dir Ehre erwiesen / […], o brüderliches Haupt.« (Antigone, V. 

905-915)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 137

wahrerin des göttlichen Gesetzes« (ebd.) wird: »Auf diese Weise überwinden die 
beiden Geschlechter ihr natürliches Wesen und treten in ihrer sittlichen Bedeu-
tung auf, als Verschiedenheiten, welche die beiden Unterschiede, die die sittliche 
Substanz sich gibt, unter sich teilen.« (ebd.) Verdeutlicht wird das, was Hegel 
hier beschreibt, gut am Beispiel von Eteokles und Polyneikes auf der einen und 
Ismene und Antigone auf der anderen Seite: Während die Schwestern (bei So-
phokles jedenfalls nach Ödipusʼ Entrückung, bis dahin hat Antigone den Blinden 
auf seiner Wanderschaft in der Verbannung geführt und begleitet) von der Poli-
tik unberührt im Hause von Kreon Hochzeitspläne schmieden, entzweien sich 
die Brüder im Streit um den Thron, im Streit also um das öffentliche Amt des 
Staatslenkers. Polyneikes wird dabei zum Landesverräter. Doch als seine Leiche 
vor den Toren der Stadt unbestattet liegen bleibt, kann seine Schwester Antigone 
in ihm nicht den Verräter sehen, sondern nur den Bruder:  

»ANTIGONE. Es ist keine Schande, die Blutsverwandten fromm zu achten. 

KREON. Starb nun nicht aus deinem Blute auch der andere? 

AN. Söhne von einer Mutter und demselben Vater. 

KR. Wie zollst du dem einen Respekt, jenem bekundest du Feindschaft? 

AN. Nicht bezeugt dies der Dahingeschiedene. 

KR. Wenn du ihn doch gleichermaßen ehrst wie den Feind? 

AN. Kein Sklave fand den Tod, sondern mein Bruder. 

KR. Er wollte diese Stadt zerstören, der andere trat für sie ein. 

AN. Gleichwohl fordert Hades gleichen Brauch.« (Antigone, V. 511-518) 

Die Streitrede (Stichomythie) zwischen Kreon und Antigone zeigt deutlich das 
Missverständnis zwischen den beiden Parteien: Während Kreon nicht anders 
kann, als die Tat als politische zu begreifen, bezieht sich Antigone einzig auf die 
verwandtschaftliche Beziehung. Polyneikes politische Einstellung ist für sie 
nicht zweitrangig sondern absolut nebensächlich. Es ist auch keine übermäßige 
Trauer oder Geschwisterliebe, die sie antreiben: Sie argumentiert nicht damit, 
dass sie es nicht ertragen könnte, den Bruder unbestattet zu sehen, sondern sie 
argumentiert mit dem göttlichen Gesetz. Antigones Tat ist somit nicht geprägt 
von außerordentlicher Emotionalität, Antigone tut das, was sie einzig und allein 
für richtig hält, sie erfüllt die höchste Pflicht, wie Hegel sagt. Polyneikes zu be-
statten ist keine Entscheidung, die Antigone getroffen hat, sie hat nicht 
abgewogen zwischen Gründen, die dafür und dagegen sprechen. Antigone weiß, 
was sie zu tun hat und tut es. Ohne es zu hinterfragen, ohne sich von den Konse-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

quenzen schrecken zu lassen, wie Ismene es tut.8 Damit verkörpert Antigone als 
Frau und Schwester die eine Seite der Sittlichkeit: die unmittelbare und bewusst-
lose, die die Sittlichkeit der Familie bestimmt und das göttliche Gesetz ist. Ihm 
entgegen steht als die andere Seite der sittlichen Substanz der Mann als Vertreter 
des menschlichen Gesetzes, der seine beispielhafte Verkörperung im Herrscher 
Thebens findet. 

B. KREON

»Der Bruder verläßt diese unmittelbare elementarische und darum eigentlich ne-

gative Sittlichkeit der Familie, um die ihrer selbst bewußte, wirkliche Sittlichkeit 
zu erwerben und hervorzubringen.« (III, 338) Kreon, der Bruder Iokastes, lässt 
sich nicht durch die Familienbande zu Polyneikes und Antigone, ja, zuerst noch 
nicht einmal durch die zu seinem Sohn Haimon, milde stimmen. Sein Urteil über 
Antigone ist gefällt. Er betrachtet sie als Verbündete ihres Bruders und damit als 
Landesverräterin. Die Tatsache, dass sie seine Nichte ist, ändert nichts an dem 
Beschluss, den er als König von Theben fällt: »Nein, sei sie meiner Schwester 
Kind oder verwandter / als alle Blutsverwandten mir verwandt, / sie und ihre 
Schwester, beide werden nicht entgehen / schlimmster Buße« (Antigone, V.486-
489)  
 Kreon ist Staatsmann, das göttliche Gesetz bedeutet ihm angesichts dessen, 
was für Theben und für seinen Thron auf dem Spiel steht, nichts. Er verkörpert 
als Mann und Regierender das menschliche Gesetz, das, wie Taylor formuliert, 
die »offene, bewußte Sittlichkeit des Staates [ist], in der sich die Bürger reflek-
tiert sehen.« (Hegel, 233). Damit ist das menschliche Gesetz, so Pöggeler, ein 
»selbstauferlegtes«, das das »Miteinander im bewussten Tun« (SuG, 45) regelt. 
Diesem Wirken der Staatsmacht, das »offen am Tage liegt« (ebd.), steht das 
göttliche gegenüber – beide zusammen machen die Sittlichkeit aus, die sich in 
Bewusstes und Bewusstloses geteilt hat. Menschliches und göttliches Gesetz be-

                                                             
8  »ISMENE. Jetzt aber hinwiederum sind wir beide allein noch übrig; bedenk / wie 

schmählich wir sterben müssen, wenn dem Gesetz zu Trotz / wir den Beschluß der 

Herrscher oder ihre Macht übertreten. / Nein, bedenken muß man dies einmal, daß als 

Frauen / wir geboren wurden, um gegen Männer nicht zu kämpfen. Dann aber, daß 

wir beherrscht werden von Stärkeren / und daß wir dies hören müssen und noch 

Schmerzlicheres als dies. / Ich nun will die Unterirdischen bitten, / Verzeihung zu ge-

währen, weil ich gezwungen werde dazu, und / den fest im Amte Stehenden will ich 

mich fügen; denn das / Vermessene zu tun hat keinen Sinn.« (Antigone, V. 58-68)    

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 139

dingen einander dabei: sie sind voneinander abhängig und bauen aufeinander 
auf: »Der Staat erhält die Gesellschaft und verteidigt die Familie; aber die Fami-
lie bildet Bürger für den Staat heran. So müssen die göttlichen Kräfte, die der 
Familie zugrunde liegen, zum Wohle des Staates da sein, und gleichzeitig sorgt 
der Staat dafür, daß dieser Kult der Götter vollzogen wird.« (Hegel, 234) Wäh-
rend das göttliche Gesetz auf den Einzelnen in seiner Allgemeinheit zielt, hat das 
menschliche Gesetz die Allgemeinheit zum Mittelpunkt, der der Einzelne im 
Ernstfall unterliegen muss. Das menschliche Gesetz sind hierbei zunächst Sitte 
und Brauchtum eines Volkes, es ist das Gesetz, das vom Menschen erlassen 
wird, um das Zusammenleben zu regeln. Hier realisiert sich der absolute Geist in 
der Vielheit des »daseienden Bewußtseins« (III, 329) als Gemeinwesen, »wel-
ches für uns bei dem Eintritt in die praktische Gestaltung der Vernunft überhaupt 
das absolute Wesen war und hier in seiner Wahrheit für sich selbst als bewußtes 
sittliches Wesen und als das Wesen für das Bewußtsein, das wir zum Gegenstand 
haben, hervorgetreten ist.« (ebd.) Wirklich wird der absolute Geist dabei auf 
zweifache Weise: Einmal in der Substanz als Volk und als wirkliches Bewusst-
sein im Bürger dieses Volkes. So kann jeder einzelne Bürger sich seiner selbst in 
der Wirklichkeit dieses Geistes bewusst sein, er lebt in etwas und erfasst etwas, 
das wirklich existiert und Geltung hat: er hat »unmittelbar darin seine Wahrheit« 
(III, 329).  
 Das menschliche Gesetz ist also die Form des Geistes, in der die Wirklich-
keit ihrer selbst bewusst ist und für sich Wahrheit und Gültigkeit hat. Ist in der 
Familie der absolute Geist bewusstlos in der natürlichen Sittlichkeit des Seins 
wirklich, hat er nach Außen hin im menschlichen Gesetz Bewusstsein seiner 
selbst in der durch das bekannte Gesetz und die vorhandene Sitte geregelten 
Wirklichkeit, die aber gleichzeitig nicht nur vorgefunden, sondern auch immer 
»Tat und Werk des Findenden ist.« (III, 339) Dieses menschliche Gesetz mani-
festiert sich nun noch einmal auf ganz besondere Weise im Herrscher dieser 
Wirklichkeit, im Regierenden jener Welt, in der das menschliche Gesetz seine 
Gültigkeit hat: »Das Gemeinwesen, das obere und offenbar an der Sonne gelten-
de Gesetz, hat seine wirkliche Lebendigkeit in der Regierung, als worin es 
Individuum ist. Sie ist der in sich reflektierte wirkliche Geist, das einfache Selbst
der ganzen sittlichen Substanz.« (III, 334) Genauso sieht Kreon sich auch selbst: 
Er ist das Individuum, das Macht hat, zu befehlen und zu strafen. Seine Hand-
lungen und Anweisungen beurteilt Kreon dabei nicht als tyrannisch und 
egoistisch, sondern für ihn stellen sie sich als die natürlichen Konsequenzen der 
Taten der anderen dar. In Kreons Selbstbild handelt er ausschließlich als der ge-
rechte Herrscher, er sieht sich als das »einfache Selbst der ganzen sittlichen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Substanz« (ebd.), das wird deutlich in seiner Antrittsrede als König, der nach 
dem Tod der beiden Brüder nun der legitime Herrscher ist: 
  
»KREON. Wer nämlich in der Führung des ganzen Staates / nicht nach den besten Be-

schlüssen greift, / sondern aus Furcht vor jemand den Mund verschlossen hält, / der 

erscheint mir als ganz schlechter Mann, jetzt und schon immer. / Und wer ein anderes Gut 

als das eigene Vaterland / für größer hält, der gilt in meinen Augen nichts. / Denn ich, das 

weiß Zeus, der immer alles sieht, / könnte weder schweigen, wenn ich Unglück / auf die 

Bürger zukommen sehe anstatt Wohlergehen, / noch würde ich je zum Freund einen Feind 

der Stadt / mir machen, aus der Erkenntnis, / daß nur sie es ist, die uns bewahrt, und daß 

bei / geradem Kurs von ihr allein wir Freunde gewinnen. / Nach solchen Grundsätzen 

werde ich diese Stadt mehren« (Antigone, V. 178-191). 

An dieser Stelle geht der Monolog weiter mit den Anweisungen für den Umgang 
mit den Leichen von Eteokles und Polyneikes. Kreon versucht hier vor dem 
Chor, der aus alten und weisen Männern besteht und Mitglieder des Königshofs 
repräsentiert, einen möglichst guten Eindruck zu machen: Eben noch wurde The-
ben in einen Krieg verwickelt, weil Polyneikes seine eigenen Ansprüche höher 
stellte als das Wohl der Stadt. Kreon will nun zeigen, dass er mit all seiner 
Macht für den Frieden eintreten will und ihm nichts wichtiger ist, als diesen 
Frieden zu halten. Damit steht er ganz ein für dieses eine Vorhaben und kündigt 
gleichzeitig an, dass er Zuwiderhandlungen nicht dulden wird. Diese Macht, mit 
der Kreon sich hier als besonders guter Herrscher auszuzeichnen versucht und 
die er auch wirklich hat, die Macht, den Einzelnen zu unterdrücken, ist nach He-
gel die eigentliche Macht des Gemeinwesens, für das Kreon steht. Während die 
positive Seite des menschlichen Gesetzes Fragen des Eigentums, der persönli-
chen Selbstständigkeit und des öffentlichen und privaten Rechts behandelt und 
so eine Basis für den Rückzug ins Private der Familie auf der einen Seite und die 
Erlangung eines wirklichen Bewusstseins in der Allgemeinheit des Staatslebens 
auf der anderen Seite ermöglicht, garantiert die negative Macht der Allgemein-
heit über den Einzelnen den Erhalt des Gemeinwesens selbst und verhindert 
dessen Auflösung und ein »Versinken in das natürliche Dasein aus dem sittli-
chen« (III, 335). Die negative Macht des Gemeinwesens besteht darin, den 
Einzelnen, der sich vielleicht im und durch das Gemeinwesen so wohl fühlt, dass 
er sich vom »Ganzen losreißen« (III, 335) möchte, seinen eigentlichen »Herrn, 
den Tod, zu fühlen zu geben.« (ebd.) Immer wenn es dem Volk also zu gut geht, 
sollte es, Hegel zu Folge, in einen Krieg ziehen, denn der erinnert den Einzelnen 
an seine Sterblichkeit.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 141

 Durch die Macht der negativen Seite des Gemeinwesens, die wesentlich für 
seinen Erhalt sorgt, ist es elementar verbunden mit dem göttlichen Gesetz, das 
sich an den Toten richtet. Denn über allem steht das unterirdische Reich, das 
über jeden Einzelnen die Oberhand behalten wird. Diese Wendung aber missach-
tet Kreon – sogar ausdrücklich, wenn er Antigone als Todesstrafe in den 
Felsschacht schickt: »Dort soll sie zu Hades, den allein von den Göttern sie ver-
ehrt, / beten und erreichen, daß sie nicht sterben muß, / oder sie wird erkennen, 
dort zuletzt, daß es / überflüssige Mühe ist, Hades anzubeten.« (Antigone, V. 
777-780) Kreons Blick ist beschränkt auf die Gegenwart, er ist mit allen Mitteln 
und mit all seiner Macht darum bemüht, seine Stellung zu bewahren und auszu-
bauen: um das zu erreichen, muss er für das Wohlergehen Thebens Sorge tragen. 
Die gnadenlose Verurteilung Antigones, deren Tat Kreon vor diesem Hinter-
grund nur als politisch deuten kann, erscheint ihm so als das beste Mittel, die 
Sicherheit der Stadt zu garantieren: Kreon erweist sich so als unbestechlicher 
Vertreter von Thebens Sache. Er verkörpert als Mann und König das menschli-
che Gesetz.  

C. DAS VERBRECHEN

Mit Antigone und Kreon stehen sich so zwei sittliche Prinzipien, das göttliche 
und das menschliche Gesetz, gegenüber. Jeder von beiden verkörpert auf be-
stimmte Weise (Antigone unbewusst, Kreon als bewusstes Tun) ein sittliches 
Gesetz, ohne die Position des anderen einnehmen zu können. Beide Prinzipien 
haben dabei, nach Hegel, den gleichen Anspruch auf Berücksichtigung, da sie 
sich aus den unterschiedlichen Gebieten der Sittlichkeit notwendig ergeben und 
legitimieren:  

»Das sittliche Bewußtsein aber weiß, was es zu tun hat, und ist entschieden, es sei dem 

göttlichen oder dem menschlichen Gesetze anzugehören. Diese Unmittelbarkeit seiner 

Entscheidung ist sein Ansichsein und hat daher zugleich die Bedeutung eines natürlichen 

Seins, wie wir gesehen; die Natur, nicht das Zufällige der Umstände oder der Wahl, teilt 

das eine Geschlecht dem einen, das andere dem anderen Gesetze zu, – oder umgekehrt, die 

beiden sittlichen Mächte selbst geben sich an den beiden Geschlechtern ihr individuelles 

Dasein und Verwirklichung.« (III, 343)  

Zu beachten ist hierbei, dass Hegel ausdrücklich schreibt, dass die Verteilung 
nicht zufällig ist, sondern natürlich: es gibt zwei sittliche Mächte, die sich in den 
zwei Geschlechtern verwirklichen. Damit ist der Konflikt vorprogrammiert – zu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fällig sind nur Zeit und Ort seiner Entstehung. Der Konflikt selbst ist notwendig, 
da früher oder später die widerstreitenden Prinzipien von menschlichem und 
göttlichem Gesetz aufeinanderprallen müssen. Für die Entwicklung des Geistes 
ist dieser Zusammenprall notwendig, weil nur durch ihn die wahre Sittlichkeit 
zerbrechen kann und der Geist zu seiner nächsten Verwirklichung, der Entfrem-
dung in der Bildung, fortschreiten kann. Aber wie genau kommt es zum Bruch? 
 Hegel schreibt, dass in der wahren Sittlichkeit das Selbstbewusstsein noch 
nicht »in seinem Rechte als einzelne Individualität« (III, 342) aufgetreten ist. In-
dividualität gibt es hier entweder als »allgemeine[n] Willen« (ebd.) oder als 
»Blut der Familie« (ebd.), verkörpert als Mann und Frau. Zunächst existieren die 
zwei Mächte der Sittlichkeit harmonisch in »Ordnung und Übereinstimmung der 
beiden Wesen, deren eins das andere bewährt und vervollständigt« (ebd.) als 
Gegensätze mit- und nebeneinander: »Es ist noch keine Tat begangen; die Tat 
aber ist das wirkliche Selbst.« (III, 342) Die Bestattung des Polyneikes durch 
Antigone ist die Tat, die dieses sich bereichernde Nebeneinander der Gegensätze 
zu einem vernichtenden Gegeneinander von Entgegengesetztem macht  

»– es wird zu der negativen Bewegung oder der ewigen Notwendigkeit des furchtbaren 

Schicksals, welche das göttliche wie das menschliche Gesetz sowie die beiden Selbstbe-

wußtsein[e], in denen diese Mächte ihr Dasein haben, in den Abgrund seiner Einfachheit

verschlingt – und für uns in das absolute Fürsichsein des rein einzelnen Selbstbewußtseins 

übergeht.« (III, 342)  

Auf dieser Stufe ist das Selbstbewusstsein das sittliche Bewusstsein und damit 
die »einfache reine Richtung auf die sittliche Wesenheit oder Pflicht.« (ebd.) 
Unmittelbar, unwankend, widerspruchslos steht für Antigone und Kreon fest, 
was sie zu tun haben:  

»Hierdurch nun, daß einesteils die Sittlichkeit wesentlich in dieser unmittelbaren Ent-

schiedenheit besteht und darum für das Bewußtsein nur das eine Gesetz das Wesen ist, 

andernteils, daß die sittlichen Mächte in dem Selbst des Bewußtseins wirklich sind, erhal-

ten sie die Bedeutung, sich auszuschließen und sich entgegengesetzt zu sein« (III, 343).  

Antigone als Vertreterin des göttlichen Gesetzes sieht so in Kreons Urteil über 
Polyneikes »menschliche zufällige Gewalttätigkeit« (III, 344), während Kreon 
an Antigone nur Eigensinn und Ungehorsam entdecken kann. Da Antigone un-
bewusst weiß, was sie zu tun hat und somit das Ungewusste verkörpert, weil das 
Wissen ihr nicht explizit ist, sondern rein innerlich, und Kreon genau umgekehrt 
das Gewusste verkörpert, da er mit Überlegung handelt, entsteht der Gegensatz 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 143

von Gewusstem und Nichtgewusstem, so dass das »absolute Recht des sittlichen 
Selbstbewusstseins [Kreon] mit dem göttlichen Rechte des Wesens [Antigone] in 
Streit« (III, 344) gerät. Sowohl Antigones als auch Kreons Tat sind damit sittli-
ches Tun, da beide aus sittlichem Bewusstsein heraus handeln.  
 Hier genau liegt die Wurzel des tragischen Konflikts: Wer aus sittlichem 
Bewusstsein heraus handelt, hat, so Hegel, »das absolute Recht […], daß die Tat, 
die Gestalt einer Wirklichkeit, nichts anderes sei, als es [das sittliche Bewusst-
sein] weiß.« (III, 345) Während Antigone weiß, dass es laut göttlichem Gesetz 
richtig und sittlich ist, Polyneikes zu bestatten, weiß Kreon nach menschlichem 
Gesetz, dass es richtig und sittlich ist, Antigone für diesen verräterischen Akt 
hinrichten zu lassen. Das sittliche Wesen hat sich in zwei Gesetze gespalten, 
während das »Bewußtsein, als unentzweites Verhalten zum Gesetze, […] nur ei-
nem zugeteilt« (III, 345) ist. Das Problem, das hier auftaucht, liegt im Selbst-
bewusstsein selbst: Denn als sittliches Bewusstsein, weiß es, was sein Wesen ist 
und handelt danach. Durch seine Tat verdoppelt es aber selbst das Wesen, denn 
während die eine nach göttlichem Gesetz das eine weiß, weiß der andere nach 
menschlichem Gesetz das Gegenteil. Die Aufspaltung des Wesens ist damit die 
Tat des Selbstbewusstseins, es »erhebt sich aus der einfachen Unmittelbarkeit

und setzt selbst die Entzweiung.« (III, 345) Die Bestimmtheit der Sittlichkeit, die 
einfache Gewissheit, dessen, was richtig ist, geht damit verloren. Das Selbstbe-
wusstsein entzweit sich so selbst in das »Tätige und in die gegenüberstehende, 
für es negative Wirklichkeit.« (III, 345f.)  
 Antigone erfährt durch ihre Tat, dass ihre Tat eben nicht das ist, für was sie 
sie hielt – nämlich die sittliche Wirklichkeit, die Wahrheit hat und das Richtige 
ist, sondern dass ihr die Wirklichkeit in der Gestalt Kreons als Antwort auf ihr 
von ihr selbst als sittlich empfundenes Tun feindlich gegenübersteht. Sie hat sich 
voll und ganz dem einen Gesetz zugewandt und verletzt durch ihre Tat nun das 
andere Gesetz, das genauso berechtigt ist wie das, was sie zur Tat schreiten ließ: 
Antigone lädt damit Schuld auf sich und wird zur Verbrecherin. Das Verbrechen 
verkehrt dabei den Sinn alles dessen, was bisher selbstverständlich war. Nicht 
umsonst bezeichnet Hans-Thies Lehmann die Tragödie deswegen als einen »Dis-
kurs, der auf allen Ebenen Kontinuität bricht.« (TuM, 52) Die »schockartige[n] 
Erlebnisse« schaffen dabei eine »noch nicht dagewesene Perspektive.« (TuM, 
54): »Die Tragödie exponiert leidvolle Szenen der mythischen Tradition. Neue 
Bedeutung nehmen diese an, weil und insofern in die mythische Zeit die punktu-
elle Perspektive des Menschen eingeführt wird.« (ebd.) Die Tragödie rückt das 
Leid des Einzelnen, hier der Antigone, vor Augen und macht es zum Mittelpunkt 
des Geschehens. Diese neue individuelle Perspektive erzwingt den Bruch in der 
natürlichen Sittlichkeit und etabliert einen neuen Blick: in der Tragödie konzent-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

riert sich das Individuum auf sich, nimmt seine Gefühle wahr, besonders seinen 
Schmerz. Auch der Tod bekommt so eine andere Bedeutung – eine individuelle: 
denn hier endet endgültig und unaufhebbar das individuelle Leben, die Perspek-
tive verschiebt sich weg vom Blick auf die geschichtliche Verwirklichung des 
Volkes und stellt diese Ordnung in Frage: »Die physische Präsenz der Stimme
rückt das Subjekt als scharfumrissene Gestalt, die von der Leere des Raums um-
geben ist, vor Auge und Ohr. Das Subjekt spricht sich aus. Seine Emanzipation 
aus dem mythischen Kosmos wird spürbar, indem es zur Sprache kommt.« 
(TuM, 62)  
 Durch ihre Tat und ihren sprachlichen und stimmlichen Widerstand in Rede 
und Rufen verkörpert Antigone das göttliche Gesetz und besondert damit eine 
Seite der Sittlichkeit, wie Taylor ausführt: »Handeln im Sinne einer wichtigen 
Änderung in der äußeren Welt bedeutet notwendigerweise, Schuld auf sich zu 
ziehen, denn unser Handeln verwirklicht unsere Besonderheit, es verleiht ihr ef-
fektiven Ausdruck.« (Hegel, 235)9 Antigone fordert so die Gemeinschaft und den 
Staat heraus. Durch ihr Tun setzt sie selbst die Entzweiung und macht sich ihre 
Wirklichkeit fremd und äußerlich:  

»Dem Inhalte nach aber hat die sittliche Handlung das Moment des Verbrechens an ihr, 

weil sie die natürliche Verteilung der beiden Gesetze an die beiden Geschlechter nicht 

aufhebt, sondern vielmehr als unentzweite Richtung auf das Gesetz innerhalb der natürli-

chen Unmittelbarkeit bleibt und als Tun diese Einseitigkeit zur Schuld macht, nur die eine 

der Seiten des Wesens zu ergreifen und gegen die andere sich negativ zu verhalten, d.i. sie 

zu verletzen.« (III, 346)  

                                                             
9  Taylor weiter: »Von hier stammt Hegels Interpretation der Lehre von der ursprüngli-

chen Sünde. Die Sünde ist nur ›ursprünglich‹ in der philosophisch reinterpretierten 

Version, im Sinne ihres prinzipiellen Notwendigseins für den Menschen; und sie ist 

notwendig, weil der Mensch ein endlicher Geist ist, verkörpert zu einer gewissen Zeit, 

an einem gewissen Ort, und folglich kann er nur als ein Einzelner handeln, und das ist 

wiederum notwendig, wenn der Geist sein soll. Dennoch müssen wir die Selbständig-

keit des Einzelnen als ›Sünde‹ betrachten, denn sie steht der vollkommenen 

Verwirklichung des Geistes im Wege, obwohl sie für seine Existenz notwendig ist. 

Sie muß somit überwunden werden, und wir stellen fest, daß der Tod ein Weg ist, um 

sie zu überwinden. Der Geist verlangt nach einem vollkommen allgemeinen Bewußt-

sein. Folglich ist Sünde für Hegel für die Rettung notwendig. Das ist eine andere Art, 

die grundlegende These auszudrücken, daß der Geist nur durch Rückkehr aus seiner 

Verkörperung zu sich selbst bestehen kann, daß Äußerlichkeit oder Entfremdung eine 

wesentliche Stufe in seiner Verwirklichung ist.« (Hegel, 235)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 145 

 
 

Pöggeler sieht Antigones Schuld zudem darin, dass sie durch ihre Ausgerichtet-
heit auf ein Prinzip nur einen »begrenzten Bezug zum Leben« (SuG, 35) hat, 
indem sie eben nur die eine Seite der Sittlichkeit mit Lebendigkeit erfüllt und die 
andere, die auch zu ihrem Leben gehört, übersieht.  
 In der Antigone ist Antigone dabei sogar bewusst, das wird im Prolog wäh-
rend ihrer Auseinandersetzung mit Ismene klar, dass sie das menschliche Gesetz 
in Form des Erlasses von Kreon verletzt. Gerade dieses Wissen macht ihren Fall 
so interessant, denn das »sittliche Bewußtsein ist vollständiger, seine Schuld rei-
ner, wenn es das Gesetz und die Macht vorher kennt, der es gegenübertritt, sie 
für Gewalt und Unrecht, für eine sittliche Zufälligkeit nimmt und wissentlich, 
wie Antigone, das Verbrechen begeht.« (III, 348) Durch ihre Handlung verlangt 
Antigone, dass das, »was sittlich ist, wirklich sein müsse« (ebd.) und damit 
macht die Handlung explizit, dass das sittliche Bewusstsein eine »Einheit der 
Wirklichkeit und der Substanz« (ebd.) verlangt. Da nun gerade die Tat des Be-
wusstseins die Spaltung von Substanz und Wirklichkeit hervorbringt, muss das 
sittliche Bewusstsein gleichzeitig erkennen, »daß die Wirklichkeit dem Wesen 
nicht zufällig ist« (ebd.), dass es also durch seine Handlung das andere Gesetz, 
das Wirklichkeit hat, verletzt: »Das sittliche Bewußtsein muß sein Entgegenge-
setztes um dieser Wirklichkeit willen und um seines Tuns willen als die seinige, 
es muß seine Schuld anerkennen; 
 

 weil wir leiden, anerkennen wir, daß wir gefehlt.« (III, 348)10 

 

An dieser Stelle passiert etwas mit Antigone: Grade hat sie noch bezweifelt, 
überhaupt schuldig zu sein »Weil ich – welches Recht der Götter – nicht achte-
te?« (Antigone, V. 921) und plötzlich lenkt sie ein und gesteht zu, dass ihr Tun 
falsch war: »Aber wenn dies nun gut heißt bei den Göttern, / werden wir durch 
Leiden die Einsicht gewinnen, daß wir gefehlt.« (Antigone, V. 925f.) Antigone, 
die bisher nur das eine Prinzip verkörperte, wird durch die Erfahrung des Ausei-
nanderklaffens ihres sittlichen Anspruches und der Wirklichkeit dazu gezwun-
gen, zumindest in Erwägung zu ziehen, dass auch die andere Seite berechtigt 

                                                             
10  Im Kontext liest sich der Vers allerdings weniger eindeutig. Er stammt aus dem Kla-

gegesang Antigones auf dem Weg zum Felsengrab: »AN. Was soll ich Unglückselige 

zu den Göttern noch aufblicken? / Welchen Beistand benennen? Denn – das ist jetzt 

klar – / Gottlosigkeit habe ich durch frommes Tun erworben. / Aber wenn dies nun 

gut heißt bei den Göttern, / werden wir durch Leiden die Einsicht gewinnen, daß wir 

gefehlt. / Wenn aber die da fehlen, sollen sie nicht mehr Übel / Erleiden, als sie mir 

außer Rechts angetan haben.« (Antigone, V. 922-927) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sein könnte. Mit der Erkenntnis, dass hier zwei gleichberechtigte sittliche Forde-
rungen nebeneinander stehen, verlässt Antigone den sittlichen Boden und all ihre 
bisherigen Weltanschauungen – sie hört auf, eine substantielle Individualität zu 
sein, weil sie gezwungen ist, die Substanz in ihrer Spaltung zu betrachten und 
damit begreift, dass die gespaltene Substanz nicht in einem Individuum wirklich 
werden kann. Menke nennt das »reflexive Dezentrierung des heroisch einseiti-
gen Subjekts« (TiS, 94): durch die Einsicht der Verdoppelung verliert Antigone 
die nur einseitige Bindung an das göttliche Gesetz und wird damit »frei zum ge-
rechten ›Anerkennen‹ auch des entgegengesetzten Gesetzes.« (ebd.) 

D. DER UNTERGANG 

Dieses Anerkennen kann aber Antigone nicht voll leisten: sie ist mit ihrer Er-
kenntnis überfordert. Sie versteht, dass das andere Gesetz berechtigt ist, aner-
kennt es, kann aber ihre Anerkennung nicht ausdrücken und nicht in ihre Hand-
lung einbeziehen. Das geschieht erst im Fortlauf der Geschichte, im Fortlauf der 
dialektischen Bewegung. Was Antigone jetzt noch bleibt, ist die Gesinnung, 
denn die zielt auf die Unwirklichkeit und nicht auf die Wirklichkeit. In dem 
Moment, in dem Antigone anerkennt, dass ihr Handeln ein Fehler war, dass sie 
durch ihre Handlung ein anderes sittliches Prinzip verletzte und dem ihren so 
nicht gerecht werden konnte, verliert sie die Gewissheit, die ihr ihre Handlung 
erst möglich machte: »Sein [das Handelnde] Sein ist dieses, seinem sittlichen 
Gesetze als seiner Substanz anzugehören; in dem Anerkennen des Entgegenge-
setzten hat dies aber aufgehört, ihm Substanz zu sein« (III, 348). Antigone ist 
nicht einsichtig, sie lenkt im Gespräch mit Kreon nicht ein und ändert ihre Hal-
tung. Sie beharrt darauf, richtig gehandelt zu haben. Trotz ihres Beharrens aber 
ist eine wirkliche Beunruhigung zu spüren. Und die liegt nicht daran, dass doch 
ganz tief irgendwo in ihr etwas nagt, das ihr zeigt, dass sie wirklich falsch ge-
handelt hat. Das, was an ihr nagt, ist, dass es überhaupt zu diesem Konflikt 
kommt. Schon im Streitgespräch mit Kreon wird deutlich, wie sehr Antigone mit 
der Wirklichkeit hadert: »Und ich glaubte auch nicht, daß so stark seien deine / 
Erlasse, daß die ungeschriebenen und gültigen / Gesetze der Götter ein Sterbli-
cher übertreten könnte. / Denn nun nicht jetzt und gestern, sondern irgendwie 
immer / lebt das, und keiner weiß, wann es erschien.« (Antigone, V. 453-457) 
Obwohl sie vorher wusste, dass auf ihre Tat die Todesstrafe steht, kann sie bis 
zuletzt nicht verstehen, dass ihre Tat tatsächlich als Verbrechen angesehen wird. 
Sie trägt eine Schuld, das ist ihr klar, die sie gar nicht als Schuld verstehen kann. 
Wie von außen sieht sie mit den Augen der anderen, dass sie Schuld auf sich ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 147 

 
 

laden hat, steht dem von innen heraus aber mit Staunen und Unverständnis ge-
genüber: »Schaut […] / was […] ich erleide, / weil ich Heiliges für heilig 
gehalten.« (Antigone, V. 940-943)11 Das sind in der Antigone die letzten Worte 
der Heldin: in der Felsengruft angekommen wird sie sich das Leben nehmen. Ihr 
Selbstmord verdeutlicht wie kaum etwas anderes, was Hegel mit dem Rückzug 
auf die Gesinnung meint: Antigone erhängt sich nicht, weil sie einsieht, dass sie 
einen Fehler gemacht hat und nun eine Landesverräterin ist. Antigone erhängt 
sich, weil sie an der Wirklichkeit verzweifelt. Sie kann sich in der Welt nicht 
mehr finden und flieht ihre Verlorenheit. Das menschliche Gesetz Kreons hat 
über das göttliche Gesetz gesiegt, die Niederlage kann Antigone nicht verkraften 
– auch wenn sie noch immer davon überzeugt ist, das Richtige getan zu haben, 
lässt der Widerspruch zwischen Wirklichem und dem, was einmal Gewissheit 
war, die Gewissheit nun nicht mehr zu. Antigone bleibt nur die Gesinnung, an 
der sie bis zuletzt festhält: »die sittliche Individualität ist unmittelbar und an sich 
eins mit diesem seinem Allgemeinen, sie hat ihre Existenz nur in ihm und ver-
mag den Untergang, den diese sittliche Macht durch die entgegengesetzte 
erleidet, nicht zu überleben.« (III, 349)  
 Die theatrale Darstellung ermöglicht nun auf besondere Weise eine Ver-
schiebung, wird an Lehmann deutlich: durch ihre Konzentration auf Antigone 
zeigt sie neben der Gesamtsituation auch deren individuelle Lage: das menschli-
che Wesen rückt plötzlich ins Zentrum der Aufmerksamkeit des Zuschauers: 
»Angst, Schrecken, Drohung, Schmerz, Wahnsinn, Alter, Tod.« (TuM, 75) Die-
ser Blick des Individuums auf sich selbst, enthüllt ihm dabei »seine ›condition 
mythique‹, nicht etwa seine Freiheit.« (TuM, 77) Deswegen kann Antigone ihre 
Erkenntnis nicht überleben, weil sie nicht frei wird durch sie, sondern verzwei-
felt. Die Tragödie zeigt, »was der Gesamtprozeß, partiell, für den Unterliegen-
den bedeutet.« (TuM, 89) Hier ist das der Tod, das Ende des individuellen Seins. 
Unaufhebbar, unentschuldbar, unverdient. 
 Mit Antigones Tod ist aber weder Hegel noch Sophokles endgültig zufrie-
den: auch Kreons Verbrechen muss zu seinem Untergang führen. Der König 
Thebens muss erkennen, dass er Theben mehr geschadet als genutzt hat, mit sei-

                                                             
11  Christoph Menke geht hier noch einen Schritt weiter, indem er Antigone zur Betrach-

terin ihrer eigenen Rolle in der Tragödie macht: »Die Helden gewinnen daher eine 

Reflexivität, die ihre absolute Entschiedenheit dezentriert, indem sie zu Zuschauern 

von Tragödien und darin zu Zuschauern ihrer selbst werden. Es ist die Fähigkeit zu 

dieser Doppelrolle, als tragische Heldin und als Zuschauerin von Tragödien, die in 

Hegels Beschreibung die Figur der Antigone vor der des Ödipus auszeichnet.« (TiS, 

102)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nem rachsüchtigen Urteil über Polyneikes. Der Seher Teiresias macht es ihm 
wortgewandt deutlich:  

»TEIRESIAS. Und so krankt wegen deiner Haltung die Stadt. / Denn die Altäre und die 

hochheiligen Opferstätten sind uns / voll vom Fraß der Vögel und Hunde / von dem unse-

lig gefallenen Ödipussohn. / Und so nehmen die Götter denn nicht mehr die Opfergebete 

an / von uns und auch der Lenden Dampf, / und kein Vogel läßt Geschrei ertönen als fro-

hes Zeichen, / weil sie gegessen haben vom Fett des Ermordeten.« (Antigone, V. 1015-

122)  

Zunächst sträubt sich Kreon noch dagegen, seinen Fehler einzugestehen (»KR. 
ich zittere nicht vor dieser Befleckung –, und so werde ich / nicht zulassen, ihn 
zu begraben.« (Antigone, V. 142f.)), er lenkt aber rasch ein, als ihm Teiresias 
Unglück für seine eigene Familie vorhersagt und erkennt an, dass er sein Urteil 
über Polyneikes und Antigone notwendig ändern muss: »KR. Vielleicht ist es das 
beste, daß man die bestehenden Gesetze / wahre bis zu seinem Lebensende.« 
(Antigone, V. 1113f.) Aber Kreons Tat ist begangen, das Verbrechen an Poly-
neikes und Antigone ist längst geschehen: Antigone ist tot und die Altäre sind 
befleckt – eine Umkehr und Wiedergutmachung gibt es für ihn nicht. Sein Un-
tergang ist dabei schrecklicher als der Antigones: Der Sohn geht hasserfüllt 
gegen den Vater in den Freitod und als die Mutter davon hört, verflucht sie ihren 
Mann und nimmt sich ebenfalls das Leben. Kreon lebt zwar noch, aber er ist ge-
brochen. Das verletzte göttliche Gesetz hat sich mit furchtbarer Macht gerächt 
und am Ende den Sieg davon getragen. Das ruhige Mit- und Nebeneinander von 
menschlichem und göttlichem Gesetz, das allein das sittliche Bewusstsein er-
möglichte und ausmachte, ist unwiederbringlich gestört. 
 Damit ist nun das »wahre Ende« da, denn »[d]ie Bewegung der sittlichen 
Mächte gegeneinander und der sie in Leben und Handlung setzenden Individua-
litäten hat nur darin ihr wahres Ende erreicht, daß beide Seiten denselben 
Untergang erfahren.« (III, 349) Durch die Verkörperung zweier widerstreitender 
sittlicher Prinzipien in Antigone und Kreon ist die Sittlichkeit aus der Balance: 
Das Selbstbewusstsein, das auf dieser Stufe sittliches Bewusstsein ist, hat sich in 
zwei Selbste gespalten, »in der Tat sind sie als Selbstwesen, aber ein verschiede-
nes, was der Einheit des Selbsts widerspricht und ihre Rechtlosigkeit und not-
wendigen Untergang ausmacht.« (III, 349) Die negative Macht der Sittlichkeit 
behält letztendlich die Oberhand: »Erst in der gleichen Unterwerfung beider Sei-
ten ist das absolute Recht vollbracht und die sittliche Substanz als die negative 
Macht, welche beide Seiten verschlingt, oder das allmächtige und gerechte 
Schicksal aufgetreten.« (III, 349)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 149

E. DAS ALLMÄCHTIGE UND GERECHTE SCHICKSAL

Nachdem nun eigentlich die Interpretation der Antigone abgeschlossen erscheint 
und der Übergang des Selbstbewusstseins in eine neue Phase begründet und 
plausibel ist, startet Hegel zum Abschluss des Abschnitts noch einmal eine aus-
führliche Deutung der Antigone, bei der er zum einen rekapituliert und 
zusammenfasst, was er auf den gut zwanzig Seiten vorher auseinandergesetzt 
hat, zum anderen all das aber noch einmal unter einem anderen Gesichtspunkt 
aufrollt: und zwar dem des Widerstreits von Sittlichkeit und Selbstbewusstsein 
auf der einen Seite und der Natur auf der anderen Seite, wobei hier Sittlichkeit 
und Selbstbewusstsein im menschlichen Gesetz widergespiegelt werden und das 
göttliche Gesetz das der unbewussten Natur ist. Natur und Zufälligkeit kommen 
dabei ins Spiel, weil auf der Ebene der wahren Sittlichkeit der Geist nur in »un-
mittelbarer Einheit« (III, 350) mit der Substanz ist. Auf diesen Aspekt möchte 
ich hier, ohne noch einmal die Antigone-Deutung Hegels zu wiederholen, einge-
hen, da er wesentlich zum Verständnis der Notwendigkeit des Untergangs und 
der Erläuterung des von Hegel hier verwendeten Begriffs der Individualität 
dient. 
 Das Merkmal des sittlichen Bewusstseins ist, so zeige ich oben, die Gewiss-
heit, das, was richtig und sittlich ist, zu wissen und dementsprechend zu handeln. 
Die Quellen dieses Wissens um die Sittlichkeit sind dabei entweder das bewusste 
Handeln nach dem menschlichen Gesetz oder das unbewusste Tun nach dem 
göttlichen. Nun ist oben schon an einer Stelle angedeutet, dass das göttliche Ge-
setz die Oberhand über das menschliche behält, da es die negative Macht der 
Sterblichkeit, des wahren Herren, wie Hegel es bezeichnet, des Todes auf seiner 
Seite hat. In der zweiten Antigone-Deutung der Phänomenologie beschreibt He-
gel nun den Konflikt zwischen Antigone und Kreon wie folgt: Kreon, der nach 
Maßstab des vom Staat geforderten Handelns und des menschlichen Gesetzes in 
Hegels Augen richtig handelt – »wer an dem höchsten Geiste des Bewußtseins, 
der Gemeine, sich zu vergreifen kam, muß der Ehre seines ganzen vollendeten 
Wesens, der Ehre des abgeschiedenen Geistes beraubt werden« (III, 351) – trägt 
zwar zunächst den Sieg davon (Antigone wird gefasst und verurteilt, der Lan-
desverräter Polyneikes bleibt unbestattet), hat sich damit aber am Innerlichen, 
also an dem, was nicht unter das menschliche Gesetz fällt, vergangen – und das 
hat Konsequenzen für das menschliche Gesetz selbst, denn es schwächt das Ge-
meinwesen:  

»Der offenbare Geist [das menschliche Gesetz des Gemeinwesens] hat die Wurzel seiner 

Kraft in der Unterwelt; die ihrer selbst sichere und sich versichernde Gewißheit des Volks 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

hat die Wahrheit ihres Alle in eins bindenden Eides nur in der bewußtlosen und stummen 

Substanz Aller, in den Wässern der Vergessenheit.« (III, 351)12  

 

Antigone ist tot und Kreon gebrochen – die beiden die Sittlichkeit störenden In-
dividuen sind untergegangen – trotzdem ist aber die Balance in der wahren 
Sittlichkeit nicht wiederhergestellt. Das Verbrechen ist zwar gesühnt aber nicht 
vergessen, da es ein Verbrechen nicht an einem anderen Menschen war, sondern 
ein Verbrechen in der Sittlichkeit selbst: Durch die Tat Antigones ist eine Spal-
tung zwischen Selbstbewusstsein und Wirklichkeit aufgetreten, die nicht mehr 
rückgängig gemacht werden kann. Der Tod des Individuums ändert nichts am 
Geschehenen: die Spaltung zwischen Wirklichkeit und Wesen ist geschehen, die 
Verdopplung des Wesens erkannt. Die Wirklichkeit kann nun nie mehr dem We-
sen entsprechen, es hat in ihr nicht mehr seine Gewissheit und Wahrheit.  
 Auch nach Antigones Tod kann kein Handelnder jemals mehr mit Gewiss-
heit wissen, ob sein Tun sittlich ist: das Verbrechen ist nicht die Bestattung oder 
die Verurteilung, das Verbrechen ist die Zerstörung des sittlichen Bewusstseins. 
Das Individuum Antigone verschwindet, weil es keine Rolle spielt. In ihm hat 
sich nur das Selbstbewusstsein eine Verkörperung gegeben und damit einen not-
wendigen Prozess der Zerstörung und des Untergangs eingeleitet. Denn das 
Selbstbewusstsein, dessen Tat ja hier verhandelt wird, steigt »innerhalb des Vol-
kes vom Allgemeinen nur bis zur Besonderheit [herab], nicht bis zur einzelnen 
Individualität« (III, 347), da »seinem Handeln […] das sichere Vertrauen zum 
Ganzen zugrunde [liegt], worin sich nichts Fremdes, keine Furcht oder Feind-
schaft einmischt.« (ebd.) Antigones Individualität ist nur das »formale Moment 
des Tuns« (III, 346), da sie nicht mehr macht, als ihrem Stand gemäß zu handeln. 
Ihre Einzelheit bleibt davor nur ein »unwirklicher Schatten« (ebd.), ihr Tod heilt 
deswegen nicht die durch sie geschlagene Wunde.  
 Die hier auftauchende Individualität bezeichnet Hegel als das »Prinzip der 
Einzelheit, das in seiner reinen Allgemeinheit das innere göttliche Gesetz ge-
nannt wurde.« (III, 352) Menschliches und göttliches Gesetz treten zwar als 
Antigone und Kreon auf und haben so »den Ausdruck ihrer Notwendigkeit an 

                                                             
12  Wirklichkeit gewinnt die negative Macht des göttlichen Gesetztes dabei durch die Tie-

re, denen Kreon Polyneikes Leiche auslieferte – sie besudeln nun die Altäre mit Tei-

len des unbestatteten Königsohns: »Sie machen sich feindlich auf und zerstören das 

Gemeinwesen« (III, 351f.), indem sie die wichtigen religiösen Verrichtungen unmög-

lich machen und das, was Heilig ist, beschmutzen, um die durch das menschliche Ge-

setz beschmutzte Heiligkeit des Toten zu offenbaren und zu rächen.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 151

gung als individuelles Tun erscheint, welches der Notwendigkeit derselben den 
Schein der Zufälligkeit gibt« (III, 352), zufällig ist die Bewegung, die scheinbar 
die Individuen vollführen dabei jedoch nicht, denn sie ergibt sich notwendig aus 
der Beschaffenheit des sittlichen Bewusstseins selbst. Deshalb hat das Tun »an 
dem wirklichen Volke wirkliches Dasein und Bewegung« (III, 352).  
 Verantwortlich für die Zerstörung des sittlichen Gemeinwesens ist dabei sei-
ne eigene Form: Denn das unmittelbare Bezogensein auf das, was sittlich ist, ist 
genauso seine Stärke wie sein Untergang. Es ermöglicht zum einen das sittliche 
Handeln, weil es erlaubt, zu wissen was sittlich ist, es birgt aber auch die Gefahr, 
dass »in die Handlung der Sittlichkeit die Natur überhaupt hereinkommt.« (III, 
354) Durch das Eindringen der unberechenbaren Natur mit ihren Zufälligkeiten 
wird das Gleichgewicht des sittlichen Geistes gestört: »Um dieser Natürlichkeit 
willen ist überhaupt dieses sittliche Volk eine durch die Natur bestimmte und 
daher beschränkte Individualität und findet also ihre Aufhebung an einer ande-
ren.« (III, 354) Die sittliche Gestalt des Geistes verschwindet nun, denn ihre 
Sittlichkeit ist nicht länger lebendig. Lebendig war sie durch die Individuen, die 
sich unmittelbar auf sie bezogen und ihre Handlungen aus ihr speisten. Nachdem 
diese Unmittelbarkeit notwendig verloren ist, geht auch die »einfache Gediegen-
heit ihrer Individualität« (III, 354) verloren und sie zerspringt in »viele Punkte« 
(ebd.). Das Schicksal hat zugeschlagen: damit meint Hegel nichts Mythisches, er 
benutzt den Ausdruck nur als Metapher für die »unverstandene Notwendigkeit« 
(Hegel, 237): die einseitige Haltung des Helden lässt ihm die andere Seite, die er 
von seinem beschränkten Standpunkt aus nicht verstehen kann, wie allmächtiges 
Schicksal erscheinen, das von außen auf ihn einströmt und ihn übermannt. Der 
Held »geht, durch seine eigenen Widersprüche zerstört, zugrunde« (Hegel, 237), 
beschreibt Taylor die Veränderung, die hier einsetzt: dadurch verändert sich 
zwingend auch das Bewusstsein der Menschen selber. Der Konflikt wird ihnen 
bewusst: »Hier haben wir jetzt ein allgemeines Bewußtsein, das heißt ein Be-
wußtsein, das sich nicht mehr unkritisch mit einer besonderen Gesellschaft und 
Ethik identifiziert, sondern das in allgemeinen Begriffen denkt.« (ebd.)  
 Mit dieser Wendung verlässt Hegel die Tragödie oder besser gesagt, die 
Bühne und geht in den Zuschauerraum. Denn die Menschen, die durch die in der 
Tragödie gewonnene Erkenntnis lernen, sind nicht in erster Linie die hinterblie-
benen Thebaner, sondern die Athener als Zuschauer und Dichter. Was Antigone 
noch als Schicksal erscheint, begreifen sie als Notwendigkeit: Die Distanz, die 
das Theater eröffnet, lässt Dichter und Zuschauer die Strukturen der Sittlichkeit 
erkennen, die die tragische Situation hervorgerufen haben. Die Tragödiendichter, 
so streicht Menke heraus, sind für Hegel die zugleich »erste und exemplarische 
Verkörperung einer nachtragischen Gestalt der Subjektivität: Sie begreifen als 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gerecht, was sie als schicksalhaft notwendig darstellen.« (TiS, 107) Während die 
Dichter sich nun nicht mehr als dem Schicksal unterlegen begreifen, werden sie 
selbst zu Autoren einer neuen Gerechtigkeit: sie verliert den negativen Aspekt 
des unverstandenen und bedrohlichen Schicksals und führt zu einer »reflexiv in-
tegrierten Einheit der vielen Werte« (ebd.). Aus dieser Veränderung, so Menke 
weiter, leiten sich zwei neue Aspekte des Verständnisses von Gerechtigkeit ab: 
Erstens die Erkenntnis, dass Gerechtigkeit darin besteht, »daß die gerechte ›Re-
gierung‹ als die freie und bewußte Tätigkeit von Subjekten erscheint« (TiS, 108) 
und zweitens, dass die vielen Werte nicht mehr absolut gesetzt werden, sondern 
als »Aspekte eines Guten« (TiS, 109) begriffen werden: »des Guten des Zusam-
menlebens« (ebd.). Dieses nachtragische Verständnis der Gerechtigkeit wird 
lebendig in der Polis: Dort also, wo die Tragödie aufgeführt wird; dort, wo der 
Besuch des Theaters eine politische Handlung ist, die den Athenern selbst, aber 
auch ihren Gästen, die Bedeutung und Größe der demokratischen Regierungs-
form der Polis vor Augen führen soll. Gleichzeitig wird die Erfahrung der Tra-
gödie aber zu einer Krisenerfahrung der Polis selbst: »Die Tragödie konfrontiert 
die Polis mit einer Erfahrung der einzelnen, die ihre sittliche Gerechtigkeit we-
der zu integrieren noch gänzlich zu unterdrücken vermag.« (TiS, 157) 

AM ENDE DER ANTIGONE

Die Antigone-Deutung endet, bevor der Rechtszustand beginnt. Er ist die erste 
Antwort, die auf die zerbrochene Sittlichkeit und die neue Individualität gegeben 
wird. Bevor ich mich in einem Ausblick auf ihn konzentriere, möchte ich die 
bisherigen Ergebnisse von Hegels Interpretation noch einmal zusammenfassen.  
 Die wahre Sittlichkeit, in der das Individuum unmittelbar darum weiß, was 
sittlich ist, ist durch die Tat des Selbstbewusstseins aufgespalten worden. Diese 
Aufspaltung ist dabei von vornherein in dieser natürlichen Form der Sittlichkeit 
angelegt. Sie ist bedingt durch die sittliche Struktur, die versucht, eine Vielzahl 
von Werten absolut zu setzen. Zum einen verlangt die Struktur eine Personifika-
tion des Wertes in Mann oder Frau, zum anderen sollen alle Werte miteinander 
eine Einheit bilden: eine ungeteilte Substanz. Menke zeigt dabei, wie Hegel den 
ethischen Widerspruch in der Tragödie ästhetisch wiederfindet: Im Widerstreit 
von Chor, der für die »harmonische[] Wertintegration« (TiS, 90) steht und Hel-
den, die in einem »Gegeneinander von einseitiger Wertverabsolutierung« (ebd.) 
verharren, spiegelt sich der »Widerspruch der Absolutheit und Vielheit der Wer-
te.« (ebd.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 153

 Durch Antigones Tat wird die Einheit von Wirklichkeit und Substanz ge-
sprengt, was übrig bleibt ist das Individuum, das, je nach Geschlecht, einseitig 
und selbst unentzweit auf ein Gesetz, das menschliche oder göttliche, fixiert ist, 
das aber dessen Wahrheit nun nicht mehr in seiner Wirklichkeit entdecken kann. 
Durch die Spaltung des Wesens in Mann und Frau, in menschliches und göttli-
ches Gesetz, in Gewusstes und Unbewusstes, kann die Wirklichkeit der 
einseitigen Ausrichtung des Individuums nicht mehr entsprechen. Zufällig ist 
dabei der aufgetretene Konflikt nicht, sein Auftreten ist nur eine Frage der Zeit. 
Denn das Zusammenspiel von menschlichem und göttlichem Gesetz funktioniert 
nur, weil das Gemeinwesen das Prinzip der Einzelheit unterdrückt und für sich 
nutzt: es zwingt die Frau in der Familie zu bleiben und leiht ihr im Staat keine 
Stimme, nimmt aber den jungen Mann aus dem Familienverbund heraus und 
macht sich seine Kraft und Entschlussfähigkeit im Staat zu Nutze. Dabei achtet 
der Staat den Einzelnen nie so, wie er in der Familie geachtet wird, und er ist je-
derzeit bereit, den Einen für alle zu opfern (z.B. im Krieg). Diese Konstellation, 
die geprägt ist von Unterdrückung und Missachtung, lässt den Konflikt die ganze 
Zeit untergründig bestehen und schlägt in dem Moment um, in dem das mensch-
liche Gesetz über seine Grenzen hinaus über den Tod bestimmen will: Die Rache 
des göttlichen Gesetzes gewinnt Wirklichkeit in den Tieren, die mit Polyneikes 
Leiche die Opferaltäre besudeln und so verhindern, dass die Götter, die Theben 
schützen, durch Gaben milde gestimmt werden. Die Balance zwischen Gemein-
wesen und Familie, zwischen menschlichem und göttlichem Gesetz ist nun un-
wiederbringlich verloren.  
 Dieser Verlust ist dabei strukturell in der natürlichen Sittlichkeit angelegt: 
Sie kann nur in der Aufteilung von menschlichem und göttlichem Gesetz beste-
hen, weil nur so das Bewusstsein seine angemessene Verwirklichung erfährt.  
 Diesen Verlust spürt auch Antigone, wenn sie sich das Leben nimmt. Sie 
kann nicht in einer Welt leben, die ihr nicht entspricht und deren Gesetze sie 
nicht versteht. In ihren Augen hat sie das einzig Richtige getan, als sie die Lei-
che ihres Bruders bestattete, sie hat eine heilige Pflicht erfüllt, für die sie nun mit 
dem Tode bestraft wird. Ihr Verbrechen ist ihre einseitige Ausrichtung auf das 
göttliche Gesetz, das durch ihre Verurteilung von der Gewissheit, richtig gehan-
delt zu haben, herabsinkt zur Handlung durch Gesinnung. Antigone bereut nicht, 
sie würde ihre Tat wiederholen. Zum Selbstmord treibt sie nicht die Reue, son-
dern die Verzweiflung über eine Welt, in der nicht länger wirklich sein kann, 
was wahr ist. Antigone kann diesen Widerspruch nicht aushalten. Ihre Individua-
lität ist gespeist vom göttlichen Gesetz, all ihr Handeln, ihr Tun, ihr Denken ist 
gefüllt von der Substanz. Unmittelbar weiß sie, was zu tun ist – und lässt sich 
von der bevorstehenden Strafe nicht davon abbringen. Ihr Charakter ist die Auf-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

richtigkeit, mit der sie das, was getan werden muss, tut (im Gegensatz zu Is-
mene, die sich vor der Tat durch die angedrohte Strafe schrecken lässt und erst 
im Nachhinein ihr Zögern bereut). Antigones Wissen um das, was sittlich ist, ist 
aber nicht selbst überlegt oder durch Reflexion in einem abstrakten Gedanken-
prozess erarbeitet. Antigone weiß, was zu tun ist, weil sie die Sitten und Bräuche 
kennt. Diese Sitten und Bräuche, nicht ihr individuelles Sein, machen ihre Hand-
lung aus. Deswegen kann Antigone nicht überleben: sie muss mit den Sitten und 
Bräuchen, die nun keinen Platz mehr in der Wirklichkeit haben, untergehen. 
Aber durch ihr Leiden passiert etwas: der Begriff der Individualität verändert 
sich. Denn plötzlich steht ihr individuelles Leiden für viele im Mittelpunkt: für 
den Chor, für Haimon, für Ismene, für Teiresias, für Eurydike und schließlich 
auch für Kreon. Während Antigone zum Felsengrab geht, verändern die anderen 
die Sicht auf sie: Sie ist nicht mehr die Einzelne, die geopfert werden kann ohne 
Konsequenzen. Ihr Tod ist tragisch.13

                                                             
13  In der Phänomenologie des Geistes beschreibt Hegel im Kapitel über »das geistige 

Kunstwerk«, Unterkapitel in CC. DIE RELIGION, die Tragödie als das Auftreten des 

Geistes in »der einfachen Entzweiung des Begriffs« (III, 536). Seine Substanz wird 

dargestellt als in ihre Extreme zerrissen, verkörpert wird diese Zerrissenheit durch 

zwei selbstbewusste Individuen: »Helden, welche in eine dieser Mächte ihr Bewußt-

sein setzen, an ihr die Bestimmtheit des Charakters haben und ihre Betätigung und 

Wirklichkeit ausmachen.« (III, 536) Diese Helden, »die ihr Recht und ihren Zweck, 

die Macht und den Willen ihrer Bestimmtheit wissen und zu sagen wissen« (III, 534), 

äußern das innere Wesen und beweisen das Recht ihres Handelns »frei von zufälligen 

Umständen und von der Besonderheit der Persönlichkeiten« (ebd.). Der Held ist eine 

allgemeine Individualität, in der sich eine Seite der Substanz verkörpert: »Er nimmt 

aus seinem Charakter seinen Zweck und weiß ihn als die sittliche Wesenheit; aber 

durch die Bestimmtheit des Charakters weiß er nur die eine Macht der Substanz, und 

die andere ist für ihn verborgen.« (III, 537) Durch seine Tat erfährt der Held dann sein 

Scheitern: »Das Recht des Sittlichen, daß die Wirklichkeit nichts an sich ist im Ge-

gensatze gegen das absolute Gesetz, erfährt, daß sein Wissen einseitig, sein Gesetz nur 

Gesetz seines Charakters ist, daß es nur die eine Macht der Substanz ergriff.« (III, 

538) Das tragische an dieser Kollision der Mächte ist, dass beide gleiches Recht haben 

»und darum in ihrem Gegensatz, den das Handeln hervorbringt, gleiches Unrecht ha-

ben. Die Bewegung des Tuns erweist ihre Einheit in dem gegenseitigen Untergange 

beider Mächte und der selbstbewußten Charaktere.« (III, 539) Charakter meint hier 

»die Entschiedenheit des Selbstbewusstseins« (SuG, 47), wie Pöggeler betont. Wie 

sich später der Begriff verändert, vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 155

AUSBLICK: DER RECHTSZUSTAND

Den Rechtszustand, den Hegel im Anschluss an die Tragödie beschreibt, kann 
man aus zwei unterschiedlichen Perspektiven betrachten: einmal phänomenolo-
gisch und einmal genealogisch.14 Während die phänomenologische Betrach-
tungsweise als eine Kritik an der Erscheinungsweise des Rechts zu lesen ist,15

erklärt die genealogische die Entstehungsweise dieser Erscheinungsform aus der 
Tragödie. Hier soll die zweite Lesart im Mittelpunkt stehen, denn auch wenn die 
Antigone endet, bevor der Rechtszustand beginnt, lese ich ihn als die Antwort 
auf das, was Hegel in seiner Antigone-Interpretation diagnostiziert hat: den not-
wendig aufgetretenen Bruch in der wahren Sittlichkeit durch die Kollision von 
sittlichem Anspruch und Wirklichkeit. Der Rechtszustand versucht nun, unzu-
länglich freilich, eine neue Basis herzustellen, auf der ein Zusammenleben der 
aus der Sittlichkeit herausgerissenen Individuen möglich wird. Da die gemeinsa-
me sittliche Überzeugung fehlt, wird durch das Recht zunächst eine bloß formale 
und abstrakte Gleichheit hergestellt. 
 Während in der wahren Sittlichkeit der Einzelne nur Geltung hatte als »das 
allgemeine Blut der Familie« (III, 355), ist er im Rechtszustand aus »seiner Un-
wirklichkeit hervorgetreten« (ebd.). Die unmittelbare Einheit zwischen Indivi-
duum und Substanz ist verloren und das, was übrigbleibt, ist das Allgemeine, »in 
die Atome der absolut vielen Individuen zersplittert, dieser gestorbene Geist ist 

                                                             
14  Vgl. TiS, 204ff. 

15  Hegels Beschreibung des Rechtszustandes ist als eine Kritik einer Auffassung von 

Recht zu verstehen, die die Rechtsgleichheit aus der Gleichheit der Personen ableitet 

und damit die Person zum Grund des Rechts macht: »So bezeichnet der Begriff der 

Rechtsperson in der rechtlichen Ideologie nicht nur, wer und wie im Recht gleich be-

rücksichtigt wird, sondern warum – nicht nur Umkreis und Hinsicht, sondern den 

Grund der rechtlichen Berücksichtigung: Weil die Subjekte ›Personen‹ und durch ihre 

›absolute‹ und ›abstrakte Selbständigkeit‹ (III, 356) gegenüber jedem Inhalt und sittli-

chen Wert ausgezeichnet sind, gewinnen sie ›ein anerkanntes und wirkliches Gelten‹ 

im Zustand rechtlicher Gleichheit.« (TiS, 206f.) Gegen diese Ideologie, so Menke 

weiter, richtet sich Hegels Argumentation, für den gerade die »Abstraktheit der Per-

son« (TiS, 207) zu Auflösung und Verwirrung führt, was schließlich zu einer 

»Zerstörung der Gerechtigkeit durch eine Begründung der Gerechtigkeit aus dem Be-

griff der Person« (ebd.) führt. Das Kapitel zur Rechtsphilosophie wird sich 

ausführlicher mit Hegels Kritik beschäftigen und zeigen, warum der Rechtszustand al-

lein nicht ausreichend ist, um ein gutes Zusammenleben zu gewähren und das Recht 

selbst überhaupt erst mit Inhalt zu füllen.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

eine Gleichheit, worin Alle als Jede, als Personen gelten.« (ebd.)16 Im Unter-
schied zur Sittlichkeit steht im Rechtszustand nicht mehr der Bürger eines 
Volkes und Teilhabende an einer sittlichen Praxis im Fokus, sondern die Person 
als einzelne, die wie alle anderen behandelt wird. Der Rechtszustand hat seinen 
Inhalt damit nicht im sittlichen Gemeinwesen, sondern postuliert zunächst rein 
formal die Gleichheit aller, egal ob sie diesem Gemeinwesen angehören oder 
nicht. Der Bürger, der im sittlichen Leben im »Geiste seines Volkes versenkt« 
(III, 546) war, »reinigt« (ebd.) sich zur Person, die, wie Menke schreibt, »sittlich 
entwurzelt« (TiS, 206) ist. Die Person unterscheidet sich vom Individuum der 
wahren Sittlichkeit darin, dass sie als Persönlichkeit »aus dem Leben der sittli-
chen Substanz herausgetreten« (III, 355) ist. Das Selbst bleibt damit »spröde« 
(ebd.), weil es, wie Hegel formuliert, die Wirklichkeit flieht. Der Einzelne ist aus 
der Unwirklichkeit des göttlichen Gesetzes herausgetreten in eine Wirklichkeit, 
die ihm nicht entspricht.  
 Nicht umsonst spricht Taylor deshalb vom Rechtszustand als einer Entfrem-
dungsphase: »Das neue Reich kann in seinen Institutionen und Sitten die tiefsten 
Werte und Bestrebungen seines Volkes nicht ausdrücken« (Hegel, 238). Die 
Gemeinsamkeiten zwischen den einzelnen Individuen bleiben hier rein äußer-
lich, weil sich zwar alle der gesetzgebenden Macht und dem Recht unterordnen, 
sie diese Ordnung aber nicht verinnerlicht haben. Der Einzelne ist im Rechtszu-
stand nicht durchdrungen von der Substanz und damit ist er nicht mehr als »die 
wirklich geltende Selbständigkeit des Bewußtseins« (III, 355). Seine Selbststän-
digkeit bleibt »geistlos« (III, 356), da er nur in der abstrakten Form selbstständig 
ist: »durch seine Flucht aus der Wirklichkeit erreichte es [das Selbstbewusstsein] 
nur den Gedanken der Selbständigkeit; es ist absolut für sich dadurch, daß es 
sein Wesen nicht an irgendein Dasein knüpft, sondern jedes Dasein aufgeben 
[will] und sein Wesen allein in die Einheit des reinen Denkens setzt.« (III, 356)  
 Recht und Selbstständigkeit der Person bleiben im Rechtszustand, wie Hegel 
ihn in der Phänomenologie beschreibt, abstrakt und damit leer, denn das, was ih-
nen Inhalt geben könnte, die Substanz, ist nicht mehr einheitlich, sondern in ein 

                                                             
16  In der Rechtsphilosophie wird Hegel den Personen-Begriff anders gebrauchen – im  

§36 formuliert er folgenden Imperativ: »sei eine Person und respektiere die anderen 

als Personen.« Die Person ist dabei ein hohes und erstrebenswertes Gut, auch wenn 

sie abstrakt bleibt. Wie Otto Pöggeler allerdings zurecht einwendet, wird auch dort da-

rauf hin gewiesen, dass dem Personen-Begriff eine negative Seite anhaftet (vgl.: SuG, 

49): »Das Höchste des Menschen ist, Person zu sein, aber trotzdem ist die bloße Abs-

traktion Person schon im Ausdruck etwas Verächtliches.« (Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, §35 Z) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 157 

 
 

Vielfaches zerbrochen, da das menschliche Gesetz sie nicht mehr zusammenhält: 
»Dieser Inhalt aber, von seiner negativen Macht befreit, ist das Chaos der geisti-
gen Mächte, die entfesselt als elementarische Wesen in wilder Ausschweifung 
sich gegeneinander toll und zerstörend bewegen; ihr kraftloses Selbstbewußtsein 
ist die machtlose Umschließung und der Boden ihres Tumults.« (III, 358) Was 
bleibt ist eine »leere Allgemeinheit« und das »reine leere Eins der Person« (III, 
356), das über ein »zufälliges Dasein« und »wesenloses Bewegen und Tun« (III, 
357) nicht hinauskommt.  
 Recht ist damit ein Begriff ohne Inhalt, er bleibt bloß formal, bekommt aber 
eine positive Bedeutung, indem er durch die Einführung des Eigentums, Aner-
kennung ermöglicht: indem der eine anerkennt, dass dieses und jenes meines ist, 
wird es als Eigentum anerkannt und bekommt somit Geltung. Die »Bestimmtheit 
des Meinen« (ebd.), der wirkliche Inhalt, ist damit aber nicht bezeichnet und 
nicht anerkannt – er zählt in der Sphäre des Rechts nichts. Anerkannt wird die 
»leere Form«: »Das Bewußtsein des Rechts erfährt darum in seinem wirklichen 
Gelten selbst vielmehr den Verlust seiner Realität und seine vollkommene Un-
wesentlichkeit, und ein Individuum als eine Person bezeichnen ist Ausdruck der 
Verachtung.« (III, 357)  
 Jemanden als Person bezeichnen, heißt, ihn inhaltslos nennen: »Die rechtli-
che Persönlichkeit erfährt also, indem der ihr fremde Inhalt sich in ihr geltend 
macht – und er macht sich in ihnen geltend, weil er ihre Realität ist –, vielmehr 
ihre Substanzlosigkeit.« (III, 358f.) Die Person ist so gezwungen, zu erkennen, 
dass das, was ihr als gültig erscheint, eine entfremdete Realität ist. Das Selbst 
gewinnt so im »Zurückgehen in die Person« (III, 359) Wirklichkeit, ist sich dar-
in aber entfremdet. Trotz dieses Mangels ist der Rechtszustand zunächst eine 
Lösung für das Problem der Antigone-Hinterbliebenen. Durch seine Abstraktheit 
ermöglicht er eine neue Ordnung, denn eine inhaltliche Einigung ist zu diesem 
Zeitpunkt ausgeschlossen. Der Rechtszustand darf sich nicht auf konkrete sittli-
che Prinzipien berufen, weil er dann selbst der Sittlichkeit, die er ablösen soll, 
verhaftet bliebe. Er abstrahiert damit sowohl von der Begrenzung auf die sittli-
che Gemeinschaft, als auch von der Mitgliedschaft in dieser Gemeinschaft:17 Der 
Rechtszustand bezieht sich abstrakt auf alle als Gleiche als Personen, die ver-
bunden sind durch ihr Person-Sein und nicht durch mehr.  
 Der Unterschied zur phänomenologisch-kritischen Lesart lässt sich dabei 
folgendermaßen auf den Punkt bringen: das Recht erscheint hier nicht mehr als 
Zustand, so Menke, »in dem alle als Personen gelten, sondern als ein Geschehen, 
in dem Gerechtigkeit so geübt wird, daß alle als Personen anerkannt werden.« 

                                                             
17  gl. TiS, 210ff.  V

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

(TiS, 214f.) Der zunächst abstrakte Begriff bekommt so in der genealogischen 
Lesart eine Wendung, die zwar die Kritik der phänomenologischen beibehält, sie 
aber positiv umbesetzt: denn durch die Abstraktion eröffnet sich ein Gestaltungs- 
und Handlungsspielraum, der durch die weitere Bewegung des Selbstbewusst-
seins genutzt wird. Anstelle des substantiellen Individuums, das sich nur auf dem 
Hintergrund des sittlichen Gemeinwesens begreifen kann, tritt hier zunächst die 
Rechtsperson, die sich dann durch Bildung und Moralität aus dem Chaos befrei-
en wird und zu einem selbstständigen und selbstbewussten Subjekt heranreift. 

»DAS INDIVIDUUM, DAS EINE WELT IST.«18

Wie zu Beginn des Kapitels angekündigt, ist gleich der Einheit von Form und 
Inhalt, die die griechische Skulptur beispielhaft darstellte, auch die Einheit von 
Individuum und Staat, beispielhaft verwirklicht im griechischen Stadtstaat, un-
tergegangen. In diesem Kapitel habe ich gezeigt, dass Antigone wie Laokoon als 
substantielle Individualität zu verstehen ist: Als tragische Heldin identifiziert sie 
sich ganz mit einem substantiellen Prinzip, für das sie in den Tod geht. Doch ihr 
Gang ist anders als der des Priesters. 
 Während Laokoon schweigend seinen Tod hinnimmt, beklagt Antigone den 
ihren mit Wehe-Rufen auf dem Weg zum Grab: 

 »AN. Wehe, ich werde verlacht. Was höhnst du mich bei den Göttern / des Vaterlandes, 

die noch nicht umgekommene, / sondern die immer noch im Licht. / O Stadt, oh, der Stadt 

/ Begüterte Männer! / Io! Dirkes Brunnen und Thebens wagenstolzen Hain, gleich- / wohl 

zu Zeugen nehme ich euch, / wie von Freunden unbeweint – nach was für Recht! – / zum 

gewölbten Verlies eines unerhörten Grabes ich gehen muß. / Io! Ich Arme, / weder bei 

Sterblichen noch bei Toten / geduldet, nicht bei Lebenden, nicht bei Gestorbenen.« (Anti-

gone, V. 839-852)  

Io!-Rufe und Anklagen sind auch in den weiteren Strophen von Antigones Kla-
gegesang zu finden. Ihr Aufbegehren hat dabei im Theater eine besondere 
Konsequenz, denn die Stimme »rückt emotional die Aufmerksamkeit auf diesen 
einen Körper des Menschen und wird zum Signal für ein rudimentäres Bewußt-
sein oder Gefühl, daß die ausgelieferte Physis einer Beachtung und Wert-
schätzung würdig ist: nicht als heldenhafte Kraft (wie im Mythos), sondern als 
leidendes Sensorium.« (TuM, 40) Der Zuschauer kann sich hier nicht vor Anti-

                                                             
18  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, 326. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DER BRUCH. HEGELS PHÄNOMENOLOGIE | 159

gones Leid verschließen, die Stimme funktioniert als »Scharnier zwischen Kör-
perlichkeit und Sprache« (ebd.) und verleiht dem Text so eine besondere und 
eingängige Bedeutung. Der Unterschied zu Laokoon wird dadurch noch einmal 
betont: Antigone geht nicht gern und freiwillig in den Tod. Laokoon schreit 
zwar, laut der Ilias, er verflucht aber nicht die Götter, die ihm die Schlangen 
sandten oder beschuldigt irgendwen. Er versucht nicht die Umstehenden dazu zu 
bringen, ihm zu helfen. Er nimmt sein Schicksal an. Sein Verbrechen war, dass 
er den göttlichen Plan fast zunichte gemacht hätte und sich durch seinen Lan-
zenwurf in bereits feststehendes Geschick einmischen wollte. Damit hat er eine 
Grenze überschritten und akzeptiert nun die Strafe dafür als gerechtfertigt. Seine 
Schreie sind bloße Schmerzensschreie, als substantielle Individualität vermag er 
nicht, wie ich im ersten Kapitel ausführlich dargestellt habe, gegen sein Schick-
sal aufzubegehren. Antigone beginnt als substantielle Individualität, indem sie 
ein Prinzip der Substanz verkörpert. Doch während der Handlungen verändert 
sie sich. Ihr Verbrechen verändert ihre Weltwahrnehmung: Während es für den 
Priester Laokoon verständlich ist, dass er für seine Tat mit dem Tod büßen muss, 
bleibt Kreons Urteil über Antigone ihr selbst bis zuletzt unverständlich. Hier 
passen Weltwahrnehmung und Wirklichkeit plötzlich nicht mehr zusammen und 
sprengen damit auch den Begriff von Individualität: Antigone nimmt wahr, dass 
ihr Unrecht geschieht und beklagt es bis – ja, sogar: mit ihrem Tod. Ihr Selbst-
mord ist die einzige Lösung, die Spaltung zwischen dem, was wirklich sein soll-
te, und dem, was wirklich ist, zu überstehen: Antigone muss untergehen, wenn 
die Sittlichkeit untergeht. Aber ihr Untergang lässt sie mehr sein als substantielle 
Individualität: Während Laokoon in das zurücksinkt, was ihn hervorgebracht hat 
und während die Trojaner nach seinem Tod genauso weitermachen würden wie 
zuvor, zerstört Antigone mit ihrem Tod das, was sie hervorgebracht hat und zer-
stört damit gleichermaßen den Handlungsboden der Überlebenden. Nichts ist 
nunmehr wie zuvor und alle Handlung ist ausgebremst. 
 Die Unterschiedlichkeit der Helden zeigt sich auch darin, wie sie von den 
anderen wahrgenommen werden. Wenn bei der Antigone zunächst der Chor im 
Kommos in den Gegenstrophen noch beschwichtigend an die vermeintliche 
Rechtmäßigkeit erinnert »CHOR. Du gingst bis an das Äußerste verwegener Tat 
und / auf der Ordnungsgöttin hohen Sockel / bist du mit beiden Füßen aufgelau-
fen, mein Kind; / einen vom Vater ererbten Kampf büßest du« (Antigone, V. 
853-856) oder ihren Tod zumindest mit der Blutschuld des thebanischen Ge-
schlechts zu rechtfertigen sucht, schlägt auch hier schon sein Mitleid für die 
Verbrecherin durch. Schnell stellt er sich dann auch auf Antigones Seite, als der 
Seher Teiresias Kreon von seinem Fehlurteil zu überzeugen versucht: »CH. Geh 
hin und laß das Mädchen aus der unterirdischen / Gruft und weihe dem offen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Daliegenden ein Grab.« (Antigone, V. 1999f.) Haimon und Ismene lehnen von 
Beginn an Kreons Urteil als ungerechtfertigt ab und Haimon rebelliert heftig ge-
gen den Vater: »HAIMON. Du heiligst nicht und trittst der Götter Ehre mit 
Füßen.« (Antigone, V. 743) 
 Die Thebaner ergreifen Partei für Antigone, während die Trojaner Laokoons 
Tod einfach hinnehmen. Der Priester wird in aller Öffentlichkeit, während der 
Opfergaben, grauenvoll getötet und niemand stellt sich ihm zur Seite: Kein Auf-
begehren, kein Aufschrei, kein Versuch, ihn und seine Söhne zu retten. Sein Tod 
ist eine schreckliche Episode im trojanischen Krieg – aber er bleibt eine Episode 
und der Krieg nimmt weiter seinen Lauf. Antigones Ende ist das Ende einer Ära: 
Das substantielle Individuum stirbt mit ihr im Felsengrab. Zurück bleibt das ein-
zelne Individuum, dem merklich und nachweislich Unrecht geschah und das so 
zur Rechtsperson wird. Das Leid, das der Einen widerfährt, zerstört notwendig 
die Sittlichkeit – und zwar unwiederbringlich.  
 Die Tragödie eröffnet dabei zwei nebeneinanderstehende Perspektiven: Die 
dialektische, die Hegel in seiner Lesart betont, weil er Antigone, besonders aber 
den Zuschauer, aus ihrem Leiden lernen lässt und die antidialektische, die darin 
liegt, dass hier tatsächlich, bei allen Lehren, die aus der Tat gezogen werden 
können, die Sittlichkeit letztendlich doch zerbricht, weil ein Individuum leidet. 
Das Fesselnde an der ästhetischen Erfahrung, die der Zuschauer im Theater ma-
chen kann, ist nun, dass er erkennt, dass beide Perspektiven, die einander 
gegenüberstehen, die gleiche Berechtigung haben. In der Phänomenologie be-
rücksichtigt Hegel die individuelle Perspektive insofern, als das die Welt nach 
Antigones Tod nicht mehr sein kann, was sie vorher war: für immer wird sie an-
ders sein, sie wird einen Prozess in Gang setzen, der die Welt und die in ihr 
bestehenden Subjekte verändert: Diese Anerkennung, die Hegels Deutung dabei 
Antigones Leid zollt, zeigt, dass er ihrem Leid eine Bedeutung zumisst.  
 Für die Zuschauer kommt noch eine Perspektive dazu: die Sinnlosigkeit von 
Antigones Leiden wird in der theatralen Darstellung erfahrbar. Durch Antigones 
Klagen wird die Aufmerksamkeit unweigerlich auf sie selbst, auf ihr Leiden ge-
zogen und brandmarkt dieses als sinnlos. Diese antidialektische Perspektive auf 
das individuelle Leid ist in der Phänomenologie im Kern enthalten, auch wenn 
Hegel sie im dialektischen Prozess rückwirkend als sinnvoll umdeutet. Diese 
Anerkennung, die Antigone gezollt werden muss, geht in der späteren Deutung 
verloren, wie ich im folgenden Kapitel zeigen werde.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Versöhnung. Hegels Ästhetik 

Denn in der Kunst haben wir es mit keinem bloß 

angenehmen und nützlichem Spielwerk, sondern 

mit der Befreiung des Geistes vom Gehalt und 

den Formen der Endlichkeit, mit der Präsenz und 

Versöhnung des Absoluten im Sinnlichen und 

Erscheinenden, mit einer Entfaltung der Wahr-

heit zu tun, die sich nicht als Naturgeschichte 

erschöpft, sondern in der Weltgeschichte offen-

bart, von der sie selbst die schönste Seite und 

den besten Lohn für die harte Arbeit im Wirkli-

chen und die sauren Mühen der Erkenntnis aus-

macht.(XV, 573) 

Während in der Phänomenologie des Geistes die Antigone beispielhaft für eine 
Erscheinungsweise des Geistes steht, steht in den Vorlesungen über die Ästhetik1

nicht der genealogische Aspekt im Mittelpunkt, sondern der ästhetische. Hegel 
betrachtet die Antigone in der Ästhetik nicht losgelöst von ihrem Entstehungs-
zeitraum, da er die gesamte Gattung der Tragödie als notwendig in dieser Zeit 
verwurzelt beschreibt, aber unter anderen Aspekten. Während sich in der Antigo-
ne-Interpretation der Phänomenologie der Geist als objektiver im Staat verwirk-
licht, verwirklicht sich in der Antigone-Interpretation der Ästhetik der Geist als 
absoluter in der Kunst. Um nun die Leistung vollbringen zu können, die der Tra-
gödie als »höchste[r] Stufe der Poesie und der Kunst überhaupt« (XV, 474) 
zugeschrieben wird, muss die Antigone bestimmte ästhetische Kriterien erfüllen, 

                                                             
1  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik, in: ders.: Werke in 20 

Bänden, Bd. XIII-XV. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff. Im Folgenden im Text zi-

tiert mit Band und Seitenangabe. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

die eine andere Interpretation des Stückes forcieren. Während in der Phänome-
nologie der Bruch in der Sittlichkeit den Angelpunkt der Auslegung bildet, da 
nur durch ihn die Möglichkeit einer zukünftigen Versöhnung aufscheint, wird 
dieser Bruch in der Ästhetik zum bloßen Beiwerk, denn im Mittelpunkt der Inter-
pretation steht die Versöhnung.  
 Diese radikale Umdeutung der Antigone beruht dabei, so meine These, nicht 
auf den unterschiedlichen Perspektiven auf das Stück, sondern auf Hegels 
Staatskonzeption, die sich seit dem Erscheinen der Phänomenologie verändert 
hat. Durch die ästhetische Anschauungsweise der Antigone wird ein Reflexions-
prozess ausgelöst, der über ihre Verankerung in ihrer Entstehungszeit hinausgeht 
und fragt, ob nach der antigonalen Erfahrung eine nach-sittliche Sittlichkeit 
möglich ist. Auf diese Frage antwortet Hegel mit einem klaren »ja« und einer 
sittlichen Staatskonzeption in den Grundlinien der Philosophie des Rechts (in 
der Phänomenologie hingegen gibt es keinen zweiten Begriff der Sittlichkeit, an 
seiner Stelle steht die Moralität, in der der Geist sich seiner selbst gewiss wird). 
Wie sich die Sittlichkeit in der Rechtsphilosophie von der in der Phänomenolo-
gie unterscheidet, wird dabei Thema im nächsten Unterkapitel sein. Hier möchte 
ich zeigen, wie sich die Interpretation der Antigone in der Ästhetik verändert hat 
und aus welchen systeminternen Gründen die Veränderung in Bezug auf die 
Vorlesungen über die Ästhetik notwendig waren. Weiterhin möchte ich zeigen, 
dass für die zu Grunde liegenden ästhetischen Prinzipien ein neuer Begriff von 
Sittlichkeit wesentlich ist, der aus der Konzeption der Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts resultiert und stillschweigend für das Verständnis vorausgesetzt 
wird. Mit dieser Umdeutung wertet Hegel jedoch das individuelle Schicksal der 
Antigone ab und tritt so hinter die, meiner Meinung nach, stärkere Interpretation 
der Phänomenologie zurück: Hier entsteht nicht mehr der Boden für eine neue 
Form des Zusammenlebens; hier wird nicht mehr der Grundstein für eine neue 
Subjektivität gelegt; hier verschwindet das bedeutungslose Individuum wieder in 
der Substanz und hinterlässt eine versöhnte Version der Sittlichkeit, in der die 
tragische Erfahrung unmöglich geworden ist.  
 Während Hegel in der Antigone-Interpretation der Phänomenologie aner-
kennt, dass sich durch Antigones Leiden etwas verändert, und damit auch dem 
Leiden selbst Anerkennung zollt, wird ihr Leiden in der Ästhetik bedeutungslos. 
Antigone wird nicht mehr als Übergangsfigur betrachtet, sondern als Beispiel für 
eine längst vergangene, falsche Gesellschaftsform aufgerufen. Eine Gesell-
schaftsform, in der aufgrund ihrer Mangelhaftigkeit tragische Erfahrung möglich 
war. Rezipiert wird sie aber von einem Zuschauer, der Teil einer nach-tragisch-
en, sittlichen Gesellschaft ist und dessen Hauptinteresse deswegen auf den ästhe-
tischen Aspekt der Versöhnung der Sittlichkeit gerichtet ist. Mit dieser Umdeu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 163

tung geht Hegel zugunsten seiner sittlichen Staatskonzeption hinter die stärkere 
Antigone-Interpretation der Phänomenologie zurück. Das vorliegende Kapitel 
konzentriert sich darauf, die ästhetischen Kriterien der Tragödie am Beispiel der 
Antigone herauszuarbeiten und so ein Verständnis davon zu gewinnen, wie sich 
Hegels Sichtweise auf das Stück verändert hat. Zudem möchte ich Hegels Auf-
fassung dessen, was Kunst leisten kann, einen stärkeren Anspruch entgegen-
setzten: denn gerade durch die Darstellung von Antigones Leiden leistet Kunst 
eine Erkenntnis, die ohne die ästhetische Erfahrung nicht möglich wäre. Das, 
was Lessing und Winckelmann an der Kunst herausstreichen, marginalisiert He-
gel hier: ihr Gerichtetsein auf das Sinnliche.   

DIE TRAGÖDIE, 1. TEIL 

Die Antigone-Interpretation findet sich in den Vorlesungen über die Ästhetik im 
Kapitel über die romantischen Künste als erste Erscheinungsweise der dramati-
schen Poesie. In der dramatischen Poesie überschreitet sich die Kunst selbst, 
indem sie das eigentlich künstlerische Ideal, das der Schönheit, hinter sich lässt 
und ins »Gebiet der geistigen Innerlichkeit« (XV, 224) vordringt.2 Die dramati-
sche Poesie ist der Endpunkt der künstlerischen Möglichkeiten, mehr als das, 
was in ihr geleistet wird, kann Kunst nach Hegel nicht leisten. Diese Endstellung 
im hegelschen System der Künste bedeutet, dass die dramatische Poesie etwas 
ganz besonderes vollzieht: in ihr kommt in der Handlung der Geist in seiner To-
talität zur Darstellung. Die Handlung ist dabei Form und Inhalt der dramatischen 

                                                             
2  Brigitte Hilmer zeigt dabei, dass der Begriff des Ideals, anders als Hegel selbst es na-

helegt, sich eigentlich erst in der Romantik voll ausschöpft, denn mit dem hier entfal-

teten Begriff der Innerlichkeit (oder Innigkeit) wird auf eine neue Einheit hinge-

wiesen: die der christlichen Liebe: »Die romantische Kunstform vollzieht hier nichts 

Geringeres als einen Paradigmenwechsel von der Äußerlichkeit zur Andersheit, von 

der solitären Individualität des klassischen Werkes zur Intersubjektivität.« Brigitte 

Hilmer: Scheinen des Begriffs, 202. Allerdings ist diese Innigkeit plastisch nach Hegel 

nicht mehr darstellbar, weshalb die romantische Kunst über sich selbst hinausweist: 

»Indem die Kunst sich Innerlichkeit als nicht nur individuelle, sondern intersubjektiv 

konstituierte zum Inhalt macht, findet sie eine konkrete Form der Selbstüberwindung 

von Einzelheit, die nicht die explizierende Allgemeinheit des Gedankens ist. Das Pro-

blem des religiösen Inhalts, daß Innerlichkeit mangels Explikation letztlich nicht dar-

stellbar sein kann, wird auf dieser Stufe fortgeführt und erweitert um die Überschrei-

tung der gestalthaften Individualität« (ebd. 203).   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Poesie. Dem Zuschauer wird sie in doppelter Weise präsentiert: Einmal als zeit-
liche Abfolge eines Geschehens mit einem bestimmten Ausgang, in dem das 
»menschliche Wirken […] sich zum Wirken eines alles bestimmenden Fatums 
oder einer leitenden, weltregierenden Vorsehung« (XV, 323) verhält. Diese dia-
lektische Perspektive funktioniert genauso, wie im Phänomenologie-Kapitel er-
läutert: das Individuum wird als substantiell in seiner Zeit Seiendes verstanden, 
dessen Schicksal den Fortgang eines Größeren markiert, ohne individuell von 
Bedeutung zu sein. Zu diesem objektiven epischen Prinzip tritt nun das subjekti-
ve, lyrische dazu. Denn der Zuschauer sieht gleichzeitig durch das Sprechen der 
Schauspieler, wie die ablaufenden Handlungen im Innern der Protagonisten ent-
stehen: »wir sehen sie gegenwärtig aus dem besonderen Willen, aus der Sittlich-
keit oder Unsittlichkeit der individuellen Charaktere hervortreten« (XV, 323). 
 Das subjektive Prinzip ist dabei nicht zu verwechseln mit einem antidialekti-
schen oder individuellen. Vielmehr ist es eine andere Form der dialektischen 
Perspektive, eine, die diese Ansicht des Großen und Ganzen in das Subjekt 
selbst hineinverlegt. Der Clou der dramatischen Kunst ist nicht dieses bloße Zu-
sammenspiel von Innerlichem und Äußerem, sondern die Erkenntnis, dass Sub-
jektivität und Objektivität doppelt verflochten sind: Denn zum einen ist der im 
Inneren der Protagonisten entstehende Wille sowohl bedingt durch die objektive 
Substantialität, als er sich auch an ihr zu messen hat, zum anderen bringt das 
Subjekt so Objektivität hervor. In der dramatischen Kunst wird also eine »in sich 
abgeschlossene Handlung als wirkliche, ebensosehr aus dem Inneren des sich 
durchführenden Charakters entspringende als in ihrem Resultat aus der substan-
tiellen Natur der Zwecke, Individuen und Kollisionen entschiedene Handlung in 
unmittelbarer Gegenwärtigkeit dargestellt.« (XV, 474) Dabei bleibt das Indivi-
duum aber nicht wie der Romantiker in seiner eigenen Innerlichkeit gefangen, 
sondern misst seine Werte an der Realität und wird von ihr in seinen Entschei-
dungen und in seinem Wollen beeinflusst.3

                                                             
3  Um diesem schwierigem Anspruch in der Darstellung gerecht werden zu können, soll-

te das dramatische Kunstwerk eine bestimmte Form haben. Hegel befürwortet dabei 

die Einheit von Zeit und Ort, da größere zeitliche Sprünge oder Ortswechsel das Ge-

schehen bloß unverständlich oder unwahrscheinlich machen, verlangt aber keine strik-

te Einhaltung. Als unverletzliches Gesetz aber beschreibt er die Einheit der Handlung, 

die ich weiter unten ausführlich besprechen werde. In den wesentlichen Fragen bezüg-

lich Aufbau und Form des Dramas stimmt Hegel dabei mit Aristoteles Poetik überein 

(vgl.: XV, 474-534). Wie die Begriffe »Katharsis« und »Versöhnung« zusammen-

hängen, werde ich im Laufe des Kapitels dabei noch einmal näher beleuchten – auch 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 165

EXKURS: DIE SCHAUSPIELKUNST

Bevor ich anhand der Tragödie verdeutlichen werde, wie diese Vermittlung zwi-
schen Epos und Lyrik, zwischen Objektivität und Subjekt aussieht, möchte ich in 
einem Exkurs hervorheben, wie wichtig Hegel Schauspielkunst und theatrale In-
szenierung sind.4 Hier braucht es die »ganze Person des Vortragenden, so daß 
der lebendige Mensch selbst das Material der Äußerung ist.« (XV, 324) Obwohl 
zum Schauspieler wesentlich auch die Gebärde, der Gesang und der Tanz gehö-
ren, spielt die Rede die Hauptrolle. Ihr poetischer Ausdruck dominiert das 
Schauspiel und sie hat die »Herrschaft über diese sonst nur begleitenden Künste« 
(XV, 510).  
 In der Schauspielkunst der Griechen verbindet sich dabei die redende Kunst 
mit der Skulptur: »das handelnde Individuum tritt als objektives Bild in totaler 
Körperlichkeit heraus.« (XV, 511) Im Schauspiel wird die Skulptur lebendig, sie 
»nimmt den Inhalt der Poesie in sich auf« (ebd.) und lässt die durch die Leiden-
schaft im Inneren entstandenen Bewegungen »zum Wort und zur Stimme« (ebd.) 
werden, so dass die Darstellung insgesamt »beseelter und geistig klarer als jede 
Statue und jedes Gemälde« (ebd.) ist. Der Eindruck der beseelten Skulptur ver-
festigt sich noch dadurch, dass die griechischen Schauspieler Masken tragen und 
so ihr Mienenspiel für die Zuschauer gänzlich unsichtbar bleibt. Hegel sieht dar-
in eine treffende Entsprechung zum Inhalt der griechischen Tragödie:  

»Die Gesichtszüge [der Schauspielermaske] gaben ein unveränderliches Skulpturbild, des-

sen Plastik den vielbeweglichen Ausdruck partikulärer Seelenstimmungen ebenso wenig 

in sich aufnahm als die handelnden Charaktere, welche ein festes Pathos in seinem drama-

tischen Kampfe durchfochten und die Substanz dieses Pathos sich weder zur Innigkeit des 

modernen Gemüts vertiefen noch zur Besonderheit heutiger dramatischer Charaktere aus-

breiten ließ.« (XV, 512)  

Diese Beschreibung des Schauspielers macht noch einmal deutlich, wie Hegel 
den Helden der antiken Tragödie sieht: als lebendige Skulptur, als substantielle 

                                                                                                                                  
im Hinblick auf das noch folgende Lessing-Kapitel, in dem die Aristoteles-Rezeption 

eine größere Rolle spielen wird.  

4  Nicht alle Stücke sind nach Hegel aber bühnentauglich, so dass es durchaus auch 

dramatische Poesie gibt, die sich eher zum Vorlesen als zum Aufführen eignet: »Die 

Krankheit des Philoktet z.B., die stinkenden Geschwüre an seinem Fuße, sein Ächzen 

und Schreien würden wir ebensowenig hören mögen, als uns die Pfeile des Herkules, 

um welche es sich vornehmlich handelt, ein Interesse einflößen könnten.« (XV, 507)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Individualität, die das Allgemeine in ihrem besonderen Körper verkörpert. Sogar 
die Stimme geht auf in einem größeren Klangmuster, so dass das künstlerische 
Sprechen selbst, so Hegel, bei den Griechen wenig ausgeprägt war, da ihre De-
klamationen mit Musik begleitet waren, um durch den so musikalisch vorge-
gebenen Rhythmus für eine bessere Verständlichkeit des Gesprochenen zu sor-
gen.5 Hegel sieht den Schauspieler als Transporteur des poetischen Ausdrucks, 
der als Individuum ganz zurückzustehen hat hinter seiner Kunstfertigkeit: »Der 
Schauspieler […] tritt als ganzes Individuum mit seiner Gestalt, Physiognomie, 
Stimme usf. in das Kunstwerk hinein und erhält die Aufgabe, mit dem Charakter, 
den er darstellt, ganz und gar zusammenzugehen.« (XV, 513) Er ist das Instru-
ment, auf dem der Autor des Stücks spielen kann und soll sich diesem Spiel ganz 
hingeben. Diesen Anforderungen gerecht zu werden, fiel den griechischen 
Schauspielern nicht schwer, da sie durch die Masken geschützt und unterstützt 
durch den Rhythmus des Gesangs nicht in die Gefahr gerieten, Persönliches mit 
einzubringen.  
 Mehr Kunstfertigkeit brauchen da die Schauspieler der späteren Dramen, 
denn sie sind bar jeder Maske und bar jeder musikalischen Begleitung, die im 
Endeffekt der Rede doch nur Abbruch tut, wie Hegel betont, ganz auf sich und 
ihr Können angewiesen, um die Texte mit Leben zu füllen: »Die Shakespeare-
schen Figuren vornehmlich sind für sich fertige, abgeschlossene, ganze Men-
schen, so daß wir vom Schauspieler verlangen, daß er sie nun seinerseits 
gleichfalls in dieser vollen Totalität vor unsere Anschauung bringe.« (XV, 514) 
Die größere Verpflichtung bringt aber gleichzeitig eine größere Freiheit mit sich, 
da der Dichter »der Gebärde des Schauspielers vieles [überlässt], was die Alten 
durch Worte würden ausgedrückt haben.« (ebd.) Er muss so ein Mittelmaß fin-
den zwischen dem bereichernden Einbringen seiner Individualität und dem nöti-
gen Ausblenden. Schafft er das, dann darf er sich Künstler nennen, denn er »soll 
auch mit eigener Produktivität in vielen Punkten ergänzen, Lücken ausfüllen, 
Übergänge finden und uns überhaupt durch sein Spiel den Dichter erklären, inso-
fern er alle geheimen Intentionen und tieferliegenden Meisterzüge desselben zu 
lebendiger Gegenwart sichtbar herausführt und faßbar macht.« (XV, 514)  

                                                             
5  »Der Gesang mochte durch seine schärfere Akzentuation die Wortbedeutung der 

Chorstrophen verständlicher machen, sonst weiß ich wenigstens nicht, wie es den 

Griechen möglich wurde, die Chöre des Aischylos und Sophokles zu verstehen. Denn 

wenn sie sich auch nicht so damit herumzuplagen nötig hatten als wir, so muß ich 

doch sagen: obschon ich Deutsch verstehe und etwas fassen kann, würde mir doch ei-

ne im ähnlichen Stil geschriebene deutsche Lyrik, vom Theater herab gesprochen und 

vollends gesungen, immer unklar bleiben.« (XV, 511)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 167

 Hegel erkennt an, wie wichtig die Sinnlichkeit von Körper und Stimme des 
Schauspielers sind, sieht aber darin eine Gefahr für den Text selbst. Auch wenn 
der spätere Schauspieler mehr Freiheiten hat als der der Antike, bleibt er immer 
das Instrument, auf dem ein anderer spielt. Diese ewige Distanz des Schauspie-
lers zu seiner Rolle beugt einer Distanzlosigkeit seitens des Zuschauers vor: der 
Blick kann so nicht zu individuell werden, das Individuum darf und kann nur vor 
dem größeren Ganzen wahrgenommen werden, nicht nur als es selbst. Der 
Schauspieler als lebendige Skulptur behält immer etwas Unkörperliches, Distan-
ziertes, Ewigglattes.   

DIE TRAGÖDIE, 2. TEIL 

Die erste Erscheinungsweise der dramatischen Poesie, historisch gleichzeitig mit 
der Komödie, systematisch ihr aber vorgeordnet, ist die Tragödie. Sie hat ihren 
Höhepunkt, wie die Skulptur, in der griechischen Antike. Die Antigone steht in 
der Ästhetik nicht im Mittelpunkt, Hegel setzt sich mehr mit Ödipus Rex und 
Ödipus auf Kolonos auseinander, führt die Tragödie über Ödipus’ Tochter aber 
dann doch an entscheidender Stelle ein: Antigone ist das Beispiel für die gelun-
genste Art der Versöhnung: die objektive Versöhnung.  
 Während die Versöhnung im Philoktet subjektiv ist, weil der Handelnde sei-
ne Einseitigkeit, durch den deus ex machina überzeugt, selbst aufgibt, und es 
sich im Ödipus auf Kolonos um eine innerliche Aussöhnung handelt, bei der Ö-
dipus im Tod verklärt wird und sich seine Seele so über die Wirklichkeit und 
seine Taten erhebt und seine »irdische Schuld mit seiner irdischen Individuali-
tät« (XV, 551) bezahlt, ist die objektive Versöhnung die reinste. Denn hier wird 
das störende Individuum selbst beseitigt: Antigones Tod versöhnt. Die Frage ist 
jedoch, was genau durch ihren Tod eigentlich versöhnt wird: die durch die Kolli-
sion gestörte Sittlichkeit oder der betrachtende Zuschauer? Hegels Antwort ist: 
beides. Denn in der Tragödie wird der Zuschauer der ewigen Gerechtigkeit an-
sichtig, die die einseitigen Zwecke und Leidenschaften durchbricht und die Kol-
lision zugunsten der ewig Bestand habenden, sittlichen Mächte auflöst. Was er in 
der Tragödie erfahren soll, geht damit über die tragische Kollision hinaus zur 
Erkenntnis der ewig waltenden, göttlich-sittlichen Mächte. Wie diese Versöh-
nung genau aussieht, möchte ich in den nächsten Abschnitten zeigen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

A. DIE HELDEN

In der Tragödie erwachen die Skulpturen zum Leben. Nicht nur als maskenhaft- 
unkenntliche Schauspieler, sondern auch inhaltlich: das Ideal der Skulptur wird 
hier sinnlich-lebendig verkörpert im Helden der Tragödie. Das »Ideal in Hand-
lung«6 betitelt Klaus Düsing diese lebendig-gewordene Skulptur, Hegel selbst 
spricht von »lebendigen Repräsentanten« (XV, 522): Die tragischen Helden re-
präsentieren in Fleisch und Blut die Sittlichkeit und werden so »gleichsam zu 
Skulpturwerken« (ebd.) hervorgehoben.  
 Das Skulpturhafte am tragischen Helden ist seine Entschiedenheit für ein 
sittliches Pathos. Diese Entschiedenheit steht über seiner Individualität und lässt 
diese hinter sich: Individuiert wird die sittliche Macht. Sie ist es, die im tragi-
schen Helden manifest wird. Deshalb wird er einer Skulptur gleich: Wie in ihr 
steht nicht das Besondere am Individuum im Vordergrund, sondern das Allge-
meine, das sich in der Skulptur als schönes Ideal und im tragischen Helden als 
sittliches Pathos zeigt.7 Das wird deutlich am Thema der Tragödie: die Helden 
sind keine Individualisten, die einer plötzlichen Eingebung folgen, wie Lehmann 
zeigt: »Nicht die Ebene Wille/Entscheidung als actio steht vornan, sondern die 
intellektuelle re-actio auf eine vorgegebene Lage.« (TuM, 93) Der Inhalt der 
Entscheidung steht deswegen auch gar nicht im Mittelpunkt der Aufmerksam-
keit, vielmehr, dass hier überhaupt ein Konflikt aufkommt. In der Handlung, die 
die Skulptur nicht zeigen kann, geht der tragische Held über sie hinaus und be-
seelt sie. Er lässt damit gleichzeitig die Schönheit hinter sich, die ihre Vervoll-
kommnung in der Skulptur hatte und schreitet fort zur höchsten Form der Kunst, 

                                                             
6  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«; in: 

Annemarie Gethmann-Siefert/Lu de Vos/Bernadette Collenberg-Plotnikov (Hg.): Die 

Geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung der Künste. – München: 

Fink 2005, 149. 

7  »Die heroische, das Allgemeine unmittelbar, exemplarisch verkörpernde Selbständig-

keit weist Hegel nicht nur einem bestimmten Zeitalter, sondern auch einem bestimm-

ten sozialen Stand zu, dem Stand der Aristokratie. Daß in der griechisch-antiken Tra-

gödie die Helden und Heldinnen den Königsfamilien angehören, hat seinen Grund da-

rin, daß diese herausgehobenen sozialen Kreise gegenüber der ›Beschränkung durch 

bestehende Verhältnisse‹ ihre ›Unabhängigkeit‹ und eben dadurch die für das heraus-

ragende Handeln erforderliche Selbständigkeit bewahren können.« Josef Früchtl: Das 

unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

2004, 79. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 169

die durch ihr Gerichtetsein auf das vorstellende Bewusstsein schon in den Raum 
der Gedanken, der eigentlich Religion und Philosophie eigen ist, vordringt.   
 Der tragische Held ruht in sich und zweifelt keinen Moment an seinen Zielen 
oder deren Berechtigung. Seine Bestimmtheit fußt dabei jedoch nicht auf seinem 
eigenen reflexiv erarbeiteten Urteil, sondern hat seinen Grund in einer sittlichen 
Macht. Dennoch, so betont Hegel, ist es für die Tragödie unumgänglich, dass 
»das Prinzip der individuellen Freiheit und Selbständigkeit […] erwacht« (XV, 
534) ist, so dass die Individuen selbstbestimmt für ihre Taten und die Folgen 
einstehen wollen. Antigone ist also keine bloße Verkörperung der familiären 
Macht, die unfrei in ihr gefangen ist, sondern sie ist eine freie Individualität, die 
bewegt ist vom »substantiellen Gehalt menschlicher Zwecke« (XV, 535). Dass 
macht sie zu einer lebendigen Verkörperung der Substanz.  
 Unter freier Individualität versteht Hegel dabei ein selbstbestimmtes und 
selbstständiges Individuum, das sein Handlungsziel bewusst verfolgt und ganz 
hinter seinen Motiven steht. Deshalb trägt es die Konsequenzen seiner Handlung 
auch ganz selbstverständlich selbst. Das Individuum ist frei, weil es sich bewusst 
und gewollt mit dem identifiziert, was seine Handlung ausmacht. Der Inhalt der 
Handlung ist dabei substantiell, speist sich also nicht aus den besonderen Inter-
essen eines Individuums, sondern aus der Allgemeinheit. Die freie Individualität 
ist, wie Hegel beschreibt, »notwendig selbst ein in sich sittliches Pathos.« (XV, 
560) Antigone ist eine feste Figur, sie ist sich ihrer Sache sicher und zweifelt 
nicht an der Richtigkeit ihrer Handlungen. Ihre Gewissheit speist sich dabei aus 
den sittlichen Mächten, auf die sie sich beruft: das Recht der Familie, das Recht 
des Blutes, die »natürliche Sittlichkeit« (XV, 544), wie Hegel es in der Ästhetik

nennt. Antigone hat sich dabei nicht entschieden, sich für diese sittliche Macht 
einzusetzen, sie tut es einfach, weil sie ohne darüber nachzudenken weiß, dass es 
das Richtige ist:8 »Das eben ist die Stärke der großen Charaktere, daß sie nicht 

                                                             
8  Beim Ödipus Rex ist es anders: »Hier handelt es sich um das Recht des wachen Be-

wußtseins, um die Berechtigung dessen, was der Mensch mit selbstbewußtem Wollen 

vollbringt, dem gegenüber, was er unbewußt und willenlos nach der Bestimmung der 

Götter wirklich getan hat. Ödipus hat den Vater erschlagen, die Mutter geheiratet, in 

blutschänderischem Ehebette Kinder gezeugt, und dennoch ist er, ohne es zu wissen 

und zu wollen, in diese ärgsten Frevel verwickelt worden. Das Recht unseres heutigen 

Bewußtseins würde darin bestehen, diese Verbrechen, da sie weder im eigenen Wis-

sen noch im eigenen Wollen gelegen haben, auch nicht als die Taten des eigenen 

Selbst anzuerkennen; der plastische Grieche aber steht ein für das, was er als Individu-

um vollbracht hat, und zerscheidet sich nicht in die formelle Subjektivität des Selbst-

bewußtseins und in das, was die objektive Sache ist.« (XV, 545) – Noch eines unter-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

wählen, sondern durch und durch von Hause aus das sind, was sie wollen und 
vollbringen. Sie sind das, was sie sind, und ewig dies, und das ist ihre Größe.« 
(XV, 546)   

B. DER CHOR

Den tragischen Helden gegenüber steht der Chor. Er ist das »einfache Bewußt-
sein« (XV, 539), das als »unentzweite Identität […] in ungestörter Beruhigung 
für sich und andere tadellos und neutral bleibt.« (ebd.) Er wird damit nach Dü-
sing zum »notwendigen Boden auf dem als Grund und vor dem als Folie die 
Konflikte der Heroen ihre Plastizität und sittlich-religiöse Brisanz gewinnen«.9

Als allgemeines Bewusstsein kann er selbst zu keiner eigenen Handlung kom-
men und steht dem Handeln der Helden »tatlos« und mit einer »Art von Grauen« 
(XV, 539) gegenüber. Der Chor weiß dabei jederzeit um die »substantielle Idea-
lität der sittlichen Mächte« (ebd.) und setzt sein Wissen dem heroischen Handeln 
entgegen. Die Weisheit des Chors ist die des »den Konflikten vorausgehenden, 
alten polytheistischen Götterglaubens«.10 Von dieser Basis aus bleibt dem Chor 
das Geschehen im Grunde genommen immer fremd: er steht der Kollision von 
Antigone und Kreon, der Kollision von Familie und Staat eigentlich ratlos ge-
genüber. Diese Unfähigkeit, die Notwendigkeit der tragischen Kollision zu be-
greifen, liegt laut Düsing daran, dass der Chor, von der tragischen Erfahrung 

                                                                                                                                  
scheidet Ödipus dabei wesentlich von Antigone: Ödipus, als Autor seines Selbst-

urteils, zweifelt zu keiner Zeit die Rechtmäßigkeit des Rechts an: das ist gerade die 

Tragik des Stückes: Ödipus, der Recht spricht, weil er aus dem Leid, das die Rache 

schafft, gelernt hat, legt damit den Fluch in das Recht selbst und hinterfragt so die Vo-

raussetzungen des Rechts überhaupt: »Das Recht, so zeigt die Orestie, entsteht durchs 

Lernen aus dem Leiden, das der Rachefluch hervorbringt. In König Ödipus wird das 

Recht dann selbst zur Quelle des Fluchs; die Erinnyen kehren in den Zwängen der 

Selbstverurteilung wieder, denen sich Ödipus durch seine Verrechtlichung des Urtei-

lens unterworfen hat. Damit bringt das Recht wieder Gewalt und Leiden hervor. In 

dieser Erfahrung zergeht mit dem Gerechtigkeitsversprechen des Rechts – dem Ver-

sprechen des Rechts, die Fluchgewalt des Urteils zu brechen – zugleich der Glaube an 

die Gerechtigkeit der Welt, die es voraussetzt.« Christoph Menke: Die Gegenwart der 

Tragödie. Versuch über Urteil und Spiel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 96.  

9  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 154. 

10  Ebd., 153. Düsing weiter: »Der von Hegel […] als bunt und heiter apostrophierte 

griechische Polytheismus verdüstert sich in der Tragödie.« (154) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 171

unbeirrt, »an der bloßen Verschiedenheit der Götter fest[hält], die in konfliktlo-
sem Nebeneinander verehrt werden können; und dies sind die Götter der sub-
stantiellen Sittlichkeit einer archaischen Gesellschaft.«11  
 Dieses Unverständnis des Chores führt ihn aber nicht in eine bloße Zuschau-
erposition, von der er das Geschehen gleichgültig und unbetroffen verfolgen 
würde. Der Chor nimmt Anteil am Geschehen, kommentiert es, ringt um ein 
Verständnis. Immer wieder wenden sich Antigone und Kreon an ihn, erklären 
ihm ihre Handlungen und bitten um Legitimation und Unterstützung. So ist es 
nach dem Erscheinen von Teiresias schließlich auch der Chor, der Kreon an-
treibt, seinen geänderten Beschluss direkt und ohne zu zögern in die Tat umzu-
setzen. Der Chor verfolgt den Handlungsablauf, ohne sich mit eigenen Hand-
lungen einzumischen. Er unterstützt und kritisiert dabei nicht auf einer Metaebe-
ne, sondern so, wie es auch die höfischen Berater tun würden: ohne eigene 
Handlungsgewalt, aber mit ihrem eigenen Leben betroffen von den schließlich 
gefällten Entscheidungen. Hegel betont – gegen Schiller12 –, dass der Chor nicht 
Teil der Tragödie ist, um eine reflexive Ebene im Stück zu haben,  

»sondern er ist die wirkliche Substanz des sittlichen heroischen Lebens und Handelns 

selbst, den einzelnen Heroen gegenüber das Volk als das fruchtbare Erdreich, aus wel-

chem die Individuen wie die Blumen und hervorragenden Bäume aus ihrem eigenen 

                                                             
11  Ebd. 

12  Schiller sieht den Chor zum einen als Schutz des Theaters gegen den Naturalismus: 

der Chor unterstützt die Illusion: »er hilft die Poesie hervorbringen.« (553) Der Chor 

der antiken Tragödie soll so auch in der modernen als künstliches Element wieder auf-

tauchen und die Reflexion auf das Bühnengeschehen ermöglichend unterstützen: »Der 

Chor ist selbst kein Individuum, sondern ein allgemeiner Begriff« (555), der die 

Handlung begleitet und reflektiert. Die Reflexion des Geschehens muss so nicht in der 

Handlung selbst passieren, sondern sie wird von ihr abgesondert und dadurch selbst 

noch einmal poetisch, der Chor bringt damit in die Sprache Leben und in die Hand-

lung Ruhe: »Denn das Gemüt des Zuschauers soll auch in der heftigsten Passion seine 

Freiheit behalten; es soll kein Raub der Eindrücke sein, sondern sich immer klar und 

heiter von den Rührungen scheiden, die es erleidet.« (556) Er gibt uns so »die Freiheit 

zurück, die im Sturm der Affekte verlorengehen würde.« (ebd.) Diese Funktion erfüllt 

der Chor dabei auch innerhalb der Tragödie selbst, wenn er die Handelnden zu Ruhe 

und Besonnenheit auffordert. Friedrich Schiller: »Über den Gebrauch des Chores in 

der Tragödie (1803)«; in: ders.: Über Kunst und Wirklichkeit. Schriften und Briefe zur 

Ästhetik. Hrsg. und eingeleitet von Claus Gräber. – Stuttgart: Reclam 1975, 548-558. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

heimischen Boden emporwachsen und durch die Existenz desselben bedingt sind.« (XV, 

541)  

Der Chor ist die Substanz, die ihre eigene Veränderung an sich selbst beobachtet 
und kommentiert. Er ist eine vollständig eigene Erlebnisebene, die der Perspek-
tive des tragischen Helden ergänzend zur Seite gestellt ist.  
 Der tragischen Erfahrung der Kollision steht er dabei bis zum Ende ungläu-
big gegenüber. Der Chor staunt über das, was geschieht, und kommentiert, ohne 
wirklich zu begreifen. Das eigentliche Begreifen geschieht erst auf der Ebene 
des Zuschauers: hier wird aus der tragischen Erfahrung die Erfahrung der Tragö-
die. Die zeigt dem Zuschauer, dass der Untergang der Helden aber nicht nur 
schrecklich ist, sondern eben, nach Hegel, sittlich berechtigt und damit gerecht: 
Er führt, so Düsing, auf eine »höhere Ebene der Sittlichkeit, da der Untergang 
der Heroen, die jeweils einer begrenzten, einseitigen sittlich-göttlichen Macht 
folgten und damit die entgegengesetzte verletzten, zugleich das Zutage treten ei-
ner schicksalhaften höheren Gerechtigkeit bedeutet, in der jene Einseitigkeiten 
aufgehoben sind.«13 Indem der Zuschauer diesen Prozess versteht, erfolgt »die 
von Aristoteles geforderte Reinigung der Affekte der Furcht und des Mitleids so-
wie das unmittelbare Einleuchten einer tragischen Versöhnung.«14 Das geschieht 
aber nur auf der Ebene des Zuschauers, der Chor, als unmittelbar involvierte Ins-
tanz, bleibt im Geschehen verhaftet und erreicht dieses Verständnis nicht.   

C. DIE KOLLISION

Durch die Einseitigkeit des sittlichen Pathos und das Beharren des Individuums 
auf seinem Recht, kommt es zur Kollision mit einem zweiten ebenfalls sittlich 
begründeten Anspruch: Kreon trifft auf Antigone:  

»Das ursprünglich Tragische besteht nun darin, daß innerhalb solcher Kollision beide Sei-

ten des Gegensatzes für sich genommen Berechtigung haben, während sie andererseits 

dennoch den wahren positiven Gehalt ihres Zwecks und Charakters nur als Negation und 

Verletzung der anderen, gleichberechtigten Macht durchzubringen imstande sind und des-

halb in ihrer Sittlichkeit und durch dieselbe ebenso sehr in Schuld geraten.« (XV, 523)  

                                                             
13  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 154. 

14  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 173

Der Grund für die Kollision wird dabei in der Ästhetik ähnlich beschrieben wie 
in der Phänomenologie: die Sittlichkeit des heroischen Weltzustandes ist keine 
homogene, da sie auf dem Polytheismus der griechischen Götterwelt als wert-
spendender und handlungsweisender Substanz beruht: »Die sittliche Substanz ist 
als konkrete Einheit eine Totalität unterschiedener Verhältnisse und Mächte, 
welche jedoch nur in tatlosem Zustande als selige Götter das Werk des Geistes 
im Genuß eines ungestörten Lebens vollbringen.« (XV, 523) Nun werden in der 
Tragödie die Skulpturen aber lebendig. Durch ihre unterschiedliche Verkörpe-
rung kommt es zu einem Widerspruch – die Götter verlieren ihre göttliche Ruhe 
und geraten in Streit. Die Tragödienbeschreibung der Phänomenologie hat es ge-
zeigt: das, was den Anspruch hat, wahr zu sein, wird in den Protagonisten der 
Tragödie wirklich und gerät dann in seiner Verwirklichung mit einem gleichbe-
rechtigten Anspruch in Konflikt.  
 Durch diesen Konflikt wurde in der Phänomenologie deutlich, dass die Be-
rechtigung des Anspruches nicht absolut sein kann, da sie sonst den anderen 
gleichberechtigten Anspruch verletzt. Die Bewegung, die dabei sichtbar wurde, 
war eine Bewegung des Selbstbewusstseins: als sittliches Bewusstsein verdop-
pelt es sich in menschliches und göttliches Gesetz und setzt damit selbst seine 
Entzweiung. Das hat den Untergang der natürlichen Sittlichkeit und das Auf-
kommen des Rechtszustandes nach sich gezogen. In der Ästhetik wird das Pro-
blem anders gelöst: der entstandene Widerspruch wird aufgehoben und versöhnt. 
Die Kollision bleibt dabei ähnlich: Das, was wahr ist, will wirklich werden und 
stößt in seiner Verwirklichung auf den Widerspruch, dass eben nicht wirklich 
werden kann, was wahr ist, ohne sich schuldig an der Verletzung eines gleichbe-
rechtigten Anspruches zu machen. Dieser Widerspruch nun – und das ist die 
spezifisch ästhetische Leistung der Tragödie bei Hegel – wird in der Tragödie 
aufgehoben: der Widerspruch tritt in ihr in die Realität ein, kann sich aber in ihr 
»nicht als das Substantielle und wahrhaft Wirkliche erhalten […], sondern sein 
eigentliches Recht nur darin finde[n], daß er sich als Wiederspruch aufhebt.« 
(XV, 524) Die tragische Kollision muss also, das ist der Knackpunkt der Tragö-
die, eine »tragische Lösung dieses Zwiespalts« (ebd.) bieten. Zu dieser Lösung 
aber mehr unter Unterpunkt d.   
 Der Widerspruch wird in der Tragödie real, indem der tragische Held zur 
Handlung schreitet. Als freie Individualität verfolgt er selbstbestimmt das ihm 
eigene, aus der Substanz geschöpfte Prinzip und lässt das, was er für wahr hält, 
wirklich werden: »Die Bestimmtheit des Gemüts geht deshalb im Drama zum 
Triebe, zur Verwirklichung des Inneren durch den Willen, zur Handlung über, 
macht sich äußerlich, objektiviert sich und wendet sich dadurch nach der Seite 
epischer Realität hin.« (XV, 478) Die Handlung hat so ihren Ausgangspunkt im 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Innern, ist aber gerichtet auf das Endresultat in der äußeren Welt: die Folgen der 
Tat versteht das Individuum so unmittelbar als in seiner eigenen Handlung be-
gründet und so auch auf es selbst in voller Kraft zurückwirkend: »Dieser stete 
Bezug der gesamten Realität auf das Innere des sich aus sich bestimmenden In-
dividuums, das ebenso sehr der Grund derselben ist, als es sie in sich zurück-
nimmt, ist das eigentlich lyrische Prinzip der dramatischen Poesie.« (XV, 478) 
 Sichtbar wird in dieser Beschreibung die ästhetische Leistung des Dramas, 
die episches (die Handlung in der Welt) und lyrisches (die Welt auf das Innere 
des Individuums bezogen) Prinzip miteinander in Einklang setzt. Dieser doppelte 
Bezug von Epos und Lyrik, von Innerem und Weltlichkeit, Subjekt und Objekti-
vität, ist die freie Individualität des tragischen Helden: Durch das Allgemeine 
zur individuellen Handlung bewegt, die das Innere, das das Allgemeine ist, real 
werden lässt und dieser durch die Handlung gewordenen Realität die Rückwir-
kung auf das eigene Innere erlaubt, bricht das »dramatische Individuum […] sel-
ber die Frucht seiner eigenen Taten.« (XV, 478) Damit wird deutlich: das Indivi-
duum, das verletzt und verletzt wird, verletzt und wird verletzt, weil es selbst 
Teil des Falschen ist. Ihm widerfährt somit nicht etwas vollkommen Ungerecht-
fertigtes von außen, sondern es ist selbst Teil dessen, was zu seiner Verletzung 
und zu seinem Verbrechen führt. Der tragische Held ist tragisch, weil er, wie in 
der Phänomenologie beschrieben, nur zum Verbrecher werden kann: In der Ver-
wirklichung dessen, was wahr ist (in der Umsetzung des Allgemeinen, das der 
Inhalt der Handlung ist, in die Handlung), verletzt er ein gleichberechtigtes Prin-
zip, macht sich also an diesem schuldig, führt aber gleichzeitig – und das war in 
der Phänomenologie erst das eigentliche Verbrechen – das eigene Prinzip ad ab-
surdum, indem aus seiner Handlung deutlich wird, dass das, was wahr ist, eben 
nicht mit seinem absoluten Anspruch wirklich werden kann, ohne zu verhindern, 
dass etwas anderes Wahres wirklich wird und damit seine eigene Wahrheit ein-
büßt. In der Ästhetik ist dieser Punkt nicht mehr das eigentliche Verbrechen, da 
er nur noch ein Moment im ästhetischen Spiel zu sein scheint. Im Mittelpunkt 
steht hier tatsächlich die Kollision zwischen den beiden gleichberechtigten Prin-
zipien der beiden Protagonisten. Schuldig wird der tragische Held hier durch die 
»Negation und Verletzung der anderen, gleichberechtigten Macht« (XV, 523). 
 Am Beispiel der Antigone sieht das nun so aus: Antigone steht für die Fami-
lie »als der natürlichen Sittlichkeit« (XV, 544) und Kreon steht für den Staat, der 
das »sittliche[] Leben in seiner geistigen Allgemeinheit« (ebd.) versinnbildlicht. 
Diese beiden Sphären zusammen machen gemeinsam mit dem »einklangs-
volle[n] Handeln innerhalb ihrer Wirklichkeit die vollständige Realität des sitt-
lichen Daseins« (ebd.) aus. Ins Auge springt bei dieser Formulierung sofort die 
begriffliche Änderung, die Hegel, ohne sie näher zu erläutern, vorgenommen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 175

hat: die natürliche Sittlichkeit ist nun nicht mehr, wie in der Phänomenologie, 
das Zusammenspiel von Familie und Staat, sondern die natürliche Sittlichkeit ist 
beschränkt auf die Familie, während der Staat aufgewertet wird zur »geistigen 
Allgemeinheit« und beide zusammen nun das »sittliche Dasein« sind ohne den 
Zusatz des natürlichen. Im Rückblick auf die Phänomenologie wird deutlich: 
Hegel nennt die natürliche Sittlichkeit, die hier für ihn im Vordergrund steht, 
»natürlich«, weil sie eine Gemeinschaft beschreibt, die in ihren elementaren 
Wertorientierungen übereinstimmt, wobei diese Übereinstimmung nicht willent-
lich erzeugt ist, sondern natürlich gegeben: in der natürlichen Sittlichkeit wissen 
die Individuen, was sie zu tun haben, weil sie ihre Handlungsmotivation blind 
aus der ihnen gemeinsamen Substanz schöpfen können.  
 Diese Beschreibung stimmt dabei überein mit der Beschreibung des tragi-
schen Helden in der Ästhetik: auch er schöpft aus dem Allgemeinen ohne Re-
flexion, weil er weiß, was er zu tun hat. Nach der oben wiedergegebenen Be-
schreibung der Kollision in der Antigone dürfte aber nur Antigone, als Vertre-
terin der »natürlichen Sittlichkeit«, als tragische Heldin bezeichnet werden, wäh-
rend Kreon, als Vertreter der »geistigen Allgemeinheit« eigentlich aus diesem 
Schema herausfallen müsste. Dabei macht Hegel, wie ich im vorherigen Kapitel 
gezeigt habe, auch schon in der Phänomenologie einen Unterschied zwischen 
Antigone und Kreon, indem er Antigone als Handelnde darstellt, die intuitiv 
weiß, was sie zu tun hat und Kreon als wissentlich Handelnden beschreibt, der 
seine handlungsleitenden Werte aus dem Nachdenken über das für ihn wichtige 
Substantielle gewinnt.15 Auch für ihn gibt es nur den einen Wert, er geht nur an-
ders mit ihm um als Antigone. Geht man nun von einer gemeinsamen natürli-
chen Sittlichkeit aus, ist diese Unterscheidung plausibel. Unter dem Vorzeichen 
aber, dass nur Antigone für die natürliche Sittlichkeit steht, überzeugt sie nicht 
als Lösung für das Problem, wie Kreon als Vertreter der »geistigen Allgemein-
heit« im »sittlichen Dasein« ein tragischer Held im hegelianischen Gustus sein 
kann. Denn hat Kreon bereits die natürliche Sittlichkeit hinter sich gelassen, 
müsste er auch die Einseitigkeit der Wertorientierung, die ja in der Phänomeno-

logie als begriffsbildend für die natürliche Sittlichkeit genannt wird, hinter sich 

                                                             
15  Dabei bleibt Kreon, wie Antigone, auch als Nachdenkender in der einen Seite gefan-

gen, weil Kreons Vermögen nicht dazu ausreicht, seinen sittlichen Standpunkt zu ver-

lassen. Ja, an dieser Stelle ist ihm Antigone sogar überlegen, da sie durch das ihr wi-

derfahrende Leid dazu gebracht wird, wie Hegel interpretiert, durch das Leiden anzu-

erkennen, dass sie gefehlt hat. Sie entwickelt diese Einsicht dabei aus sich selbst he-

raus, während Kreon seine Meinung nur ändert durch die Einflussnahme des Sehers 

Teiresias.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gelassen haben. Damit wäre Kreon Teil einer nachtragischen Welt. Und in ge-
wisser Weise wird er von Hegel auch so behandelt, wie ich im Folgenden zeigen 
werde.  
 Doch zunächst noch einmal zurück zu der Kollision, die Hegel in der Ästhe-
tik am Beispiel Antigones beschreibt: »Antigone ehrt die Bande des Blutes, die 
unterirdischen Götter, Kreon allein den Zeus, die waltende Macht des öffentli-
chen Lebens und Gemeinwohls.« (XV, 544) Kreon und Antigone stehen so für 
die Verkörperung zweier Prinzipien, die gemeinsam das sittliche Dasein ausma-
chen: Familie und Staat sind die beiden Grundpfeiler eines gelungenen sittlichen 
Zusammenlebens. In der Antigone wird durch den nun zwischen diesen beiden 
grundlegenden Prinzipien entstandenen Streit die Basis der Gemeinschaft selbst 
erschüttert: eine Kollision, die in ihrem Schweregrad nach Hegel über alle »nati-
onalen Unterschiede« (XV, 545) hinaus durch alle Zeiten »menschliche und 
künstlerische Teilnahme« (ebd.) erweckt, denn das Interesse an einem gelingen-
den Zusammenspiel von Staat und Familie ist zeitlos. Im Wechselspiel von Kre-
on und Antigone wird nun der real gewordene Widerspruch der beiden gleichbe-
rechtigten Ansprüche auf der Bühne sichtbar. Doch Bestand haben wird er dort 
nicht. 

D. DIE LÖSUNG

Die Kollision von Antigone und Kreon nennt Hegel deswegen eine »vollständi-
ge« (XV, 549), weil hier beide streitenden Individuen selbst in das eingebunden 
sind, gegen das sie kämpfen. Damit bekämpfen sie einen Teil ihrer eigenen Le-
benswirklichkeit: »So lebt z.B. Antigone in der Staatsgewalt Kreons; sie ist die 
Königstochter und Braut des Hämon, so daß sie dem Gebot des Fürsten Gehor-
sam zollen sollte. Doch auch Kreon, der seinerseits Vater und Gatte ist, müßte 
die Heiligkeit des Blutes respektieren und nicht das befehlen, was dieser Pietät 
zuwiderläuft.« (ebd.) Die beiden tragischen Helden scheitern so nicht nur anein-
ander, sondern in sich selbst, es ist ihnen »immanent, wogegen sie sich wechsel-
weise erheben« (ebd.) und darum werden sie »an dem selber ergriffen und ge-
brochen« (ebd.). Kreon und Antigone finden beide den Untergang: Antigone im 
eigenen Tod und Kreon im Tod von Sohn und Gattin.  
 Der Untergang des Individuums rechtfertigt sich dabei in der Ästhetik da-
durch, dass die Einseitigkeit des sittlichen Pathos aufgehoben werden muss. Der 
tragische Held ist die Verlebendigung einer sittlichen Macht. Hierin, in diesem 
sittlichen Pathos, liegt seine Individualität. Die Einseitigkeit der sittlichen Macht 
liegt also allein in diesem einen Individuum, durch das sie zu lebendigem Han-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 177

deln geworden ist. Deshalb kann die Einseitigkeit im Untergang dieses Individu-
ums auch aufgehoben werden: »so ist es das Individuum, das, insofern es nur als 
das eine Pathos gehandelt hat, abgestreift und aufgeopfert werden muß.« (XV, 
549) Dieser beiderseitige Untergang stellt nun, anders als in der Phänomenolo-
gie, die Harmonie wieder her, denn durch den Tod, so argumentiert Hegel in der 
Ästhetik, wird die »Einseitigkeit ihrer Behauptung […] abgestreift« (XV, 547). 
Dadurch werden die Gegensätze als Gegensätze aufgehoben und die ewige Ge-
rechtigkeit kommt zum Zug, »welche als absolute Macht des Schicksals den 
Einklang der sittlichen Substanz gegen die sich verselbständigenden und dadurch 
kollidierenden besondern Mächte rettet und aufrechterhält und bei der inneren 
Vernünftigkeit ihres Waltens uns durch den Anblick der untergehenden Indivi-
duen selber befriedigt.« (XV, 565)  
 In der Antigone-Deutung der Ästhetik stellt das Schicksal die Gerechtigkeit 
und die Harmonie in der durch die streitenden Individuen in Unruhe versetzten 
Sittlichkeit wieder her. Das Wirken des Schicksals ist hier als ästhetisches zu 
verstehen. Während es in der Phänomenologie für den Helden unverständlich 
blieb und sich auch nur auf dieser Ebene bewegte, bekommt es hier eine zweite 
Ebene: die der Rezeption durch den Zuschauer. Der erkennt im Untergang der 
beiden Individuen die Aufhebung der Einseitigkeit zweier göttlicher Mächte und 
die Wiederherstellung der Einheitlichkeit. Für den Zuschauer dreht es sich in der 
Antigone nie nur um die Schicksale von Kreon und Antigone, sondern immer 
schon um das Größere, das hinter ihnen steht: Er nimmt beide als das wahr, als 
was Hegel sie auch schon in der Phänomenologie beschreibt: als Verkörperung 
eines sittlichen Gesetzes. Für den Betrachter entwickelt sich so im Stück nicht 
das Individualschicksal der Protagonisten, er verfolgt nur anhand ihrer ein dahin-
ter stehendes Geschehen:  

»es [ist] nicht die Individualität, die sich in dem ganzen Komplexus ihrer nationalen epi-

schen Eigenschaften vor uns entwickeln soll, sondern der Charakter in Rücksicht auf sein 

Handeln, das zur allgemeinen Seele einen bestimmten Zweck hat. Dieser Zweck, die Sa-

che, auf welche es ankommt, steht höher als die partikulare Breite des Individuums, das 

nur als lebendiges Organ und belebender Träger erscheint.« (XV, 479) 

Der Verlauf der Handlung kann deshalb vom Zuschauer auch nicht als von dem 
Helden abhängig gesehen werden, denn von Anfang an weiß dieser eine größere 
Macht hinter ihm, die sein Handeln erfüllt und ausmacht. Was, so Hegel, in der 
Ästhetik eigentlich dargestellt wird, ist eine Notwendigkeit, eine notwendige 
Bewegung des Geistes, die in sich einen Widerspruch aufwirft, einen Kampf 
austrägt und dann in der Versöhnung den Widerspruch auflöst. Dargestellt wird 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

so in der Tragödie »das lebendige Wirken einer in sich selbst beruhenden, jeden 
Kampf und Widerspruch lösenden Notwendigkeit« (XV, 480). Dieses selbst-
ständige Wirken des Geistes wird natürlich auch in der Phänomenologie des 

Geistes anhand der Antigone beschrieben. Hier findet die Bewegung aber einen 
anderen Endpunkt: der Rechtszustand wird in die Moralität führen, während hier 
in der Ästhetik die Sittlichkeit wiederhergestellt wird. Bevor ich mich darauf 
konzentriere, diesen Sittlichkeitsbegriff, der durch die Versöhnung zu neuem 
Leben erwacht, genauer anzuschauen, möchte ich einen Exkurs zum Zuschauer 
und Hegels Aristoteles-Deutung von Furcht und Mitleid machen. 

EXKURS: DER ARISTOTELISCHE ZUSCHAUER

Das, worüber die Tragödie eigentlich handelt, ist nicht die Kollision selbst, son-
dern ihre Lösung: In der Versöhnung, die der Erfahrung des Tragischen ein Ende 
setzen soll, wird die »einseitige Besonderheit, welche sich dieser Harmonie nicht 
zu fügen vermocht hatte« (XV, 524) aufgehoben und »ihrer ganzen Totalität 
nach dem Untergange preisgegeben« (XV, 524). Die Versöhnung passiert dabei 
vor der Bühne, im Zuschauerraum. Das, was für den Helden tragisch ist, wird 
aus dem Blickwinkel des Zuschauers zur Tragödie: als Außenstehender ist er nur 
soweit in die Erfahrung des Tragischen mit einbezogen, als dass es für ihn eine 
ästhetische und keine – wie für Antigone – existenzielle Erfahrung ist. Nach Dü-
sing liegt darin der Unterschied zwischen Tragischem und Tragödie: »In der 
Tragödie als der eigentlichen Kunstform der Darstellung des Tragischen wird 
daher ein tragisches Schicksal nicht mehr einfach erlebt und erlitten; es wird 
vielmehr vor den unmittelbar begreifenden Zuschauern auf der Bühne anschau-
lich-dramatisch vorgeführt.«16  
 Wesentlich dafür, dass der Zuschauer Lust an dieser Vorführung empfindet, 
ist dabei, dass er einem fiktionalen Geschehen beiwohnt und keinem realen. Er 
muss sich auf »sich selbst zurückwenden«17 können, so Menke, und seinen eige-
nen Zustand »als gut beurteilen und mit Lust empfinden.« (GT, 106) In der 
Betrachtung von Konflikt und Konfliktlösung wird der Zuschauer nach Hegel 
mehr als des persönlichen Schicksals der vorgestellten Individuen gewahr: er 
sieht die vernünftige Bewegung des Geistes, die zu einem vernünftigen Ende 
führt. So liest Hegel auch Aristoteles. Furcht und Mitleid werden im Prozess die-

                                                             
16  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 152. 

17  Christoph Menke: Die Gegenwart der Tragödie, 106. Im Folgenden im Text mit Sigle 

GT und Seitenzahl zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 179

ses Ansichtigwerdens der ewigen Gerechtigkeit erregt und gereinigt, sie sind da-
bei nicht auf die bloßen individuellen Schicksale der Protagonisten gerichtet, 
nicht auf: »die bloße Empfindung der Zustimmung oder Nichtzustimmung zu 
meiner Subjektivität, das Angenehme oder Unangenehme, Ansprechende oder 
Abstoßende […]. Denn dem Kunstwerke darf es nur darauf ankommen, das zur 
Darstellung zu bringen, was der Vernunft und Wahrheit des Geistes zusagt« 
(XV, 524f.). Gereinigt werden die Empfindungen Furcht und Mitleid durch das 
»Prinzip des Inhalts« (XV, 525): Die Furcht wird nicht durch die Möglichkeiten 
der äußeren Einflussnahme geweckt, wie zum Beispiel durch ungerechte Unter-
drückung oder gerechte Strafe für ein Vergehen, sondern durch die Gewalt, der 
sich der Mensch ausgesetzt sieht, wenn er sich gegen sich selbst verhält: »Was 
nun der Mensch wahrhaft zu fürchten hat, ist […] die sittliche Macht, die eine 
Bestimmung seiner eigenen freien Vernunft und zugleich das Ewige und Unver-
letzliche ist, das er, wenn er sich dagegen kehrt, gegen sich selbst aufruft.« (XV, 
525) Das Furchterregende an Antigone ist also nicht Kreons ungerechtes Verhal-
ten gegen sie, sondern ihr eigenes Schuldigwerden durch ihre selbstbestimmte 
(aber ungewählte) Vereinseitigung eines sittlichen Prinzips, durch das sie ein an-
deres verletzt. Ihr eigenes Handeln verkehrt sich gegen sie: das erregt die Furcht 
beim Zuschauenden, es ist die »Furcht vor der Macht der verletzten Sittlichkeit« 
(XV, 525).  
 Hegel stellt sich dabei die Reinigung der Affekte offenbar als deren reines 
Erleben vor: Er grenzt sowohl Furcht als auch Mitleid von den landläufigen Ver-
ständnissen ab und weist diese als falschverstandene Empfindungen zurück: 
Anstatt mit dem Unglück eines anderen mitzuleiden, sollte der Wille, diesem zu 
helfen geweckt werden und anstatt sich vor äußeren Einflüssen zu fürchten, soll-
te erkannt werden, dass der wahre Grund zur Furcht nur im Inneren liegt. Das 
kathartische Moment ist bei Hegel aber nicht der ästhetische Endpunkt der Tra-
gödie, sondern nur der Weg dorthin. Denn Furcht und Mitleid empfindet der 
Zuschauer nur für den, der gerecht gehandelt hat, aber durch diese gerechte 
Handlung selbst schuldig geworden ist und der nun bereit ist, für seine Schuld 
ganz einzustehen. Indem er die Konsequenzen seiner Handlung annimmt, Anti-
gone also ihren Tod akzeptiert, erfährt der Zuschauende nicht nur die gereinigten 
Gefühle von Furcht und Mitleid, sondern auch das wohlige Gefühl der Gerech-
tigkeit: »Über der bloßen Furcht und tragischen Sympathie steht deshalb das 
Gefühl der Versöhnung, das die Tragödie durch den Anblick der ewigen Gerech-
tigkeit gewähret« (XV, 526).18 Der Zuschauer verlässt so das Theater »er-

                                                             
18  Damit wendet Hegel sich gegen eine Aristoteles-Interpretation, die das Hervorrufen 

der Affekte von Furcht und Mitleid in den Mittelpunkt rücken möchte: »Wie sehr sie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schüttert durch das Los der Helden, versöhnt in der Sache.« (XV, 547) Bei Hegel 
nimmt der Zuschauer ausschließlich die dialektische Perspektive ein, die ihn am 
Ende unberührt vom Geschehen auf der Bühne lässt und ihn nur intellektuell an-
spricht.19  

                                                                                                                                  
dann aber auch persönliches Leiden und wilde Leidenschaft oder den unversöhnten in-

neren Zwist der Seele ausmalen mögen, so wird dadurch das wahrhaft menschliche 

Gemüt doch weniger bewegt als durch ein Pathos, in welchem sich zugleich ein ob-

jektiver Gehalt entwickelt. […], es hilft nichts: man fühlt das Herz nur zerschnitten 

und wendet sich ab. Denn es liegt nicht das Positive, die Versöhnung darin, welche 

der Kunst nie fehlen darf.« (XV, 494) Wirklichen Effekt, so Hegel, macht nur das 

Substantielle im Handeln: Sittlichkeit und Größe des Charakter. Deshalb soll im Dra-

ma auch nicht das Zufällige im Mittelpunkt stehen, sondern das Publikum hat das 

Recht „in dem Verlaufe und Ausgang der dramatischen Handlung tragisch oder ko-

misch die Realisation des an und für sich Vernünftigen und Wahren vollbracht« (XV, 

502) zu sehen. Eine andere Aristoteles-Deutung vertritt Lessing, den Hegel hier, ohne 

ihn zu nennen, angreift. Sie wird im dritten Teil der Arbeit, im Kapitel über Philoktet

genau behandelt. 

19  Einen Einwand gegen diese dialektische Perspektive liefert Menke, indem er zwar be-

tont, dass die tragische Erfahrung einzig möglich ist durch die Distanz zwischen 

Zuschauer und Geschehen auf der Bühne, dass aber der Zuschauer durch die tragische 

Erfahrung nichts für sein Leben lernen kann. Denn sein Leben unterscheidet sich von 

den tragischen Ereignissen auf der Bühne nicht nur dadurch, dass die Tragik im Leben 

niemals so absolut ist wie im Theater, sondern verschliffen wird durch die voran-

schreitende Zeit, wodurch es in den »antitragischen Mechanismen des gewöhnlichen 

Lebens« zu einer »metatragischen Klugheit« kommt, die zeigt, dass es neben der Tra-

gödie eben noch etwas anderes gibt: »Etwas anderes, nicht etwas Höheres: die Tragö-

die und das Leben« (GT, 98). Das gewöhnliche Leben unterscheidet sich vom tragi-

schen Geschehen aber auch dadurch, dass es eben keinen Abstand zum Geschehen 

gibt: das Wissen darum, dass die tragische Erfahrung mit der Zeit ihr Grauen und ih-

ren Schmerz verlieren wird, ist kein praktisches Wissen, dass der Im-Leben-Stehende 

bloß aktualisieren müsste: »Es ist ein Wissen, das Beruhigung, gar Trost spenden 

mag, aber es ist kein Wissen, das einen Weg weist, ein Verhalten empfiehlt.« (GT, 99)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 181

E. DIE VERSÖHNUNG

In der Tragödie besteht die Versöhnung in der Opferung des die Sittlichkeit stö-
renden Individuums. Der Begriff des Individuums verändert sich in dieser 
Beschreibung nicht: Antigone sieht weder die Welt anders, noch wird sie anders 
gesehen von der Welt. Das Fazit des vorangegangenen Phänomenologie-Kapi-
tels aber ist: Individuum und Sittlichkeit sind durch die Kollision nicht mehr das, 
was sie vorher waren: beide sind verändert und können auch nicht wieder in die 
alte Form zurück. Meine Interpretation stützt sich dabei auf Hegels Beschrei-
bung der Sittlichkeit in der Phänomenologie, in der er auseinandersetzt, dass der 
aufgekommene Konflikt notwendig irgendwann aufkommen musste, da er in ei-
nem Mangel der natürlichen Sittlichkeit selbst fußt und diese so über sich hinaus 
in den Rechtszustand treiben muss. Durch den Mangel der Sittlichkeit geschieht 
Antigone Unrecht. Sie ist nicht mehr die gleiche, die sie vor der tragischen Er-
fahrung war: ihr Aufbegehren zeigt, dass sie die Ordnung in Frage stellt, dass sie 
erkennt, dass diese Ordnung unwiederbringlich aus dem Gleichgewicht geraten 
ist. 
 Gegen die Interpretation der Tragödie als Ort der Versöhnung argumentiert 
auch Hans-Thies Lehmann. Im Gegenteil sieht er sie von Beginn an als Ort der 
Debatte und der Krise: einer Krise, in der die Polis selbst steht – zerrissen zwi-
schen demokratischen und aristokratischen Idealen. Was die attische Tragödie 
auszeichnet und nach Lehmann den Ausgangspunkt aller Interpretation kenn-
zeichnen sollte, ist ihre »suspensive Antwortlosigkeit«: Lehmann wendet sich 
damit gegen eine Deutungstradition, die »die attische Tragödie als eine Kunst zu 
erfassen [versucht], die immer wieder die Sinnstiftungen von Recht, Politik und 
Philosophie, kurz: die Sinnstiftung der im weiteren Sinn prädikativen Diskurse 
implizit bestritten, abgebogen, verschoben hat.« (TuM, 21f.) Das Subjekt bei 
Sophokles, so Lehmann, entdeckt sich »nicht nur in der Abspaltung von der Göt-
terwelt, sondern auch von den anderen Menschen.« (TuM, 108) Diese Isolation 
markiert für Lehmann, wie in der Einleitung bereits geschildert, das Aufkommen 
einer Frage, der Frage des Subjekts »nach seinem Ort in der Machtordnung der 
vom Mythos definierten Verhältnisse: jene Isolation ist die Antwort auf diese 
Frage.« (TuM, 109)  
 Antigones Klagen, das Erheben ihrer Stimme, der Anruf des Chores und die 
Bitte zu den Göttern: alles bleibt unerwidert: »Die Tragödie erschüttert den my-
thischen Himmel und läßt die präsente Stimme ohne olympischen Widerhall.« 
(TuM, 115) Die Versöhnung bleibt aus und das Sein auf der Welt bekommt eine 
neue Dimension: »Indem dieser versöhnende Spiegel entfällt, gewinnt der kör-
perliche Schmerz, gewinnen die sehr irdischen Leiden den Charakter eines 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Zeichens für die Fragwürdigkeit des Mythos.« (ebd.) Genau hier sieht Lehmann 
die Geburt des Subjekts in der Tragödie. Doch das, was hier geboren wird, ist 
»weder personale Identität noch das Substrat des logischen Bewußtseins und 
seiner Synthesis, noch auch moralisches Freiheits- und/oder Verantwor-
tungsbewußtsein.« (TuM, 129) In der Tragödie ersteht so kein tapferes, auf sich 
gestelltes Vernunftsubjekt, sondern eines, das von Anfang an bezogen ist »auf 
die Instanz eines ›Anderen‹ und sich in der Tragödie zu erkennen gibt als Ob-
jektsein, Opfersein, Abhängigkeit und Angewiesenheit auf diese andere 
Instanz.« (ebd.) Lehmann sieht das Subjekt so konstitutiv als Mangelwesen, da 
es sich selbst nur in der Relation zu anderen weiß: sich selbst nur als gesehen
weiß: hier sieht er den Beginn des Selbstbewusstseins. Damit wendet er sich ge-
gen ein idealistisches Verständnis von Selbstbewusstsein, wie Hegel es hat: das 
Selbstbewusstsein, das sich in einer doppelten Aktivität selbst erfährt: in der Ab-
grenzung zu Objekten, in der Reflexion auf die eigene Tätigkeit: ich sehe, dass 
ich etwas anderes bin als das Feld, das ich nun zu meinem Acker mache. Wäh-
rend das idealistische Verständnis von Selbstbewusstsein aktiv ist, ist Lehmanns 
Verständnis passiv: ich werde gesehen: »Objekt zu sein ist die Voraussetzung für 
die Konstitution des Subjekts« (TuM, 130). Der Held der Tragödie erscheint da-
bei als jemand, der »von überall« gesehen wird: »Im Register der Bedeutung, 
nicht in dem der sittlichen Entscheidung entdeckt sich das Subjekt.« (TuM, 133) 
Nicht der Inhalt ist es, der den Schritt zum Subjekt macht, sondern die Situation: 
der notwendig aufkommende Konflikt zwingt Antigone dazu, Subjekt zu wer-
den: »Das Subjekt wird in der Tragödie geboren als noch stumme, zweideutige, 
kaum artikulierte Bewußtwerdung über seine Ohnmacht. Es macht die Erfah-
rung, daß die Würfel über sein Schicksal schon gefallen sind, wenn es den ersten 
Schritt tut.« (TuM, 136) Bestimmt wird es nach Lehmann dabei vor allem »als 
Ort einer Frage ohne Antwort, nicht als wie immer geartete Position« (TuM, 
141).  
 Während man mit Hegels Phänomenologie die Antigone durchaus als Ort ei-
ner Frage verstehen kann, sinkt sie in der Interpretation der Ästhetik einfach 
zurück in die Substanz. Damit verkennt Hegel, dass hier tatsächlich erstmals ein 
Subjekt auftaucht: keines in einem hegelianisch-vernünftigen Sinne, aber eines, 
das zum ersten Mal ein Bewusstsein von sich als von Anderen unterschieden hat, 
eines, das lernt, abgegrenzt zu sein und diese Abgrenzung als ihm unangemes-
sen, ihm nicht gerechtwerdend begreift.  
 An dieser Stelle zeigt sich, wie sehr die Subjekttheorie auf die Ästhetik an-
gewiesen ist: Denn hier werden elementare Seiten des Subjekts an einem 
literarischen Text sichtbar: das Subjekt als Frage, das Subjekt als Gestelltes, als 
Ohnmächtiges, als Sprachloses wird hier greifbar. Dass Literatur einen philoso-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 183

phischen und moralischen Gehalt haben kann, der über das Verständnis, das man 
an nur philosophischen Texten erreichen kann, hinausgehen kann, zeigt auch 
Martha Nussbaum in ihrem Aufsatz zu Henry James’ The Golden Bowl.20 Im 
Rückgriff auf Aristoteles argumentiert sie, dass Moral eben keine rein theo-
retische Erkenntnis ist, sondern sich immer und wesentlich auf eine Praxis 
bezieht: »It cannot, then, in any way be cut off from the study of the empirical 
and social conditions of human life; indeed, ethics, in Aristotle’s conception, is a 
part of the social study of human beings.«21 Ich möchte im Folgenden nicht nä-
her auf James’ The Golden Bowl eingehen, was mich vielmehr an Nussbaums 
Text interessiert, ist, dass auch bei ihr der Begriff der »intuitive perception« auf-
taucht.22 Die Erfahrung, die Literatur bietet, ermöglicht die intuitive Erkenntnis 
dessen, was gut oder schlecht ist: Nussbaum lässt keinen Zweifel daran: diese 
Erkenntnis kann ausschließlich im Leben oder in der Kunst gewonnen werden, 
nicht in der Theorie. Am Beispiel der Figur der Maggie zeigt Nussbaum nun ge-
nau, wie eine Liste von Regeln durch den Lauf des Lebens ad absurdum geführt 
wird: wie in der Praxis die Notwendigkeit entsteht, diese Regeln zu ändern, um 
das ursprüngliche Ziel, ein guter Mensch zu sein, zu erreichen – um den Preis, 
auch schlecht sein zu müssen, auch andere Menschen zu verachten oder ihnen 
nicht gerecht zu werden. Nussbaum betont am Leben gerade dessen abenteurli-
chen Charakter: »undertaken against terrific odds and among frightening 
mysteries, and that this is, in fact, the source of much of its beauty and richness, 
that texts written in a traditional philosophical style have the most insuperable 
difficulty conveying to us.«23  
 Nussbaum zu Folge erlebt aber nicht nur die Figur im Roman solch ein 
Abenteuer, sondern auch die Leserin. Indem sie sich auf die Geschichte einlässt, 
beginnt ein sokratischer Frage- und Antwortprozess, in dem sich unweigerlich 
durch die gemachten Erfahrungen auch die moralischen Einstellungen der Le-
senden verändern. Gleichzeitig betont Nussbaum aber auch die Unveränderlich-
keit der geschilderten Erfahrung – zwar erlebt der Leser mit, kann aber nicht ein-

                                                             
20  Martha C. Nussbaum: »Flawed Crystals: Jamesʼs The Golden Bowl and Literature as 

Moral Philosophy«; in: dies.: Loveʼs Knowledge. Essays on philosophy and literature.

– New York: Oxford University Press 1990.  

21  Ebd. 139. Weiter: »The claim that our loves and commitments are so related that infi-

delity and failure of response are more or less inevitable features even of the best 

examples of loving is a claim for which a philosophical text would have a hard time 

mounting direct argument.« 139f. 

22 Ebd. 141. 

23  Ebd. 142.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

dringen in die Einsamkeit, die Trauer, den Schmerz. Der bleibt abgeschlossen, 
unangetastet. All das kann außerhalb der Ästhetik nur postuliert werden, der lite-
rarische Text aber kann es zeigen: hier wird die Erfahrung von Leid, die zu unser 
aller Leben gehört, allgemein und teilbar, sie wird nicht abgeschoben in einen 
unvernünftigen Teil unserer Individualität, der unabhängig von unserem Subjekt-
Sein existiert und uns nicht ausmacht. Kunst ermöglicht diese Grenzerfahrung 
aus der distanzierten Erfahrung des Zuschauerblicks: während der Therapeut nur 
behaupten kann, dass das Leben so ist, zeigt es die Kunst an exemplarischen Fi-
guren. Das Leid, auf die Bühne gebracht, kann so eine Befreiung begründen: es 
wird sichtbar gemacht, dass es zum Leben gehört, dass es konstitutiv ist für Sub-
jekte, sich auf eine bestimmte Weise zu erfahren und mit bestimmten Erfah-
rungen umgehen lernen zu müssen: Durch die Kunst wird das mitteilbar ge-
macht, was ich nicht teilen kann.  
 Durch die Ansichtigwerdung des Leides wird das Leid nicht gemindert, aber 
es hat etwas Erhebendes, zu sehen, dass das Leid nicht das letzte Wort hat: dass 
man sich in der Kunst aus dem Leid heraus über das Leid hinaus bewegen kann, 
ohne es dadurch verlassen zu können. Die Kunst ragt so hinein in einen Bereich 
absoluter Einsamkeit, der sprachlich vollkommen unzugänglich ist, weil er sich 
niemals erschöpfend erklären lässt. Genau diesen Bereich markieren die Stimme 
und der Schrei: Worte helfen hier nicht weiter, sie genügen nicht, diesen un-
sprachlichen, außer-vernünftige Teil unseres Subjekt-Seins zu beschreiben, zu 
verstehen. Das Subjekt erfährt sich in seinem Sein wesentlich als Gestelltes und 
als Ort der Frage. Die größten Herausforderungen im Leben eines Subjektes sind 
kaum die intellektuellen, sondern die lebensweltlichen: Wie verhalte ich mich zu 
meinen Mitmenschen, wie verhalte ich mich zu meiner Sterblichkeit, wie verhal-
te ich mich zu meinem Leid, zu Krankheit, Tod, Existenzangst, Überforderung, 
was mache ich aus meinem Leben? All diese Fragen, die existentiell und wesent-
lich für das Verständnis dessen, was ein Subjekt ist, sind, blendet Hegel mit der 
Interpretation der Ästhetik aus: Antigone bekommt auf alle diese Fragen eine 
Antwort: den Tod.  
 
 

DIE TRAGÖDIE  3. TEIL  
 
In der Deutung der Ästhetik treibt Hegel die Sittlichkeit nicht über sich selbst hi-
naus, sondern führt sie in sich selbst zurück. Während in der Phänomenologie 
von Hegel gezeigt wird, wie die Sittlichkeit des heroischen Weltzustands über-
kommt, zeigt er in der Ästhetik, wie der tragische Konflikt überkommt. Die 
Antigone steht hier nicht mehr beispielhaft für eine Zeit, sondern für ein Pro-

,

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 185

blem: das Problem zwischen Individuum und Staat, das Problem zwischen Ein-
zelnem und Allgemeinem. Dass das Allgemeine zugunsten des Einzelnen geän-
dert werden kann, hat Hegel im objektiven Geist gezeigt: In den Grundlinien der 

Philosophie des Rechts baut er systematisch eine Sittlichkeit auf, die, so der An-
spruch, der Verletzung des Individuums, wie er sie anhand der Antigone in der 
Phänomenologie gezeigt hat, vorbeugt. Im sittlichen Staat findet das Individuum 
seine Freiheit. In der Antigone-Deutung der Ästhetik will Hegel nun zeigen, dass 
diese Unfreiheit immer nur ein Problem in einer unvollkommenen Sittlichkeit 
war und in der Sittlichkeit der konstitutionellen Monarchie keines mehr ist. Des-
wegen löst er den Konflikt hier anders: er löst ihn in der Versöhnung auf und 
läutet damit das nach-tragische Zeitalter des versöhnten Miteinander im sittli-
chen Staat der Rechtsphilosophie ein.  
 Die Sittlichkeit, in der die Tragödie angesiedelt ist und die in der Ästhetik be-
schrieben wird, ist die des heroischen Weltzustands:  

»Denn nur in den heroischen Tagen können die allgemeinen sittlichen Mächte, indem sie 

weder als Gesetze des Staats noch als moralische Gebote und Pflichten für sich fixiert 

sind, in ursprünglicher Frische als die Götter auftreten, welche sich entweder in ihrer eige-

nen Tätigkeit entgegenstellen oder als der lebendige Inhalt der freien menschlichen 

Individualität selbst erscheinen.« (XV, 539)  

Was den Zuschauer der Antigone nun aber bewegt, ist nicht mehr das Unrecht, 
das Antigone geschieht, weil dieses Unrecht überhaupt nicht mehr zum Weltbild 
des Zuschauers gehört: er lebt im sittlichen Staat, den Hegel in der Rechtsphilo-

sophie beschreibt und kann folglich gar nicht mehr in diesen Konflikt geraten: 
Furcht und Mitleid haben in Hegels Tragödientheorie eben nicht das letzte Wort. 
Das letzte Wort hat die Versöhnung, die der Zuschauer empfindet, wenn die Sitt-
lichkeit durch das Aufbegehren der Einen, durch das Aufkommen des tragischen 
Konflikts, eben nicht mehr empfindlich gestört und verändert wird: deshalb ist 
das Resultat der tragischen Verwicklung, dass sich »die beiderseitige Berechti-
gung der gegeneinander kämpfenden Seiten« bewährt, »die Einseitigkeit ihrer 
Behauptung aber abgestreift wird und die ungestörte innere Harmonie, jener Zu-
stand des Chors zurückkehrt, welcher allen Göttern ungetrübt die gleiche Ehre 
gibt.« (XV, 547) Die Wiederherstellung der Harmonie steht am Ende der Tragö-
die: Die Sittlichkeit des heroischen Weltzustandes schreitet nicht, wie in der 
Phänomenologie, fort zum Rechtszustand, sondern sie kehrt befriedigt in sich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

selbst zurück.24 Das, was der Zuschauer hierbei erfährt, ist die Aufhebung der 
gegeneinander stehenden Ansprüche: »Die wahre Entwicklung besteht nur in 
dem Aufheben der Gegensätze als Gegensätze, in der Versöhnung der Mächte 
des Handelns, die sich in ihrem Konflikte wechselseitig zu negieren streben.« 
(XV, 547) Das Unglück der Helden wird zur Nebensache, die Hauptsache ist die 
Erfahrung des gerechten Schicksals, das die Individualität »in ihre Schranken zu-
rück[weist] und zertrümmert […], wenn sie sich überhoben hat.« (XV, 548)  
 Bei Hegel geht es nicht um eine kathartische Reinigung von Furcht und Mit-
leid, sondern um das Ansichtigwerden von etwas Größerem: hier wird der 
Einklang von sich einander bedingenden Gegensätzen gezeigt. Beide auftreten-
den sittlichen Mächte haben »das gleiche Gelten« (XV, 547) und sind darüber 
hinaus ineinander verwoben: die sittliche Macht, die in der Tragödie in der Rolle 
Antigones verlebendigt wird, wird überhaupt nur wirkliche sittliche Macht, weil 
der Gegensatz von Kreons staatlich-sittlichem, gleichberechtigtem Anspruch sie 
ins Leben ruft: die höhere tragische Versöhnung »bezieht sich auf das Hervorge-
hen der bestimmten sittlichen Substantialitäten aus ihrem Gegensatze zu ihrer 
wahrhaften Harmonie.« (XV, 549) Nur weil Kreon das Gesetz erlässt, Polynei-
kes nicht zu bestatten, wird das Gesetz der Familie zum sittlichen Pathos An-
tigones. Geopfert, so argumentiert Hegel in der Ästhetik, kann diese werden, da 
ihre Individualität nur und ausschließlich in diesem sittlichen Pathos besteht, die 
griechischen Helden »handeln zwar nach ihrer Individualität, aber diese Indivi-
dualität ist, wie gesagt, auf der Höhe der alten Tragödie notwendig selbst ein in 
sich sittliches Pathos« (XV, 560). Aufgekommen ist die Individualität also nur 
im tragischen Konflikt als einander bedingende Gegensätzlichkeit, die sich ge-
genseitig ins Leben gerufen hat. Und deshalb lässt Hegel diese aufgekommene 
Individualität sang- und klanglos auch in der Versöhnung wieder verschwinden: 
zwar sind die Ansprüche gleichberechtigt, sie sind aber nur Verlebendigungen 
einer Seite der Sittlichkeit. Die Individualität Antigones geht so nicht über eine 
einseitige Besonderung hinaus:  

                                                             
24  Lehmann weist dagegen auf das Übermaß an Grausamkeit in der antiken Tragödie 

hin, das gegen den Versöhnungsgedanken spricht: »Das Übermaß an Rache, Strafe 

und grausamen Leiden, durch das hindurch in der Tragödie das ›Recht‹, oder besser: 

die göttliche Machtordnung eine Affirmation erfährt, ähnelt eher einem Mechanismus 

der Desintegration als einer religiös-ästhetischen Affirmation.« (TuM, 110) So wird in 

der Antigone Hämon mit in den Untergang gerissen, nur um Kreon zu strafen. Dassel-

be gilt für Kreons Frau und Hämons Mutter, die sich aus Trauer um Hämon und Ra-

che an Kreon das Leben nimmt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 187

»Das wahrhaft Substantielle, das zur Wirklichkeit zu gelangen hat, ist aber nicht der 

Kampf der Besonderheiten, wie sehr derselbe auch im Begriffe der weltlichen Realität und 

des menschlichen Handelns seinen wesentlichen Grund findet, sondern die Versöhnung, in 

welcher sich die bestimmten Zwecke und Individuen ohne Verletzung und Gegensatz ein-

klangsvoll betätigen. Was daher in dem tragischen Ausgange aufgehoben wird, ist nur die 

einseitige Besonderheit, welche sich dieser Harmonie nicht zu fügen vermocht hatte und 

sich nun in der Tragik des Handelns, kann sie von sich selbst und ihrem Vorhaben nicht 

ablassen, ihrer ganzen Totalität nach dem Untergange preisgegeben oder sich wenigstens 

genötigt sieht, auf die Durchführung ihres Zwecks, wenn sie es vermag, zu resignieren.« 

(XV, 524)  

Verletzung und Verbrechen werden in dieser Deutung durch die Versöhnung 
aufgehoben. Das, was in der Phänomenologie im Mittelpunkt stand und die An-
tigone wesentlich ausmachte, verschiebt sich hier von der Veränderung zum 
Aufgehobenwerden.  
 Wenn Hegel die Helden der Tragödie als »gleichsam zu Skulpturwerken 
hervorgehoben« (XV, 522) beschreibt, impliziert das schon ihre Opferung: Wäh-
rend die klassische Kunstform, in der das Schöne zum Ideal geführt wurde in der 
Skulptur, die den Helden als substantielle Individualität zeigt, wie ich im Laoko-
on-Kapitel ausgeführt habe, übergeht in die romantische Kunstform, weil nur 
diese den Mangel an innerer Subjektivität, den Hegel Laokoon attestiert, über-
windet,25 löst sich diese an einem Übermaß an Subjektivität, die alles durch-
tränkt, besondert und endlich macht in der Komik auf. Indem Hegel die tragi-
schen Helden zu lebendig gewordenen Skulpturen macht, untermauert er seine 
Argumentation, dass sie ohnehin nur die Individuation einer göttlichen Macht 
sind und deswegen in der Versöhnung geopfert werden können, weil ihre einsei-
tige Besonderung nicht berechtigt ist und sie ihren Tod, wie Laokoon, als sub-
stantielle Individuen ohnehin hinnehmen. In der Versöhnung wird die Sittlich-
keit so wiederhergestellt.  
 Gleichzeitig beschreibt Hegel aber die Sittlichkeit der substantiellen Indivi-
duen im zweiten Teil der Ästhetik, in dem er die »Entwicklung des Ideals zu den 
Formen des Kunstschönen« ausarbeitet, im Kapitel über die »Auflösung der 

                                                             
25  »Das Prinzip dieses Übergangs liegt darin, daß der Geist, dessen Individualität bisher 

mit den wahren Substanzen der Natur und des menschlichen Daseins als im Einklang 

angeschaut wurde und der sich, seinem eigenen Leben, Wollen und Wirken nach, in 

diesem Einklang wußte und fand, jetzt in die Unendlichkeit des Innern sich zurückzu-

ziehen anfängt, doch statt der wahren Unendlichkeit nur eine formelle und selber noch 

endliche Rückkehr in sich gewinnt.« (XIV, 117) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

klassischen Kunstform« als eine, die der »Vergänglichkeit anheim« (XIV, 118) 
fallen muss:  

»Es ist nicht schwer, zu zeigen, daß ein Staat in solcher Art der Freiheit, so unmittelbar 

identisch mit allen Bürgern, welche als solche schon die höchste Tätigkeit in allen öffent-

lichen Angelegenheiten in ihren Händen haben, nur klein und schwach sein kann und sich 

teils durch sich selbst zerstören muß, teils äußerlich im Verlauf der Weltgeschichte zer-

trümmert wird.« (XIV, 118)  

Zum einen, so argumentiert Hegel hier weiter, bietet ein Staat, der eine so große 
Identifikation des Bürgers fordert, keinen Platz für »subjektive Eigentümlich-
keit« und »private Partikularität« (ebd.), die so zur »Selbstsucht« wird und »nun 
für sich ihre eigenen Wege geht, ihre von dem wahren Interesse des Ganzen ab-
liegenden Interessen verfolgt und dadurch zum Verderben des Staates selbst 
wird« (ebd.). Zum anderen wird durch die im Staat erlebte Freiheit der Wunsch 
nach einer »höheren Freiheit des Subjekts in sich selbst« (ebd.) geweckt, das 
Subjekt will in sich »substantiell« sein, es will aus seinem »subjektiven Wissen« 
das »Gute und Rechte« (ebd.) erzeugen. Durch diese Sehnsucht nach individuel-
ler substantieller Freiheit entsteht ein Gegensatz zwischen Staat und Individuum, 
den Hegel bereits zu Zeiten des Sokrates verortet.  
 Nun lese ich die Antigone als ersten Schritt hin zu dem Subjekt, das in sich 
selbst frei und gesetzgebend sein will und damit in Gegensatz zum Staat kommt. 
Hegel liest sie nicht so. Er setzt die Figur der Antigone in eine Sittlichkeit, die 
er, unterschiedlich argumentiert zwar, aber unisono in beiden Werken, der Phä-

nomenologie des Geistes und den Vorlesungen über die Ästhetik, als unzuläng-
lich und vergänglich beschreibt, lässt diese aber dann in seiner Antigone-Deu-
tung in seinem Kapitel über die romantische Kunstform durch Antigones Tod 
und die Versöhnung des tragischen Konflikts wiederherstellen als Zeichen der 
ewigen Gerechtigkeit und der gerecht waltenden göttlichen Mächte. Noch ein-
mal: Die Beschreibungen des Heroen, der in der Skulptur dargestellt wird, und 
des tragischen Helden stimmen überein, unterschiedlich ist nur die Bewertung 
der Sittlichkeit, aus der sie resultieren: während sie im Kapitel über die klassi-
sche Kunstform als vergänglich und unzulänglich dargestellt wird, wird sie im 
Kapitel über die romantische Kunstform, für die neben Shakespeare die griechi-
schen Tragödien der Antike beispielhaft sind, als wiederherstellenswerte be-
griffen. Die entscheidende Frage ist nun: Warum wird der heroische Weltzustand 
in der Tragödien-Deutung anders behandelt als in der Phänomenologie und als 
im Klassik-Kapitel der Ästhetik?  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 189

 Hegel selbst liefert darauf keine Antwort. Meine Antwort ist: Um dem zeit-
genössischen Zuschauer zu zeigen, dass es eine nachtragische Sittlichkeit gibt, 
die die substantielle Freiheit des Individuums mit der substantiellen Freiheit des 
Bürgers im Staat vereint, und dass sich das Opfer des Einen für diese Sittlichkeit 
lohnt. Die Versöhnung des tragischen Konflikts bezieht sich nicht mehr auf den 
heroischen Weltzustand, in den die tragischen Helden der antiken Tragödie ge-
stellt sind, sondern auf die Sittlichkeit der konstitutionellen Monarchie, die He-
gel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts ausgearbeitet hat.  
 Bevor ich diese Veränderung anhand der Grundlinien der Philosophie des 

Rechts auf den dort entstehenden Begriff der Sittlichkeit zurückführe, möchte ich 
im Ausblick aber noch einmal auf den Stellenwert der Tragödie in den Vorlesun-
gen über die Ästhetik zurückkommen und zeigen, wodurch sie als Kunstform ab-
gelöst wird. Der Ausblick wird so ein doppelter sein: Er zeigt zunächst, wie die 
Tragödie durch Komödie und Drama überholt wird und dann, wie die Kunst 
selbst ihr Ende als höchste und gelungenste Form der Darstellung des absoluten 
Geistes findet.  

AUSBLICK: DIE UMGEKEHRTE PLASTIK

Bei Hegel beginnt die Komödie dort, wo die Tragödie endet: hier ist der Prota-
gonist »das in sich absolut versöhnte, heitere Gemüt, das, wenn es auch sein 
Wollen durch seine eigenen Mittel zerstört und an sich selber zuschanden wird, 
weil es aus sich selbst das Gegenteil seines Zwecks hervorgebracht hat, darum 
doch nicht seine Wohlgemutheit verliert.« (XV, 552) Das, was in der Komödie 
so zugrunde geht, ist allerdings nicht das Substantielle, sondern nur das Nichtige: 
die komischen Charaktere verkörpern die Substanz auf andere Weise als die tra-
gischen: Selbst wenn Wahrheit aus ihnen spricht, bleibt deren Gestalt doch letzt-
endlich immer substanzlos, weil der komische Charakter kein wahres Pathos ver-
folgt. Der komische Charakter steht so ein Stück weit über seinen Überzeugun-
gen, er nimmt sie nicht so richtig ernst und befreit sich mit diesem Zug gleich-
zeitig aus dem Gefangensein in der eigenen Endlichkeit. Das, was untergeht, ist 
damit nur das Gleichgültige, der Untergang trifft nicht das Subjekt selbst, das 
»ungestört aufrecht stehen bleibt.« (XV, 552)26 Hegel bezeichnet diese Charakte-

                                                             
26  Als beispielhaft für die antike Komödie betrachtet Hegel dabei Aristophanes (»Ohne 

ihn gelesen zu haben, läßt sich kaum wissen, wie dem Menschen sauwohl sein kann.« 

(XV, 553)), in dessen Komödien, die er als »Sieg[] der Subjektivität« (XV, 555) be-

zeichnet, er das größte Symptom für den Niedergang des griechischen Reiches sieht: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

re als »umgekehrte Plastik« (XV, 555): in ihnen wird nicht, wie im substantiel-
len Individuum des tragischen Helden die Substanz individuiert, sondern gerade 
die Besonderheit bis zur Karikatur überzeichnet: die Skulptur des komischen 
Charakters ist ein Gegen-Ideal, in dem das Besondere und Individuelle über die 
Substanz obsiegt. In der attischen Komödie werden, so Düsing, »die Götter voll-
ständig ihres den Menschen beherrschenden Machtcharakters beraubt; der 
Mensch in seiner Endlichkeit und Zufälligkeit wird ironischerweise ihr Meister; 
so werden sie vollständig subjektiviert und können nicht mehr als Ideale darge-
stellt werden.«27 

 Die Subjektivität kommt zu ihrem Recht und übertreibt sich selbst. Da ihr im 
antiken Stadtstaat kein Platz eingeräumt ist, lässt sich für Hegel an der Komödie 
die Überspitzung und Tollheit der sich befreienden Besonderung ablesen, die 
dann schließlich die für das freie Subjekt zu engen Strukturen der antiken Sitt- 
und Staatlichkeit sprengen wird. Das Subjekt, das am Ende der aristophanischen 
Komödie steht, bleibt unangetastet durch den erlebten Untergang »ruhig« und 
seiner »selbst gewiß« (XV, 552) bestehen. 
 Doch in den antiken Komödien überschreitet die Kunst sich noch nicht 
selbst. Das tut sie erst in der dramatischen Poesie der Romantik. Deren Gegen-
stand ist die »subjektive Innerlichkeit des Charakters« (XV, 555), die anders als 
bei den antiken Helden »keine […] Verlebendigung sittlicher Mächte« (ebd.) ist, 
sondern die Innerlichkeit des Subjekts ausdrückt: seine Handlungsmotive, seine 
inneren Kämpfe, seine moralischen Konflikte.28 Damit verändern sich auch die 

                                                                                                                                  
»Indem aber Aristophanes den absoluten Widerspruch des wahren Wesens der Götter, 

des politischen und sittlichen Daseins und der Subjektivität der Bürger und Individu-

en, welche diesen Gehalt verwirklichen sollen, vorführt, liegt selber in diesem Siege 

der Subjektivität, aller Einsicht zum Trotz, eines der größten Symptome vom Verder-

ben Griechenlands, und so sind diese Gebilde eines unbefangenen Grundwohlseins in 

der Tat die letzten großen Resultate, welche aus der Poesie des geistreichen, bildungs-

vollen, witzigen griechischen Volkes hervorgehen.« (XV, 555)  

27  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 155. 

28  Sicherlich können dabei allgemeine Zwecke auch die Handlungen der Helden moti-

vieren; Hegel nennt dies z.B. ausdrücklich für Wallenstein, der »die Einheit und den 

Frieden Deutschlands« (XV, 557) verfolgt oder Major Ferdinand in Schillers Kabale 

und Liebe, der »die Rechte der Natur gegen die Konvenienzien der Mode« (XV, 558) 

zu verteidigen strebt. Solche allgemeinen Zwecke sind aber nicht der Hauptgegen-

stand der modernen Tragödie (vgl.: XV, 558). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 191

Konflikte selbst: durch die »Pluralität berechtigter Interessen«29, wie Weisser-
Lohmann beschreibt, kommen die Konflikte nicht notwendig sondern zufällig 
auf. Die Aufgabe der modernen Tragödie besteht so darin, »die wesentliche Ver-
bundenheit, die leibhaftige Beziehung der streitenden Mächte zu veranschau-
lichen.«30  
 Dabei dreht sich auch in der modernen Tragödie alles um die Versöhnung. 
Eine Versöhnung aber, die nur als mangelhafte wahrgenommen werden kann. 
Denn die wirkliche Versöhnung hat schon stattgefunden: und zwar nicht in der 
Kunst, sondern in der Religion. Das Christentum ist die gelebte Versöhnung, an 
die die moderne Tragödie nicht heranreichen kann.31 Die Versöhnung der mo-
dernen Tragödie kann keine antike Einheit mehr herstellen, sondern nur den 
Zusammenhang der partikularen Interessen aufzeigen: im Mittelpunkt bleibt aber 
das Individuum mit seinem besonderen Zweck und nicht, wie in der antiken Tra-
gödie, die Substanz, die sich in zwei Individuen unterschiedlich verlebendigt.32

Weisser-Lohmann spricht deswegen auch von einem Scheitern der modernen 
Tragödie: »scheitern heißt hier eben nicht nur, daß der Held zugrunde geht; das 

                                                             
29  Elisabeth Weisser-Lohmann: »›Tragödie‹ und ›Sittlichkeit‹ – Zur Identifikation ästhe-

tischer und praktischer Formen bei Hegel«; in: Annemarie Gethmann-Siefert/Lu de 

Vos/Bernadette Collenberg-Plotnikov (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst 

und die Bestimmung der Künste. – München: Fink 2005, 112. 

30  Elisabeth Weisser-Lohmann: »›Tragödie‹ und ›Sittlichkeit‹«, 112. 

31  So auch Klaus Düsing: »Dabei muß man nach Hegel beachten, daß die Versöhnung 

im Christentum an sich schon geschehen ist; in ihm gibt es keine Tragik, wohl aller-

dings Tragödien, die moderne Helden in solchen ihrer Bewußtseinslage eigentlich 

unangemessenen Konflikten darstellen.« Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und 

klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 157. 

32  Interessant ist hier, was Brigitte Hilmer hinsichtlich der Darstellbarkeit von Schmerz 

in der romantischen Kunst entdeckt: Er zeigt die Grenzen des Kunstwerks selbst auf: 

»Die Grenze einer Verständigung mittels bekannter Bedeutungen zeigt sich dem phi-

losophischen Denken in der Schmerzempfindung, denn diese gilt als unvertretbar und 

schlechthin privat. Während andere Empfindungen zwar auch unvertretbar sind, aber 

dabei Zugang einer gemeinsamen Welt ermöglichen, die in der Verständigung vor-

ausgesetzt werden kann, hat Schmerz die Eigenheit, diesen Zugang eher zu 

verschließen. Diese Schranke betrifft die normalsprachliche Verständigung und kann 

auch für Kunst bedeutsam sein, in soweit sie auf Darstellungskonventionen beruht.« 

Hilmer: Scheinen des Begriffs, 198.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

Scheitern bezieht sich hier auf die ureigenste Aufgabe der Tragödie, die Ver-
sinnbildlichung einer neuen Einheit der sittlichen Welt zu leisten.«33  
 Den wohlwollenden Schlusspunkt setzt Hegel mit den shakespearschen Ko-
mödien, in denen komische Helden im Mittelpunkt stehen, bei denen stets 
»Ausgelassenheit bei allem Misslingen und Verfehlen« (XV, 572) mitschwingt. 
Shakespeares Helden sind übermütig und keck, sie zeigen eine »Wohligkeit des 
Gemüts« (ebd.), eine »grundselige[] Torheit« (ebd.), die virtuos und lebensfroh 
die Subjektivität sich in ihren Facetten zuspitzen und übersprießen lässt.  
 »Doch auf diesem Gipfel führt die Komödie zugleich zur Auflösung der 
Kunst überhaupt.« (XV, 572) Denn in der Poesie und endgültig in der Komödie 
wird das überschritten, was Hegel unter Kunst versteht: sie soll das »Ewige, 
Göttliche, an und für sich Wahre in realer Erscheinung und Gestalt für unsere 
äußere Anschauung, für Gemüt und Vorstellung« (XV, 573) darstellen.34 Diese 
Darstellung zerstört sich in der Komödie selbst, denn hier wird das Wirkliche 
nicht mehr dem Absoluten als angemessen dargestellt, sondern seine Verwirkli-
chung ist auf das Zufällige und Subjektive gerichtet. Das Absolute erreicht so 
keine »positive Einigung« (XV, 573) mit den handelnden Charakteren und ihren 
Zwecken, sondern wird nur in seiner »negativen Form« (ebd.) sichtbar: alles was 
dem Absoluten nicht entspricht, hebt sich auf und am Ende bleibt nur die Sub-
jektivität, die sich in der Auflösung als »ihrer selbst gewiß und in sich gesichert 
zeigt.« (ebd.) 

                                                             
33  Elisabeth Weisser-Lohmann: »›Tragödie‹ und ›Sittlichkeit‹«, 120.  

34  »Das Göttliche ist dabei zugleich in der höheren Weise anwesend, daß es sich in der 

Kunst zu verstehen gibt; die Sphäre der Kunst geht über die Sphäre einfacher Sittlich-

keit und ihrer Tragik hinaus und gehört nach Hegel zum absoluten Geist, der in ihr 

freilich nur ein unmittelbares, nämlich konkret-anschauliches Wissen von sich ge-

winnt.« Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels 

Ästhetik«, 152.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leiden an Überbestimmtheit.  
Hegels Rechtsphilosophie  

Der Mensch aber, in dem er etwas Verkehrtes 

tut, läßt seine Partikularität am meisten hervor-

treten. (VII, §15 Z) 

ANTIGONES TODE

In den vorhergehenden beiden Kapiteln habe ich Antigone zweimal sterben se-
hen. In der ersten Interpretation ihres Todes nimmt sie sich das Leben, weil sie 
in der Welt, die durch ihre Tat entstanden ist, nicht mehr weiterleben kann: in 
der Phänomenologie ist es Antigones Verbrechen, dass sie die Entzweiung in der 
Sittlichkeit setzt. Die Gewissheit, das Richtige zu tun, die bedingt ist durch die 
Ausgerichtetheit auf ein Prinzip, sinkt hier herab zur bloßen Gesinnung, weil 
nach der tragischen Erfahrung deutlich ist, dass auch der berechtigte Anspruch 
schuldig macht, denn er verletzt den gleichberechtigten Anspruch des anderen. 
Damit ist Antigone Teil des Falschen, das sie anklagt. In der tragischen Erfah-
rung zerstört sich die Sittlichkeit selbst, weil der aufkommende Konflikt not-
wendig in der Struktur der Sittlichkeit angelegt ist. Der Streit zwischen gött-
lichem und menschlichem Gesetz lässt sie untergehen und ebnet den Weg zum 
Rechtszustand. Antigones Tod lässt so im substantiellen Individuum Antigone 
schon die Rechtsperson aufscheinen.  
 Aus der dialektischen Perspektive lernt Antigone damit aus ihrem Leid: Ihr 
Leiden ist nicht sinnlos, sondern bringt eine Veränderung im Begriff der Indivi-
dualität: Antigone ist nach der tragischen Erfahrung nicht mehr dieselbe wie 
vorher, sie nimmt sich selbst anders wahr und wird auch von dem sie begleiten-
den Chor anders wahrgenommen. Dass die dialektische Perspektive nicht die 
einzige Perspektive auf Antigones Schicksal sein kann, habe ich gezeigt: aus 
Sicht des Individuums wird der Schmerz nicht aufgehoben, er bleibt als sinnloser 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bestehen und wird durch keine Entwicklung, durch keine Erweiterung, durch 
keine Verbesserung versöhnt.  
 Hegel liest die Antigone in der Phänomenologie dialektisch. Aus dem Ende 
der Sittlichkeit keimt hier der Rechtsstaat. Im Rechtszustand, in dem die gemein-
same sittliche Überzeugung fehlt, stellt das Recht zunächst eine bloß formale 
und abstrakte Gleichheit her. Wie defizitär diese schon in der Phänomenologie

dargestellt wird, habe ich gezeigt. Die Rechtsperson ist kein positiv besetzter Be-
griff: Sie bleibt leer und entfremdet. Dennoch eröffnet der Rechtszustand einen 
Handlungsspielraum, denn er ermöglicht die Anerkennung der Einzelnen als 
Personen. Damit wird er zum ersten Schritt zum selbstständigen und selbstbe-
wussten Subjekt. Bedeutungsvoll ist hierbei: Der Rechtszustand, wie er in der 
Phänomenologie eingeführt wird, ist die Antwort auf die tragische Erfahrung 
Antigones. Ihr Tod hat damit Wirkung gezeigt: dass ihr Unrecht durch Kreon 
und im eigenen Handeln widerfahren ist, verändert die Welt hin zu einer, in der 
diese Unrechtserfahrung nicht mehr möglich sein soll.  
 Antigones »zweiter Tod«, der den ersten in der zweiten Interpretation meint, 
bewirkt etwas ganz anderes, als ihr erster: Riss er in der Phänomenologie die 
ganze Sittlichkeit mit sich, versöhnt er nun die Sittlichkeit in der Ästhetik. Der 
Unterschied liegt dabei in der Perspektive. Während sie in der Phänomenologie
auf die Verwirklichung des Geistes hin zum objektiven Geist im Staat gerichtet 
ist, verwirklicht sich der Geist in der Ästhetik schon auf der Basis des objektiven 
Geistes zum absoluten Geist: Die ästhetische Leistung der Tragödie ist es, gera-
de nicht den Bruch am Ende stehen zu lassen, sondern die Versöhnung als 
Zeichen für das ewige und gerechte Schicksal hervorzuarbeiten: als Zeichen für 
die vernünftige Verwirklichung des Geistes selbst. Die unterschiedlichen Anti-
gone-Interpretationen beruhen also auf den unterschiedlichen Aspekten, unter 
denen Hegel die Tragödie sieht: einmal genealogisch mit Blick auf die verschie-
denen Verwirklichungsstufen, als deren eine die natürliche Sittlichkeit gilt und 
einmal ästhetisch, mit Blick auf den rezipierenden Zuschauer, der die Tragödie 
aus einem ganz anderen sittlichen Hintergrund interpretiert, nämlich der Sittlich-
keit der konstitutionellen Monarchie, die Hegel in den Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts als angemessene Verwirklichung des Geistes als objektivem aus-
weist.  
 Bemerkenswert dabei ist, dass das Programm der Phänomenologie nicht auf 
eine neue Form der Sittlichkeit hinausläuft: hier verwirklicht sich der Geist als 
objektiver in den drei Schritten: natürliche Sittlichkeit (1), Rechtszustand (2) und 
Moralität (3). In der Rechtsphilosophie sind diese Schritte umgedreht: die erste 
Verwirklichung ist hier der Rechtszustand (1), dann folgt die Moralität (2) und 
dann die Sittlichkeit (3), deren Wurzeln Familie, bürgerliche Gesellschaft und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 195

Staat sind. Die Konstellation, mit der Hegel in der Phänomenologie beginnt, fin-
det sich so in der Rechtsphilosophie am Ende: was hier herauskommt, kann nur 
eine ganz andere Form der Sittlichkeit sein, als die, die in der Phänomenologie

beschrieben ist. Diese nach-tragische Sittlichkeit, so meine These, macht Hegel 
in der Antigone-Interpretation der Ästhetik zum Boden für die tragische Erfah-
rung, die dann vom Zuschauer nur noch als ästhetische erfahren werden soll. Die 
ästhetische Erfahrung, die der Zuschauer nach Hegel in der Tragödie machen 
soll, ist, dass die Tragödie unzeitgemäß ist, dass er selbst in einer nach-tragi-
schen Sittlichkeit lebt. Zu diesem Zweck deutet Hegel die Antigone so umfas-
send um: Weg von der Tragik, die den Bruch in der Sittlichkeit verursacht hat, 
hin zu einer Tragödie, die das Walten der ewigen Gerechtigkeit als Versöhnung 
der tragischen Erfahrung zeigt.  
 In diesem Kapitel möchte ich zeigen, dass diese Umdeutung auch vor dem 
neuen, in der Rechtsphilosophie erarbeiteten Begriff der Sittlichkeit keinen Be-
stand hat: Die Sittlichkeit des Staates ermöglicht zwar eine andere Form der 
Subjektivität, als sie die natürliche Sittlichkeit der Phänomenologie ermöglichen 
konnte, kann aber der Erfahrung von Entzweiung mit der Lebenswirklichkeit 
nicht vorbauen. Auch im sittlichen Staat der Rechtsphilosophie kommt der Bür-
ger nicht zu einem Höchstmaß an Freiheit, weil er letztendlich niemals die 
Sittlichkeit so bejahen könnte, wie es notwendig wäre, um ihm ganz zu entspre-
chen. Die Erfahrung des Bruchs ist gemacht: Auch eine Bejahung der Sittlichkeit 
seitens des mündigen Subjekts enthält immer eine Distanz, die es in der natürli-
chen Sittlichkeit nicht gab. Denn die Sittlichkeit, die Hegel im Staat konstruiert, 
wird dem Einzelnen nicht in der Form gerecht, wie es der Bruch in der Phäno-

menologie erwarten hätte lassen können. Doch der Erfahrung des Bruchs kann 
Hegel nicht vorbauen: denn der Bruch findet nicht nur in der antiken Sittlichkeit 
statt, sondern gehört zur menschlichen Lebenswelt. Früher oder später erfährt je-
der Mensch diesen Bruch: gerechtfertigter Anspruch und Wirklichkeit klaffen 
auseinander und schlagen eine Wunde: keinen Ausbildungsplatz bekommen, 
keine Zukunftsperspektive für sich und seine Kinder sehen, einen geliebten 
Menschen verlieren, eine schwere Krankheit haben, in den gesellschatlichen 
Strukturen des Arbeitsmarktes nicht mithalten können oder wollen.  
 Während der Lebensweg in der natürlichen Sittlichkeit der Antike vorge-
zeichnet war, und Erfahrungen von Krankheit und Tod aufgehoben wurden in 
der sittlichen Gemeinschaft, stehen wir heute in einer alles ermöglichenden und 
deswegen beängstigenden Offenheit. Die antike Sittlichkeit ist nicht angelegt auf 
den Konflikt – daran zerbricht sie, weil sie den aufkommenden Konflikt nicht 
aushält. Heute, in unserer hochindividualisierten Gesellschaft, leben wir in stän-
digen Konflikten und haben den Anspruch, Konflikte aushalten zu müssen und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sie zu lösen. Damit einher geht eine Unsicherheit, die häufig ein Nährboden für 
Einsamkeit und Angst ist. Diese Gefühle hängen an unserer Individualisierung: 
sie werden auch von Antigone empfunden, als sie begreift, dass der Bruch zwi-
schen ihr und den anderen real ist. Die Aufgabe eines Subjektbegriffs heute ist es 
also, diese Erfahrungen mit in den Begriff einzuschreiben, da es heute wesent-
lich zur Lebensleistung eines jeden gehört, diese Erfahrungen zu meistern. Wie 
schwer ein solch gelingendes Meistern ist, zeige ich am Beispiel von Karl-Heinz 
Bohrers Romantikern: er entwickelt ein Konzept von ästhetischer Subjektivität, 
das er der sozialen gegenüberstellt und das genau diesen unruhigen Überschuss 
beschreibt.  

EXKURS: DIE ROMANTIKER BOHRERS

Mit seinem Konzept der ästhetischen Subjektivität möchte Bohrer ein Phänomen 
einholen, das im Zeitalter der Romantik besonders ins Auge fällt. Dabei geht es 
ihm nicht nur darum zu erklären, auf was für einem Boden die Gattung des ro-
mantischen Briefs oder die Romane eines Jean Paul entstanden sind, sondern es 
geht ihm, und das ist der für mich fesselnde Aspekt, darum, dass es sich bei den 
Romantikern größtenteils um Menschen handelt, die sich im sozialen und gesell-
schaftlichen Leben nicht einfinden können: die dort ihre Freiheit nicht auszule-
ben vermögen. Bohrer weist damit auf einen Punkt hin, der nicht nur für die Ro-
mantiker gilt, sondern die Leerstelle in Hegels Konzeption des objektiven Geis-
tes benennt: Denn das Subjekt erschöpft sich nicht in der Teilnahme an den ver-
nünftigen sozialen Strukturen. Betroffen davon sind jedoch nicht nur, wie Bohrer 
in seinem Buch Der romantische Brief. Die Entstehung ästhetischer Subjektivi-

tät1 argumentiert, verletzliche überindividuelle Künstler, sondern jeder. Denn je-
der Mensch hat sowohl einen solch kreativen Überschuss, der ihn über die vor-
handenen Strukturen hinaustreibt, als auch jeder Mensch angetrieben ist durch 
mehr als den Wunsch, in den vernünftigen Strukturen aufzugehen. Der Bruch, 
den ich so beschreibe, kann dabei auch in ein bisher unproblematisches und teil-
nehmendes Leben eindringen, indem es durch einen Schicksalsschlag verändert 
wird und der Betroffene so aus den Strukturen des vernünftigen Verhaltens raus-
gerissen wird. So verliert Charles Bovary nach dem Tod seiner von ihm über 
alles geliebten Frau Emma den Anschluss ans Leben. Selbst seine kleine Tochter 

                                                             
1  Karl-Heinz Bohrer: Der romantische Brief. Die Entstehung ästhetischer Subjektivität. 

– Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989. Im Folgenden im Text zitiert mit rB und Seitenan-

gabe. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 197 

 
 

Berthe kann ihn nicht in die Wirklichkeit zurückgeleiten. Bovary versinkt immer 
mehr in seiner Trauer, er kann in nichts mehr einen Halt finden und sich nicht in 
die alltäglichen Strukturen der Arbeit und der Lebensführung einfinden. So sehr 
kann er das nicht mehr, dass er schließlich über seine Trauer und Enttäuschung 
(er entdeckt, dass Emma ihn betrogen hat) stirbt und die arme Berthe als Kinder-
arbeiterin in einer Baumwollspinnerei endet.2  
 Bohrers Begriff der ästhetischen Subjektivität ist eine Zuspitzung meines 
Arguments, die ich nicht in jeder Konsequenz teile. Bevor ich meine Kritikpunk-
te deutlich mache, möchte ich jedoch zunächst Bohrers Argumentation genauer 
beleuchten: Bohrer zeigt auf, dass sich nach 1800 zwei philosophische Begriffe 
von Subjektivität in der Diskussion etablieren: ein literarisch-ästhetischer und 
ein sozial-vernünftiger. Den letzteren bezeichnet Bohrer dabei als traditionellen 
und macht ihn zur Negativfolie für seinen Begriff ästhetischer Subjektivität. Für 
ihn ist der Begriff des Vernunftsubjekts nichts weiter als eine »soziale Katego-
rie« (rB, 11), unter der man die Emanzipation des westlichen Menschen von re-
ligiöser und politischer Herrschaft zusammenfasst. Für dieses emanzipierte und 
vernünftige Subjekt steht die Selbsterhaltung im Mittelpunkt. Es ist zielorientiert 
und geht auf in der Gesellschaft seiner Zeit und ist eingebunden in die gesell-
schaftliche Ordnung, die ihm ein Ausleben in den Bahnen des Vernünftigen 
ermöglicht. Mit dieser Beschreibung verfehlt Bohrer Hegels Staatsbürger darin, 
dass dieser nicht allein an Selbsterhaltung orientiert ist, sondern nach Freiheit 
und Vernunft strebt. Das, was Bohrer als sozial-vernünftiges Subjekt beschreibt, 
ist das Subjekt der bürgerlichen Gesellschaft, in der jeder zunächst seine Interes-
sen verfolgt. Doch schon bei Hegel ist die bürgerliche Gesellschaft als Not- und 
Verstandesstaat einzig denkbar auf dem Boden der staatlichen Sittlichkeit, weil 
diese überhaupt erst ein bürgerliches Zusammenleben ermöglicht. Hegels Staats-
bürger-Subjekt ist also mehr als das, was Bohrer mit seinem Begriff angreift, 
trotzdem treffen seine Kritikpunkte auch Hegel: Das Vernunftsubjekt, so Bohrer, 
bietet eine nur verkürzte Sichtweise auf das Subjekt, weil es dieses nur als sozi-
al-vernünftiges betrachtet. Zudem wird das Subjekt dargestellt als Einheit, die 
sich zwar ausdifferenziert in verschiedenen Gebieten, dabei aber immer eine 

 Bohrers ästhetisches Subjekt dagegen hat keine feste Identität, die Schrei-
benden schaffen sich erst ein Ich im selbstreflexiven und selbstreferentiellen 
Prozess des Schreibens. In der Kunst wird so eine eigene Form von Subjektivität 
geschaffen, die losgelöst ist von der bürgerlichen Existenz. Sein Begriff der äs-
thetischen Subjektivität grenzt sich dabei vor allem durch drei Merkmale vom 

                                                             
2  Gustave Flaubert: Madame Bovary. – München: dtv 2008. 

Identität bewahrt.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

traditionellen ab: Ästhetische Subjekte sind weder authentisch, noch haben sie 
ihre Selbsterhaltung als Ziel, noch handeln sie. Das ästhetische Subjekt ist kein 
Vernunft- und Handlungssubjekt, es beobachtet und entblößt sich selbst, es kre-
iert ein neues Ich, wobei die Erfindung nicht übertragbar ist auf andere 
Identitäten, sondern als symbolische Form verstanden werden muss (vgl.: rB, 
13). Diese »radikale Selbstbeziehung« (rB, 72) ist eben nicht authentisch, son-
dern nur möglich mit Hilfe der Vermittlung einer ästhetischen Theorie. Das 
ästhetische Subjekt hört auf, sich »in Universalien« (rB, 41) zu verstehen, es in-
dividuiert sich. Es kann seinen Schmerz nicht in der Beziehung auf das 
Allgemeine versöhnen: Schmerz und Trauer bleiben unversöhnt und werden 
entweder als Krankheitssymptom des Individuum gewertet oder führen zu einer 
Ablösung des Ichs, das sich fortan nur noch künstlerisch verwirklicht.  
 Dieses Bewusstsein der Individualisierung unterscheidet sich dabei von den 
mentalitätsgeschichtlichen Daten des Individuationsprozesses in der bürgerli-
chen Gesellschaft, die Bohrer als Ausbildung und Ausdifferenzierung eines ein-
heitlichen Subjekts begreift, darin, dass die ästhetische Subjektivität geprägt ist 
von einem diskontinuierlichem Bewusstsein, von Kontingenz-Erfahrungen und 
Zuständen des »Außer-Sich-Seins« (vgl. rB, 88). Die historischen Personen, die 
im Mittelpunkt von Bohrers Interesse stehen, Kleist, Brentano, die Günderrode 
und auch Kafka, erleben in ihrem sozialen Umfeld, in ihrem bürgerlichen Sein, 
eben keine Einheitlichkeit: allesamt fühlen sich isoliert, unverstanden, leer. Ge-
rade dieses Gefühl bringt sie dazu, sich in ihrem Schreiben neu zu erfinden: als 
ästhetisches Subjekt, als künstlerische Identität. Das Subjekt wird so ästhetisch 
verfremdet, »das eigene Ich [wird] wie ein dem reflektierenden Subjekt gegen-
überstehendes festes Objekt behandelt.« (rB, 217) Dieses Ich weiß nichts über 
sich selbst und erzählt auch nichts über sich selbst, es findet und erfindet sich 
erst im Akt des Schreibens. Der romantische Brief ist so kein »exzessive[s] Sich-
Selbst-Aussprechen, [sondern] Artefaktcharakter der Sprache, der das ›Ich‹ vor 
der psychologisch-begreifenden ›Identität‹ zu einer ästhetischen Identität ver-
wandelt.« (rB, 218) Das autobiographische Ich wird durch ein imaginiertes Ich 
überlagert, das zu einem »paradoxalen Ersatz« (rB, 227) für das erste, verloren 
geglaubte, wird. Das ästhetische Subjekt erlebt »Augenblicke ohne Zukunfts-
konzept, ohne Selbstbewußtsein« (rB, 228). Das Ich verschließt sich zur 
»poetischen Existenz« (rB, 258) und ist so kein Teil mehr der Welt. Die Daten 
einer spezifisch ästhetischen Moderne sind für Bohrer »Imagination und Trauer« 
(rB, 267).  
 Dabei – und das ist implizit in Bohrers Text – schließt die in der Literatur ge-
schaffene ästhetische Subjektivität ein gelingendes soziales Dasein aus: Kleist 
und die Günderrode nehmen sich das Leben und Brentano zieht sich immer wie-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 199

der in die Einsamkeit zurück. In Opposition zur bürgerlichen Gesellschaft steht 
damit nicht nur das Ich, das sie in der Literatur entworfen haben, in Opposition 
zur bürgerlichen Gesellschaft stehen Kleist, Brentano und Günderrode selbst als 
lebendige Personen: sie finden hier nicht ihre Freiheit, sie finden keine Möglich-
keit, sich auszuleben und sie finden nichts, das ihrem Schmerz gerecht werden 
könnte. Bohrer zeigt dabei, dass das eigentliche Leiden ein Leiden an der Indivi-
dualisierung ist, am Wegbrechen der gemeinschaftlichen Werte, der geteilten 
Sitten. Kleist, Brentano und die Günderrode finden keinen Weg, teilzunehmen 
am sozialen Sein, obwohl sie sich nach einer sozialen Sphäre sehnen, in der sie 
sich ausleben können. Die schaffen sie sich einzig in der Literatur. 
 Natürlich ist Bohrers ästhetische Subjektivität ein ästhetischer Begriff, der 
ein romantisches Phänomen beschreibt. Interessant für mich ist an diesem Be-
griff aber vor allem eines: dass er etwas beschreibt, das über die Ästhetik hinaus-
geht. Das, was ich als das Überschüssige am Vernunftsubjekt bezeichne, ent-
decke ich in Bohrers Konzept der ästhetischen Subjektivität radikalisiert wieder: 
die Individuierung, die unwiderruflich passiert ist durch das Zerbrechen der Sitt-
lichkeit, kann durch eine neue, staatlich und gesellschaftlich konstruierte Sitt-
lichkeit nicht eingeholt oder überholt werden. Mit dem Zerbrechen der natür-
lichen Sittlichkeit sind individuelle Potenzen freigesetzt worden, die im Allge-
meinen nicht mehr aufgehen können: Das Subjekt dieser neuen Zeit ist in ge-
wisser Weise unauthentisch, weil es seine Authentizität nicht mehr im Allge-
meinen finden kann, sie aber auch nicht in sich selbst findet. Sein Leben ist ge-
prägt durch Brüche und Neuanfänge, durch die Kontingenz und Uneinheit-
lichkeit des Auf-der-Welt-seins. Damit ist das Subjekt ausgeliefert und auf sich 
gestellt. Das muss nun nicht so negativ sein, wie es sich zunächst anhört, denn 
dieses Aufsichgestelltsein bietet die Möglichkeit, sein Leben selbst in die Hand 
zu nehmen und nicht mehr den bereits vorgezeichneten Weg zu gehen: Ich muss 
keinen Mann heiraten, den meine Mutter mir aussucht, ich kann einen Beruf er-
lernen, der mir Spaß macht, ich kann homosexuell sein oder unehelich mit einem 
Mann zusammenleben, ohne gesellschaftliche Nachteile fürchten zu müssen. 
Diese neue Freiheit bedingt gleichzeitig einen Leidensdruck, der durch das Zer-
brechen der geteilten Sittlichkeit entsteht: setzt also gleichermaßen ein kreatives 
Potential frei, das sich nicht allein in der Kunst erschöpfen kann, sondern auch in 
der Weise, mit seinem eigenen Leben umzugehen. Denkt man all das nicht in der 
romantischen Radikalität eines Kleists, Brentanos oder einer Günderrode, son-
dern als lebensweltliche Ergänzung zum Sein in sozialen Strukturen, eröffnet 
sich ein umfassenderer Begriff von Subjektsein, als Hegel ihn mit dem Staats-
bürger bietet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Bohrer findet mit seinem Begriff der ästhetischen Subjektivität einen Begriff 
für das Subjekt-Sein der Romantiker im ästhetischen Feld. Bohrers Begriff birgt 
aber mehr Potential: Denn das Leiden an der Individualisierung ist kein romanti-
sches Phänomen, sondern ein Phänomen, das in der Romantik auftaucht und 
darüber hinaus besteht. Damit ist es auch nicht beschränkt auf den künstlerisch-
ästhetischen Bereich. Vielmehr bezieht sich das Leiden am Nicht-Teilnehmen-
Können und der kreative Überschuss, der bereichernd und destruktiv zugleich 
ist, auf den Begriff von Subjektivität überhaupt. Gemeint ist hier auch das Sub-
jekt als soziales: denn sozial ist nicht mit vernünftig gleichzusetzen. Kleist, 
Günderrode und Brentano schaffen sich zwar ein Ich in der Literatur, tragen es 
aber in die sozialen Strukturen hinein. Die Sphären sind nicht zu trennen, weil 
sie in den Menschen nicht getrennt sind. Das ästhetische Subjekt sitzt nicht ne-
ben dem sozialen an der Tafel, wenn sich Kleist und Savigny auf einem Em-
pfang treffen. Auch Savigny wird in seinem Leben mehr zu bewältigen gehabt 
haben, als sich das moderne Internationale Privatrecht auszudenken.  
 Die Romantiker sind radikalisiert das, was wir alle sind: verletzlich, über-
schüssig, einsam, ängstlich, kreativ, überbordend, vielreich, uneinheitlich, unan-
gepasst, sehnsüchtig. Sie sind die radikale Konsequenz der zerbrochenen Sitt-
lichkeit. In ihrer Radikalität können sie nicht bestehen ohne dauerhaftes Leid. 
Für ein gelingendes Leben ist eine Anbindung an soziale Strukturen, die sich 
aber eben nicht in vernünftigen erschöpfen dürfen, unumgänglich. Umgekehrt ist 
die Berücksichtigung dieser romantischen Seite unumgänglich für ein gelingen-
des Leben in den vernünftigen Strukturen: denn nur wenn sie den unberechenba-
ren Teil des Menschen als Potential, Möglichkeit und Chance mit einbeziehen, 
bieten sie die Freiheit, wirklich frei zu werden und sein Leben zu meistern. Nur 
wenn sie das Unberechenbare einbeziehen, können sie ihren eigenen Bestand si-
chern: indem sie kreativ veränderbar bleiben und Platz für Innovation und Fort-
schritt haben. 
 Durch diesen Exkurs zu Bohrers ästhetischer Subjektivität habe ich gezeigt, 
was ich mir unter der Überschüssigkeit des Subjekts vorstelle, die in Hegels 
Rechtsstaat nicht aufgeht und die verursacht ist durch die Freisetzung des Sub-
jekts im Zerbrechen der ursprünglichen Sittlichkeit. Um zu zeigen, wo Hegel 
diesem Anspruch, den er selbst in der Phänomenologie begründet, in der Rechts-

philosophie nicht gerecht wird, werde ich mich im Folgenden insbesondere mit 
den Begriffen des freien Willens, der Person, der Bildung und der Sittlichkeit in 
den Grundlinien der Philosophie des Rechts kritisch auseinandersetzen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 201

DIE RECHTSPHILOSOPHIE 

Hegel entwickelt in den Grundlinien der Philosophie des Rechts nicht den Be-
griff des Rechts selbst, sondern die Leistungen, die hinter dem Begriff der 
(Rechts-)Person stehen, die Grundlinien eben. Das heißt, er entrollt nicht teleo-
logisch-historisch die Entwicklung des Begriffs des Rechts, angefangen mit 
dessen Kinderschuhen, dem abstrakten Recht – der Sphäre des Eigentums und 
des Vertrags – über das Unrecht übergehend zur Jugend in der Moralität bis zur 
Reife in der Sittlichkeit des Staates, sondern lässt einen bereits feststehenden 
Begriff sich abarbeiten an anderen Begriffen, um deren Unvollkommenheit als 
Rechts-Verwirklichung zu zeigen. Deshalb endet Hegels Rechtsphilosophie auch 
nicht mit dem abstrakten Recht, sondern geht fort zur Moralität und zur Sittlich-
keit. Recht ist bei Hegel also mehr als das Rechtssystem, es ist Ermöglichung 
und Schutz des freien Lebens einer durch den freien Willen ausgezeichneten 
Person.3  
 Mit diesem Vorgehen wendet er sich gegen die in seiner Zeit vorherrschende 
Theorie, der Begriff der Person begründe den Begriff des Rechts. Nach Hegel 
reicht aber der Personen-Begriff für dieses Vorhaben (also: des Aufzeigens der 
Quelle des Rechts und der Erläuterung seiner Verwirklichung) nicht aus. Hegel 
geht hinter den Begriff der Person zurück und untersucht dessen Grundlagen, die 
er als Quelle des Rechts ausweist. Indem er den Boden des Rechts so nach hinten 
verschiebt, entwickelt er eine neue Begrifflichkeit von Person. Genau die soll im 
Mittelpunkt dieses Abschnitts stehen. Meine These ist: Hegel entwickelt einen 
von vorne herein gespalten angelegten Personenbegriff, der die Brücke zwischen 
bürgerlicher Gesellschaft und Staat nicht zu schlagen vermag: Die Isolation des 
Subjekts, die durch die Unmöglichkeit der Verkörperung des Gesetzes auftritt, 
wird nicht überwunden. Und das hat eine entscheidende Konsequenz: Mit seiner 
Staatskonzeption erreicht Hegel dann nicht, was er will – nämlich die konkrete 

                                                             
3  Ähnlich auch bei Robert Pippin: »Most importantly and more explicitly, everything 

claimed henceforth about the true realisation of the norm, Recht, will depend on un-

derstanding the ›basis‹ (Boden) of that norm, ›spirit‹ (Geist), particularly as manifest 

in a ›free will‹, and so verwirklicht only in the ›system of right‹. Indeed, that specula-

tive claim about real or concrete freedom – that a free will can only ›actually‹ be free, 

within, as a co-participant in, specified ethical institutions – is the basic argument of 

the Grundlinien, and, already, the speculative implication (and great ambiguities) of 

the criterion at issue in this argument – ›actualizability‹ – are manifest.« Robert Pip-

pin: »Hegel, Freedom, The Will«; in: Ludwig Siep (Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien 

der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie Verlag 1997, 33.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Freiheit der Person. Das Subjekt bleibt im Staat im hegelschen Sinn unfrei: Auch 
die konstruierte Sittlichkeit des Staates kann der Tragödie nicht vorbeugen.  
 Als Quelle des Rechts weist Hegel im §4 den freien Willen aus: »Der Boden 
des Rechts ist überhaupt das Geistige und seine nähere Stelle und Ausgangs-
punkt der Wille, welcher frei ist«.4 Die Freiheit wird damit zur Substanz des 
Rechts, gleichzeitig ist sie aber auch das, was das Recht schützt und bewahrt: 
Nur im Recht kann es Freiheit geben, das Recht schützt sowohl den Raum dafür, 
als es ihn auch gleichzeitig ermöglicht. Recht ist damit sowohl negativ, ein-
schränkend und begrenzend, als auch positiv, ermöglichend und erweiternd 
verstanden. Das Rechtssystem ist so das »Reich der verwirklichten Freiheit« 
(ebd.), das die »Welt des Geistes« aus sich selbst als »zweite Natur« hervor-
bringt. Der Personen-Begriff hingegen kann zur Erklärung des Rechts aus zwei 
Gründen nicht ausreichen: Erstens hat er selbst seine eigene Grundlage im freien 
Willen, gründet folglich im Gleichen wie das Recht und: Zweitens kann sich die 
Person selbst erst im Recht entwickeln, denn nur das Rechtssystem schafft Be-
dingungen, wie zum Beispiel Bildung, die die Ausbildung der Person erlauben. 
Recht und Person sind damit verknüpft durch den freien Willen: sie resultieren 
beide aus der gleichen Quelle und bedingen sich gegenseitig.  

DER FREIE WILLE

Der freie Wille ist durch drei Momente bestimmt. Zunächst enthält er das »Ele-
ment der reinen Unbestimmtheit« (VII, §5), das ihm erlaubt, von jeder »Be-
schränkung« durch Natur oder Herkunft abzusehen und das »reine Denken sei-
ner selbst« (ebd.) zu sein. In diesem ersten Moment ist der Wille abstrahierend 
und verneinend, »die Flucht aus allem Inhalte als einer Schranke« (VII, §5 A). 
Im Zusatz verdeutlicht Hegel diese Formulierung mit dem Verweis auf das indi-
sche Brahmanentum, das »es für das Höchste [hält], bloß in dem Wissen seiner 
einfachen Identität mit sich selbst zu verharren« (VII, §5 Z) und argumentiert 
damit gegen Schopenhauer, der drei Jahre zuvor (1818) mit Die Welt als Wille 
und Vorstellung die absolute Abstraktion vom Besonderen, von allen Begierden 
und Begehren als höchstes menschliches Gut ausgezeichnet hat.5 Hegels stärks-

                                                             
4  Im Folgenden im Text zitiert nach: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der 

Philosophie des Rechts. Werke in zwanzig Bänden. – Frankfurt am Main: Suhrkamp 

1986ff. mit Band und Paragraph. Hier: VII. §4. 

5  Eine bewusste Auseinandersetzung mit Schopenhauers Philosophie möchte ich damit 

nicht unterstellen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 203

tes Gegenargument ist, dass diese Einstellung zu einem Fanatismus gegen das 
Besondere führt, zu einer absoluten Herrschaft des Allgemeinen und der Gleich-
heit. Das erste Moment des freien Willens ist also eine Art Nirwana, die Befrei-
ung von allem weltlich und zufällig Bindendem ins reine Denken. 
 Im zweiten Moment beschränkt sich der Wille dann im »Ich« selbst. Aus 
dem großen Nirwana der ersten Willensbestimmung tritt das Individuum hervor: 
»Durch dies Setzen seiner selbst als eines bestimmten tritt Ich in das Dasein
überhaupt; – das absolute Moment der Endlichkeit oder Besonderung des Ich.« 
(VII, §6) Der Preis für die Individualität ist dabei die Sterblichkeit, die Vergäng-
lichkeit. In der Abstraktheit des reinen Denkens ist alles unendlich, rein und 
wahr – aber eben nicht wirklich. Im reinen Denken findet ein Wollen nicht statt 
– und das Wollen ist es, das der Wille braucht, um auch die Form eines Willens 
zu haben. Vor dem Hintergrund des absolut abstrakten Allgemeinen erfolgt die 
Besonderung, d.h. vor dem Hintergrund des reinen Denkens begrenzt sich der 
freie Wille nun bewusst selbst, nimmt Zufälliges als sein Besonderes an und 
wird konkret: »Ich will nicht bloß, sondern ich will etwas. Ein Wille, der, wie im 
vorigen Paragraphen auseinandergesetzt ist, nur das abstrakt Allgemeine will, 
will nichts und ist deswegen kein Wille.« (VII, §6 Z). Der Wille selbst ist auf 
dieser zweiten Stufe der Verwirklichung allerdings noch unmittelbar und damit 
unfrei. Er konkretisiert sich zwar und wird so zu einem Willen, reflektiert aber 
nicht auf sich selbst. Ihm fehlt eine Beziehung zu seinem eigenen Wollen, er 
kann sich ihm gegenüber nicht frei verhalten. Denn der Inhalt des Willens ist 
unmittelbar vorhanden: Es sind die Triebe, die Begierden, die Neigungen, durch 
die der Wille von Natur aus bestimmt wird: »Der Mensch steht aber als das ganz 
Unbestimmte über den Trieben und kann sie als die seinigen bestimmen und set-
zen. Der Trieb ist in der Natur, aber daß ich ihn in dieses Ich setze, hängt von 
meinem Willen ab, der sich also darauf, daß er in der Natur liegt, nicht berufen 
kann« (VII, §11 Z). Das Ich wählt spontan, findet zunächst erst die Form des 
Wollens im Wollen überhaupt. Dadurch eignet sich der Wille förmlich das Au-
ßen an: »Der Inhalt ist der Meinige, weil ich ihn will« (VII, 14 Z). Im Wollen 
verwirklicht sich der Wille und so wird gleichzeitig der Mensch als Individuum 
sichtbar, er setzt sich, macht sich zu etwas, indem er eine Entscheidung trifft, 
sich beschränkt: »Wer Großes will, sagt Goethe, muß sich beschränken können.« 
(VII, §13 Z) 
 Doch der Wille auf dieser zweiten Stufe hat ein ähnliches Problem wie es 
später die Moralität haben wird: »Wenn man sagen hört, die Freiheit überhaupt 
sei dies, daß man tun könne, was man wolle, so kann solche Vorstellung nur für 
gänzlichen Mangel an Bildung des Gedankens genommen werden.« (VII, §15 A) 
Denn die freie Wahl haben, macht nicht frei. Im Gegenteil, sagt Hegel, auf dieser 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Stufe des Willens ist der Mensch unfrei, denn die Form ist nicht gleich mit dem 
Inhalt. Der Wille hat zwar in dieser zweiten Bestimmung schon seine Form: Wil-
le sein, Entschluss fassen, aber der Wille ist bisher nur subjektiv verwirklicht 
und bleibt damit endlich: Das Ich ist zwar unbestimmt, der Inhalt ist aber be-
stimmt durch »Zufälligkeit« (VII, §15 Z). Der Wille verliert sich so in einer 
willkürlichen Wahl, er kann tun und lassen und bleibt dabei bedeutungslos. Mit 
einem sich willkürlich bewegenden Willen ist der Mensch nur scheinbar frei.6 

 Um die Willkürlichkeit zu vermeiden, führt Hegel nun die Allgemeinheit und 
die Sittlichkeit an, sie sind der Schlüssel zum Ausweg aus der Partikularität: 
»Wenn ich das Vernünftige will, so handle ich nicht als partikulares Individuum, 
sondern nach den Begriffen der Sittlichkeit überhaupt« (VII, §15 Z). Besonders 
interessant daran, wie Hegel hier die Sittlichkeit einführt, ist, dass der Leser zu 
diesem Zeitpunkt noch nichts über die Sittlichkeit selbst weiß, außer dass sie die 
»Allgemeinheit des Denkens« (VII, §20) ist. Der Einzelne muss nun also lernen, 
nicht irgendetwas zu wollen, sondern das Allgemeine selbst zu wollen. Dafür 
muss er sich von seinem Streben nach Besonderheit verabschieden. In der Sitt-
lichkeit tritt die Individualität in den Hintergrund, »[d]as Vernünftige ist die 
Landstraße, wo jeder geht, wo niemand sich auszeichnet« (ebd.), nur indem der 
Mensch »etwas Verkehrtes tut, [tritt] seine Partikularität am meisten hervor[]« 
(ebd.). Die Landstraße ist der Schutz vor der Willkür. Die Sittlichkeit ist damit 
das Vernünftige und Bleibende, das die Handlungen der Einzelnen bestimmt. 
Durch Reflexion können die Triebe, die den natürlichen und gleichzeitig zufälli-
gen Inhalt unseres Willens bilden, von »Roheit und Barbarei« (VII, §20) ge-
reinigt werden: »Dies Hervortreiben der Allgemeinheit des Denkens ist der abso-
lute Wert der Bildung« (ebd.).   
 Dieser Schritt in die Sittlichkeit hinein, diese Befreiung aus der Unfreiheit 
hinaus, funktioniert nun über das dritte Moment des freien Willens, das die bei-
den ersten vereint: Durch die Fähigkeit zur Abstraktion und Verneinung von 
jeder Beschränkung: der Fähigkeit des Erkennens des Allgemeinen also (1. Mo-
ment), und der Fähigkeit, sich selbst zu setzen: der eigenen Beschränkung im 
Besonderen (2. Moment), erfährt das Ich seine eigene Setzung als nicht gegebe-
ne, sondern als von sich selbst gemachte, selbst gewollte (3. Moment): Ich er-

                                                             
6  Hegels dritte Stufe des Willens ist die Antwort auf Hume und Schopenhauer: Wäh-

rend Hume den Menschen als unfrei seinen willkürlichen Begierden folgen sieht und 

Schopenhauer als einzigen Ausweg aus dieser durch die Begierden hervorgerufene 

Unfreiheit die Aufgabe des Willens sieht, befreit Hegel ihn von der Willkür in der 

Rückanbindung in die allgemeinen und vernünftigen Sitten, in denen der Einzelne 

wieder frei werden kann.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 205

kennt die eigene Beschränkung als selbst gewollte und wird so von der anfäng-
lich »einfachen Identität« zu einer besonderen Identität, Ich ist nicht mehr leer, 
sondern selbstbestimmt: »Ich bestimmt sich, insofern es die Beziehung der Ne-
gativität auf sich selbst ist; als diese Beziehung auf sich ist es ebenso gleichgültig 
gegen diese Bestimmtheit, weiß sie als die seinige und ideelle, als eine bloße 
Möglichkeit, durch die es nicht gebunden ist, sondern in der es nur ist, weil es 
sich in derselben setzt.« (VII, §7) Erst in dieser Vermittlung wird Freiheit wirk-
lich, weil die Bestimmung, die das Ich sich gibt, es nicht trennt von der 
Allgemeinheit, die Bestimmung, die das Ich sich gibt, ist vielmehr aus der All-
gemeinheit selbst geschöpft.  
 Die Form des Rückbezugs des Willens auf sich selbst ist dabei das Entschei-
dende für die Freiheit. In den beiden ersten Stufen war der Wille immer 
unvollkommen – erst bloße Abstraktion und damit nicht wirklich, dann bloße 
willkürliche Endlichkeit. Die Unendlichkeit, das Dauernde kommt durch die 
Abstraktheit des Denkens in den Willen – der Wille muss so eine Rückwärtsbe-
wegung zu sich selbst machen, aus der Besonderung wieder ins Allgemeine 
zurückkehren, das durch die Bewegung aber schon verändert ist: Seine Wirk-
lichkeit findet diese Abstraktheit des Denkens dabei in der Allgemeinheit der 
Sittlichkeit, in dem also, was einer Gesellschaft vernünftig zur Sitte geworden 
ist. In der Sittlichkeit wird das Ich somit zwar frei, aber nicht partikular, da es ja 
in seiner selbst gewählten Bestimmung einen Teil des Allgemeinen verkörpert, 
Teil hat an der Abstraktheit des Denkens. Erst in dieser dritten Bestimmung ist 
der Wille wahrhaft frei: »Der an und für sich seiende Wille ist wahrhaft unend-
lich, weil sein Gegenstand er selbst, hiermit derselbe für ihn nicht ein Anderes

noch Schranke, sondern er darin vielmehr nur in sich zurückgekehrt ist.« (VII, 
§22) Die Wirklichkeit der Unendlichkeit beruht nun darauf, dass das, aus dem 
der Wille sich nun selbst bestimmt, nicht mehr zufällig, im Sinne von willkür-
lich, sondern bereits kultiviert – durchdachte, zur Gewohnheit gewordene Kultur 
– ist.  
 Der »freie Wille, der den freien Willen will« (VII, §27) will sich selbst, damit 
fällt die Beschränkung, die durch das Anderssein des Inhalts im zweiten Moment 
die Unfreiheit ausmachte, weg. Form und Inhalt sind im Gleichklang, wenn der 
freie Wille den freien Willen will, weil Form zu Inhalt und Inhalt zu Form wird, 
es findet eine »wahre Rückkehr in sich selbst« (VII, §22 Z) statt: »Der freie Wil-
le ist wahrhaft unendlich, denn er ist nicht bloß eine Möglichkeit und Anlage, 
sondern sein äußerliches Dasein ist seine Innerlichkeit« (VII, §22 Z), seine Frei-
heit ist ihm »Gegenstand« (VII, §27).  
 Für Hegel kann die konkrete Freiheit nur im Zusammenspiel von Besonde-
rem und Allgemeinem liegen, er zeigt in den unvollständigen Formen des Rechts 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

und der Moralität, warum der Einzelne allein und auf sich gestellt nicht frei wer-
den kann: Weil er durch seine partikulare Endlichkeit nicht zur allgemeinen 
Wahrheit gelangen kann. Die Argumente, die Hegel hier gegen die Rechtsperson 
als Krone der Freiheit oder gegen die Romantiker vorbringt, sind überzeugend: 
Er führt vor, wie der Einzelne scheitern muss, zu klein ist, zu endlich, zu wenig, 
um zur Wahrheit zu werden. Dafür braucht Hegel die staatlichen Institutionen, in 
denen die Sitte gespeichert ist und so fortdauern kann: In ihnen wird die Wahr-
heit unendlich und der Mensch wird mittels Partizipation frei. Frei-Werden be-
deutet für Hegel, freiwillig die Rückkehr ins Allgemeine anzutreten. Durch die-
sen Schritt soll die Isolation zwischen Subjekt und Gesetz, zwischen Subjekt und 
Sitte aufgehoben werden. Die Verkörperung ist nicht mehr, wie in der Antike, 
notwendig und unreflektiert, sondern reflexiv und selbstgewollt. Die rückkeh-
rende Verkörperung aber kann nicht reibungslos und umfassend funktionieren.   
 Freiheit muss auch verstanden werden als ein Recht auf das Unbestimmte, 
auf das Überschüssige, auf das eben, was sich in staatlichen Institutionen nicht 
aufbewahren lässt, sondern das ist, was mit dem Individuum endlich bleibt. Frei-
heit liegt im Recht auf Besonderheit, und damit im Recht auf Endlichkeit: Das 
Besondere stirbt mit dem Subjekt. Das zeigt sich an Bohrers Konzept ästheti-
scher Subjektivität: mit dem Tod gehen hier bereichernde, eigensinnige und 
kreative Weisen verloren, die Welt zu sehen, zu verstehen und zu hinterfragen. 
Frei-Sein bedeutet, in etwas aufgehen zu können, individuell unersetzbar zu 
werden. Mit unserem überbordenden Maß an Kreativität, Schöpfungsdrang und 
Forschergeist die Welt neu und anders erfahren zu dürfen und sie verändern zu 
können. Das Besondere hat einen Wert an sich, der neben dem Allgemeinen 
gleichberechtigt besteht. Freiheit findet sich nur in der Balance zwischen beiden. 
Hegels Verdienst und Aktualität liegt deshalb darin, gezeigt zu haben, dass Frei-
heit nicht nur im Besonderen besteht, sondern eben auch und wesentlich im 
Allgemeinen. Der Boden für die Freiheit im Besonderen kann nur die Freiheit 
des Allgemeinen sein, auf deren Hintergrund das Subjekt sich wählen und setzen 
kann, mit dessen Hilfe es erst Reflexivität ausbilden und Entscheidungen treffen 
kann. Nur kann das bodenbringende Allgemeine nicht mehr als sittliche Identität 
oder Ganzes gedacht werden, sondern muss vielmehr als unendlich Differenzier-
tes und Widersprüchliches begriffen werden.  
 An einen solchen Freiheitsbegriff sind damit ganz andere Anforderungen ge-
stellt: Er muss nicht nur die Möglichkeit zur Abstraktion und Negation bieten, 
die Möglichkeit reflektiert und ungelenkt zu wählen, er muss auch eine Um-
gangsform mit der steten Ungewissheit, die aus dem zerbrochenen Ganzen 
entstanden ist, bieten und die Endlichkeit des Subjekts mitdenken. Freiheit im 
Besonderen als Rückbindung ans und nicht Rückkehr ins Allgemeine.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 207

 Eine Möglichkeit, diese Verbindung zwischen Besonderem und Allgemei-
nem zu denken, zeigt Axel Honneth in seiner Interpretation der hegelschen 
Rechtsphilosophie: Er liest die Beziehung des freien Willens auf sich selbst in-
tersubjektiv. Die beiden ersten Momente des Willens interpretiert er dabei 
überzeugend als Auseinandersetzung Hegels mit der bisherigen philosophischen 
Behandlung der Idee der »individuellen Autonomie oder Selbstbestimmung«7. 
Honneth zu Folge findet Hegel keine der beiden angebotenen Lesarten überzeu-
gend: Die erste bietet einen Begriff von Selbstbestimmung an, in der das Ich sich 
durch einen Willensentschluss von natürlichen Trieben und Begierden befreit: 
»mit dieser Bestimmung wird zwar, so ist Hegel überzeugt, eine elementare 
Komponente der individuellen Freiheit erfaßt, […], aber im Resultat führt sie zu 
vollkommener Handlungslosigkeit, weil Handeln an die Setzung einschränken-
der Zwecke gebunden ist« (LU, 23). Die zweite Bestimmung ist, so Honneth, 
das Gegenstück zur ersten, der freie Wille ist hier die »reflektierte Wahl« (ebd.) 
zwischen gegebenen Inhalten: der Mangel besteht hierbei darin, »den Akt der 
Selbstbestimmung zwangsläufig als eine reflektierte Wahl zwischen ihrerseits 
unverfügbaren Neigungen und Handlungsimpulsen vorstellen zu müssen« (LU, 
24). Dem Modell, das Hegel selbst im dritten Moment der Bestimmung des frei-
en Willens vorschlägt, soll nun jede »Heteronomie genommen [sein], weil es 
seinerseits als Ausfluß von Freiheit gedacht werden kann.« (LU, 25)  
 Diese Bezugnahme auf sich selbst muss nach Honneth wie folgt verstanden 
werden: Unsere Handlungsimpulse sind als »Willensäußerungen (›volitions‹) 
erster Ordnung« (ebd.) zu verstehen, auf die wir uns selbst noch einmal wertend 
beziehen können.8 Damit wird der Wille zu einem »zwei- oder mehrstufige[n] 
Verhältnis […], in dem wir unsere elementaren, jeweils untergeordneten Wil-
lensäußerungen selber noch einmal wollen oder nicht wollen können.« (ebd.) 
Der Wille, so die Frankfurt-Lektüre, der die Synthese der beiden ersten Bestim-
mungen bilden kann und sich somit frei nennen will, muss sich nun auf 
diejenigen first-order-volitions beschränken, »deren Verwirklichung wiederum 
als Ausdruck, als Bestätigung der eigenen Freiheit erfahren werden kann; das 
aber ist nur möglich, wenn das Objekt des Bedürfnisses oder der Neigung selber 
die Qualität besitzt, frei zu sein« (LU, 27f.). Die Objekte, die eben diese Qualität 

                                                             
7  Axel Honneth: Leiden an Unbestimmtheit. – Stuttgart: Reclam 2001, 22 – im Folgen-

den im Text zitiert mit LU und Seitenzahl.  

8  Honneth bezieht sich hier auf das first- and second-order volitions-Modell von Harry 

Frankfurt. Siehe: Harry Frankfurt: »Freedom of the Will and the Concept of a Per-

son«; in: ders.: The Importance of what we care about. – Cambridge: Cambridge 

University Press 1988.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

besitzen, sind dabei Kulturgüter, die Möglichkeiten, die sich unserer Wahl dar-
bieten, bestehen vor unserem kulturellen Background. Damit sind sie nicht mehr 
bloße Triebe und Neigungen, sondern kultivierte Möglichkeiten, die sich uns 
aufgrund einer bestimmten Zugehörigkeit und Lebensweise erschließen. Der Be-
griff »Kulturgut« umgeht dabei den ethisch konnotierten Begriff der Sittlichkeit 
und führt eine wertneutralere Beschreibung ein – meint aber im Grunde genom-
men eben das, was Sitte in einer Gesellschaft ist.   
 Überzeugend an dieser Deutung finde ich dabei die Bestimmung der Wahl 
als Wahl zwischen Kulturgütern, in denen die Freiheit im hegelschen Sinne be-
reits verwirklicht ist: Wir wählen Möglichkeiten, die uns aufgrund unseres 
Lebensumfeldes offen stehen, Möglichkeiten, die dadurch, dass sie zu unserer 
Kultur gehören, in gewisser Weise schon Ausdruck unserer Freiheit sind und uns 
rückanbinden an eine Allgemeinheit, die uns die Möglichkeiten zur Selbstset-
zung bietet und schafft. Unserem Selbstverständnis genügt aber auch diese 
Erklärung nicht, da auch in der Wahl zwischen Kulturgütern, in denen wir schon 
unserer Freiheit begegnen, das heißt uns schon als Freie erfahren, nicht die Frei-
heit zur Besonderung oder die Freiheit des Überschusses berücksichtigt ist. Wür-
de sich unsere Freiheit auf diese Wahl beschränken, drängt sich die Frage auf, 
wie unter diesen Bedingungen Fortschritt denkbar wäre. Denn Fortschritt resul-
tiert eben nicht aus der Übernahme des Gegebenen, sondern aus dem Überschuss 
des Menschen, der immer noch über das bereits Gegebene hinausweist und Neu-
es eröffnet. Honneths Verständnis der dritten Willensbestimmung erklärt also 
auch nicht, wie das Individuum über die Gesellschaft hinaus Freiheit erfahren 
kann, auch hier bleibt es in den Grenzen des Allgemeinen eingeschlossen. Diese 
Konzeption bietet somit keinen Platz für das, was ich weiter oben als relevant für 
einen zeitgemäßen Begriff von Freiheit genannt habe: die Endlichkeit und die 
Unbestimmtheit jedes Einzelnen. Denn: Freiheit kann heute nicht mehr gedacht 
werden als freie Wahl in einer vorgeformten Allgemeinheit, auch wenn diese, 
wie Honneth Hegel überzeugend auslegt, als Wahl zwischen Gütern verstanden 
werden muss, in denen wir uns schon immer als Freie begegnen. Freiheit kann 
nicht darin bestehen, seinen Platz in der Gesellschaft zu finden. Freiheit geht 
über diesen Platz in der Gesellschaft hinaus, hinein ins Individuelle, Endliche, 
Unbestimmte.  

DIE PERSON  

Im abstrakten Recht ist der Wille zunächst unmittelbar, da er Persönlichkeit und 
Dasein nur rein äußerlich hat, nämlich im Besitz und im Eigentum. Den Begriff 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 209

der Person entwickelt Hegel in den folgenden Paragraphen (Schwerpunkte: §41 
– 53) dabei parallel zu dem der Sache als dessen Gegenpart. Die wesentliche Un-
terscheidung zur Sache ist dabei, dass das Subjekt »als Freies im Körper 
lebendig« (VII, §48 A) ist und sich zu sich selbst verhalten kann, die Sache da-
gegen hat keine Freiheit: »Die Besitzergreifung macht die Materie der Sache zu 
meinem Eigentum, da die Materie für sich nicht ihr eigen ist.« (VII, § 52) Damit 
wird Person-Sein etwas Großartiges und Besonderes:  

»Als diese Person weiß ich mich frei in mir selbst und kann von allem abstrahieren, da 

nichts vor mir als die reine Persönlichkeit steht, und doch bin ich als Dieser ein ganz Be-

stimmtes: so alt, so groß, in diesem Raume, und was alles für Partikularitäten noch sein 

mögen. Die Person ist also in einem das Hohe und das ganz Niedrige« (VII, §35, Z).  

Der Widerspruch in der Person zwischen abstraktem Ich und besonderem Sub-
jekt kann nur durch seine »Hoheit« ausgehalten werden: »Die Hoheit der Person 
ist es, welche diesen Widerspruch aushalten kann, den nichts Natürliches in sich 
hat oder ertragen könnte.« (ebd.) Die Person muss ihr eigenes Person-Sein wol-
len – darin liegt die Hoheit, die die Situation erträglich macht und die Spaltung 
aushält – darin liegt auch die Rechtsfähigkeit der Person: »Das Rechtsgebot ist 
daher: sei eine Person und respektiere die anderen als Person.« (VII, §36) Per-
son-Sein ist dabei nicht von der Natur gegeben, es ist aber auch nichts, das erar-
beitet werden muss.9 Es scheint vielmehr auf eine bestimmte Art und Weise ge-
lernt werden zu müssen: das Subjekt muss sich selbst zu einer Person formen, 
sich als Person wollen, als abstraktes Ich, absehend von seinen Partikularitäten. 
Dazu gehört ein bestimmtes Verhältnis zum Körper, dazu gehört die Begabung, 
frei zu sein, die aber erst wirklich wird in der Ausübung der Reflexion – der 
Mensch ist nach Hegel damit nicht von Natur aus frei, sondern zur Freiheit ver-
anlagt.  
 Person-Sein ist ein besonderer Status: Jede Person ist zwar Subjekt, aber 
nicht jedes Subjekt ist Person, in ihm ist nur die Möglichkeit, Person zu sein, an-
gelegt, der Schritt, Person zu werden, muss vom Einzelnen selbst vollzogen wer-
den: ist die Befolgung des Rechtsgebots: sei eine Person. Der Begriff der Person 
meint dabei im abstrakten Recht explizit nicht, dass das Subjekt ein Selbstbe-
wusstsein von sich hat, sondern ein Selbstbewusstsein in einer bestimmten Wei-
se: als »inhaltslose einfache Beziehung auf sich in seiner Einzelheit« (VII, §35). 
Die Besonderheit des einzelnen Subjekts ist in diesem Begriff nicht enthalten: 

                                                             
9  Hegel kritisiert mit seinem Begriff der Person sowohl das Naturrecht als er auch des-

sen Argument gegen die Sklaverei aufrechterhält.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

»ein Selbstbewußtsein von sich als vollkommen abstraktem Ich, in welchem alle 
konkrete Beschränktheit und Gültigkeit negiert und ungültig ist.« (ebd. A) Der 
Personen-Begriff ist völlig abstrakt angewandt: Im abstrakten Recht, in der 
Sphäre des Eigentums und des Besitzes, dreht er sich nicht um Charaktere, son-
dern um rechtsfähige Personen, die abgesehen von jeder individuellen Besonder-
heit fähig sind, rechtskräftige Verträge einzugehen. Die Besonderheiten des Ein-
zelnen sind dabei durchaus vorhanden, aber »als von der Persönlichkeit, der 
Bestimmung der Freiheit, noch verschieden, Begierde, Bedürfnis, Triebe, zufäl-
liges Belieben usf.« (VII, §37), sie beeinflussen die Rechts-Person in keiner 
Weise. Ebenso wenig spielt die Besonderheit der Person, ihrer Bedürfnisse, ihrer 
Absichten und Ziele im abstrakten Recht eine Rolle, denn »die Besonderheit in 
der Person [ist hier] noch nicht als Freiheit vorhanden« (VII, §37 Z), deswegen 
ist alles Besondere »ein Gleichgültiges«. Das Formelle des abstrakten Rechts 
liegt gerade in der Tatsache, dass es »bloße Möglichkeit«, »nur eine Seite des 
ganzen Verhältnisses« ist (ebd.). Aufgrund dessen ist das abstrakte Recht auch 
keine unbedingte Handlungsanleitung – es erlaubt, befugt oder verbietet, be-
schränkt sich dabei aber »aus demselben Grunde seiner Abstraktion auf das 
Negative, die Persönlichkeit und das daraus Folgende nicht zu verletzen.« (VII, 
§38) 
 Im einzelnen Individuum tritt durch diese Definition des Personen-Begriffs 
eine Spaltung zwischen Person und Subjekt auf: das Subjekt muss sein Person-
Sein wollen, anders ist die Spannung zwischen beiden Begriffen nicht aufzuhe-
ben. Wie dieses Person-Sein-Wollen jedoch aussieht, bleibt an dieser Stelle un-
klar, das abstrakte Recht kann hier keine Antworten geben. Es ist zu unzuläng-
lich, um den Widerspruch zwischen Besonderheit und Abstraktheit aufzulösen. 
Eine andere Meinung vertritt Joachim Ritter. Er sieht in diesem Konzept keine 
Spaltung zwischen Person und Subjekt – im Gegenteil, für ihn vollzieht sich in 
dieser Aufteilung eine Befreiung: eine »Befreiung des Menschen aus der Na-
tur«10. Diese Befreiung läuft, da stimme ich überein, über das Eigentum: »Der 
Mensch, der als Naturwesen nur dem ›Begriff nach‹, nur ›an sich‹ und der ›Mög-
lichkeit nach‹ frei ist, kann erst in actu frei werden, indem er sich aus der 
Unfreiheit des Naturstandes befreit und die Natur, ihre Macht durchbrechend, 
zur Sache macht.« (PE, 65) Das abstrakte Recht ist mit dem Ausschluss alles 
Subjektiven zur Sphäre des Eigentums, der Sache geworden, die alle »substanti-
ellen Verhältnisse des Menschseins außer sich« (PE, 61) hat und so, nach Ritter, 

                                                             
10  Ritter, Joachim: »Person und Eigentum«; in: Siep, Ludwig (Hg.): G.W.F. Hegel. 

Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie Verlag 1997, 72. Im Fol-

genden mit PE und Seitenangabe im Text zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 211

»den Anfang der Bewegung [bildet], die zur Verwirklichung der Freiheit führt« 
(ebd.): »[A]lle substantiellen geistig-sittlichen Ordnungen der Freiheit [kommen] 
mit dem Eigentum des bürgerlichen Rechts zur Existenz«. (ebd.) Eigentum gibt 
es so überhaupt nur auf einer gesellschaftlichen Basis, gerade das ist es, warum 
sich »Unternehmer und Arbeiter nicht mehr wie Herr und Knecht im Naturstan-
de [verhalten], sondern wie Personen zueinander.« (PE, 71) Indem die eigene 
Arbeit (geistige wie körperliche) versachlicht wird, »befreit die moderne Gesell-
schaft den Menschen nicht nur aus der Macht der Natur, sie erhebt zugleich mit 
der Versachlichung der Arbeit und aller Arbeitsverhältnisse in der Form, daß 
Fertigkeiten nur als Sache und Eigentum auf Zeit veräußert werden können, die 
Freiheit zum allgemeinen Prinzip«; (ebd.) damit, so Ritter, gibt sie »der Person 
in sich als Persönlichkeit ihr Selbstsein und dessen Verwirklichung frei.« (ebd.) 
Ritters Lesart ist aus verschiedenen Gründen nicht überzeugend. Wenn er argu-
mentiert, dass »die Ordnungen der Freiheit« erst mit dem Eigentum »zur Exis-
tenz« kommen, missversteht er die Bedeutung des Eigentums: Nicht »Eigentum« 
ist das Schlüsselwort der Befreiung – Eigentum ist nur das äußerliche Zeichen. 
Der Schlüssel zur Befreiung ist die Frage: Was erlaubt es uns, Eigentum zu ha-
ben, Sachen in Besitz zu nehmen? Die Antwort lautet: Dass wir uns von der 
Sache unterscheiden, erlaubt es uns, sie zu unserem Eigentum zu machen. Die 
Befreiung liegt nicht in der Besitznahme, sondern in der Fähigkeit, von sich 
selbst als besonderem Subjekt zu abstrahieren, sich als abstraktes Ich zu begrei-
fen: die Fähigkeit also, von den Zufälligkeiten des Lebens abzusehen und sich 
nicht allein durch sie zu verstehen. Der Beginn der Verwirklichung der Freiheit 
liegt somit nicht im Eigentum, sondern in der Spaltung des Subjekts in Besonde-
res und Allgemeines. Deshalb findet auch keine Freigabe und »Verwirklichung« 
statt, wie Ritter weiter argumentiert, das, was hier frei gegeben werden soll, hat 
auf die Sphäre des abstrakten Rechts, ja, hat mit der Rechtsperson nichts zu tun: 
ist im Gegenteil von ihr explizit ausgeschlossen. Und im abstrakten Recht kann 
eine Aufhebung der Spaltung nicht stattfinden.  
 Das Höchste, Versöhnerischste, was es zu bieten hat, ist der Vertrag, in dem 
ausdrücklich subjektive Vorlieben keine Berücksichtigung finden können, und 
der aus zwei Gründen defizitär ist: Erstens: Er ist bloß zufällig zu Stande ge-
kommen, und zweitens: Er ist keine Rechtsgarantie. Einen Vertrag kann man 
auch über Unrechtes machen. Damit wird gleichzeitig die Unzulänglichkeit des 
abstrakten Rechts deutlich: Dem Recht geht es nicht um sich selbst, es hat sich 
selbst nicht zum Inhalt. Das Recht kann sich nicht selbst zum Inhalt wollen – 
ihm fehlt der Richter, der das Recht um seiner selbst willen will. Was der Perso-
nen-Begriff des abstrakten Rechts nicht leisten kann, soll nun der Begriff der 
Subjektivität in der Moralität weiter entwickeln.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 In der Moralität kehrt Hegel die Begriffsbestimmungen aus dem abstrakten 
Recht um: Wo dort das Subjekt zur Person werden musste, muss hier die Person 
zum Subjekt werden. Subjekt und Person sind dabei keine feststehenden, son-
dern sich entwickelnde Begriffe, so dass sie an dieser Stelle eine andere Bedeu-
tung gewinnen als im abstrakten Recht. Subjektivität meint in der Sphäre der 
Moralität »Reflexion des Willens an sich« (VII, § 105) und »für sich seiende 
Identität« (ebd.), dadurch bestimmt sich die »Person zum Subjekte« (ebd.). Aus 
dieser Bestimmung leitet Hegel das »Recht des subjektiven Willens« (VII, §107 
A) ab, dessen Gestalt der moralische Standpunkt ist: »Nach diesem Rechte aner-

kennt und ist der Wille nur etwas, insofern es das Seinige, er darin sich als 
Subjektives ist.« (VII, §107). Dieses Recht des subjektiven Willens funktioniert 
auf folgende Weise: Indem der Wille nur das anerkennt, worin er sein eigenes 
Dasein sieht, bestimmt er dieses Gesehene und Anerkannte als nicht nur subjek-
tiv weiter zu einem »wahrhafte[n] Begriff«, zu etwas Objektivem, Allgemeinen. 
So entsteht eine Forderung, ein Sollen, das gleichzeitig nicht für das absolut 
Wahre gehalten werden kann, da dem moralischen Subjekt die Differenz zwi-
schen dem Dasein seiner Subjektivität und der Objektivität bewusst ist: Der mo-
ralische Standpunkt ist somit nur »Endlichkeit und Erscheinung des Willens« 
(VII, §108), im Zusatz ist ausgeführt: »Das Selbstbestimmen ist in der Moralität 
als die reine Unruhe und Tätigkeit zu denken, die noch zu keinem was ist kom-
men kann.«  
 Das Problem verdeutlicht Hegel in der Diskussion von Ironie und Romantik: 
Der subjektive Wille, das moralische Subjekt, kann für sich nicht entscheiden, 
was das Gute ist. Erlernen kann das besondere Subjekt das nur, indem es sich 
den allgemeinen Sitten unterwirft, nicht durch eigene, alleinige Reflexion. Es ist 
dem Guten verpflichtet: »Die Pflicht soll ich um ihrer selbst willen tun, und es ist 
meine eigene Objektivität im wahrhaften Sinne, die ich in der Pflicht vollbringe: 
indem ich sie tue, bin ich bei mir selbst und frei.« (VII, §133 Z) Die Pflicht ist 
dabei eine »höhere Sphäre des Unbedingten« (VII, §135) und erfordert einen 
Übergang in den Begriff der Sittlichkeit.11 Das Gute hingegen nur aus einer be-

                                                             
11  Wie nötig der Übergang in die Sittlichkeit ist, wird auch in der Abhandlung über das 

Gewissen deutlich: Während das Gewissen zwar die »absolute Berechtigung des sub-

jektiven Selbstbewußtseins« ausdrückt und das Recht, »nichts anzuerkennen, als was 

es so als das Gute weiß«, ist das Gewissen wesentlich vom Urteil abhängig, »ob es 

wahrhaft ist oder nicht«. Dieses Urteil gründet auf den »allgemeinen, gedachten Be-

stimmungen«, d.h. auf »Gesetzen und Grundätzen«, eine Berufung auf das Gewissen 

als Autorität selbst stünde »unmittelbar dem entgegen, was es sein will« (VII, §137 

A).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 213 

 
 

sonderen Subjektivität abzuleiten ist unmöglich, da die Beurteilungsebene immer 
nur subjektiv sein kann und in Differenz zur Objektivität steht. Die Romantiker 
haben somit, nach Hegel, überhaupt ein vollkommen falsches Bewusstsein von 
Subjektivität, da sie die Differenz nicht denken können und sich nicht vor deren 
Hintergrund begreifen lernen – sie setzen sich somit selbst absolut und laufen 
Gefahr, »ins Böse umzuschlagen« (VII, §139).12 
 Das moralische Subjekt muss somit in das abstrakte Recht und in die Sitt-
lichkeit eingegliedert werden. Damit gewinnt Hegel die handlungsfähige Instanz, 
die am Ende des abstrakten Rechts fehlte: Das Subjekt, das, weil es moralisch 
ist, das Gute will, weil es sich als Abstraktes sehen und negieren kann, rechtsfä-
hig ist und weil es sich den Sitten beugt und seine Handlungen an ihnen misst, 
Objektivität in der Sittlichkeit gewinnt. Abstraktes Recht und Moralität können 
damit beide nur im Boden der Sittlichkeit, die ihr Gelingen erst ermöglicht, ge-
deihen. Diesen Widerstreit in den Begriffen Subjekt und Person will Hegel nun 
über den Begriff der Bildung und die Eingliederung in den Staat versöhnen. Die-
se Versöhnung funktioniert aber nicht, wie ich im Weiteren ausführen werde, da 
sie weder die der Allgemeinheit als Gleichberechtigte zur Seite gestellte Beson-
derheit einbezieht, noch akzeptiert, dass es eine einheitliche Sittlichkeit, die 
einen handlungsweisenden Boden für jeden Konflikt bietet, nicht mehr geben 
kann. Das liegt an einer Konsequenz, die man aus Hegel selbst ziehen muss: In 
der Phänomenologie zeigt Hegel mit seiner Antigone-Deutung, dass das Leiden 
der einen die Sittlichkeit aller zerstört, weil diese einer Einzigen nicht gerecht 
werden kann. Sicher liegt das an der defizitären Struktur der Sittlichkeit der An-
tike, nichtsdestotrotz ist sie wegen dem an Antigone begangenen Unrecht dem 
Untergang geweiht. Dieser Untergang bewirkt eine einzigartige Stärkung des In-
dividuums, eine Veränderung der Weltwahrnehmung, die eine Veränderung des 
Begriffs von Subjektivität nach sich zieht, die mit einem neuen Begriff der Sitt-
lichkeit eingeholt werden muss. In diesem neuen Begriff muss nun aber etwas 
anderes im Mittelpunkt stehen als die abstrakte Verwirklichung des Weltgeistes: 
das Subjekt. Deswegen kann ein neuer Begriff von Sittlichkeit keine allgemeinen 
Handlungsanleitungen mehr bieten: weil es in ihm eben nicht mehr darum geht, 

                                                             
12  Doch der Romantiker ist nur ein Symptom für die Unzulänglichkeit dieses Modells: 

Es hat noch eine andere Schwäche. Der, der sich selbst nicht, wie der Romantiker, im 

moralischen Entscheidungsfindungsprozess absolut setzt, verliert sich ebenso zwi-

schen den Handlungsmöglichkeiten: Honneth diagnostiziert hier das »Leiden an 

Unbestimmtheit« (LU, 43), indem er auf »pathologische Züge«, die Hegel in der Mo-

ralität hervorhebt, aufmerksam macht.     

sich

 

einen

 

Weltgeist

 

an

 

der

 

Welt

 

abarbeiten

 

zu

 

lassen,

 

dem

 

der

 

Einzelnen

 

schul-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

terzuckend geopfert werden kann, sondern darum, jedem einzelnen gerecht zu 
werden: die antigonale Situation hat eine neue Art des Konflikts in die Welt ge-
setzt: den, in dem es um das Individuum geht.  

 
DIE SITTLICHKEIT:  
FAMILIE, BÜRGERLICHE GESELLSCHAFT, STAAT 
 
Um die Spaltung zwischen Person und Subjekt zu überwinden, muss der subjek-
tive Wille eine »konkrete Identität« (VII, §141) gewinnen: »Das Dasein der 
Freiheit, welches unmittelbar als das Recht war, ist in der Reflexion des Selbst-
bewußtseins zum Guten bestimmt; das Dritte, hier in seinem Übergange als die 
Wahrheit dieses Guten und der Subjektivität, ist daher ebenso sehr die Wahrheit 
dieser und des Rechts.« (VII, §141 A) In der Sittlichkeit ist das Gute so »leben-
dig«, es hat im »Selbstbewußtsein sein Wissen, Wollen und durch dessen Han-
deln seine Wirklichkeit«. Das Selbstbewusstsein selbst hat dabei in der Sittlich-
keit seine »Grundlage« und seinen »bewegenden Zweck«. Das Ich will hier das 
Allgemeine: erfüllt damit das Recht des subjektiven Wollens, nur das zu wollen, 
was es als gut erkennt: »Aber in der einfachen Identität mit der Wirklichkeit der 
Individuen erscheint das Sittliche, als die allgemeine Handlungsweise derselben, 
als Sitte, – die Gewohnheit desselben als eine zweite Natur« (VII, §151). In die-
ser zweiten Natur werden, nach Hegel, die Begriffe Person und Subjekt ver-
mittelt. Das »objektiv Sittliche« tritt damit an »die Stelle des abstrakten Guten« 
(VII, §144), »Eigenwilligkeit und das abstrakte Gewissen« (VII, §152) ver-
schwinden. An diese Stelle tritt es anhand der Subjektivität, die Unterschiede 
setzt und dadurch den Begriff bestimmt: ihm Inhalt verleiht.  
 Mit dieser Erläuterung wertet Hegel das Individuum gleichermaßen auf und 
ab: Zum einen ist es das, wodurch die Sittlichkeit einzig wirklich und konkret 
werden kann, zum anderen ist es aber ein bloß Zufälliges, das gegen die sittli-
chen Mächte ein machtloser Spielball wird: »Es ist auf diese Weise die Freiheit 
oder der an und für sich seiende Wille als das Objektive, Kreis der Notwendig-
keit, dessen Momente die sittlichen Mächte sind, welche das Leben der Individu-
en regieren und in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende 
Gestalt und Wirklichkeit haben.« (VII, §145) Die sittlichen Mächte stehen dem 
Individuum dabei nicht als ein Fremdes gegenüber, sie sind »von seinem eigenen 
Wesen« (VII, §147), das Subjekt hat in ihnen sein »Selbstgefühl«, das zunächst 
durch keine Reflexion vermittelt ist: »so kann man sagen, der sittliche Mensch 
sei sich unbewußt. In diesem Sinne verkündet Antigone, niemand wisse, woher 
die Gesetze kommen, sie seien ewig.« (VII, §144 Z) Diese Struktur lässt sich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 215

leichter verstehen, hat man Honneths Erklärung des dritten Moments des freien 
Willens als Wahl zwischen Kulturgütern, in denen wir uns bereits als Freie ver-
stehen können, vor Augen. Auch hier in der Sittlichkeit begegnet den Subjekten 
in den Sitten ihre eigene Freiheit. Besondere Tugenden sind deshalb in der Sitt-
lichkeit nicht erforderlich: »Was der Mensch tun müsse, welches die Pflichten 
sind, die er zu erfüllen hat, um tugendhaft zu sein, ist in einem sittlichen Ge-
meinwesen leicht zu sagen, – es ist nichts anderes von ihm zu tun, als was ihm in 
seinen Verhältnissen vorgezeichnet, ausgesprochen und bekannt ist.« (VII, §150 
A) Staatsbürger-Sein heißt so, die in der Moralität gewonnene Subjektivität wie-
der aufgeben zugunsten des sittlich Guten. Die Moralität hat dabei weiterhin 
ihren Platz, sie wird nicht abgelöst durch die Sittlichkeit, sie reicht nur nicht, um 
den Einzelnen frei werden zu lassen. Doch wie genau gestaltet sich dieser Schritt 
für das Subjekt selbst? Es muss dazu in der Moralität seine eigene Unfähigkeit 
zu urteilen erkennen und durch einen bewussten Schritt in die sittliche zweite 
Natur sein Gewissen, abgesehen von uninteressanten Partikulärfragen, die die 
Moralität des Einzelnen beschäftigen,13 aufgeben. Die Argumentation gegen die 
Romantik, gegen die Absolutsetzung des Ichs ist dabei überzeugend: Das Gute 
kann vom Einzelnen allein nicht entdeckt werden. Doch der Gedanke, dass das 
Gute in den Sitten und Gebräuchen eines Volkes oder einer Gesellschaft liegt, 
kann heute nicht abschließend überzeugen.  
 Um Antworten zu gewinnen, möchte ich mir im Folgenden den Aufbau des 
sittlichen Geistes genauer anschauen. Er verwirklicht sich in drei Weisen: in der 
Familie, der bürgerlichen Gesellschaft und dem Staat. Die natürliche Sittlichkeit 
der Familie, in der der Grundstein für die moralische Erziehung gelegt wird, zer-
bricht dabei notwendig in »die Stufe der Differenz« (VII, §181): in die bürger-
liche Gesellschaft, die »Erscheinungswelt des Sittlichen«, die den Staat schon 
voraussetzt. 
 Hegel argumentiert damit gegen die Auslegung, Staat sei der Raum, seine 
besonderen Zwecke zu verfolgen, indem man die anderen zum Mittel macht: 
Das genau ist die bürgerliche Gesellschaft, die nicht mehr ist, als ein »Not- und 
Verstandesstaat«. Staat ist für Hegel aber mehr: Staat ist die institutionalisierte 
Sittlichkeit. Während in anderen Konzepten die Sittlichkeit ihren Raum in der 
Familie hat, zeigt Hegel, warum sie darüber hinausreicht und ihre Verwirkli-
chung erst im Staat erreicht. Denn in der Familie werden die Kinder zu Persön-
lichkeiten erzogen, die, erwachsen, ins Leben entlassen werden müssen – »die 
Söhne als Häupter und die Töchter als Frauen« (VII, §177) – spätestens jedoch 

                                                             
13  Moralität spielt für den Einzelnen noch eine Rolle in Fragen der Gnade, der Großmü-

tigkeit: Wie unterstütze ich Hilfsbedürftige, etc. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

wird die Familie aufgelöst durch den Tod des väterlichen Oberhaupts. Mit der 
Auflösung der Familie geht das bisher allgemeine Sittliche verloren – denn die 
bisher bestimmende Allgemeinheit war die Familie: »Jetzt aber tritt das Verhält-
nis ein, daß das Besondere das erste für mich Bestimmende sein soll, und somit 
ist die sittliche Bestimmung aufgehoben.« (VII, §181 Z) Der jugendliche Mann 
wird frei, sich nach seinen eigenen Wünschen und Interessen zu orientieren. Die 
bürgerliche Gesellschaft bietet ihm nun den Raum, den er braucht, um sich aus-
zuleben. Sie ist die »Stufe der Differenz« (VII, §181), die Platz für Reflexion 
bietet, ihr Wesen ist dabei »notwendig scheinend«: die bürgerliche Gesellschaft 
ist die »Erscheinungswelt des Sittlichen« (ebd.). In ihr passieren drei Dinge: (1) 
die Besonderheit erlangt ihr Recht, (2) die Allgemeinheit erlangt ihr Recht, (3) 
die Sittlichkeit scheint in ihr auf. Das Ganze der Sittlichkeit hingegen ist sie 
nicht, der »Primat des Staates« ist schon in ihr angelegt, wie Rolf-Peter Horst-
mann den Stellenwert der bürgerlichen Gesellschaft erklärt:  
 
»Der Primat des Staates hat seinen Grund […] in der These, daß nur das sich in Institutio-

nen fixierende wahre Allgemeine, also das Allgemeine, das immer schon als die bestimm-

te Einheit auftritt, die alle möglichen Momente der Besonderung des sittlichen Ganzen 

meidbar zu machen, die in der sich durch das Prinzip der Besonderheit definierenden 

Sphäre der Sittlichkeit, d.h. der bürgerlichen Gesellschaft, angelegt sind.«14  

 
Die bürgerliche Gesellschaft ist dabei bestimmt durch zwei Prinzipien. Das eine 
ist die »konkrete Person, welche sich als besondere Zweck ist« (VII, §182), das 
andere Prinzip ist das der Allgemeinheit, da »die besondere Person als wesent-
lich in Beziehung auf andere solche Besonderheiten« (ebd.) verstanden werden 
muss. In dieser so entzweiten bürgerlichen Gesellschaft kommen dabei sowohl 
Allgemeinheit als auch Besonderheit zu ihrem je eigenen Recht: Die Besonder-
heit hat das Recht »sich nach allen Seiten zu entwickeln und zu ergehen« (VII, 
§184) und die Allgemeinheit hat das Recht, »sich als Grund und notwendige 
Form der Besonderheit sowie als die Macht über sie und ihren letzen Zweck zu 
erweisen.« (ebd.) Hegel beschreibt die bürgerliche Gesellschaft nun weiter als 
das »System der in ihre Extreme verlorenen Sittlichkeit« (ebd.). Diese Beschrei-
bung ist nicht unmittelbar plausibel, da sich die Verbundenheit von Allgemei-
nem und Besonderem ja gerade hier zu zeigen scheint. Diese Verbindung genügt 

                                                             
14  Rolf-Peter Horstmann: »Theorien der bürgerlichen Gesellschaft«; in: Ludwig Siep 

(Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie 

Verlag 1997, 213. Im Folgenden im Text mit TbG und Seitenzahl zitiert.   

überwunden und in sich aufgehoben hat, in der Lage ist, aporetische Konsequenzen ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 217

Hegel aber nicht, denn sie ist keine »sittliche Identität«, sondern wegen der 
»Selbständigkeit beider Prinzipien« (VII, §186) notwendig und damit nicht frei. 
Wie dieses »selbständige Bestehen« zu verstehen ist, erklärt Horstmann folgen-
dermaßen: »Allgemeinheit und Besonderheit bestehen selbständig dann, wenn 
zwischen ihnen ein Bedingungsverhältnis derart besteht, daß sie sich gegenseitig 
voraussetzen, ohne sich wechselseitig integrieren zu können.« (TbG, 206) Das 
Besondere muss sich hier schließlich am Allgemeinen orientieren, nur so kann es 
überhaupt weiter bestehen. Die Beziehung ist dabei eine notwendige und keine 
freie, da es das Allgemeine nicht frei wählt. In der bürgerlichen Gesellschaft 
kann keiner ohne die anderen etwas erreichen, Bedürfnisse können nur durch 
Angebote befriedigt werden, Angebote brauchen wiederum Nachfrage. Um zum 
Ziel zu kommen, sind die anderen unentbehrlich, auch wenn sie mir nicht als 
wertvoll an sich erscheinen und ich nur auf meinen eigenen Zweck bedacht 
bin.15 Obwohl es dem Einzelnen hier erlaubt ist, seinen egoistischen Zwecken 
nachzukommen und die allgemeinen nur, insoweit sie ihm nützlich sind, zu be-
rücksichtigen, ist die bürgerliche Gesellschaft nicht etwa ein »ungeordnetes Gan-
zes« (TbG, 208): Es gibt Gerichte und Rechtsprechung, die Stände werden ein-
geführt, genau wie Polizei und Korporationen.16 Im Not- und Verstandesstaat ist 
so für vieles Vorsorge getroffen: Für Verarmung, für Witwen und Waisen, für 
Wohltätigkeit und Aufstiegsmöglichkeiten. Es gibt also klare »Grenzen der ego-
istischen Interessenverfolgung« (TbG, 209) und die muss es nach Hegel auch 
geben, »weil sonst nicht gewährleistet wäre, daß jedes Mitglied der bürgerlichen 

                                                             
15  »[I]ndem Hegel nachweist, daß das Prinzip der Besonderheit der durch ihre Einzelin-

teressen und deren Verschränkung bestimmten bürgerlichen Gesellschaft als auszeich-

nende Bestimmung zukommt und daß eben die Gültigkeit dieses Prinzips für diesen 

Bereich dazu führt, daß er der Allgemeinheit als notwendiger Form der Besonderheit 

(§ 184), und d.h. der die besonderen Interessen einschränkenden Macht bedarf, um 

nicht an seinem eigenen Prinzip zugrunde zu gehen – indem Hegel dies in bezug auf 

die bürgerliche Gesellschaft nachweist, so kann er erstens die Notwendigkeit des Staa-

tes als des existierenden allgemeinen Zwecks und zweitens dessen Primat gegenüber 

anderen Formen der sittlichen Organisation behaupten.« (TbG, 214)    

16  »Der Polizei weist Hegel ein weites und inhomogenes Aufgabenfeld zu. Zu ihren 

wichtigsten Aufgaben gehören die Sicherung der öffentlichen Ordnung, die Gewerbe-

aufsicht, Industrieplanung, die Vorsorge für infrastrukturelle Maßnahmen – Hegel er-

wähnt Straßenbeleuchtung und Brückenbau –, die Gewährleistung der Zugänglichkeit 

von lebensnotwendigen Waren durch Verteilungs- und Steuervorschriften sowie die 

Bereitstellung von Einrichtungen zur Gesundheitspflege, zur Erziehung der Kinder 

und von Armenhäusern. Korporationen sind Berufsgenossenschaften.« (TbG, 209)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

Gesellschaft wenigstens im Prinzip sein besonderes Wohl verwirklichen kann.« 
(ebd.)  
 Familie, bürgerliche Gesellschaft und Staat werden dabei nicht in Reihe ge-
dacht – das Eine wird durch das Andere ersetzt –, sondern in Ergänzung.17 Das 
allein auf sich gestellte und einzig seine Interessen und Zwecke verfolgende In-
dividuum der bürgerlichen Gesellschaft glaubt dabei nur alle Sittlichkeit ver-
loren, denn unter dem vermeintlich nur Besonderen verbirgt sich immer das All-
gemeine – die allgemeinen Interessen werden durch die Verfolgung der 
besonderen gefördert: »[I]ch bin also überhaupt auf der Stufe des Scheins, und 
indem meine Besonderheit mir das Bestimmende bleibt, das heißt der Zweck, 
diene ich damit der Allgemeinheit, welche eigentlich die letzte Macht über mich 
behält.« (ebd.) Was die bürgerliche Gesellschaft nur scheinbar zu einer An-
sammlung egoistischer Individuen und zur Erscheinung der Sittlichkeit macht, 
ist die in ihr notwendig angelegte Intersubjektivität: Denn die Eigeninteressen 
lassen sich nur in der Beziehung zu anderen Individuen verwirklichen und haben 
damit Allgemeinheit.18 Die bürgerliche Gesellschaft bietet damit Raum für die 
»selbständige Entwicklung der Besonderheit« (VII, §185 A), in der die »in sich 
unendliche Persönlichkeit« und die »subjektive Freiheit« sich als Recht des Ein-
zelnen entfalten: denn sie kommen in der »nur substantiellen Form des 
wirklichen Geistes nicht zu [ihrem] Rechte« (ebd.).  
 An dieser Stelle wird deutlich, dass auch die bürgerliche Gesellschaft keinen 
Raum für das bietet, was ich oben mit Bohrer als den Überschuss des Subjekts 
bezeichne: Auch hier ist kein Platz für diejenigen, die an den vernünftig geteilten 
Strukturen nicht teilnehmen wollen oder können. Auch hier ist kein Platz für den 
Bruch, für die Kontingenzerfahrung. Unter Besonderheit versteht Hegel nicht die 
individuellen Talente, sondern die individuellen Bedürfnisse, die sich im Wirt-
schaftlichen zu erschöpfen scheinen. Dass aber das, was Bohrer als ästhetische 
Subjektivität beschreibt, und damit genau wie Hegel, der auf den absoluten Geist 
mit Kunst, Religion und Philosophie verweisen würde, aus der Sphäre des Sozia-

                                                             
17  »Die bürgerliche Gesellschaft ist die Differenz, welche zwischen die Familie und den 

Staat tritt, wenn auch die Ausbildung derselben später als die des Staates erfolgt, denn 

als die Differenz setzt sie den Staat voraus, den sie als Selbständige vor sich haben 

muss, um zu bestehen.« (VII, §182 Z) 

18  Durch diese Bewegung zwischen Besonderem und Allgemeinen gewinnt die bürgerli-

che Gesellschaft eine besondere Bedeutung: Sie wird der »Boden der Vermittlung«, 

auf dem sich jeder freimachen kann von den »Zufälligkeiten der Geburt« (VII, §182 

Z).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 219

len ausgrenzt, ebenfalls soziale Konsequenzen hat, habe ich in meiner Auseinan-
dersetzung mit Bohrer gezeigt: denn das Scheitern der Romantiker ist immer 
auch ein soziales gewesen: ihr Leiden eines an der gesellschaftlichen Ausgren-
zung, an gesellschaftlichen Strukturen, die ihnen nicht erlaubt haben, sich mit 
ihrer Individualität, mit ihrem individuellen Überschuss, in sie einzubringen. 
 Hegel will mit dem Verlust der Sittlichkeit in der bürgerlichen Gesellschaft, 
der das rücksichtslose Verfolgen der privaten Interessen begünstigt und ermög-
licht, einem Verlust der Sittlichkeit im Ganzen, wie er ihn in der Antike diagnos-
tiziert, vorbeugen: »Die selbständige Entwicklung der Besonderheit ist das 
Moment, welches sich in den alten Staaten als das hereinbrechende Sittenverder-
ben und der letzte Grund des Untergangs derselben zeigt.« (VII, §185 A) Die 
Sittlichkeit der Rechtsphilosophie muss in der Lage sein, die subjektive Freiheit, 
die Reflexion, mitzutragen und zu einem ihrer Momente zu machen – damit fällt 
diese neue Sittlichkeit nicht dem gleichen Problem zum Opfer wie die verlorene 
der Antike: der Individualisierung, der Persönlichkeit. Hegel will die Entzwei-
ung und die »unendliche Reflexion des Selbstbewußtseins in sich« (VII, §185 A) 
aushalten, um so eine Einheit denken zu können, die den »Gegensatz der Ver-
nunft zu seiner ganzen Stärke auseinandergehen läßt und ihn überwältigt« 
(ebd.). Antigone wird hier das Recht, sich zu besondern eingeräumt – nur hat es 
keine Konsequenzen mehr für den Staat. Das ist das Überraschende an Hegels 
Lösung: er konstruiert einen neuen sittlichen Staat, dessen Sittlichkeit mehr aus-
hält als die der Antike. Dem diagnostizierten Recht auf Besonderheit wird so 
kein Platz im Staat zugewiesen, sondern eine außerstaatliche Sphäre zugespro-
chen. Das Problem, das den antiken Staat gesprengt hat, wird so gelöst, dass es 
einfach aus dem Staat herausgenommen wird und als unerheblich für ihn gilt. 
Einzig problematisch daran ist, dass sich Antigones Konflikt nicht in Familie 
oder bürgerlicher Gesellschaft lösen lässt. Einer Besonderung, wie Antigone sie 
erfährt, wird vielmehr durch die Bildung vorgebaut. Denn sie verhindert eine 
einseitige Identifikation mit einem sittlichen Prinzip und liefert in ihrem Einblick 
in die Vernünftigkeit des Allgemeinen die Erkenntnis um die Bedeutungslosig-
keit der Besonderung, des individuellen Leids. Was aber, wenn das Subjekt auf 
der Bedeutsamkeit seines Leides beharrt? 

DER WERT DER BILDUNG

Die Wandlung zum vernünftigen, sittlichen Individuum wird durch einen Pro-
zess gesteuert, der sich daraus ergibt, dass der Einzelne, um seine Zwecke 
(vorrangig wirtschaftliche Zwecke) möglichst umfassend verfolgen zu können, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

zu einem »Gliede der Kette« werden muss: Er muss seine Subjektivität in ihrer 
Besonderheit »bilden« (VII, §187). Bildung ist dabei nach Hegel nichts, was 
dem Menschen äußerlich ist, sie gehört vielmehr zum Menschen dazu: Durch sie 
wird es möglich, der Welt verständig gegenüberzustehen, ihr ein »Siegel« (VII, 
§187 A) aufzudrücken und damit den Unterschied zwischen sich und der äuße-
ren Welt zu markieren. Indem sich der Mensch so als abgegrenzt begreift, 
überwindet er gleichzeitig diese Abgrenzung und gewinnt »darin sein objektives
Dasein« (VII, §187 A):  

»Die Bildung ist daher in ihrer absoluten Bestimmung die Befreiung und die Arbeit der 

höheren Befreiung, nämlich der absolute Durchgangspunkt zu der nicht mehr unmittelba-

ren, natürlichen, sondern geistigen, ebenso zur Gestalt der Allgemeinheit erhobenen un-

endlich subjektiven Substantialität der Sittlichkeit.« (ebd.)  

Im Bildungsprozess gewinnt der subjektive Wille Objektivität, »wird würdig und 
fähig […], die Wirklichkeit der Idee zu sein.« (ebd.) Existenz gewinnt diese Idee, 
indem die Gedanken durch diesen Lernprozess die »Form der Allgemeinheit« 
(VII, §187 A) annehmen. Durch den so gewonnenen Abstand zur »bloße[n] Sub-
jektivität« (ebd.) erreicht der freie Wille seine dritte Bestimmung: er will sich 
selbst als freier, indem der Staatsbürger sich selbst als Person: als Staatsbürger
will.  
 Dadurch, dass seine Gedanken die »Form der Allgemeinheit« angenommen 
haben, hat sich seine Besonderheit »verarbeitet und heraufgebildet« (ebd.) zu ei-
ner Verständigkeit: Nur wenn dieser Schritt gemacht ist, lässt sich vom Subjekt 
als freiem sprechen. Auch in Honneths Interpretation der hegelschen Rechtsphi-
losophie spielt die Bildung für den Vorgang der freien Wahl eine entscheidende 
Rolle. In ihr als intersubjektivem Prozess lernt der Einzelne, seine Wünsche zu 
ordnen und sich selbst als Person zu formen: Das »Bedürfnispotential, mithin die 
Natur im Menschen, darf selber nicht als etwas ein für allemal Fixiertes gedacht 
werden, sondern muß sich als etwas Plastisches vorstellen lassen, das Spielraum 
für gerichtete Veränderung enthält.« (LU, 88) Diesen Spielraum macht sich der 
kommunikative, intersubjektive Vorgang der Bildung zu Nutze: Die Natur des 
Menschen wird »rational […] durchdrungen« (ebd.), im intersubjektiven Prozess 
des Lernens wird dem Kind, das durch freundschaftliche Verbindungen den 
Wert der Freundschaft – der in Honneths Argumentation gleichgesetzt wird mit 
dem Wert der Gemeinschaft überhaupt – schon erkannt hat und deswegen offen 
ist für einen Lernprozess, der ihm den Einstieg in die Freiheit gemeinschaftlicher 
Beziehungen erleichtert, vermittelt, wie gelingende Kommunikation funktioniert. 
Hier lassen sich nun Honneth zu Folge »die Umrisse eines kommunikativen Mo-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 221

dells der individuellen Freiheit […] deutlich […] erkennen« (LU, 28f.), das of-
fenbar genau »solche sozialen oder institutionellen Bedingungen als Inbegriff 
einer gerechten Gesellschaftsordnung [begreift], die es jedem einzelnen Subjekt 
erlauben, sich in kommunikative Beziehungen zu begeben, die als Ausdruck der 
eigenen Freiheit erfahren werden können.« (LU, 29) In diese Beziehungen bege-
ben wir uns dabei nach Honneth, weil uns rational klar geworden ist, dass wir 
nur so frei werden können.  
 So interessant dieses Argument als Interpretation Hegles ist, bleibt es als Be-
schreibung menschlichen Zusammenlebens und als Aktualisierung des 
hegelschen Ansatzes unbefriedigend. Honneth will nachweisen, dass Freiheit 
erst möglich wird, wenn die Bedingungen kommunikativer Beziehungen institu-
tionalisiert sind: als eine solche Institution begreift er Bildungseinrichtungen, in 
denen erlernt wird, sich rational dafür zu entscheiden, an dieser Kommunikation 
teilzunehmen, weil einzig in ihr die Freiheit zur eigenen Entfaltung besteht. Der 
Begriff des Menschen, den Honneth hier voraussetzt, ist dabei zunächst vielver-
sprechend: der Mensch wird hier nicht als feststehend, sondern als veränderbar 
begriffen, er braucht Spielraum für seine Entfaltung. Doch den versprochenen 
Spielraum bekommt er dann doch nur in den schon vorgefertigten Strukturen der 
kommunikativen Beziehungen. Das Kind muss sie erlernen, es wird rational 
durchdrungen: die individuelle Entfaltung funktioniert nach gesellschaftlichen 
und vernünftigen Regeln. Erneut wird die Besonderheit und die Unbestimmtheit 
abgeschnitten: alles Kreative, Überschüssige, Genialische wird in der rationalen 
Durchdringung zugunsten des allgemein Verständlichen geplättet. Das Ergebnis: 
ein kommunikativer Prozess, der verständlich und vernünftig zwar jeden mit ein-
bezieht, aber um den Preis, zu jedem gemacht worden zu sein. Freiheit gibt es 
hier wieder nur auf der Basis des schon Dagewesenen und nicht auf der des Un-
bestimmten und Zukünftigen. 
 Bei Hegel gewinnt die sittliche Idee ihre Wirklichkeit erst im Staat: »der sitt-
liche Geist, als der offenbare, sich selbst deutliche, substantielle Wille, der sich 
denkt und weiß und das, was er weiß und insofern er es weiß, vollführt.« (VII, § 
257). Das gebildete Subjekt hat in ihm seinen ganz besonderen Stellenwert: 
Während der Staat in der Sittlichkeit seine unmittelbare Existenz hat, hat er im 
gebildeten Subjekt seine vermittelte Existenz, während das Subjekt selbst durch 
seine patriotische Gesinnung im Staat seine substantielle Freiheit hat. Aus der 
Sicht des Subjekts ist der Staat so »die Wirklichkeit des substantiellen Willens« 
(VII, §258), da durch die Bildung, durch das Zum-»Gliede der Kette«-Werden, 
das individuelle Selbstbewusstsein zum Allgemeinen erhoben wird. Der Wille 
des Staates ist also im doppelten Sinne substantiell: Er liegt dem Willen des 
Bürgers sowohl zugrunde (durch die Sitten erfolgt die Bildung), als er auch den 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Willen des Bürgers repräsentiert (das Allgemeine des Selbstbewusstseins). Ge-
nauer betrachtet: Das Individuum ist frei, weil es ein »allgemeines Leben« (VII, 
§258 A) führt. Der Staat bei Hegel hat nicht die Bedeutung, Eigentum zu schüt-
zen oder eine persönliche Freiheit zu garantieren. Hegels Staat verspricht mehr: 
Teilhabe am objektiven Geist: »so hat das Individuum selbst nur Objektivität, 
Wahrheit und Sittlichkeit, als es ein Glied desselben [des Staates] ist.« (VII, 
§258) Hier wird das Gute lebendig, das in der Moralität unerreichbar blieb. Denn 
gefunden werden kann es nur im Zusammenspiel zwischen Objektivem und Sub-
jektivem: »Im Ganzen der Sittlichkeit ist sowohl das objektive als das subjektive 
Moment vorhanden: beide sind aber nur Formen derselben. Das Gute ist hier 
Substanz, das heißt Erfüllung des Objektiven mit der Subjektivität.« (VII, §144 
Z) 
 Doch die Rückkehr ins Allgemeine kann nicht einfach als Bildung und somit 
als intersubjektiv erarbeitete Anbindung an allgemeine, sittliche Werte ver-
standen werden. Denn die Rückkehr ins Allgemeine ist das Über-Den-Tod-Hin-

weggehen, das den Einzelnen vergisst und übergeht für das Ganze. Ein zeit-
gemäßer Freiheitsbegriff aber kann Gesellschaft nur als Boden, den das Subjekt 
bearbeitet, denken. Allgemeines und Besonderes, beschränken und negieren, ge-
hören weiterhin zum Freiheitsbegriff dazu. Doch die individuelle Entwicklung 
findet nicht mehr nur im gesellschaftlichen Rahmen statt, sondern kann diesen 
Rahmen selbst auch verändern. Dabei wird der Rahmen nicht abgeschafft, son-
dern stetig modifiziert. Denn nur so sind Fortschritt und Veränderung denkbar: 
als Wechselwirkung zwischen Besonderheit und Allgemeinheit, nicht als aus-
schließlich auf Allgemeinheit bezogen. Diese Verschiebung ist dabei nicht ent-
standen aus historischen Entwicklungen in der Menschheitsgeschichte, sondern 
im Begriff der Freiheit selbst, wie Hegel ihn in der Rechtsphilosophie entwi-
ckelt, abzulesen. Denn die Fixierung auf das Allgemeine ist schon hier proble-
matisch. 
 Bei Hegel erscheint die Wahl zwischen den Kulturgütern, in denen der Ein-
zelne seine Freiheit findet, wie eine Wahl zwischen ewig feststehenden Möglich-
keiten, die keine Veränderung, kein Werden mehr kennt. Hegels konkrete Frei-
heit trägt keine individuellen Züge. In der Rechtsphilosophie geht es nicht um 
»individuelle Selbstverwirklichung« (LU, 47), wie Honneth schreibt, sondern 
um die allgemeine Verwirklichung des freien Willens in der Sphäre des objekti-
ven Geistes. Die gibt es freilich nur auf der Ebene der Individuen, weil sie 
ausschließlich hier Lebendigkeit gewinnt, die Individuen selbst sind aber nur als 
Träger dieser Freiheit interessant, nicht als Macher.   
 Hegel versteht Bildung radikal: das Ergebnis des Bildungsprozesses ist bei 
ihm nicht offen, sondern der Staatsbürger. Damit missachtet er, dass gerade Bil-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 223

dung selbst auch ein kreativer Prozess ist, der Talente freisetzt und befördert und 
neue Ideen aufkommen lässt. Bei Hegel hingegen ist Bildung einzig zu lernen, 
sich selbst als Teilnehmer am staatlich-bürgerlichen Leben zu wollen: Bildung 
bedeutet, sich die Sitten und Kulturgüter seiner Gesellschaft anzueignen – um in 
ihnen frei zu sein. Die Frage ist nun, ob Bildung für Hegel überhaupt etwas an-
deres heißen könnte: Sollte sie nur zur Abstraktion, zur Negation des zunächst 
Gegebenen führen, würde sie im ersten Moment des freien Willens als inhalts-
leer und ungerichtet wie die Rechtsperson stehen bleiben. Sollte sie auf eine Per-
sönlichkeitsbildung, Eigen-Erforschung, Individualisierung hinzielen, bliebe sie 
im zweiten Moment des freien Willens, dem Romantiker, der nicht zwischen Gut 
und Böse unterscheiden kann, stehen. Bildung kann für Hegel also nur heißen: 
Das, was als allgemein vernünftig begriffen wird, selbst als vernünftig begreifen 
und es so aus freiem Willen bejahen. Der Überschuss des Einzelnen führt für 
Hegel immer nur ins unendlich reflexive Gewissen des Romantikers, der für sei-
ne Entscheidungen keine Gründe finden kann.   
 Deswegen entwickelt sich der freie Wille bei Hegel notwendig unabhängig 
vom Einzelnen, er ist unendlich, besteht über den Tod hinaus in den ewig-wäh-
renden Institutionen, Gesetzen und Sitten. An ihm teilzuhaben, fordert vom Ein-
zelnen eine aktive Anteilnahme, einen bewussten Schritt aus der egoistischen 
Besonderheit hinaus ins Allgemeine. Nur hier – fern aller Partikularität, die sich 
nach Hegel nur im Fehlgehen zeigt – kann der Einzelne seine konkrete Freiheit 
finden. Ohne die Allgemeinheit ist sein Handeln willkürlich und unfrei, es bleibt 
auf der zweiten Stufe des freien Willens stehen. Hier kommt nun aber die Prob-
lematik des Bildungsbegriffs zum Tragen: Wird Bildung als etwas Vorgefertig-
tes verstanden, das etwas bereits Vernünftiges vermittelt bzw. in dieses Vernünf-
tige Einsicht verleiht, drängt sich die Frage auf, wie dieses Vernünftige beschaf-
fen ist. Es begegnet dem Staatsbürger in den staatlichen Institutionen: Offen-
sichtlich handelt es sich dabei also um Werte wie Freiheit, Gleichheit, Gleich-
berechtigung, Demokratie, etc. Diese Begriffe können aber nicht als statische 
verstanden werden: jede Generation eignet sie sich neu an und verändert sie da-
mit. Werte und Ideen, die sich in den staatlichen Institutionen widerspiegeln, 
überdauern so zwar das einzelne Menschenleben, können aber nie als abge-
schlossen oder wahr gelten. Die allgemeine und unhinterfragbare Sitte entspricht 
nicht unserer Lebenswirklichkeit. Im Gegenteil sollten die Institutionen Raum 
bieten für stetes Hinterfragen, für ständige Neubewertung, für zeitgenössische 
Herausforderungen. Hinterfragen, neubewerten, Herausforderungen meistern: 
das sind dabei alles Leistungen, für die Bildung und Vernunft relevant sind, die 
aber angetrieben werden durch den Überschuss im Menschen, durch neue Ideen, 
durch nie Gedachtes, durch besondere Gedankengänge im Rahmen des allge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

meinen abstrakten Denkens. Wie Fortschritt und Veränderung ohne die Beson-
derheit des Individuums stattfinden sollen, lässt Hegels Modell des Staates 
vollkommen offen.  
 Im Gegensatz zu meiner Interpretation liest Axel Honneth in Hegels Argu-
mentation sehr wohl eine individuelle Entwicklung des Einzelnen. Er denkt die 
drei Sphären der Sittlichkeit als »drei Stufen der Individualisierung« (LU, 95), 
die in einer »Rangordnung« (ebd., 96) stehen: mit dem Ergebnis, dass die höchs-
te Individualisierung im Staat stattfindet. In seiner Interpretation individuieren 
sich die Individuen dadurch, dass sie im Staat eine allgemeine Tätigkeit verrich-
ten können. Damit gelangen sie zu einer »öffentlichen Existenz« (LU, 98) und so 
zu intersubjektiver Anerkennung: »[W]eder in seinem natürlichen Bedürfnis 
noch in seinem je individuellen Interesse, sondern in seinem vernünftig gebilde-
ten Begabungen und Fertigkeiten ist das Subjekt hier, in der Sphäre des Staates, 
zum Mitglied der Gesellschaft geworden.« (LU, 98) Als Hegel-Auslegung ist 
diese Argumentation sicherlich plausibel, meinen Vorwurf an Hegel beantwortet 
aber auch sie nicht: Ein Aufgehen in der Allgemeinheit, wie Honneth und Hegel 
es hier vom Staatsbürger beschreiben, ist gerade nicht ein »höhere[r] Gran von 
Individualität«, sondern seine Aufgabe: seine Abgabe ans Allgemeine.  
 Das »Leiden an Unbestimmtheit«, das Honneth in den beiden vorherigen 
Sphären des Rechts und der Moralität diagnostiziert hat, schlägt hier nicht um in 
ein angenehmes Gefühl der Selbstbestimmtheit, sondern in ein Leiden an Über-

bestimmtheit.19 Denn die Freiheit liegt nach diesem Verständnis allein in der 
Allgemeinheit. Dieses Verständnis entspricht dabei nicht unserem Anspruch ans 
Leben. Wir begreifen uns nicht als Freie, wenn wir nur in der Allgemeinheit auf-
gehen und unsere individuellen Besonderheiten nur in der Familie ausleben 
können, bzw. unsere individuellen Bedürfnisse in der bürgerlichen Gesellschaft 
befriedigen. Honneth und Hegel sehen in der Besonderheit, von der ich sage und 
zeige, dass sie ein unabdingbarer Teil unserer Freiheit ist, nur eine Zugabe, auf 
die sich auch verzichten ließe. Freiheit bedeutet für beide: Partizipation am ver-
nünftigen Ganzen. Beide bemerken dabei nicht, dass sie mit dieser Definition 
einen a.) völlig leeren Begriff schaffen, einen der das Subjekt in seiner Individu-
alität nicht benennt, sondern geradezu zurückweist und b.), dass es dieses 
vernünftige Ganze nicht gibt. 

                                                             
19  Über die Bedeutung des Anderen und des Sich-Selbst-Im-Anderen-Findens für den 

Bildungsbegriff, siehe: Diana König: »Vom Glätten und Verallgemeinern. Bildung 

nach Hegel und Honneth«; in: Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Axel Hon-

neth. Gerechtigkeit und Gesellschaft. Potsdamer Seminar. – Berlin: Berliner Wis-

senschaftsverlag 2008.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 225

 a.) Leer ist der Begriff von Subjektivität, weil er in diesem Gebrauch einzig 
die Manifestation des Weltgeistes im Individuum ist. Das Subjekt zeichnet sich 
durch nichts »Subjektives« ihm gegenüber aus. Der einzige Unterschied zur 
substantiellen Individualität Laokoons liegt dabei darin, dass die Teilhabe nicht 
unbewusst, sondern bewusst und gewollt ist. Das Ergebnis ist aber gleich: Auch 
in der Sittlichkeit des Staates muss der Staatsbürger nicht überlegen, sondern 
macht, was ihm zur zweiten Natur geworden ist. Die Motivation zu dieser be-
wussten Rückkehr bleibt dabei dunkel – dunkel besonders angesichts der 
Einsicht, die wir in der Tragödie gewonnen haben. Denn dort war es das indivi-
duelle Leid, das Veränderungen nach sich gezogen hat, weil es als Unfreiheit 
offenbar wurde. Warum im Staat nun das Leid, das zum Beispiel durch den Ver-
lust eines Kindes im Krieg hervorgerufen wird, weniger unfrei machen soll, 
bleibt unverständlich.   
 b.) Anerkennung und Ehre, seinen Platz in der Allgemeinheit finden, sind 
auch heute ohne Zweifel wichtige Bestandteile von Freiheit. Doch ein Aufgehen 
in der Allgemeinheit kann es nicht geben, weil diese Allgemeinheit selbst nicht 
als vernünftige und versöhnende strukturiert ist, sondern vielmehr Konfliktpo-
tential bietet: Die Allgemeinheit ist nicht der Raum, in dem wir uns alle mit glei-
chen Erwartungen und Haltungen treffen, um gemeinsam etwas zu unternehmen, 
sondern die Allgemeinheit ist der Raum, in dem wir uns in unserer Unterschied-
lichkeit, mit unseren verschiedenen kulturellen und religiösen Hintergründen be-
gegnen, uns über Ziele und Vorhaben einigen müssen und dann einen gemein-
samen Weg erarbeiten können. Allgemeinheit ist der Raum, in dem wir uns mit 
unseren Besonderheiten begegnen können: weil wir hier abstrahieren können 
von unserer individuellen Besonderheit und offen werden für andere Möglich-
keiten. Die menschliche Besonderheit führt so zu einer Bereicherung des Be-
griffs der Allgemeinheit, da gerade die Abstraktion und Reflexion hier die An-
dershaftigkeit der anderen aufwerten und sichtbar machen.   
 Dass die Spaltung im Personen-Begriff nicht überwunden wird, legt eine 
Freistelle offen, in die hinein die Erfahrung des Bruchs mit den vernünftigen 
Strukturen sozialer Teilhabe tritt: Hier ist der Platz für das, was ich mit Bohrers 
Begriff der ästhetischen Subjektivität erläutert habe: für die Brucherfahrung und 
das Leid derjenigen, die sich in den vorgegebenen sozialen Formen nicht ausle-
ben können. Das betrifft allerdings nicht nur die Romantiker, für die Bohrer es 
gezeigt hat, sondern das betrifft das Subjekt überhaupt, denn das nur romantische 
oder das nur rationale Subjekt gibt es nicht, es ist eine Mischung aus beidem: 
Der Überschuss, der im Zerbrechen der antiken Sittlichkeit freigeworden ist, 
geht über die Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft hinaus. Die Erfahrung, dass 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

die Welt plötzlich zu einer unverstandenen wird, die Erfahrung des Bruchs mit 
den sozialen Strukturen der Teilnahme, bleibt bestehen.    
 

 Hegel will in der Rechtsphilosophie, da stimme ich mit Honneth überein, 
zwei Dinge erreichen: Zum einen will er die Sittlichkeit vor der Bedrohung 
durch eine zunehmende Individualisierung schützen, zum anderen will er dem 
Menschen Freiheit schenken, bzw. nachweisen, wie der Mensch frei wird oder 
ist.20 Sein Weg, die Sittlichkeit zu retten, führt darüber, den Einzelnen nur im 
Allgemeinen frei werden zu lassen – und damit: sittlich. Diese Rückkehr ins All-
gemeine bringt dabei einen entleerten Begriff von Subjektivität hervor: hier 
manifestiert sich der Weltgeist, losgelöst von jeder Besonderheit.   
 Ein solches Aufgehen in der Allgemeinheit, einer Allgemeinheit zudem, die 
es zumindest heute, das habe ich weiter oben gezeigt, in dieser Form nicht gibt, 
macht den Menschen aber nicht frei. Wenn wir von Freiheit reden, meinen wir 
damit nicht nur die Freiheit, unseren Platz in der Gesellschaft zu finden – um 
nicht missverstanden zu werden: wir meinen auch diese Freiheit, die essentiell 
dafür ist, frei zu sein –, sondern auch die Freiheit, unser Leben zu meistern. Un-
ser Leben erschöpft sich aber nicht in allgemeinen Strukturen. Die Herausforde-
rungen, die uns begegnen, beinhalten natürlich auch solche, wie zum Beispiel 
einen Schulabschluss machen, eine Arbeitsstelle finden, sich als gleichberechtig-
ter Bürger verstehen können, aktiv an der Demokratie teilnehmen. Aber viele 
Herausforderungen sind ganz anderer Art: Mit Zukunftsangst umgehen lernen, 
sein Potential nutzen, mit Schicksalsschlägen umgehen, alt werden, krank sein, 
eine Partnerschaft leben, ein Kind erziehen. All diese Dinge sind wichtig, um 
uns als Freie begreifen zu können: wenn wir gelähmt sind von Angst, Panik, 
Schmerz oder Hoffnungslosigkeit, sind wir unfrei. Nun kann der Staat uns nicht 
den geliebten Verstorbenen ersetzen, er kann nicht für uns unser Potential aus-
schöpfen - er kann auch nicht unsere Kinder erziehen. Er kann aber auch nicht 
sagen: Ihr seid freie Staatsbürger und dann all das, was so essentiell unser Leben 
ausmacht, ausblenden. Es ist notwendig, dass eine zeitgemäße Form der Sittlich-
keit den Menschen als ängstlichen versteht, als einen, der anfällig ist für Panik 

                                                             
20  Vgl.: Honneth: »Als das Grundprinzip seiner Rechtsphilosophie, […], begreift Hegel 

die Idee des ›allgemeinen freien Willens‹; dabei geht er in Übereinstimmung mit 

Rousseau, Kant und Fichte von der Prämisse aus, daß unter den Bedingungen der neu-

zeitlichen Aufklärung alle moralischen oder rechtlichen Bestimmungen nur in dem 

Maße als gerechtfertigt angesehen werden können, in dem sie die individuelle Auto-

nomie oder die Selbstbestimmung des Menschen zum Ausdruck bringen.« (LU, 21)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  LEIDEN AN ÜBERBESTIMMTHEIT. HEGELS RECHTSPHILOSOPHIE | 227

und Hoffnungslosigkeit und nicht nur auf einen rationalen Bürger zählt. Nur 
dann werden Panik und Trauer, Hoffnungslosigkeit und Angst nicht mehr patho-
logisiert, ausgegrenzt und therapiert, sondern als Teil des menschlichen Lebens 
angenommen. Ein solcher Perspektivenwechsel zwingt die Gesellschaft dazu, 
sich selbst zu befragen und nicht den anderen anzuklagen. Begreift man das Sub-
jekt als verletzliches, kann niemand mehr davon ausgehen, dass mit Witwenren-
te, Arbeitslosengeld und Hartz-IV-Kinderzuschlag alles getan ist. 
 Die antike Sittlichkeit konnte diesen persönlichen Problemen begegnen und 
sie in sich aufheben: mit dem gemeinsamen Totenkult wird die Trauer der An-
gehörigen von allen mitgetragen, in der Heldenverehrung wird sie aufgehoben, 
Zukunftsangst braucht niemand zu haben, weil sein Leben in den vorbestimmten 
Bahnen verlaufen wird: all diese Probleme muss das Subjekt in der Sittlichkeit 
des Staates nun selbst bewältigen. Sie können ihm nicht mehr abgenommen 
werden. Aber sie können akzeptiert werden als Lebensleistungen, die einen Wert 
haben und die im Alltag Berücksichtigung und Anerkennung verdienen. Denen 
sich Strukturen und Prozesse zu beugen haben, um sie zu erleichtern oder erträg-
lich zu machen. Hegel verschiebt diese Nöte in den absoluten Geist: in Kunst, 
Religion und Philosophie findet hier eine Selbstverständigung statt. Diese Ver-
schiebung zeigt, dass Hegel selbst die Freiheit im objektiven Geist auch nicht als 
ausreichend angesehen hat. 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammengefasst 

In der Phänomenologie des Geistes endet die Antigone-Interpretation in einem 
Widerspruch: Es ist der Widerspruch zwischen Tragik und Tragödie. Während 
ich für die Tragödie als Tragödie Hegels dialektische Lesart interessant und zu-
treffend, wenn auch nicht weitreichend genug in Bezug auf die ästhetische 
Wirkung, die die Tragödie hat, finde, weise ich sie auf der Ebene der Tragik zu-
rück. Antigone als Figur im Stück kann mit Hegel als über sich hinaus weisend 
verstanden werden. Im Gegensatz zu Kreon, von dem Hegel sagt, dass er hinter 
der Antigone zurückbleibt, kann Antigone den für Hegel entscheidenden Satz 
sagen: »weil wir leiden, anerkennen wir, daß wir gefehlt.« (III, 348) Damit ver-
weist sie auf eine in der Zukunft mögliche Versöhnung. Hegel sieht in der 
Antigone eine Figur, die über sich selbst erkennt, dass sie Teil des Falschen ist, 
das ihr Schaden zufügt. Damit erkennt sie ihr Verbrechen als Verbrechen an. Ihr 
Leiden und ihre Klage sind damit nicht nur eine Anklage des Sinnlosen, sondern 
öffnen eine Perspektive. Antigone ist für Hegel eine Übergangsfigur zwischen 
zwei unterschiedlichen Begriffen von Subjektivität: Sie wird vom substantiellen 
Individuum geöffnet hin zur Rechtsperson.  
 Diese dialektische Perspektive hat ihre Berechtigung in Bezug auf die Zu-
schauer: Antigone kann nur von außen als Übergangsfigur wahrgenommen wer-
den, denn nur von außen, von den Unbeteiligten, wird ihre Geschichte als Teil 
einer Fortschrittsgeschichte verstanden. Eine Beschränkung auf diese Perspekti-
ve spart jedoch eine spezifische Leistung der Kunst aus. Denn sie lässt einen 
wichtigen Aspekt außer Acht: die antidialektische oder individuelle Perspektive. 
Hier geht es nicht um die Außenperspektive, die der Zuschauer im kalten Spiel 
der Vernunftvermögen einnimmt, sondern um die Innenperspektive: hier geht es 
um Antigone als Individuum. Diese Sichtweise habe ich in den Abschnitten her-
ausgearbeitet, die ich als meine Lektüre der Antigone der Lektüre Hegels ent-
gegenstelle. Gleichzeitig denke ich aber, dass sich Hegels eigene Interpretation 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

auch nicht in der dialektischen erschöpft. Denn diese Perspektive ist in der Phä-
nomenologie nicht die einzige, die Hegel zur Antigone einnimmt.  
 Denn die Interpretation, Antigone anerkenne ihr Leid als gerechtfertigt, greift 
zu kurz: Auch wenn Antigone ahnt, dass sie ein Verbrechen begangen hat, zieht 
sie die Möglichkeit einer Versöhnung im Stück selbst nicht im Mindesten in Be-
tracht: ihr wird zwar erschreckend deutlich, dass ihre Welt keinen Bestand mehr 
hat, sie hat aber keine Hoffnung auf eine bessere. Antigone ahnt im Stück, dass 
sie sich schuldig gemacht hat, weil sie ahnt, dass auch Kreons Anspruch berech-
tigt sein könnte. In ihr rumort ein ungutes Gefühl, das sie aber nicht reflektiert, 
sondern das sie verschreckt. Ihre Gewissheit, richtig gehandelt zu haben, wird 
durch dieses unterschwellige ungute Gefühl herabgesetzt zur Gesinnung: Anti-
gone weiß nicht mehr, ob sie richtig gehandelt hat, obwohl sie der festen 
Überzeugung ist, richtig gehandelt zu haben. Antigone ist eine Figur der höchs-
ten Verwirrung, in ihr wird eines auf exzellente Weise deutlich: die Panik, die 
einen Menschen erfasst, wenn er plötzlich die Welt nicht mehr versteht. Antigo-
ne hat keine Hoffnung auf eine Besserung. Sie gesteht sich und der sie umgeben-
den Gemeinschaft auch nicht ein, dass Kreon Recht haben könnte. Alles bleibt 
eine bloße Ahnung, alles bleibt Verirrung. Deshalb kann Antigone auch bis zu-
letzt auf ihrer Position beharren: Ihr Leiden, ihre Klage sind eine Anklage gegen 
Kreon und gegen die plötzlich unverständlich gewordene Welt. Diese Anklage 
gipfelt in Antigones Tod: Sie lernt aus ihrem Leiden nichts. Was bleibt, ist das 
bloße Leid. Was bleibt, ist der Tod.  
 Tod und Leid sind der Schlusspunkt in Antigones Leben: Aufhebung des 
Leidens und Versöhnung finden hier nicht statt und haben keine Geltung. Für 
Antigone als Individuum ist das Leiden keine Fortschrittsgeschichte. Für Anti-
gone als Individuum ist das Leiden das Letzte. Obwohl in Hegels früher Inter-
pretation die dialektische Perspektive im Mittelpunkt steht, berücksichtigt sie 
immer wieder auch die antidialektische Sichtweise: Antigones Leiden, so scheint 
durch, ist ungerecht, weil es unverschuldet ist. Dem Individuum Antigone wird 
so, wenn auch nur ein kleiner, aber ein Tribut gezollt: ihr Tod hat immerhin et-
was verändert, hat eine Gesellschaft, die Individuen solches Leid zufügt, mit sich 
in den Abgrund gerissen, damit auf ihren Trümmern eine andere Gesellschaft, in 
der dem Individuum Recht geschieht, entstehen kann. Antigones Leiden be-
kommt eine Anerkennung: weil diese eine litt, muss alles anders werden.   
 Die Erfahrung dieses Leidens ist Teil der ästhetischen Erfahrung: Der Zu-
schauer erlebt in der Betrachtung der Antigone nicht nur den Übergang vom 
substantiellen Individuum, das durch das Leid, das ihm geschieht, gewahr wird, 
dass es Teil des Falschen ist und so den Weg öffnet hin zur Rechtsperson, son-
dern er erlebt auch die schreckliche Gegenwärtigkeit des Leidens, die trotz der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 231

Möglichkeit, aus ihm zu lernen, immer endgültig, bedrückend und unversöhnlich 
stehen bleibt. In der intuitiven Erkenntnis versteht der Zuschauende intuitiv, was 
Leiden für Antigone bedeutet: so gewinnt er eine Erkenntnis, die nicht sprach-
lich kommuniziert ist, sondern die er in der Beobachtung von Antigone, beim 
Im-Zuschauerraum-Sitzen, selbst am eigenen Leib erfährt. Die individuelle anti-
dialektische Perspektive und die dialektische Perspektive stehen in der ästhe-
tischen Erfahrung nebeneinander, das ist das Spezifische an der ästhetischen Er-
fahrung: sie ermöglicht es uns, zwei entgegengesetzte Perspektiven einzunehmen 
und in ihrer Unvereinbarkeit beide als zutreffend und erkenntnisreich zu bewer-
ten. Die Fähigkeit zur intuitiven Erkenntnis wertet Hegel jedoch ab. Damit geht 
eine wichtige Seite, die zum Verständnis des Subjekts wesentlich ist, verloren: 
die, die zeigt, dass das individuelle Leiden trotz der dialektischen Bewegung 
immer eine Sinnlosigkeit, die sich auch im Lernen nicht aufhebt, beinhaltet, die 
eine individuelle Versöhnung, eine Versöhnung, die das einzelne Subjekt mit-
vollziehen kann, unmöglich werden lässt.   

Während die Phänomenologie Antigone zu einer Figur macht, die über sich hin-
aus hinweist auf eine mögliche, zukünftige Versöhnung, hat diese Versöhnung in 
der Ästhetik schon stattgefunden. Räumt Hegel in der ersten Interpretation Anti-
gones Leid noch insofern Relevanz ein, als sich dadurch etwas verändert: näm-
lich eine neue gesellschaftliche Ordnung heraufdämmert, wird es in der Ästhetik

vollkommen irrelevant. Hier zählt nur noch die Zuschauerperspektive auf Anti-
gone: Die Tragik ihrer Geschichte ist zur uninteressanten Vergangenheit gewor-
den und besteht einzig fort in der Tragödie als ästhetischer Kategorie. Antigone 
hat hier aus ihrem Leiden schon gelernt und wird zum Schweigen verurteilt: ihr 
Tod versöhnt die Sittlichkeit. In den Vorlesungen über die Ästhetik deutet Hegel 
Antigones Tod zu einem bloßen Opfertod um. Hier wird das Individuum geop-
fert, um die alte Ordnung, die alte Sittlichkeit wiederherzustellen. Antigone ist 
eine dialektische Lehrbewegung, die zeigt, wie Probleme in der Sittlichkeit auf-
kommen und beseitigt werden. Der Blickwinkel auf die Antigone ist dabei ein 
anderer als in der Phänomenologie. War er dort mehr genealogisch, bezogen auf 
eine historische Entwicklung, für die das Stück als Beispiel diente, ist er in den 
Vorlesungen über die Ästhetik ästhetisch: bezogen auf die Gegenwart der Kunst. 
Die leitende Frage von Hegels Betrachtung ist hier: Was sehen wir heute, wenn 
wir die Antigone ansehen? Die Antwort: ein Problem, das vor etwa zweitausend 
Jahren die Menschen beschäftigte, das wir aber heute (zu Hegels Zeit) gelöst ha-
ben, denn wir leben in einem sittlichen Staat.  
 Deshalb siegt in der späten Interpretation die Sittlichkeit: sie gemahnt an die 
künstliche Sittlichkeit des hegelschen Rechtsstaates, indem sie ein Problem der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

natürlichen Sittlichkeit in der Vorstaatlichkeit aufzeigt und als gelöst betrachtet. 
Im Rechtsstaat braucht der Bürger keine Helden mehr und lässt sie deshalb den 
Heldentod sterben. 
 Die Erfahrung, die der Zuschauer im Theater macht, ist eine rein intellektuel-
le: er erkennt etwas, indem er die Tragödie um Antigone und Kreon verfolgt, 
bleibt aber selbst davon unbetroffen. Er versteht eine Wahrheit über eine ver-
gangene Sittlichkeit und erkennt die Vorzüge seiner Welt. Berührt von Antigo-
nes Leiden wird er nicht. Sein Blick ist nicht gerichtet auf das Individuum, 
sondern auf das Größere, das dahinter steht. Sein Theatererlebnis ist nicht intui-
tiv, er wird nicht mehr als theoretisch angesprochen. Seine ästhetische Freiheit 
liegt allein in der Reflexion des Erlebten.  
 Antigones Leiden ist dabei bedeutungslos, weil Hegel Antigone als zum Le-
ben erwachte Skulptur sieht. Das Ideal, der Held, der in der Tragödie handelt, 
gilt Hegel nicht als Subjekt im vollen Sinne, sondern, das habe ich im Laokoon-
Kapitel gezeigt, als substantielle Individualität. Laokoon schweigt, weil er nicht 
aufbegehren kann und sein Schicksal hinnimmt: Hegel macht nun Antigone zu 
Laokoon. Er ignoriert ihre Schreie, ihr Aufbegehren, ihre Uneinsichtigkeit: er 
ignoriert all das, was er in der Phänomenologie noch als gerechtfertigte Anzei-
chen eines weltzerbrechenden Leidens verstanden hat und lässt sie zurückgleiten 
in die gefühlsarme, individuierte Substanz, deren Tod logisch oder dialektisch 
betrachtet tatsächlich gleichgültig ist: ja, sogar wenn man ihn individuell be-
trachtet, bleibt er gleichgültig, denn warum sollte sich der Zuschauer über etwas 
ereifern, was die Betroffene selbst nicht aufregt? So deutlich wie nirgendwo an-
ders zeigt Hegel mit diesem Schritt die Grenzen der Kunst, wie er sie versteht, 
auf: der Begriff des Ideals, dessen also, was einzig die Kunst darzustellen fähig 
ist und sein soll, kann eben nichts anderes beinhalten, als eine substantielle Indi-
vidualität. An der überbordenden Subjektivität der Romantik und der Komödie 
verliert sich die Kunst. Ihre Sinnlichkeit ist für Hegel der Makel der Kunst: denn 
durch sie kann sie das Wahre, das für Hegel das Vernünftige ist, weniger gut 
ausdrücken, als Religion und Philosophie das können.  
 Dass sich das Wahre nicht im Vernünftigen erschöpft und dass gerade das 
die Kunst zeigt, sieht Hegel nicht. Nie können wir verstehen, was Leiden bedeu-
tet, wenn wir Leid nicht erfahren. Verzweiflung, Angst, Freude und Freiheit: 
ohne die eigene Erfahrung bleiben diese Begriffe vollkommen leer. Doch ihre 
künstlerische Darstellung und Umsetzung erlaubt in der ästhetischen Erfahrung, 
die auf der Distanz zum Erlebten basiert, eine intuitive Erkenntnis: Der Zuschau-
er weiß, dass nicht er in der Situation ist, die er auf der Bühne/im Bild/im Buch 
verfolgt. Doch der Perspektivenwechsel, den er aus dieser Distanziertheit heraus 
vollzieht, ermöglicht es ihm, eine Erfahrung zu machen, die ein Erkenntnisge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 233

winn ist. Gerade weil er nicht selbst betroffen ist, hat er die Ruhe und Gelassen-
heit das, was er am eigenen Leib erfährt, zu reflektieren und sich dazu zu positi-
onieren. Im Gegensatz zu Hegel erkennen Winckelmann und besonders Lessing, 
dass Kunst diese Fähigkeit hat. Doch dazu noch einmal mehr im kommenden 
Kapitel.  

In dem sittlichen Allgemeinen, das aufgezeigt werden soll in der dialektischen 
Perspektive auf die Antigone, so meine Argumentation im Rechtsphilosophieka-
pitel, erschöpft sich der Einzelne nicht. Denn nicht nur aus der dialektischen 
Perspektive können wir lernen: wir lernen auch aus der antidialektischen. Hier 
sehen wir, dass Leid immer sinnlos bleibt, auch wenn es im dialektischen Gang 
einen Sinn bekommt. Die Einsicht in die Sinnlosigkeit des Leidens bleibt aber 
nicht ohne Folgen, denn sinnloses Leid kann im Angesicht von Nichts akzeptiert 
werden – es bleibt immer unverdient und unversöhnt. Diese Erkenntnis muss 
Konsequenzen haben für jede Form von Zusammenleben, für jeden Begriff von 
Subjektivität. Bei Hegel hat es das nicht. In seiner dialektischen Lesart geht er 
über diesen Punkt hinweg und versucht ihn auch in seiner Staatstheorie auszu-
blenden.  
 Ich stelle der Rechtsperson, dem moralischen Subjekt, dem Teilhaber an der 
bürgerlichen Gesellschaft und schließlich dem Bürger, deshalb das romantische 
Ich Bohrers gegenüber, das zeigt, wie der Überschuss des Menschen aussieht, 
der sich nicht in sozialen und politischen Strukturen ausschöpfen kann, sondern 
im Gegenteil an ihrer einheitlichen Struktur leidet. Das Subjekt in Hegels Staat 
bejaht aus vernünftiger Einsicht Gesellschaft und Staat, ohne sie zu verändern. 
Es findet seine Freiheit in der Form. Eine Form ist dabei unabdingbar für ein 
freiheitliches Leben, das zeigt Hegel in seiner Romantikkritik, sie darf aber nicht 
statisch bleiben, sondern muss Raum zur Veränderung beinhalten – sie muss ei-
ne lebendige Form sein. Das individuelle Leben steht über dem Allgemeinen, 
weil das Allgemeine sich nur im Individuellen verwirklichen kann. Die Sinnlo-
sigkeit des Leidens muss die Allgemeinheit die Unwiderbringlichkeit lehren. 
Das Individuum ist der Maßstab für die allgemeinen Strukturen, nicht die allge-
meinen Strukturen sind der Maßstab des Individuums. Bekommt einer von 
tausend Kranken nicht die besten Medikamente, muss sich das Gesundheitssys-
tem ändern, nicht der Kranke sich ihm anpassen. Kommt ein deutscher Soldat 
von einem Auslandseinsatz traumatisiert zurück, muss nicht er in der Therapie 
wieder fit gemacht werden für den nächsten Einsatz (oder fürs bloße Überleben), 
sondern der Einsatz muss in Zweifel gezogen werden, weil er dem Einen zu viel 
zugemutet hat. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Diesen Aspekt weist Hegel jedoch mit der geforderten Rückkehr ins Allge-
meine durch den Prozess der Bildung, der die Besonderheiten der Individualität 
wegglättet, zurück. Der Staat wird so nicht zu einer Basis, auf der das Subjekt 
seinen Überschuss ausleben könnte, sondern zu einem Korsett, das alles weg-
drängt, was über es hinausgeht: Fortschritt und Motivation zur Teilnahme am 
objektiven Geist des Staates verlieren damit ihre Grundlage. 
 Die Befreiung des Einzelnen gleitet so ab in eine beschränkende Einengung, 
die keinen Platz mehr lässt für die individuelle Erfahrung oder diese nur als be-
deutungslose mitträgt. Um diese aber noch zuzulassen, wäre eine Rückanbin-

dung ans Allgemeine nötig und keine Rückkehr ins Allgemeine. Eine Rückan-
bindung lässt Platz für den individuellen Überschuss und die individuelle, 
bedeutungsvolle Erfahrung: so ist Fortschritt und Veränderung möglich. Das 
Subjekt wäre in der Lage, sich über die sozialen und politischen Strukturen hin-
aus auszuleben und diese damit gleichzeitig zu erweitern und zu bereichern. 
 Diese von mir beschriebene Spannung findet sich als solche auch in der 
Rechtsphilosophie wieder: der Begriff der Person ist von vornherein als gespal-
tener angelegt und Hegel versucht, diese Spaltung durch ein Ausleben in ver-
schiedenen Sphären der Sittlichkeit aufzuheben: Zum einen ist die Person der 
vernünftige Bürger, der sich im Staat findet und erkennt als Teilhaber des ver-
nünftigen und sittlichen Allgemeinen, zum anderen verwirklicht die Person ihre 
individuellen Interessen und Besonderheiten in der Sphäre der scheinbar verlo-
renen Sittlichkeit, in der bürgerlichen Gesellschaft. In den sittlichen Strukturen 
des Rechtsstaats rückt Hegel der individuellen Besonderheit damit einen Platz 
ein – und meint, der Tragödie im Sittlichen vorzubeugen: die Sphäre der schein-
bar verlorenen Sittlichkeit wird aber aufgehoben durch das, was sie ohnehin erst 
ermöglicht, durch die Sittlichkeit des Staates. Und damit wird auch der Einzelne 
wieder im Staat aufgehoben, der erkennen muss, dass er auch mit seinen egoisti-
schen und unsittlichen Interessen schon immer dem Allgemeinen gedient hat, 
weil er diese Interessen überhaupt nur auf dem Boden des Allgemeinen nutz-
bringend verfolgen und verwirklichen kann. Mit diesem Zug, jede Besonderheit 
sich schon immer im Allgemeinen erschöpfen zu lassen, bietet auch nur noch die 
Allgemeinheit des Staates Platz für Individualität: Diese Individualität hat damit 
aber nichts Besonderes oder Einzigartiges mehr, weil sie nur in bereits vorbe-
stimmten Bahnen stattfinden kann: das Leiden an Unbestimmtheit, das Honneth 
überzeugend diagnostiziert, schlägt so um zu einem Leiden an Überbestimmt-
heit, das genauso am Subjekt vorbeigeht. 
 Dieses Leiden an Überbestimmtheit markiert die Brucherfahrung aller, die 
sich in diesen Strukturen nicht aufgehoben und erklärt fühlen, die Brucherfah-
rung, die eintritt, bei einer individuellen Leiderfahrung, die zunächst einmal die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 235

Teilnahme am allgemeinen Leben unmöglich macht. Viele Dinge, die den Men-
schen essentiell in seinem Alltag bewegen, die ihm wichtig sind, ihm Freude und 
Kummer bereiten, gehen nicht auf in diesen Strukturen. Zu einem Problem wird 
das, wenn sie so stark werden, dass die Teilnahme an ihnen nicht mehr möglich 
ist. Blendet man also diese Seite des Menschen aus, schiebt man ihn gerade dann 
aus den sozialen Strukturen heraus, wenn er sie am nötigsten hätte: in einer Situ-
ation, in der es ihm nicht gut geht, in der er leidet. Denn für diese nicht-sprachli-
che, nicht-vernünftige Erfahrung gibt es in dieser durch-organisierten Vernunft-
welt nicht den Platz, der aber notwendig ist, um ein gelingendes Leben zu füh-
ren. 

Eins zeigt Hegel in allen drei Kapiteln: Der Held gehört in eine vergangene Zeit. 
Sein Platz ist vorrangig in der Kunst. Denn er zeigt exemplarisch, was Kunst 
leistet: Das Allgemeine und das Individuelle in seiner unmittelbaren Form dar-
stellbar zu machen, so Josef Früchtl: »Wie das Kunstwerk als einzelnes exem-
plarisch etwas Allgemeingültiges präsentiert, verkörpert der Held dieses Allge-
meingültige als Individuum.«1 Der Held bewegt sich in einem vorrechtlichen, 
vorstaatlichen Raum, in einer mythischen Zeit. Er zerstört und erschafft etwas: 
durch seine Tat entsteht etwas Neues: Mit Antigone geht die bisherige Ordnung 
unter und macht Platz für einen Rechtsstaat.2 Indem sich Antigone mit dem gött-

                                                             
1  Josef Früchtl: Das unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. – Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2004, 68. Im Folgenden im Text mit DuI und Seitenangabe 

zitiert.  

2  Zum Paradox des Helden als Staatengründer, s. Früchtl: »Das Unrecht der archaischen 

Heldentat ist, wie jedes Unrecht für Hegel, eine notwendige Stufe in der Entwicklung 

des Rechtsbegriffs, die, wie jegliche Entwicklung bei Hegel, dem Prinzip der be-

stimmten Negation folgt. Der Begriff des Rechts bestimmt sich durch die jeweilige 

Negation des Unrechts, als durch die Negation der Negation des Rechts, so daß dieses 

von seiner anfänglichen, an sich seienden, das heißt hier durch die Heldentat bloß ge-

setzten Geltung zu wirklicher, sich im Laufe eines Prozesses verwirklichenden 

Geltung gelangt. Wirklich ist demnach, was sich durch seine Negation hindurch er-

hält, und eben dies ist für Hegel auch das Vernünftige, wie es sich grundlegend im 

Prinzip der Subjektivität zeigt: Das Ich, das sich als Ich weiß, negiert seine einfache, 

ungeteilte Einheit und erhält (bewahrt und bekommt) sich wahrhaft als Zweiheit, als 

Ich=Ich. […] Durch diese Identifizierung des Wirklichen mit dem Vernünftigen ist 

daher auch der Geschichtsphilosophie, der Rekonstruktion der temporären Wirklich-

keit nach einem Prinzip, hier dem Prinzip der Vernunft, das Tor geöffnet und die 

Paradoxie der Rechts- und Staatsgründung aus Unrecht restlos aufgelöst. Denn was 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

lichen Gesetz identifiziert, das Allgemeine also verkörpert, nimmt sie auch alle 
Folgen ihrer Tat auf sich – und bezahlt mit dem Leben. Dieses heldenmütige 
Aufsichnehmen unterscheidet Antigone vom Bürger: er schultert die Last des 
Allgemeinen nicht allein, sondern »verteilt sie auf seinesgleichen« (DuI, 71). 
Der Bürger unterstellt sich freiwillig dem vernünftigen Gesetz und entlastet sich 
damit von der Schuld der heroischen Tat. Er stimmt nur etwas Allgemeingülti-
gem zu, er verkörpert es nicht. Aus Einsicht in das Vernünftige und Allgemeine, 
aus Einsicht in das Gesetz, verzichtet er freiwillig auf die heroische Selbststän-
digkeit. Während Früchtl hier argumentiert, dass der Bürger in einen »antihero-
ischen Status« (DuI, 71) gezwungen wird, weil er durch die Gewaltenteilung auf 
der einen Seite und die Teilung zwischen Öffentlichkeit und Privatheit auf der 
anderen Seite immer nur anteilig beteiligt ist, ist die richtige Lesart der Rechts-

philosophie anders: der Bürger wird vom Held-Sein-Müssen befreit: der Held ist 
im vernünftigen Staat total unnötig.3 Hier wird kein Individuum mehr gebraucht, 
das das Allgemeine verkörpert, sondern ein Individuum, das dem Allgemeinen 
aus freien Stücken zustimmt, weil es ein Einsehen hat in die Vernünftigkeit des 
Allgemeinen: Der Bürger verzichtet gern auf sein Recht, den, der bei ihm einge-
brochen hat, selbst zu verfolgen, zu stellen, zu strafen, weil er einsieht, dass 
diese Art der Selbstjustiz, wie sie ein Held begangen hätte, unvernünftig ist. Ver-
folgung, Verurteilung und Bestrafung gibt der Bürger zu seinem eigenen und 
zum Wohl des Allgemeinen ab. Auch der Held ist abgeschafft – oder vielmehr, 
er schafft sich selbst ab: »Denn in dem Augenblick, in dem das Allgemeine sich 
durchgesetzt hat, ist das Individuum, das für diese Durchsetzung bis zu seinem 
Opfertod gekämpft hat, nicht mehr nötig.[…] Helden sterben nur scheinbar 
durch ihre Feinde, sie schaffen sich vielmehr durch ihre glorreichen Taten selber 
ab.« (DuI, 77) 
 Bei Hegel haben Helden ihren Platz in der mythischen Zeit und in der Kunst: 
sie zeichnen sich dadurch aus, dass sie unreflektiert als Individuum etwas All-
gemeines verkörpern – mit aller Macht und mit allen Konsequenzen. Damit 
werden sie zu Wendepunkten in der Geschichte: Das zeigt besonders die Phä-

nomenologie. Antigone ist hier der Dreh- und Angelpunkt von der antiken 
Sittlichkeit zum Rechtsstaat. Das substantielle Individuum der antiken Sittlich-
keit ist für Hegel der Held. Und der wird dann im hegelschen Staat nicht mehr 

                                                                                                                                  
aus Unrecht hervorgeht, kann sich sehr wohl als legitimes Recht etablieren, wenn es 

einer entsprechend vernünftigen Betrachtungsweise untersteht.« (DuI, 69)  

3  Früchtls Interpretation von der gegenseitigen Abhängigkeit, die Selbstständigkeit kos-

tet, fußt auf dem Kapitel über die bürgerliche Gesellschaft, den Not- und Verstan-

desstaat. Hier ist seine Diagnose zutreffend. (Vgl.: DuI, 71ff.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  ZUSAMMENGEFASST | 237

gebraucht. Denn hier haben wir es mit einem vernünftigen Subjekt zu tun, das 
die Überidentifikation des Helden nur noch belächeln oder – mit Früchtl gespro-
chen: psychologisieren kann.4

 Im kommenden Kapitel möchte ich nun Hegels durch und durch vernünfti-
gem Begriff von Subjektivität einen entgegensetzen, der nicht nur die Fähigkeit 
zur Vernunft als konstitutiv für das Subjekt-Sein betrachtet, sondern auch die 
Fähigkeit zur intuitiven Erkenntnis, zum Verstehen von Sachverhalten durch die 
unmittelbare gefühlsmäßige und leibliche Empfindung. Gerade in der ästheti-
schen Erfahrung kommt diese Kompetenz Seite an Seite mit der Fähigkeit zur 
vernünftigen Erkenntnis zur Geltung: hier kann erfahren werden, was Freiheit 
bedeutet, was Leiden bedeutet, was Leben bedeutet.  
 Während Hegel nun den Helden immer nur als Ideal, als substantielle Indivi-
dualität sieht, die nicht fähig ist zum Widerstand und zum wahrhaftigen Gefühl, 
sieht Lessing gerade das als maßgeblich für den Begriff des Helden. In 3.1 soll 
deswegen Lessings menschlicher Held als Gegenkonzept zu Hegels idealem im 
Mittelpunkt stehen. Im Anschluss daran untersuche ich in 3.2 in einem Über-
blick, wie sich der Begriff des Helden in der romantischen Literatur entwickelt 
und verändert und schließlich in die Krise gerät. Ein gelingender Subjekt-Begriff 
muss eine Umgangsform mit dieser Krise finden. Denn im 2. Kapitel habe ich an 
Hegels Konzeption des Rechtsstaates gezeigt, dass es die handlungsanleitende, 
allmächtige, allwissende Sittlichkeit, die einzig der Krise vorbeugen könnte, 
nicht gibt. Das Subjekt muss der Krise folglich gewachsen sein, muss sie aushal-
ten können, um frei zu sein. 

                                                             
4  Für den Kammerdiener des Helden gibt es keinen Helden: »Dieses Sprichwort ist für 

Hegel insofern wahr, als der Kammerdiener den Helden aus nächster Nähe und damit 

auch in dessen menschlich-allzumenschlichen Seiten kennenlernt. Er zieht ihm ›die 

Stiefel aus, hilft ihm zu Bette, weiß, daß er lieber Champagner trinkt usf.‹ Er sieht ihn 

als ›Privatperson‹, als einen Menschen, der tut, was andere auch tun […]. Alle Taten 

des Helden scheinen ihm daher von privaten Leidenschaften angetrieben, die Erobe-

rung ganzer Kontinente als Effekt einer Eroberungssucht, der Sieg über einen 

mächtigen Feind als Effekt der Ruhmsucht usf. […] Mythen und Helden vertragen 

keine Psychologie. Je näher ihnen die Analyse rückt, je mehr man im einzelnen über 

sie Bescheid weiß, desto weniger taugen sie zum Faszinosum.« (DuI, 75). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Held schreit.  
Die Folgen von Philoktets Emanzipation 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Philoktet 

Ein Seher war’s 

Aus edlem Hause, Helenos, ein Sohn 

Des Priamos, den fing des Nachts, allein 

Auf Streife, der verschlagene Odysseus, 

Von dem man nichts als Schändliches erzählt. 

Gefesselt führt er seine schöne Beute 

Im Kreis der Griechen vor. Der Seher sagt 

Noch manches, doch vor allem dies voraus: 

Nie würden sie die Troiaburg zerstören, 

Wenn sie den Philoktet mit Überredung 

Nicht von der Insel holten, die er jetzt  

Bewohnt.1

Er ist das Bild des Jammers, der Verzweiflung, des Schmerzes: Philoktet ist ge-
zeichnet mit einer giftigen, unheilbaren Wunde, von seinen Gefährten verraten 
und ausgesetzt auf der unwirtlichen, einsamen Insel Lemnos. Dabei beginnt sei-
ne Geschichte so gut: Als Freund des Herakles bekommt er nach dessen Tod 
seine Waffe: Einen Bogen, dessen vergiftete Pfeile ihr Ziel nie verfehlen. Doch 
auf dem Weg nach Troja, auf dem Weg in den Krieg, von dem der junge Held 
sich Ehre und Ruhm über den Tod hinaus erhofft, passiert ein Unglück: Beim 
Halt auf der kleinen Insel Chryse entdeckt Philoktet einen verfallenen Altar der 
Göttin Pallas Athene und will ihr ein Opfer darbringen. Als er sich dem Heilig-
tum nähert, beißt ihn eine Natter in den Fuß.  

                                                             
1  Sophokles: Philoktet. Übersetzt von Wilhelm Kuchenmüller. – Stuttgart: Reclam 

1955, V. 604-615. Im Folgenden im Text mit Philoktet und Versangabe zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Philoktet wird zurück aufs Schiff getragen, doch bald schon halten die Grie-
chen seine Anwesenheit nicht mehr aus. Die Wunde heilt nicht ab. Sie bricht 
immer wieder auf und frisst sich giftig durch das Bein. Die Schmerzen sind un-
aushaltbar. Philoktets Geschrei stört die Opfer für die Götter und raubt der 
Schiffsbesatzung den Atem: »Keine Spende, kein Opfer vermochten sie ruhig 
darzubringen; in alles mischte sich sein unheiliger Angstruf.«2 Auch der Ge-
stank, der aus der schwelenden Wunde steigt, peinigt die Mannschaft. Der Be-
schluss ist schnell gefasst: Philoktet muss weg. Odysseus bekommt den Auftrag, 
sich des kranken Helden zu entledigen. Er bringt den nach einem Anfall vor Er-
schöpfung Schlafenden mit einem Nachen auf die einsame Insel Lemnos und 
wirft ihn dort an den Strand. Kleidung und Essen für ein paar Tage legt er neben 
ihn. Zehn Jahre verbringt Philoktet nun in der Einsamkeit der Insel, ernährt sich 
mit Hilfe seines Bogens von wilden Tieren und lebt nahe einer Quelle in einer 
Höhle. Seine Wunde peinigt ihn jeden Tag, regelmäßig verliert er vor Schmerzen 
das Bewusstsein.  
 Hier setzt die sophokleische Tragödie Philoktet ein: Zehn Jahre nach der 
Aussetzung des verwundeten Helden ist den Griechen durch einen Orakelspruch 
geweissagt worden, dass sie den trojanischen Krieg ohne Philoktet und seine 
Waffen nicht gewinnen werden.3 Wieder ist es Odysseus, der den schwierigen 

                                                             
2  Gustav Schwab: Die schönsten Sagen des klassischen Altertums. – Hamburg: Globus 

Verlagsgesellschaft 1965, 196.  

3  Bemerkenswert ist hierbei, dass der Orakelspruch im Stück selbst erst spät wortwört-

lich auftaucht (in der Späher/Kaufmann-Szene, V. 604-615 – wobei auch hier umstrit-

ten ist, ob das die korrekte Wiedergabe des Orakels ist, vgl. Vissner, 67 – im Stück 

wird sie aber als solche dargestellt), zunächst wird er immer nur in der Rede der ein-

zelnen Personen verschieden wiedergegeben: »Zwar ist an vielen Stellen vom Hele-

nos-Orakel die Rede, aber es wird dabei nicht als einheitlicher und mit sich selbst 

identischer Wortlaut verbalisiert, sondern jeweils anders paraphrasiert; ja sogar die 

einzelnen Personen, die das Orakel wiedergeben, tun dies in je anderer Form«, 

schreibt Tamara Vissner in ihrer Dissertation Untersuchungen zum sophokleischen 

Philoktet, 1. Einmal sollen die Griechen den Bogen holen und einmal Philoktet, an 

anderen Stellen können nur beide zusammen die Rettung bringen. Damit ist die Aus-

legung des Orakelspruchs ein zentrales Thema der Tragödie: »und zwar einerseits im 

Spannungsfeld zwischen den Auslegungen des Wortlauts und der Suche nach dem 

Sinn, und andererseits im Spannungsfeld zwischen menschlichem Anstand gegenüber 

dem Individuum und der Effektivität im Interesse der Gemeinschaft.« (ebd., 267) 

Ausführlich zur Bedeutung des Orakelspruchs im Philoktet: Tamara Vissner: Untersu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  PHILOKTET | 243

Auftrag ausführen muss, Philoktet zurück in die griechischen Reihen zu holen. 
Um sein Ziel zu erreichen, bedient er sich einer List: Er schickt den Sohn des ge-
fallenen Achilles vor: Neoptolemos soll Philoktet mit schlechten Reden über 
Odysseus für sich gewinnen und ihn so aufs Schiff bringen. Der Junge, der, wie 
Hellmut Flashar bemerkt, übrigens in der antiken Sagenwelt ansonsten als grau-
sam und berechnend gilt,4 ist bei Sophokles ein aufrechter Charakter, der nur in 
die Lüge einwilligt, weil er ebenso leichtgläubig wie ehrgeizig ist. Odysseus wi-
ckelt ihn um den Finger:  

»ODYSSEUS. Wohl weiß ich, du bist nicht geartet, Kind / Zu falscher Rede Kunst. Be-

zwinge dich, / Denn köstlich ist der Sieg, den du gewinnst. / Dann gehen wir den geraden 

Weg. / Gib dich mir jetzt nur eine kurze Stunde / Und laß die Scham. Danach sollst du für 

immer / Der ehrlichste von allen Menschen heißen.« (Philoktet, V. 80-86)  

Während Odysseus sich nun aufs Schiff zurückzieht, damit Philoktet ihn nicht 
entdeckt, wartet Neoptolemos vor dessen Lager. Der Chor aus Schiffsleuten, der 
Neoptolemos zur Seite gestellt ist (in den Philoktet-Tragödien von Aischylos 
und Euripides besteht der Chor aus Bewohnern der Insel Lemnos – Sophokles 
steigert nun Philoktets Leid noch einmal, indem er ihn auf einer unbewohnten 
Insel ansiedelt – und damit dem Tod weiht, wenn er auch noch seinen Bogen als 

                                                                                                                                  
chungen zum sophokleischen Philoktet. Das auslösende Ereignis in der Stückgestal-

tung. – Stuttgart/Leipzig: Teubner 1998. 

4  »Neoptolemos verkörpert den Typ des edlen jungen Mannes, dessen innerste Natur 

jeder Intrige abhold ist, der aber zu List und Betrug sich missbrauchen läßt, am Schluß 

jedoch die Last der Lüge nicht mehr ertragen kann und zu sich zurückfindet. […] Das 

Erstaunliche ist, daß Sophokles Neoptolemos, den Sohn Achills, mit diesen Charak-

terzügen ausgestattet hat. Denn Neoptolemos war durch die nachhomerische epische 

Überlieferung und durch die dem sophokleischen Philoktet voraufgehenden Tragödien 

Hekabe und Troerinnen des Euripides, ferner auch durch die Vasenmalerei der Zeit 

bekannt wegen seiner harten Grausamkeit bei der Eroberung von Troia. Er ermordete 

den greisen Priamos, stieß das Kind Astyanax, den Sohn Hektors, von einer Mauer, 

versagte der Mutter Andromache die Trauerriten und tötete als Opfer für seinen Vater 

Achill Polyxena, die Tochter des Priamos und der Hekabe. Dies sind gewiß Vorgänge, 

die sagenchronologisch nach der Philoktethandlung spielen, aber das Publikum im Di-

onysostheater kannte die Zusammenhänge und verband mit dem Namen Neoptolemos 

all diese Grausamkeiten.« Hellmut Flashar: Sophokles. Dichter im demokratischen A-

then. – München: Beck 2000, 149. Im Folgenden im Text mit Sophokles und Seiten-

angabe zitiert.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

einziges Jagdinstrument einbüßt (vgl.: Sophokles, 148)) hört Philoktet, bevor er 
ihn sieht: »Ein Geräusch / Drang her – war es hier oder war es von dort? – / Wie 
wenn einer sich quält. / Ja! Deutlich hör ich, wie einer mit Not / Sich den Pfad 
herschleppt, ich täusche mich nicht, / So jammert nur ein geplagter Mann.« (Phi-
loktet, V. 202-207)  
 Der verwundete und einsame Philoktet ist hocherfreut, als er in Neoptolemos 
nicht nur einen Landsmann, sondern auch noch den Sohn eines Gefährten und – 
wie es ihm scheinen muss – einen Sinnesgenossen in Sachen Odysseus antrifft. 
Die Verschwörer scheinen am Ziel: Philoktet selbst bittet Neoptolemos, ihn auf 
sein Schiff begleiten zu dürfen, allerdings in der Annahme, es ginge zurück nach 
Griechenland:  

»PHILOKTET. Bei deinem Vater und bei deiner Mutter, / Bei allem, was du liebst zu 

Hause, Kind, / Beschwör’ ich dich: Laß mich nicht hier allein! / Du hast es ja gehört und 

siehst mit Augen, / In welchem Elend ich hier hausen muß. / Leg’ mich zur Beifracht! 

Unbequem, ich weiß, / Ist diese Ladung. Trotzdem nimm’ s auf dich!« (Philoktet, V. 468-

474) 

Odysseus, dem es nicht schnell genug geht, schickt ein Besatzungsmitglied als 
Kaufmann verkleidet, der nach dem Rechten sehen soll und durch eine weitere 
Intrige alles noch einmal verkompliziert. Denn der vorgebliche Kaufmann be-
richtet nun die Wahrheit über den Seherspruch, aber die Unwahrheit über die 
Lage auf Lemnos: Seiner Darstellung nach ist Odysseus auf dem Weg zur Insel, 
um Philoktet, wenn nötig mit Gewalt, zurück ins Heer der Griechen zu holen.5

Damit will er Philoktets Ankunft auf dem Schiff beschleunigen, in dessen 
Rumpf Odysseus seiner schon harrt. Während Neoptolemos nun zögerlich wird: 

                                                             
5  Um die Glaubwürdigkeit dieser Mission zu untermauern, baut der Kaufmann seine 

Erzählung auf dem Orakelspruch auf: Die Götter sind damit verantwortlich für die 

Rückholung des Philoktets: »Mit dem Helenos-Orakel als Motiv für die Lemnos-

Expedition greift der Emporos [Name des Kaufmanns – meine Anmerkung] auf die 

Wahrheit zurück. Der Grund dafür liegt auf der Hand: nur auf diese Weise kann sinn-

voll erklärt werden, warum die Atriden Philoktet, um den sie sich zehn Jahre lang 

nicht gekümmert haben, jetzt auf einmal suchen. Nur wenn Philoktet für die Griechen 

dringend notwendig ist, wird dieser auch glauben, die Griechen hätten nach ihm eine 

Expedition ausgesandt. Dagegen hätte das Motiv eines plötzlichen schlechten Gewis-

sens der Griechen (aufgrund der früheren Aussetzung) bei Philoktet wohl nur 

Argwohn hervorgerufen.« Tamara Vissner: Untersuchungen zum sophokleischen Phi-

loktet, 66f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  PHILOKTET | 245

»Jawohl, sobald es weht von Steuerbord, / Gehen wir in See – jetzt ist noch Ge-
genwind« (Philoktet, V. 638f.), ist Philoktet bestärkt in seinem Wunsch, sich 
ihm anzuvertrauen: »Wer Unheil flieht, hat immer gute Fahrt.« (Philoktet, V. 
640) Philoktets empfundene Freundschaft geht sogar soweit, dass er Neoptole-
mos seinen Bogen anvertraut, als er einen Anfall bekommt:  

»PHILOKTET. Aber hier nimm meinen Bogen, / Du batst um ihn, bewahre mir ihn gut, 

bis meines Übels Anfall mich verläßt. / Wenn es sich ausgetobt, befällt mich Schlaf, / Und 

eher hört’s nicht auf. Dann mußt du ruhig / Mich schlafen lassen. Kommen aber jene / In-

zwischen – bei den Göttern beschwör ich dich, / Laß die nicht gern noch ungern noch 

durch List / Den Bogen nehmen, sonst verdirbst du dich / Und mich, der deinem Schutze 

sich befahl.« (Philoktet, V. 764-774)  

Und Neoptolemos antwortet: »Trau’ meiner Vorsicht! Außer dir und mir / Be-
kommt ihn niemand.« (Philoktet, V. 774f.) Als Philoktet endlich aus seinem 
Erschöpfungsschlaf erwacht, ist Neoptolemos gefangen in Gewissensbissen und 
Zweifeln. Schließlich gesteht er die Intrige. Philoktet ist erneut betrogen und – 
das ist das Schlimmste – um seinen Bogen gebracht. Denn den hat noch immer 
Neoptolemos. Doch der kann sich nicht entschließen, Lemnos mit dem Bogen 
und ohne Philoktet zu verlassen, obwohl der Chor bereit zur Abfahrt wäre, ver-
harrt Neoptolemos: »Mich hat ein mächtig Mitleid überkommen / Mit diesem 
Mann, schon lange, nicht erst jetzt.« (Philoktet, V. 965f.) Inzwischen hat Odys-
seus endgültig die Geduld verloren und gibt sein Versteck auf. Er findet 
Neoptolemos und Philoktet in Streit und Zweifel und versucht nun, den Bogen 
an sich zu bringen und Philoktet zum Mitkommen zu bewegen. Hier wird die 
nach wie vor bestehende Ambivalenz des Seherspruchs besonders deutlich: Es 
ist und bleibt unklar, wer oder was eigentlich von der Insel geholt werden soll: 
der Bogen, Philoktet oder Philoktet und der Bogen? Die Lage spitzt sich immer 
weiter zu – eine Entscheidung erscheint unmöglich. Hasserfüllt und verzweifelt 
droht Philoktet sogar damit, sich selbst das Leben zu nehmen, um so zu verhin-
dern, dass Odysseus Pläne doch noch irgendwie aufgehen könnten: »Sofort von 
Fels zu Fels / Herab zerschmettre blutig ich mein Haupt« (Philoktet, V. 1002f.). 
Doch Odysseus Männer können ihm in letzter Minute Einhalt gebieten. Schließ-
lich entscheidet sich Neoptolemos doch für Odysseus. Mit dem Bogen in der 
Hand begleitet er ihn zum Schiff und lässt Philoktet zurück in der Einsamkeit. 
Der hadert mit seinem Schicksal und nötigt den Chor einmal, ihn allein zu las-
sen, um ihn im nächsten Moment anzuflehen, zu bleiben oder ihn doch mitzu-
nehmen. Während Philoktet sich verzweifelt in seine Höhle zurückzieht, kom-
men Odysseus und Neoptolemos zurück. Noch einmal versucht der Junge, Phi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

loktet zum Mitkommen zu bewegen. Als der sich weiter weigert, gibt er ihm 
zum Entsetzen von Odysseus den Bogen zurück. Während nun ein Streit ent-
brennt, in dem Philoktet zunächst mit seinem Bogen Odysseus töten will und 
dann mit Neoptolemos hadert, rückt eine Lösung in immer weitere Ferne. 
Schließlich scheint Philoktet am Ziel zu sein: Neoptolemos willigt ein, ihn nach 
Hause zu begleiten (wobei Flashar hier zurecht einwendet, dass unklar ist, wie 
diese Begleitung aussehen soll, da vorher nicht erwähnt wird, dass Neoptolemos 
mit einem eigenen Schiff angekommen ist, sondern vielmehr der Eindruck vor-
herrscht, dass er auf dem Schiff des Odysseus mitsegelte (vgl.: Sophokles, 159)). 
Da erscheint auf einer Wolke Herakles: »Ich komme herab aus Liebe zu dir / 
Von den himmlischen Höhn, den Schluß des Zeus / Dir kundzutun und zu hem-
men den Weg, den du willst gehn. / Du aber gehorch meinem Worte!« (Phi-

loktet, V. 1413-1417) Der Gott schickt Philoktet an der Seite von Neoptolemos 
ins Feld gegen Troja. Für seine Dienste verspricht er ihm unsterblichen Ruhm 
und die Heilung seiner Wunde. Mit Herakles als deus ex machina findet die Tra-
gödie ihre Wendung: Philoktet hört auf seinen göttlichen Freund: »O ersehnte 
Gestalt! O Stimme, wie lang / Entbehrte ich dich! / Dein Gebot will ich freudig 
erfüllen« (Philoktet, V. 1445-1447) und verlässt an der Seite von Neoptolemos 
und Odysseus Lemnos. 
 Philoktet ist aus zwei Gründen eine außergewöhnliche Tragödie: erstens ist 
Philoktet ein verwundeter und leidender Held, ja, ein Held, weil er verwundet ist 
und leidet. Zweitens findet in der Tragödie selbst eine interessante Umkehr von 
Wort und Tat statt. Da das nicht in den Kontext dieser Arbeit gehört, sei sie hier 
nur kurz angedeutet: Im Mittelpunkt der Geschichte stehen die drei Personen 
Philoktet, Odysseus und Neoptolemos. Während Letzterer noch formbar und 
jung ist, sind die beiden Älteren schon berühmt: Philoktet zunächst für seine Ta-
ten an der Seite des Herakles, dann für seine Taten mit dem göttlichen Bogen 
und schließlich für sein schreckliches Schicksal. Odysseus hat sich seinen Ruhm 
durch seine Schlauheit und Redekunst erworben: So stehen sich ein Held der Tat 
und ein Held des Wortes gegenüber. Und so beginnt auch die Tragödie: Als 
Neoptolemos anbietet, Philoktet zu überwältigen, um so der Hinterlist zu entge-
hen und in einen ehrlichen Zweikampf zu treten, erklärt Odysseus, dass er in 
einem Kampf immer der Unterlegene bleiben wird: »Das Wort und nicht die Tat 
regiert die Welt.« (Philoktet, V. 100) Während Neoptolemos nun unaufhörlich 
spricht und die Intrige fortspinnt, sind es aber nicht seine Worte, die Philoktet 
schlussendlich für ihn einnehmen: es ist seine Tat: Denn Neoptolemos hat für 
Philoktet gesorgt, als er leidend war, und hat auf seinen Bogen aufgepasst. Als 
nun Neoptolemos, gerührt von der ihm entgegengebrachten Freundschaft, von 
Zweifeln geplagt, sich in wirren Anspielungen Philoktet gegenüber verliert, sagt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  PHILOKTET | 247

dieser: »Nicht durch dein Werk – dein Wort befremdet mich!« (Philoktet, V. 
906) 
 Neoptolemos gewinnt also nicht, wie von Odysseus vorausgesagt, durch sein 
Wort Philoktets Vertrauen, sondern durch seine Tat. Und das gleich zweimal: 
denn Neoptolemos gibt, von Philoktets Worten mehr überzeugt als von denen 
des Odysseus, Philoktet den Bogen zurück. Damit unterliegt der Held der Klug-
heit und Redegewandtheit dem Held der Taten auf seinem eigenen Gebiet: 
Philoktet spricht überzeugender als er: der Leidende, der Verwundete, gewinnt, 
als er, des Bogens beraubt, zur Tat gar nicht mehr fähig ist, durch Worte. Odys-
seus schweigt dann auch tatsächlich für den Rest der Tragödie: 1471 Verse hat 
sie und Odysseus, der Besiegte, spricht das letzte Mal in Vers 1299. Knappe 200 
Verse ohne den Redner, den Planer, den Intriganten.6 

 Im Mittelpunkt des folgenden Kapitels steht aber die Figur des Philoktets als 
einem leidenden und verwundeten Helden. Sein Heldentum wird nicht etwa be-
einträchtigt durch sein Gebrechen, es wird dadurch befördert: Philoktet wird be-
wundert, weil er die Wunde, die Einsamkeit, die Schmerzen und den Verrat 
heldenhaft trägt. Doch nicht nur den Umständen trotzt Philoktet: er will sich 
auch dem Orakelspruch und damit dem Willen der Götter nicht beugen. Eigen-
sinnig beharrt er auf seinem Recht, nicht zu vergeben und nicht einzulenken. Er 
stellt sich damit als Individuum den Interessen der Gemeinschaft entgegen: Phil-
oktet macht sein Recht auf ein individuelles Leben entgegen der allgemeinen 
Interessen deutlich. Damit ist er weiter als die Figur der Antigone. Ihr Freitod ist 
der Rückzug aus einer Gemeinschaft, in der sie sich nicht mehr zurechtfindet 
und die ihr nicht mehr entspricht. Mit Philoktets (schließlich vereiteltem) Selbst-
mord will er das Gelingen von Odysseus’ Plan verhindern – dass er damit 
gleichzeitig verhindern würde, dass die Griechen den Krieg um Troja gewännen, 
ist ihm egal. Philoktets Held-Sein beruht auf dieser starken Individualität: sie ist 
es, die Eindruck macht, sie ist es, die Neoptolemos einlenken lässt.  
 Mithilfe von Lessings Begriff des menschlichen Helden soll diese Emanzipa-
tion im kommenden Kapitel besser beschrieben werden. Denn die Individualität, 
die Philoktet zeigt, geht über die der Antigone hinaus. Welche Folgen diese 
Emanzipation, die im Stück selbst ja nur teilweise durchgehalten wird, da Phil-

                                                             
6  Vgl. auch: Hellmut Flashar: Sophokles: Nachdem Neoptolemos Philoktet den Bogen 

zurückgegeben hat, ist dieser »wieder frei und in seiner (relativen) Würde wiederher-

gestellt. Die Szene wird beherrscht durch eindrucksvolle Reden von Philoktet und 

Neoptolemos; Odysseus, der sonst so Redegewandte, der in den Versionen der beiden 

anderen Tragiker das Unternehmen zum Erfolg führt, sagt gar nichts mehr; er ist der 

Unterlegene.« (Sophokles, 159) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

oktet auf göttlichen Wunsch zurückkehrt, hat, ist Thema im zweiten Teil dieses 
Kapitels: Hier verliert der Held seine Souveränität und stürzt in eine Krise. So-
phoklesʼ Philoktet wird Kleists Prinzen von Homburg entgegentreten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der Held wird menschlich. Lessings Philoktet 

Alles Stoische ist untheatralisch1

Im Antigone-Kapitel habe ich mich stark gemacht für eine antidialektische und 
individuelle Lesart der Tragödie. Tragödie, so habe ich gezeigt, ist der Raum, in 
dem das Individuum zu seiner Stimme findet, seine Individualität und Einzigar-
tigkeit schmerzhaft zu spüren beginnt und spürbar macht. Hier wird deutlich, wie 
sinnlos das zugefügte oder geschehende Leid ist und – trotz einer dialektischen 
Lern- und Lehrbewegung – bleibt. Die Erfahrung von Sinnlosigkeit und Schmerz 
ist dabei, so meine Argumentation, wichtig, um menschliches Leben zu verste-
hen, um zu verstehen, wie ein angemessener Begriff von Subjektivität aussehen 
muss. Denn Sinnlosigkeit und Schmerz sind elementare Erfahrungen unseres Le-
bens, die sich nicht ausblenden lassen, sondern die aufgenommen werden müs-
sen. Während ich Hegels Staatsbürger-Begriff vorwerfe, dass er diesen Teil des 
Lebens ausblendet oder verschiebt, werfe ich Bohrers Romantikern vor, dass sie 
keine Umgangsweise mit diesen Erfahrungen finden, sondern sich in ihnen ver-
lieren.  
 Kunst, und insbesondere auch das Theater, sind Räume, in denen diese Sei-
ten des Subjekts, sein Leiden an der Sinnlosigkeit, an der Ohnmacht, nicht nur 
zur Sprache, sondern, viel elementarer, zur Stimme kommen können. Durch das 
Seufzen, das Stöhnen, das Krümmen des Körpers, den Schrei können hier Dinge 
ausgedrückt werden, die sich nicht in Worte fassen lassen: Das Entsetzen kann 
nicht gesagt werden. Die Ohnmacht nicht verstanden. Was Leiden wirklich 
heißt, kann nur erfahren werden.  
 Die ästhetische Erfahrung bietet so einen Raum für eine Erkenntnisform, die 
sich im Vernünftigen nicht erschöpft. Die intuitive Erkenntnis zeigt sowohl, wie 
unsere Erkenntnis funktioniert, nämlich nicht nur vernünftig, als auch, wie wir 

                                                             
1  Lessing: Laokoon, 1. Stück, 9. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sind, nämlich: nicht nur vernünftig. Die intuitive Erkenntnis ist auf das gerichtet, 
was nicht durch Sprache verständlich wird: während ich also verstehen kann, 
wie man sich ein Bein bricht, ohne es selbst erfahren zu haben, kann ich nicht 
verstehen, was Schmerz ist, wenn es mir jemand erklärt. So wie das Wort »heiß« 
so lange bedeutungslos bleibt, wie man sich die Zunge nicht an zu heißem Brei 
verbrannt hat, so bliebe das Wort »Leid« so lange bedeutungslos, wie man selbst 
keines erführe. Die Erfahrung des Leides beginnt dabei bekanntermaßen gleich 
bei der Geburt, die auch für den Säugling extrem schmerzhaft und anstrengend 
ist. Das Leid gehört damit, genauso wie das Glück, das Baby dann im Arm zu 
halten, von Anfang an zu unserem Leben dazu. In vielen Fällen reicht uns im 
Alltag auch das, was Sprache beschreiben kann, um uns für uns befriedigend, 
über unsere kleinen Leiden auszutauschen: Rückenschmerzen, Zahnweh und ge-
brochene Beine erfordern meist keine großartige Einfühlungsleistung. Anders ist 
es, wenn uns jemand sagt, er sei verzweifelt. Vielleicht kann er erklären, was ihn 
verzweifelt sein lässt (keine Arbeit, eine Krankheit, Zukunftsangst, Trennung 
oder Tod), aber er kann uns nicht erklären, wie er verzweifelt ist. Und auch wenn 
wir selbst, wie vielleicht die meisten von uns, schon einmal verzweifelt waren, 
können wir nicht wissen, was in ihm vorgeht. Im Alltag ist das auch schwer. Die 
Verzweiflung, die den anderen vielleicht lähmt oder die ihm alles bedeutungslos 
werden lässt, ist für uns immer nur eine Randerscheinung, die uns nicht mit glei-
cher Macht gefangen nehmen kann und darf. Und doch müssen wir in unserem 
Alltag dem Verzweifelten gerecht werden. Wir müssen in einem Staat leben, der 
Arbeitslosigkeit und Zukunftsangst nicht löst oder aufhebt, aber Halt darin gibt 
(zum Beispiel durch die nötige finanzielle Unterstützung) und in einer Gesell-
schaft, die sich nicht Trauernden, Kranken und Ängstlichen verschließt, sondern 
sie mitträgt.  
 Dazu brauchen wir einen Subjektbegriff, der Leid und Sinnlosigkeit als ele-
mentare Erfahrungen in sich einschreibt, da nur so Formen des Umgangs, des 
Aushaltens und des Überstehens gefunden werden können. Zum anderen brau-
chen wir einen Subjektbegriff, der beinhaltet, dass das Subjekt sowohl im 
unmittelbaren Ausdruck, als auch im mittelbaren, künstlerischen Ausdruck fähig 
ist, das Nicht-Sprachliche, das seine Situation ausmacht, zumindest teilweise zu 
kommunizieren, und dass das Subjekt nicht beschränkt ist auf die vernunftmäßi-
ge Erkenntnis, sondern fähig ist zur intuitiven Erkenntnis, die es Erkenntnis 
gewinnen lässt aus nicht-sprachlichen, nicht-vernünftigen Äußerungen oder Dar-
stellungen. Um beide Seiten noch einmal klarer zu machen, möchte ich mich im 
folgenden Kapitel auseinandersetzen mit der Darstellung von Helden im Drama, 
an der ich zeigen werde, wie sich das Bild von Subjektivität in der künstleri-
schen Praxis verändert und warum die intuitive Erkenntnis die Erkenntnisform 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 251 

 
 

ist, die uns erlaubt, diese Veränderung überhaupt zu verstehen. Lessings Begriff 
des menschlichen Helden lässt sich dabei als Angebot für einen umfassenderen 
Subjektbegriff verstehen: für ein Subjekt, das nicht auf die Vernunft beschränkt 
ist und dessen Wahrnehmung sich auch nicht in der Vernunft erschöpft. 
 
 

WAS DAS THEATER KANN 
 
Lessing verlangt von der Dichtung, mehr zu sein als Sprache. Sie soll hinausge-
hen über die bloßen Wörter, eine Ebene dahinter ansteuern und so eine, wie 
Wellbery es nennt, »purity of representation« (ebd.) ermöglichen. Diese Reinheit 
entsteht durch die Lebhaftigkeit der Ideen, die der Dichter im Zuhörer weckt: sie 
sollen so lebendig sein, »daß wir in der Geschwindigkeit die wahren sinnlichen 
Eindrücke ihrer Gegenstände zu empfinden glauben, und in diesem Augenblicke 
der Täuschung, uns der Mittel, die er dazu anwendet, seiner Worte bewußt zu 
sein, aufhören.« (Laokoon, XVII. Stück, 124) Lessing zielt damit nicht ab auf 
platonische Ideen, die in ihrer vollen Wahrheit durch die Dichtung zugänglich 
gemacht werden, sondern hat ein kreatives Element in seiner Theorie. Sprache, 
so Wellbery, begreift Lessing dabei als Mittel, um die Inhalte unserer Erfahrun-
gen aufzuwerten zu frei verfügbaren, idealen Einheiten: Dichtung, die Kunst der 
Sprache, ist »therefore the sphere in which the imagination exercises itself with 
optimal freedom, in total indipendence from actual sense experience.« (LL, 190) 
Damit nimmt Lessing an, dass es etwas wie eine »formal naturalness in signifi-
cation« (LL, 202) gibt: die willkürlichen Zeichen sind, wie ich schon im ersten 
Lessing-Kapitel gezeigt habe, den natürlichen, derer sich die Malerei bedient, 

men ihrem Wesen auf den zweiten Blick aber näher, weil sie durch ihre Ab-
straktheit der Einbildungskraft keine Grenzen setzen, sondern sie in ein unend-
liches und freies Spiel entlassen. 
 Die Umkehrung von willkürlichen in natürliche Zeichen bereitet das vor, was 
ich mit Wellbery als »intuitive Erkenntnis« bezeichne: der Zuhörer verlässt die 
Ebene der Zeichen, er geht hinter sie zurück zu einer »intuitive cognition of the 
represented object.« (LL, 181) Was hier erkannt wird, ist zunächst nicht begriff-
lich – ja, es liegt sogar hinter den Zeichen. Das meint nicht, dass der Inhalt der 
Erkenntnis unvernünftig ist, sondern dass hier etwas erkannt wird auf einem an-
deren als dem vernünftigen Weg. Hier wird verstanden, ohne Begriffe zu 
gebrauchen. Das Vorstellungsvermögen bewegt sich in einem vollständig freien 
Raum, der unbeschränkt ist durch Festgelegtes: hier wird etwas weder durch na-
türliche, noch durch willkürliche Zeichen, noch durch Begriffe benannt. Die 

überlegen: sie sind nur auf den ersten Blick von den Dingen weiter entfernt, kom-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Form der Erkenntnis ist eine vollkommen andere: es ist das Gemeinte, was hier 
intuitiv erkannt wird. Das, was außerhalb der Sprache liegt, wie eben die Trauer, 
die Verzweiflung, die Angst es tun. Es gibt zwar Begriffe für sie, aber diese kön-
nen niemals verständlich machen, was mit ihnen gemeint ist, wenn das Bezeich-
nete nicht erfahren wird. Während die natürlichen Zeichen nur die Illusion einer 
Präsenz hervorrufen können, eine »illusionary presence-to-intuition« (LL, 199), 
ist die der Dichtung echt: hier findet nach Lessing eine Erkenntnis statt, die in 
der Malerei nicht möglich gewesen wäre.  
 Spreche ich im Folgenden von intuitiver Erkenntnis bei Lessing, meine ich 
diesen Aspekt: Lessing selbst jedoch hat das, was in seiner Zeichentheorie pas-
siert, nicht mit einem eigenen Begriff bedacht. Ich möchte nun aus diesem hier 
noch schwach gezeichneten Begriff das gewinnen, was ich schon in der Einlei-
tung als intuitive Erkenntnis angekündigt habe: das sinnliche Einfühlen, der dis-
tanzierte Perspektivenwechsel und das unmittelbare, zunächst unreflektierte Ver-
ständnis einer Situation als Gegenposition zur auf die Vernunft beschränkten Er-
kenntnis und als spezifisch ästhetische Erfahrung. 
 Das intuitive an der hier beschriebenen Art der Erkenntnis ist, dass sie sich 
ereignet durch das Einfühlungsvermögen, durch eine Eingebung, eine Einsicht, 
die mehr einem erahnenden oder zunächst unbewussten Erfassen von Situationen 
oder Zusammenhängen gleichkommt: die intuitive Erkenntnis ist eine unmittel-
bare Erkenntnis, weil sie aufgrund von unmittelbarer Anschauung aufkommt, sie 
ist also nicht durch Reflexion vermittelt und gleicht auch nicht der wissenschaft-
lichen Erkenntnis. Die unmittelbare Anschauung, die sich bei Lessing durch die 
Erzählung ergibt, spricht das Einfühlungsvermögen an, sie gibt ein Gespür für 
das geschilderte Geschehen und lässt etwas eigentlich Verborgenes erkennbar 
werden. Dass sie unmittelbar stattfindet, meint jedoch nicht, dass die intuitive 
Erkenntnis nicht veränderbar ist: sie wird durch ihre Erfahrungen geprägt und 
sensibilisiert.  
 Interessant ist diese Figur aus zwei Gründen: erstens: die intuitive Erkenntnis 
steht in Zusammenhang mit einem Gefühl (bei Lessing dem des Mitleids, der 
Furcht, des Grässlichen) und zweitens: ist das spezifisch Ästhetische an ihr, dass 
sie an Nachahmung gebunden ist und damit in einer Distanz passiert, die die Re-
flexion und dann wieder eine Versprachlichung ermöglicht. Der Zusammenhang 
dieser beiden Aspekte wird in Lessings Argumentation selbst deutlich. Am Bei-
spiel der antiken Gladiatorenkämpfe zeigt Lessing, wie eng die Begriffe Nach-
ahmung und Mitleid verknüpft sind, denn »ein Theater ist keine Arena« (Laoko-

on, IV. Stück, 45). Zu Recht ertragen die Kämpfer in der Arena ihr Leid und ihre 
Schmerzen still, so Lessing, denn ihr Leiden, ihr Tod soll die Zuschauer unter-
halten. Diese Unterhaltung würde gestört durch Ausrufe und Anzeichen von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 253

echtem Leid, denn diese würden unweigerlich Mitleid erwecken, »und öfters er-
regtes Mitleiden würde diesen frostig grausamen Schauspieln bald ein Ende ge-
macht haben.« (ebd.) Die Gladiatoren, die in der Arena ihr Leben lassen, wirken 
nicht menschlich, sondern abgerichtet, sie lassen deswegen »unser Herz kalt« 
(ebd.) und können »höchstens nur bewundert« (ebd.) werden. 
 Lessings Argument hat eine entscheidende Bedeutung: Denn nur die Nach-
ahmung macht die Empfindung des Mitleids erträglich. Sie weckt ein echtes 
Gefühl, das aber nur angenehm ist, solange sicher ist, dass es künstlich, weil 
durch die Kunst hervorgerufen, ist. Würden die Schauspieler auf der Bühne ge-
nauso leiden wie die Gladiatoren, hätte das Theater keine Zukunft gehabt.2 Das 

                                                             
2  Dass dieses ästhetische Mitleid, das eine gewisse Distanz braucht, sich manchmal ins 

Leben schleicht, zeigt sich an Prousts Beschreibung von Françoise, der Haushälterin 

der Familie: »Allmählich gingen mir die Augen dafür auf, daß hinter der Milde, der 

Zerknirschung, den Tugenden von Françoise sich Küchentragödien verbargen, so wie 

die Weltgeschichte den Schleier darüber lüftet, daß die Regierungszeiten von Herr-

schern und Herrscherinnen, die mit gefalteten Händen in Kirchenfenstern erscheinen, 

oft von blutigen Dramen erfüllt gewesen sind. Ich wurde mir klar darüber, daß nicht 

mit ihr verwandte menschliche Wesen ihr Mitleid um so mehr erregten, in je größerer 

Ferne sie ihr Dasein fristeten. Die Tränenströme, die sie zeitunglesend über den Un-

glücksfällen vergoß, denen Unbekannte zum Opfer gefallen waren, versiegten schnell, 

wenn sie sich die davon heimgesuchte Person ganz genau vorstellen konnte. In einer 

der Nächte, die auf die Niederkunft des Küchenmädchens folgten, wurde diese von 

heftigen Koliken befallen; Mama hörte, wie sie jammerte, stand auf und weckte Fran-

çoise, die ganz ohne Mitgefühl erklärte, all dies Geschrei sei nur Komödie und das 

Mädchen wolle ›sich nur bedienen lassen‹. Der Arzt, der solche Anfälle für bedenk-

lich hielt, hatte ein Lesezeichen in ein medizinisches Buch, das wir besaßen, an die 

Stelle gelegt, wo sie beschrieben wurden und wo wir nachschlagen sollten, um einen 

Hinweis für eine erste Hilfeleistung zu finden. Meine Mutter schickte Françoise, um 

das Buch zu holen, und empfahl ihr an, auf das Lesezeichen achtzugeben. Nach einer 

Stunde war Françoise noch nicht zurück; meine Mutter war empört, denn sie glaubte, 

Françoise habe sich einfach wieder hingelegt, und trug mir auf, selbst in der Biblio-

thek nach dem Werk zu suchen. Dort fand ich Françoise, die, als sie hatte nachsehen 

wollen, was an der bezeichneten Stelle angegeben war, über die klinische Beschrei-

bung des Anfalls geraten und in hemmungsloses Schluchzen ausgebrochen war, denn 

jetzt handelte es sich ja um einen ihr unbekannten ›Fall‹. […] Aber als ich sie nun rief 

und sie wieder an dem Bett der Caritas stand, hörten ihre Tränen augenblicks auf zu 

fließen, und sie verspürte nichts mehr von jenen angenehmen Empfindungen des Mit-

leids und der Rührung, die sie so gut kannte und die die Lektüre der Zeitungen ihr 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bewusstsein der Nachahmung macht den Genuss des Theaters aus: Mitleid und 
Furcht können ausgekostet werden ohne den Impuls unterdrücken zu müssen, 
einschreiten zu müssen, um dem Leid ein Ende zu machen.3 Nachahmen meint 
dabei keineswegs, dass etwas Existierendes nachgeahmt wird: weder die Natur, 
noch, wie Winckelmann fordert, die antike griechische Kunst. Nachahmen ist 
hier spielerisch gemeint: auch das Vorgestellte kann nachgeahmt werden. Nach-
ahmen meint die künstlerische Vermittlung, das Produziert-Sein, das auf keine 
Vorlage angewiesen ist, sondern sich im kreativen Probieren ergibt. 
 Sich in dieses nachgeahmte Geschehen aus der Distanz des Zuschauers her-
aus einfühlen zu können, ist die ästhetische Erfahrung, die die intuitive Erkennt-
nis möglich macht. Das, was ich so auf der Basis von Lessing als »intuitive Er-
kenntnis« erarbeite, zeigt auf, was bei Hegel fehlt. Denn sie ermöglicht, was He-
gel nicht leisten will: bei ihm wird Kunst immer aus einer dialektischen Perspek-
tive wahrgenommen. In ihr verwirklicht sich etwas, an ihr zeigt sich etwas. Da-
mit leistet die Kunst Großes: durch Antigone erkennen wir in der Phänomenolo-

gie, dass eine neue Individualität und eine neue Gesellschaftsform nötig sind, in 
der Ästhetik erfährt der Zuschauer das allmächtige, ewige Schicksal als das ver-
nünftige Walten des Weltgeistes. Kunst ist eine Erkenntnisform, die die Welt 
besser verständlich macht, fragt, aufdeckt und – erklärt. Was sie bei Hegel nicht 
ist: ein Ort, an dem die Sinnlosigkeit gezeigt wird, in dem das Leiden sein Recht 

                                                                                                                                  
geschenkt hatte, auch kein sonstiges Gefühl einer ähnlichen Art; ärgerlich und gereizt, 

daß sie wegen des Küchenmädchens mitten in der Nacht hatte aufstehen müssen, hatte 

sie für jene nichts übrig als übelgelauntes Brummen, in das sich sogar abscheuliche 

Sarkasmen mischten, denn als sie glaubte, wir seien schon fort und könnten sie nicht 

mehr hören, sagte sie: ›Die hätte ja nur nicht das zu tun brauchen, was einen dahin 

bringt! Aber das hat ihr Vergnügen gemacht! Jetzt soll sie sich auch nicht so anstel-

len!‹« Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit, In Swanns Welt, Erster 

Teil: Combray. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, 164f.        

3  Zu Recht weist Wilfried Barner in seinem Kommentar zum Laokoon darauf hin, dass 

hier eine Wirkungsästhetik begründet wird: »Die ›Schönheit‹ als das oberste Ziel wird 

erst erreicht, sie ist als ästhetische Qualität erst ›da‹, wenn und insofern sie ›wirkt‹. 

[…] In der ›Einbildungskraft‹ des Rezipienten ›wirkt‹ ein poetisches oder malerisches 

Werk nach verwandten, aber charakteristisch unterschiedlichen Gesetzen. Bei der Ma-

lerei bedeutet für Lessing die Bindung der Einbildungskraft an die Körperlichkeit der 

›natürlichen‹ Zeichen zugleich Einschränkung, verglichen mit der Poesie.« Barner: 

Kommentar; in: Gotthold Ephraim Lessing: Laokoon. Briefe, Antiquarischen Inhalts. 

Herausgegeben von Wilfried Barner. – Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 

2007, 667.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 255

bekommt als Leiden. Lessing aber verweist genau auf diesen Ort. Die intuitive 
Erkenntnis ist der Sensor, der unbestechlich und wahrhaftig die Sinnlosigkeit des 
Leidens festhält und als solche herausstellt. Dabei geht Lessings Dramentheorie 
selbst weder im Laokoon noch in der Hamburgischen Dramaturgie darauf hin-
aus, Sinnlosigkeit abzubilden – dazu ist Lessing viel zu sehr orientiert an der a-
ristotelischen Theorie, die die Sinnlosigkeit als zu erschreckend aus der Tragödie 
ausgrenzt. Aber Lessing nutzt diese Erkenntnisform, die er in der Kunst unzwei-
felhaft sieht, wenn er über die Wirkung von Furcht und Mitleid und über den 
menschlichen Helden spricht, für seine Zwecke: ein Vorbild zu schaffen, morali-
sche Anleitung zu geben, einen aufgeklärten Zuschauer ins Theater zu setzen.4  
 Lessing nützt das Gefühl zur Aufklärung, das ist das Faszinierende. Hier 
macht er sich eine Körperlichkeit zu Nutze, die er in der Malerei zurückweisen 
würde. Denn die Poesie kann durch ihre Abstraktheit angemessenere Gefühle 
wecken, als die bildende Kunst es in ihrer Sinnlichkeit vermag. Lessing gibt da-
mit seine Körperfeindlichkeit, die Wellbery diagnostiziert, zugunsten des Thea-
ters etwas auf: doch die Gefühle, die hier geweckt werden, unterliegen genauen 
Bestimmungen. Auch wenn Lessing damit das Gefühl beschränkt, schafft er mit 
dessen Einbeziehung einen bedeutsamen Platz für das Leid. Er wertet es auf und 
erklärt es zu etwas Wichtigem, das nicht ignoriert und übergangen werden darf. 
In Lessings Dramentheorie erzählt nicht die Geschichte eine Geschichte, sondern 
das Individuum. Das ist der entscheidende Unterschied. Und das ist es, was ihn 
von Hegel unterscheidet, der der Kunst selbst mehr zutraut als Lessing, weil er in 
ihr mehr als das Belehrende sieht, aber Lessing sieht in ihr die zweite Erkennt-
nisform: das intuitive und unmittelbare Erfassen, das gleichwertig neben der ver-
nunftgemäßen Erkenntnis bestehen kann, aber etwas anderes entdeckt. 

PHILOKTETS LEIDEN

Sophokles Stück Philoktet ist in weiten Teilen geprägt von nicht-sprachlichen 
Äußerungen. So kündigt der Held sein Kommen, schon bevor er selbst sichtbar 
wird, hörbar durch Schmerzensschreie, Gejammer und Stöhnen an. Das ganze 
Stück über, schon vor dem Erscheinen Philoktets, wird Bezug genommen auf 

                                                             
4  Hans-Thies Lehmann weist dabei in seinem Buch Theater und Mythos vollkommen zu 

Recht darauf hin, dass diese Moralisierung der Tragödie ihr selbst unangemessen ist: 

»Angst, Furcht, Mitleid, Schmerz, Jammer und Hoffnung – diese Regungen der Krea-

tur schildert die Tragödie. Dagegen sind moralische Debatten mit der Lupe zu 

suchen.« (TuM, 98)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

seine Wunde und auf seine Qualen. Die kann der Zuschauer sogar selbst auf der 
Bühne verfolgen: in der Unterhaltung mit Neoptolemos bricht Philoktet plötzlich 
zusammen und verliert sich in Gestammel, Gejammer und Geschrei, aus dem ihn 
die Bewusstlosigkeit der Ohnmacht rettet.  
 Eigentlich müsste Lessing all das abschrecken, denn die Bühne unterliegt 
aufgrund ihrer größeren Anbindung an die natürlichen Zeichen durch die sinnli-
che Darstellung des Geschehens strengeren Grenzen als die Dichtung. Doch der 
Philoktet überzeugt Lessing auch als Theaterstück, ja, er sieht in ihm ein Meis-
terwerk und einen vorbildlichen Umgang mit Leid- und Schmerzenserfahrun-
gen.5 Überzeugt hat den scharfzüngigen Dramatiker Lessing dabei der geschickte 
sophokleische Plot: Zum einen leidet Philoktet nicht unter einer inneren Krank-
heit, die der Zuschauer nicht sehen kann, sondern unter einer sichtbaren Wunde. 
Die wiederum ist keine einfache Verletzung, sondern ein »göttliches Strafge-
richt« (Laokoon, IV. Stück, 38), wie Lessing genüsslich ausführt.6 Doch die 
Wunde allein ist nicht mitleiderregend genug. Philoktet hat nicht nur unter ihr, 
sondern auch unter der Einsamkeit auf der Insel Lemnos zu leiden. Hunger, 
Schmerz und Heimweh kommen so zusammen und lassen den Zuschauer wahre 
Verzweiflung sehen, »und kein Mitleid ist stärker, keines zerschmelzet mehr die 
ganze Seele, als das, welches sich mit Vorstellungen der Verzweiflung mischet.« 
(Laokoon, IV. Stück, 42) Der Höhepunkt des Mitleids, so Lessing, wird jedoch 
in dem Moment erreicht, in dem Philoktet auch noch seines Bogens, dem allein 
er sein Überleben in den letzten neun Jahren verdankt, beraubt wird. Genau hier 
stellt der Held auch seine ganze »moralische Größe« (Laokoon, IV. Stück, 44) 
unter Beweis:  

                                                             
5  Lessing betont allerdings, dass es neben der Kunst des Dichters auch in der Hand des 

Schauspielers liegt, Schmerz und Leid auf der Bühne erträglich darzustellen: »Je nä-

her der Schauspieler der Natur kömmt, desto empfindlicher müssen unsere Augen und 

Ohren beleidigt werden; denn es ist unwidersprechlich, daß sie es in der Natur wer-

den, wenn wir so laute und heftige Äußerungen des Schmerzes vernehmen.« (Lao-

koon, IV. Stück, 36)  

6  »Ein mehr als natürliches Gift tobte unaufhörlich darin, und nur ein stärkerer Anfall 

von Schmerzen hatte seine gesetzte Zeit, nach welchem jedes Mal der Unglückliche in 

einen betäubten Schlaf verfiel, in welchem sich seine erschöpfte Natur erholen mußte, 

den nämlichen Weg des Leidens wieder antreten zu können. Chateaubrun läßt ihn 

bloß von dem vergifteten Pfeile eines Trojaners verwundet sein. Was kann man sich 

von einem so gewöhnlichen Zufalle Außerordentliches versprechen?« (Laokoon. IV. 

Stück, 38) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 257 

 
 

»Sein Schmerz hat seine Augen nicht so vertrocknet, daß sie ihm keine Tränen über das 

Schicksal seiner alten Freunde gewähren könnten. Sein Schmerz hat ihn so mürbe nicht 

gemacht, daß er, um ihn los zu werden, seinen Feinden vergeben, und sich gern zu allen 

ihren eigennützigen Absichten brauchen lassen möchte.« (Laokoon, IV. Stück, 44)  

 
Dass die Absichten der Nebenpersonen eigennützig sind, macht dabei, laut Les-
sing, einen weiteren Vorzug des Dramas aus, denn so sind Neoptolemos und 
Odysseus dem mitleiderregenden Philoktet nicht einfach ausgeliefert, sondern 
stehen ihm mit einem bestimmten Interesse gegenüber. Dass sich ihre Einstel-
lung zu dem Leidenden im Stück durch das von ihnen unterschiedlich empfun-
dene Mitleid verändert, macht es für den Zuschauer um so interessanter: »Phi-
loktet, der ganz Natur ist, bringt auch den Neoptolem zu seiner Natur wieder zu-
rück. Diese Umkehr ist vortrefflich, und um so viel rührender, da sie von der 
bloßen Menschlichkeit bewirket wird.« (Laokoon, IV. Stück, 46f.)  
 Im Mittelpunkt von Lessings Augenmerk steht dabei Philoktet als moralische 
Person:7 »Die moralische Größe bestand bei den alten Griechen in einer ebenso 
unveränderlichen Liebe gegen seine Freunde, als unwandelbarem Hasse gegen 
seine Feinde. Diese Größe behält Philoktet bei allen seinen Martern.« (Laokoon, 
IV. Stück, 44)8 Damit wächst Philoktet über den gewöhnlichen Helden, wie ihn 
Neoptolemos verkörpert, hinaus. Die Umstände, in denen er sich zu bewähren 
hat, sind ungleich schwerer als die des jungen Griechen. Sein Schmerz verdient 
deshalb besondere Achtung, eine Achtung übrigens, die auch Odysseus ihm ent-
gegenbringt. Das Wissen um sein Leid und sein ungerechtes Schicksal bedingen 
sein Ansehen als Held genauso wie seine kämpferischen Großtaten. Beiden Sei-
ten dieses Lessingschen Heldenbildes entspricht Philoktet nun: Die Größe, die 
Schrecklichkeit seines Schmerzes wird deutlich in seinen Schreien und die Eh-
renhaftigkeit in seiner Standhaftigkeit: »Die Klagen sind eines Menschen, aber 
die Handlungen eines Helden. Beide machen den menschlichen Helden, der we-
der weichlich noch verhärtet ist, sondern bald dieses bald jenes scheinet, so wie 
ihn itzt Natur, itzt Grundsätze und Pflicht verlangen.« (Laokoon, IV. Stück, 45)  
 Dass Leid und Schmerz ihre Darstellung in Poesie und Theater finden und 
nicht etwa in der bildenden Kunst, ist bei Lessing bestimmend für diese Gattun-
gen. Er betont, dass es »die einzige Absicht der tragischen Bühne« (Laokoon, 
IV. Stück, 45) ist, Mitleid zu erregen. Im Rahmen der Poesie kann dieses Leid 

                                                             
7  gl. auch: Barner: Kommentar, 670.  

8  Und weiter: »Und diesen Fels von einem Manne hätten die Athenienser verachten sol-

len, weil die Wellen, die ihn nicht erschüttern können, ihn wenigstens ertönen ma-

chen?« (Laokoon, IV. Stück, 44)   

V

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dabei in den leuchtendsten Farben beschrieben werden. Kein Geschrei, kein Ge-
stank, keine Schilderung von Schrecken und Ekel verleidet dem Zuhörer oder 
Zuschauer den Helden. Denn der Ekel, der in der Malerei auf keinen Fall auftre-
ten darf, kann in der Poesie dazu dienen, Mitleid oder Schrecken zu verstärken. 
An verschiedenen Stellen nutzt Sophokles hier den Ekel, um beim Zuschauer ei-
nen höheren Grad der beiden genannten Empfindungen zu provozieren:  

»Man lese bei dem Sophokles die Beschreibung der öden Höhle des unglücklichen Philok-

tet. Da ist nichts von Lebensmitteln, nichts von Bequemlichkeiten zu sehen; außer eine 

zertretene Streu von dürren Blättern, ein unförmlicher hölzerner Becher, ein Feuergerät. 

Der ganze Reichtum des kranken verlassenen Mannes! Womit vollendet der Dichter die-

ses traurige fürchterliche Gemälde? Mit einem Zusatze von Ekel. ›Ha‹ fährt Neoptolem 

auf einmal zusammen, ›hier trocknen zerrissene Lappen voll Blut und Eiter!‹« (Laokoon, 

XXV. Stück, 177)9

Das Ekelhafte steigert das ohnehin schon als schrecklich Vorgestellte bis zur 
Grässlichkeit, Philoktets Leben und Leiden steht dem Zuschauer durch Neopto-
lemus Beschreibung deutlich vor Augen. Doch der Ekel gewinnt in der Vorstel-
lung nicht die Überhand, argumentiert Lessing, sondern befördert das Mitleid. 
Dadurch, dass dem Betrachter die Situation in aller Drastik vor Augen geführt 
wird, steigert sie sein Gefühl. Indem die Erzählung dann fortschreitet, wird diese 
Gefühlssteigerung nicht unnötig lange gehalten, so dass die Empfindung des 
Ekels mit dem weiteren Verlauf der Geschichte immer wieder in Vergessenheit 
gerät und nicht die Oberhand über die anderen Empfindungen gewinnen kann. 
Das ist ihr Vorteil gegenüber Malerei und Bildhauerkunst: hier würde der ekel-
hafte Moment selbst verewigt und Mitleid und Schrecken müssten sich irgend-
wann im Angesicht des Grässlichen erschöpfen. Übrigbleiben würde hier nur die 

                                                             
9  »NEOPTOLEMOS. Ich seh nur eine Wohnstatt, menschenleer. 

ODYSSEUS. Kein Hausrat drinnen, der sie wohnlich macht? 

NE. Ein Haufen Laub, da lag ein Mensch darauf. 

OD. Sonst nichts in der Behausung, alles leer? 

NE. Ein Becher, rohes Holz, kein Künstlerwerk, 

  Und hier noch ein Gerät zum Feuermachen. 

OD. Es ist sein Reichtum, was du mir beschreibst. 

NE. O weh, o weh, da trocknen Lumpen noch, 

  Von Spuren einer bösen Wunde voll!« (Philoktet, V. 31-39) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 259

den Betrachter kalt und stumpf werden lassende Empfindung des Ekels.10 Durch 
die Schilderung von Neoptolemos aber wird der Zuschauer nicht überstrapaziert: 
seine Vorstellungskraft wird freigesetzt und es bleibt ihm selbst überlassen, sich 
das Innere der Höhle auszumalen. So passiert viel mehr als das, was man hätte 
sehen oder zeigen können. An dieser Stelle wird auch noch einmal deutlich, wa-
rum Lessing den Philoktet auch als Bühnenstück meisterhaft findet: denn auch 
auf der Bühne übernimmt die Poesie die Schilderung des Ekels. Der Zuschauer 
kann nicht etwa selbst in die Höhle schauen, er sieht nicht selbst die blutigen und 
eitrigen Lappen, er hört nur von ihnen, als Neoptolemos sie Odysseus beschreibt. 
Dieses Maßhalten in der sinnlichen Darstellung findet sich später in Lessings In-
terpretation der Katharsislehre wieder: zu viel Sinnlichkeit riefe zu viel Gefühl 
hervor – und gerade das soll im Theater nicht passieren.   

DIE WIRKUNG DES THEATERS.
HAMBURGISCHE DRAMATURGIE

Während Lessing sich im Laokoon mehr um eine Abgrenzung der Künste unter-
einander bemüht und die Begriffe Held, Furcht, Mitleid, Schreckliches und Ekel 
ebenfalls mehr zu dieser Abgrenzung dienen, indem sie die weiteren Grenzen 
der Poesie gegenüber den bildenden Künsten zeigen, sind sie in der Hamburgi-
schen Dramaturgie unter ihrer Bedeutung für die Künste, besonders für die 
dramatische des Theaters, eingeführt. Die Theaterkritiken Lessings, die er als 
Dramaturg am Deutschen Nationaltheater in Hamburg verfasst und gesammelt 
im Frühjahr 1769 als zweibändige Ausgabe veröffentlicht,11 zeigen, wie er als 
Dichter, Denker und Kritiker Theorie und Praxis aufeinander aufbaut und inein-

                                                             
10  »Es [der Ekel] verlieret in einer sichtbaren Nachahmung von seiner Wirkung ungleich 

weniger, als in einer hörbaren; es kann sich also auch dort mit den Bestandteilen des 

Lächerlichen und Schrecklichen weniger innig vermischen, als hier; sobald die Über-

raschung vorbei, sobald der erste gierige Blick gesättigt, trennet es sich wiederum 

gänzlich, und liegt in seiner eigenen kruden Gestalt da.« (Laokoon, XXVI. Stück, 182) 

11  Dem Erscheinen der Buchausgabe geht eine Erscheinungsweise in »Stücken« voraus, 

beginnend mit ihrer Ankündigung am 22. April 1767. Im Laufe des kommenden Jah-

res veröffentlicht Lessing, unterbrochen durch zwei Raubdrucke, insgesamt 82 

Stücke. Die restlichen 21 werden dann nicht mehr einzeln veröffentlicht, sondern 

gleich gesammelt in der zweiten Hälfte der Hamburgischen Dramaturgie. Vgl.: Mo-

nika Fick: Lessing-Handbuch, 279. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ander verflicht:12 »Diese Dramaturgie soll ein kritisches Register von allen aus-
zuführenden Stücken halten und jeden Schritt begleiten, den die Kunst, sowohl 
des Dichters, als des Schauspielers, hier tun wird.«13 

 In den insgesamt 104 Stücken (wobei Lessing die letzten vier Stücke in ei-
nem zusammengefasst hat), die verschiedene Aufführungen des Nationaltheaters 
kommentierend begleiten, ist eine eigenständige Dramentheorie enthalten.14 Die 

                                                             
12  Zur Entstehungsgeschichte der Hamburgischen Dramaturgie: »1765 unternimmt der 

Wanderbühnenprinzipal Konrad Ackermann den Versuch, in Hamburg mit seiner 

Truppe seßhaft zu werden und ein stehendes Theater zu etablieren. Er baut am Gän-

semarkt ein Schauspielhaus. Sein Repertoire umfaßt annähernd 200 Stücke. Seine 

Truppe […] ist eine der besten Deutschlands. Trotzdem gelingt Ackermann der 

Durchbruch nicht. Das Publikum verliert das Interesse. Finanzielle, organisatorische 

Schwierigkeiten und private Intrigen nötigen ihn bereits im darauffolgenden Jahr, das 

Haus am Gänsemarkt neu zu vermieten. So führt die Notlage des Prinzipals zur Grün-

dung des ersten ›deutschen Nationaltheaters‹. Johann Friedrich Löwen, ein Theater-

theoretiker und Schriftsteller, dem Ackermann bereits eine beratende Funktion 

eingeräumt hatte, wittert in dessen Schwierigkeiten die Chance, seine lang gehegte 

Idee durchzusetzen: Die Organisation des Theaters ohne den Prinzipal, die Errichtung 

einer ›Nationalbühne‹, deren Träger die Bürgerschaft ist. Er gewinnt eine Gruppe von 

Hamburger Kaufleuten, die das Gebäude am Gänsemarkt pachten und in deren Hand 

die Verwaltung des Theaters übergeht. Fast alle Schauspieler des Ackermannschen 

Ensembles werden übernommen. Als Direktor wird Löwen engagiert. Dieser wieder-

um interessiert Lessing für das Unternehmen, die sogenannte Hamburger Enterprise. 

Es gelingt ihm, ihn als hauseigenen Kritiker zu verpflichten, der die Aufführungen mit 

beratender Stimme begleitet und zugleich Publikumsarbeit leistet. So entsteht die 

›Hamburgische Dramaturgie‹. Im Stil einer Theaterzeitschrift veröffentlicht Lessing 

zunächst zweimal pro Woche seine Kommentare. […] Das Schicksal der Hamburgi-

schen Enterprise ist bekannt. Am 22. April 1767 wird das Theater eröffnet, im 

November 1768 werden die letzten Vorstellungen gegeben.« Monika Fick: Lessing-

Handbuch, 279f. 

13  Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie. Kritisch durchgesehene Ge-

samtausgabe mit Einleitung und Kommentar von Otto Mann. – Stuttgart: Alfred Krö-

ner Verlag 1978, Ankündigung, 5. Im Folgenden im Text mit HD, Stück und Seiten-

angabe zitiert.  

14  Überzeugend finde ich dabei Monika Ficks Ansatz, diese nicht einzig als Aristoteles-

Interpretation zu lesen (als die sie ohnehin stellenweise fragwürdig ist), sondern sie als 

eigenständige Theorie mit eigenständigen Ansätzen zu sehen, in der eine Auseinan-

dersetzung mit dem Psychischen eine wesentliche Rolle spielt, vor allem aber auch 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 261

will vor allem eines: erklären, was mit dem Zuschauer im Theater passiert – und 
passieren soll. Denn das Drama soll beim Zuschauer etwas bewirken: »Bessern 
sollen uns alle Gattungen der Poesie; es ist kläglich, wenn man dieses erst be-
weisen muß« (HD, 77. Stück, 305).  
 In Lessings Wirkungsästhetik macht der Zuschauer eine spezifisch ästheti-
sche Erfahrung. Die umfasst dabei mehr als eine moralische Läuterung: Lessings 
Drama ist nicht nur eine Besserungsanstalt, seine Theorie zeigt auch, was die äs-
thetische Leistung des Dramas ist. Sie spricht der Kunst eine eigene Erkenntnis-
form zu: das Theater richtet sich bei ihm nicht einzig an die Vernunft des Zu-
schauenden, sondern an dessen Gefühlsleben – bei Lessing freilich keine Ge-
fühlsachterbahnen, sondern wie weiter unten am Katharsisbegriff deutlich wird, 
eine ausgleichende, emotionale Bewegung. Festzuhalten bleibt aber, dass Les-
sing dem Spiel von Mitleid und Furcht eine eigene Erkenntnis zutraut. Intuitiv 
erkennt der Zuschauer, was gut und schlecht, was richtig und falsch ist, weil er 
es nicht nur vernunftmäßig erkennt (das tut er auch), sondern auch am eigenen 
Leib erfährt. Bei Lessing beruht diese intuitive Erkenntnis dabei wesentlich auf 
der Weckung von Einfühlungsvermögen und der Schulung im Perspektiven-
wechsel. Darin erschöpft sie sich jedoch nicht.  
 Im Gegensatz zu Lessing möchte ich betonen, dass die intuitive Erkenntnis 
mehr ist als eine moralische Erfahrung oder ein moralischer Lernprozess. Die in-
tuitive Erkenntnis ist moralisch wertfrei, das wird im Kapitel über Kane deutlich 
werden. Sie lehrt den Zuschauer nicht, was richtig und falsch ist. Diesen Aspekt 
hat das Einfühlungsvermögen auch schon bei Lessing, nur vernachlässigt er die-
se Wertfreiheit zugunsten der Aufklärung. Intuitive Erkenntnis aber ist ein emo-
tionales und intellektuelles Spiel zwischen Einfühlung und Distanzierung, Hi-
neinlehnen und Herausgehen, Mitfühlen, Mitleiden und Kälte.  
 Die Schlüsselbegriffe bei Lessing sind Mitleid und Furcht, ihr Aufhänger der 
menschliche Held oder, wie es in der Hamburgischen Dramaturgie heißt, der 
Held, der »mit uns von gleichem Schrot und Korne« (HD, 75. Stück, 295) ist. 
Der dramatische Held soll standhaft und moralisch sein, dabei aber glaubwürdig 
bleiben. Lessing will keinen abgehobenen Halbgott, der den gewöhnlichen Men-
schen zum Vorbild dienen kann, er will einen gewöhnlichen Menschen, der zum 
Helden wird, weil er sich gut und richtig verhält. Nur jemand, der ist wie wir, 
sagt Lessing, der ist wie der Zuschauer, der ihn betrachtet, kann wirklich vor-

                                                                                                                                  
der Gedanke der Theodizee. Fick versteht die Aristoteles-Lektüre dabei als eine, die 

die eigene Argumentation untermauern soll, nicht als eine, die die eigene erst möglich 

macht. Nichtsdestotrotz stehen die Aristoteles-Passagen, die sich um Furcht und Mit-

leid und den Helden drehen, in diesem Kapitel im Mittelpunkt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bildlich sein.15 Die Leistungen eines verklärten Übermenschen hingegen regen 
nicht zur Nachahmung an, da die von vornherein unmöglich scheint. Aber nicht 
nur das Vorbildliche des Helden wird durch seine Menschlichkeit herausgestri-
chen, sie ist es auch, die überhaupt erst eine Einfühlung ermöglicht, weil dem 
Zuschauer durch das menschliche Verhalten des Helden der Held selbst greifbar 
wird. Der Dichter muss seinen Protagonisten deswegen »vollkommen so denken 
und handeln lassen, als wir in seinen Umständen würden gedacht und gehandelt 
haben, oder wenigstens glauben, daß wir hätten denken und handeln müssen« 
(HD, 75. Stück, 295) Damit unterstellt Lessing – und das ist bemerkenswert – 
der die Handlung antreibenden Leidenschaft eine Gesetzmäßigkeit, die Monika 
Fick als Funktionalisierung des Gefühls analysiert: »Kalkulierte Darstellung von 
Leidenschaften, deren Sog die Zuschauer unfehlbar in Bann schlägt: Das ist das 
Erste und Wichtigste, was Lessing von einem Drama, speziell von der Tragödie, 
erwartet« (Lessing-Handbuch, 287). Diese Gesetzmäßigkeit bindet Lessing dabei 
an die Einheitlichkeit der Handlung. Sie wird vom Dichter notwendig so entwi-
ckelt, dass sie für den Zuschauer nachvollziehbar ist. Überraschende Wendun-
gen, plötzlich aufgedeckte Geheimnisse lehnt Lessing ab:  

»Der Dichter bewerkstelliget durch sein Geheimnis eine kurze Überraschung; und in wel-

che anhaltende Unruhe hätte er uns versetzen können, wenn er uns kein Geheimnis daraus 

gemacht hätte! – Wer in einem Augenblicke getroffen und niedergeschlagen wird, den 

kann ich auch nur einen Augenblick bedauern. Aber wie steht es alsdann mit mir, wenn 

ich den Schlag erwarte, wenn ich sehe, daß sich das Ungewitter über meinem oder eines 

andern Haupte zusammenziehet und lange Zeit darüber verweilet?« (HD, 48. Stück, 192)

Durch den Spannungsbogen kommt gleichzeitig der Held dem Zuschauer näher: 
durch den gesetzmäßigen Ablauf bleibt die Handlung des Helden verständlich. 
Diese Verständlichkeit erleichtert die Identifikation mit dem Helden: »Der Gang 
der Handlung muß so eingerichtet sein, daß ihre Leidenschaften die Figuren zu 
den entscheidenden Handlungen treiben. Die Handlung muß als Funktion der 
Affekte erscheinen.« (Lessing-Handbuch, 287)16 Die Leidenschaften der Helden 

                                                             
15  Lessing lehnt seinen Heldenbegriff dabei an an den aristotelischen: »Die Tragödie, 

nimmt er [Aristoteles] an, soll Mitleid und Schrecken erregen: und daraus folgert er, 

daß der Held derselben weder ein ganz tugendhafter Mann, noch ein völliger Böse-

wicht sein müsse. Denn weder mit des einen noch mit des anderen Unglück lasse sich 

jener Zweck erreichen.« (HD, 74. Stück, 290) 

16  So auch Aristoteles: »Man muß auch bei den Charakteren – wie bei der Zusammenfü-

gung der Geschehnisse – stets auf die Notwendigkeit oder Wahrscheinlichkeit bedacht 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 263

sind dabei nicht blind, sondern auf ein Ziel gerichtet, das eine spezielle Forde-
rung erfüllt: dass »das Ziel Leidenschaften erregen kann und Emotionen mobi-
lisiert, liegt daran, daß es moralisch nicht neutral ist, sondern als ein ›Gut‹ wahr-
genommen wird, als etwas, das Neigungen befriedigt, Wünsche stillt, gefühls-
mäßigen Wertschätzungen unterliegt.« (Lessing-Handbuch, 287) Die Handlun-
gen des Helden sind angetrieben durch eine moralische Motivation. Sie können 
über die ganze Länge des Stücks vernünftig verfolgt werden. Diese »Lückenlo-
sigkeit der Motivation« (ebd.) garantiert einen von der Handlung eingenomme-
nen Zuschauer, der mitgerissen wird, aber allzeit verständig bleibt: er unterliegt 
einer »Logik der Leidenschaft« (ebd.), die ebenso viel Gefühl beinhaltet wie 
Vernunft.  
 Die Triebfeder des Perspektivenwechsels ist so nicht eine Gleichheit von 
Stand oder Rang, Geburt oder Geschlecht, sondern eine Identifikation mit der 
ablaufenden Handlung: da wird jemand von einer Leidenschaft mitgerissen, die 
einer Gesetzmäßigkeit folgt und damit verständlich bleibt: wenn Odysseus 
Neoptolemos manipuliert, Philoktet zu manipulieren, dann ist es verständlich, 
dass Philoktet Neoptolemos auch dann nicht vertrauen kann, als er könnte. Dass 
Philoktet sich nun hinreißen lässt und unzugänglich für alle von Menschen vor-
gebrachten Argumente wird: wer will es ihm verübeln? Diese Identifikation, so 
Lessing, ermöglicht erst das Mitempfinden mit den Helden.17 Unterstützt wird 
dieses Mitempfinden durch die Furcht, die der Zuschauer im Laufe des Stücks 
entwickelt: 

 »seine Furcht ist durchaus nicht die Furcht, welche uns das bevorstehende Übel eines an-

deren, für diesen anderen, erweckt, sondern es ist die Furcht, welche aus unserer 

Ähnlichkeit mit der leidenden Person für uns selbst entspringt; es ist die Furcht, daß die 

Unglücksfälle, die wir über diese verhänget sehen, uns selbst treffen können; es ist die 

                                                                                                                                  
sein, d.h. darauf, daß es notwendig oder wahrscheinlich ist, daß eine derartige Person 

derartiges sagt oder tut, und daß das eine mit Notwendigkeit oder Wahrscheinlichkeit 

auf das andere folgt.« Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch – übersetzt und heraus-

gegeben von Manfred Fuhrmann. – Stuttgart: Reclam 1994, 49. Im Folgenden im Text 

mit Poetik und Seitenangabe zitiert.   

17  »Um Bühnenfiguren zu deuten, funktionalisiert Lessing fortgeschrittene psychologi-

sche und anthropologische Theorien. Er kennt und benutzt die Lehre von den 

unbewußten Eindrücken, die unmerklich in der Seele wirken und deshalb von unab-

sehbarem Einfluß sind.« (Lessing-Handbuch, 288) Mehr zum Theodizee-Gedanken 

und zur Psychologie von Lessings Dramentheorie siehe Monika Fick: Lessing-

Handbuch, 287-291. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Furcht, daß wir der bemitleidete Gegenstand selbst werden können. Mit einem Worte: die-

se Furcht ist das auf uns selbst bezogene Mitleid.« (HD, 75. Stück, 294)  

Furcht und Mitleid sind für Lessing untrennbar verbunden und so liest er auch 
Aristoteles: »Er glaubte nämlich, daß das Übel, welches der Gegenstand unseres 
Mitleidens werden sollte, notwendig von der Beschaffenheit sein müsse, daß wir 
es auch für uns selbst, oder für eines von den Unsrigen zu befürchten hätten.« 
(HD, 75. Stück, 295) Mit diesem engen Zusammenhang erklärt Lessing, warum 
bei Aristoteles die Begriffe eleos und phobos gemeinsam auftreten: »weil, nach 
seiner Erklärung des Mitleids, dieses die Furcht notwendig einschließt; weil 
nichts unser Mitleid erregt, als was zugleich unsere Furcht erwecken kann.« 
(HD, 75. Stück, 296) Damit ist Lessing zu Folge nicht ausgeschlossen, dass auch 
Mitleid für etwas empfunden werden kann, von dem sich der Zuschauer nicht 
unmittelbar oder gar nicht bedroht sieht. Das Mitleid ist eine vermischte Emp-
findung, die durch das Hinzukommen der Furcht für sich selbst belebt und 
angeregt wird. Eine mitleidige Empfindung ohne Furcht nennt Lessing im An-
schluss an Aristoteles »Philanthropie«, so bekommt nicht der »Funke den Na-
men der Flamme« (HD, 76. Stück, 298). Furcht, das wird an dieser Stelle deut-
lich, ist bei Lessing wesentlich für den Perspektivenwechsel. Der wird nur durch 
die Furcht-Für-Sich-Selbst eingeleitet. Mitgefühl allein ist eine zu schwache Mo-
tivation. Die Furcht entsteht dabei in der Erkenntnis, dass uns ähnliches gesche-
hen könnte, weil wir auch Menschen sind.  
 Die Einführung der Begriffe Furcht und Mitleid bei Lessing ist dabei wider-
sprüchlich: Beide Affekte beruhen auf einer Ähnlichkeit zwischen Zuschauer 
und dramatischer Figur, beide richten sich aber gleichzeitig auch an den, der 
dem Zuschauer fremd und unähnlich bleibt. Philoktet verdient, wie oben aus-
führlich gezeigt, in Lessings Augen sicher unser Mitleid, doch sein Schicksal 
bleibt dem Zuschauer ein Stück weit immer fremd: Das Einfühlen ist so auch 
immer eine Zumutung: es erfordert ein bewusstes Sicheinlassen auf das Bühnen-
geschehen. Der Bezug zum Zuschauer ist nicht einfach gegeben, so Christoph 
Menke, sondern ein »durch hypothetische Perspektivenwechsel vermittelter und 
erweiterter Rückbezug auf uns selbst.« (TiS, 133) Damit passiert beim Betrach-
ten der Tragödie etwas ganz besonderes, so Menke weiter: »Denn in der Be-
trachtung von Tragödien versetzen sich die Zuschauer an die Stelle der anderen 
und erweitern darin ihre Furcht für sich zur affektiven Erschließung des Leidens 
anderer.« (TiS, 134) Die Form der Tragödie macht es dabei möglich, dass sie 
selbst zum »Medium einer Erfahrung der einzelnen als vieler und verschiedener« 
(TiS, 136) wird. Dieser Perspektivenwechsel ermöglicht eine ästhetische Erfah-
rung, die über die moralische, an die Lessing denkt, hinausgeht.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 265 

 
 

 Die Figur des Perspektivenwechsels ist dabei besonders interessant, weil sie 
zwei Aspekte miteinander vereint. Der Perspektivenwechsel passiert aus der Dis-
tanz, die die Nachahmung schafft, heraus und ist damit ein bewusstes Hinwen-
den des Zuschauers. Dabei verbleibt er jedoch nicht auf einer intellektuellen 

te. In dessen Diskursethik ist der Perspektivenwechsel eine Fähigkeit, die not-
wendig ist, um einen moralischen Gesichtspunkt einzunehmen. Von dort kann 
dann geprüft werden, ob einer Norm oder Handlungsweise von allen Betroffenen 
zugestimmt werden kann. Habermas will dabei keine reale, sondern eine ideale 
Perspektive auf eine Situation schaffen. Der Perspektivenwechsel bezieht sich 
hier nicht auf die Individuen, sondern auf deren individuelle Argumente und Zu-
stimmungsmöglichkeiten.18 Im Gegensatz dazu bleibt der Perspektivenwechsel, 
den ich mit Lessing beschreibe, nicht auf einer argumentativen Ebene stehen. Er 
beinhaltet immer ein Sich-Einfühlen, ein Einlassen auf die Individualität des an-
deren. Der Perspektivenwechsel im Theater ist zwar ein bewusster Akt, aber 
auch gleichzeitig immer eine Erfahrung, die über die begriffliche Argumentati-
onsebene hinausgeht. In der Identifikation mit Neoptolemos geschieht mehr, als 
seine Argumente für seinen Betrug an Philoktet nachvollziehbar zu finden. Der 
Zuschauer fühlt auch sein Mitleid mit dem Betrogenen nach, genauso wie seine 
Gewissensbisse und seine Verzweiflung. Der Perspektivenwechsel in der ästheti-
schen Erfahrung beinhaltet eine wirkliche Einfühlung. Die kann mit einem er-
höhten Puls einhergehen oder mit einem Gefühl des Unwohlseins. Bei allem be-
wussten Sicheinlassen, bedeutet es für den Zuschauer gleichzeitig einen Kraft-
akt, sich aus der Szene hinauszunehmen. Das, was ihm hier zugemutet wird, 
richtet sich nicht nur an seinen Verstand, sondern auch an ihn als Ganzes, es 
kann körperliche Reaktionen hervorrufen: Emotionen beispielsweise, die man 
selbst nicht hat, wie zum Beispiel Hass auf Ödipus oder Freundschaft zu Philok-
tet. Der Wechsel der Perspektive bedeutet hier nicht ein reines Einlassen auf die 
Argumente des anderen, sondern auf den anderen.  
 
 

ZWISCHENSPIEL MIT ARISTOTELES 
 
Lessings menschlicher Held ist, wie oben klar wurde, angelehnt an den Helden, 
den Aristoteles in der Poetik beschreibt. Der zeichnet sich vor allem durch vier 

                                                             
18  Vgl.: Jürgen Habermas: Erläuterungen zur Diskursethik. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1991, bes. Kap. 3 und 4, sowie ders.: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. 

– Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983, bes. Kap. 3.  

Ebene, wie der Begriff zum Beispiel von Habermas her verstanden werden könn-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Charaktereigenschaften aus: Tüchtigkeit, Angemessenheit, Ähnlichkeit und 
Gleichmäßigkeit.19 In der aristotelischen Tragödie werden dabei gattungsgemäß 
und anders als in der Komödie, bessere Menschen dargestellt, »als in der Wirk-
lichkeit vorkommen« (Poetik, 9), d.h. aber nicht, dass die Handelnden makellos 
oder gar fehlerfrei wären. Aristotelesʼ tragischer Held behält seine individuellen 
Züge, soll aber durch den Dichter ähnlich »und zugleich schöner« (Poetik, 49) 
dargestellt werden.20 Im Mittelpunkt der Tragödie bei Aristoteles steht dabei der 
tragische Fehler, der den Umschlag in der Lebensgeschichte des Helden bedingt. 
Der baut sich, der Einheit der Handlung gemäß, langsam auf und tritt dann in ei-
nem Moment der Erkenntnis hervor. In Lessings Auseinandersetzung mit Aris-
toteles Tragödientheorie spielt der tragische Fehler nur eine untergeordnete 
Rolle. Sein Schwerpunkt liegt auf der Nachvollziehbarkeit der Handlung selbst. 
Bei Aristoteles hingegen soll der entscheidende Fehler unwissentlich begangen 
werden und der Held soll seine Tat auch erst nachher als solchen verstehen: Pe-
ripetie und Anagnorisis finden damit zur gleichen Zeit statt (vgl.: Poetik, 45). 
 Das Erkennen des eigenen Fehlers ist die Peripetie, hier verkehrt sich der 
vom Helden gefasste Plan in sein Gegenteil – das zumindest ist die beste Art der 
Tragödie, sagt Aristoteles, der in der Poetik verschiedene andere Lösungsweisen 
erwähnt.21 Der Held muss erkennen, dass er Opfer seines eigenen Fehlers wird, 
dass er selbst die schrecklichen Umstände verschuldet hat, die nun auf ihn ein-
wirken. Dieser Umschlag erschüttert und bewirkt Jammer und Schauder (eleos 
und phobos). Jammer erregt dabei jener, der »sein Unglück nicht verdient« (Poe-

                                                             
19  Vgl.: Aristoteles: Poetik, 47.  

20  Dass Aristoteles hier über Tragödienhelden ähnlich spricht, wie man es ansonsten 

eher von Skulpturen oder Portraits gewöhnt ist, liegt daran, dass für Aristoteles Kunst 

überhaupt Nachahmung ist: »Da der Dichter ein Nachahmer ist, wie ein Maler oder 

ein anderer bildender Künstler, muß er von drei Nachahmungsweisen, die es gibt, stets 

eine befolgen: er stellt die Dinge entweder dar, wie sie waren oder sind, oder so, wie 

man sagt, daß sie seien, und wie sie zu sein scheinen, oder so, wie sie sein sollten.« 

(Poetik, 85)  

21  Der schlechteste Fall ist dabei der, bei dem eine abscheuliche Tat geplant aber nicht 

ausgeführt wird: »Denn darin ist zwar Abscheuliches enthalten, jedoch nichts Tragi-

sches; es tritt nämlich kein schweres Leid ein. Daher verfaßt niemand eine derartige 

Dichtung, es sei denn ausnahmsweise, z. B. in der ›Antigone‹, wo sich Haimon dem 

Kreon gegenüber so verhält.« (Poetik, 45) Aristoteles spielt damit an auf die Grabsze-

ne in der Antigone, in der Haimon das Schwert zunächst gegen seinen Vater richtet, 

diesen verfehlt und sich daraufhin selbst mit dem Schwert tötet. An zweiter Stelle 

steht dann der Fall, dass die Tat auch ausgeführt wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 267

tik, 39) und Schauder der, »der dem Zuschauer ähnelt« (ebd.): »der Jammer bei 
dem unverdienten Leiden, der Schauder bei dem Ähnlichen.« (ebd.) Die Affekte 
untermauern dabei den Gesamtzusammenhang des Dramas: sie sind es, die hand-
lungsleitend sind und handlungserklärend, wie Andreas Zierl zusammenfasst: 
»Der Affekt wird zum Motor des Denkens.«22 Jammer und Schauder brechen 
über die Zuschauer der Tragödie herein, die dann »eine Reinigung von derarti-
gen Erregungszuständen bewirkt« (Poetik, 19).  
 Der Schlüsselbegriff, der die Empfindung von Furcht und Mitleid in Ver-
gnügen umwandelt, ist dabei die Nachahmung. Sie ist es, die den Menschen von 
anderen Lebewesen unterscheidet und sie ist es, durch die der Mensch seine ers-
ten Fähigkeiten erwirbt. Nachahmen, so Aristoteles, ist dem Menschen angebo-
ren – das ist die erste »naturgegebene Ursache« der Dichtkunst, die zweite ist 
»die Freude, die jedermann an Nachahmungen hat.« (Poetik, 11) Die erstreckt 
sich auch auf Dinge, die »wir in der Wirklichkeit nur ungern erblicken«, aber als 
Nachahmungen sehen »wir mit Freude möglichst getreue Abbildungen, z.B. 
Darstellungen von äußerst unansehnlichen Tieren und von Leichen.« (Poetik, 11) 
Ursächlich dafür ist der Wiedererkennungs- oder Lerneffekt: »Das Lernen berei-
tet nicht nur den Philosophen größtes Vergnügen, sondern in ähnlicher Weise 
auch den übrigen Menschen« (ebd.). Jens Holzhausen interpretiert das so, dass 
Erkennen, Lernen und Schlussfolgern hier wohl in einem weiteren Sinn zu ver-
stehen sind, als bloßes Wiedererkennen nahe legen würde: Der Zuschauer der 
Tragödie erkennt nicht nur, dass etwas unter bestimmten Umständen so passie-
ren könnte, sondern »die allgemeinen Bedingungen und Gesetzmäßigkeiten 
menschlicher Existenz«.23 Doch auch mit dieser weiteren Interpretation erklärt 
sich nicht, wie Holzhausen selbst ausführt, warum das Wiedererkennen der tra-
gischen Strukturen zu einem Vergnügen werden kann und nicht bei Jammer und 
Schauder oder bestenfalls beim Staunen stehen bleibt. Holzhausens Projekt ist 
es, zu plausibilisieren, warum man zur Erklärung dieser Stelle die Politik heran-
ziehen sollte: hier wird, wenn es um die Erziehung geht, der Stellenwert der 
Musik sehr hoch angesetzt, weil sie u.a. einen Affekt hervorruft: »Der Affekt 
nämlich, der in einigen Gemütern bei solchem Spiele sehr heftig auftritt, findet 
bei allen Gemütern statt, nur hier in minderer, dort in größerer Stärke, so der Af-

                                                             
22  Andreas Zierl: Affekte in der Tragödie. Orestie, Oidipus Tyrannos und die Poetik des 

Aristoteles. – Berlin: Akademie Verlag 1994, 23. 

23  Jens Holzhausen: Paideía oder Paidiá. Aristoteles und Aristophanes zur Wirkung der 

griechischen Tragödie. – Stuttgart: Steiner 2000, 6. Im Folgenden mit PoP und Sei-

tenzahl im Text zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fekt des Mitleids, der Furcht und ebenso der Begeisterung«24 und eine Reinigung 
bewirkt:  

»Infolge der heiligen Gesänge aber sehen wir diese Leute, wenn sie die das Gemüt sänfti-

genden Weisen vernehmen, gleich solchen, die Medizinen und Purganzen genommen 

haben, wieder zur Ruhe kommen. Dieselbe Wirkung müssen nun auch solche empfinden, 

die besonders mitleidig oder furchtsam oder sonst wie disponiert sind, die anderen aber, 

soweit auf jeden etwas von diesen Affekten trifft: sie alle erfahren notwendig eine wohltu-

ende Reinigung und Erleichterung. Ebenso machen die kathartischen Weisen den Leuten 

auch eine unschädliche Freude.« (Politik, 1342a, 8-15)  

Holzhausen schließt daraus, dass das künstlerische Erlebnis zwei Phasen hat, 
»die der Enthusiasmierte erlebt: der Bewegung und dem Ergriffensein der Seele 
durch die Musik folgt eine Beruhigung und Sammlung. ›Reinigung‹ und Heilung 
beziehen sich auf diese zweite Phase, wenn die Lieder verklungen sind […] und 
die Bewegung des Affekts zur Ruhe kommt.« (PoP, 12) Diese heilende Wirkung 
versteht Holzhausen dabei nicht so, dass ein ohnehin schon starker Affekt hier 
durch das Hinzukommen einer Erregung beruhigt wird, sondern so, dass eine 
»Ruhe nach einer enthusiastischen Bewegung« (ebd.) eintritt: Die Affekte wer-
den – und so lese ich auch die Poetik – erzeugt im Erleben des Kunstwerks und 
auch dort wieder abgebaut. In der Tragödie hängt das Entstehen der Affekte Mit-
leid und Furcht dabei an Wahrscheinlichkeit und Notwendigkeit der Handlung: 
Wenn dem Zuschauer das Geschehen auf der Bühne wahrscheinlich oder gar 
notwendig vorkommt, wird der Zuschauer in seinen Bann gezogen.25 

 Lessings Übersetzung der Begriffe eleos und phobos ist dabei umstritten. 
Während Manfred Fuhrmann und Wolfgang Schadewaldt sie mit den stärkeren 
Gefühlsausdrücken Jammer und Schauder übersetzen26, betont Christof Rapp die 
Gültigkeit der Lessingschen Übersetzung in Mitleid und Furcht27, wobei er sich 

                                                             
24  Aristoteles: Politik. Philosophische Schriften in sechs Bänden, Bd. 4. Übersetzt von 

Eugen Rolfes. – Hamburg: Meiner 1995, 1342a, 5-8. Im Folgenden im Text zitiert.  

25  Zu Recht weist Holzhausen darauf hin, dass Aristoteles die Musik als unerlässlichen 

Teil der Tragödie betrachtet, was eine Verbindung zwischen den Reinigungsbegriffen 

von Politik und Poetik weiter untermauert. Vgl.: PoP 15f. 

26  Vgl.: Manfred Fuhrmann: Die Dichtungstheorie der Antike und Wolfgang Schad-

ewaldt: Antike und Gegenwart. Über die Tragödie. – München: dtv 1966.  

27  Vgl.: Christof Rapp: »Aristoteles«; in: Julian Nida-Rümelin/ Monika Betzler (Hg): 

Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart in Einzeldarstel-

lungen. – Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 2001. Auch Andreas Zierl hat in seiner 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 269

aber auch bei der Auslegung der Katharsislehre von Lessing distanziert. Aristo-
teles Begriffe eleos und phobos haben nach Schadewaldt mit Lessings Inter-
pretation wenig gemeinsam: Aristoteles betrachtet laut Schadewaldt, eleos als 
»naturhaft ungebrochene[n] Elementaraffekt«,28 während Lessing Mitleid im 
Sinne seiner Zeit auslegt als das »von seiner christlichen Grundlage in Richtung 
auf das damals neu bewußt werdende Allgemein-Menschliche, und ›Mitleid‹ 
wird so zu jenem Universalsinn der Menschenliebe, in der das Wort auch uns ein 
unverlierbarer Besitz unserer Kultur ist«.29 Lessing domestiziert das elementare 
Gefühl, auf das sich Aristoteles bezieht, indem er es einbindet in die Strukturen 
der vernünftigen Aufklärung. Das ist paradigmatisch für Lessings Dramentheo-
rie: er bezieht sich auf etwas Elementares, Allgemeinmenschliches, das etwas 
Unmittelbares beinhaltet und verpackt das in vernünftige Kulturgüter. Lessing 
will den Menschen zähmen und packt ihn dort, wo er wild ist und leitet diese 
Wildheit um in ein kulturelles Gut. Der kathartische Prozess, in dem das ge-
schieht, lässt die unterschiedlichen Gefühle von Mitleid und Furcht sich anein-
ander abarbeiten und sich nicht gegenseitig steigern, so dass sie sich in diesem 
gegenseitigen Reibungsprozess mäßigen und kultivieren. Aristoteles Katharsis-
Begriff hingegen sei, so Schadewaldt, in solchen moralischen Kategorien nicht 
zu fassen, eher in medizinischen oder befreienden. 
 Der Einbezug der Affekte in die aristotelische Lehre über die Tragödie er-
setzt die platonische Apathie durch Metriopathie, erläutert auch Manfred Fuhr-
mann die aristotelische Katharsislehre: »Man sollte, wo es angehe (z.B. beim 
Kunstgenuß), den Leidenschaften freien Lauf lassen und sie auf diese Weise 
›reinigen‹; im übrigen aber müsse man sie zügeln und für vernünftige Zwecke 
verwenden«.30 Aristoteles sieht in der Katharsis im Gegensatz zu Lessing also 
einen Ort, wo der Gefühlsüberschuss abgebaut werden kann: indem im Theater 
alles ausgelebt wird, tragen die Zuschauer ihre überschwänglichen Empfindun-
gen nicht dorthin, wo sie nicht hingehören. Der gute Staatsbürger ergeht sich 
also im Theater in seinen Gefühlen, um dann ausgeglichen am gesellschaftlichen 
Leben teilnehmen zu können: »Dichtung, so lautet seine Lehre, steckt nicht an, 

                                                                                                                                  
Dissertation Affekte in der Tragödie die Übersetzungen Furcht und Mitleid gegen 

Schadewaldt als richtig verteidigt.  

28  Wolfgang Schadewaldt: »Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aristotelischen Tra-

gödiensatzes«; in: Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie 83 (1955), 129-171, 

hier 137. 

29  Ebd., 134. 

30  Manfred Fuhrmann: Die Dichtungstheorie der Antike, 76 – im Folgenden im Text zi-

tiert mit DdA und Seitenangabe. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sondern impft« (DdA, 91). Fuhrmann und Schadewaldt nun würden Lessing 
vorwerfen, diese starken Affekte, die Aristoteles mit eleos und phobos bezeich-
net, nicht mit den ihnen angemessenen starken Begriffen Jammer und Schauder, 
die die Interpretation der Katharsis als Entladung unterstützen würden, zu über-
setzen, sondern, verfälschend mit den abmildernden Begriffen Furcht und Mit-
leid, um Lessings Interpretation der Mäßigung der Affekte zu untermauern.  

DER SPEZIFISCH ÄSTHETISCHE EFFEKT 
DER ANRÜHRUNG DURCH FURCHT UND MITLEID

Diese Deutung der aristotelischen Katharsislehre als Freisetzung der Affekte, die 
dann übersprudeln und sich so wieder abbauen, würde Lessing entschieden zu-
rückweisen. Er sieht bei Aristoteles einen »moralischen Endzweck« (HD, 77. 
Stück). Hier »entleert« sich der Mensch nicht in einem fast medizinischen Sinn, 
um mit Ruhe in sein alltägliches Leben zurückzukehren, hier bildet sich der 
Mensch: »Lessing hält also die tragischen Affekte nicht nur für die Ursache, 
sondern auch für den Gegenstand der Katharsis: Die Reinigung vollzieht sich an 
diesen Affekten.« (DdA, 102). Während Fuhrmann die aristotelische Katharsis 
als nur durch eleos und phobos hervorgerufen begreift, denkt Lessing sie als in 
diesen Affekten stattfindend: Der Zuschauer erlernt hier das richtige Maß Mit-
leid und Furcht zu empfinden.  
 Dieser kathartische Gipfel kann jedoch erst nach einer gewissen Zeitspanne 
erreicht werden, denn die Gefühle der Zuschauer bauen sich erst im Laufe der 
Handlung auf. So wird dem Zuschauer der menschliche Held langsam näherge-
bracht, um die »Liebe […], die wir gegen unseren Nebenmenschen unter keiner-
lei Umständen ganz verlieren können, die unter der Asche, mit welcher sie ande-
re stärkere Empfindungen überdecken, unverlöschlich fortglimmt und gleichsam 
nur einen günstigen Windstoß von Unglück und Schmerz und Verderben erwar-
tet« (HD, 76. Stück, 300f.) zu wecken und »in die Flamme des Mitleids auszu-
brechen« (ebd.). Mitleid ist dabei zu verstehen, so Reinhart Meyer-Kalkus, als 
eine »universell wirkende, standesübergreifende Empfindungs- und Reaktions-
weise.« (Schreit Laokoon?, 91) Damit entfernt sich Lessing von Aristoteles: 
Während der Zuschauer hier nur Mitleid für den empfindet, der ihm ähnelt, kann 
er bei Lessing mit jedem mitempfinden: auch mit dem, der verdient leidet. »Es 
ist nun aber genau diese Bindung an (ethisch relevante) Voraussetzungen, aus 
der Lessing den tragischen Affekt herauslöst, wenn er ihn statt als Jammer als 
Mitleid übersetzt« (TiS, 131), schreibt Christoph Menke, denn  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 271

»die Grundlage des Mitleids bildet nicht mehr ein Urteil über das Unverdiente oder Unan-

gemessene [...], sondern eine Haltung der ›Liebe‹ oder ›Philanthropie‹, ›die wir gegen un-

sere Nebenmenschen unter keinerlei Umständen ganz verlieren können‹ (76. Stück) […] 

In Lessings Übersetzung als ›Mitleid‹ ist der aristotelische Jammer voraussetzungs- und 

bedingungslos und daher unbegrenzt geworden: eine Reaktion auf das Leiden (potentiell) 

jedes anderen.« (TiS, 131ff.) 

Diese Interpretation öffnet die Lessingsche Dramentheorie auf produktive Wei-
se, weil sie den moralischen Anspruch, den sie eigentlich betonen will, damit un-
terläuft und etwas spezifisch Ästhetisches freisetzt: die Lust am Perspektiven-
wechsel, an der intellektuellen und emotionalen Rollenvertauschung. Mitleid 
verliert hier seinen moralischen Aspekt: Wir können mit jedem Nebenmenschen 
mitleiden – auch mit dem Feind und dem Bösewicht. Denn durch den Perspekti-
venwechsel bietet das Theater eine besonders intensive Möglichkeit der Einfüh-
lung. Das Mitleiden funktioniert nicht auf moralischer Ebene, sondern auf der 
Basis des Allgemeinmenschlichen. Lessing hingegen will das Mitleid auf ein 
moralisches Gefühl beschränken, das ein Lernen in der Tragödie erlaubt: In der 
Betrachtung der Bühnengeschehnisse wird das richtige Maß des Mitleidig-Seins 
eingeübt. Seine Definitionen des Begriffs laufen deswegen in der Hamburgi-
schen Dramaturgie teilweise gegeneinander. Zum einen betont er die Macht des 
mitleidigen Gefühls, als einem, das bei allem Unterschied, bei aller Schuld, bei 
aller Andersartigkeit immer für den anderen da ist (HD, 76. Stück), zum anderen 
betont er, dass der Held uns ähnlich sein muss, damit wir mit ihm fühlen können 
(HD, 75. Stück). Die Betonung der Ähnlichkeit ist dabei wesentlich für Lessings 
Argumentation des Maßhaltens, denn das Mitleiden mit dem Unähnlichen würde 
schnell in ein maßloses oder nicht mehr moralisch gerechtfertigtes abgleiten. 
Beide Seiten des Mitleidsbegriffs finden sich also in Lessings Argumentation: 
sowohl das Mitleiden als Einfühlen in das Fremdeste, weil darin noch das 
Menschliche zu finden ist, als auch das Mitleiden, das sich eng am Ähnlichen 
hält und sich auf das Maßvolle beruft. Nicht zuletzt diese begriffliche Spannung 
macht Lessings Dramenkonzeption so interessant.  
 Durch die besondere Beschaffenheit des Dramas wird dabei die Lust am Per-
spektivenwechsel begünstigt. Im Laokoon hat Lessing die Dichtung an der Ma-
lerei gemessen, um zu zeigen, dass sie ihr überlegen ist: er hat dabei allerdings 
die Mittel der Malerei genommen, um die Größe der Poesie zu beweisen. In der 
Hamburgischen Dramaturgie hat sich das verändert. Das Drama wird an seinen 
eigenen Kriterien gemessen – es hat sich endgültig befreit von der Malerei und 
überflügelt damit die Dichtung selbst, so David Wellbery: »The poem no longer 
tries to embody a reality from which it is separate, as in narrative. Perfect mime-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sis is not the imitation of an object or action, it is the action itself.« (LL, 227) 
Einzigartige Nähe schafft das Theater: die Figuren auf der Bühne sind zum Grei-
fen nah, das Geschehen ist nicht nur vor dem inneren Auge lebendig, sondern 
existiert auf der Bühne. Die Form des Dramas, der dramatischen Aufführung, ist 
damit der Grund für ihre überaus starke Wirkung, denn das Mitleid wird nicht 
durch das Nacherzählen einer Handlung geweckt, sondern »fast einzig und allein 
durch die gegenwärtige Anschauung erreget« (HD, 77. Stück, 303).  
 Diese gegenwärtige Anschauung, dieses unmittelbare Einfühlen, erlaubt da-
bei etwas, das Lessing nicht bedenkt: eine mögliche Einfühlung auch in die an-
deren auf der Bühne dargestellten Figuren. Denn während die Geschichte in der 
Erzählung immer durch den Autor vermittelt wird, steht sie hier lebendig und 
verkörpert vor dem Zuschauer. Und zwar nicht nur als Philoktet, sondern auch 
als alle anderen Figuren des Dramas. Die Einheitlichkeit, die Lessing mit Aristo-
teles fordert, wird auf der Bühne vervielfältigt. Damit zerfällt eine Einheit, wie 
Menke zeigt: »Der entscheidende Unterschied des Dramas vom Epos besteht da-
rin, daß im Drama die Autorität des Autors, seiner Sprache wie Interpretation, 
zugunsten der vielen Stimmen, der unterschiedlichen Perspektiven der handeln-
den, leidenden und sprechenden Figuren, gebrochen ist.« (TiS, 135) Die Han-
delnden sind für den Zuschauer gegenwärtig. Sie sind unterschiedlich, sprechen 
unterschiedlich, bewegen sich unterschiedlich. Sie bieten vollkommen andere 
Ansätze für eine Identifikation, dem Zuschauer bietet sich im Drama nicht nur 
eine Perspektive auf die Handlung dar, sondern viele Perspektiven. Er kann sich 
sowohl in Philoktet als auch in Neoptolemos und in Odysseus hineinversetzen. 
Jeder bekommt durch seine Monologe eine Chance, sich zu erklären, seine Mo-
tivation oder sein Leid darzulegen. Nicht nur wird Philoktets Qual durch das 
Spiel des Schauspielers gegenwärtiger, als es jemals in der Erzählung sein könn-
te, es wird also nicht nur die Eindrücklichkeit des Leidens verstärkt, es wird 
gleichzeitig deutlich, dass es auf dieses Leiden nicht nur eine Perspektive gibt 
und dass die anderen Personen auch leiden: Neoptolemos quält sein Gewissen, er 
ist hin- und hergerissen zwischen Zukunftswünschen und -ängsten und der be-
redte Odysseus hat an seiner Niederlage gegen Philoktet, am Scheitern seiner 
Intrige, so schwer zu knabbern, dass er verstummt. Im Philoktet geht es gar nicht 
nur um Philoktet: es geht auch um Neoptolemos und Odysseus. Damit ver-
schlimmern Odysseus und Neoptolemos nicht nur Philoktets Leiden, sie halten 
ihm auch ihr eigenes entgegen. 
 Im Drama rückt so mit aller Macht das Subjekt in einem doppelten Sinne in 
den Vordergrund: »die Gegenwart des Subjekts und seines Leidens [wird] nicht 
nur potenziert, sondern zugleich auch pluralisiert.« (TiS, 136). Potenzierung und 
Pluralisierung hängen dabei zusammen, so Menke weiter, denn das »Subjekt tritt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 273

gerade als einzelnes aus der autoritativen Einheit des Epos nur hervor, wenn es 
als eines unter vielen auftritt.« (ebd.) Die Form des Dramas erlaubt also ein Her-
vortreten des leidenden Subjekts – und nicht nur des einen, sondern das Her-
vortreten der Subjekte überhaupt. Es bietet mehrere Perspektiven auf ein und 
dieselbe Sache. Der Zuschauer kann dabei zwischen den einzelnen Perspektiven 
wechseln. Er lässt sich ein auf das Spiel auf der Bühne. 

KATHARSIS – BLOSS: WIE?

Bei Lessing steht jedoch die moralische Wirkung des Dramas im Vordergrund, 
für die das Mitleid ein Schlüsselbegriff ist. Lessing versteht Mitleid dabei als 
gemischte Empfindung, zusammengesetzt aus Lust und Unlust: »[A]us Unlust 
angesichts des Übels, das eine geliebte Person erfaßt, aus Lust angesichts der 
standhaften, tugendhaften Selbstbehauptung, die diese Person im Unglück be-
weist« (Schreit Laokoon?, 91f.). Mitleid bekommt so einen besonderen Stel-
lenwert, Meyer-Kalkus bezeichnet es als »fast viszerale […] Empfindlichkeit 
und Sympathie, zugleich aber ein moralischer Wert erster Ordnung, ja der Ur-
sprung aller gesellschaftlichen Tugenden« (Schreit Laokoon?, 92). Meyer-Kal-
kus benennt hier den für mich interessantesten Punkt mit einem – naheliegend 
bei einem Text, der sich mit der aristotelischen Katharsis beschäftigt – medizini-
schen Ausdruck: viszeral: die Eingeweide betreffend. 
 Der Perspektivenwechsel, der hier vollzogen wird, bleibt nicht rein intellek-
tuell und distanziert: durch die Distanz wird er zu einem körperlichen Erlebnis: 
wie in der Einleitung beschrieben: der Schrei geht durch »Mark und Bein«, er 
geht »an die Nieren«, schlägt »auf den Magen«: das Mitempfinden, das Mitlei-
den wird manifest: es ruft körperliche Reaktionen hervor. Die im Begriff einge-
schriebene Spannung wird hier deutlich. Einerseits ist das Mitleid ein wirkliches 
und körperliches Gefühl, andererseits ist es gleichzeitig – und für Lessing vor-
rangig – eine tugendhafte Empfindung, die sich nicht in der bloßen Körperlich-
keit verliert.   
 Das Mitleid verstärkt und ergänzt sich durch das Gefühl der Furcht, schreibt 
Lessing. Furcht ist dabei nicht die Furcht für einen anderen, sondern die, »daß 
Unglücksfälle […] uns selbst treffen können« (HD, 75. Stück, 294), die Furcht 
ist also »das auf uns selbst bezogene Mitleid« (ebd.). In der Tragödie wird dann 
stückweise gezeigt, »1. wie das tragische Mitleid unser Mitleid, 2. wie die tragi-
sche Furcht unsere Furcht, 3. wie das tragische Mitleid unsere Furcht, und 4. wie 
die tragische Furcht unser Mitleid reinigen könne und wirklich reinige.« (HD, 
78. Stück, 308) Jeder dieser Punkte wirkt dabei doppelt, so Lessing weiter: das 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

tragische Mitleid reinigt das Mitleid des Zuschauers in zwei Hinsichten: er soll 
weder zu wenig, noch zu viel davon empfinden. Genauso verfährt auch die tragi-
sche Furcht mit der Furcht, sie soll keinen zu Ängstlichen hinterlassen aber auch 
keinen Übermütigen. Schließlich regulieren sich die Affekte untereinander noch 
einmal auf die gleiche Weise: die tragische Furcht das Mitleid und das tragische 
Mitleid die Furcht. Die auf der Bühne nachvollziehbaren Leidenschaften wirken 
demnach auf die Leidenschaften des Zuschauers »stimulierend«, so Thomas 
Dreßler: »Das von jedem Zuschauer ins Theater ›mitgebrachte‹ Potential an Mit-
leid und Furcht wird durch die Tragödie gezielt angesprochen und zur Entfaltung 
gebracht.«31 Diesen Prozess nennt Lessing nun »Aristotelische Reinigung der 
Leidenschaften«:  

»Da nämlich, es kurz zu sagen, diese Reinigung in nichts anders beruhet, als in der Ver-

wandlung der Leidenschaften in tugendhafte Fertigkeiten, bei jeder Tugend aber, nach 

unserm Philosophen [Aristoteles], sich diesseits und jenseits ein Extremum findet, zwi-

schen welchen sie innestehet: so muß die Tragödie, wenn sie unser Mitleid in Tugend 

verwandeln soll, uns von beiden Extremis des Mitleids zu reinigen vermögend sein; wel-

ches auch von der Furcht zu verstehen.« (HD, 78. Stück, 308)  

Die Affekte reinigen sich in Lessings Interpretation also gegenseitig und durch 
einander: damit findet gleichzeitig eine Reinigung der Leidenschaften statt, eine 
Reinigung durch die Leidenschaften und eine Reinigung von Leidenschaften: 

                                                             
31  Thomas Dreßler: Dramaturgie die Menschheit – Lessing. – Stuttgart/Weimar: Metzler 

1996, 95. Dreßler zeigt hier, dass Lessing den Begriff der kathartischen Reinigung 

durchaus richtig übersetzt und zwar im Sinne aller drei möglichen Übersetzungen: »1. 

dem genitivus objectivus (Die Reinigung der Leidenschaften im Sinne einer Intensi-

vierung, um die tragischen Leidenschaften gegenüber anderen herauszustellen); 2. 

dem genitivus subjectivus (die Reinigung vermittels der Leidenschaften, verstanden 

als eine sittlich läuternde Verwandlung der Leidenschaften in Tugenden); 3. dem ge-

nitivus separativus (die Reinigung von Leidenschaften, wobei hier wiederum drei 

Interpretationen möglich sind: a. die Reduzierung allzu leidenschaftlicher Empfindun-

gen auf ein ›gesundes‹ Mittelmaß, b. die Abhärtung der Leidenschaften, c. die Be-

freiung von den Leidenschaften im Sinne einer lustvollen Erleichterung« (Dramturgie 

der Menschheit – Lessing, 94). Wobei Lessing den genitivus separativus offensicht-

lich als Reduzierung auf ein tugendhaftes Mittelmaß versteht, während die heutige 

gängige Aristoteles Interpretation von Rapp, Holzhausen und Fuhrmann eher die Be-

freiung von Leidenschaften als lustvolle Erleichterung verstehen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 275

das Tugendhafte der Leidenschaft wird hervorgehoben, das zu Heftige der Lei-
denschaft wird abgebaut und daraus entsteht eine tugendhafte Empfindung.  
 Die schult und erweitert das, was der Zuschauer an moralischen Einstellun-
gen mit ins Theater bringt. Im Theater lernt der Mensch dabei, gefühlsmäßig zu 
verstehen, was er durch seine Vernunft verstehen gelernt hat. Damit umgeht Les-
sing die Frage nach der Motivation moralisch zu handeln: wenn ich moralisch 
empfinde und nachempfinden kann, warum etwas gut oder schlecht ist, tritt keine 
Lücke auf zwischen meiner Pflicht und meiner Handlung. Die in der Tragödie 
gewonnene Erkenntnis, so auch Monika Fick, ist nicht rational im Stück vermit-
telt worden, sondern durch das Erlebnis erworben: »Keine ›deutliche Erkenntnis‹ 
irgendeiner abstrakten Lehre kann die ›Rührung‹, wie Lessing sagt, ersetzen. Sie 
ist auf die konkrete Fülle der tragischen Ereignisse bezogen.« (Lessing-Hand-

buch, 292)  

DAS VIELREICHE FANGEN 

Was Lessing mit seiner Katharsislehre zu zeigen versucht, ist, dass Theater sich 
an mehr wendet als an die Vernunft: er koppelt den Kunstgenuss dabei keines-
falls davon ab, er erweitert ihn aber. Für Lessing bauen sich im Drama Affekte 
langsam und konsequent auf. Sie folgen einer Gesetzmäßigkeit, die sich an all-
gemeinen Handlungsregeln orientiert und das Tun der Bühnenpersonen in einen 
Sinn einbettet und nachvollziehbar macht. Ein Teil der moralischen Empfindung 
basiert auf dieser vernünftigen Erkenntnis: hier geschieht jemandem Unrecht.  
 Lessing geht aber darüber hinaus, indem er auf diese vernünftig nachvoll-
ziehbaren Gesetzmäßigkeiten eine emotionale Ebene aufbaut: durch die körper-
liche Präsenz der Figuren auf der Bühne wird ihr Leiden eindrücklicher: der Zu-
schauer fühlt durch das Erleben mit – es wird für ihn selbst zu einer körperlichen 
Erfahrung. Er empfindet Mitleid und Furcht – er denkt nicht nur darüber nach. Er 
empfindet, dass hier jemandem Unrecht widerfährt, er empfindet moralische Em-
pörung. Der Zuschauer kann sich in die Perspektive der Bühnenfiguren hinein-
versetzen, sich in sie einfühlen. In der Katharsis, wie Lessing sie versteht, erlernt 
der Zuschauer, das richtige Maß an Mitleid und Furcht zu empfinden: er erkennt 
auf intuitive Weise – nicht nur durch das Verfolgen der Gesetzmäßigkeiten der 
Handlung, was er auch anhand einer bloßen Erzählung gekonnt hätte, sondern 
anhand der Darstellung auf der Bühne, der körperlichen Präsenz der Schauspie-
ler – eine Situation und bewertet sie moralisch. Das, was ich dabei als intuitive 
Erkenntnis bezeichnen möchte, ist nicht das Resultat der Lessingschen Katharsis, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

es ist also nicht die Empfindung oder die Erkenntnis des richtigen Maßes an Mit-
leid und Furcht, an moralischer Empörung oder gerechtfertigtem Handeln.  
 Das, was ich unter der intuitiven Erkenntnis verstehe, ist die Erkenntnis (gar 
nicht unbedingt das Verständnis) der Situation des anderen: Die lebendige Ein-
fühlung, die durch die Mittel des Theaters besonders begünstigt werden, aber zu 
jeder Kunstform gehören, ermöglicht es dem Zuschauer, die Situation aus einer 
anderen Perspektive wahrzunehmen: einen anderen Blick auf die Welt zu wer-
fen. Dieser Blick ist der aus den Augen eines Subjekts – eines Subjekts unter 
vielen und deswegen bleibt dieser Blick auch immer subjektiv. Deswegen ist er 
strukturell gesehen wertfrei: die Erkenntnis ist nicht die einer Wahrheit, sondern 
die einer Perspektive, eines Blickwinkels, der bereichernd ist, weil er die Welt 
anders zeigt, als wir sie erleben. Lessing deckt so mit seiner Dramaturgie einen 
spezifisch ästhetischen Aspekt auf: Kunst ist keine rein vernünftige Sache: Kunst 
ist Empfinden und Erkennen auf eine spezifisch ästhetische Weise: die intuitive 
Erkenntnis erlaubt den Perspektivenwechsel: die Welt wird sichtbar aus den Au-
gen eines anderen. Der Wechsel des Blickpunkts wertet den Einzelnen auf, weil 
er ihm einen Raum gibt, sich auf eine nicht-sprachliche Weise zu zeigen: Wenn 
ich sehe, wie du die Welt siehst, dann verstehe ich mehr von dir, als du mir je-
mals hättest erklären können. Gleichzeitig bleibt das immer ein subjektiver 
Blick, einer, der nicht die ganze Wahrheit zeigt, der nicht zur reinen Erkenntnis 
führt: er führt nur zu einer Erkenntnis des anderen, nicht zu einer umfassenden 
und schon gar nicht zu einer über die ganze Situation, er führt nicht zur Wahr-
heit.  
 Der Perspektivenwechsel erleichtert den Fall nicht – im Gegenteil, er ver-
wischt oft die Grenzen zwischen richtig und falsch, er erläutert Entscheidungen 
und Fehltritte, deckt Leid und Motivation auf, ohne Lösungen oder Erklärungen 
zu bieten. Für den Perspektivenwechsel ist auch gar keine verstehende Identifi-
kation nötig, ich muss gar nicht im anderen den gleichen erkennen und wissen, 
wie er in diese Lage kommen konnte, es reicht, das Leiden des anderen zu erfah-
ren. Mehr muss ich über ihn nicht wissen. In seiner Kritik des dramatischen 
Theaters äußert Brecht so zu Recht seine Abscheu gegen die Einfühlung nur in 
das uns gleiche – in den Bürger:  

»Der Zuschauer des dramatischen Theaters sagt: Ja, das habe ich auch schon gefühlt. – So 

bin ich. – Das ist nur natürlich. – Das wird immer so sein. – Das Leid dieses Menschen 

erschüttert mich, weil es keinen Ausweg für ihn gibt. – Das ist große Kunst: da ist alles 

selbstverständlich. – Ich weine mit dem Weinenden., ich lache mit dem Lachenden. Der 

Zuschauer des epischen Theaters sagt: Das hätte ich nicht gedacht. – So darf man es nicht 

machen. – Das ist höchst auffällig, fast nicht zu glauben. – Das muß aufhören. – Das Leid 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 277

dieses Menschen erschüttert mich, weil es doch einen Ausweg für ihn gäbe. – Das ist gro-

ße Kunst: da ist nichts selbstverständlich. – Ich lache über den Weinenden, ich weine über 

den Lachenden.«32    

Brechts Antwort lautet bekanntermaßen, die Einfühlung durch die Verfremdung 
zu ersetzen. Meine These wäre nun gerade, dass wir uns durch die intuitive Er-
kenntnis auch in das Verfremdete einfühlen können. Das erleben wir zum 
Beispiel im post-dramatischen Theater. Doch dazu weiter unten und im kom-
menden Kapitel Genaueres.  
 Die Perspektive der intuitiven Erkenntnis ermöglicht die Erkenntnis der 
Sinnlosigkeit von Leiden: sie ist radikal subjektiv und individuell: sie bleibt in 
sich verhaftet, verbohrt gegen die anderen, gegen Erklärungen, gegen die Welt-
geschichte: sie sieht sich und ihre Schmerzen. Sie ist der Raum für die individu-
elle Klage, für den individuellen Schrei: hier wird er gehört, hier wird er 
mitgefühlt. Hier wird deutlich, wie sinnlos das zugefügte und im Schrei beklagte 
und angeklagte Leid immer und immer bleiben wird. Hier wird deutlich, dass es 
eine Gerechtigkeit dafür niemals geben wird: dass etwas endgültig und für im-
mer verloren ist. 
 Mit der intuitiven Erkenntnis, die die Kunst ermöglicht, wird aber dieser Er-
fahrung ein Raum geboten: Hier wird sie wahrgenommen, mitgelitten, mit 
erfahren. Spezifisch ästhetisch ist dabei, dass die intuitive Erkenntnis, die sich 
auf die Kunst richtet, sich nicht fallen lässt ins Mitempfinden, wie es geschehen 
könnte, wenn wir zu Gast in der Notaufnahme sind und wirkliches Leid, wirkli-
chen Tod als Zuschauer miterleben: hier gibt es keine Lust, hier gibt es kein 
Herauslehnen, hier gibt es keine intellektuelle Herausforderung – in der Notauf-
nahme braucht es wirklichen Trost, wirkliche Zurückhaltung und wirklichen 
Respekt. In der Kunst – auf der Bühne – dürfen wir respektlos sein: wir dürfen 
uns hineinlehnen in das, was uns nichts angeht, wir dürfen mitempfinden und 
mitleiden in dem, was uns nicht betrifft, wir müssen nicht trösten, sondern erle-
ben. Wir dürfen uns hinauslehnen, uns wieder in die Distanz zum Erlebten bege-
ben. Wir dürfen eine andere Perspektive einnehmen und den Wechsel genießen, 
weil er uns ästhetische Erfahrungen schenkt. Am eigenen Leib erleben wir, was 
anderen passiert: am eigenen Leib erfahren wir, wie die Welt gesehen werden 
kann. Die Erfahrung ist dabei wertfrei: sie hilft uns nicht zwingend, eine Situati-
on besser zu beurteilen oder ein moralisches Urteil zu fällen. Sie schult uns nicht 
und macht uns nicht zu einem besseren Menschen: die Erkenntnis, die sie ver-

                                                             
32  Bertolt Brecht: Gesammelte Werke in 20 Bänden, Bd. 15. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1967, 265.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

mittelt, ist die Größe der Welt, das Spektrum an menschlichen Möglichkeiten im 
Guten wie im Schlechten.  
 Für diesen Perspektivenwechsel braucht es übrigens nicht einmal – wie noch 
zu Lessings Zeiten – eine feste andere Perspektive. Wenn hier von Philoktet die 
Rede ist, dann tritt er auf in einem Stück, in dem die Handlungsmotivationen 
klar sind, die Handlungszusammenhänge sinnvoll und alles dem Zuschauer 

ständlich ist. Angewiesen ist die intuitive Erkenntnis auf einen 
zusammenhang dabei nicht – auch im Castorfschen Chaos von Kokain funk-
tioniert sie, reißt den Zuschauer in eine Szene hinein und katapultiert ihn auch 
wieder hinaus.  
 Mit Lessings Dramentheorie lassen sich also zwei Dinge Hegel gegenüber 
herausstreichen: Erstens: Bei Lessing ist Platz für Leid und Schmerz. Sie haben 
eine ganz bestimmte Funktion in seiner Dramentheorie: die theatrale Inszenie-
rung von Leiden dient bei Lessing dazu, eine Brücke zum Zuschauer zu schla-
gen, die fußt auf der vernünftigen und sinnvollen Verfolgung der Handlungsab-
läufe, sich aber nicht in ihnen erschöpft, sondern über sie hinausgeht. Leid und 
Schmerz erwecken bei Lessing Furcht und Mitleid und setzen so die Katharsis in 
Gang. Fesselnd ist Lessings Theorie besonders dahingehend, dass sie der Kunst 
mehr zutraut, als das, was sich im Vernünftigen erschöpfen würde: die intuitive 
Erkenntnis, die bei Lessing durch das Umkippen der willkürlichen Zeichen der 
Sprache in die natürlichen hinter den Worten geschieht – und das unterstützt und 
ausgebaut wird in der theatralen Darstellung – ermöglicht ein Erkennen hinter 
den Begriffen, hinter dem, was gesagt werden kann und so für die Vernunft er-
reichbar ist. Intuitiv ist die Erkenntnis dessen, was dort auf der Bühne, dort im 
Kunstwerk geschieht, weil es sich nicht erschöpft in dem, was sich sagen und er-
klären lässt, sondern darüber hinausgeht. Diese intuitive Erkenntnis ist es, die 
das Subjekt als Subjekt sichtbar werden lässt: Es taucht auf als eines unter vie-
len. Das Besondere an ihm, dass es individuell werden lässt, wird in seinem 
subjektiven Blick auf die Welt deutlich: hier wird es für uns erfahrbar. Erfahrbar 
dabei nie in einer Wahrheit über es selbst, erfahrbar nur als Perspektive auf eine 
Situation.  
 Zweitens: Durch die intuitive Erkenntnis wird deutlich, dass Kunst mehr leis-
tet, als Hegel ihr zutraut: sie ist Medium einer Erkenntnis, die gleichwertig der 
vernünftigen ist: die intuitive Erkenntnis ermöglicht einen Blick auf die Welt, 
ein Hervortreten des Subjekts, das es in der Kunst Hegels nicht geben kann. Bei 
Lessing bekommt das Subjekt durch diesen Zug eine höhere Stellung als es bei 
Hegel in der Kunst haben kann. Kunst kann hier mehr leisten – und vor allen 
Dingen etwas leisten, was Religion und Philosophie nicht besser können als sie. 
Mit Lessing habe ich hier gezeigt, dass es in der Kunst eine intuitive Erkenntnis 

ver Sinn-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER HELD WIRD MENSCHLICH. LESSINGS PHILOKTET | 279 

 
 

gibt, die der vernunftgemäßen Erkenntnis zur Seite gestellt ist als gleichwertige. 
Über Lessing hinaus sage ich, dass diese Erkenntnis vollkommen unabhängig ist 
von einer moralischen Erfahrung: die intuitive Erkenntnis ist wertfrei. Der Pers-
pektivenwechsel klappt auch, wenn der Held dem Zuschauer unähnlich ist: nicht 
moralisch-standhaft, nicht freundlich, nicht vorbildlich: der Perspektivenwechsel 
klappt auch, wenn der Held ein Schwein ist. Und mehr noch: auch dann macht er 
Spaß. Das ist Theater.  
 Aber auch die Grenzen von Lessings Dramentheorie werden hier sehr deut-
lich: Er beschneidet die Möglichkeiten des Theaters und der Kunst überhaupt, 
indem er es zum einen zur Schulung von moralischen Affekten nutzbar machen 
will und es zum anderen in allen ästhetischen Kriterien diesem obersten Ziel un-
terstellt: Alle Emotionen dürfen bei Lessing nur in Maßen empfunden werden, 
müssen eingebunden sein in einen Sinnzusammenhang. Dabei weist Lessing 
selbst mit seinem Begriff des menschlichen Helden hin auf die Spaltung zwi-
schen heroischem Subjekt und schmerzverzerrtem Menschen. Diese Spaltung 
wird dabei im Begriff des menschlischen Helden, der beide Seiten aufzunehmen 
und zu verbinden sucht, nicht überwunden. Das Individuum in der Tragödie er-
fährt, das betont Hans-Thies Lehmann, in dieser Darstellung »keine neue Frei-
heit, sondern nimmt eine neue Perspektive ein. Seine Unfreiheit, vor allem aber 
sein Schmerz, wird zum ersten Mal von einer Kunstform zum Zentrum der 
menschlichen Erfahrung gemacht. Die theatralische Szene ist der für diese Um-
wendung geschaffene Ort.« (TuM, 116)33  
 Philoktets Schicksal kann, Lehmann zufolge, gar nicht wieder eingeholt und 
begütigt werden: kein Gott, keine Heldentat, keine Ehre, kein Ruhm kann jemals 
das Geschehene aufwiegen. Denn der Zuschauer hat Philoktets Leid miterlebt. 
Das hat einen Perspektivenwechsel bewirkt, der nicht wieder rückgängig zu ma-
chen ist. Eine Verschiebung ist aufgetreten:  
 
»Hinter dem blutigen Schleier aus Mord, Untat und rauchenden Trümmern bleibt im Epos 

stets ein Kosmos gegenwärtig. Kehrt sich die Perspektive um, rückt das Leiden des Sub-

                                                             
33  Für Lehmann ist die Tragödie dabei ein Ort der Schuldlosigkeit, denn sie spielt in ei-

nem »Kraftfeld übermenschlicher Einflüsse«: »der tragische Diskurs präsentiert sich 

im Jetzt einer menschlichen Zeit des Leidens, die das vergangene Unrecht ästhetisch 

zurücktreten läßt: als Objekte eines Blicks, nicht als Täter von Taten. König Ödipus 

hat die obersten göttlichen Tabus verletzt und erscheint zugleich im Licht der Un-

schuld. Diese ›Entlastung‹ des Menschen ist das Ungeheuerliche an der Tragödie, 

nicht die Größe der Schuld.« (TuM, 104)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

jekts ins Zentrum, so wird die Ordnung solcher Taten fragwürdig, der Schmerz erhält ein 

Moment des Unwiderruflichen und Unverrechenbaren.« (TuM, 119)  

Mit einer »aggressiven Geste«, so Lehmann weiter, führt die Tragödie die »Sicht 
des Opfers« (TuM, 120) ein: eine Sicht, die durch keine dialektische Perspektive 
und keinen moralischen Gewinn aufgehoben werden kann, sondern die in ihrer 
Einzigartigkeit mahnend bestehen bleibt und jede Sinnordnung, die verantwort-
lich ist für das, was ihr geschieht, unwiderruflich in Frage stellt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Held Homburg trägt die Folgen. Königs Prinz  

Mit Fackeln wird und Lichtern und Laternen 

Der Held gesucht1

HELDEN BISHER

Philoktet ist auf einem guten Weg. Während Laokoon als substantielle Individu-
alität gar nicht in der Lage ist, persönliches Unrecht zu empfinden, weil er sich 
einzig begreift auf dem Hintergrund seiner Gemeinschaft und deswegen seinen 
Tod ohne Widerspruch hinnimmt, und Antigone als erste Erscheinungsform ei-
nes Subjekts den Untergang ihrer Gemeinschaft, den sie durch ihre Verkör-
perung eines gemeinschaftlichen Prinzips heraufbeschworen hat, nicht zu über-
leben vermag, wehrt Philoktet sich standhaft gegen sein Schicksal und überlebt 
auch fern seiner Gemeinschaft, nur auf sich gestellt. Aber auch Philoktet lenkt 
ein, Herakles kann ihn von der Rückkehr in die Gemeinschaft überzeugen. Phil-
oktets Krise war kurz und kann gelöst werden. Damit unterscheidet er sich 
wesentlich von den Figuren, die ihm durch die Jahrhunderte auf der Bühne fol-
gen. Während Philoktet einen stringenten Charakter hat, seine Entscheidungen 
und Umentscheidungen begründet und nachvollziehbar sind, sein Heldendasein 
offensichtlich untermauert wird von Verhalten und Einstellung, bevölkern heute 
weniger mit sich identische Charaktere die Bühnen.  
 Entscheidungen – falls welche getroffen werden – bleiben oft unbegründet 
und unverständlich. Oftmals ist der Handlungsablauf undurchsichtig. Eingeläutet 
wird die dauerhafte Krise des Helden in der Romantik, im Folgenden beispiel-
haft verkörpert durch den Prinzen von Homburg. Die Romantik verändert den 

                                                             
1  Heinrich von Kleist: Prinz Friedrich von Homburg; in: ders.: Werke 2, Dramen II. – 

Köln: Könemann 1996, Erster Akt, Erster Auftritt, 240. Im Folgenden im Text mit 

Prinz, Akt, Auftritt und Seitenangabe zitiert) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Begriff des Helden nachhaltig: der romantische Held ist ein Held der Krise. Phi-
loktet soll deshalb in diesem Kapitel der Prinz von Homburg entgegentreten. 
Beide sind Krieger und beide hadern mit ihrem Schicksal – doch auf unter-
schiedliche Weise. Beide entscheiden sich am Ende für ihr Heldentum, doch die 
Entscheidungsfindung ist eine andere. Während Lessing die rationale Argumen-
tation stark macht und die Tat für den Charakter einstehen lässt, verkehrt Kleist 
diese klassische Anordnung: die Tat sagt über den Charakter nichts mehr aus, 
weil ihre Beweggründe verborgen bleiben. Der Begriff des Helden verändert 
sich.  
 Mit Früchtl habe ich am Ende des letzten Hegel-Kapitels gezeigt, dass es 
nach Hegel in der Moderne keine Helden mehr geben kann: ihr Platz war in der 
mythischen Zeit, in der der Einzelne durch seine Tat noch ganze Staaten schöp-
fen konnte und durch das Fehlen einer vernünftigen Gesellschaftsordnung mit 
seiner tugendhaften Handlung unverzichtbar war. Sein Platz war dabei schon 
immer eher in der Kunst als im wirklichen Leben, denn im Helden wird das le-
bendig, was die Kunst ausmacht: die Verkörperung des Allgemeinen im Beson-
deren, bei der die Bedeutung über das Verkörperte hinausreicht. Der Held, der 
als Einzelner für das Allgemeine steht, ist dabei weder im bürgerlichen Staat, in 
dem ohnehin jeder freiwillig Teil hat am vernünftigen Allgemeinen, noch in der 
Sphäre der Wahrheit und des Wissens aktuell, da Religion und Philosophie bes-
sere Weisen der Darstellung des Wahren gefunden haben. Nach Hegel also gibt 
es heute keine Helden mehr: ihre Zeit ist vorbei.  
 Dieser These widerspricht unter anderem Karl Reinhardt. Er plädiert für eine 
andere und sehr interessante Interpretation des Heldenbegriffs. Für ihn ist der 
Held zunächst einmal einfach eine Art und Weise, Menschlichkeit darzustellen 
und sich so selbst vor Augen zu führen, wie Menschen sein können. Das gilt 
nicht nur für den menschlichen Helden Lessings, sondern das gilt für die meisten 
Heldendarstellungen seit der Antike. Helden sind (meist) Menschen, die schwie-
rige Bedingungen meistern und dabei über sich hinauswachsen. Odysseus, 
Philoktet, Hektor: Sie prägen die antiken Mythen und sind weiter nichts als – 
Menschen. »Der Held übersteigt in der Regel nicht Menschenmaß schlechthin, 
wohl aber gewohntes Maß«, schreibt Reinhardt.2 Der Held in der Erzählung, im 
Roman, im Kunstwerk ist eine Weise des Menschen, sich selbst zu sehen und 
das Beste an sich herauszustreichen. Er steht also in einer begrifflichen Span-
nung zwischen Ideal und Selbsterkenntnis: »Der Held, nach allem, gehört zum 

                                                             
2  Karl Reinhardt: »Die Krise des Helden«; in: ders.: Die Krise des Helden. Beiträge zur 

Literatur und Geistesgeschichte. – München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1962, 

107. Im Folgenden mit Krise und Seitenangabe im Text zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 283

Schatz der Urformen menschlicher Selbstdarstellung sowohl rühmender wie 
selbsterkennender Art. Der Mensch feiert im Helden seine Triumphe, Wünsche, 
Gefahren, Siege, Niederlagen, Ängste, Tapferkeiten, Überwindungen, Opfer, 
Schmerzen, usw.« (Krise, 107f.) Die Heldendarstellung hat sich dabei im Laufe 
der Geschichte verändert, wie Reinhardt überzeugend darlegt: sie kommt dem 
Menschen immer näher und wendet sich von einer gottgleichen und unantastba-
ren Darstellung ab. Damit wird sie menschlicher und gleichzeitig ungenauer. Im 
Helden sehen wir so auch die veränderte Darstellung von Subjektivität: Bei Lao-
koon ist das Heldische noch ganz das Aufgehen in der Gemeinschaft, Antigone 
ist als Heldin schon vereinzelt, indem sie sich gegen die Gemeinschaft stellt, die-
sen Bruch aber nicht aushält und doch wieder durch ihren Heldentod in die 
Gemeinschaft zurückkehrt. Philoktet ist der wirklich vereinzelte Held: ein Ein-
zelkämpfer, der auf seiner Individualität besteht und ihr Recht behauptet. 
Reinhardts Begriff des Helden ist damit offener als derjenige Hegels. Er bietet 
Raum für Selbstdarstellung und Selbstbefragung; und damit Raum für eine Ent-
wicklung des Begriffs selbst, die Hegel in ihm nicht sehen kann. Doch dazu wei-
ter unten Genaueres. 
 Zunächst möchte ich noch einmal an Bohrers romantische Subjektivität erin-
nern, die ja schon Thema eines Exkurses im Rechtsphilosophiekapitel war. Am 
romantischen Begriff von Subjektivität habe ich dort gezeigt, was dem Subjekt-
begriff bei Hegel fehlt: das Überbordende, das Unangepasste, das Kreative, das 
den Fortschritt erst ermöglicht. Das romantische Subjekt erfindet sich selbst. Es 
will keine Gesellschaft begründen wie der Held der Antike: oftmals will es noch 
nicht mal in ihr bestehen können. Verträumt sucht es in anderen Seelenverwand-
te, immer in der Hoffnung, sich dabei selbst zu entdecken. Jean Pauls Romane 
beschreiben diese Suche nach sich im anderen, nach sich in der Natur. Auch bei 
Kleist ist diese unbestimmte Sehnsucht nach Erfüllung, nach Gemeinschaft fühl-
bar, gleichzeitig kommt das Unbewusste ins Spiel, das dem Einzelnen bedroh-
lich im Nacken sitzt und ihn in die Unvernunft und ins Verderben treibt. Durch 
den romantischen Subjektbegriff verkehrt sich auch der Held: Adam in Kleists 
Der zerbrochene Krug wird vom Richter zum Angeklagten, grotesk ermittelt er 
wider Willen gegen sich selbst. Auch Penthesilea im gleichnamigen Drama 
macht eine Wendung durch: Erst tritt sie auf als strahlende Heldin, Königin der 
Amazonen, ehrenvolle Kriegerin und wird dann durch ihre Liebe zu Achill in die 
Raserei getrieben: mit ihren Hunden, selbst wie eine Hündin, zerreißt sie auf 
dem Schlachtfeld den eigentlich begehrten Mann. Die Heldin wird zum Monster. 
Ihre Tat schafft nichts, sondern zerstört.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

HOMBURGS HELDENTUM

Besonders deutlich wird diese Abkehr vom klassischen deutschen Drama und 
seinem Helden laut Erika Fischer-Lichte in Kleists letztem Stück, dem Prinz 

Friedrich von Homburg, das er nur wenige Monate vor seinem Selbstmord 1811 
vollendet. Kleist siedelt sein Stück an im 17. Jahrhundert. Friedrich von Hom-
burg ist ein ehrgeiziger und begabter junger Adeliger, der auf Seiten des Großen 
Kurfürsten Friedrich Wilhelm von Brandenburg im Schwedisch-Brandenburgi-
schen Krieg kämpft und sich im Schlachtgetümmel bewährt. Zudem ist er der 
Sohn der früh verstorbenen, besten Freundin der Kurfürstin und dieser von sei-
ner Mutter am Totenbett an Sohnesstatt anbefohlen. Nachempfunden hat Kleist 
ihn dabei offensichtlich dem Prinz von Hessen-Homburg, über dessen Kampfes-
mut der Große Kurfürst in seinen Memoiren schreibt. Die Schauplätze des 
Schauspiels sind Berlin und Fehrbellin, wo die alles entscheidende Schlacht 
stattfindet.  
 Während im klassischen Drama die Helden ihre Tat erklären, ihre Motivatio-
nen aufdecken und so der Vernunft – wie Lessing es fordert – Einsicht gewähren 
und ihre Handlungen nachvollziehbar machen, richtet Kleist ein Emotionschaos 
beim Zuschauer an. Homburg trifft Entscheidungen, ohne sie zu begründen. Nur 
die Entscheidung kommt auf die Bühne – die Motive bleiben unklar. Der Ent-
scheidungsfindungsprozess ist argumentativ nicht nachvollziehbar: »the decision 
is not weighed up, nor are the arguments for and against expressed on a linguis-
tic level«,3 kommentiert das Erika Fischer-Lichte. Besonders interessant ist das 
Stück aber auch noch unter einem anderen Gesichtspunkt. Die Frage, ob Hom-
burg ein Held ist und wie heldenhaftes Verhalten auszusehen hat, stellt sich im 
Stück immer wieder von verschiedenen Seiten. Der Begriff selbst wird hier erör-
tert und in Frage gestellt.  
 So beginnt das Stück schon, typisch für Kleist, in einer Mischung aus Ironie 
und liebevoller Zuneigung zum Träumer, mit der Suche nach dem Helden. Mit 
»Fackeln wird und Lichtern und Laternen / der Held gesucht«.(Prinz, Erster Akt, 
Erster Auftritt, 240) Drei Tage, so erzählt der Graf Hohenzollern, ist Homburg 
den flüchtenden Schweden nachgesetzt und eigentlich soll er just in diesem 
Moment schon wieder auf dem Pferd sitzen, um sich in eine neue Schlacht zu 
stürzen. Doch der Held wird im Garten gefunden, wo er schlafwandelt und sich 
selbst einen Lorbeerkranz flicht und gleichermaßen angerührt und amüsiert be-
merkt Graf Hohenzollern: »Der Lorbeer istʼs / Wie erʼs gesehen hat, an der 

                                                             
3  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 206.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 285

Helden Bildern, / Die zu Berlin im Rüstsaal aufgehängt.« (Prinz, Erster Akt, Ers-
ter Auftritt, 241)4  

Der junge Held verpasst also, so beginnt Kleists Stück, weil er vom Helden-
ruhm träumt, seine Pflichten als Held – er verpasst fast den Kampf. Mit dem so 
auf der Hand liegend nach Heldenruhm sich sehnenden, jungen Krieger treiben 
Graf und Kurfürst nun ihr Unwesen. Der Kurfürst umwindet den geflochtenen 
Lorbeerkranz nun mit seiner Kette und gibt beides seiner Nichte. Natalie nun, 
die den für Ehre und Anerkennung stehenden Lorbeerkranz mit der kurfürstli-
chen Kette in der Hand hält, verkörpert alle Wunschträume Homburgs. 
Schmachtend versucht Homburg nun sein Traumbild zu erhaschen und redet sich 
dabei, noch immer schlafwandelnd, mit seinem Liebesgeständnis an Natalie um 
Kopf und Kragen. Als der Kurfürst sich an diesem Bild genug ergötzt hat, ver-
schwindet die Gesellschaft zurück ins Schloss und überlässt Homburg seinen 
Träumereien. Als Graf Hohenzollern den Prinzen, der beim ersten Anrufen übri-
gens umfällt und in tiefen Schlaf sinkt, aufweckt, kann dieser sich zunächst an 
nichts erinnern. Ihm selbst scheint es unglaublich, wie er aus seinem Bett in den 
Garten gelangt ist und der Graf hilft ihm nicht bei einer Aufklärung. Homburg 
dämmert nun das Geschehene wieder herauf, doch missdeutet er es als Traum. 
Einzig verwirrend: er hat Prinzessin Natalie versehentlich einen Handschuh ab-
gestreift. Und diesen hält er noch in der Hand.  
 Ob er gewacht hat oder schlief: für Homburg bleibt das Erlebte undurchsich-
tig. Traum und Wirklichkeit sind nicht mehr klar zu unterscheiden. Diese 
Schwierigkeit zieht sich durch das ganze Stück. Denn der vermeintliche Traum 
beschäftigt Homburg so stark, dass er immer wieder in Tagträume abgleitet. So 
ist er auch vollkommen geistesabwesend, als der Kurfürst, im Beisein der Kur-
fürstin und Natalies, sowie der Generäle, den Schlachtplan aufstellt und die 
Befehle erlässt. Mehrmals wird dem Prinzen, der, besonders nachdem er begrif-
fen hat, dass der Handschuh tatsächlich Natalie gehört, nur noch Augen für diese 
hat, die Order des Kurfürsten wiederholt, unbedingt auf seinem Platz zu bleiben, 
bis er den Befehl bekommt, sich in die Schlacht einzumischen.  
 Auch auf dem Schlachtfeld selbst wird ihm dieser Befehl wiederholt, doch 
Homburg missachtet ihn, nachdem er ihn endlich begriffen zu haben scheint, und 
mischt sich zu früh ein. Als er nun auch noch sieht, wie der Schimmel des Kur-

                                                             
4  Bemerkenswert ist an dieser Stelle nicht nur, dass Homburgs Traum, den der Schlaf-

wandler träumt, anschaulich wird in seiner Tätigkeit: Homburg also offensichtlich 

nach Heldenruhm strebt, interessant und amüsant ist ebenso die Frage des Großen 

Kurfürsten, die die Schwierigkeiten von Homburgs Heldentum vorwegzunehmen 

scheint: »Wo fand er den [Lorbeer] in meinem märkischen Sand?« (ebd). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

fürsten mit Reiter tödlich getroffen wird, kennt sein Kampfesmut keine Grenzen 
mehr. Er gewinnt die Schlacht – und Natalie. Die ist, als sie vom Tod des Kur-
fürsten hört, zutiefst erschrocken. Homburg gesteht ihr seine Liebe und sie ver-
sprechen sich die Ehe. Ein Bote bringt die gute Nachricht, dass anstelle des Kur-
fürsten der Rittmeister auf dem Schimmel saß und der Kurfürst selbst wohlauf 
ist. Zu diesem Zeitpunkt hat Homburg alles erreicht. Er ist als strahlender Held 
aus der Schlacht hervorgegangen und hat Natalies Versprechen, ihn zu heiraten. 
Der Prinz ist überglücklich.  
 Doch dieses Glück zerplatzt, sobald er den Kurfürsten trifft. Der ist wütend 
darüber, dass sein Befehl verletzt wurde und kündigt dem Schuldigen, ähnlich 
der Selbstverfluchung des Ödipusʼ, das Kriegsgericht an. Was der Kurfürst nicht 
weiß, ist, dass Homburg, der vor der Schlacht mit seinem Pferd gestürzt ist, doch 
selbst die Reiterei angeführt hat. Er glaubt also, einen anderen vor Gericht zu 
bringen und ist erschrocken, als Homburg freudestrahlend als Held des Gefechts 
vor ihn tritt. Wutentbrannt lässt er ihm dennoch sofort den Degen nehmen und 
ihn verhaften. Der Prinz kann das, was ihm geschieht, zunächst überhaupt nicht 
einordnen: »Träumʼ ich? Wachʼ ich? Lebʼ ich? Bin ich bei Sinnen?« (Prinz, 
Dritter Akt, Erster Auftritt, 278) Auch als das Kriegsgericht schon das Todesur-
teil über ihn gefällt hat, kann Homburg nicht glauben, dass sein Schicksal 
besiegelt ist. Fest geht er davon aus, dass der Kurfürst, anstatt das Urteil zu un-
terschreiben, Gnade walten lassen wird. Als einen deus ex machina, der den 
Helden, der gefehlt hat, aber dennoch ein ruhmreicher Held ist, wieder in den 
Kreis der Götter holt, betrachtet Homburg seinen Ziehvater: 

»HOMBURG. Wie könntʼ er doch vor diesen Tisch mich laden, 

Von Richtern, herzlos, die, den Eulen gleich, 

Stets von der Kugel mir das Grablied singen: 

Dächtʼ er, mit einem heitern Herrscherspruch, 

Nicht, als ein Gott, in ihren Kreis zu treten?« (Prinz, Dritter Akt, Erster Auftritt, 282)

Erst als der Graf von Hohenzollern ihm berichtet, dass der Kurfürst sehr wohl 
das Urteil unterzeichnen will und auch schon ein Grab für Homburg ausheben 
lässt, wankt dieser in seiner Sicherheit. Zur Gewissheit wird ihm die Absicht des 
Kurfürsten, als er begreift, dass sein voreiliges Verhalten in der Schlacht nicht 
sein einziger Fehler war. Auch seine Verlobung mit Natalie spricht in den Augen 
des Kurfürsten gegen ihn. Da die beiden diesen tot glaubten, haben sie ihn nicht 
um die unbedingt nötige Erlaubnis gefragt. Nun lässt der schwedische König, 
gleichsam als Friedensangebot zwischen den beiden Ländern, um Natalies Hand 
anhalten. Die ist aber schon Homburg versprochen. Im Angesicht des Todes er-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 287

scheint dem Prinzen all das, was er bisher angestrebt hat, plötzlich sinnlos. Um 
bei der Kurfürstin um Gnade zu flehen, verlässt er das Gefängnis. Als er auf dem 
Weg zum Schloss sein eigenes Grab sieht, verliert er jede Selbstbeherrschung. 
Die Kurfürstin ist entsetzt über seinen Auftritt und ermahnt ihn erschrocken: 
»Mein Sohn! Wenn’s so des Himmels Wille ist, / Wirst du mit Mut dich und mit 
Fassung rüsten!« (Prinz, Dritter Akt, Fünfter Auftritt, 289) Doch ein heroisch-
stoisches dem Tod-Ins-Auge-Sehen interessiert Homburg nicht mehr. Er will nur 
eines: leben. Auf dem Schlachtfeld hat er den Tod tausendmal riskiert, doch nun 
erträgt er den Gedanken nicht mehr.  

»HOMBURG. O Gottes Welt, o Mutter, ist so schön! 

Laß mich nicht, fleh’ ich, eh’ die Stunde schlägt, 

Zu jenen schwarzen Schatten niedersteigen! 

Mag er doch sonst, wenn ich gefehlt, mich strafen, 

Warum die Kugel eben muß es sein? 

Mag er mich meiner Ämter doch entsetzen, 

Mit Kassation, wenn’s das Gesetz so will, 

Mich aus dem Heer entfernen: Gott des Himmels! 

Seit ich mein Grab sah, will ich nichts, als leben,

Und frage nichts mehr, ob es rühmlich sei!« (ebd.)

Homburg lässt nicht nur seine Selbstbeherrschung und sein Heldentum fahren, er 
gibt auch Natalie frei. Alleine will er fern ab vom Schloss leben, nur leben will 
er. Natalie mahnt ihn, tapfer in den Tod zu gehen und so auch im Tod selbst 
noch zu siegen. Doch diesem Sieg kann der Prinz nichts mehr abgewinnen. Un-
ehrenhaft will er sich um ihn herumstehlen. Diese Wendung Homburgs weg vom 
furchtlosen Helden der Schlacht hin zu dem, der am Leben hängt und sein 
Schicksal beklagt, rührt Natalie an und stößt sie gleichzeitig ab. Sie berichtet 
dem Kurfürsten ausführlich und unter Tränen von Homburgs Auftritt in den Ge-
mächern der Kurfürstin. Dass er seinen Heldenmut verloren hat, ist für Natalie 
das Zeichen dafür, dass er sich selbst ganz verloren hat und sich nicht mehr ach-
tet: 

»NATALIE (an die Brust des Kurfürsten gelehnt). […]  

Verstört und schüchtern, heimlich, ganz unwürdig, 

Ein unerfreulich jammerswürdʼger Anblick! 

Zu solchem Elend, glaubtʼ ich, sänke keiner, 

Den die Geschichtʼ als ihren Helden preist. 

Schauʼ her, ein Weib bin ich, und schaudere 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Dem Wurm zurück, der meiner Ferse naht: 

Doch so zermalmt, so fassungslos, so ganz 

Unheldenmütig träfe mich der Tod 

In eines scheußlichen Leun Gestalt nicht an! 

- Ach, was ist Menschengröße, Menschenruhm!« (Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 295) 

Für Natalie hat Homburg alles Heldenhafte verloren – trotzdem bittet sie um 
Gnade für ihn, weil sie ihn liebt. Doch den, in den sie sich verliebt hat, kann sie 
nicht wiedererkennen in der Gestalt, die ihr begegnete in den Räumen ihrer Tan-
te. So wirft sie ihrem Onkel vor »Ach, welch ein Heldenherz hast du geknickt!«. 
(ebd.) Der Kurfürst jedoch reagiert vollkommen unerwartet auf diese Nachricht. 
Eigentlich sollte er dieses unmännliche Betragen abstoßend finden und sich in 
seinem Urteil über Homburg bestätigt fühlen, zumal er sich gerade in der An-
fangsszene über Homburgs Weichheit lustig macht. Doch seine Reaktion ist 
genau entgegengesetzt. Er empfindet Homburgs Verhalten als heldenhaft. Denn 
nur ein Held kann sich so demütigen, wenn er das Urteil über sich als falsch 
empfindet: 

»DER KURFÜRST. Wo wird ich  

mich gegen solchen Kriegers Meinung setzen?  

Die höchste Achtung, wie dir wohl bekannt, 

Tragʼ ich im Innersten für sein Gefühl: 

Wenn er den Spruch für ungerecht kann halten, 

Kassierʼ ich die Artikel: er ist frei!« (Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 296) 

Der Kurfürst schickt Natalie mit einem eilig geschriebenen Brief zum Gefängnis. 
Was der Inhalt des Briefes ist, bleibt zunächst unbekannt. »Ich glaube Rettung« 
(Prinz, Vierter Akt, Erster Auftritt, 297), sagt Natalie, als sie das Zimmer des 
Kurfürsten verlässt, Vertrauen schenkt sie ihrem Onkel jedoch nicht. Das wird in 
der nächsten Szene deutlich, in der sie Rittmeister Graf Reuss einen Auftrag des 
Kurfürsten vortäuscht, ihr eigenes Regiment herzurufen. Sie überreicht ihm ei-
nen Brief an den Kommandanten, bittet ihn aber zunächst, den Brief noch bei 
sich zu behalten und nicht zu überbringen. Natalie bereitet damit, so scheint es, 
einer nötigenfalls gewalttätigen Befreiung von Homburg vor, zumal ihr der 
Rittmeister ohnehin gemeldet hat, dass das Heer auf Seiten Homburgs steht und 
ein Gnadengesuch vorbereitet. Doch zunächst überbringt sie dem Gefangenen 
die vermeintliche Begnadigung. Als Homburg den Brief vorliest, wird jedoch 
schnell deutlich, dass es nur der Vorbote einer eventuellen Gnade ist: Der Kur-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 289

fürst hat das Urteil nicht aufgehoben, sondern legt es selbst in die Hände des 
Prinzen. Nur seine Pflicht wollte er tun, schreibt der Kurfürst an Homburg,  

»Auf euren eignen Beifall rechnetʼ ich. 

Meint Ihr, ein Unrecht sei Euch widerfahren, 

So bittʼ ich, sagtʼs mir mit zwei Worten – 

Und gleich den Degen schickʼ ich Euch zurück.« (Prinz, Vierter Akt, Dritter Auftritt, 302) 

Obwohl die Rettung nun so nah scheint, stürzt der Prinz in Zweifel über die rich-
tige Antwort. Während Natalie sofort eine charmante Response auf der Zunge 
liegt, quält er sich mit den richtigen Worten.  

»HOMBURG. Laß, einen Augenblick! Mir scheint –  

                                   (Er sinnt) 

NATALIE.                                                       Was sagst du? 

HOMBURG. Gleich wird’ ich wissen, wie ich schreiben soll.« (Prinz, Vierter Akt, Vierter 

Auftritt, 304)

Was der Prinz nun schreibt, erfährt der Zuschauer in dieser Szene nicht. Den 
versiegelten Brief übergibt er der erschrockenen Natalie. Ohne Erklärung. Das 
ist die Abkehr vom klassischen Drama, die Abkehr von Lessings Forderung von 
Nachvollziehbarkeit: Die Motive von Homburg bleiben im Dunkeln, sein Han-
deln ist für den Zuschauer nicht nachvollziehbar – es ist einer vernünftigen 
Debatte entzogen, ja, es ist der Sprache selbst entzogen, schreibt Fischer-Lichte: 
»The decision itself was made somewhere at a point beyond language.«5 Auch 
im Nachhinein wird die Entscheidung nicht begründet oder analysiert. Immerhin 
kann sich der Zuschauer, genauso wie Natalie, die Antwort des Prinzen selbst 
zusammenreimen. Denn Homburgs Heldenmut ist angesichts des kurfürstlichen 
Briefes neu erwacht. Freiwillig will er in den – wie ihm nun scheint – verdienten 
Tod gehen. Es bleibt dabei unklar, ob der Kurfürst auf diese Reaktion spekuliert 
hat und so Homburgs Tod letztendlich doch herbeiführen will. Diesen Eindruck 
scheint auch Natalie zu teilen, denn sie versucht Homburg den Brief des Kur-
fürsten, nachdem dieser ihn vorgelesen hat, zu entwenden, damit er ihn kein wei-
teres Mal überliest. Als Homburg den Brief zurück ergattert, seufzt sie: »O Gott 

                                                             
5  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 206. Sie macht darauf 

aufmerksam, dass auch die Entscheidung des obersten Feldherrn nicht erklärt wird, 

sondern verkündet: »he decides to show mercy to the Prince without making his deci-

sion transparent to Natalie or, in a later monologue, even the audience.« (ebd.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

der Welt! Jetzt istʼs um ihn geschehn!« (Prinz, Vierter Akt, Vierter Auftritt, 303) 
Trotzdem ist Natalie glücklich darüber, dass Homburg, wie es scheint, wieder zu 
sich selbst, das heißt, zu sich als Held gefunden hat:  

»NATALIE (küßt ihn). Nimm diesen Kuß! – Und bohrten gleich zwölf Kugeln 

Dich jetzt in Staub, nicht halten könntʼ ich mich, 

Und jauchztʼ und weintʼ und spräche: du gefällst mir!« (Prinz, Vierter Akt, Vierter Auf-

tritt, 306)  

Da Natalie den Rittmeister gleich darauf mit dem Brief zu dem ihr unterstellten 
Regiment schickt, muss sie um Homburgs Leben nicht mehr wirklich fürchten. 
Selbst wenn der Kurfürst, was sie annimmt, den Prinzen hinrichten lassen wird, 
hofft sie auf die Unterstützung durch die Generäle. Die treffen auch schon am 
nächsten Morgen unter den besorgten Augen des Kurfürsten ein. Aufgebracht 
meldet ihm sofort darauf sein Feldmarschall von einer Versammlung zugunsten 
Homburgs. Sollte der Kurfürst dem Gnadengesuch nicht zustimmen, drohen sie 
offen damit, den Prinzen mit Gewalt aus der Haft zu befreien. Der Feldmarschall 
fleht : 

»FELDMARSCHALL. Herr, ich beschwöre dich, wennʼs überall 

Dein Wille ist, den Prinzen zu begnadigen:   

Tuʼs, ehʼ ein höchstverhaßter Schritt geschehn!   

Jedwedes Heer liebt, weißt du, seinen Helden«. (Prinz, Fünfter Akt, Dritter Auftritt, 309)  

Aufwendig lässt Kleist nun zwei der Generäle, Kottwitz und Hohenzollern, als 
Fürsprecher Homburgs auftreten. Beide haben lange Argumentationen vorberei-
tet, um das voreilige Handeln des Prinzen zu entschuldigen. Während Kottwitz 
darin den genialen Kriegsherrn sieht, der das einzige getan hat, was richtig war, 
um die Schlacht noch zu gewinnen, gibt Hohenzollern dem Kurfürsten selbst die 
Schuld für Homburgs Tat. Er habe, so Hohenzollern, mit dem Scherz, den er 
dem Schlafwandelnden gespielt, selbst im Prinzen den Traum von Ruhm und 
Ehre geweckt und damit seinem ruhmsüchtigen Verhalten Vorschub geleistet. 
Der Kurfürst streitet beide Argumente ab und scheint bei seinem Urteil zu blei-
ben. Als Kronzeugen für sich ruft er den Prinzen von Homburg selbst. Dieser 
verkündet vor den erschrockenen Generälen, dass er das Todesurteil gern an-
nimmt.   
 Diese Entscheidung bringt ihm in letzter Sekunde (er ist schon mit verbun-
denen Augen auf dem Weg zu seiner Hinrichtung, Trommeln spielen den Toten-
marsch) das Leben und sein Traum von Ruhm und Eheglück mit Natalie sollen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 291

nun in Erfüllung gehen. Homburg bekommt so schlussendlich doch den Kranz, 
den er sich selbst am Anfang flocht – mit der Kette des Kurfürsten und durch die 
Hand seiner zukünftigen Gemahlin Natalie. Der Prinz fällt daraufhin in Ohn-
macht und fragt erwachend: »Nein, sagt! Ist es ein Traum?« (Prinz, Fünfter Akt, 
Elfter Auftritt, 326) Und Kottwitz antwortet ihm: »Ein Traum, was sonst?« 

WAS MACHT DEN HELDEN AUS?

Homburg und der Kurfürst sind die Hauptfiguren des Stücks: Homburg als Held, 
der Kurfürst in einer Mischung aus Übervater und Gegenspieler. Kleist schildert 
sie sehr unterschiedlich. Der Kurfürst, ein erfahrener Herrscher, mild, weise, 
kriegserprobt und voller Liebe zu den Seinen scheint ein stringenter und überleg-
ter Mann zu sein. Homburg ihm gegenüber ist ein jugendlicher Träumer, ein 
Schwärmer, der heißblütig mit einem ungewöhnlichen Kampfesmut und Kriegs-
talent jeden für sich einnimmt. Neben dem alten, weisen Helden, dessen Ruhm 
seit Jahrzehnten die Truppen an sich bindet, und der auch im Alter noch mutig 
an vorderster Front kämpft, steht der junge, strahlende Held, der durch Leiden-
schaft und spontane Eingebungen bezaubert. Doch beide haben eines gemeinsam 
– eine Gemeinsamkeit übrigens, die bei beiden überrascht: sie erklären sich 
nicht.  
 Beim Kurfürsten erstaunt dieser Mangel, da er als vernünftig und weise gilt, 
aufgeschlossen für rationale Argumentationen und selbst redegewandt. Doch auf 
die wortreichen Erklärungen sowohl Natalies als auch der Generäle antwortet er 
nur kryptisch und undeutbar. Genauso unklar, wie der Brief, den er Homburg ins 
Gefängnis schickt, bleibt auch die Begnadigung selbst. Denn der Kurfürst ent-
scheidet sich schlichtweg um. Warum er das tut, bleibt gerade vor seiner eigenen 
Argumentation (der Achtung vor dem Gesetz; dem Wunsch, dass seinen Befeh-
len unbedingter Gehorsam zuteilwird, um auch weiterhin ein erfolgreicher 
Feldherr zu sein; dem Argument, dass selbst Homburg die Richtigkeit des Ur-
teils anerkennt) im Dunkeln. Bis zuletzt bleibt damit ungewiss, ob die Zukunft, 
die Homburg winkt, tatsächlich so rosig ist, wie sie aussieht. Die Begnadigung 
des Prinzen kann sowohl als anerkennender Akt gewertet werden, in dem ihm 
der Ruhm zuteilwird, der ihm zusteht, als auch als intriganter Akt, in dem der 
Prinz so durch die Dankbarkeit für die Verschonung in eine abhängige Position 
gebracht werden soll. Genauso im Dunkeln bleibt, ob es sich um eine überlegte 
und rationale Handlung oder um einen emotionalen und überstürzten Akt han-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

delt, so Fischer-Lichte: »Seen in terms of action alone, man remains a mystery to 
his fellow men.«6 

 Auch Homburg bleibt ein Mysterium. Er rechtfertigt keine seiner Entschei-
dungen rational, vielmehr scheinen sie auf einer veränderten Gefühlslage zu 
beruhen. Sobald der Prinz sich wieder vom Kurfürsten geliebt glaubt, ist er be-
reit, alles für diesen zu opfern. Ob das Urteil ungerecht ist oder nicht, interessiert 
ihn nicht mehr: er will es annehmen. Auch bleibt unklar, warum er vorher seine 
Selbstbeherrschung so verliert und nicht einen Plan ersinnt, der ihm Rettung 
bringen könnte. Homburg, der eingeführt wird als vertrauensseliger Schlafwand-
ler, der nicht nur unschuldig das vom Kurfürsten inszenierte Possenspiel mit-
macht, sondern es hinterher auch noch seinem Freund Hohenzollern glückselig 
als Vision schildert, beginnt plötzlich zu schweigen. Weder rechtfertigt er sein 
zu frühes Eingreifen in die Kampfhandlungen der Schlacht um Fehrbellin, noch 
erklärt er später seine wankenden Gemütszustände. Warum ihn der Gedanke an 
den Tod plötzlich so erschreckt, bleibt allen vollkommen rätselhaft. Warum er 
dann seinem Leiden, das alle dennoch anrührt, weil es das Leiden des dem Tode 
geweihten Individuums ist, selbst kein Recht mehr einräumt, bleibt wieder uner-
klärt. Eigentlich hatte Homburg ja in seiner – scheintʼs – unzeitgemäßen Liebe 
zum Leben, in seiner Abwendung vom alles ruhig ertragenden Heldentum, auf 
eine Subjektivität verwiesen, die an sich wertvoll und schützenswert ist und 
nicht für ein höheres Gut dahingemetzelt werden kann. Doch diesen Verweis 
nimmt Homburg ohne viel Aufhebens einfach wieder zurück.  
 Diese ständige Erklärungsverweigerung hat Konsequenzen: Der Held kann 
nicht mehr anhand seiner Handlungen beurteilt werden, da niemand weiß, ob 
seine Motive gute oder schlechte sind. Das ist noch einmal besonders interessant 
im Rückblick auf die Bedeutung von Wort und Tat bei Philoktet. Während hier 
der Held der Tat, Philoktet, mit Worten überzeugt, überzeugt Neoptolemos, der 
zum Lügen, also zum Reden, beauftragt ist, dessen Worte also Früchte tragen 
sollen, durch seine Tat. Auch hier gibt es also ein Misstrauen den Worten gegen-
über – ein Misstrauen, das seine Verkörperung im redegewandten Odysseus 
findet, der zum Schweigen verurteilt wird und damit das Wort selbst wieder 
aufwertet. Während im Philoktet das Wort selbst ambivalent ist, weil es ein Lü-
genwort sein könnte, hat es dennoch Bedeutung, weil es erklärt, was im Dunkeln 
bleiben würde. Ihm gegenüber haben aber gerade die Handlungen eine große 
Aussagekraft, weil sie die wahre Motivation des Handelnden offen darlegen: als 
Neoptolemos Philoktet seinen Bogen zurückgibt, bedarf es keiner Erklärungen 
mehr. Im Prinzen von Homburg hingegen verlieren sowohl Worte als auch Taten 

                                                             
6  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 207. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 293

ihre erklärende Bedeutung. Hier bleibt alles dunkel. Auch die Handlungen sind 
Ausdruck einer inneren Krise: Das Todesurteil annehmen oder ablehnen, Gnade 
gewähren oder verweigern, was Prinz und Kurfürst zur Entscheidung bewegt, 
bleibt verborgen. Verwoben mit Träumen und Schlafwandelei wirken die Hand-
lungen das ganze Stück über irreal und ungewiss. So bewegt sich der Prinz noch 
halb im Traum, als er sich verfrüht in die Schlacht stürzt. Und als am Ende sein 
Traum in Erfüllung geht, mag er an dessen Wirklichwerdung gar nicht glauben: 
begegnet ihm doch die gleiche Szene, die er einst als Schlafwandler durchlebte, 
nun wach noch einmal. Nur dieses Mal hat sie wirkliche Konsequenzen für ihn. 
 Die ständigen Missverständnisse, die aus der mangelnden Kommunikation 
herrühren, bedingen dabei auch die Einsamkeit der Kleistschen Charaktere. Die 
Selbstinszenierung der Personen gewinnt dadurch an Bedeutung.7 Während der 
Kurfürst stets die Kontrolle über alles zu haben scheint und – auch wenn seine 
Motive nicht aufgedeckt werden – als stringenter Charakter gezeichnet wird, tritt 
Homburg in vielen verschiedenen Facetten auf: er ist Kriegsheld und Träumer 
zugleich. Die Veränderungen im Auftreten des Prinzen – zwischen weinerlich 
und flehend bis zu aufopfernd und mutig – gehen dabei, laut Fischer-Lichte, 
nicht auf eine instabile Persönlichkeit zurück, sondern auf Veränderungen seines 
Bewusstseins, durch die sich das Selbst definieren und realisieren kann.8 Beson-
ders interessant ist dabei die Rolle der Sprache: Während sprachlicher und 
körperlicher Ausdruck in der Unbewusstheit des Traums gemeinsam, direkt und 
spontan funktionieren, trennen sich Sprache und Körper im bewussten Zustand 
voneinander: der körperliche Ausdruck ist nach wie vor spontan und direkt 
(Homburg fällt in Ohnmacht, er starrt verträumt auf den Boden, steht wie vom 
Donner gerührt, kann seine Augen nicht von den Frauen wenden, usw.), doch 
der sprachliche Ausdruck gibt sein Gefühlsleben nicht direkt wieder – sprachlich 
versucht er, die Rolle des Prinzen aufrechtzuerhalten. Diese Trennung von Kör-
per und Sprache liest Fischer-Lichte als Zeichen einer Identitätskrise, die erst im 

                                                             
7  Diesen romatisch-kreativen Zug findet auch Früchtl im zweiten seiner untersuchten 

Filmgenres: den Verbrecherfilmen, beispielhaft in Pulp Fiction, wieder. Die beiden 

Profikiller Vincent und Jules interpretiert er als einen neuen Heldentypus: die coolen 

Helden, die sich gleichzeitig zum Helden stilisieren und dabei ihre eigene Parodie 

mitspielen. Der coole Held, der Profikiller par exellence, weiß, wie er sich zu verhal-

ten hat, weiß wie er sich zu bewegen hat, wann er was zu tun hat. Das stilgerechte 

individuelle Auftreten gleitet somit ab in eine Parodie, verliert dabei aber nicht ihren 

individuellen Zug: der Held wird zum Schauspieler (vgl. DuI, 302ff). Er spielt sich 

selbst.  

8  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 210. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

letzten Auftritt, in dem die Wünsche des Prinzen dann tatsächlich in Erfüllung 
gehen, überwunden wird.  
 Eine Einheit, die, wie ich im Kapitel über die Rechtsphilosophie gezeigt ha-
be, Kleist im wahren Leben nicht gelingt. Das romantische Ich, das Bohrer 
entwickelt, durchlebt genau diese Identitätskrisen. Es ist hin- und hergerissen 
zwischen verschiedenen Lebensentwürfen und hat – quasi konstitutiv für seinen 
eigenen Begriff – keine Argumente für den einen oder anderen. Der wechselhaf-
te Charakter des Helden steht so für seine Suche nach einem Ich – für das ro-
mantische Neuschaffen, für die Sehnsucht nach einem Selbst. Angekommen ist 
Prinz Friedrich von Homburg bei Kleists Zeitgenossen dabei nicht. 

»Kleist’s contemporaries however, were of a different opinion. After The Prince of Hom-

burg was published in 1821 (in Hinterlassenen Schriften, edited by Tieck), the character of 

the Prince was criticised as ›sick‹ (Hegel in 1828, Fontane as late as 1872!) and ›coward-

ly‹ and was fiercly rejected. For the audience, the image of the ›hero‹ was incompatible 

with somnambulism, spontaneous expression, and mortal agony. Such a changeable iden-

tity could only mean a total destabilisation of the self. Consequently, the play was only 

produced on stage when certain scenes (I, 1; III, 5) were omitted – or at least when the 

Prince’s mortal agony was changed into the fear of shameful death by execution.«9

Fünfzig Jahre lang wird das Stück nur in Kürzungen oder mit Veränderungen 
aufgeführt. Nicht umsonst bezeichnet Fischer-Lichte die erste ungekürzte Auf-
führung im Jahr 1878 als Umbruch: Kleists Held wird nun die absolute Verkör-
perung des »modernen« Bewusstseins.10

  

KONSEQUENZEN FÜR DEN HELDEN. REINHARDTS KRISE 

Findet der Held in der Romantik immer noch zu sich zurück – im Traum, im 
Tod, die Glücklichsten sogar im Leben und in der Liebe –, verlieren die nach-
kommenden Helden ihre Einheitlichkeit immer mehr. »Ach, Luise, laß... das ist 
ein zu weites Feld«,11 lässt Fontane Effi Briest enden. Die beiden Briests blicken 
auf das Grab ihrer unglücklichen Tochter: Standhaft haben sie gehandelt, tu-
gendhaft und mild, in Liebe zu dem Kind verbunden, das nicht nur gegen 

                                                             
9  Erika Fischer-Lichte: History of European Drama and Theatre, 210. 

10  Vgl.: ebd. 211. 

11  Theodor Fontane: Effi Briest. Sämtliche Romane, Erzählungen, Gedichte, Nachgelas-

senes. Vierter Band. – Darmstadt: WBG 2002, 296.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 295

gesellschaftliche Konventionen verstieß, sondern auch gegen Glauben und Mo-
ral. Und doch fragen sie sich, wie viel Schuld am Schicksal ihrer Tochter sie 
tragen, ob die Mutter sie zu jung verheiratet hat und der Vater mit seinen ewigen 
»Zweideutigkeiten«... Die Eindeutigkeit in Handlung und Wort ist verloren. Die 
Selbstbefragung muss abgeschnitten werden, um weiterleben zu können: »Ach, 
Luise, laß… das ist ein zu weites Feld.« 
 Die ruhige Rückkehr ins bürgerliche Leben, in dem die Trauer stets unbe-
fragt ihren Platz im Herzen behält und den Alltag mit einem wunden Flor über-
zieht, gelingt im 20. Jahrhundert oft nicht mehr. Immer uneinheitlicher werden 
die Helden. Auf über 4000 Seiten beschreibt Proust in der Suche nach der verlo-
renen Zeit die Eigenbefragung und Selbstbetrachtung seines Protagonisten – der 
übrigens knappe 3000 Seiten ganz ohne Namen bleibt und dann, interessanter 
Weise, wie der Autor selbst betont, den gleichen Vornamen trägt wie er. Auch 
Musils Mann ohne Eigenschaften, im Gegensatz zur Suche leider unvollendet 
geblieben, bestaunt seine eigenen Wesenszüge und seine Uneinheitlichkeit, da-
mit aber gleichzeitig seine unendlichen Möglichkeiten zu sein. Nach der Mög-
lichkeit des Helden im 20. Jahrhundert fragt auch Karl Reinhardt in dem 1962 
veröffentlichten Vortrag »Die Krise des Helden«. Er diagnostiziert eine Krise, 
die nicht nur durch den Missbrauch des Heldenbegriffs im Nationalsozialismus 
verursacht ist, sondern auch im literarischen Wandel selbst angelegt scheint. 
 Hans Castorp in Manns Zauberberg ist ein anderer Heldentypus als Herakles 
in den antiken Mythen. Castorp ist unerfahren, weltfremd, schüchtern, ein »petit 
bourgeois, wie ihn Madame Chauchat mitleidig verächtlich tituliert«. (Krise, 
109) Mit Castorp verbürgerlicht und ironisiert Mann das Heldische, so Rein-
hardt, aber er schafft es nicht aus der Welt, das Heldische bei Mann ist zwar 
gebrochen, aber nicht gestorben. Helden, die nicht mehr Helden zu nennen sind, 
finden sich Reinhardt zufolge auch z.B. bei Kafka und Joyce: Bloom, so Rein-
hardt, ist ein »Wechselspiel bewußter und unterbewußter Pluralitäten« (Krise, 
113), das durch den Begriff Held nicht richtig beschrieben werden kann. Unhel-
disch sind auch Kafkas Romanhelden: »Der Mensch Kafkas steckt in der 
rätselhaft ihn übersteigenden, hoffnungslos sich um ihn türmenden Klemme sei-
ner condition humaine.« (Krise, 113) Zu einem kafkaesken Kampf ist der Held 
hier verdammt: »Ein Mensch, der eines Morgens als ein Mistkäfer erwacht, ist 
zu einem heroischen ›und dennoch‹ nicht in der Lage.« (ebd.) In der Lektüre des 
Reinhardt-Textes wird dabei immer deutlicher, wie die Begriffe Mensch und 
Held näher zusammenrutschen. Der dargestellte Mensch ist ein Held. Auf die 
Frage, warum man den Helden nicht einfach weglassen kann, hat Reinhardt eine 
Antwort: Den Begriff des Helden darf man nicht den anderen überlassen, er 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

muss vor Missbrauch geschützt werden.12 Sein Ausweg aus der von ihm diag-
nostizierten Krise des Helden, der Krise also, dass der Held nicht mehr 
heldenhaft ist, ist deshalb, die Krise in den Helden selbst zu verlegen. Seiner Ar-
gumentation nach sieht er sie dort ohnehin schon immer angelegt: »je größer der 
Held, je größer die Belastung. Held sein schützt nicht vor Hybris, vor Maßüber-
schreitung, vor Unmenschlichem, vor Schuld. Held sein schließt die 
Selbsterkenntnis, die Demut nicht aus. Was wäre Hektor ohne seine Angst? Was 
Achills Wendung ins Menschliche ohne sein grausames Wüten?« (Krise, 114)  
 Interessant ist Reinhardts Heldendeutung noch einmal besonders mit Blick 
auf Lessing. Denn Reinhardt macht klar, was Lessing verschweigt: der Held ist 
nicht notwendig ein guter Mensch und nicht zuletzt ein guter Mensch. Achill 
macht seinen Sieg moralisch zu einer Niederlage, wenn er Hektors Leichnam um 
Trojas Stadtmauern schleppt. Während bei Lessing die Helden im Laufe der 
Handlung geläutert werden, können sie in Reinhardts Beschreibung immer wie-
der umkippen – und auch dieses Umkippen macht ihr Heldentum aus. Sie sind 
berüchtigt, gefürchtet, sie haben eine dunkle Seite, weil sie auch im Negativen 
menschliches Maß übersteigen. Gegen diese Helden wird Lessings menschlicher 
Held blass. Reinhardt denkt den Helden rund um: mit allem Guten und allem 
Bösen, in sich zerrissen und über sich hinauswachsend. Er sieht den Helden im 
Menschen.13 Nur eines, so sagt er, ist absolut unheldisch: »Nur passives Unter-

                                                             
12  »Es besteht in dieser Situation, wenn die Abneigung gegen das Heldische noch weiter 

um sich greifen sollte, die Gefahr, daß sein vakanter Platz von solchen eingenommen 

wird, die zwar ein bleibendes und wiedererwachendes Bedürfnis nach dem Heldischen 

befriedigen, doch deren Echtheit nicht in gleichem Maße über allen Zweifel ist wie ih-

re Wirkung auf die suchende Jugend – eingenommen wird von solchen, die man als 

›Edelhelden‹ titulieren könnte.« (Krise, 114)  

13  Eine andere Weise, die Krise des Helden zu beschreiben, findet Josef Früchtl in Das 

unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. Hier zeigt er, wie sich der 

Begriff des Helden im Film verwandelt, bzw. dekonstruiert. Im Mittelpunkt seiner 

Untersuchung stehen dabei drei Genres: der Western, der Verbrecherfilm und der Sci-

ence-fiction-Film: »Das Ich in seiner konstitutiven, alles begründenden und real 

gründenden Leistung tritt uns im Film am deutlichsten im Western entgegen, in seiner 

Agonalität, Widersprüchlichkeit, Zerrissenheit und Unversöhntheit am deutlichsten im 

Thriller mit seinen verbrecherischen Leidenschaften, und in seiner Kreativität ebenso 

wie in seiner Hybridität (im doppelten Sinn des Wortes: in seiner Hybris, seinem 

Hochmut wie in seiner Bastardisierung) schließlich im Science-fiction-Film.« (DuI, 

20f.) Abgeschafft hat der herkömmliche Held sich dabei laut Früchtl spätestens im 

Western: Hier ist der Held, der frontier, noch selbstgesetzgebend, er erobert ein unbe-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 297

liegen, nur passiver Gehorsam freilich widerspräche seinem Wesen.« (Krise, 
108)14 Und doch wird der Held des nächsten Kapitels sich genau durch Passivität 
auszeichnen. Doch dazu später mehr. 

KONSEQUENZEN AUF DER BÜHNE.
LEHMANNS POSTDRAMATISCHES THEATER

Nicht nur die Dekonstruktion des unantastbaren Helden setzt sich im Theater 
fort, auch das damit einhergehende Misstrauen gegenüber der Sprache gewinnt 
mehr und mehr an Raum. So wie die Handlungen ihre Nachvollziehbarkeit ver-
lieren, weil ihre Motive nicht mehr aufgedeckt werden können, gewinnt die 
Erkenntnis, dass nicht alles gesagt werden kann, an Gewissheit.  

                                                                                                                                  
kanntes Land und macht es sich mit Schießeisen und Selbstjustiz untertan. Dabei 

gleicht er dem antiken Helden in gewisser Weise, unterscheidet sich aber auch von 

ihm. Gleich ist die Identifikation mit einem Gesetz, die Übernahme der Konsequenzen 

bis hin zum Tod. Der Unterschied beginnt beim Tod: Der Tod des Westernhelden ist 

kein Opfertod im eigentlichen Sinne: Durch seinen Tod wird nichts besser, er läutet 

keine neue Zeit ein. Das versinnbildlicht die Krise im Helden, die Reinhardt fordert: 

der Westernheld ist nach Früchtl heimatlos, umgetrieben, verloren, vom ständigen »go 

ahead, go west« angetrieben, ohne ein Ziel finden zu können. Ihm fehlt der innere 

Frieden: »Den Helden treibt um, daß er nicht weiß, wer und was er eigentlich ist« 

(DuI, 62). Und: »Die Helden ruhen als Handelnde in sich, wissen, was sie zu tun ha-

ben, doch zugleich sind sie unsicher, Suchende, nicht mehr beheimatet in einer Welt 

überpersönlicher Werte, sogar hoffnungslos Verirrte in Sachen des guten Lebens.« 

(DuI, 179) So wird der Gründungsmythos der USA, der Held, der den Westen erobert 

hat, noch im Western selbst dekonstruiert: Wie etwa in High Noon, als dem heroi-

schen Sheriff, gespielt von James Stewart, keiner im Kampf gegen die Banditen zur 

Seite stehen will: »Der Held ist müde, todmüde, und wenn er sterben sollte, dann ge-

wiß aus renitenter Überzeugung, aus Treue zu seinem männlichen Ideal, aber ebenso 

gewiß aus Gleichmut und Erschöpfung. Mit ihm hat sich aber auch sein Ideal er-

schöpft. Die Gesellschaft braucht es nicht mehr, sie hat sich längst etabliert, muß nicht 

mehr erst durch den starken Einzelnen gegründet werden.« (DuI, 244) 

14  In welche Richtung dieser Hieb geht, ist historisch wohl unumstritten: er geht zu de-

nen, die sich in Heldenverehrung ergingen und selbst mitmarschierten, passiv ge-

horchten und glaubten, nicht schuldig zu werden. 1962 musste dieser Seitenhieb viele 

treffen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Das ist die Stärke der Kunst, die Stärke des Theaters: sie können zeigen, was 
nicht gesagt werden kann. Hegel beschreibt die Kunst deswegen als erste Stufe 
des absoluten Geistes, denn in ihr scheint das Wahre auf, ohne auf den Begriff 
gebracht zu werden. Hegel verkennt nun, dass diese Fähigkeit der Kunst nicht 
eine dem Begriff unterlegene ist, sondern ihm gleichwertig gegenüber steht. Sein 
Misstrauen dem Schein gegenüber, der ja bei Hegel nicht nur Täuschung, son-
dern eben auch Aufscheinen meint, ist zu groß. Doch das Leben lehrt uns, dass 
in diesem Aufscheinen manchmal mehr Erkenntnis liegt als im Begriff: Schmerz 
und Leid können nicht verstanden, sondern müssen gezeigt werden. Je mehr sich 
nun der Begriff des Helden ändert, weg von der an sich bedeutungslosen subs-
tantiellen Individualität hin zum selbst wertvollen Subjekt, desto wichtiger wird 
dieses Aufscheinen, da sich die Individualität vor allem in der Vereinzelung 
durch Schmerz und Leid zeigt. Hier liegt der unübersehbare Hinweis auf den 
wertvollen Einzelnen. Hier ist der Ort, an dem er sich in dieser Einzigartigkeit 
zeigen kann.  
 Dieses Aufscheinen bekommt im Theater des 20. Jahrhunderts ein besonde-
res Gewicht. Hier beginnt die Suche nach einer »wahren Sprache«: der kör-
perliche Ausdruck wird aufgewertet, er wird mit Bedeutung unterlegt, während 
der Sprache die Bedeutung immer weiter abhanden zu kommen scheint.15 Plötz-
lich scheint es zwischen Text und Szene kein Einverständnis mehr zu geben, 
vielmehr geraten das Gesagte und das Getane in Konflikt. Während Brecht mit 
seiner Fixierung auf den Text gerade das beschauliche Bühnengeschehen zerstö-
ren und unterbrechen will, stellt Artaud in einer umgekehrten Bewegung, die 
ähnliches bewirken soll, den Körper in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, 
wie Lehmann argumentiert: »Vor den Logos treten im postdramatischen Theater 
Atem, Rhythmus, das Jetzt der fleischlichen Präsenz des Körpers.«16 Damit ver-
ändert sich noch einmal entscheidend das Spiel von Sinn und Sinnlichkeit, denn 
»der Sinn [wird] in den vor-begrifflichen Strudel bloß ›sinnlicher Gewißheit‹ ge-
rissen«.17 Verkörpern tut das vor allem die Stimme, weil sie »das Sinnliche im
Sinn selbst manifestiert« und so die »Kopräsenz lebendiger Akteure dem Gefühl 
einprägt.«18 Da die Stimme verklingen kann, gewinnt die theatrale Inszenierung 
etwas Einmaliges: Theater wird vom Werk zum Ereignis.19 Das ist es, was Leh-

                                                             
15  Zeitgleich kommt die Frage danach auf, ob das Theater überhaupt der richtige Ort ist, 

um einen dramatischen Text wiederzugeben.  

16  Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, 262.  

17  Ebd., 274. 

18  Ebd., 275. 

19  Vgl.: ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 299

mann mit »postdramatischem Theater« beschreibt: Lehmann sieht die Möglich-
keit der tragischen Erfahrung heute nicht mehr im klassischen Konfliktmodell 
des Dramas, sondern im Überschreitungsmodell des postdramatischen Theaters: 
Weil Theater Ereignis ist, durchbricht es mit seiner Praxis das reflexive Spiel des 
Zuschauenden. Hier überschreitet sich das Selbst, das sich verzweifelt zu grün-
den sucht, und greift in dieser Überschreitung quasi in den Zuschauerraum. Das 
Spiel des Theaters, so schreibt Lehmann, darf nicht länger »intakt«20 bleiben, das 
»Vorspielen [muss] seinerseits aufs Spiel gesetzt« (TpT, 224) werden, weil sonst 
die traditionelle Theater-Situation die tragische Erschütterung kompensiert. Eine 
»Implikation des Zuschauers« (ebd.) sieht Lehmann als unumgänglich an, die 
sich nicht in »Begriffen von Reflexion und Selbstreflexion« (ebd.) erschöpfen 
kann, sondern gerade die »Bedingung und das Medium dieser Reflexion« (ebd.) 
erschüttern muss. Das heißt, dass im postdramatischen Theater die »klare Diffe-
renz zur Praxis nicht aufrecht« (ebd.) erhalten bleibt. Diese Durchbrechung, 
dieser Übergriff auf den Zuschauer, geschieht, so meine These, wesentlich durch 
die intuitive Erkenntnis. Die ständige Überschreitung auf der Bühne, die Präsenz 
von Körper und Stimme sprechen den Zuschauer, auch ohne dass er selbst Teil 
des Bühnengeschehens wird (also auch ohne Mitmachtheater) in einer Weise an, 
die ihn, obwohl er sich seiner Distanz zur Bühne bewusst ist, in die theatrale 
Praxis einbezieht: der Zuschauer macht eine Erfahrung mit allen seinen Sinnen. 
Dem Theater ist als »real-körperlicher Praxis« (ebd.) dieser »Doppelcharakter 
als realer Lebensprozess (Praxis) und als ästhetisch vermeinte Fiktion (Spiel) im-
mer schon eingesenkt« (ebd.). Im postdramatischen Theater finden sich so For-
men der tragischen Erfahrung, die das klassische dramatische Theater über-
schreiten:  

»Jenseits der dramatischen Konfliktstruktur wird eine Überschreitung zur Erfahrung, in 

der, jeweils anders und idiosynkratrisch moduliert, dem Bewusstsein der Boden schwin-

det, seine Begriffe erblassen, die Sicherheit des Urteilens wankt, die Sphäre einer 

beruhigten oder beruhigenden Reflexion der Widersprüche ausgeblendet oder aufgescho-

ben bleibt.« (TpT, 225)  

Besonders interessant ist Lehmanns Argumentation im Dialog mit Menkes Inter-
pretation des Perspektivenwechsels bei Lessing. Im letzten Kapitel habe ich mit 
Menke gezeigt, wie sich durch die Präsenz der Schauspieler auf der Bühne die 

                                                             
20  Hans-Thies Lehmann: »Tragödie und postdramatisches Theater«; in Menke, Betti-

ne/Menke, Christoph (Hg.): Tragödie- Trauerspiel – Spektakel. – Theater der Zeit: 

Berlin 2007, 224. Im Folgenden im Text mit TpT und Seitenzahl zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Perspektive vervielfältigt: nicht nur ein Subjekt kommt hier zum Vorschein, 
sondern viele. Lehmann führt diese Bewegung nun weiter, indem er eine Plurali-
sierung des einen Ichs möglich werden sieht: Durch den Schrei, die Verzerrung 
der Stimmen durch technische Mittel, ihre Vervielfältigung ins Unendliche, wird 
das Subjekt selbst wieder unkenntlich, es verliert seine Stimme in der Stimme.21

Das Subjekt, das zunächst auf der Bühne auftaucht, wird auf dieser Bühne selbst 
auch wieder unsichtbar. Damit wird deutlich: das Theater ist der Platz, an dem 
das Subjekt auftauchen kann in nicht-personaler Einheit: hier ist das Subjekt als 
Frage, als Frage nach dem Guten, als Frage nach dem Leben, als Frage nach sich 
selbst. Genau hier setzt die intuitive Erkenntnis an, sie greift da, wo ein Sinnver-
stehen nicht mehr reicht. Und obwohl die Sinnzusammenhänge häufig schwierig 
verständlich sind für den Zuschauer im Theater, ist er doch angesprochen von 
dem, was er sieht und mitverfolgt, das Überschreitungsmodell des postdramati-
schen Theaters überschreitet die Bühne und greift in den Zuschauerraum. Der 
Zuschauer versteht so etwas, selbst wenn es etwas ist, das sich nicht so leicht auf 
den Begriff bringen lässt. Im Schreien, Keuchen, Atmen, Stöhnen zeigt sich das 
Subjekt: nicht als Gipfel einer langerarbeiteten, vernünftigen Geschichtsschrei-
bung, sondern als Wesen, das zunächst einmal ausgesetzt ist in eine Welt, die zu 
verstehen es nicht vermag und in der ein Sich-Finden oder ein Zurecht-Finden 
schwer ist. Das Subjekt wird hier sichtbar eben nicht als vernünftige Einheit, wie 
sie der hegelsche Staatsbürger wäre, sondern in seiner Verletzlichkeit, seiner 
Orientierungslosigkeit, seiner Sehnsucht und Angst.  
 Das schließt jedoch nicht aus, dass Kunst einen gewinnbringenden Zug für 
das individuelle Leben hat. Kunst wirkt nicht nur verstörend und rätselhaft. Die 
Infragestellung ist produktiv und bereichernd. Sie ist eine Unterbrechung unserer 
Alltagsvollzüge, eine Befreiung aus unseren Alltagsvollzügen. Auch wenn das 
postdramatische Theater keine »Integrationswelt« im Henrichschen Sinne mehr 
schafft,22 ist es dennoch und noch immer eine Weise, sich selbst ansichtig zu 

                                                             
21  Lehmann entwickelt das an Artaud und dessen Radiosendung »Pour en finir avec le 

Jugement de dieu« (»Schluß mit dem Gottesurteil«) 1947: »durch Verzerrung in 

höchste Timbres und Frequenzen, dann wieder ›männlich‹ codierte Tiefen, durch die 

Vervielfältigung der eigenen Körperstimme und ihre Verbindung mit Geräuschen und 

anderen Stimmen so weit zu gelangen, daß eine Pluralität ohne fixierbares Zentrum 

erfahrbar wird, eine Entthronung des Ich, das Subjekt als Objekt, als Opfer der es 

durchströmenden Impulse, nicht in personaler Einheit.« (TpT, 278f)  

22  »So ist eine Integrationswelt in einem gewissen Sinn eine Lebenswelt zu nennen. Aber 

sie ist eine solche, in die das Leben nicht einfach hineinwächst, um sich in ihr zu kon-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


            HELD HOMBURG TRÄGT DIE FOLGEN. KÖNIGS PRINZ  | 301

werden: ansichtig in der eigenen Unverständlichkeit und Vielheit. Die von Hen-
rich geforderte Selbstverständigung findet nicht in Form der Selbsterkenntnis 
statt, sondern wird zu einem Prozess der Selbstbefragung: einem Prozess, der 
sich jedoch von dem, den Henrich fordert, insofern unterscheidet, als in ihm kei-
ne Integrationswelten entworfen werden, sondern er sich tatsächlich auf die 
Befragung und Infragestellung beschränkt. Einbezogen werden hierbei nicht nur 
die vernünftigen Fähigkeiten des Subjekts, sondern auch seine sinnliche Emp-
findsamkeit, die die intuitive Erkenntnis ermöglicht. Als Ganzes wird das 
Subjekt im Theater angesprochen, nicht als Einheit und nicht als identisch mit 
sich selbst. Als Ganzes steht es hier in Frage und gewinnt gleichzeitig Erkenntnis 
über sich und seine Welt. Eine Erkenntnis, wohlgemerkt, die nicht identitätsstif-
tend, weil integrativ, ist, sondern eine, die in ihrer ästhetischen Abstraktheit 
Möglichkeiten menschlichen Lebens aufzeigt und befragt. 

                                                                                                                                  
tinuieren, sondern die es entwirft, um sich on ihr her verständigt über sich selbst voll-

ziehen zu können.« (KuL, 46)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zusammengefasst 

Ich bin vielreich, 

Niemandwer kann mich pflücken; 

Oder meine Gaben tragen 

Heim.1  

In der Hamburgischen Dramaturgie zeichnet Lessing eine Dramenkonzeption, in 
deren Mittelpunkt mit Mitleid, Furcht und menschlichem Helden drei Begriffe 
stehen, die er anlehnt an die aristotelische Poetik, aber auf deren Basis eigen-
ständig entwickelt. Der menschliche Held, so zeigt Lessing am Beispiel des Phi-
loktets, soll dem Zuschauer ähnlich sein: er soll ebenbürtig erscheinen und eben 
deshalb vorbildlich. Durch seine Menschlichkeit beeindrucken seine moralische 
Größe, seine sittliche Standhaftigkeit mehr, als es die eines Gottes könnten.  
 Der Zuschauer bei Lessing soll jedoch nicht nur gebannt das Geschehen auf 
der Bühne verfolgen. Er soll dadurch geläutert, ja gebessert werden. Im Theater, 
sagt Lessing, können wir lernen, gute Menschen zu werden. Dieses Lernen er-
folgt nicht nur an der Vorbildlichkeit des Helden, die wir erkennen und ver-
stehen, sondern es beinhaltet gleichzeitig eine emotionale Schulung. Die Affekte 
Furcht und Mitleid werden in der Katharsis, die, wie ich gezeigt habe, keine 
überzeugende Interpretation des aristotelischen Begriffs bieten kann, gereinigt 
und auf ein, so Lessing, gesundes Maß gebracht. Der Zuschauer des Dramas 
lernt so nicht, wie Aristoteles wohl zu lesen wäre, heftig zu empfinden und diese 
Empfindungen in der Tragödie abzubauen, sondern er lernt, richtig, d.h. mora-
lisch und maßvoll zu empfinden. In der Lessingschen Katharsis arbeiten sich 

                                                             
1  Else Lasker-Schüler: Giselheer dem Heiden; in: dies.: Die Gedichte. – Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1997.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Furcht und Mitleid aneinander selbst ab, sie regeln sich in der Unterschiedlich-
keit ihrer Empfindungen gegenseitig auf das richtige Maß runter oder rauf.  
 Dass der Zuschauer überhaupt solche Empfindungen bei der Betrachtung des 
Dramas hat, liegt an der Beschaffenheit des Dramas selbst. Hier kommt erneut 
Lessings Zeichentheorie ins Spiel. Während sie zum einen den Vorteil der Poe-
sie gegenüber der bildenden Kunst aufgrund der willkürlichen Zeichen, die nicht 
so ans Weltliche gebunden sind wie die natürlichen der Kunst, herausstreicht, 
beschreibt sie im nächsten Zug, wie diese willkürlichen Zeichen der Poesie um-
kippen in natürliche Zeichen, die den natürlichen der bildenden Kunst überlegen 
sind. Die willkürlichen Zeichen meinen dabei zunächst die Wörter, die durch ih-
re Abstraktheit weiter vom bezeichneten Gegenstand entfernt sind als die 
natürlichen Zeichen, die den zu bezeichnenden Gegenstand sinnlich abbilden. 
Diese Abstraktheit aber erlaubt der Einbildungskraft des Zuhörers eine größere 
Freiheit. Die Worte sind dabei so mächtig, dass sie sich selbst vergessen machen 
und gleichsam in der Poesie über sich hinauswachsen. Dieses Phänomen be-
zeichnet Lessing als das Umkippen der willkürlichen Zeichen in natürliche. Die 
natürlichen Zeichen der Poesie sind deswegen natürlicher als die der bildenden 
Kunst, da sie vollkommen befreit sind von der Sinnlichkeit der Welt. Das, was 
nun in diesem Prozess entdeckt wird, sind keine vorher feststehenden platoni-
schen Ideen, sondern situative Erkenntnisse: der Zuschauer erlebt Philoktets 
Schmerz mit, nicht den Schmerz an sich. Das wiederum erlaubt die Einfühlung: 
das Mitleiden für den anderen und die Furcht, die darin liegt, für einen selbst. 
Neben die vernünftige Erkenntnis dessen, was moralisch richtig ist, tritt so noch 
eine andere Erkenntnis: die gefühlsmäßige Erkenntnis, warum etwas richtig ist, 
die gleichberechtigt und ergänzend zur begrifflichen Erkenntnis gestellt ist. 
 Diese Erkenntnis nenne ich mit Wellbery intuitive Erkenntnis. In dem Kapi-
tel zeige ich, dass diese Figur, die bei Lessing unbenannt existiert, in einer 
begrifflichen Spannung angelegt ist, deren ganzes Potential Lessing zugunsten 
des moralischen Endzwecks des Dramas nicht ausnutzen möchte. Die Spannung 
des Begriffs besteht im Wesentlichen aus zwei Punkten:  
 Erstens: Bei Lessing ereignet sich die intuitive Erkenntnis nur in der Dich-
tung. Nur die Worte haben aufgrund ihrer großen Abstraktheit die Macht, das 
Weltliche, das die Phantasie zu sehr binden würde, hinter sich zu lassen. Gleich-
zeitig beschreibt Lessing aber das, was in der intuitiven Erkenntnis passiert mit 
den Empfindungen Furcht und Mitleid – Affekte, die Meyer-Kalkus nicht um-
sonst als »viszeral« bezeichnet. Der von Lessing beschriebene Prozess setzt sich 
also in einer entsinnlichten Welt in Gang, ist selbst aber wesentlich sinnlich. Die 
Kritik, die ich daran formuliert habe, lautet: die intuitive Erkenntnis geschieht 
nicht erst auf der Ebene der willkürlichen Zeichen, sondern bereits auf der Ebene 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 305

der bildenden Kunst, weil sie spezifisch für Kunst überhaupt ist. Denn auch die 
natürlichen Zeichen von Bildhauerei und Malerei, auch deren Sinnlichkeit, bein-
halten schon immer die Abstraktion der Nachahmung und machen damit immer 
möglich, was Lessing erst auf der Ebene der Poesie beschreibt: das freie Spiel 
der Einbildungskraft, das Erkennen dessen, was sich begrifflich nicht fassen 
lässt.  
 Zweitens: Lessings Theorie ist gerichtet auf einen moralischen Zweck der 
Kunst: der Zuschauer soll als besserer Mensch das Theater verlassen. Um Les-
sing kein Unrecht zu tun: Das ist bei Weitem nicht der einzige Sinn der Kunst, 
Lessing erkennt ihre ästhetische Kraft, ihr Vermögen, Lust und Unlust zu berei-
ten, ein Spiel von Distanz und Nähe aufzubauen. Aber all das stellt er unter den 
moralischen Endzweck. Doch Lessings Begriffe sind ambivalent. Denn er er-
kennt sehr wohl, dass das Drama nicht nur das Gute zeigt, sondern auch das 
Allgemeinmenschliche aufdeckt. Der Menschlichkeit räumt Lessing dabei einen 
besonderen Stellenwert ein. Sie ist es, die uns dem Helden ähnlich sein lässt und 
eine Einfühlung ermöglicht. Dieser Vorbildrolle des menschlichen Helden opfert 
Lessing eine andere Erkenntnis, die der Aufklärer in manchen Abschnitten den-
noch anklingen lässt: dass nämlich Einfühlung nicht nur an Ähnlichkeit und 
Nachvollziehbarkeit gebunden ist, sondern daran, dass wir mit jedem anderen 
Menschen mitfühlen und mitleiden können, weil wir alle Menschen sind. Mit je-
dem anderen Menschen, so wäre die Konsequenz, die Lessing nicht zu tragen 
bereit ist, heißt aber, auch mit dem Verbrecher, mit dem, der nichts mit dem Zu-
schauer gemeinsam hat, außer dass er ein Mensch ist. Ein solches Abgleiten des 
Mitleids, in dem ich eine Chance sehe, will Lessing verhindern. Deswegen sieht 
er in der Katharsis keine Aufladung von Affekten und deren Entleerung, sondern 
eine Einpegelung. Dass grenzenlose Mitleid für den anderen wird im katharti-
schen Prozess durch die Furcht für uns selbst ausgebremst und auf ein moralisch 
gutes Maß gebracht – gleichzeitig bremst auch das Mitleid für den anderen unse-
re egoistische Furcht für uns aus und pegelt sie ein. In der Lessingschen Kathar-
sis werden die Affekte Furcht und Mitleid selbst gereinigt, während bei Aristote-
les der Mensch vom Überschwang der Affekte gereinigt wird. Die auf ein ver-
nünftiges Maß gebrachten Affekte dienen bei Lessing dazu, ein moralisch sich-
eres Gefühl für das Gute und Richtige zu entwickeln. Er sieht durchaus die 
Fähigkeit sowohl des Zuschauers als auch die der Kunst, die Affekte aufzuladen, 
will dieser Aufladung, dieser überschüssigen Empfindung, aber vorbauen, weil 
sie nicht in moralischen Kategorien zu fassen ist. Und damit ist der Kernpunkt 
dieses zweiten Teils meiner Lessingkritik benannt: das, was in der ästhetischen 
Erfahrung passiert, erschöpft sich nicht in moralischen Kategorien.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Lessings Leistung besteht gerade in denselben beiden Punkten. Denn damit 
geht er über Hegel hinaus. Er deckt auf, dass es in der Kunst eine eigenständige 
Erkenntnisform gibt, die der vernünftigen Erkenntnis beigeordnet ist, und dass 
sich vermittels dieser Erkenntnis ein Verständnis von Begriffen entwickeln lässt, 
die sich durch ihre Begrifflichkeiten allein nicht erklären lassen. Lessing be-
schränkt diese Erkenntnis jedoch zu sehr, indem er sie zum einen an die Poesie 
bindet und zum anderen einbettet in einen festen Sinnzusammenhang. Für einen 
Perspektivenwechsel ist der allerdings nicht nötig: die Intensität einer einzigen 
Szene kann den Zuschauer genauso in den Bann ziehen und ihm ihren Blickwin-
kel zeigen wie ein langsam entwickelter Zusammenhang. Lessing verkennt das 
impulsive Moment der intuitiven Erkenntnis, das er wiederum in seiner eigenen 
Theorie anlegt, indem das Mitleid auf jeden Menschen abzielt, egal was für ein 
Mensch er ist. Die Ähnlichkeit, die das Mitleid transportiert, liegt vor allem dar-
in, dass sie aufzeigt, in wie vielen Facetten menschliches Leben möglich ist, 
ohne diese zu bewerten. Dass erlaubt einen wertfreien Perspektivenwechsel. Der 
wiederum macht etwas möglich, das Lessing aus gutem Grund verhindern will: 
die Einfühlung nicht nur in die moralisch vorbildliche Hauptfigur, sondern die 
Möglichkeit, auch die Perspektiven der anderen Figuren auf der Bühne einzu-
nehmen. Im Drama, das zeigt Menke, tritt nicht nur das Subjekt heraus, sondern 
das Subjekt als eines unter vielen. Nicht nur eine Perspektive kann der Zuschau-
er hier entdecken, sondern eine Vielzahl.  
 Das macht deutlich, dass das, was in der intuitiven Erkenntnis verstanden 
wird, weder moralisch gebunden sein kann, noch ein einfaches Abbild der 
Wahrheit ist. Was hier aufgedeckt wird, sind mögliche Sichtweisen auf eine Si-
tuation oder auf die Welt. Alle haben dabei eine Wahrheit, weil sie eine Wahr-
haftigkeit haben, keine zeigt jedoch eine objektive Wahrheit, weil sie bedin-
gungslos subjektiv sind. Mehr noch: man erfährt im Perspektivenwechsel auch 
nicht die Wahrheit über die Person, deren Blickwinkel man einnimmt, im Ge-
genteil, diese Person kann dem Zuschauer weiterhin vollkommen fremd und so-
gar unverständlich bleiben: was er erfährt, ist eine Weise zu sehen, zu trauern, zu 
leiden. Menschliche Möglichkeiten werden in diesem Blick aufgedeckt, der 
Reichtum des Menschen aufgefächert. Seine Unerklärlichkeit vorgeführt. Genau 
hier ist der Platz für den menschlichen Überschuss, der ewig individuell bleibt, 
einzigartig ist, mit dem Tod verschwindet und eine immer währende Lücke lässt. 
Oft ist hier der Platz für die überbordende Liebe, für die Skurrilität, für das, was 
den Einzelnen ausmacht. Die intuitive Erkenntnis zeigt, dass der Mensch sich 
nicht auf einen vernünftigen Begriff bringen lässt. Sie zeigt damit zugleich die 
ewige Entgrenzung des Menschen, und ebenso bietet sie in der Reflektion auf 
das von ihr Erkannte die Möglichkeit, es neu zu benennen oder anders in Begrif-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 307

fe zu fassen. Sie wird damit jedoch nicht zu einem Medium der Selbstverständi-
gung, weil sie selbst aufzeigt, wie unmöglich diese ist, sondern zu einem Medi-
um der Selbstbefragung.  
 Auch Martha Nussbaum spricht, wie ich im zweiten Kapitel gezeigt habe, 
von »intuitive perceptions«2, die sowohl im Leben als auch in der Kunst ange-
siedelt sind und die unverzichtbar sind, um zu verstehen, wie ein Leben gelingen 
kann. Nussbaum macht dabei in ihrem Text am Beispiel der Frage nach dem gu-
ten Leben sehr deutlich, wie schwierig es für einen philosophischen Text ist, den 
Facettenreichtum des Lebens einzufangen. Die Kunst hingegen kann Erfahrun-
gen von Leid, Trauer, Schmerz und Einsamkeit zeigen. Das heißt nicht, dass sie 
sie teilbar werden lässt, der Zuschauer kann sie nicht im gleichen Sinne erleben, 
wie er es im eigenen Leben täte, aber er wird ihrer aus der Distanz des Zuschau-
enden ansichtig. Damit wird das Leid selbst aufgewertet, denn der Zuschauer 
erkennt, dass es konstitutiv für das menschliche Leben ist, solche Erfahrungen zu 
machen und einen Umgang mit ihnen zu erlernen. Damit wird diese Seite des 
menschlichen Lebens nicht abgeschoben in einen unvernünftigen Teil, der nicht 
von Interesse ist, sondern gewürdigt.  
 Der Unterschied nun, ob ich etwas im Theater erlebe oder auf der Straße, be-
steht vor allem darin, dass Kunst die Erfahrung verallgemeinert an 
exemplarischen Figuren darstellt. Die dargestellten Erfahrungen bleiben dabei 
selbst unangetastet. Sie können nicht vom Zuschauer vereinnahmt werden, weil 
es eben nicht die eigenen sind, sondern sie aus der Distanz des Unbetroffenen 
heraus gesehen werden. Die Erfahrung des Leides wird so nicht leichter, weil sie 
nicht teilbar wird, aber sie wird, weil sie eine allgemeine Darstellung in der 
Kunst findet, mitteilbar. Damit berührt Kunst etwas, was von Sprache allein un-
berührt bleibt: den Bereich der Einsamkeit des in seiner Leiderfahrung 
Gefangenen. Diese Berührung erleichtert, weil sie die Einsamkeit für einen Mo-
ment durchbricht und anerkennt als etwas, das zu unserem menschlichen Leben 
dazu gehört, ja, wesentlich zu den Leistungen unseres Lebens gehört. Das Sub-
jekt als Verlorenes, als Desorientiertes bekommt hier Raum. Es wird nicht 
abgedrängt, sondern eingeladen. Insofern ist die Ästhetik bereichernd für die 
Subjekttheorie, denn in ihr zeigt sich etwas, das sich in der Theorie allein höchs-
tens postulieren ließe. 
  
Zeigt das Lessingkapitel, wie sich mit dem Begriff des menschlichen Helden der 
Subjektbegriff öffnet, führt das Heldenkapitel diesen an seine Grenzen. Von der 

                                                             
2  Martha C. Nussbaum: »Flawed Crystals: Jamesʼs The Golden Bowl and Literature as 

Moral Philosophy«, 141. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Krise des Helden handelt es, von einer Krise, die nicht außerhalb seiner liegt, 
sondern in ihm selbst. Die Eigenbefragung des Helden wird besonders deutlich 
in der Romantik, als Beispiel dient deshalb Kleists Prinz von Homburg. In mei-
nem Kapitel zeige ich, wie im Stück selbst permanent diskutiert wird, was ein 
Held ist und wie heldenhaftes Verhalten aussieht. Der mutige Krieger wird hier 
mit seiner anderen Seite, der des flehendlich am Leben-Hängenden, konfrontiert, 
beide Seiten zu vereinigen, gelingt Homburg, so scheint es, nicht. Er schwankt 
und pendelt zwischen beiden und entscheidet sich schließlich für das Heldentum, 
dem er sein Leben opfern will. Doch plötzlich darf er beides sein: Hoffender und 
Träumender, ja, er ist sogar der, dessen Träume in Erfüllung gehen. Seine Krise, 
der Zuschauer ahnt es, ist damit nicht beendet. Über sie wird ein traumhaftes Le-
ben gebreitet und mit diesem Traum wird der Zuschauer aus dem Theater ent-
lassen.  
 Zwei Dinge zeigen sich deutlich am Prinz von Homburg. Zum einen die Ver-
änderung, der der Begriff des Helden unterliegt. Verglichen mit Philoktet, der 
sein Heldentum wesentlich auch aus seiner Menschlichkeit schöpft, hat Hom-
burg Probleme, Menschsein und Heldsein zu vereinen. Das liegt vor allem daran, 
dass er sich, im Gegensatz zu Philoktet nicht bis ins Letzte mit der Heldenrolle 
identifizieren kann. Denn während Philoktets Weigerung, mit den Griechen in 
den Kampf zu ziehen, gerade zum Pfeiler (freilich nicht zum einzigen) seines 
Heldenruhmes wird, ist Homburgs Weigerung, das Todesurteil anzunehmen – 
zumindest für die Frauen – die Abkehr vom Heldentum, das Verlieren der letzten 
Schlacht. Philoktet ist mutig und Homburg ist feige. Doch Homburg ist feige, 
weil er in einem anspruchsvollen Sinn Subjekt genannt werden kann – im Ge-
gensatz zu Philoktet. Der griechische Held bleibt bei aller Individualität und bei 
allem Aufbegehren ein antiker Grieche, der verwurzelt ist in der Sittlichkeit sei-
ner Gemeinschaft. Zwar braucht es einen Gott, um ihn dazu zu bringen, sein 
Schicksal (und den Orakelspruch) zu erfüllen, doch ist sein Glück, seine Sehn-
sucht, das Aufgehen in der Gemeinschaft mit den Griechen, die Rückkehr in die 
Schlachtreihen.  
 Homburg hingegen sieht den Wert des Lebens – selbst ohne die anderen. Das 
macht ihn feige, denn er fürchtet um seiner selbst willen um sich. Mit dieser 
Feigheit lehnt er sich auf gegen das, was eigentlich von ihm erwartet würde: wie 
ein stolzer Idiot in den Tod zu gehen, nur um sich keine Blöße zu geben. Kein 
Vergehen rechtfertigt den Tod eines Menschen: das bekommt Homburg hier zu 
spüren. Zu Recht lehnt er sich mit allen Mitteln, mit all seiner Angst und Ver-
zweiflung dagegen auf. Dass der Kurfürst als einziger in dieser unheldischen 
Auflehnung das wahre Heldentum erkennt, ist eine Kleistsche Groteske. Denn 
der Held zeichnet sich nicht nur aus durch Kühnheit in der Schlacht, sondern 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 309

ebenso sehr durch ein moralisches Wissen um Gerechtigkeit und Angemessen-
heit. Zweifelt Homburg also am Urteil des Kurfürsten, tut er das, so der Kurfürst, 
weil das Urteil ungerecht ist, denn ein gerechtes Urteil könnte von einem Helden 
nicht angezweifelt werden. Der Kurfürst stellt so sein eigenes Heldentum hinter 
das Homburgs und überhöht diesen. Zumindest scheint es so. Denn eigentlich 
beginnt der Kurfürst mit einer Befragung des Helden, die die Meinung des Be-
fragten verändert und diesen dem ersten Urteil zustimmen lässt. Während die 
Verzweiflung Homburgs den Kurfürsten also in seinem Urteil wanken macht, 
somit etwas bewirkt, was kein einziges rationales Argument von Nichte, Gattin 
oder militärischen Ratgebern vorher bewirken konnte, erreicht der Kurfürst 
durch die Befragung eine Festigung seiner eigenen Position und damit die erneu-
te Bestimmung des Helden als dem, der die gerechte Strafe mutig erträgt. Damit 
hat er einen doppelten Gewinn: nicht nur sein Urteil wird bestätigt, sondern auch 
seine Begriffsbestimmung des Helden. Denn während Kurfürstin und Natalie 
sich fragen, warum ein Held sich scheinbar so unheldenhaft benimmt und damit 
eine Öffnung des Begriffs einleiten, beendet Homburg selbst diese Diskussion, 
indem er sich klar zur Definition des Kurfürsten bekennt. Dabei bleiben die Ent-
scheidungen des Kurfürsten und des Prinzen rätselhaft, weil keine einzige von 
ihnen rational erklärt wird. Was der Kurfürst mit seinem rätselhaften Gnadenan-
gebot nun wirklich bezwecken wollte, bleibt genauso unklar wie Homburgs 
plötzliche Abkehr von der Lebensliebe hin zum Todesmut. 
 Abgesehen von dem Ergebnis, das bei der Heldenbefragung im Stück her-
auskommt (schließlich einigen sich alle darauf, dass der Held tugendhaft und 
tapfer ist und den Tod nicht fürchtet), zeigt der Prinz von Homburg, wie sehr 
sich der Heldenbegriff gewandelt hat. Kleist präsentiert dem Zuschauer hier kei-
nen einheitlichen Charakter, der durch seine Argumentationen oder Taten für 
sich einnimmt. Vielmehr wird der Theaterbesucher konfrontiert mit einem völlig 
ungreifbaren Menschen, der sich eben in jenem, dann im völlig anderen Extrem 
verliert, ohne seine Wendungen plausibel zu machen. Das Fesselnde am Prinzen 
von Homburg ist damit nicht seine Standhaftigkeit, wie es bei Philoktet war, 
sondern seine Lebhaftigkeit, seine Gefühlswelt. Gerade die wird durch sein per-
manentes Schweigen, durch seine kopflosen Aktionen und unbegründeten Ent-
scheidungen ausgedrückt. Hier ist jemand, der wahnsinnig lebendig dem Augen-
blick verhaftet ist. Der sich selbst erlebt und fühlt und dieses Erleben liebt und 
wertschätzt. Jemand, der sich nicht in einfache Kategorien einordnen lässt und 
aufgrund einer unheldischen (in der Verzweiflung über das Urteil) und irrationa-
len (in der Ablehnung des Gnadenangebots) Sensibilität für sich einnimmt. 
 Homburg macht die Umdeutung seiner Verzweiflung, der der Kurfürst durch 
sein Gnadenangebot den Weg bereiten würde, nicht mit: Es ist nicht die Ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

zweiflung des Helden, die ihn um sein Leben bitten lässt, sondern die des Men-
schen. Homburg gesteht seine Schwäche ein, indem er das Urteil anerkennt und 
wieder Held sein will. Dieser unvernünftige Zug hat eine frappierende und an-
rührende Ehrlichkeit und Authentizität. Mit dieser Bewegung trägt Homburg die 
Schwäche in den Begriff des Helden hinein und macht ihn damit – menschlich. 
Und »menschlich« beschränkt sich hier nicht darauf, einen Körper zu haben, der 
Einfluss hat auf uns, der uns anbindet an das Leben und verletzlich sein lässt. 
»Menschlich« heißt hier, verletzlich an der Seele, am Menschsein, am Leben. 
Menschlich sein heißt hier: unvernünftig reagieren, nicht nachvollziehbar han-
deln, undurchsichtig bleiben: schwach sein. Und diese Schwäche ist ein 
Wesenszug des Subjekts.  
 Laokoon, Antigone, Philoktet hatten überhaupt nicht die Fähigkeit, ihr eige-
nes Leben in dieser Form zu lieben. Diese Fähigkeit ist quasi die Entschädigung 
für den Wegfall der handlungsleitenden Sittlichkeit. Weil der Eigenwert des In-
dividuums in seinem Begriff angelegt ist, zerbricht die sittliche Gemeinschaft 
notwendig, weil sie als weltliche niemals allen Individuen gerecht zu werden 
vermag. Dieser Bruch hinterlässt das Individuum, auch in der künstlichen Sitt-
lichkeit des Staates, einsam, weil er durch die Unrechtserfahrung eine 
Individuierung mit sich bringt, die in keinem Gemeinschaftserlebnis dauerhaft 
aufgehoben werden kann. Das, was Antigone verliert, ist für immer verloren. 
Dafür taucht das Subjekt auf, das reicher ist, als die Gemeinschaft es auszuhalten 
vermochte und von diesem Reichtum gleichermaßen profitiert, weil es fähig ist, 
zu erkennen, zu verändern und zu träumen, und unter ihm leidet, weil er es ver-
letzlich macht und es sich niemals ganz ausschöpfen oder erklären kann. Seine 
Vielzahl an Möglichkeiten lässt es deswegen immer ungreifbar sein: für sich 
selbst und nicht zuletzt für den anderen.  
 Damit verlegt sich die Krise des Helden, wie Reinhardt es fordert, in den 
Helden selbst: Der Begriff der Krise muss dem Begriff des Helden eingeschrie-
ben werden. Dass passiert vor allem, auch das lässt sich an Reinhardt ablesen, 
indem der Held immer mehr zum Menschen wird und das eigentlich Heroische 
an der Heldenfigur immer weiter zurückgebaut wird. Zu Recht weist er jedoch 
darauf hin, dass schon in der Antike der Held nicht ausschließlich als Vorbild 
angelegt war, sondern sein Heldentum auch immer stark negative oder unmorali-
sche Züge trug. Der herausragende Held sticht nicht immer durch seine mora-
lische Haltung hervor. Diese von Beginn an angelegte Spannung vertieft sich in 
den verschiedenen Heldenfiguren immer weiter, zumal durch die fortschreitende 
Individuierung und Verselbstständigung der Helden ihre Motivationen immer 
ungreifbarer werden: Der Held in der Krise ist ein Held, der sich selbst befragt 
und hinterfragt. Er ist nicht statisch und zielorientiert, sondern beweglich, kreativ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 311

und offen. Wenn Reinhardt sagt, dass der Held schon immer eine Weise war, in 
der der Mensch sich selbst betrachtet hat und gefeiert, dann wird hier noch ein-
mal umso deutlicher, wie sehr der Held nun zu einem Ort wird, an dem der 
Mensch sein eigenes Subjekt-Sein betrachten, befragen und zelebrieren kann. 
Die Krise des Helden bezieht sich dabei wesentlich auf seine Individualisierung 
und die Fülle an Möglichkeiten, die durch den Wegfall der handlungsleitenden 
Sittlichkeit eröffnet wird. Für den Beginn der Krise war Homburg deswegen ein 
gutes Beispiel, weil sich an der romantischen Subjektivität das Überbordende 
zeigt. Und auch wenn unser Leiden an dieser Unbestimmtheit heute oft weniger 
romantisch ist, behält es häufig den kreativen Traum des Ichs, das als ganz ande-
res auch möglich wäre. Dadurch entsteht häufig nicht nur eine Unzufriedenheit, 
die lästig und nagend sein kann, sondern oft auch eine Ungewissheit, die läh-
mend wirkt, Angst macht und in Unfreiheit und Einsamkeit führen kann.  
 Ein Weg dieses Ungreifbare, diesen Überschuss zu zeigen und damit ein 
Stück weit zu einer geteilten Erfahrung zu machen, ist die Kunst. Das Miss-
trauen, das im Prinzen von Homburg der Sprache gegenüber wächst (wenn 
Natalie zu Recht die Worte ihres Onkels zweideutig findet oder anzweifelt, dass 
Homburg nun mit seiner Zustimmung tatsächlich das befördert, was er sich zu 
wünschen scheint), schlägt sich auch im Theater des 20. Jahrhunderts nieder. Ein 
Beispiel dafür ist Lehmanns These vom postdramatischen Theater, in dem nicht 
mehr der Text im Mittelpunkt steht, sondern das Theater als Ereignis. Körper 
und Stimme des Schauspielers rücken in den Vordergrund, da sie vielmehr als 
jeder Satz dazu geeignet sind, Schmerz und Leid Ausdruck zu verleihen. Die Er-
fahrung, die der Zuschauer dabei macht, ist eine vollkommen andere als die des 
klassischen Dramas. Er erkennt im Stöhnen, Seufzen, Schreien, in der körperli-
chen Präsenz, der Bewegung und nicht zuletzt in der technischen Verfremdung 
all dessen das, was nicht sagbar ist. Nicht nur seine Vernunft wird in diesem 
Theatererlebnis angesprochen, sondern sein ganzer Körper wird mit hineingezo-
gen.  
 Doch während der eigene Puls sich erhöht, die eigenen Magenwände zu 
schmerzen anfangen und die Ohren klingeln, weiß der Zuschauer doch, dass das, 
was er da am eigenen Leib erfährt, eine ästhetische Erfahrung ist. Die intuitive 
Erkenntnis geschieht aus der Distanz des Zuschauenden heraus. Gleichzeitig 
durchbricht das theatrale Spiel des postdramatischen Theaters die Grenze zum 
Zuschauerraum, weil es durch die Aufwertung der körperlichen und stimmlichen 
Präsenz des Schauspielers die Praxis in den Vordergrund rückt und so den Zu-
schauer unweigerlich in das Theaterereignis einschließt. Er wird nicht, wie im 
klassischen dramatischen Theater zur Reflexion und Selbstreflexion angeleitet, 
sondern durch seine Involvierung in die ästhetische Erfahrung werden die Be-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dingungen und Möglichkeiten von Reflexion und Selbstreflexion überhaupt in 
Frage gestellt. Das Selbst, das sich hier schaffen und gründen will, befindet sich 
in ständiger Selbstüberschreitung. Angesichts der Erfahrung dieser kontinuierli-
chen Selbstüberschreitung verlieren die herkömmlichen Begriffe, Denkweisen 
und Urteile ihren sicheren Boden. Das postdramatische Theater hat keine beru-
higende Wirkung, weil es kein Ort der Selbstverständigung ist, sondern ein Ort 
der Hinterfragung und gleichzeitig des Sich-Selbst-Feierns, weil diese erschüt-
ternde Selbstbefragung in einem wahnsinnigen und berührenden Spiel zwischen 
Theater und Leben, Spiel und Praxis stattfindet. Damit behält die ästhetische Er-
fahrung trotzdem etwas Bereicherndes, weil sie in ihrem überbordenden Sein 
eine Erkenntnis transportiert, die nicht integrierend, weil verstehensfördernd, ist, 
sondern vielmehr an sich selbst Vielheit und Nicht-Identität aufdeckt und diesen 
in der unendlichen Infragestellung einen wertvollen Raum zumisst.  
 Mit Phaedra’s Love von Sarah Kane möchte ich im letzten Kapitel dieser 
Arbeit ein Beispiel dafür untersuchen, wie eine radikale Suche nach authenti-
schem Sein im Theater wirklich werden kann. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ausblick.  
Life at last: die Geier kommen 

HIPPOLYTUS. I´m doomed. 

STROPHE. Deny it. 

HIPPOLYTUS. Absolutely fucking doomed.1

Am Schluss der Arbeit möchte ich einen Schritt in die Gegenwart machen und 
der Reihe der Helden, von denen ich gezeigt habe, dass sie immer mehr zu ei-
nem selbstbewussten und reflexiven Subjekt werden, einen zeitgenössischen 
Helden hinzufügen. Hippolytus in Sarah Kanes Phaedras Love ist die absolute 
Zuspitzung einer Heldenfigur, die mit dem, was in den anderen Protagonisten 
schon immer vorausgesetzt war, bricht. Das Publikum macht hier eine vollkom-
men neue Theatererfahrung. Die bricht mit den herkömmlichen Rollen von Zu-
schauer und Bühnengeschehen und zeigt, wie unabdingbar die intuitive Erkennt-
nis für Theater heute ist. Im Mittelpunkt des Ausblicks steht so die Frage, wie 
Theater und Held heute erfahrbar sind.  

I. 

Hippolytus könnte unheldischer kaum sein. Als Thronfolger ist er eine Niete. Er 
interessiert sich weder für Politik noch für seine Untertanen. Gelangweilt hängt 
er in seinem Zimmer im Schloss, schaut Filme, schnäuzt und onaniert abwech-
selnd in herumliegende Socken und stopft sich mit Hamburgern, Erdnussbutter 
und Süßigkeiten voll. Fett und ungepflegt frönt er zwischendurch seinem Hobby: 
Sex. Hippolytus ist dabei vollkommen unleidenschaftlich. Das, was ihn am 
stärksten auszeichnet, ist seine unglaubliche Passivität. 

                                                             
1  Sarah Kane: Phaidraʼs Love; in: dies.: Complete Plays. – London: Methuen Publi-

shing Ltd. 2001, 91 – im Folgenden im Text mit PL zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Auf der Bühne sitzt so das, was es eigentlich nicht gibt: der passive Held. 
Besorgniserregend findet seine Passivität auch seine Stiefmutter Phädra, die in 
der Abwesenheit seines leiblichen Vaters König Theseus die Verantwortung für 
den längst erwachsenen royalen Spross trägt. Ihr Interesse am missratenen und 
verwöhnten Thronfolger beruht dabei nicht in erster Linie auf mütterlichem Ver-
antwortungsbewusstsein, wie sich im Gespräch mit dem eigens gerufenen Leib-
arzt herausstellt, der außer Übergewicht nicht viel diagnostiziert (»DOCTOR:
He’s just very unpleasant. And therefore incurable. I’m sorry.« – (PL, Scene 
Two, 68)), sondern auf einer unbändigen Liebesleidenschaft für den dicken 
Nymphomanen: Phaedra ist besessen von Hippolytus (»Obsessed« – wie ihre 
leibliche Tochter Strophe nüchtern feststellt, (PL, Scene Three, 69)). Phädra, an-
getrieben von ihrer brennenden Leidenschaft, ist unzugänglich für jeden Rat, für 
jeden vernünftigen Gedanken. Ihr Wohl, das Wohl ihres Kindes, das Wohl des 
Staates, alles geht an ihr vorbei, hat jeglichen Einfluss auf sie verloren. Ihre Hin-
gabe ist auf seltsam berührende Weise in ihrer Bedingungslosigkeit romantisch 
zu nennen:  

»PHAEDRA. There’s a thing between us, an awesome fucking thing, can you feel it? It 

burns. Meant to be. We were. Meant to be.  

STROPHE. No. 

PH. Brought together. 

ST. He’s twenty years younger than you. 

PH. Want to climb inside him work him out. 

ST. This isn’t healthy.« (PL, Scene Three, 71) 

Diese Hingabe, dieser Glaube an die absolute Liebe und Vorbestimmung, offen-
baren eine überwältigende Sehnsucht nach Nähe, nach einem Ende der Einsam-
keit. Dieses Streben nach einem Aufgehen in einer solchen Privatheit hat ein 
stark romantisches Element. In der Wortwahl drückt sich aber gleichzeitig ein 
Hass auf die Romantik aus: während das romantische Ich seine Liebe in den 
schönsten Worten beschreibt und ihr so zumindest einen Raum in der Abstrakt-
heit der Kunst schafft, geißelt Phädra ihre Gefühle. Ihre Liebe zu Hippolytus ist 
ein »awesome fucking thing«, ihre Leidenschaft wird nicht ins Reine und Un-
körperliche erhöht, sondern gleichsam in einer entgegengesetzten Bewegung 
verkörpert: »want to climb inside him work him out«. Hier wird deutlich: Phädra 
wird nicht davor zurückschrecken, sich selbst zu erniedrigen und zu beschmut-
zen, um ihre Liebe und Leidenschaft zu leben. Sie ist nicht auf das Reine, das 
Absolute, das Wahre aus. Das, was sie um den Verstand bringt, wird von ihr 
nicht zu etwas gemacht, das mehr wert ist als der Verstand, sondern sie wertet es 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 315 

 
 

in ihrer Hingabe ab. Ihr Gefühl, das weiß Phädra, wird sie in den Abgrund rei-
ßen, ihr Gefühl macht ihr die Teilnahme am Leben, das sie als wertvoll erachtet 
(sie lenkt einen Staat, hat ein Kind, das sie liebt), unmöglich. In ihrer Besessen-
heit ist Phädra nicht eins mit sich, wie es die Romantiker glaubten, sondern von 
ihrem Leben und ihrem Selbst ein Stück weit entzweit. Die Liebe ist über sie ge-
kommen und hat Besitz von ihr ergriffen, wie eine Geisteskrankheit fast. »This 
isn’t healthy« sagt Strophe dann auch und trifft damit den Punkt: gesund ist Phä-
dras Liebe nicht. Obwohl Phädra den ärztlichen Rat – wohlverstanden: den 
ärztlichen Rat für sie:  

»Get over him«, 

der der letzte Satz in der zweiten Szene ist, vermeintlich annimmt (sie wiederholt 
ihn als wiederum letzten Satz der dritten Szene im Gespräch mit Strophe als 
Antwort auf die Frage, was sie jetzt machen wird), gibt Phädra sich ihrer Leiden-
schaft bedingungslos hin.  
 Es ist Hippolytus’ Geburtstag. Das einzige Geschenk, das ihm bisher gefällt, 
hat er sich selbst gekauft: ein ferngesteuertes Auto. Alle anderen Geschenke las-
sen ihn kalt. Hat schon die erste Szene des Stücks einen kurzen Blick in sein 
Zimmer geworfen und sich dann Phädra zugewandt, wird spätestens hier klar, 
wer die Hauptfigur in Phaedraʼs Love ist – der Titel verweist schon darauf: die 
Hauptfigur ist das Objekt von Phädras Liebe: Hippolytus.  
 Als Phädra in sein Zimmer – in sein Kinderzimmer, so wird man den Ein-
druck nicht los – kommt, schaut er fern.  
 

»HIPPOLYTUS. News. Another rape. Child murdered. War somewhere. Few thousand 

jobs gone. But none of this matters’ cause it’s a royal birthday. 

PHAEDRA. Why don’t you riot like everyone else? 

HP. I don’t care.« (PL, Scene Four, 74f.) 
 

Hippolytus lässt sich berieseln von dem Grauen, über das die Nachrichten be-
richten. Die Tatsache, dass all das an seinem Geburtstag für niemanden, nicht 
nur für ihn selbst, sondern tatsächlich für keinen im Staat, Bedeutung hat, widert 
ihn als unangemessen an. Trotzdem teilt er die Teilnahmslosigkeit. Ansonsten 
redet Hippolytus fast ausschließlich über Sex. Allerdings weniger, weil er sich 
dafür wirklich interessiert, sondern mehr, um zu provozieren. So ist der erste 
Satz, mit dem er seine Stiefmutter begrüßt:  
 

»HIPPOLYTUS. When was the last time you had a fuck?« (PL, Scene Four, 74)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Sex scheint das zu sein, von dem Hippolytus weiß, dass es eine elementare Er-
fahrung sein könnte, dass es eine Bedeutung haben kann zwischen zwei 
Menschen: ein Fallenlassen, ein Loslassen, ein euphorischer Moment. Doch all 
das empfindet Hippolytus beim Sex nicht. Schon in der ersten Szene wird be-
schrieben, wie er sich selbstbefriedigt, indem er in einem Socken onaniert. Die 
Regieanweisung lautet: »he comes without a flicker of pleasure.« (PL, Scene 
One, 65) Er schläft mit dieser und jenem, im Hof, in seinem Zimmer, wo es sich 
gerade ergibt. Hippolytus ist beliebt, an Angeboten fehlt es ihm nicht. Heute, an 
seinem Geburtstag, kommt noch ein Angebot hinzu. Phädra bietet sich ihm an. 
Immer wieder fragt Hippolytus sie, wann er sein Geschenk von ihr bekommt und 
immer wieder vertröstet sie ihn für den Augenblick. Im Dialog wird klar, dass 
sie ihm das Gefühl von Lebendigsein schenken will – und sie glaubt, dass er das 
haben wird, wenn er mit ihr schläft: 

»PHAEDRA. Have you ever thought about sex with me? 

HIPPOLYTUS. I think about having sex with everyone. 

PH. Would it make you happy? 

HP. That’s not the word exactly. 

PH. No, but – 

               Would you enjoy it? 

HP. No. I never do. 

PH. Then why do it? 

HP. Life’s too long. 

PH. I think you’d enjoy it. With me. 

HP. Some people do, I suppose. Enjoy that stuff. Have a life. 

PH. You’ve got a life. 

HP. No. Filling up time. Waiting. 

PH. For what? 

HP. Don’t know. Something to happen. 

PH. This is happening.« (PL, Scene Four, 79) 

Manche können genießen, manche haben ein Leben – Hippolytus hingegen hat 
Zeit. Die verbringt er damit, darauf zu warten, dass etwas passiert. Doch, was 
muss es sein, das passiert, damit Hippolytus es als Geschehen betrachtet, das ihn 
angeht, so fragt sich der Zuschauer unwillkürlich. Das Elend der Welt, das er ge-
rade noch in den Nachrichten gesehen hat, reicht nicht, um den Prinzen aus 
seiner Lethargie zu reißen. Phädra lässt nun etwas geschehen. Etwas, das für 
Phädra alles bedeutet und für Hippolytus, wie er schon angekündigt hat, zu-
nächst zumindest nichts. Eingeleitet durch den Satz »Would you like your 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 317

present?« (PL, Scene Four, 80) beginnt eine Liebesszene, wie sie unromantischer 
nicht sein könnte. Während Hippolytus weiter fernsieht, befriedigt ihn Phaedra 
oral. Regieanweisung: »As he is about to come he makes a sound. Phaedra be-

gins to move her head away – he holds it down and comes in her mouth without 
taking his eyes off the television. He releases her head. Phaedra sits up and 
looks at the television. A long silence, broken only by the rustling of Hippolytus’ 

sweet bag. Phaedra cries.« (PL, Scene Four, 81) 
 Was geschehen ist, hat Bedeutung für Phädra. Sie will mehr, sie will es wie-
der tun – obwohl es ihr nicht gefallen hat, obwohl es erniedrigend für sie war. 
Hippolytus ist gleichgültig – vielleicht sogar gleichgültiger als vorher. Und ge-
mein ist er nun: er will Phädra verletzen. Nachdem er ihr erzählt hat, dass er mit 
ihrer Tochter ebenfalls geschlafen hat und diese wiederum auch noch mit The-
seus schlief, fragt er Phädra: »Do I get my present now?« Phädra, die zunächst 
sprachlos ist, antwortet nüchtern: »You’re a heartless bastard.« (PL, Scene Five, 
84) Hippolytus hat sein Geschenk schon, das ist beiden klar. Aber es hat ihm 
nicht gefallen, er betrachtet es, wie die anderen Geschenke zu seinem Geburtstag 
als Bagatelle (PL, Scene Four, 77). Das Gefühl der Lebendigkeit, das Phädra 
ihm schenken wollte, ist nicht eingetreten. Trotz aller Berührung ist Hippolytus 
unberührt geblieben.  
 Er wird noch ein Geschenk bekommen von Phädra, eines, das alles verän-
dert. Als Phädra jetzt geht, fragt Hippolytus – hoffnungsvoll, so kann man mei-
nen: »Hate me now?« Die Königin antwortet ihm nach einer langen Stille: »No. 
Why do you hate me?« »Because you hate yourself« ist Hippolytus’ nieder-
schmetternde Antwort. Er hasst Phädra – das gibt er zu, aber er hasst sie nicht 
um ihretwillen. Sie hat ihn nicht verärgert, sie hat ihn nicht gekränkt, sie bedeu-
tet ihm nicht genug, als dass er sie um ihrer selbst willen hassen könnte. Er hasst 
sie nur, weil es sich anbietet, weil sie ein günstiges Opfer ist, weil er einfach das 
erwidert, was sie ausstrahlt. Tiefer kann man einen Menschen nicht treffen: 
Gleichgültiger Hass, der noch nicht mal aus der Person, aus ihren Handlungen, 
Ansichten oder auch Charaktereigenschaften resultiert, ein Hass also, der sich 
gar nicht gegen die Person richtet und damit mit der Person gar kein eigentliches 
Gefühl verbindet, ein Hass, der sich austauschbar auch auf andere richten kann: 
kann man sich unbedeutender fühlen, als sich Phädra in diesem Moment fühlen 
muss: total erniedrigt, in Wort und Handlung bis ins Letzte offenbart und dieses 
Letzte reicht noch nicht einmal aus, um gehasst zu werden? Wohl kaum kann 
man sich schlechter fühlen, zurückgewiesener, in seiner Liebe aussichtsloser. 
 Doch Phädra gewinnt Hippolytus noch für sich. Durch ihre Liebe macht sie 
einen solchen Eindruck auf ihn, dass auch er sie zu lieben, zumindest zu achten 
und zu ehren, scheint. Sie gewinnt Hippolytus durch ihren Tod. Nachdem sie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sein Zimmer verlassen hat, bringt sie sich selbst um, allerdings nicht, ohne einen 
Brief zu hinterlassen, in dem sie Hippolytus bezichtigt, sie vergewaltigt zu ha-
ben. (Das alles geschieht in Tradition des antiken Theaters im Off und wird 
durch einen Boten (in diesem Fall Strophe) berichtet.) Formal ist die Vergewalti-
gung eine Lüge. Das, was Hippolytus Phädra angetan hat, ist ohne Zweifel wi-
derlich, weil er zugelassen hat, dass sie sich selbst erniedrigt und ihre Erniedri-
gung auch noch befördert hat. Zudem hat er gewaltsam durch das Niederdrücken 
des Kopfes in die sexuelle Handlung eingegriffen und ihr so eine abwertende 
Wendung verliehen. Auch hat er Phädra schlecht behandelt, sie beleidigt, ausge-
nutzt und ausgenommen – vergewaltigt aber im rechtlichen Sinn, so dass es eine 
Straftat wäre, hat er sie nicht. Die Schuld, die er auf sich geladen hat, ist nicht zu 
benennen – er ist ein Schwein, ein herzloser Bastard, aber all das ist nicht straf-
bar. Die Vergewaltigung aber ist strafbar. Und Hippolytus selbst weiß, dass er 
sich schuldig gemacht hat. Auf Strophes Frage, ob er ihre Mutter vergewaltigt 
habe, antwortet er: »I don’t know. What does that mean?« In einem erregten Hin 
und Her versucht Strophe nun rauszufinden, was Hippolytus ihrer Mutter ange-
tan hat. Der Dialog gipfelt: 

»HIPPOLYTUS. Did I force you? 

STROPHE. There aren’t words for what you did to me. 

HP. Then perhaps rape is the best she can do. 

                  Me. A rapist. Things are looking up. 

ST. Hippolytus. 

HP. At the very least it’s not boring.« (PL, Scene Five, 87) 

Hippolytus beginnt sich mit seiner neuen Rolle als Verbrecher anzufreunden. 
Strophe steht fassungslos daneben. Die Verquickung von Schuld und Unschuld 
macht sie ganz wahnsinnig, sie will die Wahrheit herausfinden, die Wahrheit, 
die, das weiß sie selbst, es gar nicht gibt. Denn Hippolytus ist schuldig am Tod 
ihrer Mutter. Gleichzeitig versteht Hippolytus ihren Tod und ihren Brief als das, 
was sie sind: ein Geschenk an ihn. Ein Geschenk, das macht, dass endlich etwas 
passiert, dass Hippolytus lebendig wird. Auch Strophe ahnt so etwas, will es sich 
aber nicht eingestehen – sie will leben, den Untergang des Königshauses ver-
meiden. Hippolytus hingegen treibt ihn durch seine fortwährende Untätigkeit 
voran. Weder verteidigt er sich, noch flieht er vor der Menschenmenge, die be-
ginnt, sich vor dem Schloss zusammenzurotten. Er ist erwartungsfroh. 

»HIPPOLYTUS. A rapist. Better than a fat boy who fucks. 

STROPHE. You’re smiling. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 319

HP. I am. 

ST. You’re a heartless bastard.  

HP. It’s been said. 

ST. This is your fault. 

HP. Of course.« (PL, Scene Five, 88f.) 

Je mehr Hippolytus sich mit dem Gedanken, als Vergewaltiger zu sterben, an-
freundet – und dass er stirbt, zeichnet sich angesichts der pöbelnden Menge vor 
dem Schloss zunehmend klar ab – desto mehr taut er auf, wird menschlich, ver-
liert seine Gleichgültigkeit. Er tröstet Strophe, versichert ihr, dass ihre Mutter sie 
geliebt hat und sich von ihr geliebt fühlte. Versucht, die Schuld des Todes der 
Mutter auf sich zu nehmen, um Strophe sinnloses Sinnieren zu ersparen. Ein-
fühlsam kümmert er sich um seine zunehmend verzweifelte Stiefschwester. Er 
versucht sogar, ihr die Situation zu erklären: 

»HIPPOLYTUS. This is her present to me. 

STROPHE. What? 

HP. Not many people get a chance like this. 

       This isn’t that. This isn’t bric-a-brac. 

ST. Deny it. There’s a riot. 

HP. Life at last.« (PL, Scene Five, 90) 

Life at last: die rasende Menge vor dem Schloss, die Blut sehen will, gibt Hippo-
lytus endlich das Gefühl, am Leben teilzunehmen. Diese Teilnahme wird, so 
dämmert dem Zuschauer, im Wesentlichen eine extrem schmerzhafte werden. 
Die Gewalt ist es, die Hippolytus das Gefühl gibt, lebendig zu sein: die Gewalt, 
die sich gegen ihn selbst richten wird. Die droht, sein Leben auszulöschen und es 
ihm damit erst wertvoll macht.2 Strophe will Hippolytus so schnell nicht aufge-

                                                             
2  Sarah Kane sagt in einem Interview selbst über Hippolytus, dass es ihr in dieser Figur 

um die Spaltung zwischen Körper und Bewusstsein gehe: »Wahnsinn hat für mich mit 

diesem Riß zu tun, und eine Chance, seinen sogenannten Verstand zurückzuerlangen, 

hat man nur, wenn man wieder an sich angeschlossen ist, geistig, körperlich, emotio-

nal. Hippolytus erfährt diese Einheit im Moment des Todes, plötzlich fühlt er sich als 

Mensch und bei klarem Verstand. Aber um dieses Gefühl zu erreichen, muß er ster-

ben. […] Ich habe vor kurzem eine Frau kennengelernt, die zahllose Überdosen 

genommen hat und sich schon auf fast jede erdenkliche Art umbringen wollte. Sie hat 

eine riesige Narbe hier (zeigt auf ihren Hals), Narben hier (die Handgelenke), aber ab-

surderweise ist sie näher bei sich als die meisten anderen Menschen, die ich kenne. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ben. Sie bedrängt ihn, die Tat zu leugnen. Sich zu verteidigen. Hippolytus weist 
sie brüsk zurück: »Are you insane? She died doing this for me. I’m doomed.« 
(PL, Scene Five, 91) »Ich bin dem Untergang geweiht – dem totalen Scheiß-
Untergang«3 übersetzt Sabine Hübner ins Deutsche: Dem Untergang geweiht, 
empfindet Hippolytus endlich etwas wie Glück. In einer umgekehrten Bewegung 
zu der Phädras, überidentifiziert sich Hippolytus nun mit seinem Gefühl. Wäh-
rend Phädras Liebe ihr selbst wie eine Besessenheit, wie etwas, das sie von 
ihrem Leben trennt, vorkommt, begreift Hippolytus nun das Dem-Untergang-
Geweiht-Sein endlich als sein Leben: das Gefühl ist eine Rückanbindung an das, 
was Phädra durch ihr Gefühl verloren hat: das Leben. »Scheiß-Untergang« oder 
»absolutely fucking doomed« sind die hingerissenen Übersteigerungen eines Ju-
gendlichen, die das Gefühl durch seine vulgäre Betitelung erhöhen sollen. Hip-
polytus begreift hier das ganze Ausmaß der Anschuldigung. Er versteht, dass er 
sterben wird, möglicherweise auf schreckliche Weise. Doch anstatt Angst zu 
empfinden, erfüllt ihn Freude. Er fühlt sich geliebt, er fühlt sich lebendig. Ruhig 
und fröhlich begibt Hippolytus sich in Gefangenschaft.  
 In seiner Zelle bekommt er Besuch von einem Priester, vor dem er sich selbst 
als Vergewaltiger bezeichnet und die ihm angelastete Tat gesteht. Noch dazu, 
um sein Vergehen noch schlimmer zu machen, sagt er die Wahrheit: Er empfin-
det Freude – nicht über Phädras Tod, aber über die Entwicklungen, die er nach 
sich zieht. Doch seine Tat bekommt in der Zelle noch eine andere Dimension: 
Dass der Königssohn die Königin vergewaltigt hat, gefährdet die ganze Familie, 
ja, gefährdet die Monarchie. Hier sieht der Priester die eigentliche Sünde von 
Hippolytus. Ob Hippolytus ein Vergewaltiger ist oder nicht, ist ihm egal. Für ihn 
ist das Fortbestehen des Königshauses von höchster Priorität. Er drängt Hippoly-
tus, die Tat zu leugnen, doch der weigert sich. Er begeht die unverzeihliche 

                                                                                                                                  
Ich glaube, in dem Moment, in dem sie sich die Pulsadern aufschneidet oder eine 

Überdosis nimmt, ist sie mit einem Mal an sich angeschlossen und will weiterleben. 

Also fährt sie ins Krankenhaus. Ihr Leben ist eine endlose Folge von Selbstmordver-

suchen, die sie dann widerruft. Und so furchtbar das ist, so sehr kann ich es 

nachvollziehen. Es ergibt einen Sinn für mich.« Aus einem Gespräch mit Nils Tabert 

vom 8. Februar 1998. Abgedruckt in Marina Carr/Martin Crimp/Sarah Kane/Mark 

Ravenhill: Playspotting. Die Londoner Theaterszene der 90er. – Reinbeck bei Ham-

burg: Rowohlt 2001, 10.  

3  Sarah Kane: Phaidras Liebe; in: Marina Carr/Martin Crimp/Sarah Kane/Mark Raven-

hill: Playspotting. Die Londoner Theaterszene der 90er, Szene Fünf, 51. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 321

Sünde: »Fuck God. Fuck the monarchy.« (PL, Scene Six, 95) Übrigens, das legt 
der Text nahe, ist die unverzeihliche Sünde dabei »Fuck the monarchy«.4   
 Mit seiner Sturheit reißt Hippolytus nun tatsächlich das ganze Königshaus in 
den Abgrund. Und sein Vater, Theseus, der gerade rechtzeitig zurückkommt, um 
den Leichnam seiner Frau aufgebahrt zu finden, hilft ihm dabei.5 Er mischt sich 
unter die Menge, die ihn aufgrund seiner langen Abwesenheit nicht als ihren 
König erkennt, und stachelt sie auf. Die Menge ist dabei in Feierstimmung, die 
Menschen haben sowohl einen Grill als auch ihre Kinder dabei – die Aussicht 
auf einen Lynchmord begeistert sie. Als Hippolytus aus dem Gefängnis zum Ge-
richtssaal geführt wird, reißt er sich los und wirft sich in die Menge. Ausgerech-
net in den Armen seines Vaters landet er. Sie erkennen sich, Theseus schaut ihm 
in die Augen, küsst ihn auf den Mund und schleudert ihn dann mit den Worten 
»Kill him« (PL, Scene Eight, 100) in die Menschenmasse zurück. Mit dem Schal 
eines Kindes würgt ein Mann ihn, während eine Frau auf ihn eintritt. Als eine 
zweite Frau mit einem Messer auf ihn losgeht, wirft Strophe sich dazwischen. 
Der Hass richtet sich sofort gegen sie:  

»MAN 1. Defending an in-bred. 

WOMAN 1. What sort of a woman are you? 

THESEUS. Defending a rapist.« (PL, Scene Eight, 101). 

Eine, die einen Vergewaltiger verteidigt, ist nichts wert, darin ist sich die Menge 
sofort einig. Als Theseus sie deswegen inmitten der Menschenmasse vergewal-
tigt und ihr zuletzt die Kehle durchschneidet, freuen sich die Umstehenden 
darüber, dass sie das bekommt, was sie verdient und begleiten Vergewaltigung 
und Mord mit Freudenrufen. Nachdem Strophe tot ist, wendet sich die Menge 
wieder Hippolytus zu. Eine Frau zieht ihm die Hose runter und schneidet seine 
Geschlechtsteile ab. Sie wirft sie auf den Grill. Unter großem Gelächter nimmt 
ein Kind sie vom Grillrost und schleudert sie nach einem anderen Kind, das er-
schrocken schreit und die Flucht ergreift. Theseus nimmt nun das Messer und 
schneidet Hippolytus’ ganzen Oberkörper auf. Seine Eingeweide werden von der 
Menge rausgerissen und ebenfalls auf den Grill geschmissen. Hippolytus Körper 
wird die ganze Zeit über getreten, mit Steinen beworfen und bespuckt. Hippoly-
tus ist bei all dem noch immer bei Bewusstsein. Er sieht neben sich Strophes 

                                                             
4  Bevor der Priester geht, begeht auch er noch eine Sünde: er befriedigt Hippolytus oral. 

5  Interessant ist dabei die Regieanweisung für die Szene, in der Theseus an Phaedras 

Leichnam steht: »He tears at his clothes, then skin, then hair, more and more franti-

cally until he is exhausted. But he does not crie.« (PL, Scene Seven, 97) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Leichnam und sagt ihren Namen. In diesem Moment erkennt Theseus, wen er 
vergewaltigt und ermordet hat und »recognises her with horror« (PL, Scene 
Eight, 102, Regieanweisung). Die Menge hat sich im gewalttätigen Exzess ent-
laden und verläuft sich. Der Aufstand ist vorbei. Nur Theseus bleibt. Er sitzt 
zwischen dem sterbenden Hippolytus, dem er noch mit auf den Weg gibt, dass er 
ihn nie gemocht hat (»THESEUS: Hippolytus. Son. I never liked you.« (PL, Sce-
ne Eight, 102)), und Strophes Leiche. Er entschuldigt sich bei ihr, beteuert, sie 
nicht erkannt zu haben, macht Hippolytus zum Zeugen seines Missverständnis-
ses und durchschneidet sich mit einer plötzlichen Geste selbst die Kehle. Als 
Hippolytus zum letzten Mal die Augen öffnet, bringt er angesichts der die Lei-
chen umkreisenden Geier noch ein Lächeln zustande. Sein letzter Satz: 
 »If there could have been more moments like this.« (PL, Scene Eight, 103) 
Dann lässt sich ein Geier auf Hippolytus nieder und beginnt seinen Körper zu 
fressen.  

II. 

Der übergewichtige Königssohn, der in Passivität verharrt, ist in der Literaturge-
schichte kein Unbekannter: blond und aufgedunsen ist in Wilhelm Meisters 
Fantasie auch schon Hamlet.6 Doch während der Däne an einer Handlungsläh-
mung leidet, weil er nicht mehr beurteilen kann, was wahr und was Trug ist, lei-
det Hippolytus einfach an Langeweile. Einem verwöhnten Riesenbaby gleich, 
hat er den Anschluss ans Leben verloren und ist unberührbar geworden. Weder 
Gefühl noch Verstand können ihn zu einer Handlung oder Haltung bewegen. 
Hippolytus kann sich weder dazu bringen, sich für ein Ideal oder einen Wert ein-
zusetzen, da die Unbedingtheit jedes Ideals und jeden Werts verloren ist: weil 

                                                             
6  Wilhelm Meister erklärt Serlo und Aurelie, warum er sich nicht so recht wohl fühlt bei 

dem Gedanken, die Rolle des Hamlet besetzen zu müssen: »Je mehr ich mich in die 

Rolle studiere, desto mehr sehe ich, daß in meiner ganzen Gestalt kein Zug der Physi-

ognomie ist, wie Shakespeare seinen Hamlet aufstellt. […] Zuvörderst ist Hamlet 

blond, […]. Als Däne, als Nordländer ist er blond von Hause aus und hat blaue Au-

gen. […] Ihm wird das Fechten sauer, der Schweiß läuft ihm vom Gesichte, und die 

Königin spricht: Er ist fett, laßt ihn zu Atem kommen. Kann man ihn sich da anders 

als blond und wohlbehäglich vorstellen? […] Paßt nicht auch seine schwankende Me-

lancholie, seine weiche Trauer, seine tätige Unentschlossenheit besser zu einer 

solchen Gestalt, als wenn Sie sich einen schlanken, braunlockigen Jüngling denken, 

von dem man mehr Entschlossenheit und Behendigkeit erwartet?« Johann Wolfgang 

Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre. – Frankfurt a.M./Leipzig: Insel 1980, 316.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 323

seit dem Zerbrechen der antiken Sittlichkeit und der Freisetzung des Subjekts 
nichts mehr letzt-begründet oder letzt-rechtfertigbar ist. Auch die Wahrhaftigkeit 
des Gefühls ist ad absurdum geführt: das wahre Ich der Liebe, der Freundschaft 
oder der Kunst, gibt es nicht. Die letzten, tiefsten Wahrheits- und Wahrhaftig-
keitsansprüche können in unserer Welt nicht geklärt werden. Für Hippolytus ist 
deswegen alles relativ. Relativ egal.  
 Was da fressend und onanierend auf der Bühne hockt in einem Brei aus 
überzuckertem Fertigfraß und hirnlosem Medienmüll, ist die Angstneurose mei-
ner Generation. Wir müssen alles differenziert betrachten. Wir hoffen, dass es 
vernünftige Lösungen gibt, trauen der Vernunft aber nicht mehr allzu viel zu. 
Gehen wir für ein Ideal auf die Straße, entscheiden wir uns für eine Seite, in dem 
Bewusstsein, dass diese Entscheidung eine Verkürzung mit sich bringt. Die gu-
ten alten Verhaltensoptionen, die alle doch dadurch motiviert sind, das Gute, das 
Richtige zu tun und seinen Platz in der Gesellschaft zu finden, geehrt und aner-
kannt zu sein: sie gelten nicht mehr absolut. Doch der Mensch ist Großes ge-
wohnt: nur von Absolutem will er sich leiten lassen. Das Damoklesschwert der 
Untätigkeit, der Entscheidungslosigkeit, des Zynismus schwebt über uns. Für 
Hippolytus gibt es keinen Ausweg, keinen Rückweg, keine Rückanbindung. Er 
steckt in der Sackgasse der Lethargie – noch nicht mal zu einer Depression reicht 
es bei ihm, nur Übergewicht und Unfreundlichkeit kann der Arzt feststellen.  
 Unsere Schrecken sind nicht mehr die jähzornigen Götter der Antike oder die 
mächtigen Könige. Unser Schrecken ist in uns und nicht mehr in der Außenwelt. 
Unsere Frucht sind Leere und Taubheit. Mit beklemmender Meisterschaft bringt 
Sarah Kane unsere Dämonen auf die Bühne. Hier wird noch einmal sehr deut-
lich, wie Erfahrungen von Leid und Schmerz Thema in der Kunst sein können 
und Erfahrungen ermöglichen können, die durch sprachlich-vernünftige Be-
schreibungen uneinholbar wären. Die Diskrepanz wird noch größer angesichts 
der Tatsache, dass die Erfahrung von Leid hier ja nur indirekt dargestellt wird: 
Hippolytus, der die Hauptfigur von Phaedra’s Love ist, leidet ja an gar nichts. Es 
passt deshalb, dass er im ganzen Stück nicht einmal schreit, nicht einmal also 
seinem Leiden, das der Zuschauer sieht, Ausdruck verleiht, weil es für ihn nichts 
gibt, was sich in einem Schrei Luft machen könnte.  
 Hippolytus schreit nicht, weder in den Regieanweisungen (und Sarah Kane 
war sehr konservativ, was die Werkgetreue ihrer Stücke hinsichtlich der Auffüh-
rung angeht), noch in der Inszenierung von Christina Paulhofer an der Berliner 
Schaubühne aus dem Jahr 2003. Paulhofer hat Phaedra’s Love eingebettet in 
Versatzstücke aus anderen Bearbeitungen des Stoffs um Phädra und Hippolyt, 
doch der Kern der Aufführung ist original Kane. Die Verlorenheit der Helden 
unterstreicht Paulhofer gelingend durch stete Einblendungen von unverständlich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bleibenden Gesprächsfetzen oder durch das Einsetzen eines Echos, das das Ge-
sagte in einer Mehrstimmigkeit nahezu untergehen lässt. Gerade die Aussparung 
des Schreis, das Eintreten der Stille in der sonst lauten mit vielen akustischen 
Feinheiten und Musik arbeitenden Inszenierung, macht dabei Eindruck. Phae-
dra’s Love ist bedrückend, man möchte schreien. Fast erlösend wäre es, wenn 
auf der Bühne nun endlich mal jemand schriee: ganz anders als bei Castorfs Ko-
kain liegen hier die Gründe ja auf der Hand. Durch die übertriebene Gewalt wird 
ein physischer Ekel im Zuschauer wach, der sich körperlich manifestiert: es 
schaudert einen, man bekommt Gänsehaut, irgendwann kommt unwillkürlich die 
Übelkeit. Das, was auf der Bühne passiert, ist definitiv zu viel, zu schamlos, zu 
blutig, zu erniedrigend.  
 Hippolytus hat die Fähigkeit verloren, Anteil an etwas zu nehmen. Verkör-
pert wird das auch im Verlust des Körpergefühls: in der Bedeutungslosigkeit von 
Sex. Immer wieder betonen die Regieanweisungen, dass der Koitus für Hippoly-
tus ohne Freude passiert (der Zuschauer erlebt während des eher kurzen Stücks 
auch immerhin drei mit), immer wieder betont er in den Dialogen, dass Sex für 
ihn kein Vergnügen ist, sondern eine Weise, sich die Zeit zu vertreiben, das 
Warten zu verbringen. Hippolytus ist taub geworden für die Signale seines Kör-
pers, Berührungen berühren ihn nicht mehr. Dabei ist er offen bis zur Unanstän-
digkeit, er hat keine Privatsphäre und kennt weder Scham für sich noch für an-
dere. In ihm begegnet uns ein ganz anderer Held als bisher: Hippolytus bricht 
mit allem, was bei den anderen Helden noch Voraussetzung war: er wird nicht 
gemessen an der Vorstellung eines gelingenden Lebens oder an moralischen Kri-
terien. Niemand erwartet etwas von Hippolytus. Weder gesellschaftliche Struk-
turen noch ein individuelles Streben nach einem guten Leben setzen ihm Maß-
stäbe, an denen er sich messen könnte oder müsste. 
 Hippolytus’ Stummsein ist dabei etwas anderes als das Verstummen, das 
Hegel in der romantischen Kunst diagnostiziert: Während er den Schmerz für in 
der Kunst eben nicht darstellbar hält und damit die Grenzen der Kunst aufzeigt,7

                                                             
7  Hilmer zum Dilemma der Darstellbarkeit von Schmerz bei Hegel: Die Kunst »teilt mit 

jeder anderen Entäußerung von Schmerz das Problem, daß sie ihn, nicht erst durch die 

Art der Darstellung, sondern schon durch ihr Vorhandensein verharmlost (da sie ja als 

Äußerung auch Milderung anzeigt). Der ›unendliche Schmerz‹ des Geistes, der Hegel 

zufolge Innerlichkeit konstituiert, kann also schon deshalb nicht darstellbar sein, weil 

er als darstellbar nicht mehr unendlich wäre. Das Verstummen wird daher zur wesent-

lichen Äußerungsform einer Innerlichkeit, die sich ausdrücklich nicht artikuliert.« 

Brigitte Hilmer: Scheinen des Begriffs, 199. Das Auseinanderfallen zeigt damit einen 

Mangel an Darstellbarkeit an, anstatt ihn zu heilen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AUSBLICK. LIFE AT LAST: DIE GEIER KOMMEN   | 325

bleibt Hippolytus stumm, weil er stumpf ist, weil er nichts empfindet. Diese 
Empfindungslosigkeit ist der Schmerz, der hier vor Augen geführt wird: mit 
großer Intensität übrigens. Phaedra’s Love zeigt so gerade das Gegenteil von 
Hegels Argument: Es zeigt ein Subjekt, das zu abgestumpft ist, um die Grenzen 
der Kunst überhaupt ausschöpfen zu können und die Kunst damit bereichert mit 
einer neuen Figur: dem passiven Helden. Der bleibt stumm, tatlos und empfin-
dungslos und produziert damit eine ungeheure Leere auf der Bühne. Diese Leere 
macht eines überdeutlich: der Schrei wäre eine Leistung. Der Schrei ist eine 
Leistung. Weil er einer Positionierung gleichkommt, einem Aufbegehren, einem 
Anklagen. Der Schrei ist eine Aktion. Eine Lebensleistung.     

III. 

Indem nun das auf der Bühne dargestellt wird, verkehrt sich die Abwesenheit 
von Leben und Leid, die Thema ist in Phaedra’s Love, in eine Leiderfahrung. 
Diese Leiderfahrung, und das ist frappierend, macht dabei nicht Hippolytus, 
sondern der Zuschauer. Das tragische Subjekt wandert so von der Bühne hinein 
ins Publikum – und droht damit das Ende der Tragödie mit sich zu bringen, denn 
im Zuschauerraum wird das Tragische verloren gehen. Die Erfahrung, die der 
Theaterbesucher in Phaedra’s Love macht, unterscheidet sich dabei von her-
kömmlichen. Die Darstellung des Schrecklichen ist hier nicht mehr schön, 
sondern tatsächlich ein Horror. Auf der Bühne gibt es keinen Repräsentanten 
mehr, mit dem sich der Zuschauer identifizieren kann. Das Theater avanciert 
vom Darstellungsapparat zum Herstellungsapparat: Hergestellt wird hier Leben-
digkeit. Eine Lebendigkeit, die nicht nur – zu guter Letzt – Hippolytus auf der 
Bühne zu spüren bekommt, sondern auch der Zuschauer. Denn der wird mit ei-
ner anderen Dringlichkeit ins Spiel gebracht, wenn sich das Subjekt auf der 
Bühne in seinem alptraumhaften Tod, in seiner Zerstückelung und Auseinander-
reißung selbst überschreitet. Der Zuschauer leidet an dem, woran Hippolytus 
nicht leidet: an der Leere des dargestellten Subjekts. In ihm sehen wir unseren 
eigenen Alptraum. Doch anders als Homburg wissen wir, dass wir hier träumen.  
 Das Horrorszenario auf der Bühne birgt die Gefahr der Distanzlosigkeit zwi-
schen Bühnengeschehen und Zuschauerraum. Doch es verliert sich nicht in ihr. 
Durch die Erfahrung des Zuschauers, sein Hineingezogenwerden, das hier radi-
kalisiert stattfindet, da der Zuschauer anstelle der Bühnenfigur empfindet, wird 
die ästhetische Sphäre unterbrochen. Doch diese Unterbrechung geschieht selbst 
nur aus der Distanz des Zuschauenden heraus. Denn der Zuschauer kann nur für 
und anstelle des Hippolytus fühlen, weil er weiß, dass er ein anderer ist: er iden-
tifiziert sich nicht mit Hippolytus, sondern er sieht und fühlt Hippolytus’ Man-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gel, ohne ihn als den eigenen zu begreifen. Denn wir sind nicht wie Hippolytus. 
Uns hat das Leben umgarnt, uns hat es feinfühlig gemacht, uns hat es Angst ha-
ben lassen: wir können fühlen. Unser Leben unterliegt dem Anspruch, ein 
gelingendes Leben zu sein. Auch wenn wir nicht mehr an absolute Werte und 
Ideale gebunden sind, haben wir nicht den Anspruch verloren, das Gute und das 
Richtige zu sagen und zu tun. Indem wir gelernt haben, zu handeln und zu schei-
tern, hat der Schmerz einen Platz in unserem Leben und verhindert damit die 
Gefühllosigkeit, die Hippolytusʼ Lähmung bedingt. In unserem Leben gibt es 
den Schrei.    
 Nur deshalb können wir uns einlassen auf Hippolytus: weil wir nicht so sind 
wie er. Weil in uns neben der Fähigkeit zur vernünftigen Erkenntnis die zur intu-
itiven Erkenntnis besteht, die uns begreifen lässt, was nicht sagbar ist, und uns 
zeigen kann, was sonst nur behauptet werden könnte. Einem Theater wie Phae-
dra’s Love stünden wir ohne diese Fähigkeit einzig befremdet gegenüber, denn 
die Inszenierung der Gewalt und des Ungeheuerlichen, hier des Ungeheuerlichen 
der Abwesenheit des Lebens, verschließt sich dem verstehensmäßigen Nachvoll-
zug, dem rationalen Zugang. In der Pervertierung und Entleerung des Helden-
begriffs, begreifen wir, wie wir nicht sind und erkennen den Schrei als einen 
Zug, der unser Wesen mit ausmacht, der uns ausdrückt und uns rückanbindet an 
das Leben.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur 

Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Man-
fred Fuhrmann. – Stuttgart: Reclam 1994. 

Aristoteles: Politik. Philosophische Schriften in sechs Bänden, Bd. 4. Übersetzt 
von Eugen Rolfes. – Hamburg: Meiner 1995. 

Althaus, Horst: Laokoon. Stoff und Form. – Tübingen und Basel: Francke Verlag 
1968. 

Bergande, Wolfram: Die Logik des Unbewussten in der Kunst. Subjekttheorie 
und Ästhetik nach Hegel und Lacan. – Wien: Verlag Turia + Kant 2007. 

Blumenberg, Hans: »Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution neuzeitli-
cher Rationalität«; in: Ebeling, Hans (Hg.): Subjektivität und 
Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne. – Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 1976. 

Bohrer, Karl-Heinz: Der romantische Brief. Die Entstehung ästhetischer Subjek-
tivität. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989. 

Brecht, Bertolt: Gesammelte Werke in 20 Bänden, Bd. 15. – Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 1967. 

Carr, Marina/Crimp, Martin/Kane, Sarah/Ravenhill, Mark: Playspotting. Die 

Londoner Theaterszene der 90er. – Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt 2001. 
Dreßler, Thomas: Dramaturgie die Menschheit – Lessing. – Stuttgart/Weimar: 

Metzler 1996. 
Düsing, Klaus: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhe-

tik«; in: Gethmann-Siefert, Annemarie/de Vos, Lu/Collenberg-Plotnikov, 
Bernadette (Hg.): Die Geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestim-

mung der Künste. – München: Fink 2005. 
Fick, Monika: Lessing-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: 

Metzler 2000. 
Fischer-Lichte, Erika: History of European Drama and Theatre. – London: 

Routledge 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Flashar, Hellmut: Sophokles. Dichter im demokratischen Athen. – München: 
Beck 2000. 

Flaubert, Gustave: Madame Bovary. – München: dtv 2008. 
Fontane, Theodor: Effi Briest. Sämtliche Romane, Erzählungen, Gedichte, Nach-

gelassenes, Band 4. – Darmstadt: WBG 2002.  
Frankfurt, Harry: »Freedom of the Will and the Concept of a Person«; in: ders.: 

The Importance of what we Care about. – Cambridge: Cambridge University 
Press 1988. 

Früchtl, Josef: Das unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. – 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004. 

Fuhrmann, Manfred: Die Dichtungstheorie der Antike. Aristoteles, Horaz, »Lon-
gin«. – Mannheim: Artemis und Winckler 2003.  

Goethe, Johann Wolfgang: Wilhelm Meisters Lehrjahre. – Frankfurt 
a.M./Leipzig: Insel 1980.  

Goethe, Johann Wolfgang: Winckelmann und sein Jahrhundert in Briefen und 

Aufsätzen. – Leipzig: VEB Seemann Verlag 1969. 
Giuliani, Luca: »Winckelmanns Laokoon. Von der befristeten Eigenmächtigkeit 

des Kommentars«; in: Most, Glenn W. (Hg.): Commentaries- Kommentare,

Band 4. – Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1999.    
Habermas, Jürgen: Erläuterungen zur Diskursethik. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1991. 
Habermas, Jürgen: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. – Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1983.  
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts; in: 

ders.: Werke in 20 Bänden, Bd. XII. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes; in: ders.: Werke

in 20 Bänden, Bd. III. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik I-III; in: ders.: 

Werke in 20 Bänden, Bd. XIII-XV. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff. 
Henrich, Dieter: Versuch über Kunst und Leben. – München/Wien: Carl Hanser 

Verlag 2001. 
Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst. – Hamburg: 

Meiner 1997. 
Holzhausen, Jens: Paideía oder Paidiá. Aristoteles und Aristophanes zur Wir-

kung der griechischen Tragödie. – Stuttgart: Steiner 2000. 
Honneth, Axel: Leiden an Unbestimmtheit. – Stuttgart: Reclam 2001. 
Horstmann, Rolf-Peter: »Theorien der bürgerlichen Gesellschaft«; in: Ludwig 

Siep (Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: 
Akademie Verlag 1997. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR  | 329

Jean Paul: Hesperus. Sämtliche Werke, Abteilung I, Erster Band. – Darmstadt: 
WBG 2000. 

Kane, Sarah: Phaidraʼs Love; in: dies.: Complete Plays. – London: Methuen 
Publishing Ltd 2001. 

Kern, Andrea: Schöne Lust. Eine Theorie der ästhetischen Erfahrung nach Kant. 
– Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000. 

Kolesch, Doris: »Wer sehen will, muss hören. Stimmlichkeit und Visualität in 
der Gegenwartskunst«; in: Kolesch, Doris/Krämer, Sibylle: Stimme. – Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2006. 

König, Diana: »Vom Glätten und Verallgemeinern. Bildung nach Hegel und 
Honneth«; in: Menke, Christoph/Rebentisch, Juliane (Hg.): Axel Honneth. 
Gerechtigkeit und Gesellschaft. Potsdamer Seminar. – Berlin: Berliner Wis-
senschaftsverlag 2008. 

Kreuzer, Ingrid: »Nachwort«; in: Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon: oder 
über die Grenzen der Malerei und Poesie. – Stuttgart: Reclam 2001. 

Lasker-Schüler, Else: Die Gedichte. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. 
Lehmann, Hans-Thies: Theater und Mythos. Die Konstitution des Subjekts im 

Diskurs der antiken Tragödie. – Stuttgart: Metzler 1991. 
Lehmann, Hans-Thies: »Tragödie und postdramatisches Theater«; in: Menke, 

Bettine/Menke, Christoph (Hg.): Tragödie- Trauerspiel – Spektakel. – Thea-
ter der Zeit: Berlin 2007. 

Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater. – Frankfurt a.M.: Verlag der 
Autoren 1999.  

Lessing, Gotthold Ephraim: Hamburgische Dramaturgie. Kritisch durchgesehe-
ne Gesamtausgabe mit Einleitung und Kommentar von Otto Mann. – 
Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 1978. 

Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon. Briefe, Antiquarischen Inhalts. Herausge-
geben von Wilfried Barner. – Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 
2007. 

Lessing, Gotthold Ephraim: Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und 

Poesie. Herausgegeben von Wilfried Barner. – Frankfurt a.M.: Deutscher 
Klassiker Verlag 2007. 

Menke, Christoph/Rebentisch, Juliane (Hg.): Axel Honneth. Gerechtigkeit und 

Gesellschaft. Potsdamer Seminar. – Berlin: Berliner Wissenschafts-Verlag 
2008. 

Menke, Christoph: Die Gegenwart der Tragödie. Versuch über Urteil und Spiel. 
– Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005. 

Menke, Christoph: Tragödie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach He-
gel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Menke, Christoph: »Subjekt, Subjektivität«; in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Äs-
thetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Band 5. 
– Stuttgart/Weimar: Metzler 2003. 

Mersch, Dieter: »Präsenz und Ethizität der Stimme«; in: Kolesch, Doris/Krämer, 
Sibylle: Stimme. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006. 

Meyer-Kalkus, Reinhart: Stimme und Sprechkünste im 20. Jahrhundert. – Berlin: 
Akademie Verlag 2001. 

Meyer-Kalkus, Reinhart: »Schreit Laokoon? Zur Diskussion Pathetisch-
Erhabener Darstellungsformen im 18. Jahrhundert«; in: Raulet, Gérard (Hg.): 
Von der Rhetorik zur Ästhetik. Studien zur Entstehung der modernen Ästhetik 
im 18. Jahrhundert. – Rennes: Philia 1995. 

Neymeyr, Barbara: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewältigung? Win-
ckelmanns Deutung im Kontext ästhetischer Kontroversen«; in: Neymeyr, 
Barbara/Schmidt, Jochen/Zimmermann, Bernhard (Hg.): Stoizismus in der 
europäischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturge-

schichte von der Antike bis zur Moderne. Bd.1. – Berlin/New York: Walter 
de Gruyter 2008. 

Nussbaum. Martha C.: »Flawed Crystals: Jamesʼs The Golden Bowl and Litera-
ture as Moral Philosophy«; in: dies.: Loveʼs Knowledge. Essays on 
philosophy and literature. – New York: Oxford University Press 1990. 

Pfotenhauer, Helmut/Bernauer, Markus/Müller, Norbert (Hg.): Frühklassizis-

mus. Position und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse. – Frankfurt 
a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 1995. 

Pippin, Robert: »Hegel, Freedom, The Will«; in: Ludwig Siep (Hg.): G.W.F. 

Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie Verlag 
1997. 

Pitigrilli: Kokain. – Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt 1988. 
Plinius: Naturalis Historia, XXXVI. Zitiert aus: Schmälzle, Christoph (Hg.): 

Marmor in Bewegung. Ansichten der Laokoon-Gruppe. – Frankfurt 
a.M./Basel: Stroemfeld Verlag 2006.  

Pöggeler, Otto: Schicksal und Geschichte. Antigone im Spiegel der Deutungen 
und Gestaltungen seit Hegel und Hölderlin. – München: Fink 2004. 

Proust, Marcel: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. – Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2000. 

Rapp, Christof: »Aristoteles«; in: Nida-Rümelin, Julian/Betzler, Monika (Hg.): 
Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart in Einzel-

darstellungen. – Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 2001. 
Reinhardt, Karl: Die Krise des Helden. Beiträge zur Literatur und Geistesge-

schichte. – München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1962. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATUR  | 331

Ritter, Joachim: »Person und Eigentum«; in: Siep, Ludwig (Hg.): G.W.F. Hegel. 
Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie Verlag 1997. 

Schadewaldt, Wolfgang: Antike und Gegenwart. Über die Tragödie. – München: 
dtv 1966. 

Schadewaldt, Wolfgang: »Furcht und Mitleid? Zur Deutung des Aristotelischen 
Tragödiensatzes«; in: Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie 83 
(1955). 

Schiller, Friedrich: »Über den Gebrauch des Chores in der Tragödie (1803)«; in: 
ders.: Über Kunst und Wirklichkeit. Schriften und Briefe zur Ästhetik. Her-
ausgegeben und eingeleitet von Claus Gräber. – Stuttgart: Reclam 1975. 

Schmälzle, Christoph (Hg.): Marmor in Bewegung. Ansichten der Laokoon-
Gruppe. – Frankfurt a.M./Basel: Stroemfeld Verlag 2006. 

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. – München: dtv 
1998. 

Schrader, Monika: Laokoon – »eine vollkommene Regel der Kunst«. Ästhetische 

Theorien der Heuristik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts: Winckel-
mann, (Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe. Band 42 aus der 
Reihe: Theis, Robert/Goddard, Jean-Christophe/Zöllner, Günter, begründet 
und herausgegeben von Jean Ecole: Europae Memoria. Studien und Texte 
zur Geschichte der europäischen Ideen. – Hildesheim/Zürich/New York: 
Olms 2005. 

Schwab, Gustav: Die schönsten Sagen des klassischen Altertums. – Hamburg: 
Globus Verlagsgesellschaft 1965. 

Siegert, Bernhard: »Schüsse, Schocks und Schreie. Zur Undarstellbarkeit der 
Diskontinuität bei Euler, d’Alembert und Lessing«; in: Baxmann, In-
ge/Franz, Michael/Schäffner, Wolfgang (Hg.): Das Laokoon-Paradigma. 
Zeichenregime im 18. Jahrhundert. – Berlin: Akademie Verlag 2000. 

Simon, Erika: »Laokoon«; in: Jaeger, Bertrand/Boardman, John (Hg.): Lexicon 
Iconographicum Mythologiae Classicae (LIMC), Bd. VI. – Zürich: Artemis 
und Winkler 1981-2009.  

Sophokles: Antigone. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von 
Norbert Zink. – Stuttgart: Reclam 1981. 

Sophokles: Ödipus auf Kolonos. Übersetzt von Kurt Steinmann. – Stuttgart: Re-
clam 1996. 

Sophokles: Philoktet. Übersetzt von Wilhelm Kuchenmüller. – Stuttgart: Reclam 
1955. 

Taylor, Charles: Hegel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983. 
Ueding, Gert: »Von der Rhetorik zur Ästhetik. Winckelmanns Begriff des Schö-

nen«; in: Raulet, Gérard (Hg.): Von der Rhetorik zur Ästhetik. Studien zur 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Entstehung der modernen Ästhetik im 18. Jahrhundert. – Rennes: Philia 
1995. 

Vergil: Aeneis, Lateinisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Edith und 
Gerhard Binder. – Stuttgart: Reclam 1994.  

Vissner, Tamara: Untersuchungen zum sophokleischen Philoktet. Das auslösen-
de Ereignis in der Stückgestaltung. – Stuttgart/Leipzig: Teubner 1998. 

Weisser-Lohmann, Elisabeth: »›Tragödie‹ und ›Sittlichkeit‹ – Zur Identifikation 
ästhetischer und praktischer Formen bei Hegel«; in: Gethmann-Siefert, An-
nemarie/de Vos, Lu/Collenberg-Plotnikov, Bernadette (Hg.): Die 

Geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung der Künste. – 
München: Fink 2005. 

Wellbery, David: Lessing’s Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of 

Reason. – Cambridge: Cambridge University Press 1984. 
Wellbery, David: »The Pathos of Theory: Laokoon Revisited«; in: Hoesterey, 

Ingeborg/Weistein, Ulrich: Intertextuality: German Literature and Visual Art 

from the Renaissance to the Twentieth Century. – Columbia: Camden House 
1993. 

Winckelmann, Johann Joachim: Gedanken über die Nachahmung der griechi-

schen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst. – Stuttgart: Reclam 1969. 
Winckelmann, Johann Joachim: Geschichte der Kunst des Altertums. Vollstän-

dige Ausgabe, herausgegeben von Wilhelm Senff. – Weimar: Herman 
Böhlaus Nachfolger 1964.  

Zierl, Andreas: Affekte in der Tragödie. Orestie, Oidipus Tyrannos und die Poe-
tik des Aristoteles. – Berlin: Akademie Verlag 1994. 

Zimmermann, Christiane: Der Antigone-Mythos in der antiken Literatur und 
Kunst. Band 5 in der von Hellmut Flashar und Niklas Holzberg hrsg. Reihe 
Classica Monacensia. Münchner Studien zur Klassischen Philologie. – Tü-
bingen: Narr 1993. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Siglen 

DdA Fuhrmann, Manfred: Die Dichtungstheorie der Antike. Aristoteles, Ho-
raz, »Longin«. – Mannheim: Artemis und Winckler 2003.  

DuI   Früchtl, Josef: Das unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Mo-
derne. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004. 

GKA  Winckelmann, Johann Joachim: Geschichte der Kunst des Altertums.

Vollständige Ausgabe, herausgegeben von Wilhelm Senff. – Weimar: 
Herman Böhlaus Nachfolger 1964.  

GT   Menke, Christoph: Die Gegenwart der Tragödie. Versuch über Urteil 

und Spiel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005. 
HD   Lessing, Gotthold Ephraim: Hamburgische Dramaturgie. Kritisch durch-

gesehene Gesamtausgabe mit Einleitung und Kommentar von Otto 
Mann. – Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 1978. 

KuL  Henrich, Dieter: Versuch über Kunst und Leben. – München/Wien: Carl 
Hanser Verlag 2001. 

LL    Wellbery, David: Lessing’s Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age 
of Reason. – Cambridge: Cambridge University Press 1984.

LU   Honneth, Axel: Leiden an Unbestimmtheit. – Stuttgart: Reclam 2001. 
PE   Ritter, Joachim: »Person und Eigentum«; in: Siep, Ludwig (Hg.): G.W.F. 

Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts. – Berlin: Akademie Ver-
lag 1997. 

PL   Kane, Sarah: Phaidraʼs Love; in: dies.: Complete Plays. – London: Me-
thuen Publishing Ltd 2001. 

PoP   Holzhausen, Jens: Paideía oder Paidiá. Aristoteles und Aristophanes zur 

Wirkung der griechischen Tragödie. – Stuttgart: Steiner 2000. 
SuG   Pöggeler, Otto: Schicksal und Geschichte, Antigone im Spiegel der Deu-

tungen und Gestaltungen seit Hegel und Hölderlin. – München: Fink
2004. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

TbG  Horstmann, Rolf-Peter: »Theorien der bürgerlichen Gesellschaft«; in: 
Ludwig Siep (Hg.): G.W.F. Hegel. Grundlinien der Philosophie des 
Rechts. – Berlin: Akademie Verlag 1997. 

TiS   Menke, Christoph: Tragödie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit 
nach Hegel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

TpT   Lehmann, Hans-Thies: »Tragödie und postdramatisches Theater«; in: 
Menke, Bettine/Menke, Christoph (Hg.): Tragödie- Trauerspiel – Spek-
takel. – Theater der Zeit: Berlin 2007. 

TuM  Lehmann, Hans-Thies: Theater und Mythos. Die Konstitution des Sub-

jekts im Diskurs der antiken Tragödie. – Stuttgart: Meztler 1991.
rB   Bohrer, Karl-Heinz: Der romantische Brief. Die Entstehung ästhetischer 

Subjektivität. – Suhrkamp: Frankfurt a. M. 1989. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
 

Abbildungen 

  

 

 

Abbildung 1: »Laokoongruppe« in der ersten Rekonstruktion mit gestrecktem 
Arm.  Brockhausʼ Konversationslexikon, 16 Bände. Mannheim: 1893-1897. 

Abbilung 2: »Laokoongruppe«  in der zweiten Rekonstruktion mit angewinkel-
tem Arm, Vatikanische Museen, Rom. Foto von: de: Benutzer:Fb78. Datei 
unter GNU-Lizenz für freie Dokumentation veröffentlicht. http://de.wiki 
pedia.org/w/index.php?title=Datei:Laokoon-Gruppe-03.jpg&filetimestamp=  

Abbildung 3: »Apollo von Belvedere«, Museo Pio-Clementino, Octagon, Apollo 
Hall. Foto: Marie-Lan Nguyen (2009), von der Urheberin zur uneinge 
schränkten Nutzung freigegeben. http://de.wikipedia.org/w/index.php?title= 
Datei:Belvedere_Apollo_Pi00Clementino_Inv1015.jpg&filetimestamp=2009
1128230005 

Abbildung 4: »Torso vom Belvedere«, Vatikanische Museen, Rom. Foto: F. 
Bucher, veröffentlicht nach GNU-Lizenz für freie Dokumentation http://de. 
wikipedia.org/w/index.php?title=Datei:Torso_Belvedere_01.jpg&filetimesta
mp=20050902224212 

Abbildung 5: »Florentiner Niobidengruppe« (Abguss), Skulpturhalle, Basel. 
Original: Römische Kopien, wohl nach einer griechischen Gruppe aus der 
Zeit um 330/20 v. Chr. Uffizien, Florenz. Foto: Tomas Lochmann, Skulp-
turhalle Basel. http://www.skulpturhalle.ch/sammlung/highlights/2009/08/ 
niobidengruppe.html 

 

 

20050615221931

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Friedrich Balke, Marc Rölli (Hg.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen

Mai 2011, 342 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Rita Casale
Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession
(aus dem Italienischen
übersetzt von Catrin Dingler)

2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

Michael Fisch
Werke und Freuden
Michel Foucault – eine Biografie

September 2011, 576 Seiten,
Hardcover, 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1900-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Oliver Flügel-Martinsen
Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch
über das Leben in der Moderne

Januar 2011, 144 Seiten,
kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

Anke Haarmann
Die andere Natur des Menschen
Philosophische Menschenbilder
jenseits der Naturwissenschaft

April 2011, 146 Seiten,
kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-1761-0

Miriam Mesquita Sampaio de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel

Dezember 2011, ca. 224 Seiten,
kart., ca. 26,80 €, ISBN 978-3-8376-1069-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Dirk Braunstein
Adornos Kritik
der politischen Ökonomie
Mai 2011, 444 Seiten,
kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-8376-1782-5

Gerhard Gamm,
Jens Kertscher (Hg.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens
Juni 2011, 308 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1681-1

Fernand Mathias Guelf
Die urbane Revolution
Henri Lefèbvres Philosophie
der globalen Verstädterung
2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

Lars Leeten
Zeichen und Freiheit
Über Verantwortung
im theoretischen Denken
2010, 268 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1645-3

Waltraud Meints
Partei ergreifen im Interesse der Welt
Eine Studie zur politischen
Urteilskraft im Denken
Hannah Arendts
April 2011, 270 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1445-9

Peter Nickl,
Georgios Terizakis (Hg.)
Die Seele:
Metapher oder Wirklichkeit?
Philosophische Ergründungen. 
Texte zum ersten Festival
der Philosophie in Hannover 2008
2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Mathias Richter
Freiheit und Macht
Perspektiven kritischer
Gesellschaftstheorie –
der Humanismusstreit
zwischen Sartre und Foucault
Juli 2011, 636 Seiten,
kart., 42,80 €,
ISBN 978-3-8376-1769-6

Sibylle Schmidt, Sybille Krämer,
Ramon Voges (Hg.)
Politik der Zeugenschaft
Zur Kritik einer Wissenspraxis
2010, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

Tatjana Schönwälder-Kuntze
Freiheit als Norm?
Moderne Theoriebildung
und der Effekt
Kantischer Moralphilosophie
2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

Maurice Schuhmann
Radikale Individualität
Zur Aktualität der Konzepte
von Marquis de Sade, Max Stirner
und Friedrich Nietzsche
November 2011, ca. 436 Seiten,
kart., ca. 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1719-1

Detlef Staude (Hg.)
Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch
2010, 280 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1453-4

Nikolaus Urbanek
Auf der Suche nach einer
zeitgemäßen Musikästhetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente
2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014 - am 14.02.2026, 14:01:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover Das Subjekt der Kunst: Schrei, Klage und Darstellung
	Inhalt
	Einleitung. In einem rasenden Fieber verschwendet
	WARUM HELDEN SCHWEIGEN. DREI ANTWORTEN
	Laokoon
	Zarter Held. Winckelmanns Laokoon
	Die Griechen machen die Regeln
	Das erste Thema der Kunst: die Schönheit
	Das zweite Thema der Kunst: der Ausdruck
	Nur die Funken und doch das Feuer

	Ästhetisch vorbildlich und ethisch fragwürdig. Lessings Laokoon
	Grenzziehung zwischen den Künsten und die Grenzen der Künste
	Mit den Griechen gegen Winckelmann
	Ein Beispiel: Laokoon

	Sinnlich selig in sich. Hegels Laokoon
	Laokoons Tod
	Die Skulptur
	Die Kunst
	Das Kunstschöne
	Die Antike
	Das Ideal
	Der Schmerz
	Die romantische Kunst
	Die klassische Kunst
	Der Held

	Zusammengefasst

	Die Heldin klagt. Antigone individuiert sich
	Antigone
	Der Bruch. Hegels Phänomenologie
	a. Antigone
	b. Kreon
	c. Das Verbrechen
	d. Der Untergang
	e. Das allmächtige und gerechte Schicksal
	Am Ende der Antigone
	Ausblick: der Rechtszustand
	»Das Individuum, das eine Welt ist.«

	Die Versöhnung. Hegels Ästhetik
	Die Tragödie, 1. Teil
	Exkurs: die Schauspielkunst
	Die Tragödie, 2. Teil
	a. Die Helden
	b. Der Chor
	c. Die Kollision
	d. Die Lösung
	Exkurs: der aristotelische Zuschauer
	e. Die Versöhnung
	Die Tragödie, 3. Teil
	Ausblick: die umgekehrte Plastik

	Leiden an Überbestimmtheit. Hegels Rechtsphilosophie
	Antigones Tode
	Exkurs: die Romantiker Bohrers
	Die Rechtsphilosophie
	Der freie Wille
	Die Person
	Die Sittlichkeit: Familie, bürgerliche Gesellschaft, Staat
	Der Wert der Bildung

	Zusammengefasst

	DER HELD SCHREIT. DIE FOLGEN VON PHILOKTETS EMANZIPATION
	Philoktet
	Der Held wird menschlich. Lessings Philoktet
	Was das Theater kann
	Philoktets Leiden
	Die Wirkung des Theaters. Hamburgische Dramaturgie
	Zwischenspiel mit Aristoteles
	Der spezifisch ästhetische Effekt der Anrührung durch Furcht und Mitleid
	Katharsis – bloß: wie?
	Das Vielreiche fangen

	Held Homburg trägt die Folgen. Königs Prinz
	Helden bisher
	Homburgs Heldentum
	Was macht den Helden aus?
	Konsequenzen für den Helden. Reinhardts Krise
	Konsequenzen auf der Bühne. Lehmanns postdramatisches Theater


	Zusammengefasst
	Ausblick. Life at last: die Geier kommen
	Literatur
	Siglen
	Abbildungen

