
165

II 
Bergsons Denken rehabilitiert:  

Eine neue Philosophie  
und eine neue Soziologie 

»Es ist, als ob dieser einzigartige Mensch überall da 
Fuß faßte, wo man es per definitionem nicht kann, 
da, wo es uns nur in flüchtigen Augenblicken gelingt, 
daß wir uns halten können ohne zu versinken; und als 
ob er andererseits niemals auf dem Boden Fuß faßte, 
auf den wir hingegen uns zu stützen gewohnt sind. Er 
ist seinem Wesen nach ein Unterwasserschwimmer«.1

»Insgesamt betrachtet, muß man Peguy völlig recht 
geben, wenn er sagt, diese Philosophie habe ›zum 
ersten Mal … die Aufmerksamkeit auf das gelenkt, 
was dem Sein selbst und der Artikulation des 
Gegenwärtigen eigen sei‹.«2

1	 Du Bos, Begegnung mit Bergson, in: Merkur 1950, 854–861, 859.
2	 Merleau-Ponty, Bergson im Werden, 278.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165 - am 19.01.2026, 07:48:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277523-165 - am 19.01.2026, 07:48:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167

1 Leben und Werk, Bergson  
und der Bergsonismus

Henri-Louis Bergson (Paris 1859-Paris 1941), Sohn eines Polen und ei-
ner Engländerin, wird 1878 in die École Normale Supériore aufgenom-
men, ein Jahr nach Durkheim und zeitgleich mit Lucien Lévy-Bruhl und 
Jean Jaures. 1881 wird er Gymnasiallehrer in Angers und 1883 in Cler-
mont-Ferrand; ab 1888 lehrt er an drei Pariser Gymnasien. 1889 publi-
ziert er seine Dissertationen (Zeit und Freiheit sowie die lateinische Ar-
beit Quid Aristoteles de loco senserit). 1894 und 1898 bewirbt er sich 
vergeblich – wohl auch wegen des Widerstands Durkheims3 – auf einen 
Lehrstuhl an der Sorbonne, deren Türen ihm zeitlebens verschlossen blei-
ben. Er wird Maître de conférences an der ÉNS. 1900 wird Bergson auf 
den Lehrstuhl für griechische und lateinische Philosophie am Collège de 
France berufen, wo er seit 1898 bereits einen Lehrstuhl vertreten hatte. 
1904 erhält er auf seine Bitte hin und als Nachfolger Gabriel Tardes den-
jenigen für moderne Philosophie, der seinem Selbstverständnis und Werk 
viel eher entspricht. Bergson erhält fortan Gastprofessuren in England, 
Spanien und den USA. Ab 1914 lässt er seinen Lehrstuhl vertreten, 1921 
legt er ihn aus gesundheitlichen Gründen ganz nieder. 1914 wird Bergson 
Mitglied der Académie française. 1917 reist er in die USA, um diese zum 
Eingriff in den Ersten Weltkrieg zu bewegen; in den 1920ern ist er Vor-
sitzender eines Komitees zur intellektuellen Kooperation im Völkerbund. 
1927 erhält er, der seit 1912 vorgeschlagen wurde, und mangels eines 
Philosophiepreises, den Nobelpreis für Literatur (für Schöpferische Evo-
lution). Die zentralen Werke erscheinen 1889 (Zeit und Freiheit), 1896 
(Materie und Gedächtnis), 1907 (Schöpferische Evolution), 1922 (Du-
rée et Simultanité), 1932 (Die beiden Quellen der Moral und der Reli-
gion) und 1934 (Denken und schöpferisches Werden, eine Anthologie).4 

Bergson gilt als der erste öffentliche Philosoph Frankreichs. Er er-
fährt eine beispiellose Anerkennung, ja, Bewunderung in der kulturell 
interessierten Pariser Bevölkerung (nicht zuletzt der weiblichen). Sei-
ne Vorlesungen am Collège de France sind auf dem Höhepunkt seines 
Glanzes, um 1910, ein gesellschaftliches Ereignis; vor den Fenstern des 
Vorlesungssaales gibt es Ansammlungen, wenn Bergson liest. Anderer-
seits wird er seit Erscheinen des ersten Werkes und verstärkt seit dem 
zweiten Buch Materie und Gedächtnis Gegenstand heftiger Debatten in 

3	 P. Soulez, Bergson: Biographie, Paris 1997, 80ff.
4	 Zur intellektuellen Biographie Bergsons siehe Soulez, Bergson: Biographie; F. 

Azouvi, La Gloire de Bergson. Essai sur le magistère philosophique, Paris 2007 
(zu Aufstieg und Fall der Berühmtheit Bergsons; zum »Choc« der Évolution 
créatrice: 131ff.).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165 - am 19.01.2026, 07:48:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

168

der akademischen Philosophie. Insbesondere seit einem Artikel in der 
Revue de Métaphysique et de Morale 18985 gilt seine Philosophie ver-
ächtlich als philosophie nouvelle, als dekadente ›Philosophie von heu-
te‹, als Ausdruck der modernen Zeit gegenüber der wahren ›Philosophie 
von gestern‹ (der cartesianischen). Der Titel einer ›neuen Philosophie‹ 
ist zunächst also alles andere als ein Lob, es ist das Kürzel einer ganzen 
Reihe hartnäckiger pejorativer Urteile über jene Philosophie, die fortan 
als das Gegenteil des ›französischen‹ Rationalismus, Neukantianismus 
und Positivismus gilt: als impressionistisch, mystizistisch, irrationalis-
tisch und antiintellektuell, oder als symbolistisch. Nicht zuletzt wegen 
dieses Artikels von 1898 bleiben Bergson die Tore der Sorbonne, des Kö-
nigswegs der universitären Lehre, verschlossen. Früh findet er aber auch 
Verteidiger, namentlich den Mathematiker Edouard Le Roy, der 1899 
das Verdikt der neuen Philosophie ins Positive dreht, indem er Bergsons 
Philosophie als die einzige darstellt, die fähig wäre, die Komplexität der 
modernen Wissenschaft zu verstehen.6 Fortan bleibt Bergson im Brenn-
punkt der gegensätzlichen Lager, zwischen Modernen und Antimoder-
nen, Rationalisten und Anti-Rationalisten – ein Streit, der weit ins 19. 
Jahrhundert zurückreicht (in das Aufkommen des Positivismus gegen-
über dem französischen Spiritualismus), und der aus politischen Grün-
den nach 1900 erheblich verschärft wird. Anders als Durkheim und an-
dere Kantianer und Rationalisten, die Kant, Republik und Wissenschaft 
in eins setzen und gegen jede abweichende Lehre hoch sensibel reagieren, 
wird sich Bergson bis 1914 jedes öffentlichen Urteils enthalten. Er will 
einfach Philosophie betreiben. Charles du Bos hat eine Begegnung ge-
schildert, aus der der Philosoph, wie er im Buche steht, ersichtlich wird, 
und der wohl schon deshalb nicht der Prediger gegen den Intellekt gewe-
sen sein konnte, den seine Gegner und Anhänger in ihm sahen:

»Es ist, als stelle Bergson zwischen sich und die anderen immer ein völlig 
konventionelles, banales Wesen, das genau das sagt, was man sagen muß 
... Er ist zwar keineswegs unmenschlich, aber sozusagen nicht menschlich: 
ein kleiner heimlicher, verstohlener Zauberer, der etwas heruntersagt, 
um sich dann möglichst rasch wieder zurückziehen zu können. Wenn er 
gezwungen ist, einem die Hand zu geben, ist es, als wenn die Berührung 
ihm peinlich wäre, etwas in ihm störe; ebenso ist es mit seinem Blick: 

5	 B. Jacob, La philosophie d’hier et celle d’aujourd’hui, in: Revue de métaphysique 
et de morale 1898, 170–201 (201: »obskures Denken«; »Mystizismus und 
Impressionismus«, Ausdruck einer Generation, die »keinen Geschmack mehr 
am logischen Denken« habe). Vgl. hingegen die Besprechung von V. Delbos, 
Essai critique: Matière et Mémoire par Henri Bergson, ebd. 1897, 353–389 
(»Es ist unnötig, lang und breit die große Originalität des Werkes zu betonen«).

6	 E. Le Roy, Science et Philosophie, in: Revue de métaphysique et de morale 
1899, 375–425, 503–562, 706–731; ebd. 1900, 37–72.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165 - am 19.01.2026, 07:48:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leben und Werk, Bergson und der Bergsonismus

169

Es ist unmöglich ihm zu begegnen; dieser gänzlich nach innen gewandte 
Blick bleibt immer gewissermaßen parallel ... unter dessen Schutz er 
wieder untertaucht und um so eifriger weiterschwimmt«.7

1914 werden alle Bücher Bergsons bis auf das Das Lachen auf Betreiben 
Jacques Maritains auf den Index der katholischen Kirche gesetzt. Zu-
gleich wird Bergson von zweifelhaften Bewunderern wie Georges Sorel 
umzingelt, jenem revolutionäre Gewalt predigenden ›Schüler‹, über den 
Bergson nicht glücklich war. Zunehmend wird er aber auch mit offiziel-
len Ehren bedacht, gipfelnd im Nobelpreis (der Prinz der Philosophen, 
titelte Lévy-Bruhl8). Kurz, es gibt »mehr als ein Paradox im Schicksal des 
Bergsonismus« und Bergsons.

»Bergson, der Philosoph der Freiheit, … hatte die radikale Partei und 
die Universität gegen sich; dieser Gegner Kants hatte die Partei der 
Action française gegen sich; dieser Freund des Geistes hatte die Partei 
der Frommen gegen sich; nicht nur all seine natürlichen Feinde, sondern 
auch die Freunde seiner Feinde. In jenen Jahren … könnte man Bergson 
beinahe als einen gesellschaftlich geächteten Philosophen beschreiben 
– wenn man außer Acht ließe, daß zur selben Zeit bereits seit dreizehn 
Jahren eine einhellig begeisterte Zuhörerschaft seine Vorlesungen am 
College de France besuchte und daß er seit zwölf Jahren Mitglied einer 
Akademie war und bald schon Mitglied der Académie sein würde. Die 
Generation, der ich angehöre, kannte nur den zweiten Bergson, der sich 
bereits aus der Lehre zurückgezogen hatte …und der in den Klassen 
bereits von den rationalistischen Lehrern gelehrt wurde. Unter den 
Älteren von uns, die er geprägt hatte, ohne daß es je eine Bergsonsche 
Schule gegeben hätte, genoß er großes Ansehen. Erst in jüngster Zeit 
konnte man einen mißtrauischen, exklusiven Post-Bergsonismus auf den 
Plan treten sehen, als würde man Bergson nicht größere Ehre erweisen, 
indem man zugibt, daß er allen gehört. … 

Wie konnte er, der die Philosophie und die Geisteswissenschaften 
erschüttert hatte, zu diesem beinahe kanonischen Autor werden? Ist 
er es, der sich verändert hat? … Oder hat er vielmehr sein Publikum 
verändert …? Die Wahrheit ist, daß es Zwei Bergsonismen gibt, den 
der Kühnheit, als die Philosophie Bergsons sich ihren Platz erkämpfte 
… und den nach dem Sieg, der von vornherein von dem überzeugt ist, 
was Bergson lange Zeit zu finden bemüht war, der bereits mit Begriffen 
versehen ist, wo Bergson seinerseits seine Begrifflichkeiten zu prägen 
suchte. ... Der etablierte Bergsonismus entstellt Bergson. Bergson 
beunruhigte, er aber beruhigt. Bergson, das war eine Eroberung, der 
Bergsonismus hingegen verteidigt und rechtfertigt Bergson. Bergson, 

7	 Ch. Du Bos, Begegnung, 855.
8	 Lévy-Bruhl, Henri Bergson à l’école normale.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165 - am 19.01.2026, 07:48:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

170

das bedeutete, in Berührung mit den Dingen zu stehen, während der 
Bergsonismus nur eine Sammlung vorgefertigter Meinungen ist.«9 

Gegen diese Sammlung vorgefertigter Meinungen hat sich Bergson im-
mer wieder selbst erklärt – etwa, wenn er anlässlich einer Konfusion 
seiner Philosophie mit dem Pragmatismus betont, dass er vom natur-
wissenschaftlichen Begriff der Zeit ausgegangen sei, nicht von der psy-
chologischen Zeit.10 Noch heute muss man es immer erneut klären, was 
das eigentlich für ein spezielles Denken ist, das man so gern mit den fer-
tigen Etiketten versieht. Man muss sich das Werk also noch einmal vor 
Augen führen, um sich von den bisher geschilderten Kritiken ein Bild 
zu machen und die Übernahmen in soziologischen Konzepten sehen zu 
können.

	 9	Merleau-Ponty, Bergson im Werden, 266f.
10		Du Bos, Begegnung, 857.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165 - am 19.01.2026, 07:48:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

