
II. Archäologie der Sichtbarmachung 109

ren, die für jedes konkrete Wissen notwendig ist, ihre Struktur geändert hat«

(10) und sich ein neues Bündnis zwischen Sagen und Sehen herausbildet. Am

Ende des 18. Jahrhunderts kreist um den dunklen Kern der Dinge, an dem

der Ort der Wahrheit vermutet wird, »die souveräne Macht des empirischen

Blicks« (11) mit großer Langsamkeit und Genauigkeit: »Der rationale Diskurs

stützt sich weniger auf die Geometrie des Lichts [weniger als seine Vorgänger;

Anm. Verf.] als auf die beharrliche, unaufhebbare Dichte des Gegenstands.«

(Ebd.).

Die Dinge geben ihre Wahrheit nicht preis, »kein Licht wird sie mehr in

ideale Wahrheiten auflösen können« (12). Die Rekonfiguration des ärztlichen

Blicks (und gleichzeitig seines Gegenstands), der geprägt ist von Aufmerk-

samkeit für jedes Detail, verleiht den Dingen nach und nach ihre Objektivi-

tät: »Der Blick reduziert nichtmehr, er begründet vielmehr das Individuum in

seiner unreduzierbaren Qualität« (ebd.). Erst danach lässt sich ein rationaler

Diskurs um das Individuum herum organisieren. Zuerst Blick, dann Sprache

– so beginnt die »Geburt der Klinik«. Der klinische Diskurs »verweist auf die

nichtsprachlichen Bedingungen, von denen aus er sprechen kann: auf die ge-

meinsame Struktur, die gliedert und artikuliert, was gesehen und gesagt wird«

(17; kursiv i.O.).

Spätestens hier deutet sich der so wichtige Chiasmus von Sichtbarkeit

und Sagbarkeit an, der erst in der erwähnten Fortschreibung durch Deleu-

ze (1987) als nicht das Sichtbare auf das Sagbare reduzierender kenntlich ge-

macht wird. Denn Deleuze weist zwar auf einen gewissen Primat der Aussage

bei Foucault hin, betont jedoch zugleich nachdrücklich, wie etwa auch Fried-

rich Balke angemerkt hat, dass »dieser Primat keineswegs eine Reduktion der

Sichtbarkeiten auf die Aussagen bedeute« (Balke 2012, 259).

Medien des Sichtbaren und des Sagbaren

Für Friedrich Balke tritt »[b]ei Foucault […] an die Stelle der phänomenolo-

gischen Verflechtung von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Chiasmus von

Sichtbarkeit und Sagbarkeit« (Balke 2012, 259). Balke liest diese Ersetzung als

strategisch kluge und diskurspolitisch geschickte Aneignung der chiastischen

Figur, die prägend ist für die Phänomenologie und deren Entwendung ins-

besondere geeignet ist, »das Verhältnis des Sagbaren und des Sichtbaren bei

Foucault zu charakterisieren, weil er dem gerade auch von phänomenologi-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

scher Seite genährten Missverständnis entgegenwirkt, als reduziere Foucault

das Sichtbare auf das Sagbare« (ebd.).

Wie genau hat man sich das chiastische Verhältnis von Sichtbarkeit

und Sagbarkeit dann aber vorzustellen? Wie verhält es sich für Deleuze mit

der oben zitierten, durch das Übersehen der Theorie der Sichtbarkeiten

verursachten Verstümmelung der »Vorstellung, die Foucault sich von der

Geschichte macht« beziehungsweise der Verstümmelung seines Denkens

und der »Vorstellung, die er sich vom Denken macht« (Deleuze 1987, 72)?

Und was ist damit gemeint, wenn Deleuze proklamiert: »Das audio-visuelle

Archiv ist disjunktiv« (92)?

Offenbar geht es auch hier um eine deutliche Abgrenzung von phäno-

menologischen Setzungen, wenn das Sehen mit dem Wissen in Korrelation

gebracht wird23, ohne dass, wie oben ausführlicher verhandelt, der zugrun-

de gelegteWissensbegriff dasWissen auf ein wahrnehmendes und wissendes

Subjekt zurückführt oder aus diesem ableitet. Balke beschreibt das Verhältnis

folgendermaßen:

»Das Wissen, wie es die Archäologie Foucaults behandelt, ist etwas anderes

als eine Menge von Aussagen oder Hypothesen, etwas anderes auch als ei-

ne Theorie oder gar eine wissenschaftliche Disziplin. Es definiert sich durch

Verbindungen des Sichtbaren und des Sagbaren, die für jede historische For-

mation eigentümlich sind.« (Balke 2012, 259)

Deleuze wiederholt in seiner Auseinandersetzungmit Foucault immer wieder

die Notwendigkeit, das Sichtbare ebensowie das Sagbare zumGegenstand ei-

ner ›Archäologie der Gegenwart‹ zu machen. Wissen wird demnach stets in

einem historisch bedingten Prozess des Zusammenspiels von Sagbarem und

Sichtbarem beziehungsweise der Verteilung des einen auf das andere hervor-

gebracht. Lange Zeit hat die Rezeption Foucaults diesen Aspekt nur unzurei-

chend berücksichtigt, geschweige denn versucht, ihn systematisch produktiv

zu machen. Dabei ließen sich aus dem, was die Arbeiten Foucaults zu den-

ken aufgeben haben, zur Frage der Sichtbarkeit im Verhältnis zur Frage der

Medien der Sichtbarmachung durchaus Erkenntnisgewinne ziehen. Die vor-

liegenden Überlegungen zur Sichtbarkeitsproduktion in den Wissenschaften

beziehen sich in ganz zentraler Weise auf die Auseinandersetzung mit in den

23 Balke sieht eine gewisse Nähe – »der Sache nach« – zu Ludwik Flecks berühmten Dik-

tum: »Um zu sehen, muß man zuerst wissen« […] (Balke 2012, 259).

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 111

Arbeiten Foucaults angelegten Fragen der Sichtbarkeit und ihrer epistemi-

schen undmedialen Möglichkeitsbedingungen. Dabei stellt sich durchgängig

die Frage wie Sichtbarkeit in, durch und über Medien produziert wird und

zugleich das Mikro- oder Hilfsdispositiv der Sichtbarkeit und die Strategi-

en der Sichtbarmachung innerhalb eines Macht-Wissen-Dispositivs Medien

mit-konstituieren.

Das Kurzschließen dieser Aspekte erlaubt eine Differenzierung, die deut-

licher hervortreten lässt, dass und in welcher Weise das Verhältnis von Sicht-

barkeit, Sagbarkeit, Wissen und Medien tatsächlich konstitutiv für ein Ver-

ständnis wissenschaftlicher Bildkulturen ist, die in jüngerer Zeit vermehrt

an verschiedene disziplinäre Bereiche wieWissenschaftsforschung, Kunstge-

schichte, Bildwissenschaften undMedienwissenschaft delegiert worden sind.

Der Versuch einer Annäherung an das Bedingungs- oder Beeinflussungsver-

hältnis führt als Problematisierung einer quasi-natürlichen Gegebenheit des

Sichtbaren nicht zuletzt in das diskursive Zentrum der Debatten um die Di-

chotomie von ›Natur‹ und ›Kultur‹.

Dem Vorgang der »Problematisierung« kommt am Übergang von Archäo-

logie zu Genealogie im Denken Foucaults eine diskrete, aber neuralgische

Funktion zu, da sie als Denkfigur das Verhältnis der beiden Verfahren Fou-

caults neu ordnet und reartikuliert. Thomas Lemke beschreibt diese Rearti-

kulation wie folgt:

»Während die Archäologie sich mit den Formen der Problematisierungen

selbst auseinander setzt, sie analysiert und beschreibt, untersucht die Ge-

nealogie die Beziehungen dieser Problematisierungsformen zu bestimmten

diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken.«(Lemke 1997, 341)

Damit zielt die Problematisierung auf die Analyse der Beziehungen zwischen

Denk- und Handlungsformen. Nur weil im Prozess der Problematisierung

die Kontingenz und historische Bedingtheit dieser Beziehungen sichtbar ge-

machtwird,werden gleichzeitig andere Praktiken denkbar. Bei Foucault heißt

es dazu in einem 1984 geführten, auf Deutsch 1985 zuerst in der Zeitschrift

»Ästhetik und Kommunikation« erschienenen Gespräch mit François Ewald:

»Problematisierung bedeutet nicht die Repräsentation eines präexistenten

Objekts und auch nicht die diskursive Erschaffung eines nichtexistierenden

Objekts. Es ist das Ensemble diskursiver und nichtdiskursiver Praktiken, das

etwas ins Spiel des Wahren und Falschen eintreten lässt und es als Gegen-

stand des Denkens konstituiert« (Foucault 2005a [1984], 826).

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Im Modus der Problematisierung müsste sich ein an den Entwicklungen his-

torischer und gegenwärtiger Entwicklung der Sichtbarmachung interessier-

tes Denken zum Ziel setzen, die Rolle von Bildern als Fixierung oder Kris-

tallisation von Sichtbarkeit genauer zu untersuchen. Nicht erst seit der Aus-

rufung eines pictorial turn sind Bilder für die Konstitution von Wissen rele-

vant. Ihre je spezifische Funktion in einer historisch veränderlichen episte-

mischen Ordnung wäre in archäologischer wie in genealogischer Hinsicht zu

beschreiben. Dabei sind, das sollte deutlich geworden sein, auch und gerade

jene Bilder von Bedeutung, die nicht ursprünglich dem Regime der Ästhetik

entstammen oder diesem zuzuordnen sind (und denen dennoch aisthetische

Wirkmacht zukommt), sondern die einzeln oder seriell in labortechnischen

Settings produziert als Sichtbarmachungen den Wahrnehmungshorizont ei-

ner interessierten Öffentlichkeit kreuzen.

Apostrophiert als »nützliche« oder »ganz normale« Bilder (Gugerli/Or-

land 2002) dienen derartige Bildproduktionen dem Forschungsprozess als

authentifizierende, ›verselbständlichende‹ oder Evidenz generierende Träger

von Sichtbarkeit. Sie werden operativ oder als epistemische Bilder selbst wis-

senserzeugend wirksam. In jeder der erwähnten Dimensionen, die nicht im-

mer trennscharf zu halten sind, produzieren solche Bilder eine diskursanrei-

zende, -ordnende oder -stabilisierende Wirkung, als Hilfsmittel zur Forma-

tierung des Blicks oder, allgemeiner, als Element dessen, was in einer episte-

mischen Ordnung zu einem gegebenen Zeitpunkt überhaupt sichtbar werden

oder als visuelle Entität akzeptabel sein kann.

Folgt man der vielzitierten Einschätzung, dass jede Wissensordnung

bestimmte Darstellungsoptionen ausbildet und diese über die Möglichkeit,

Konsistenz, Korrelation und Sichtbarkeit ihrer Gegenstände entscheiden

(vgl. exemplarisch die Einleitung zu Vogl 1999 sowie Vogl 2002), eröffnet man

damit eine Perspektive auf Wissen, die das Auftauchen neuer Wissensobjekte

und Erkenntnisbereiche eng mit den Formen ihrer Darstellung korreliert. Ob

als Schrift, Symbol, Tabelle, Graphik oder als Bild – die Darstellungsformen

oder Modi der Repräsentation sind medial konfiguriert und von einem

Modus in den anderen übersetz-, das heißt: überschreibbar. Gerade deshalb

kommt der Frage des Verhältnisses von Sichtbarkeit und Sagbarkeit eine

Schlüsselposition für die Untersuchung des Verhältnisses von Wissens-,

Wissenschafts- und Mediengeschichte zu.

Die Unterscheidung zweier heterogener Sphären – des Sichtbaren und

des Sagbaren – die aufeinander irreduzibel sind, deutet Foucault, wie er-

wähnt, am Beispiel des medizinischen Blicks an (Foucault 1973a), ohne sie

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 113

dann in der methodologischen Arbeit der »Archäologie des Wissens« (Fou-

cault 1973) systematisch auszuführen und methodisch operationalisierbar zu

machen. Er tut dies zwar in der Differenzierung von »diskursiven Aussagefor-

mationen« und »nicht-diskursiven Milieuformationen«, aber da diese Schrift

»die Aussageform definieren wollte, begnügte sie sich damit, die andere Form

negativ als ›nicht-diskursiv‹ zu bezeichnen« (Deleuze 1987, 48). In anderer

Akzentuierung geht »Überwachen und Strafen« (Foucault 1976) diesbezüglich

einen Schritt weiter, indem dort eine Ordnung des Sichtbaren, nämlich die

panoptische, explizit beschrieben wird. Ein Rückgriff auf Foucaults (bislang

zu wenig und wenn, dann meist in Bezug auf Fragen der Ästhetik beachtetes)

Konzept der irreduziblen Heterogenität von Sichtbarem und Sagbarem in,

zum Beispiel, medienwissenschaftlichen Zusammenhängen kann Aufschlüs-

se, sowohl über ein spezifisch Mediales des Politischen liefern, als auch Hin-

weise für zukünftige Lesarten von Medien und Medialität unter Vorzeichen

des Politischen: indem etwa Vorgänge der Sichtbarmachung, der Sichtbar-

keitsproduktion sowie der Kopplung oder Verschweißung von Sichtbarem

und Sagbarem zu einem mehr oder weniger heterogenen ›Mikrodispositiv

der Evidenz‹, in Sinne einer nicht transzendentalen, subjektbefreiten, histo-

risch-medialen Epistemologie begreifbar werden.

Darstellungsformen sind in historischer Hinsicht kontingent. Ihnen eig-

net aber immer ein Aspekt des Medialen und sie stehen immer in einem

spezifischen Verhältnis zu Verteilungen von Sichtbarkeiten und Sagbarkeiten

innerhalb einer epistemischen Ordnung, die sie mithervorbringen. Deleu-

ze bringt den distributiven Aspekt der Konzeption Foucaults auf den Punkt,

wenn er konstatiert, dass jede Schicht, jede historische Formation eine spezi-

fische Verteilung des Sichtbaren und des Sagbaren auf sich selbst impliziert.

Diese Verteilung variiert von einer Formation zur anderen, weil »die Sicht-

barkeiten ihre Modalität und die Aussagen ihre Ordnung wechseln« (Deleuze

1987, 70).

Entsprechend, so hier die These, kann man analog zum Befund Foucaults

über die Ordnung der Aussagen – dass also jede Episteme das aussagt, was

sie zu einem gegebenen Zeitpunkt zu sagen im Stande ist – folgern, dass jede

historische Formation all das sieht und sichtbar macht, was sie, gemäß ihrer

jeweiligen Möglichkeitsbedingungen, zu sehen und sichtbar zu machen ver-

mag. Wie das Aussagesubjekt, ist hier nicht das sehende Subjekt und dessen

Intentionalität Bedingung der Sichtbarkeit, diese sind vielmehr ebenfalls ab-

geleitete Funktionen des Sichtbaren. Die voneinander zu unterscheidenden

heterogenen Sphären des Sichtbaren und des Sagbaren – etwa Dinge und

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Wörter, Sehen und Sprechen, Inhalt und Ausdruck, Sichtbares und Lesbares –

die aufeinander bezogen und angewiesen, voneinander untrennbar sind und

zugleich nicht aufeinander rückführbar, bilden gemeinsam historisch verän-

derbare »Schichten« (›strates‹), in denen sich die Felder überlagern, durch-

dringen und untrennbar voneinander koexistieren.

Sichtbarkeit und Sagbarkeit sind in Form einer ›disjunktiven Konjunk-

tion‹ aufeinander bezogen. »Beide Formen setzen sich wechselseitig voraus.

Und dennoch gibt es keine gemeinsame Form, keine Konformität, ganz zu

schweigen von einer Korrespondenz.« (50) So definiert Foucault den Panoptis-

mus, Deleuze zufolge, einerseits konkret als »optische oder Lichtanordnung,

die das Gefängnis charakterisiert« (51) und andererseits zugleich abstrakt als

»eine Maschine, die nicht nur ganz allgemein auf sichtbare Materie Anwen-

dung findet […] sondern auch ganz allgemein alle aussagbaren Funktionen

durchzieht« (ebd.). Die sich aus der Beschreibung dieser Verknüpfung erge-

bende Dimension ist die des Diagrammatischen. Dabei bildet das Diagramm

kein audio-visuelles Archiv, sondern ist »die Karte, die Kartographie, koexten-

siv zur Gesamtheit des sozialen Feldes« (52). Es ist eine abstrakte Maschine,

eine »beinahe stumme und blinde Maschine, obgleich sie es ja ist, die zum

Sehen und zum Sprechen bringt« (ebd.). Die Tatsache, dass das Diagramm

Karte ist, bedeutet nicht, dass es in abbildender Weise lediglich Dinge in sich

aufnimmt, es »funktioniert niemals so, daß es eine präexistierende Welt ab-

bildet; es produziert einen neuen Typus von Realität, ein neues Modell von

Wahrheit« (54).

Als »immanente, nicht vereinheitlichende Ursache« (56) ist es dem sozia-

len Feld koextensiv, denn die »abstrakte Maschine ist gleichsam die Ursache

der konkreten Anordnungen, die deren Beziehungen herstellen; und diese

Kräfteverhältnisse verlaufen ›nicht oberhalb‹, sondern im Geflecht der An-

ordnungen selbst, die sie produzieren« (ebd.). Jede Aktualisierung kommt als

Wirkung also nur zustande, »weil die Kräfte- oder Machtverhältnisse nur vir-

tuell, potentiell, instabil, flüchtig, molekular sind und nur Möglichkeiten de-

finieren« (ebd.). Wie Foucault auch in »Der Wille zum Wissen« an der Frage

der »inneren Bedingungen der Differenzierung« zeigt (Foucault 1983, 116f.),

kommt es zum In-Erscheinung-Treten der großen Dualitäten oder Antago-

nismen (wie z.B. der von Herrschenden und Beherrschten oder von privat

und öffentlich), weil, was sich aktualisiert, dies nur kann »durch Verdoppe-

lung oder Spaltung, indem es divergierende Formen schafft, auf die es sich

verteilt« (Deleuze 1987, 57). Das heißt, weil sich an diesen Punkten »zwei For-

men der Aktualisierung [differenzieren], die Ausdrucksform und die Inhaltsform,

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 115

diskursive und nicht-diskursive Form, die Form des Sichtbaren und die Form

des Sagbaren« (ebd.; kursiv i.O.).

So geht alles Wissen »von einem Sichtbaren zu einem Sagbaren und um-

gekehrt; und dennoch gibt es keine gemeinsame totalisierende Form noch

gar eine Konformität oder eindeutige Entsprechung« (59). Jedes Dispositiv,

auch das Macht-Wissen-Dispositiv, ist somit ein nicht in seine Bestandtei-

le aufzulösender »Brei aus Sichtbarem und Sagbarem« (58), wobei beide in

Form der Disjunktion aufeinander bezogen bleiben. Die Disjunktion ist der

(Nicht-)Ort, »an dem das informelle Diagramm eindringt, um sich in den

beiden notwendig auseinanderstrebenden, differenzierten und nicht aufein-

ander zurückführbaren Richtungen zu verkörpern« (ebd.).

Wenn Wissen nach Foucault darin besteht, das Sichtbare mit dem Sag-

baren zu verknüpfen, so ist Macht die hierbei vorausgesetzte Ursache. Es be-

steht, wie es in »Überwachen und Strafen« heißt, »keine Machtbeziehung,

ohne dass sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wis-

sen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert«

(Foucault 1976, 39). Die Art und Weise der Verknüpfung von Sagbarkeit und

Sichtbarkeit ist eine ›politische Frage‹, beziehungsweisemehr noch: eine ›Fra-

ge des Politischen‹24. Wo Medien beteiligt sind an der Errichtung von Sicht-

barkeitszonen und Sagbarkeitsgrenzen, arbeiten sie mit an der politischen

Frage nach dem, was Einschluss in diese Zonen findet und was als Unsicht-

bares oder Unsagbares ausgeschlossen bleibt.

Die darüber hinaus sich abzeichnende Frage des Politischen der Medien

beträfe demnach jenen Bereich, der nicht nicht das Verhältnis von Sichtbar-

keit und Sagbarkeit nach Maßgabe bestehender Gesetzlichkeiten und Geset-

ze (quasi-polizeilich) regelt. Sie betrifft die Art und Weise, in der mit diesem

und durch dieses Verhältnis Bedingungen der Möglichkeit für das Erscheinen

und Zusammenwirken von Medien und Politik erschaffen werden, wenn also

das Politische mit demMedialen allererst verknüpft wird. Ununterscheidbar-

keitszonen in der epistemischen Formation als (Un-)Ort des Medialen lassen

die Beziehung von Sichtbarkeit und Sagbarkeit und die Formen, in denen die-

se sich zur Erscheinung bringen, ihre Darstellungsformen, als (Un-)Ort des

Politischen erahnen. Als solcher wäre das Politische selbst undarstellbar, zu-

gleich aber Möglichkeitsbedingung darstellbarer Politiken. Gleichzeitig wä-

24 Vgl. für einen Überblick zu poststrukturalistischen und postfundamentalistischen

Theorien einerDifferenz vonPolitik undPolitischemunter anderem: Bedorf 2010,Mar-

chart 2005 und 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

re das Politische in dieser Fassung ebenfalls an Prozessen der Verschiebung

und Ent-Ortung beteiligt, welche die Politik(en) als Orte der Repräsentati-

on bedrohen und in Frage stellen. Ähnliches ließe sich dann vom ›Medialen‹

als Ent-Ortung oder Deterritorialisierung der Medien oder umgekehrt Medi-

en als Ver-Ortungen oder (Re)Territorialisierungen des Medialen behaupten.

Das Mediale wäre demnach etwas anderes als ›die Medien‹, ob aufgefasst als

Einzelmedium oder vereinheitlichendes Pluraletantum.

Das Mediale wäre so ein wiederkehrender Moment der Intervention eines

Undarstellbaren, welches nicht bloß das aktuell Nicht-Darstellbare innerhalb

des Registers der Repräsentation ist, sondern dieses Register erst öffnet, in-

dem es sich als unsichtbarer Rand des Sichtbaren immer schon zurückge-

zogen haben muss. Notwendig wäre folglich die jeweilige Bestimmung des

Sichtbaren und des Sagbaren einer jeden Episteme, die, wie bereits festge-

stellt, Verhaltensweisen, Mentalitäten und Ideen überschreitet, da sie die-

se allererst ermöglicht (vgl. Deleuze 1987, 71), und die nicht auf eine feste,

den Sicht- und Sagbarkeiten vorgängige mediale Erscheinungsform aufsat-

teln kann.

›Wissen‹ ist in dieser Konstellation charakterisiert »durch die Verbindun-

gen des Sichtbaren und des Sagbaren […] die für jede Schicht, für jede his-

torische Formation eigentümlich sind« (73). Wissen besteht also »in einer

praktischen Einrichtung, einem Dispositiv von Aussagen und Sichtbarkei-

ten« (ebd.). Dabei ist jedoch zu berücksichtigen, dass die Sichtbarkeiten, auch

wenn sie ihrerseits nie verborgen seinmögen, »nicht unmittelbar wahrnehm-

bar oder sichtbar« (81) sind. Sie sind vielmehr sogar unsichtbar, »solange wir

bei den Objekten, den Dingen oder den Sinnesqualitäten stehen bleiben, oh-

ne bis zu der Bedingung vorzustoßen, die sie öffnen« (ebd.). Noch einmal

wird deutlich, dass Sichtbarkeiten weder »Akte eines sehenden Subjekts sind

noch die Data eines visuellen Sinns« (84). Dies sei auch der Grund, so merkt

Deleuze in Parenthese an, warum Foucault eben nicht von einer »Archäologie

des Blicks« sprechen wollte (vgl. ebd.).

Die Aufgabe einer Epistemologie bestünde nun darin, »aus den Wörtern

und aus der Sprache die jeder Schicht oder Formation entsprechenden Aussa-

gen herauszuziehen, aber auch den Dingen und dem Sehen die Sichtbarkei-

ten, die jeder Schicht eigentümlichen ›Evidenzen‹ zu entnehmen« (76). Diese

Extraktion ist notwendig, da die Aussagen nicht verborgen, aber auch nicht

unmittelbar lesbar sind. Es gilt, zu den formationsspezifischen Bedingungen

der Aussagen vorzudringen, denn »jede Epoche sagt, was sie als Funktion ih-

rer Aussagebedingungen überhaupt sagen kann« (77). Bedingung einer Aussa-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 117

ge ist hierbei nicht das Aussagesubjekt, der Autor oder Sprecher – beide sind

selbst nur Variablen oder Funktionen im Feld des Sagbaren – sondern einzig

das »Sein der Sprache« ohne jede Überhöhung, als bloßes: »Es gibt Sprache«

(81). Das Sein der Sprache oder Sprache-Sein ist als Bedingung selbst his-

torisch und variiert mit jeder historischen Formation. Es ist unablösbar von

diesem oder jenem Modus, von dieser oder jener Ordnung und als solches

transformierbar.

Analog hierzu verhält es sichmit den Bedingungen der Sichtbarkeit. Auch

hier ist das sehende Subjekt nicht Bedingung, sondern entsprechend bloß

eine abgeleitete Funktion der Sichtbarkeit. Wie die Aussagen untrennbar

verbunden mit jeweiligen Ordnungen, so sind die Sichtbarkeiten untrennbar

verbunden mit Maschinen oder Gefügen, unabhängig davon, ob es sich um

optische Maschinen handelt oder nicht. Das panoptische Gefängnis etwa

funktioniert als Maschine, das heißt als Verkettung von Funktionen, die

etwas sehen lässt, etwas ans Licht bringt, Evidenzen erzeugt. So wie das

Sprache-Sein für die Aussagen, ist das Sein des Lichts mit seinen Qualitäten

von Helligkeit und Dunkelheit, von Transparenz und Opazität, die unteilbare

Bedingung der Sichtbarkeit. Entsprechend kann man folgern, dass »jede

historische Formation all das sieht und sichtbar macht, was sie gemäß ihren

Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag« (85).

Entscheidend ist bei aller Analogie von Sagbarem und Sichtbarem, bei al-

ler Durchdringung und gegenseitigen Beeinflussung, dass die grundlegende

Differenz von Sichtbarem und Sagbarem gewahrt bleibt, die Analogien nicht

zur Isomorphie oderHomologie beider Felder führen –wie in der berühmten,

auch von Deleuze bemühten und nur auf den ersten Blick trivialen Feststel-

lung Maurice Blanchots: »Sprechen ist nicht Sehen« auf den Punkt gebracht.

Doch während Blanchot, Deleuze zufolge, »auf dem Primat des Sprechens

als der Determinante bestand« (87), beharrt Foucault auf der Irreduzibilität

des Sichtbaren, auf der autonomen Spezifität der Sichtbarkeiten. Obgleich

sich Elemente beider Felder durchdringen und obgleich es ein wechselsei-

tiges Voraussetzungsverhältnis zwischen beiden gibt, existiert für Foucault

keine direkte, unvermittelte Verbindung beider Bereiche. Daher kommt es

nicht zu deren Konjunktion. Die Beziehung besteht jedoch in umso stärke-

rem Maße über die angesprochene disjunktive Beziehung. Die aus beiden

Teilen gemeinsam gebildete historische Formation wird immer von einem

zentralen und unüberbrückbaren Riss durchzogen. Man muss folglich zwin-

gend an diesem scheinbaren Paradox festhalten: Sichtbarkeit und Sagbarkeit

sind vollkommen heterogen und setzen sich doch wechselseitig voraus.

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Genauso ernst muss demgemäß genommen werden, dass die Sichtbar-

keiten ebenso wenig von ihren ›Maschinen‹ ablösbar sind wie Aussagen von

ihren Ordnungen: »Nicht daß jede Maschine von optischem Charakter wäre;

aber es handelt sich um eine Zusammenstellung von Organen und Funktio-

nen, die etwas sehen läßt, etwas ans Licht bringt, zur Evidenz […]« (83). De-

leuze schmuggelt hier ohne Frage seinen eigenen, zum Teil in Zusammenar-

beit mit Guattari entwickelten Maschinenbegriff ein, wenn er von der reinen

Mechanik des Funktionierens absieht und das Maschinelle zum dynamischen

›agencement‹ aus Organen und Funktionen erweitert. Als solches ist die Ma-

schine

»nichts Mechanisches und nichts Organisches […] Die Mechanik stellt ein

System stufenweiser Verbindungen zwischen dependenten Gliedern dar.

Die Maschine dagegen ist ein ›Nachbarschafts‹-Gefüge zwischen unabhän-

gig-ungleichartigen Gliedern (die topologische Nachbarschaft ist selbst

unabhängig von Distanz und Kontiguität)«. (Deleuze/Parnet 1980, 112)

Die Maschine, verstanden in diesem Sinne, ist weder Folge noch in letzter

Instanz abhängig vom Einfluss der Einheit eines sie steuernden Maschinis-

tinnensubjekts, denn dieses »befindet sich selbst innerhalb der Maschine,

›in dem Schwerpunkt‹ oder vielmehr im Zentrum der die Maschine durch-

laufenden Zelerität« (ebd.). Das so aufgefasste Maschinelle bildet also keine

Einheit, es ist nicht zu verwechseln mit einer Struktur, denn aufgrund »ih-

res Anspruchs auf Heterogenität der Nachbarschaftselemente weist die Ma-

schine über die Strukturenmit deren Voraussetzungminimaler Homogenität

hinaus« (113). Das ›agencement‹ beziehungsweise die Verkettung, wie häufig

übersetzt wird, ist definierbar »anhand der Verlagerung eines Schwerpunktes

auf einer abstrakten Linie« (112) und führt im Zuge dessen gerade nicht zu ei-

ner Vereinheitlichung der dieMaschine konstituierenden Elemente.Diese be-

haupten den Anspruch auf Heterogenität, bewegen sich weiterhin a-parallel

und lassen die Maschine wie die Verkettung als »reine Vielheit, das heißt auf

eine Einheit nicht rückführbare Affirmation« (Deleuze/Guattari 1977, 54) in

Erscheinung treten. Die Differenz ist ursprünglich, die »Disjunktionen sind,

als solche, inklusiv« (53), die Maschine operiert mit Fragmenten, »deren Be-

ziehungen zueinander solche von Differenzen sind, deren Beziehungen ihre

eigeneDifferenz sind, ohne Bezug zu einer,wenigstens verlorenen, ursprüng-

lichen Totalität, noch einer zukünftig sich ergebenden«. (53f.)

Der unauflösbaren, nicht-entkoppelbaren Verbindung von Mensch und

Maschine liegt ein stark modifizierter, über das Mechanische hinausweisen-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 119

der Maschinenbegriff zugrunde – fern jeder tradierten Auffassungen von ei-

ner funktionalen Analogie von Organischem undMechanischem.EinMaschi-

nenbegriff mithin, der mit Blumenberg als prämodern einzustufen wäre, wie

unter anderem Henning Schmidgen betont hat (1997, 16). Der hier veran-

schlagte Komplex maschineller Produktion ist zugleich immer Wunschpro-

duktion, somit ist »alles« hypertrophierende Produktion:

»Produktionen von Produktionen, von Aktionen und Erregungen, von Distribu-

tionen und Zuweisungen, Produktionen von Aufzeichnungen, von Distributio-

nen und Zuweisungen, Produktionen von Konsumtionen, vonWollust, Ängsten

und Schmerzen. […] Die Produktion als Prozeß übersteigt alle idealen Kate-

gorien und stellt derart einen Kreis dar, dem der Wunsch immanentes Prin-

zip ist.« (Deleuze/Guattari 1977,10f.; kursiv i.O.)25

Die »weiche Organisation von heterogenen, materiellen und körperlichen

Fragmenten« (Schmidgen 1997, 13) setzt ganz auf die Prozessualität strö-

mender Intensitäten und erlaubt auf diese Weise, sämtliche Erscheinungen,

materielle Entitäten wie psychologische Bildungen, als Effekte maschineller

Produktion und Verkettung zu beschreiben: »Nicht Mensch noch Natur

sind mehr vorhanden, sondern einzig Prozesse, die das eine im ande-

ren erzeugen und die Maschinen aneinanderkoppeln.« (Deleuze/Guattari

1977, 8). Kartographierbar sind dann einzig de- und reterritorialisierende

»Maschineneffekte« (7). Bedeutung tritt zurück zugunsten von »Linien der

Artikulation oder Segmentierung, Schichten und Territorialitäten; aber auch

Fluchtlinien, Bewegungen der Deterritorialisierung und Entschichtung«

(Deleuze/Guattari 1977a, 6), gleichsam »Linien und messbare Geschwin-

digkeiten« (ebd.), die sich maschinell verketten. Wie beim Schreiben kann

es auch bei der Sichtbarmachung im Experimentalsystem darum gehen,

»zu wissen, an welche andere Maschine die […] Maschine angeschlossen

werden kann, ja angeschlossen werden muss, damit sie funktioniert« (7). Zu

beobachten wäre dann eine permanente Bewegung der Auflösung und der

Rekonstitution:

25 Vgl. auch die berühmte Wendung aus der Einleitung zum »Anti-Ödipus«: »Es funktio-

niert überall, bald rastlos, dann wieder mit Unterbrechungen. Es atmet, wärmt, ißt. Es

scheißt, es fickt. […] Überall sind esMaschinen imwahrsten Sinne desWortes: Maschi-

nen vonMaschinen, mit ihren Kupplungen und Schaltungen.« (Deleuze/Guattari 1977,

7)

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Eine Verkettung führt zur Deterritorialisierung des einen Elements durch

das andere,welches simultan dazu durch das erste reterritorialisiert wird und

ebenso gleichzeitig vollzieht sich dieser Prozess vice versa. Es bilden sich dabei

temporäre ›Sichtbarkeitsplateaus‹, die unablässig verschoben und transformiert

werden. Dies wäre eine Erklärung für das stetige gemeinsame Werden von

Sichtbarkeit undMaschinen der Sichtbarmachung innerhalb desMikrodispo-

sitivs, das somit nicht in erster Linie einem strukturalen oder generativenMo-

dell verpflichtet wäre und sich einer verengenden Registrierung weitgehend

verweigert, bis es zum erprobten und feststehenden Verfahren standardisiert

wird – um alsdann in neue Verkettungen einzutreten.Wörtlicher genommen,

als im skizzierten Deleuzianischen ›Maschinismus‹, muss die Beobachtung

des jeweils Sichtbaren und des Sagbaren innerhalb einer epistemischen Ord-

nung aber eben auch einhergehen mit einer Beschreibung der spezifischen

Konstellation, die das Sichtbare an konkrete, bereits materialisierte oder in

der Materialisierung begriffene Maschinen koppelt und ebendiese über die

›Medien-Funktion‹ neu konfiguriert.

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012 - am 14.02.2026, 10:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

