Il Archdologie der Sichtbarmachung

ren, die fur jedes konkrete Wissen notwendig ist, ihre Struktur geindert hat«
(10) und sich ein neues Biindnis zwischen Sagen und Sehen herausbildet. Am
Ende des 18. Jahrhunderts kreist um den dunklen Kern der Dinge, an dem
der Ort der Wahrheit vermutet wird, »die souverine Macht des empirischen
Blicks« (11) mit grofRer Langsamkeit und Genauigkeit: »Der rationale Diskurs
stiitzt sich weniger auf die Geometrie des Lichts [weniger als seine Vorginger;
Anm. Verf.] als auf die beharrliche, unaufhebbare Dichte des Gegenstands.«
(Ebd.).

Die Dinge geben ihre Wahrheit nicht preis, »kein Licht wird sie mehr in
ideale Wahrheiten auflgsen konnen« (12). Die Rekonfiguration des drztlichen
Blicks (und gleichzeitig seines Gegenstands), der geprigt ist von Aufmerk-
samkeit fiir jedes Detail, verleiht den Dingen nach und nach ihre Objektivi-
tit: »Der Blick reduziert nicht mehr, er begriindet vielmehr das Individuum in
seiner unreduzierbaren Qualitit« (ebd.). Erst danach lisst sich ein rationaler
Diskurs um das Individuum herum organisieren. Zuerst Blick, dann Sprache
— so beginnt die »Geburt der Klinik«. Der klinische Diskurs »verweist auf die
nichtsprachlichen Bedingungen, von denen aus er sprechen kann: auf die ge-
meinsame Struktur, die gliedert und artikuliert, was gesehen und gesagt wird«
(17; kursiv i.0.).

Spitestens hier deutet sich der so wichtige Chiasmus von Sichtbarkeit
und Sagbarkeit an, der erst in der erwihnten Fortschreibung durch Deleu-
ze (1987) als nicht das Sichtbare auf das Sagbare reduzierender kenntlich ge-
macht wird. Denn Deleuze weist zwar auf einen gewissen Primat der Aussage
bei Foucault hin, betont jedoch zugleich nachdriicklich, wie etwa auch Fried-
rich Balke angemerkt hat, dass »dieser Primat keineswegs eine Reduktion der
Sichtbarkeiten auf die Aussagen bedeute« (Balke 2012, 259).

Medien des Sichtbaren und des Sagbaren

Fir Friedrich Balke tritt »[b]ei Foucault [..] an die Stelle der phinomenolo-
gischen Verflechtung von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Chiasmus von
Sichtbarkeit und Sagbarkeit« (Balke 2012, 259). Balke liest diese Ersetzung als
strategisch kluge und diskurspolitisch geschickte Aneignung der chiastischen
Figur, die prigend ist fiir die Phinomenologie und deren Entwendung ins-
besondere geeignet ist, »das Verhiltnis des Sagbaren und des Sichtbaren bei
Foucault zu charakterisieren, weil er dem gerade auch von phinomenologi-

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

scher Seite gendhrten Missverstindnis entgegenwirkt, als reduziere Foucault
das Sichtbare auf das Sagbare« (ebd.).

Wie genau hat man sich das chiastische Verhiltnis von Sichtbarkeit
und Sagbarkeit dann aber vorzustellen? Wie verhilt es sich fiir Deleuze mit
der oben zitierten, durch das Ubersehen der Theorie der Sichtbarkeiten
verursachten Verstimmelung der »Vorstellung, die Foucault sich von der
Geschichte macht« beziehungsweise der Verstimmelung seines Denkens
und der »Vorstellung, die er sich vom Denken macht« (Deleuze 1987, 72)?
Und was ist damit gemeint, wenn Deleuze proklamiert: »Das audio-visuelle
Archiv ist disjunktiv« (92)?

Offenbar geht es auch hier um eine deutliche Abgrenzung von phino-
menologischen Setzungen, wenn das Sehen mit dem Wissen in Korrelation
gebracht wird®3, ohne dass, wie oben ausfiihrlicher verhandelt, der zugrun-
de gelegte Wissensbegrift das Wissen auf ein wahrnehmendes und wissendes
Subjekt zuriickfithrt oder aus diesem ableitet. Balke beschreibt das Verhaltnis
folgendermafen:

»Das Wissen, wie es die Archdologie Foucaults behandelt, ist etwas anderes
als eine Menge von Aussagen oder Hypothesen, etwas anderes auch als ei-
ne Theorie oder gar eine wissenschaftliche Disziplin. Es definiert sich durch
Verbindungen des Sichtbaren und des Sagbaren, die fiir jede historische For-
mation eigentiimlich sind.« (Balke 2012, 259)

Deleuze wiederholt in seiner Auseinandersetzung mit Foucault immer wieder
die Notwendigkeit, das Sichtbare ebenso wie das Sagbare zum Gegenstand ei-
ner >Archiologie der Gegenwart« zu machen. Wissen wird demnach stets in
einem historisch bedingten Prozess des Zusammenspiels von Sagbarem und
Sichtbarem beziehungsweise der Verteilung des einen auf das andere hervor-
gebracht. Lange Zeit hat die Rezeption Foucaults diesen Aspekt nur unzurei-
chend berticksichtigt, geschweige denn versucht, ihn systematisch produktiv
zu machen. Dabei liefSen sich aus dem, was die Arbeiten Foucaults zu den-
ken aufgeben haben, zur Frage der Sichtbarkeit im Verhiltnis zur Frage der
Medien der Sichtbarmachung durchaus Erkenntnisgewinne ziehen. Die vor-
liegenden Uberlegungen zur Sichtbarkeitsproduktion in den Wissenschaften
beziehen sich in ganz zentraler Weise auf die Auseinandersetzung mit in den

23 Balke sieht eine gewisse Nahe —»der Sache nach«—zu Ludwik Flecks beriihmten Dik-
tum: »Um zu sehen, mufd man zuerst wissen« [...] (Balke 2012, 259).

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

Arbeiten Foucaults angelegten Fragen der Sichtbarkeit und ihrer epistemi-
schen und medialen Moglichkeitsbedingungen. Dabei stellt sich durchgingig
die Frage wie Sichtbarkeit in, durch und iiber Medien produziert wird und
zugleich das Mikro- oder Hilfsdispositiv der Sichtbarkeit und die Strategi-
en der Sichtbarmachung innerhalb eines Macht-Wissen-Dispositivs Medien
mit-konstituieren.

Das KurzschliefRen dieser Aspekte erlaubt eine Differenzierung, die deut-
licher hervortreten lisst, dass und in welcher Weise das Verhiltnis von Sicht-
barkeit, Sagbarkeit, Wissen und Medien tatsichlich konstitutiv fir ein Ver-
stindnis wissenschaftlicher Bildkulturen ist, die in jingerer Zeit vermehrt
an verschiedene disziplinire Bereiche wie Wissenschaftsforschung, Kunstge-
schichte, Bildwissenschaften und Medienwissenschaft delegiert worden sind.
Der Versuch einer Anniherung an das Bedingungs- oder Beeinflussungsver-
hiltnis fithrt als Problematisierung einer quasi-natiirlichen Gegebenheit des
Sichtbaren nicht zuletzt in das diskursive Zentrum der Debatten um die Di-
chotomie von >Natur< und >Kultur«.

Dem Vorgang der »Problematisierung« kommt am Ubergang von Archio-
logie zu Genealogie im Denken Foucaults eine diskrete, aber neuralgische
Funktion zu, da sie als Denkfigur das Verhiltnis der beiden Verfahren Fou-
caults neu ordnet und reartikuliert. Thomas Lemke beschreibt diese Rearti-
kulation wie folgt:

»Wahrend die Archdologie sich mit den Formen der Problematisierungen
selbst auseinander setzt, sie analysiert und beschreibt, untersucht die Ge-
nealogie die Beziehungen dieser Problematisierungsformen zu bestimmten
diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken.«(Lemke 1997, 341)

Damit zielt die Problematisierung auf die Analyse der Beziehungen zwischen
Denk- und Handlungsformen. Nur weil im Prozess der Problematisierung
die Kontingenz und historische Bedingtheit dieser Beziehungen sichtbar ge-
macht wird, werden gleichzeitig andere Praktiken denkbar. Bei Foucault heif3t
es dazu in einem 1984 gefithrten, auf Deutsch 1985 zuerst in der Zeitschrift
»Asthetik und Kommunikation« erschienenen Gesprich mit Francois Ewald:

»Problematisierung bedeutet nicht die Reprasentation eines praexistenten
Objekts und auch nicht die diskursive Erschaffung eines nichtexistierenden
Objekts. Es ist das Ensemble diskursiver und nichtdiskursiver Praktiken, das
etwas ins Spiel des Wahren und Falschen eintreten ldsst und es als Cegen-
stand des Denkens konstituiert« (Foucault 2005a [1984], 826).

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Im Modus der Problematisierung miisste sich ein an den Entwicklungen his-
torischer und gegenwirtiger Entwicklung der Sichtbarmachung interessier-
tes Denken zum Ziel setzen, die Rolle von Bildern als Fixierung oder Kris-
tallisation von Sichtbarkeit genauer zu untersuchen. Nicht erst seit der Aus-
rufung eines pictorial turn sind Bilder fir die Konstitution von Wissen rele-
vant. lhre je spezifische Funktion in einer historisch verinderlichen episte-
mischen Ordnung wire in archiologischer wie in genealogischer Hinsicht zu
beschreiben. Dabei sind, das sollte deutlich geworden sein, auch und gerade
jene Bilder von Bedeutung, die nicht urspriinglich dem Regime der Asthetik
entstammen oder diesem zuzuordnen sind (und denen dennoch aisthetische
Wirkmacht zukommt), sondern die einzeln oder seriell in labortechnischen
Settings produziert als Sichtbarmachungen den Wahrnehmungshorizont ei-
ner interessierten Offentlichkeit kreuzen.

Apostrophiert als »niitzliche« oder »ganz normale« Bilder (Gugerli/Or-
land 2002) dienen derartige Bildproduktionen dem Forschungsprozess als
authentifizierende, >verselbstindlichende« oder Evidenz generierende Triger
von Sichtbarkeit. Sie werden operativ oder als epistemische Bilder selbst wis-
senserzeugend wirksam. In jeder der erwihnten Dimensionen, die nicht im-
mer trennscharf zu halten sind, produzieren solche Bilder eine diskursanrei-
zende, -ordnende oder -stabilisierende Wirkung, als Hilfsmittel zur Forma-
tierung des Blicks oder, allgemeiner, als Element dessen, was in einer episte-
mischen Ordnung zu einem gegebenen Zeitpunkt tiberhaupt sichtbar werden
oder als visuelle Entitit akzeptabel sein kann.

Folgt man der vielzitierten Einschitzung, dass jede Wissensordnung
bestimmte Darstellungsoptionen ausbildet und diese iiber die Méglichkeit,
Konsistenz, Korrelation und Sichtbarkeit ihrer Gegenstinde entscheiden
(vgl. exemplarisch die Einleitung zu Vogl 1999 sowie Vogl 2002), eréffnet man
damit eine Perspektive auf Wissen, die das Auftauchen neuer Wissensobjekte
und Erkenntnisbereiche eng mit den Formen ihrer Darstellung korreliert. Ob
als Schrift, Symbol, Tabelle, Graphik oder als Bild - die Darstellungsformen
oder Modi der Reprisentation sind medial konfiguriert und von einem
Modus in den anderen iibersetz-, das heifdt: iiberschreibbar. Gerade deshalb
kommt der Frage des Verhiltnisses von Sichtbarkeit und Sagbarkeit eine
Schliisselposition fir die Untersuchung des Verhiltnisses von Wissens-,
Wissenschafts- und Mediengeschichte zu.

Die Unterscheidung zweier heterogener Sphiren — des Sichtbaren und
des Sagbaren - die aufeinander irreduzibel sind, deutet Foucault, wie er-
wihnt, am Beispiel des medizinischen Blicks an (Foucault 1973a), ohne sie

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

dann in der methodologischen Arbeit der »Archiologie des Wissens« (Fou-
cault 1973) systematisch auszufithren und methodisch operationalisierbar zu
machen. Er tut dies zwar in der Differenzierung von »diskursiven Aussagefor-
mationen« und »nicht-diskursiven Milieuformationenc, aber da diese Schrift
»die Aussageform definieren wollte, begniigte sie sich damit, die andere Form
negativ als >nicht-diskursiv< zu bezeichnen« (Deleuze 1987, 48). In anderer
Akzentuierung geht »Uberwachen und Strafen« (Foucault 1976) diesbeziiglich
einen Schritt weiter, indem dort eine Ordnung des Sichtbaren, nimlich die
panoptische, explizit beschrieben wird. Ein Riickgriff auf Foucaults (bislang
zu wenig und wenn, dann meist in Bezug auf Fragen der Asthetik beachtetes)
Konzept der irreduziblen Heterogenitit von Sichtbarem und Sagbarem in,
zum Beispiel, medienwissenschaftlichen Zusammenhingen kann Aufschliis-
se, sowohl iiber ein spezifisch Mediales des Politischen liefern, als auch Hin-
weise fiir zukiinftige Lesarten von Medien und Medialitit unter Vorzeichen
des Politischen: indem etwa Vorginge der Sichtbarmachung, der Sichtbar-
keitsproduktion sowie der Kopplung oder Verschweifdung von Sichtbarem
und Sagbarem zu einem mehr oder weniger heterogenen >Mikrodispositiv
der Evidenzq, in Sinne einer nicht transzendentalen, subjektbefreiten, histo-
risch-medialen Epistemologie begreifbar werden.

Darstellungsformen sind in historischer Hinsicht kontingent. Ihnen eig-
net aber immer ein Aspekt des Medialen und sie stehen immer in einem
spezifischen Verhiltnis zu Verteilungen von Sichtbarkeiten und Sagbarkeiten
innerhalb einer epistemischen Ordnung, die sie mithervorbringen. Deleu-
ze bringt den distributiven Aspekt der Konzeption Foucaults auf den Punkt,
wenn er konstatiert, dass jede Schicht, jede historische Formation eine spezi-
fische Verteilung des Sichtbaren und des Sagbaren auf sich selbst impliziert.
Diese Verteilung variiert von einer Formation zur anderen, weil »die Sicht-
barkeiten ihre Modalitit und die Aussagen ihre Ordnung wechseln« (Deleuze
1987, 70).

Entsprechend, so hier die These, kann man analog zum Befund Foucaults
tiber die Ordnung der Aussagen — dass also jede Episteme das aussagt, was
sie zu einem gegebenen Zeitpunkt zu sagen im Stande ist — folgern, dass jede
historische Formation all das sieht und sichtbar macht, was sie, gemif3 ihrer
jeweiligen Moglichkeitsbedingungen, zu sehen und sichtbar zu machen ver-
mag. Wie das Aussagesubjekt, ist hier nicht das sehende Subjekt und dessen
Intentionalitit Bedingung der Sichtbarkeit, diese sind vielmehr ebenfalls ab-
geleitete Funktionen des Sichtbaren. Die voneinander zu unterscheidenden
heterogenen Sphiren des Sichtbaren und des Sagbaren - etwa Dinge und

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Worter, Sehen und Sprechen, Inhalt und Ausdruck, Sichtbares und Lesbares —
die aufeinander bezogen und angewiesen, voneinander untrennbar sind und
zugleich nicht aufeinander riickfithrbar, bilden gemeinsam historisch verin-
derbare »Schichten« (>strates«), in denen sich die Felder iiberlagern, durch-
dringen und untrennbar voneinander koexistieren.

Sichtbarkeit und Sagbarkeit sind in Form einer »disjunktiven Konjunk-
tion« aufeinander bezogen. »Beide Formen setzen sich wechselseitig voraus.
Und dennoch gibt es keine gemeinsame Form, keine Konformitit, ganz zu
schweigen von einer Korrespondenz.« (50) So definiert Foucault den Panoptis-
mus, Deleuze zufolge, einerseits konkret als »optische oder Lichtanordnung,
die das Gefingnis charakterisiert« (51) und andererseits zugleich abstrake als
»eine Maschine, die nicht nur ganz allgemein auf sichtbare Materie Anwen-
dung findet [...] sondern auch ganz allgemein alle aussagbaren Funktionen
durchzieht« (ebd.). Die sich aus der Beschreibung dieser Verkniipfung erge-
bende Dimension ist die des Diagrammatischen. Dabei bildet das Diagramm
kein audio-visuelles Archiv, sondern ist »die Karte, die Kartographie, koexten-
siv zur Gesamtheit des sozialen Feldes« (52). Es ist eine abstrakte Maschine,
eine »beinahe stumme und blinde Maschine, obgleich sie es ja ist, die zum
Sehen und zum Sprechen bringt« (ebd.). Die Tatsache, dass das Diagramm
Karte ist, bedeutet nicht, dass es in abbildender Weise lediglich Dinge in sich
aufnimmt, es »funktioniert niemals so, daf} es eine priexistierende Welt ab-
bildet; es produziert einen neuen Typus von Realitit, ein neues Modell von
Wahrheit« (54).

Als »immanente, nicht vereinheitlichende Ursache« (56) ist es dem sozia-
len Feld koextensiv, denn die »abstrakte Maschine ist gleichsam die Ursache
der konkreten Anordnungen, die deren Beziehungen herstellen; und diese
Krifteverhiltnisse verlaufen >nicht oberhalb¢, sondern im Geflecht der An-
ordnungen selbst, die sie produzieren« (ebd.). Jede Aktualisierung kommt als
Wirkung also nur zustande, »weil die Krifte- oder Machtverhiltnisse nur vir-
tuell, potentiell, instabil, fliichtig, molekular sind und nur Méglichkeiten de-
finieren« (ebd.). Wie Foucault auch in »Der Wille zum Wissen« an der Frage
der »inneren Bedingungen der Differenzierung« zeigt (Foucault 1983, 116f.),
kommt es zum In-Erscheinung-Treten der grofien Dualititen oder Antago-
nismen (wie z.B. der von Herrschenden und Beherrschten oder von privat
und offentlich), weil, was sich aktualisiert, dies nur kann »durch Verdoppe-
lung oder Spaltung, indem es divergierende Formen schafft, auf die es sich
verteilt« (Deleuze 1987, 57). Das heifdt, weil sich an diesen Punkten »zwei For-
men der Aktualisierung [differenzieren], die Ausdrucksform und die Inhaltsform,

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

diskursive und nicht-diskursive Form, die Form des Sichtbaren und die Form
des Sagbarenc (ebd.; kursiv i.0.).

So geht alles Wissen »von einem Sichtbaren zu einem Sagbaren und um-
gekehrt; und dennoch gibt es keine gemeinsame totalisierende Form noch
gar eine Konformitit oder eindeutige Entsprechung« (59). Jedes Dispositiv,
auch das Macht-Wissen-Dispositiv, ist somit ein nicht in seine Bestandtei-
le aufzuldsender »Brei aus Sichtbarem und Sagbarem« (58), wobei beide in
Form der Disjunktion aufeinander bezogen bleiben. Die Disjunktion ist der
(Nicht-)Ort, »an dem das informelle Diagramm eindringt, um sich in den
beiden notwendig auseinanderstrebenden, differenzierten und nicht aufein-
ander zuriickfithrbaren Richtungen zu verkdrpern« (ebd.).

Wenn Wissen nach Foucault darin besteht, das Sichtbare mit dem Sag-
baren zu verkniipfen, so ist Macht die hierbei vorausgesetzte Ursache. Es be-
steht, wie es in »Uberwachen und Strafen« heifdt, »keine Machtbeziehung,
ohne dass sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wis-
sen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert«
(Foucault 1976, 39). Die Art und Weise der Verkniipfung von Sagbarkeit und
Sichtbarkeit ist eine »politische Frage<, beziehungsweise mehr noch: eine >Fra-
ge des Politischen*. Wo Medien beteiligt sind an der Errichtung von Sicht-
barkeitszonen und Sagbarkeitsgrenzen, arbeiten sie mit an der politischen
Frage nach dem, was Einschluss in diese Zonen findet und was als Unsicht-
bares oder Unsagbares ausgeschlossen bleibt.

Die dariiber hinaus sich abzeichnende Frage des Politischen der Medien
betrife demnach jenen Bereich, der nicht nicht das Verhiltnis von Sichtbar-
keit und Sagbarkeit nach Mafigabe bestehender Gesetzlichkeiten und Geset-
ze (quasi-polizeilich) regelt. Sie betrifft die Art und Weise, in der mit diesem
und durch dieses Verhiltnis Bedingungen der Moglichkeit fiir das Erscheinen
und Zusammenwirken von Medien und Politik erschaffen werden, wenn also
das Politische mit dem Medialen allererst verkniipft wird. Ununterscheidbar-
keitszonen in der epistemischen Formation als (Un-)Ort des Medialen lassen
die Beziehung von Sichtbarkeit und Sagbarkeit und die Formen, in denen die-
se sich zur Erscheinung bringen, ihre Darstellungsformen, als (Un-)Ort des
Politischen erahnen. Als solcher wire das Politische selbst undarstellbar, zu-
gleich aber Méglichkeitsbedingung darstellbarer Politiken. Gleichzeitig wi-

24 Vgl. fiir einen Uberblick zu poststrukturalistischen und postfundamentalistischen
Theorien einer Differenz von Politik und Politischem unter anderem: Bedorf 2010, Mar-
chart 2005 und 2010.

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

re das Politische in dieser Fassung ebenfalls an Prozessen der Verschiebung
und Ent-Ortung beteiligt, welche die Politik(en) als Orte der Reprisentati-
on bedrohen und in Frage stellen. Ahnliches liefle sich dann vom >Medialenc
als Ent-Ortung oder Deterritorialisierung der Medien oder umgekehrt Medi-
en als Ver-Ortungen oder (Re)Territorialisierungen des Medialen behaupten.
Das Mediale wire demnach etwas anderes als >die Medien, ob aufgefasst als
Einzelmedium oder vereinheitlichendes Pluraletantum.

Das Mediale wire so ein wiederkehrender Moment der Intervention eines
Undarstellbaren, welches nicht blofR das aktuell Nicht-Darstellbare innerhalb
des Registers der Reprisentation ist, sondern dieses Register erst 6ffnet, in-
dem es sich als unsichtbarer Rand des Sichtbaren immer schon zuriickge-
zogen haben muss. Notwendig wire folglich die jeweilige Bestimmung des
Sichtbaren und des Sagbaren einer jeden Episteme, die, wie bereits festge-
stellt, Verhaltensweisen, Mentalititen und Ideen iiberschreitet, da sie die-
se allererst ermoglicht (vgl. Deleuze 1987, 71), und die nicht auf eine feste,
den Sicht- und Sagbarkeiten vorgingige mediale Erscheinungsform aufsat-
teln kann.

>Wissenc ist in dieser Konstellation charakterisiert »durch die Verbindun-
gen des Sichtbaren und des Sagbaren [...] die fiir jede Schicht, fiir jede his-
torische Formation eigentiimlich sind« (73). Wissen besteht also »in einer
praktischen Einrichtung, einem Dispositiv von Aussagen und Sichtbarkei-
ten« (ebd.). Dabei ist jedoch zu beriicksichtigen, dass die Sichtbarkeiten, auch
wenn sie ihrerseits nie verborgen sein mdgen, »nicht unmittelbar wahrnehm-
bar oder sichtbar« (81) sind. Sie sind vielmehr sogar unsichtbar, »solange wir
bei den Objekten, den Dingen oder den Sinnesqualititen stehen bleiben, oh-
ne bis zu der Bedingung vorzustofden, die sie 6ffnen« (ebd.). Noch einmal
wird deutlich, dass Sichtbarkeiten weder »Akte eines sehenden Subjekts sind
noch die Data eines visuellen Sinns« (84). Dies sei auch der Grund, so merkt
Deleuze in Parenthese an, warum Foucault eben nicht von einer »Archiologie
des Blicks« sprechen wollte (vgl. ebd.).

Die Aufgabe einer Epistemologie bestiinde nun darin, »aus den Wortern
und aus der Sprache die jeder Schicht oder Formation entsprechenden Aussa-
gen herauszuziehen, aber auch den Dingen und dem Sehen die Sichtbarkei-
ten, die jeder Schicht eigentiimlichen >Evidenzen< zu entnehmenc (76). Diese
Extraktion ist notwendig, da die Aussagen nicht verborgen, aber auch nicht
unmittelbar lesbar sind. Es gilt, zu den formationsspezifischen Bedingungen
der Aussagen vorzudringen, denn »jede Epoche sagt, was sie als Funktion ih-
rer Aussagebedingungen itberhaupt sagen kann« (77). Bedingung einer Aussa-

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

ge ist hierbei nicht das Aussagesubjekt, der Autor oder Sprecher — beide sind
selbst nur Variablen oder Funktionen im Feld des Sagbaren - sondern einzig
das »Sein der Sprache« ohne jede Uberhéhung, als blofes: »Es gibt Sprache«
(81). Das Sein der Sprache oder Sprache-Sein ist als Bedingung selbst his-
torisch und variiert mit jeder historischen Formation. Es ist unablésbar von
diesem oder jenem Modus, von dieser oder jener Ordnung und als solches
transformierbar.

Analog hierzu verhilt es sich mit den Bedingungen der Sichtbarkeit. Auch
hier ist das sehende Subjekt nicht Bedingung, sondern entsprechend blof3
eine abgeleitete Funktion der Sichtbarkeit. Wie die Aussagen untrennbar
verbunden mit jeweiligen Ordnungen, so sind die Sichtbarkeiten untrennbar
verbunden mit Maschinen oder Geftigen, unabhingig davon, ob es sich um
optische Maschinen handelt oder nicht. Das panoptische Gefingnis etwa
funktioniert als Maschine, das heifdt als Verkettung von Funktionen, die
etwas sehen lisst, etwas ans Licht bringt, Evidenzen erzeugt. So wie das
Sprache-Sein fiir die Aussagen, ist das Sein des Lichts mit seinen Qualititen
von Helligkeit und Dunkelheit, von Transparenz und Opazitit, die unteilbare
Bedingung der Sichtbarkeit. Entsprechend kann man folgern, dass »jede
historische Formation all das sieht und sichtbar macht, was sie gemif3 ihren
Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag« (85).

Entscheidend ist bei aller Analogie von Sagbarem und Sichtbarem, bei al-
ler Durchdringung und gegenseitigen Beeinflussung, dass die grundlegende
Differenz von Sichtbarem und Sagbarem gewahrt bleibt, die Analogien nicht
zur Isomorphie oder Homologie beider Felder fithren — wie in der berithmten,
auch von Deleuze bemiihten und nur auf den ersten Blick trivialen Feststel-
lung Maurice Blanchots: »Sprechen ist nicht Sehen« auf den Punkt gebracht.
Doch wihrend Blanchot, Deleuze zufolge, »auf dem Primat des Sprechens
als der Determinante bestand« (87), beharrt Foucault auf der Irreduzibilitit
des Sichtbaren, auf der autonomen Spezifitit der Sichtbarkeiten. Obgleich
sich Elemente beider Felder durchdringen und obgleich es ein wechselsei-
tiges Voraussetzungsverhiltnis zwischen beiden gibt, existiert fiir Foucault
keine direkte, unvermittelte Verbindung beider Bereiche. Daher kommt es
nicht zu deren Konjunktion. Die Beziehung besteht jedoch in umso stirke-
rem Mafle iiber die angesprochene disjunktive Beziehung. Die aus beiden
Teilen gemeinsam gebildete historische Formation wird immer von einem
zentralen und uniiberbriickbaren Riss durchzogen. Man muss folglich zwin-
gend an diesem scheinbaren Paradox festhalten: Sichtbarkeit und Sagbarkeit
sind vollkommen heterogen und setzen sich doch wechselseitig voraus.

- am 14,02.2026, 10:17:3:

n7


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Genauso ernst muss demgemifd genommen werden, dass die Sichtbar-
keiten ebenso wenig von ihren >Maschinen« ablosbar sind wie Aussagen von
ihren Ordnungen: »Nicht daf} jede Maschine von optischem Charakter wire;
aber es handelt sich um eine Zusammenstellung von Organen und Funktio-
nen, die etwas sehen lifit, etwas ans Licht bringt, zur Evidenz [...J« (83). De-
leuze schmuggelt hier ohne Frage seinen eigenen, zum Teil in Zusammenar-
beit mit Guattari entwickelten Maschinenbegriff ein, wenn er von der reinen
Mechanik des Funktionierens absieht und das Maschinelle zum dynamischen
sagencement< aus Organen und Funktionen erweitert. Als solches ist die Ma-
schine

»nichts Mechanisches und nichts Organisches [..] Die Mechanik stellt ein
System stufenweiser Verbindungen zwischen dependenten Gliedern dar.
Die Maschine dagegen ist ein s>Nachbarschafts«GCeflige zwischen unabhin-
gig-ungleichartigen Cliedern (die topologische Nachbarschaft ist selbst
unabhingig von Distanz und Kontiguitit)«. (Deleuze/Parnet 1980, 112)

Die Maschine, verstanden in diesem Sinne, ist weder Folge noch in letzter
Instanz abhingig vom Einfluss der Einheit eines sie steuernden Maschinis-
tinnensubjekts, denn dieses »befindet sich selbst innerhalb der Maschine,
»in dem Schwerpunkt« oder vielmehr im Zentrum der die Maschine durch-
laufenden Zeleritit« (ebd.). Das so aufgefasste Maschinelle bildet also keine
Einheit, es ist nicht zu verwechseln mit einer Struktur, denn aufgrund »ih-
res Anspruchs auf Heterogenitit der Nachbarschaftselemente weist die Ma-
schine tiber die Strukturen mit deren Voraussetzung minimaler Homogenitit
hinaus« (113). Das »agencement« beziehungsweise die Verkettung, wie hiufig
ibersetzt wird, ist definierbar »anhand der Verlagerung eines Schwerpunktes
auf einer abstrakten Linie« (112) und fithrt im Zuge dessen gerade nicht zu ei-
ner Vereinheitlichung der die Maschine konstituierenden Elemente. Diese be-
haupten den Anspruch auf Heterogenitit, bewegen sich weiterhin a-parallel
und lassen die Maschine wie die Verkettung als »reine Vielheit, das heift auf
eine Einheit nicht riickfithrbare Affirmation« (Deleuze/Guattari 1977, 54) in
Erscheinung treten. Die Differenz ist urspriinglich, die »Disjunktionen sind,
als solche, inklusiv« (53), die Maschine operiert mit Fragmenten, »deren Be-
ziehungen zueinander solche von Differenzen sind, deren Beziehungen ihre
eigene Differenz sind, ohne Bezug zu einer, wenigstens verlorenen, urspriing-
lichen Totalitit, noch einer zukiinftig sich ergebendenc. (53f.)

Der unaufldsbaren, nicht-entkoppelbaren Verbindung von Mensch und
Maschine liegt ein stark modifizierter, iiber das Mechanische hinausweisen-

- am 14,02.2026, 10:17:3:


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

der Maschinenbegriff zugrunde - fern jeder tradierten Auffassungen von ei-
ner funktionalen Analogie von Organischem und Mechanischem. Ein Maschi-
nenbegriff mithin, der mit Blumenberg als primodern einzustufen wire, wie
unter anderem Henning Schmidgen betont hat (1997, 16). Der hier veran-
schlagte Komplex maschineller Produktion ist zugleich immer Wunschpro-
duktion, somit ist »alles« hypertrophierende Produktion:

»Produktionen von Produktionen, von Aktionen und Erregungen, von Distribu-
tionen und Zuweisungen, Produktionen von Aufzeichnungen, von Distributio-
nen und Zuweisungen, Produktionen von Konsumtionen, von Wollust, Angsten
und Schmerzen. [..] Die Produktion als Prozef iibersteigt alle idealen Kate-
gorien und stellt derart einen Kreis dar, dem der Wunsch immanentes Prin-
zip ist.« (Deleuze/Guattari 1977,10f ; kursiv i.0.)?®

Die »weiche Organisation von heterogenen, materiellen und korperlichen
Fragmenten« (Schmidgen 1997, 13) setzt ganz auf die Prozessualitit stro-
mender Intensititen und erlaubt auf diese Weise, simtliche Erscheinungen,
materielle Entititen wie psychologische Bildungen, als Effekte maschineller
Produktion und Verkettung zu beschreiben: »Nicht Mensch noch Natur
sind mehr vorhanden, sondern einzig Prozesse, die das eine im ande-
ren erzeugen und die Maschinen aneinanderkoppeln.« (Deleuze/Guattari
1977, 8). Kartographierbar sind dann einzig de- und reterritorialisierende
»Maschineneffekte« (7). Bedeutung tritt zuriick zugunsten von »Linien der
Artikulation oder Segmentierung, Schichten und Territorialititen; aber auch
Fluchtlinien, Bewegungen der Deterritorialisierung und Entschichtung«
(Deleuze/Guattari 1977a, 6), gleichsam »Linien und messbare Geschwin-
digkeiten« (ebd.), die sich maschinell verketten. Wie beim Schreiben kann
es auch bei der Sichtbarmachung im Experimentalsystem darum gehen,
»zu wissen, an welche andere Maschine die [..] Maschine angeschlossen
werden kann, ja angeschlossen werden muss, damit sie funktioniert« (7). Zu
beobachten wire dann eine permanente Bewegung der Auflgsung und der
Rekonstitution:

25 Vgl. auch die berithmte Wendung aus der Einleitung zum »Anti-Odipus«: »Es funktio-
niert Gberall, bald rastlos, dann wieder mit Unterbrechungen. Es atmet, warmt, if3t. Es
scheifdt, es fickt. [...] Uberall sind es Maschinen im wahrsten Sinne des Wortes: Maschi-
nen von Maschinen, mitihren Kupplungen und Schaltungen.« (Deleuze/Guattari 1977,
7)

- am 14,02.2026, 10:17:3:

19


https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Eine Verkettung fithrt zur Deterritorialisierung des einen Elements durch
das andere, welches simultan dazu durch das erste reterritorialisiert wird und
ebenso gleichzeitig vollzieht sich dieser Prozess vice versa. Es bilden sich dabei
temporire >Sichtbarkeitsplateausc, die unablissig verschoben und transformiert
werden. Dies wire eine Erklirung fiir das stetige gemeinsame Werden von
Sichtbarkeit und Maschinen der Sichtbarmachung innerhalb des Mikrodispo-
sitivs, das somit nicht in erster Linie einem strukturalen oder generativen Mo-
dell verpflichtet wire und sich einer verengenden Registrierung weitgehend
verweigert, bis es zum erprobten und feststehenden Verfahren standardisiert
wird — um alsdann in neue Verkettungen einzutreten. Wortlicher genommen,
als im skizzierten Deleuzianischen sMaschinismus¢, muss die Beobachtung
des jeweils Sichtbaren und des Sagbaren innerhalb einer epistemischen Ord-
nung aber eben auch einhergehen mit einer Beschreibung der spezifischen
Konstellation, die das Sichtbare an konkrete, bereits materialisierte oder in
der Materialisierung begriffene Maschinen koppelt und ebendiese iiber die
>Medien-Funktion« neu konfiguriert.

- am 14,02.2026, 10:17:3:



https://doi.org/10.14361/9783839453032-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

