
AUFSATZ

Tanja Paulitz und Martin Winter

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer
Kategorien

Theoretische Sondierungen zur Untersuchung des »Stoffwechsels« von
Gesellschaft und Natur

»Mann isst Fleisch, Frau isst gesund« – so betitelt Spiegel Online die Ergebnisse
einer aktuellen Ernährungsstudie.1 Dieser Aufmacher lässt vermuten, dass der ver-
meintliche Geschlechterunterschied bei Essgewohnheiten besondere mediale Auf-
merksamkeit verspricht. Doch selbst wenn man gewohnt ist, derlei mediale Ver-
kürzungen zu hinterfragen, so lässt sich nicht abweisen, dass solche Schlagzeilen
auffällig mit normativen Vorgaben aus der primär naturwissenschaftlich arbeiten-
den (und auch stark von der Nahrungsmittelindustrie selbst betriebenen) Ernäh-
rungswissenschaft korrespondieren. Die auf vielen Lebensmitteln präsente »Guide-
line Daily Amount« (GDA) empfiehlt unter anderem, dass Männer 2.500 Kalorien
und Frauen 2.000 Kalorien pro Tag zu sich nehmen sollten.2 Begründet wird eine
solche Empfehlung »richtig« ernährter Geschlechtskörper mit einem unterschiedli-
chen, wenngleich auch jeweils bewegungsabhängigen Nahrungsbedarf.3 Ernäh-
rungswissenschaftliche Erkenntnisse und Empfehlungen wiederum dienen als
Grundlage gesundheitspolitischer Steuerungsinstrumente zur (staatlichen) Einfluss-
nahme auf Ernährungsgewohnheiten.4 Zusammengenommen vermitteln also
medial verbreitete, wissenschaftlich gestützte und politisch forcierte Normen wech-
selseitig kompatible und ineinandergreifende Vorstellungen vom normalen bezie-
hungsweise auch idealen Körper. Diese sind mit bestimmten Geschlechterbildern
und dem Versprechen nach sozialem Erfolg aufgeladen und erscheinen vermittels
spezifischer Körpertechnologien wie zum Beispiel Diäten als individuell erreich-
bar.5 Bei aller Gestaltbarkeit, die Geschlechterdifferenz wird in medialen Diskursen
als unhintergehbare, natürliche Grundlage für die Ernährung des Körpers verstan-

 
1 Vgl. Ballwieser 2013. Laut der hier erwähnten Studie geben 74 Prozent der Frauen gegen-

über 52 Prozent der Männer an, sich gesund zu ernähren, und 58 Prozent der Männer
geben gegenüber 39 Prozent der Frauen an, täglich Fleisch oder Wurst zu essen. Vgl.
Techniker Krankenkasse 2013.

2 Die GDA wurden von »Food Drink Europe« erstellt, einem wissenschaftlichen Zusam-
menschluss der Lebensmittelindustrie; vgl. www.fooddrinkeurope.eu (Zugriff vom
07.08.2014).

3 Vgl. Rückert-John, John 2009.
4 Vgl. die Kampagne »Fit statt Fett« der deutschen Bundesregierung; vgl. dazu auch Lesse-

nich 2008, S. 122 ff.
5 Villa 2008.

Leviathan, 45. Jg., 3/2017, S. 381 – 403, DOI: 10.5771/0340-0425-2017-3-381

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


den: Männer und Frauen bedürfen, so die Vorstellung, qua Natur jeweils angemes-
sener Nahrung, um ihre geschlechtlich differenten Körper gesund, attraktiv und
leistungsfähig zu erhalten. In diesem Sinne sind auch Nahrungsmittel und die ihnen
zugeschriebenen Eigenschaften vergeschlechtlicht, was sich insbesondere am Bei-
spiel Fleisch, seinen Differenzierungen, etwa zwischen Geflügel und Steak,6 und der
damit verbundenen »Stärke«, die es verleihen soll,7 zeigt.

Die allgemeine Forschungslandschaft zum Thema Ernährung ist – zumindest in
der BRD – primär naturwissenschaftlich geprägt. Exemplarisch zeigt sich dies in
einem Strategiepapier der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) von 2006, in
dem Ernährungsforschung ausschließlich naturwissenschaftlich gerahmt und
Ernährungsverhalten auf »natürliche«, beispielsweise »genetische« Ursprünge
zurückgeführt werden soll.8 Eine soziologische Perspektive auf Ernährung steht
damit vor der Herausforderung, dass der Gegenstandsbereich Ernährung gemeinhin
stark naturalisiert wird. Insbesondere geschlechtertheoretisch ist hingegen die
Annahme natürlich und vorsozial unterschiedener Geschlechtskörper zurückgewie-
sen worden. Wir verfolgen mit diesem Beitrag das Ziel, in der Weiterentwicklung
und Zusammenführung sozialwissenschaftlicher Auseinandersetzungen mit dem
Verhältnis von Natur und Gesellschaft in der Ernährung eine theoretische Denk-
richtung zu erschließen, die essenzialisierende und naturalisierende Betrachtungs-
weisen von Körper und Geschlecht konsequent verabschiedet und diesseits dicho-
tomer Setzungen von Natur/Kultur-Grenzen aber zugleich der physisch-materiellen
Seite des Gegenstands Ernährung angemessen Rechnung trägt.

Eine einseitig naturalistische Rahmung erfuhr spätestens in den frühen 1990er
Jahren Kritik aus kultur- und sozialwissenschaftlicher Perspektive.9 Alois Wierla-
cher kritisiert, dass »Perspektivierungen des Essens allein nach physiologischen
Nährwertgesichtspunkten […] der Komplexität des Kulturphänomens […] nicht
gerecht [werden]«.10 Diese Verortung als Natur- und Kulturthema geht mit der
Einsicht einher, Ernährung sei kein Gegenstand für die Sozialwissenschaften wie
jeder andere, auf den einfach die gängigen Theorien umgelegt werden können. Viel-
mehr wird eine gegenstandsangemessene Theoretisierung soziologischer Ernäh-
rungsforschung gefordert: Es reiche nicht aus, herauszuarbeiten, dass »allgemeine
soziale Strukturen« auch für den Bereich des Essens gelten würden, da dies ebenfalls
an der »Komplexität und eigensinnige[n] Entwicklung« von Ernährung vorbei-
ginge.11 Folgt man dieser Auffassung, dann handelt es sich bei Ernährung eben um
deutlich mehr als Biologie; um einen Gegenstand, der weitreichende kulturelle
Dimensionen aufweist. Die Fragen, wie weitreichend diese Dimensionen sind und
in welchem Verhältnis eine »natürliche« und eine »kulturelle« Seite im Bereich der

 
6 Vgl. Wilk 2013.
7 Vgl. Fischer 2015.
8 Vgl. DFG 2006. Zur Übersicht über die Debatte vgl. Barlösius 2011 [1999], S. 62 ff.
9 Siehe Wierlacher et al. 1993.

10 Wierlacher 1993, S. 4.
11 Barlösius, Manz 1988, S. 734.

382 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Ernährung stehen, werden in der Literatur zum Thema Essen und Ernährung inten-
siv diskutiert. Diese Diskussionen nehmen wir im vorliegenden Aufsatz zum Aus-
gangspunkt für ein Nachdenken über die gegenstandsangemessene Theoretisierung
von Ernährung als komplexes Verhältnis zwischen verkörperter materieller Praxis,
Wissen und Artefakten. Zentraler Zugriffspunkt ist für uns damit nicht die Frage
nach der Auswahl von Lebensmitteln, sondern allgemeiner das Verhältnis von Kör-
pern und Lebensmitteln. Für uns bedeutet dies auch eine Auseinandersetzung mit
Essen und Ernährung als zugleich vergeschlechtlichte und vergeschlechtlichende
soziale Prozesse. Ernährung wurde aus der Perspektive der Geschlechterforschung
bis dato zumeist auf der Ebene vergeschlechtlichter Praktiken (etwa des
Kochens12) und damit einhergehender Strukturen der Arbeitsteilung zwischen
Frauen und Männern13 oder symbolischer Vergeschlechtlichung von Lebensmitteln
betrachtet.14 Die Frage körperlicher Materialität wurde nur in wenigen Ausnahmen
eingehender behandelt.15

Im Folgenden werden wir uns (1) mit einer eingehenderen Betrachtung den Ver-
hältnissen von (Geschlechts-)Körper, Ernährung und den darin zum Ausdruck kom-
menden Konzeptualisierungen von Natur und Kultur in gegenwärtigen sozialwis-
senschaftlichen Zugängen zu Ernährung zuwenden.16 Uns geht es dabei einerseits
um die Frage des Gegenstandsbereichs sozialwissenschaftlicher Ernährungsfor-
schung und andererseits um den Status des Geschlechtskörpers.17 Im Anschluss (2)
stellen wir diesen Auseinandersetzungen frühere, teilweise bereits als klassisch gel-
tende körper- und geschlechtersoziologische Thematisierungen von Ernährung zur
Seite. Auf dieser Grundlage schließen wir (3) an jüngere Debatten der insbesondere
auch naturwissenschaftskritisch argumentierenden Geschlechterforschung zum
Verhältnis von Natur und Kultur an. Die hier entworfene Theorieperspektive misst
dem Aspekt der Materialität von Ernährung hinsichtlich der sozialen Formung des
(Geschlechts-)Körpers eine herausragende Rolle bei. Während im englischsprachi-
gen Diskurs bereits eine längere Diskussion über die Rolle körperlicher Materialität

 
12 Frerichs, Steinrücke 1997.
13 Häußler, Meier-Gräwe 2012.
14 Flick, Rose 2012.
15 Setzwein 2004; Lupton 1996.
16 Damit wird nicht der Anspruch erhoben, einen Überblick über die gesamte theoretische

Reichweite der Soziologie des Essens zu leisten. Unser Fokus folgt hingegen der
Annahme, dass eine soziologische Auseinandersetzung mit dem Themenkomplex Ernäh-
rung und Körper − insbesondere unter Bezug auf soziale Kategorien wie Geschlecht −
dann vermehrt an Schubkraft gewinnen kann, wenn das Problem der Grenzziehung zur
naturwissenschaftlichen Bestimmung des Gegenstands, insbesondere in Hinblick auf den
Körper, eingehender theoretisch reflektiert wird.

17 Wir führen dabei den Aspekt der Vergeschlechtlichung von Körpern als Analysefokus
mit, auch wenn dieser nicht immer im Mittelpunkt der jeweiligen Ansätze selbst steht.
Auf diese Weise folgen wir der Auffassung, dass mit dem Geschlechtskörper in der Theo-
riediskussion über Ernährung stets zugleich der Status dieses Körpers als Natur und/oder
Kultur mit auf dem Spiel steht.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 383

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


in Ernährungspraktiken stattfindet,18 ist die Rezeption in der deutschsprachigen
Ernährungssoziologie bis dato eher zaghaft. Der Aufsatz schließt mit einer Bilanz
(4), die auch die Produktivität des Gegenstands Ernährung für sozialtheoretische
Überlegungen herausstellt.

Die ernährten Körper: Natur und/oder Kultur?

Essen als natürliche Kultur des Menschen

Anfang der 1990er Jahre zielt Eva Barlösius mit ihrer anthropologischen Konzep-
tion von Ernährung darauf ab, »das Kulturthema Essen gleichberechtigt neben das
Naturthema Ernährung zu stellen«.19 Barlösius’ »Soziologie des Essens« gründet
damit auf der Vorstellung einer unhintergehbaren Verbindung zwischen Natur und
Kultur der Ernährung: So werde »eine soziale Eigenbedeutung des Essens nur dann
erkennbar [...], wenn sowohl die natürliche Bedingtheit der Ernährung als auch die
soziale Gestaltung des Essens gleichermaßen anerkannt werden«.20 Wesentlich ist
dabei, dass das Anerkennen beider Bereiche die theoretische Voraussetzung sei, um
die sozialen Gehalte von Ernährungspraxis zu erfassen. Um diesem Anspruch
gerecht zu werden und um den sozialen Aspekt von Ernährung nicht auf eine bloße
»Anschlussorganisation«21 an die natürliche Grundlage zu reduzieren, unternimmt
Barlösius eine theoretische Klärung unter Rückgriff auf die Überlegungen der phi-
losophischen Anthropologie Helmuth Plessners.

Mit Bezug auf Plessner spricht Barlösius von der »natürlichen Künstlichkeit des
Essens«22 und vertritt damit die Auffassung eines »Zugleich« von Natur und Kultur:
Denn gemäß Plessner sei der Mensch aufgrund seines Instinktdefizits geradewegs
zur aktiven Gestaltung seiner Umwelt gezwungen und so überhaupt nicht in einer
vorkulturellen Form denkbar. Die Notwendigkeit, Essen kulturell auszuformen, so
Barlösius nun, sei mithin das »genuin Menschliche der Ernährung«.23 Esskultur
wird damit als grundsätzlich kulturell kontingent gedacht, eine Kontingenz, die
letztlich durch Institutionen (zum Beispiel das kulturelle Regelsystem der Küche)
sozial begrenzt und dauerhaft stabilisiert wird. Durch diese Institutionen werde »die
biologische Konstitution in kulturelle und gesellschaftliche Bahnen gelenkt«.24

Natürliche Vorgabe, dass der Mensch essen muss, und kulturelle Institution, was
und wie etwas zubereitet und gegessen wird, stehen damit in einem engen Verhältnis.
Sehr verknappt ausgedrückt: Auch der essende Mensch ist von Natur aus ein soziales
Wesen.

1.

1.1

 
18 Eine frühe anthropologische Auseinandersetzung findet sich beispielsweise bei Fischler

1988. Für einen aktuellen Überblick vgl. Abbots, Lavis 2013.
19 Barlösius 1993, S. 88.
20 Barlösius 2011 [1999], S. 23.
21 Ebd.
22 Ebd., S. 39.
23 Ebd.
24 Ebd., S. 42.

384 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Bei aller Verschränkung, mit der dabei die Vorstellung eines »Zugleich« von
natürlichen Notwendigkeiten und kultureller Ausgestaltung entwickelt wird, beruht
diese Konzeption allerdings auch auf der Annahme, beide Sphären seien theoretisch
in ihrer jeweiligen Eigenlogik unterscheidbar. Genauer besehen, arbeitet die Autorin
hier mit der Prämisse einer natürlich gegebenen Grundlage, auf die verschiedene
(kontingente) Esskulturen aufsetzen können. Mit dieser Verhältnisbestimmung ent-
steht die Schwierigkeit, dass der zuvor formulierte, sozialwissenschaftlich zunächst
weitreichende Anspruch eines »Zugleich« tendenziell wieder unterlaufen wird. Das
Verhältnis von Natur und Kultur des Essens wird als anthropologisch ineinander
verschränkt, doch letztlich asymmetrisch gedacht, da die Kultur die »biologischen
Forderungen«25 ausdeutet, doch jene umgekehrt von kulturellen Prozessen unbe-
rührt zu bleiben scheinen.

Diese zunächst geringfügig anmutende Asymmetrie erweist sich als folgenreich,
wenn auf diese Weise der Körper weitgehend als natürlich betrachtet und dann von
Barlösius auch unter dem Gliederungspunkt »Natürliches«26 abgehandelt wird.
Sozialwissenschaftlich interessant sei allein die soziale Ausdeutung von Körpersi-
gnalen und die kulturelle Einbettung von Körperempfindungen.27 Die Schräglage
zeigt sich etwa auch in der Lesart von Peter Berger und Thomas Luckmann,28 mit
der Barlösius die Bedeutung des Sozialen gegenüber dem Biologischen hervorhebt,
nämlich »dass die sozialen Regeln und Institutionen oftmals besonders machtvoll
sind, körperliche Bedürfnisse und psychische Befindlichkeiten zu ›übertönen‹«.29

Die gewählte Formulierung des »Übertönens« verschiebt die mit dem Plessner’schen
»Zugleich« vorgenommene Verhältnisbestimmung hin zu einem Verhältnis der
Überlagerung beziehungsweise Überdeckung von gegebener Natur durch Soziales.
Pointiert gesagt: Das Soziale mit seinem Zwang zur Interpretation der Natur und
der Möglichkeit ihrer Überformung wird zwar in seiner Bedeutung hervorgehoben,
doch als bloßes Ausdeuten und Ausgestalten einer vermeintlich gesetzten Grundlage
letztlich wieder beschränkt. So unauflösbar verbunden die biologische Materialität
des Körpers mit ihren esskulturellen Formen sei, so sehr bleibt beides aus dieser
anthropologischen Perspektive theoretisch voneinander getrennt. Auch wenn der
Körper sich durch ein »hohes Maß an Plastizität aus[zeichnet]«,30 wodurch unter-
schiedliche Esskulturen körperlich praktizierbar seien, wird der sozialtheoretische
Status dieser somatischen Physis nicht weitergehend durchdacht. Auch in ihrem
aktuellen Buch »Dick sein«, in dem Barlösius durchaus körpersoziologische Kon-
zepte einbezieht, wird diese anthropologische Konzeption aufrechterhalten, wenn
»keineswegs die natürlich-physische Eigenbedeutung körperlicher Dispositionen

 
25 Ebd., S. 42.
26 Vgl. ebd., S. 45 f.
27 Ebd., S. 45. Unklar bleibt, warum hier kein Bezug auf die ebenfalls von Plessner einge-

brachte und in der Körpersoziologie weitreichend rezipierte Konzeption von Körper und
Leib stattfindet; vgl. etwa Gugutzer 2006.

28 Vgl. Berger; Luckmann 2010 [1969], S. 193.
29 Barlösius 2011 [1999], S. 48.
30 Ebd., S. 38.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 385

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


infrage gestellt werden« soll.31 Damit trifft der von Barlösius prominent vertretene
anthropologische Rahmen einer Soziologie des Essens durchweg eine Unterschei-
dung zwischen einer soziologisch weitgehend nicht thematisierbaren Physis und
ihrer soziologisch relevanten Deutung. Soziologie nimmt damit Zugriff allein auf
das, was körperlich disponibel ist, und hält sich heraus, sobald es um die als unhin-
tergehbar gedachten biologischen Grundlagen geht.

Diese Grenzziehung zwischen Natur und Kultur des Essens zeigt sich auch dort,
wo Geschlecht ins Spiel kommt. Einerseits betrachtet Barlösius die Annahme,
Frauen und Männer müssten aufgrund divergenter Körper unterschiedlich essen, als
»Biologismus«, um dann andererseits aber die androzentrische Sichtweise der natur-
wissenschaftlichen Ernährungswissenschaft zu kritisieren, die den »weiblichen«
Körper zu simpel bloß als »verkleinerte Variante«32 des männlichen konzipiere. Die
»physiologischen« Unterscheidungen bringt Barlösius allerdings nicht in einen
Zusammenhang mit vergeschlechtlichtem Ernährungsverhalten und Geschlecht als
»kulturellem und sozialem Phänomen«. Implizit reproduziert sich hier zumindest
die Unterscheidung von Geschlecht in sex und gender, indem Praktiken des doing
gender nicht auf den materiellen Körper bezogen werden.

Insofern führt die anthropologische Konzeption einer Soziologie des Essens bei
Barlösius in eine Aporie, wenn die Ausgangsforderung, Essen von den Handlungs-
möglichkeiten und nicht von den Notwendigkeiten her zu denken, durch eine asym-
metrische Verhältnisbestimmung geprägt ist und die »natürliche Künstlichkeit« des
Essens gerade auf der Annahme der Notwendigkeit dieser Ausgestaltung auf Basis
eines gesetzten natürlichen Fundaments aufbaut. Damit hat Barlösius’ philoso-
phisch-anthropologisch gerahmter Einsatz den soziologischen Gegenstandsbereich
im Feld der Ernährung zwar definitiv gegenüber einer dominanten naturwissen-
schaftlichen Ernährungsforschung ausgeweitet und theoretisch profiliert. Doch ver-
dankt sich dieser Terrainzugewinn für die Soziologie einer Argumentation, die
erneut auf naturalisierenden Prämissen und einer soziologisch nicht weiter proble-
matisierten Grenzziehung zwischen Natur und Kultur aufbaut. Diese geht ebenso
unhinterfragt mit einer Aufgabenteilung zwischen Natur- und Sozialwissenschaften
einher, wobei letztere doch erst als notwendige Ableitung aus ersteren erhöhte Legi-
timität gewinnen sollen. Mit dieser Zweiteilung wird indessen die körperliche Physis
kaum konsequent soziologisch theoretisiert, sondern eine dichotome Argumenta-
tion im Sinne von Natur als materiellem Faktum versus Kultur als eher immaterieller
Deutung geführt. Bei aller treffenden Kritik an einer rein naturwissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit Ernährung unterbleibt auf diese Weise jedoch eine sozio-
logische Reflexion des Gegenstands hinsichtlich seiner vermeintlich natürlich gege-
benen Materialität.

 
31 Barlösius 2014, S. 13.
32 Barlösius 2011 [1999], S. 123.

386 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Natur als symbolische Kategorie

In einem anderen Konzept wird die »Natur« als ein symbolisch konstruierter – und
damit kontingent abgesteckter – Bereich bestimmt. Durch die explizit geschlechter-
und körpersoziologische Ausrichtung ist für uns hier insbesondere Monika Setz-
weins Arbeit zentral, denn auch sie räumt der Frage nach dem Verhältnis von Natur
und Kultur einigen Raum ein. In einer Kritik an Barlösius’ anthropologischer Kon-
zeption formuliert sie eine epistemologische Perspektive. Zunächst konstatiert auch
Setzwein eine Grundbedürftigkeit der Menschen nach Nahrung: »Das Individuum
reproduziert sich im Essakt, der einer rhythmisch wiederkehrenden Befriedigung
bedarf, die nur begrenzt Aufschub duldet.«33 Aus diesem Grund gehöre Ernährung
auch zur Natur. Im Unterschied zu Barlösius weicht jedoch Setzwein die Grenzzie-
hung zwischen Natur und Kultur in Bezug auf die Körper deutlich auf, wenn sie
zum Beispiel auch den Vorgang der Verdauung als kulturell beeinflusst ansieht –
»wenn etwa disziplinierende Maßnahmen zur Anwendung kommen, um sozial
unerwünschte Begleiterscheinungen dieses Vorgangs zu vermeiden«.34 Kulturelle
Normen und körperliche Prozesse sind nach ihrer Auffassung also stärker wechsel-
seitig aufeinander verwiesen.

Um die Annahme einer eindeutig gegebenen Natur konsequent zurückzuweisen,
ist für Setzwein ein erkenntnistheoretisches Argument zentral, mit dem insbesondere
die empiristisch-positivistische Auffassung von der Möglichkeit eines unmittelbaren
methodischen Durchgriffs auf die Realität der Natur zurückgewiesen wird. Sie
bezieht sich dabei auf etwas ältere Studien zur Gesellschaftlichkeit der Natur, unter
anderem auf Serge Moscovicis »Versuch über die menschliche Geschichte der
Natur«35 und Klaus Eders »Vergesellschaftung der Natur«36. Letzterer argumen-
tiert unter anderem am Beispiel von Nahrungstabus, dass »die Natur nicht als
objektiv Gegebenes, sondern als symbolisch Konstituiertes«37 aufzufassen sei, das
heißt »in der Symbolisierung der Natur legt die Gesellschaft die elementaren Regeln
der Wahrnehmung und Erfahrung der Welt fest«.38 Die Bestimmung der Grenze
zwischen Natur und Kultur sei also stets als kulturelle Angelegenheit der Grenzzie-
hung zu betrachten. Auf diese Weise wird »Natur« als spezifisches kulturell-sym-
bolisches Konzept verstanden, das eine sozialwissenschaftliche Betrachtungsweise
einfordere. In eine ähnliche Richtung argumentiert auch Daniel Kofahl, der aus einer
systemtheoretischen Perspektive »Natürlichkeitssemantiken in der Ernährungs-
kommunikation« analysiert39 und dabei vor allem bei der Nahrungsauswahl
ansetzt. Körper und auch Geschlecht kommen so bei diesem Autor primär als durch
Kommunikation vermittelte Sinnstrukturen in den Blick.

1.2

 
33 Setzwein 2004, S. 17.
34 Ebd., S. 19.
35 Moscovici 1982 [1968].
36 Eder 1988.
37 Ebd., S. 29.
38 Ebd., S. 61.
39 Kofahl 2014, S. 13.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 387

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Mit einer epistemologischen Argumentationsweise ist folglich eine starke Fokus-
sierung der Analyse auf der Ebene kultureller Deutungen verbunden. Dieser Fokus
erfährt dann in der von Setzwein vorgeschlagenen differenzierten körpersoziologi-
schen Systematik allerdings eine Relativierung, mit der materielle Aspekte der
Ernährung erneut ins Spiel kommen: Sie unterscheidet, erstens, die symbolisch-
semantische Ebene, zweitens die Ebene sozialer Praxis und Interaktion, drittens die
Ebene der Körperpolitiken, das heißt der normierten Formung der Körper, und
viertens die Ebene der Empfindungen und Emotionen. Insofern präsentiert sich
Setzweins Zugang, den sie als »Bricolage« versteht, als theoretisch breit angelegt:
Diese Anlage bezieht die Autorin auch auf Geschlecht als zentrale Analysekategorie,
wenn sie davon ausgeht, dass »sich die Reproduktion der Geschlechterordnung
einer Verflechtung von körper-/leibbezogenen Konstruktionsprozessen ver-
dankt«,40 und sie diese in einen Zusammenhang mit Ernährungspraktiken stellt.
Ohne den Anspruch auf theoretische Synthese besteht ihr »Kunstgriff« zur Ver-
schränkung dieser Dimensionen darin, den Körper als theoretischen Zugriff zwi-
schen Ernährung und Geschlecht einzusetzen und somit soziale Geschlechterord-
nung stets als verkörperte Ordnung zu denken. Es geht mithin darum, »die
kulinarische Praxis unter dem Gesichtspunkt der Konstitution zweigeschlechtlich
organisierter sozialer und subjektiver Realitäten zu untersuchen und den Geschlech-
tertext, der Vorstellungen, Handlungen und Erlebnisweisen im Felde der Ernährung
unterlegt ist […], herauszulesen«.41 Zu diesem Zweck werden sehr unterschiedliche,
nämlich diskurs-, praxis-, handlungs- und leibtheoretische Perspektiven aufgegrif-
fen und als analytische Dimensionen nebeneinandergestellt. Die Vorteile liegen auf
der Hand: Der Körper kommt bei Setzwein zum Beispiel unter Bezug auf Bourdieu
sowohl als Repräsentation als auch als Materialität in »somatischen Kulturen, in
denen nach außen sichtbare wie auch im Innern gefühlte Unterschiede produziert,
verstärkt oder symbolisch akzentuiert werden«,42 in den Blick, ebenso wie – auch
in Anlehnung an Bourdieu – ein »Körper gewordene[s] Geschlecht«.43 Habitus-
theoretisch spricht Setzwein von einem »Gespür« oder vergeschlechtlichtem
Geschmack, die »in die fleischliche Gestalt der Geschlechtskörper über[gehen]«.44

Ernährung als Form des doing gender begreifend, weist Setzwein auf die Verschrän-
kung symbolischer und materieller Dimensionen hin: da »die Körper sich symbo-
lisch reproduzieren, indem sie […] jene spezifische Gestalt erlangen, in der die
soziale Ordnung materiell zur Anschauung kommt«. Außerdem »reproduzieren sie
sich […] auch in ihrer Eigenschaft als lebendige Organismen«.45 Die somatische
Materialität stellt damit ein Produkt sozialer Praxis dar, wird durch diese geformt
und geschlechtlich differenziert.

 
40 Setzwein 2004, S. 13.
41 Ebd., S. 64.
42 Ebd., S. 226.
43 Ebd.
44 Ebd., S. 259.
45 Ebd., S. 169.

388 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Bei Setzwein kommt es allerdings nicht zu einer theoretischen Rückbindung dieser
Perspektiven der Formung somatischer Materialität durch Ernährung an die epis-
temologische Argumentation und die darin formulierte Kritik an einer Setzung ver-
meintlich klarer natürlicher Grundbedürfnisse von Ernährung. Diese Spannungen
im Theoriegebäude, Kultur einerseits als primär symbolische und andererseits als
auch materialisierte Ordnung zu begreifen, fordern eine weitere theoretische Aus-
einandersetzung mit dem epistemologischen Argument, bei der Wissen, Praxis und
Materialität im Hinblick auf Ernährung stärker integriert betrachtet werden kön-
nen.

Die materiell-situative Inszenierung der Natur des Essens

Vielversprechend für diese Integration ist ein Ansatz, der für den Anspruch steht,
der Materialität des Sozialen vertieft auf die Spur zu kommen. Annemarie Mol stellt
die mit der Arbeitsteilung zwischen Natur- und Sozialwissenschaften einhergehende
Teilung von Phänomenen in einen natürlichen und einen sozialen Teil – zum Beispiel
desease/illness, aber auch die Unterscheidung von sex und gender – maßgeblich
infrage.46 Mol will Ernährung also grundsätzlich, ebenso wie Barlösius und Setz-
wein, nicht als der Natur nachgelagert in den Blick nehmen. Hierfür knüpft sie an
mikrosoziologisch ausgerichtete, der Materialität des Sozialen Rechnung tragende
Perspektiven der Wissenschaftsforschung an, insbesondere an die Akteur-Netz-
werk-Theorie.

Ausgehend von der Frage, wie sich verschiedene Elemente gegenseitig hervorbrin-
gen,47 und in Abgrenzung von Bestrebungen, eine ontologische Essenz von Dingen
zu bestimmen, interessiert sich Mol also für situative Herstellungsprozesse der
»Natur« der Dinge als je unterschiedliche materielle Realitäten. Dies hat Konse-
quenzen für den ontologischen Status der Dinge: »Ontologie ist multipel geworden,
und es wird danach gefragt, wie verschiedene Versionen von Realität in wissen-
schaftlichen und professionellen Praktiken koordiniert werden«.48 Die jeweils in der
Praxis inszenierte Realität von Objekten wird deshalb als multipel begriffen, weil
die Dinge in unterschiedlichen Zusammenhängen als differente hervorgebracht wer-
den.49 Das bedeutet, dass verschiedene Aufführungen unterschiedliche materielle,
ko-existierende Realitäten erzeugen. Eine einförmige, der kulturellen Deutung (wie
in der epistemologischen Argumentation) und der Praxis vorgängige Natur gibt es
diesem Verständnis nach genaugenommen nicht. Wenn also verschiedene Realitäten
aufgeführt werden, macht das Differenzieren von Gegenständen in natürliche oder
kulturelle Aspekte, Ebenen oder Bestandteile keinen Sinn.50

In einer ethnografischen Untersuchung der Ernährungsberatung arbeitet Mol
etwa heraus, dass mit verschiedenen Diäten Körper und Nahrung jeweils unter-

1.3

 
46 Vgl. Mol 2002.
47 Vgl. Mol, Mesman 1996, S. 429.
48 Mol 2013, S. 380; Übersetzung der Autor*innen, Hervorhebung im Original.
49 Vgl. Yates-Doerr, Mol 2012, S. 50.
50 Ebd.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 389

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


schiedliche Formen annehmen.51 Nahrung und Körper sind demnach für jede dieser
(Diät-)Techniken etwas Unterschiedliches. Damit stärkt sie im Anschluss an die
Laborforschung die Auffassung, dass auch die Naturwissenschaften ihre jeweils
spezifischen Realitäten selbst in der wissenschaftlichen Praxis (mit) erzeugen, wes-
wegen eine rein epistemologische Repräsentationskritik zu kurz greife. Mols »rela-
tional materialism«52 setzt aus diesem Grund an keiner Stelle eine vorgängige, von
sozialen Sinndeutungen unabhängige natürliche Grundlage voraus.

Mit diesem Fokus auf die situative Herstellung von Welt nimmt Mol dabei eine
recht scharfe Abgrenzung gegenüber diskursiv-symbolischen oder kulturell-imma-
teriellen Herstellungspraxen von Natur vor. Diese seien im Extremfall nicht viel
mehr als »window dressing«.53 Auf diese Weise wird Diskursen also mehr oder
weniger der Status bloßer Rhetorik oder Ideologie zuerkannt. Sie blieben von den
Aufführungen multipler Realitäten weitgehend abgekoppelt und könnten diese
daher nicht adäquat erfassen, denn die Materialität sei hier eine Leerstelle.54 Diese
mikroperspektivische Verengung wirft Fragen danach auf, wie situative Herstel-
lungsprozesse und ihre Produkte als Teil einer umfassenderen sozialen Ordnung zu
verstehen und symbolisch in einem breiteren Kontext verankert sind.

Dies zeigt sich konkret dort, wo von Mol doch umfassendere Fragen sozialer
Ordnung wie die von Handlungsnormen einbezogen werden, um mikrosoziale Pro-
zesse zu rekonstruieren. Hierfür schlägt sie den Begriff der »Ontonorm« als metho-
disches Werkzeug vor, mit dem sie Ontologien und Handlungsnormen theoretisch
zu verbinden sucht, mit dem Ziel, gleichzeitig Materialitäten und moralische Fragen
von dem, was als gut oder schlecht gilt, erfassen zu können.55 Ohne den Begriff
näher zu definieren oder theoretisch auszuarbeiten, verwendet sie ihn als Instru-
mentarium im Rahmen ihrer ethnografischen Erhebungen in der Ernährungsbera-
tung, um Zusammenhänge zwischen der jeweiligen Ernährungspraxis und sozialen
Handlungsmöglichkeiten und -zwängen zu analysieren.

Bei genauerer Betrachtung des Analysekonzepts der »Ontonorm« wird deutlich,
dass sich der auf Rhetorik verkürzte Kulturbegriff hier eingeschrieben hat und letzt-
lich für die Deutung der empirischen Befunde Schwierigkeiten erzeugt. Besonders
offenkundig wird dies am Fall des Geschlechts. Genaugenommen wird Geschlecht
bei Mol nur an einer Stelle, nämlich in der Beschreibung einer Ontonorm, relevant,
wo es darum geht, die für Frauen und Männer differente »normale« Kalorienzufuhr
zu betrachten und als verbindliche Handlungsnorm zu analysieren. Um zu verste-
hen, wie die geschlechterdifferenzierende Norm in der sozialen Praxis ausgeformt
wird, müsste ein Zusammenhang zwischen kultureller Geschlechterordnung und
situativer Praxis hergestellt werden. Hier greift Mols Begriff der »Ontonorm« zu
kurz, weil er nicht dafür ausgelegt ist, die Rückbindung an gesellschaftliche

 
51 Mol 2013, S. 380.
52 Ebd.
53 Yates-Doerr, Mol 2012, S. 50.
54 Vgl. Harbers et al. 2002, S. 218.
55 Mol 2013, S. 381.

390 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Geschlechterdiskurse herzustellen, die sich dann in der Ernährungsberatung in Form
verschiedener Kalorien-Normwerte materialisieren. Damit trägt Mols Ansatz zwar
konsequent der materiellen Verfasstheit von Ernährung Rechnung und legt eine
synthetisierte Perspektive an, in der Natur und Kultur nicht länger als zwei kon-
zeptuell unterscheidbare Sphären gelten können. Ganz sicher ist es auch dieser
Ansatz, der auf radikalste Weise mit naturalisierenden Prämissen bricht und so die
populäre und naturwissenschaftliche Sicht auf Ernährung als Frage biologischer
Tatsachen zurückweist. Materialität bekommt ihren Status und ihre damit zusam-
menhängenden Bedeutungen durch situative Inszenierungen und kann nicht als die-
sen vorgängig betrachtet werden.

Doch führt Mols Anspruch, reale, situativ erzeugte Naturen beziehungsweise
Realitäten zu beleuchten, zu einer weitreichenden Entkopplung von umfassenderen
gesellschaftlichen Ordnungsmustern wie kulturellen Diskursen und strukturellen
gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen diese Herstellungsprozesse stattfinden,
weswegen die von ihr rekonstruierten Realitäten und die darin erkennbaren sozialen
Differenzierungen (nach Geschlecht) noch nicht angemessen verstanden und einge-
ordnet werden können. Dadurch geraten Phänomene sozialer Strukturiertheit,
deren Stabilität und Kontinuität leicht aus dem Blick und können auch nicht in ihrer
Kraft, sich in materielle Naturen einzuschreiben beziehungsweise für ihre Herstel-
lung konstitutiv zu sein, analysiert werden.

(Geschlechter-)Soziologische Perspektiven auf Ernährung – diesseits von Natur
und Kultur?

Die nähere Betrachtung der drei theoretischen Zugänge von Barlösius, Setzwein und
Mol zeigt also zunächst einmal durchgängig, dass in einer sozialwissenschaftlichen
Verhältnisbestimmung von Natur und Kultur der Ernährung die Setzung klarer
biologischer Gegebenheiten und physiologischer Grundlagen zu problematisieren
ist. Gleichwohl wird in der jeweiligen theoretischen Bearbeitung dieser Verhältnis-
bestimmung auch deutlich, dass entweder die Grenzziehung zwischen Natur und
Kultur unter Rückgriff auf die philosophische Anthropologie Plessner’scher Prä-
gung bloß verschoben (Barlösius) oder erkenntniskritisch hinterfragt wird, ohne
dies an körpersoziologische Perspektiven theoretisch rückzubinden (Setzwein).
Auch wenn im dritten, relational-materialitätsbezogenen Zugang Natur zu einer
Frage von multiplen Herstellungspraktiken wird, finden sich hier nun die in den
beiden anderen Ansätzen primär gesetzten gesellschaftlichen Institutionalisierungen
und kulturellen Wissensordnungen tendenziell aus dem Theoriegebäude ausge-
klammert. Diese wechselseitigen Engführungen betreffen somit ganz wesentlich die
theoretische Verbindung von Wissensordnungen und materieller Praxis, weswegen
wir hier mit unseren weiteren theoretischen Überlegungen ansetzen wollen.

Was also soziologischer Forschung zum Thema Ernährung wie zugänglich ist,
hängt damit zusammen, wie Materie (Körper, Nahrungsmittel) gerahmt und in
einen Zusammenhang mit sozialer Praxis sowie diskursiven und strukturellen Ord-
nungen gestellt wird. Zur weiteren theoretischen Bearbeitung dieses Problems fol-

2.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 391

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


gen wir den Hinweisen, die unter anderem von Barlösius und Setzwein gegeben
werden, und knüpfen dabei nun auch an soziologische Arbeiten an, die sich nicht
als genuin ernährungssoziologisch verstehen, sondern Ernährung beispielhaft als
Fall für sozialtheoretische Überlegungen über den Körper und das Verhältnis von
Natürlichem und Sozialem heranziehen. Einige dieser Arbeiten stehen außerdem im
Kontext der frühen soziologischen Geschlechterforschung und ihrer kritischen
Beschäftigung mit naturalisierenden Prämissen über den Geschlechtskörper. Damit
werden nun also frühe Thematisierungen von Ernährung auf ihr theoretisches
Potenzial für die hier aufgeworfene Frage hin untersucht.

Zunächst erweist es sich als ertragreich, Barlösius’ Bezug auf Peter Berger und
Thomas Luckmann nochmals zu folgen. So lässt sich in deren Text ein körperso-
ziologisches Kernargument erkennen, das über den bei Barlösius aufgenommenen
Gedanken der Überlagerung des Natürlichen durch das Soziale weit hinausgeht.
Denn der organische Körper wird von Berger und Luckmann auch als Resultat
sozialer Einflussfaktoren begriffen. Ernährung wird hier neben Sexualität als Bei-
spiel genannt, ohne dass die Autoren dies näher ausarbeiten: »Sexualität und Ernäh-
rung werden viel mehr gesellschaftlich als biologisch in feste Kanäle gedrängt,
wodurch diesen Aktivitäten nicht nur Grenzen gewiesen werden, sondern direkt
Einfluss auf organische Funktionen ausgeübt wird.«56 Bedingt durch diese Wirkung
sozialer Institutionen auf körperliche Materie, erscheinen Körper daher nicht ein-
fach als gegebene Grundlagen mit den ihnen inhärenten Notwendigkeiten und
Bedürfnissen, sondern werden als etwas in den Blick genommen, das immer auch
sozial geformt ist. Diese Formung findet für Berger und Luckmann unter anderem
auf der Ebene des Organischen einen materiellen Niederschlag. Insofern denken die
Autoren mit diesen knappen Ausführungen die »Möglichkeit einer Soziologie des
Körpers« und mit Verweis auf Georg Simmel einer »wissenschaftliche[n] Sozioso-
matik«57 an. Eine Perspektive, in der Gesellschaft die »Funktionen des Organismus
direkt«58 präge, während umgekehrt »der Organismus der Gesellschaft [Grenzen
setzt]«.59

Mit ähnlicher theoretischer Stoßrichtung wie bei Berger und Luckmann wurde
das Thema Ernährung in zwei geschlechtersoziologischen Studien der 1980er Jahre
exemplarisch angeschnitten und terminologisch als »Soziosomatik« gefasst: Hart-
mann Tyrell bringt in einem Exkurs seines Aufsatzes »Geschlechtliche Differenzie-
rung und Geschlechterklassifikation« unter anderem das Beispiel der Ernährung
und begreift Nahrungsaufnahme als Teil der Prozesse der Geschlechterkonstruktion
im Sinne der Herstellung eines auch körperlichen »Dimorphismus, also etwa das
(durchschnittliche) ›Wahrmachen‹ der Rede vom ›starken‹ und vom ›schwachen
Geschlecht‹«, und vermutet, dass dieser Dimorphismus in »nicht geringem Grade

 
56 Berger, Luckmann 2010 [1969], S. 193.
57 Ebd.
58 Ebd.
59 Ebd, S. 194.

392 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


sozial herbeigeführt«60 werde − oder pointierter: »Hier ›produziert‹ nicht der Sexu-
aldimorphismus die [Geschlechter-] Klassifikation, sondern die Klassifikation gera-
dezu den Dimorphismus.«61 Damit interessiert er sich ausdrücklich für die sich
materialisierenden Prozesse der Differenzierung, beispielsweise im Kontext globaler
Nahrungsungleichheit zwischen den Geschlechtern oder im Kontext von sozialen
Essgewohnheiten, und rahmt diese als Prozesse der »Abweichungsverstärkung«:
»Gravierend im Sinne der Abweichungsverstärkung wirken differente Nahrungs-
gewohnheiten der Geschlechter, vor allem Fälle der ungleich guten Ernährung von
Männern und Frauen, genauer noch: die vielerorts praktizierte nahrungsmäßige
Privilegierung der männlichen Seite.«62 Der Begriff »Soziosomatik« von Tyrell wird
kurz darauf auch von Stefan Hirschauer im Rahmen seiner ethnomethodologisch
orientierten Forschungen zum doing gender unmittelbar aufgegriffen. Hirschauer
bezeichnet Ernährung als »soziosomatische Praxis«, als eine auf der Mikroebene
alltäglichen Handelns beobachtbare Praxis, durch die Geschlechterdifferenz sozial
hergestellt und im Körper materialisiert wird: Der Körper wird »durch Ernährungs-
praktiken ›soziosomatisch‹ geformt […] [und] Bearbeitung und Formierung des
Körpers sind dabei selbst körperliche Praktiken«.63 Vergeschlechtlichte Körper
wären demnach ganz wesentlich auch das Produkt vergeschlechtlichter Praktiken
der Nahrungsaufnahme, mit dem Begriff der »Soziosomatik« lässt sich die Ver-
knüpfung symbolischer und materieller Aspekte – auf die auch Setzwein hingewie-
sen hat – im doing gender angemessen erfassen.

Anders, stärker makrosoziologisch gerahmt findet sich eine analoge gedankliche
Konstruktion in den Pionierarbeiten des französischen Soziologien Pierre Bourdieu,
mit denen auch Setzwein die Materialisierung von Körpern betrachtet. Diese möch-
ten auch wir hier nochmals hervorheben, denn bei Bourdieu wird Ernährung ein-
gehend als ein Medium der sozialen Distinktion beleuchtet, ohne den Gegenstand
auf seine symbolische Bedeutung für die Herstellung sozialer Ordnung zu beschrän-
ken. Zusätzlich werden körpersoziologische Aspekte ins Zentrum gestellt, mit
denen die Vorstellung von gesellschaftlichen Körpernormen und der zu ihrer Erfül-
lung angemessenen Ernährungsweise verbunden ist: »Der Geschmack für bestimmte
Speisen und Getränke hängt […] sowohl ab vom Körperbild, das innerhalb einer
sozialen Klasse herrscht, und von der Vorstellung über die Folgen einer bestimmten
Nahrung für den Körper, das heißt auf dessen Kraft, Gesundheit und Schön-
heit.«64 Mit dem Begriff »Körperschema« erfasst Bourdieu in einem weiteren Schritt
schließlich nicht nur die solchen normativen Vorstellungen entsprechende Formung
von Körpern durch bestimmte Ernährung, sondern auch die mit der konkreten
Nahrungsaufnahme verbundenen Körperpraktiken. Damit ist vermittels der For-
 
60 Tyrell 1986, S. 458. Tyrell bezieht sich bei dem Begriff der »Soziosomatik« auf den Lite-

raturwissenschaftler Ian Watt, der damit den Niederschlag sozialer Differenzierungen in
der Formung von Körpern beschreibt; Watt 1974.

61 Tyrell 1986, S. 458.
62 Ebd.
63 Hirschauer 1989, S. 111.
64 Bourdieu 1987, S. 305.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 393

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


mung und dauerhaften Strukturierung auch des materiellen Körpers zugleich die
Frage aufgeworfen, inwieweit die von diesem geformten Körper ausgehenden Nah-
rungsbedürfnisse eben nicht als qua Natur gesetzte Körperbasis, sondern als Teil
sozialer Machtbeziehungen verstehbar werden. Dieses sei etwa sowohl auf Klassen-
als auch auf Geschlechterverhältnisse beziehbar. »Männliches« Essen zeichnet sich
nach Bourdieu dadurch aus, die mit dem männlichen Körper verbundenen Eigen-
schaften von Macht und Stärke zu untermauern, die durch die Körperhaltung eben-
falls gestützt und inszeniert werden. Zugespitzt gibt es für Bourdieu am Körper
»kein einziges bloß ›physisches‹ Mal«.65 Bourdieu hinterfragt damit radikal die
Existenz eines vorsozial gegebenen, mit »natürlichen« Bedürfnissen ausgestatteten
Körpers und konzipiert den Körper als maßgeblich durch soziale Strukturen
geformt.

Soziosomatik und Körperschema sind damit zwei Begriffe, die bereits früh für die
soziologische Betrachtung von Ernährung, Körper und Geschlecht gebraucht wur-
den. Sie bergen das theoretische Potenzial, interessante Antworten auf den von Sei-
ten der Ernährungssoziologie formulierten Anspruch auf gegenstandsangemessene
Theoretisierung zu bieten, weil sie eben eine Auseinandersetzung mit dem Thema
Ernährung ermöglichen, die die materielle Seite der Ernährung in die soziologische
Betrachtung einbezieht. Ihre Leistung ist, stärker auch den Aspekt der sozialen For-
mung der körperlichen Materialität durch Nahrung zum Gegenstand der Betrach-
tung zu machen. Damit ist die Tür weiter geöffnet, somatische Materialität und
symbolische Repräsentationen und Normen nicht in einer Dichotomisierung von
Natur und Kultur zu fassen. Die Konzepte der Soziosomatik und des Körperschemas
stellen daher einen hilfreichen Impuls für die Bearbeitung jener theoretischen Eng-
führungen und Aporien in der gegenwärtigen sozialwissenschaftlichen Ernährungs-
forschung dar, die die soziale Wirkmächtigkeit von Praktiken, Diskursen und Struk-
turen für die materielle Seite der Ernährung bislang zu wenig berücksichtigten. Die
Konzeption der Verbindung symbolischer und materieller Dimensionen erweist sich
dabei aber als komplexer Knotenpunkt. Die von Mol herausgearbeitete multiple
Form der Realitäten, die Materialitäten in mikrosozialen Aufführungen annehmen,
macht deutlich, dass eine wiederum einseitige Formung von Materie durch soziale
Strukturen und Diskurse zu kurz greift. Aus diesem Grund wenden wir uns im Fol-
genden einer theoretischen Sicht zu, die auf eine Vermittlung sowohl zwischen sym-
bolischen und materiellen Dimensionen als auch zwischen verschiedenen Ebenen
des Sozialen abzielt und diese Dimensionen als untrennbar und in einem wechsel-
seitig konstitutiven Verhältnis begreift. Mit einer solchen Sicht verbunden sind
unseres Erachtens weitere Ansatzpunkte für eine theoretische Gegenstandsbestim-
mung von Ernährung, die sich diesseits der Dichotomie von Natur und Kultur posi-
tioniert.

 
65 Ebd., S. 310.

394 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Koproduktion: Embodying, Wissen und Biofakte als komplexes Geflecht der
Ernährung

Wichtige Konzeptualisierungen für die Frage der Gesellschaftlichkeit des Körpers
wurden vor allem in einem Teilgebiet der Geschlechterforschung vorgelegt, das in
der Tradition der feministischen Naturwissenschaftsforschung und -kritik steht und
unseres Erachtens auch für die theoretische Rahmung des Gegenstandsbereichs
Ernährung wichtige Impulse bereithält.66 Unsere Überlegungen beziehen sich zum
einen auf den Stellenwert körperlicher Materialität, zum anderen auf das Verhältnis
von Materialität und Wissen und schließlich auf die Bedeutung von Artefakten.

Mit dem Begriff des Embodying, der als eine dynamische Variante von Embody-
ment (Verkörperung) verstanden wird, wird in der Frauen- und Geschlechterfor-
schung gegenwärtig vor allem die Frage der Materialisierung von Gesellschaft in
Körpern näher sondiert. Wegweisend hierfür ist die − maßgeblich von Sigrid Schmitz
und Nina Degele − mit diesem Begriff vorgenommene Rezeption zentraler Beiträge
aus der US-amerikanischen feministischen Naturwissenschaftsforschung, insbeson-
dere verbunden mit den Namen Karen Barad, Donna Haraway und Anne Fausto-
Sterling. Mit Embodying wird im Wesentlichen vorgeschlagen, »Prozesse der Ver-
körperung von Gesellschaft und Vergesellschaftung körperlicher Materialität
zwischen/jenseits von Konstruiertheit und Determinierung«67 in den Blick zu neh-
men. Spätestens seit den 1990er Jahren haben Haraway und Fausto-Sterling sich in
interdisziplinärer Perspektive unter anderem mit den biologischen Konzeptualisie-
rungen von Geschlecht befasst und deren kulturelle Bedingtheit und Kontingenz
aufgezeigt. Kennzeichnend ist, auch das kulturelle Geworden-Sein von körperlicher
Physis in die Betrachtung einzubeziehen und dabei nicht auf der Ebene der Erkennt-
niskritik zu verbleiben. Embodying geht allerdings auch über Soziosomatik und
Körperschema und die situative Inszenierung materieller Realität bei Mol hinaus,
da körperlichen Prozessen bei aller gesellschaftlichen Formung auch eine Eigenlogik
und agency zugestanden wird, die in soziale Prozesse eingebunden ist. Mit Embo-
dying wird körperliche Materialität aufgefasst als einerseits durch vergeschlecht-
lichte Praktiken hervorgebracht, die andererseits auf diese Praktiken zurück-
wirkt.68 Körper werden demzufolge nicht als stabile Entität betrachtet, sondern
kommen als dynamische Prozesse der Materialisierung in den Blick, die wiederum
in einem Wechselverhältnis mit sozialen Praktiken und Diskursen stehen. Embody-
ing erscheint uns daher vor dem Hintergrund des oben dargelegten Stands der
Theoretisierung als produktive, gegenstandsangemessene Perspektive für die
Betrachtung körperlicher Materialitäten im Kontext von Ernährungspraktiken.

Embodying lässt sich auch weiterführend als Verbindung von Materialisierungen
und Wissensprozessen auslegen. Diese sind, wie schon im Begriff des Körperschemas
angedeutet, eng miteinander verwoben, können jedoch mit dem Konzept des Embo-
dying in einem symmetrischen Verhältnis gefasst werden. Körper sind dann als situ-

3.

 
66 Vgl. unter anderem Orland, Scheich 1995; Keller 1995.
67 Schmitz, Degele 2010, S. 31.
68 Vgl. ebd.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 395

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


ierte Akteure »im Prozess der Wissensproduktion ebenso wie in davon nicht trenn-
baren Materialisierungsprozessen« zu verstehen,69 so auch hier die Argumentation
im Kontext der feministischen Naturwissenschaftsforschung sowie im Rahmen
interdisziplinärer Arbeiten in Anlehnung an Haraway. Dass die Makroperspektive
gesellschaftlicher Wissensordnungen von der Herstellung körperlicher Physis nicht
abgekoppelt werden kann, wird auch von Fausto-Sterling gestärkt, womit eine wie
die bei Mol vorgefundene mikroperspektivische Konzentration auf situative Her-
stellungsprozesse eingeschränkte Sichtweise deutlich erweitert wird. Mit Bezug auf
Geschlecht und besonders Sexualität spricht Fausto-Sterling von der wechselseitigen
Verschränkung von biologischem Wissen und sozialer Verkörperung. Sie ist der
Auffassung, dass »Wahrheiten über menschliche Sexualität, die von der Wissen-
schaft im Allgemeinen und von der Biologie im Besonderen postuliert werden, eine
Komponente der politischen, sozialen und moralischen Kämpfe unserer Kultur und
unserer Wirtschaften ist. Gleichzeitig werden Komponenten unserer politischen,
sozialen und moralischen Kämpfe, sehr wörtlich – verkörpert, ja vereinigt mit unse-
rer physiologischen Existenz«.70 Körper werden, so die Überlegung, durch macht-
volle und sich historisch wandelnde Praxen und Diskurse geformt und bringen diese
wiederum mit hervor. Diese Perspektive auf den Gegenstand Ernährung zu über-
tragen heißt dann, das Zuführen von Essen entsprechend symbolischer Ordnungen
− wer was wann und wieviel zu sich nimmt − in einem Wechselverhältnis mit den
ernährten, das heißt materiell reproduzierten Körpern zu begreifen. Der Gedanke
der Soziosomatik bezieht sich dann auf sich in Diskursen und Praktiken artikulie-
rende gesellschaftliche Konflikte, etwa in oder zwischen der naturwissenschaftlich
ausgerichteten Ernährungsforschung, staatlichen Gesundheitspolitiken oder media-
len Anleitungen zur »richtigen« Ernährung. Praktiken der Ernährung vollziehen
damit, buchstäblich »Häppchen für Häppchen«, die alltägliche Verkörperung von
Gesellschaft.

Um Wissensordnungen und Materialitäten konsequent zusammen zu denken,
schlägt die Wiener Geschlechter- und Wissenschaftsforscherin Mona Singer, eben-
falls im Anschluss an die genannten Traditionslinien und in Weiterentwicklung
sozialkonstruktivistischer und epistemologischer Positionen, die das Soziale primär
als Sinnproduktion beziehungsweise als Text verstünden, den Begriff der »Kopro-
duktion« vor.71 Koproduktion meint einen weitgehend symmetrischen Prozess, bei
dem sich nicht allein gesellschaftliche Sinnproduktion materialisiert, sondern in dem
auch die materielle Welt an der Produktion von Sinn beteiligt ist: Hier sind über
organische Körper hinaus auch technologische Artefakte als koproduzierende und
produzierte Instanzen mitgedacht. Materialisierung heißt damit nicht allein Ver-
körperung im Sinne organischer (vergeschlechtlichter) Körper von Menschen, son-

 
69 Bath et al. 2005, S. 21.
70 Fausto-Sterling 2000, S. 23.
71 Vgl. Singer 2003; Singer 2005.

396 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


dern auch Materialisierung von Gesellschaft in Artefakten wie Technologien72 und
artefaktischer Natur wie etwa der Züchtung von Labortieren. Die Philosophin
Nicole C. Karafyllis hat hierfür den Begriff der »Biofakte« geprägt.73 Bezieht man
diese dritte Überlegung auf den Bereich der Ernährung, so geraten nun auch Nah-
rungsmittel als gesellschaftlich fabrizierte Produkte ins Blickfeld eines solchen theo-
retisch gerahmten Gegenstandsbereichs. Insbesondere die Frage pflanzlicher und
tierischer Nahrungsmittel als »Biofakte«, die auf langen Traditionen von Samm-
lung, Züchtung und Kultivierung einerseits und auf jüngeren Entwicklungen (gen-
und reproduktions-)technologischer Verfahren andererseits basieren (können), zei-
gen, dass Natur und Kultur als dichotome Konstellation kaum aufrecht zu erhalten
sind.74 Wie Mol überzeugend argumentiert, lassen sich die Prozesse, wie materielle
Objekte zu Nahrungsmitteln werden, zweifellos als situativ kontingent verstehen.
Sie können in unterschiedlichen Kontexten unterschiedliche Bedeutungen anneh-
men.75 Was als Nahrung inkorporiert wird, steht aber nicht nur in Beziehung zu
situativ-verankerten materiell gebundenen Praxen, sondern auch zu gesellschaftli-
chen Diskursen, Institutionen und Strukturen, in deren Kontext die Bedeutung und
damit auch Produktion und Konsumtion von Nahrungsmitteln stehen. So kommen
Ernährungspraktiken in den Fokus, die zugleich materielle wie auch symbolische
Subjektivierungsprozesse darstellen,76 wodurch Soziales und körperliche Materia-
litäten verschmelzen und nicht als zwei unterschiedliche Sphären gedacht werden
können. »Embodied Food Studies«77 richten so den Blick darauf, wie durch Essen
und Ernährung die soziale Welt verkörpert wird.

Ernährung als Prozesse der Koproduktion zu begreifen bedeutet, das komplexe
Geflecht, welches im Kontext von Ernährung zusammenkommt, in seinen Wech-
selseitigkeiten zu beleuchten. Auf diese Weise schärfen diese theoretischen Bezüge
eine veränderte Bestimmung des Gegenstands Ernährung hinsichtlich der eingangs
problematisierten Frage nach dem Verhältnis zwischen Natur und Kultur und in
Bezug auf den Körper. Insbesondere hinsichtlich der Kategorie Geschlecht eröffnet
diese Konzeption des Gegenstands weiterführende Perspektiven, die auch ein kom-
plexeres Verständnis der Rolle körperlicher Materialisierungen in Vergeschlechtli-
chungsprozessen versprechen. Denn im Sinne der Koproduktion fließen Vorstel-
lungen von Geschlecht auf allen Ebenen gesellschaftlicher Ernährungspraxis ein.
Essen bedeutet, sich Nahrungsmittel und damit artefaktische Natur einzuverleiben,
wodurch Materialisierungsprozesse organischer Körper untrennbar von Nahrungs-
mitteltechnologien werden, die in gesellschaftliche Diskurse und Prozesse einge-
bunden sind und so Normierungen einerseits in den »Biofakten« selbst, andererseits

 
72 Die Techniksoziologie hat schon früh das Verständnis von Technik als »Körper der

Gesellschaft« diskutiert; vgl. Joerges 1996.
73 Karafyllis 2003.
74 Vgl. hierzu Zachmann 2011; Bauer et al. 2010.
75 Vgl. auch Roe 2006.
76 Vgl. Lupton 1996, S. 15 ff.
77 Freedman 2011, S. 89.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 397

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


auch in deren Repräsentationen Niederschlag finden. Die soziale Formung von
Körpern geschieht folglich buchstäblich durch den Stoffwechsel von Körpern mit
Artefakten, wobei beide mit-agieren, was wiederum auf spezifische Weise durch
Wissen vermittelt in soziale Prozesse eingebunden wird.

Das Einstiegsbeispiel der geschlechtlich differenzierten Kalorienempfehlungen ist
hierfür illustrativ. Wissenschaftliche Diskurse, mediale Repräsentationen und
politische Normierungen stehen in einem engen Wechselverhältnis zu alltägli-
chen Ernährungspraxen, leiten diese an und schlagen sich darin nieder, was und wie
viel Frauen und Männer essen, beziehungsweise sind maßgeblich dafür, wie
ernährungsbedingtes Fehlverhalten beziffert wird. Die so ernährten leichteren bezie-
hungsweise schwereren (Norm-)Körper stellen umgekehrt wieder für naturwissen-
schaftliche Ernährungsforschung, Medien und Politik eine gemeinhin unhinter-
fragte Faktizität dar, die als vermeintlich sichere natürliche Referenz von Wissen,
Repräsentationen und Normen gilt. Diäten sollen dann folgerichtig als Weg zur
»Traumfigur« die Möglichkeit formender Optimierung eröffnen. Der Bezug auf das
Konzept des Körperschemas gemahnt dabei auch eine nicht direkt bewusste, im
Habitus sedimentierte Formung von Körpern. Körper als Prozesse des Embodying
begreifend, können diese aber nicht als passive Einschreibefläche im Habitus sedi-
mentierter sozialer Strukturen oder individueller instrumenteller Verfügung
betrachtet werden. Dies zeigen zum Beispiel paradoxe Effekte und ihre Bedeutung
in der praktischen Bewältigung diätischer Körpergestaltung, wie etwa der soge-
nannte »Jojo-Effekt«. Körper stellen bei aller Formbarkeit also keine einfache Plas-
tilinmasse dar, sondern können im Sinne von Koproduktion in ihrer Prozesshaftig-
keit in den Blick genommen werden, wobei ihren Prozessen eine eigene Logik
zugestanden werden muss, ohne dass deren Verständnis einfach nur an die Natur-
wissenschaften delegiert werden kann. Denn die Materialität des Körpers ist auch
als Wissen über und durch den Körper Teil von Vergesellschaftungsprozessen,
indem Körperform und -umfang in der Regel direkt (und primär) mit der sozialen
Praxis des Essens in Zusammenhang gebracht werden.78

Bilanz: Soziologie und Ernährung diesseits der Dichotomie

Es ist zweifelsohne das Verdienst der drei eingangs exemplarisch näher beleuchteten
Zugänge von Barlösius, Setzwein und Mol et al., die Forschung zu Essen und Ernäh-
rung als eigenständiges sozialwissenschaftliches Gegenstandsfeld mit dem Anspruch
gegenstandsangemessener Theoriearbeit erheblich vorangetrieben zu haben. Das
hier im Zentrum stehende Problemfeld des Natur/Kultur-Dilemmas der ernährten
Körper haben die Autorinnen auf verschiedene Weise theoretisch gelöst und dem-
entsprechend verschiedene Akzente gesetzt. Diese Problematik entzündet sich, so
unsere Analyse der drei Gegenstandsbestimmungen, vor allem daran, wie die Gesell-
schaftlichkeit von physischer Materie konzipiert wird.

4.

 
78 Lupton 1996, S. 16.

398 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Einer der Gründe für die begrenzte Perspektive auf diese Gesellschaftlichkeit (ins-
besondere im anthropologischen Ansatz Barlösius’scher Prägung) mag in der Art
und Weise der Rezeption älterer Arbeiten liegen. Unsere Analyse der Begriffe
»Soziosomatik« und »Körperschema« konnte hier weiterreichende Potenziale frü-
hen Nachdenkens über Körper und insbesondere Ernährung eröffnen. Insofern hat
die derzeit vorliegende sozialwissenschaftliche Ernährungsforschung nicht konse-
quent an diese theoretischen Vorüberlegungen zur Gesellschaftlichkeit der körper-
lichen Physis mit ihren körpersoziologischen Implikationen angeschlossen. Damit
blieb insbesondere der Aspekt der Formung des Geschlechtskörpers, wie er in den
älteren Arbeiten angedacht und bereits tentativ auf den Gegenstand Ernährung
bezogen wurde, weitgehend unausgearbeitet. Demgegenüber stand Ernährung spä-
ter allerdings nie nennenswert im Zentrum körpersoziologischer Betrachtung. Auf
diese Weise wurde das in diesem Aspekt, aber auch im Gegenstandsbereich Ernäh-
rung insgesamt vermutete körpersoziologische Potenzial bis dato nicht ausge-
schöpft. Die Zusammenführung dieser Stränge scheint daher überfällig. Impulsge-
bend ist, den (Geschlechts-)Körper als Ergebnis eines Stoffwechsels zwischen
produzierten Nahrungsmitteln und organischer Physis zu begreifen, ein Prozess, in
dem keine der beteiligten Entitäten zu irgendeinem Zeitpunkt eindeutig entweder
der Seite der Natur oder der Seite der Kultur zugeschlagen werden kann. Es kann
demzufolge nicht darum gehen, natürliche und kulturelle Aspekte von Ernährung
theoretisch voneinander abzugrenzen. Vielmehr erscheint es vor diesem Hinter-
grund sinnvoll, Ernährung theoretisch diesseits dichotomisierender Konstruktionen
und einfacher Aufgabenteilungen zwischen Natur- und Sozialwissenschaften stu-
dierbar zu machen.

Um hier weiterzukommen, lässt sich produktiv an jüngere Überlegungen aus der
naturwissenschaftskritisch arbeitenden Geschlechterforschung anschließen. Die
hohe Komplexität von Ernährung wollen wir mit dem Begriff der Koproduktion
produktiv einfangen. Mit dem Blick auf die Prozesshaftigkeit von Materialisierun-
gen in der Kreuzung von Embodying, biofaktischen Nahrungsmitteln und symbo-
lischen Ordnungen geht es darum, sowohl Passungen als auch Brüche zwischen
einerseits symbolischen und materiellen Dimensionen und andererseits mikro- und
makrosozialen Ebenen zu erforschen. Wenn sich vergeschlechtlichte Körperbilder
mit dem Anspruch der diätischen Formung des Körpers durch eigens zu diesem
Zweck hergestellte Lebensmittel (zum Beispiel »light«) an einer körperlichen Eigen-
logik (»Jo-Jo Effekt«) brechen, lassen sich Wissensordnungen (Körperbilder, Kalo-
rienmengen, Herstellung von Lebensmitteln) und Materialisierungen von Körpern
produktiv aufeinander beziehen.

Eine systematische, empirische Anwendung dieser Begriffe auf die theoretische
Bestimmung des Gegenstandsbereichs Ernährung steht noch aus und wurde hier
nicht unternommen. Vielversprechende Ansätze gibt es in dieser Stoßrichtung
bereits in der Epidemiologie79 und den Fat Studies80, die einerseits eine interdiszi-
plinäre Zusammenarbeit unterschiedlicher empirischer Verfahren andenken und
 
79 Krieger 1999.
80 Warin 2015.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 399

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


andererseits verstärkt auf den Zusammenhang von sozialen Ungleichheits- und
Herrschaftsverhältnissen mit körperlichen Materialisierungsprozessen und der
Gesundheitsnorm hinweisen.

Eine solche theoretische Perspektive scheint nicht nur der Forderung der Gegen-
standsangemessenheit am meisten zu entsprechen, sie birgt darüber hinaus vielver-
sprechende Anstöße für sozialtheoretische Fragen zum Verhältnis von Natur und
Kultur. Gerade für die Soziologie des Körpers, in der eher das Themenfeld Sport die
empirischen Analysen dominiert,81 kann sich Ernährung als aufschlussreiches Phä-
nomen für das Studium der Gesellschaftlichkeit des Körpers erweisen. Ernährung
wird als ertragreicher Gegenstand erkennbar, einerseits um die Debatten um Embo-
dying und Koproduktion zu bereichern und die Konzepte weiter auszuarbeiten,
andererseits für die Stimulierung einer empirischen Ernährungssoziologie, die sozi-
altheoretischen Debatten über das Verhältnis von Körper und Sozialem neue
Anstöße zu geben vermag. Im Gesamtertrag hieße das: Nimmt man den Fall Ernäh-
rung ernst, sollte soziologische Forschung nicht bei der physischen Materie halt-
machen. Denn Ernährung – die Zuführung von Materie zu Materie, die inkorporiert
wird – stellt ein Unterfangen dar, an dem die Möglichkeiten sozialwissenschaftlicher
Analyse des Zusammenspiels sozialer und materieller Prozesse ausgelotet werden
können.

Literatur

Abbots, Emma-Jayne; Lavis, Anna. Hrsg. 2013. Why we eat, how we eat: contemporary encoun-
ters between foods and bodies. Farnham, Burlington: Ashgate.

Ballwieser, Dennis 2013. »Deutsche und Ernährung: Mann isst Fleisch, Frau isst gesund«, in
Spiegel Online vom 22. März 2013. www.spiegel.de/gesundheit/ernaehrung/ernaehrung-tk-
umfrage-enthuellt-essgewohnheiten-der-deutschen-a-884920.html (Zugriff vom
28.08.2015).

Barlösius, Eva 1993. »Anthropologische Perspektiven einer Kultursoziologie des Essens und
Trinkens«, in Kulturthema Essen, hrsg. v. Wierlacher, Alois; Neumann, Gerhard; Teuteberg,
Hans Jürgen, S. 85-101. Berlin: Akademie Verlag.

Barlösius, Eva 2011 [1999]. Soziologie des Essens. Eine sozial- und kulturwissenschaftliche Ein-
führung in die Ernährungsforschung. 2. Auflage. Weinheim: Juventa.

Barlösius, Eva 2014. Dicksein. Wenn der Körper das Verhältnis zur Gesellschaft bestimmt.
Frankfurt a. M.: Campus.

Barlösius, Eva; Manz, Wolfgang 1988. »Der Wandel der Kochkunst als genuss-orientierte Spei-
sengestaltung. Webers Theorie der Ausdifferenzierung und Rationalisierung als Grundlage
einer Ernährungssoziologie«, in Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 40,
S. 728-746.

Bath, Corinna et al. 2005. »Materialität denken: Positionen und Werkzeuge«, in Materialität
denken. Studien zur technologischen Verkörperung: hybride Artefakte, posthumane Körper,
hrsg. v. Bath, Corinna et al., S. 9-29. Bielefeld: transcript.

Bauer, Susanne et al. Hrsg. 2010. Essen in Europa. Kulturelle »Rückstände« in Nahrung und
Körper. Bielefeld: transcript.

Berger, Peter L.; Luckmann, Thomas 2010 [1969]. Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirk-
lichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. 23. Auflage. Frankfurt a. M.: Fischer.

Bourdieu, Pierre 1987. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

 
81 Vgl. Schroer 2005; insbesondere auch Gugutzer 2006.

400 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


DFG (Deutsche Forschungsgemeinschaft) 2006. Ernährungsforschung in Deutschland. Situation
und Perspektiven: ein Strategiepapier. Weinheim: Wiley-VCH.

Eder, Klaus 1988. Die Vergesellschaftung der Natur: Studien zur sozialen Evolution der prakti-
schen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fausto-Sterling, Anne 2000. »Sich mit Dualismen duellieren«, in Wie natürlich ist Geschlecht?
Gender und die Konstruktion von Natur und Technik, hrsg. v. Pasero, Ursula; Gottburgsen,
Anja, S. 17-64. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Fischer, Ole 2015. »Männlichkeit und Fleischkonsum – historische Annäherungen an eine
gegenwärtige Gesundheitsthematik«, in Medizinhistorisches Journal 50, 1, S. 42-65.

Fischler, Claude 1988. »Food, self and identity«, in Social Science Information/sur les sciences
sociales 27, 2, S. 275-292.

Flick, Sabine; Rose, Lotte 2012. »Bilder zur Vergeschlechtlichung des Essens. Ergebnisse einer
Untersuchung zur Nahrungsmittelwerbung im Fernsehen«, in Gender. Zeitschrift für
Geschlecht, Kultur und Gesellschaft 4, 2, S. 48-65.

Freedman, Darcy 2011. »Embodying food studies: unpacking the ways we become what we eat«,
in Corpus: an interdisciplinary reader on bodies and knowledge, hrsg. v. Casper, Monica;
Currah, Paisley, S. 81-93. New York: Palgrave MacMillan.

Frerichs, Petra; Steinrücke, Margareta 1997. »Kochen − ein männliches Spiel? Die Küche als
geschlechts- und klassenstrukturierter Raum«, in Ein alltägliches Spiel. Geschlechterkon-
struktion in der sozialen Praxis, hrsg. v. Dölling, Irene; Krais, Beate, S. 231-255. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Gugutzer, Robert 2006. »Der body turn in der Soziologie. Eine programmatische Einführung«, in
Body turn. Perspektiven der Soziologie des Körpers und des Sports, hrsg. v. Gugutzer,
Robert, S. 9-53. Bielefeld: transcript.

Harbers, Hans; Mol, Annemarie; Stollmeyer, Alice 2002. »Food matters: arguments for an eth-
nography of daily care«, in Theory, Culture & Society 19, 5-6, S. 207-226.

Häußler, Angela; Meier-Gräwe, Uta 2012. »Arbeitsteilungsmuster bei der Ernährungsversorgung
von Familien − Persistenz oder Wandel?«, in Gender. Zeitschrift für Geschlecht, Kultur und
Gesellschaft 4, 2, S. 9-27.

Hirschauer, Stefan 1989. »Die interaktive Konstruktion von Geschlechtszugehörigkeit«, in Zeit-
schrift für Soziologie 18, 2, S. 100-118.

Joerges, Bernward 1996. Technik, Körper der Gesellschaft: Arbeiten zur Techniksoziologie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Karafyllis, Nicole C. 2003. »Das Wesen der Biofakte«, in Biofakte: Versuch über den Menschen
zwischen Artefakt und Lebewesen, hrsg. v. Karafyllis, Nicole C., S. 11-26. Paderborn: Men-
tis.

Keller, Evelyn F. 1995. »The origin, history, and politics of the subject called ›gender and science‹:
a first person account«, in Handbook of science and technology studies, hrsg. v. Jasanoff,
Sheila et al., S. 80-94. Thousand Oaks: Sage.

Kofahl, Daniel 2014. Die Komplexität der Ernährung in der Gegenwartsgesellschaft: soziologi-
sche Analysen von Kultur- und Natürlichkeitssemantiken in der Ernährungskommunikation.
Kassel: Kassel University Press.

Krieger, Nancy 1999. »Embodying inequality: a review of concepts, measures, and methods for
studying health consequences of discrimination«, in International Journal of Health Services
29, 2, S. 295-352.

Lessenich, Stephan 2008. Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen Kapita-
lismus. Bielefeld: transcript.

Lupton, Deborah 1996. Food, the body, and the self. London, Thousand Oaks: Sage.
Mol, Annemarie 2002. The body multiple: ontology in medical practice. Durham: Duke Univer-

sity Press.
Mol, Annemarie 2013. »Mind your plate! The ontonorms of Dutch dieting«, in Social Studies of

Science 43, 3, S. 379-396.
Mol, Annemarie; Mesman, Jessica 1996. »Neonatal food and the politics of theory: some ques-

tions of method«, in Social Studies of Science 26, 2, S. 419-444.
Moscovici, Serge 1982 [1968]. Versuch über die menschliche Geschichte der Natur. Frankfurt a.

M.: Suhrkamp.

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 401

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Orland, Barbara; Scheich, Elvira 1995. Das Geschlecht der Natur. Feministische Beiträge zur
Geschichte und Theorie der Naturwissenschaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Roe, Emma J. 2006. »Things becoming food and the embodied, material practices of an organic
food consumer«, in Sociologia Ruralis 46, 2, S. 104-121.

Rückert-John, Jana; John, René 2009. »Essen macht Geschlecht. Zur Reproduktion der
Geschlechterdifferenz durch kulinarische Praxen«, in Ernährung im Fokus 5, S. 174-179.

Schmitz, Sigrid; Degele, Nina 2010. »Embodying − ein dynamischer Ansatz für Körper und
Geschlecht in Bewegung«, in Gendered Bodies in Motion, hrsg. v. Degele, Nina et al.,
S. 13-38. Opladen, Farmington Hills: Budrich UniPress.

Schroer, Markus. Hrsg. 2005. Soziologie des Körpers. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Setzwein, Monika 2004. Ernährung − Körper − Geschlecht. Zur sozialen Konstruktion von

Geschlecht im kulinarischen Kontext. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Singer, Mona 2003. »Wir sind immer mittendrin: Technik und Gesellschaft als Koproduktion«, in

Verkörperte Technik, entkörperte Frau: Biopolitik und Geschlecht, hrsg. v. Graumann,
Sigrid; Schneider, Ingrid, S. 110-124. Frankfurt a. M.: Campus.

Singer, Mona 2005. Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wissenssoziologie und
Cultural Studies. Wien: Löcker.

Techniker Krankenkasse 2013. Iss was, Deutschland? TK-Studie zum Ernährungsverhalten der
Menschen in Deutschland. Hamburg. www.tk.de/centaurus/servlet/contentblob/498464/D
atei/64173/TK_Studienband_zur_Ernaehrungsumfrage.pdf (Zugriff vom 28.08.2015).

Tyrell, Hartmann 1986. »Geschlechtliche Differenzierung und Geschlechterklassifikation«, in
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 38, S. 450-489.

Villa, Paula-Irene 2008. »Einleitung. Wider die Rede vom Äußerlichen«, in Schön normal: Mani-
pulationen am Körper als Technologien des Selbst, hrsg. v. Villa, Paula-Irene, S. 7-19. Bie-
lefeld: transcript.

Warin, Megan 2015. »Material feminism, obesity science and the limits of discursive critique«, in
Body & Society 21, 4, S. 48-76.

Watt, Ian P. 1974. Der bürgerliche Roman: Aufstieg einer Gattung. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Wierlacher, Alois 1993. »Einleitung. Zur Begründung einer interdisziplinären Kulturwissenschaft
des Essens«, in Kulturthema Essen, hrsg. v. Wierlacher, Alois; Neumann, Gerhard; Teute-
berg, Hans Jürgen, S. 1-21. Berlin: Akademie Verlag.

Wierlacher, Alois; Neumann, Gerhard; Teuteberg, Hans Jürgen. Hrsg. 1993. Kulturthema Essen.
Berlin: Akademie Verlag.

Wilk, Nicole M. 2013. »Vom ›Curryking‹ zum ›LadyKracher‹. Kultursemiotischer Wandel in der
Werbung von Geflügelfleisch«, in Gender. Zeitschrift für Geschlecht, Kultur und Gesell-
schaft 5, 1, S. 120-128.

Yates-Doerr, Emily; Mol, Annemarie 2012. »Cuts of meat: disentangling Western natures-cul-
tures«, in Cambridge Anthropology 30, 2, S. 48-64.

Zachmann, Karin 2011. »Einleitung. Natürliche Nahrung und künstliche Kost? Technisierung
der Nahrung und Ernährung im 20. Jahrhundert«, in Technikgeschichte 78, 3, S. 175-185.

402 Tanja Paulitz und Martin Winter

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381


Zusammenfassung: Vor dem Hintergrund einer konstatierten natürlichen Grundlage von
Ernährung wird nach dem Gegenstandsbereich einer (geschlechter)soziologischen Ernäh-
rungsforschung gefragt. Die Problematik des Verhältnisses von Natur/Kultur zeigt sich bei
der Konzeption physischer Materie. In dem Beitrag wird eine theoretische Richtung mit
Bezügen zu Konzepten wie »Embodying« und »Koproduktion« vorgeschlagen.

Stichworte: Ernährung, Geschlecht, Körper, Materialität, Embodying, Koproduktion

Nutrition and the (gendered) body beyond dichotomies. A theoretical definition of
the object of research for the sociology of food and eating

Abstract: Opposing the postulate of a natural basis for nutrition, this article deals with the
scope of the object of research for (gender) sociological food and nutrition research. The
problem of the relationship between nature and culture is apparent in the concept of physical
matter. This contribution suggests a theoretical direction towards concepts like »embody-
ing« and »coproduction«.

Keywords: eating, food, gender, body, materiality, embodying, coproduction

Autor*innen

Tanja Paulitz
Institut für Soziologie
TU Darmstadt
Dolivostraße 15
64293 Darmstadt
paulitz@ifs.tu-darmstadt.de

Martin Winter
Institut für Soziologie
TU Darmstadt
Dolivostraße 15
64293 Darmstadt
winter@ifs.tu-darmstadt.de

Ernährung und (vergeschlechtlichte) Körper diesseits dichotomer Kategorien 403

Leviathan, 45. Jg., 3/2017

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 03:45:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-3-381

