
688

Anthropos  106.2011

Rezensionen

mots pour désigner le travail. Dans la série des termes re-
latifs aux activités professionnelles, l’exemple de baara 
(“travail” en dioula) est de ce point de vue significatif, qui 
montre par ailleurs que l’ensemble ethnique sénoufo a tiré 
une partie de son vocabulaire social du dioula. 

Le chapitre premier brosse le portrait colonial du Sé-
noufo dont l’ardeur au travail avait déjà attiré l’attention 
des premiers observateurs européens. Le système social 
et politique sénoufo est conforme au modèle de la com-
munauté villageoise, en ce sens que le village est l’unité 
pertinente et le cadre de toutes les activités. Les Sénou-
fo, dépeints comme travailleurs et pacifistes, disposaient 
autrefois de milices villageoises levées dans le cadre des 
classes d’âge. Ils s’opposèrent à la mainmise des enva-
hisseurs extérieurs sur leur pays. Les opérations menées 
par les armées de Samori Touré et celles du royaume de 
Sikasso entraîneront dans le dernier quart du XIXe siècle 
la formation de confédérations villageoises ou de petits 
États restés à un stade d’évolution embryonnaire. Cette 
période troublée prit fin avec l’occupation française de 
la région à la fin du XIXe siècle. La guerre et le labeur 
requièrent des attitudes psychologiques similaires et ont 
du point de vue des Tyebara les mêmes finalités. Lemaire 
rappelle les guerres passées et fait donc un rapprochement 
avec les relations de rivalité vécues aujourd’hui dans la 
cadre du travail agricole. 

Les concours entre cultivateurs émanent de l’esprit 
de rivalité. Ils sont le moteur de la dynamique de la pro-
duction agricole. Le cas de la production de l’igname le 
montre nettement. Il s’agit d’une culture exigeante qui 
ne peut être effectuée individuellement ni simplement en 
famille. Le butage des champs d’ignames est donc orga-
nisé collectivement dans le cadre de concours de travail 
opposant des cultivateurs de villages distincts. Lemaire 
montre comment cette forme de rivalité intervillageoise 
est pensée et vécue par les Tyebara sous le modèle de la 
“guerre” (chapitre II). La description du déroulement des 
concours, leurs règles, les personnages et le prestige dont 
jouit en particulier le champion de travail agricole font de 
cette rivalité un de moments privilégiés de l’expression de 
l’identité sociale. Le recours à la magie et la “sorcellerie 
de la houe” montrent toute l’intensité dramatique et émo-
tionnelle de ces concours qui peuvent déboucher aussi sur 
une relation d’amitié.

L’accompagnement des concours, et en général des 
activités quotidiennes et rituelles, par le chant vocal ou 
instrumental est un phénomène sociologique majeur. Jus-
tement, le rôle de la musique dans l’accomplissement du 
travail agricole en pays sénoufo tyebara est la matière du 
chapitre III. Pour les hommes, souligne Lemaire, l’ac-
compagnement du travail agricole par la musique n’est 
pas qu’un simple divertissement. Le rôle des musiciens 
villageois, venus louanger l’éthique du travail physique, 
consiste à provoquer et célébrer la rivalité entre les culti-
vateurs. Placés au bord du champ, les petits orchestres 
de xylophones composés exclusivement d’hommes en-
tonnent des chants de labeur adressés aux cultivateurs 
et au champion, encouragés à donner la mesure de 
leur talent, à surpasser les adversaires et à surmonter la  
souffrance.

Dans les activités des femmes tyebara, en revanche, 
travail et divertissement sont indissolublement liés. Tel est 
le cas notamment du travail de damage des maisons. Mais 
ici aussi, les chants féminins collectifs entonnés par les 
membres d’une même classe d’âge évoquent la souffrance 
que les travailleuses s’efforcent de dominer. L’expression 
de la souffrance morale par les femmes est une façon de 
soulager leur souffrance physique due au travail. La souf-
france physique (de l’homme) et la souffrance morale (de 
la femme), qui fondent la division sexuelle de l’éthique 
du travail avec son versant masculin et féminin, trouvent 
également leur expression dans la division sexuelle du tra-
vail de deuil. La mort, la douleur ou encore la solitude de 
l’épouse séparée de ses parents et dont le statut est com-
parable à celui de l’orphelin sont autant de thématiques 
des chants féminins (chapitre IV).

Le chapitre V traite des interdits de travail agricole 
édictés selon des temporalités et des modalités diverses. 
En effet, ces interdits s’appliquent à des individus dotés 
de qualités particulières, aux membres des institutions ini-
tiatiques, à des objets ou à une portion de la terre, mais 
tous concernent en fait le travail. Promulgés par les an-
cêtres, les génies ou les jumeaux, ces interdits constituent 
donc des jours de repos que l’auteure qualifie à juste titre 
de “chômage rituel”. En font notamment partie le jour 
de marché des ancêtres, des génies ou des jumeaux, etc.

En réalité, les interdits de travail agricole sont des oc-
casions pour l’accomplissement des travaux rituels qui 
sont également éprouvants (chapitre VI). Le domaine ri-
tuel qui constitue le prolongement du travail montre que 
le profane n’est pas exclusif du sacré. Sont particulière-
ment instructifs l’analyse des rituels funéraires et des tra-
vaux de l’initiation au poro et au sandogi. Les rivalités 
dans ces travaux rituels sont pensés en termes agricoles, 
identiquement avec leur part de souffrance physique et 
morale. En définitive, comme le montre bien Marianne 
Lemaire, le travail agricole chez les Sénoufo Tyebara est 
une “école du savoir-faire, du savoir-souffrir, du savoir-
dire la souffrance et du savoir-lutter” (224).

L’ouvrage est bien rédigé et aisément maniable. Plu-
sieurs photos, une carte et un glossaire des principaux 
termes vernaculaires cités complètent cette étude. Le lec-
teur notera simplement le décalage entre la pagination du 
contenu de l’ouvrage et celle indiquée dans la table des 
matières. Cette erreur technique n’enlève rien à la qualité 
de ce livre très instructif sur les représentations culturelles 
du travail en pays sénoufo de Côte d’Ivoire.

Youssouf Diallo

Leonard, Karen Isaksen, Gayatri Reddy, and Ann 
Grodzins Gold (eds.): Histories of Intimacy and Situat-
ed Ethnography. New Delhi: Manohar Publishers, 2010. 
312 pp. ISBN 978-81-7304-873-9. Price: Rs 795

Writing about ethnographic fieldwork was at its high 
point in the late 1980s and early 1990s, including writing 
about the particularities of fieldwork by cultural anthro-
pologists on women’s issues and, especially, by women 
cultural anthropologists. Then there was a lull. The good 
news is that the lull has been broken by this collection of 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-688 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-688


Anthropos  106.2011

689Rezensionen

essays written by legendary icons in honor of one of the 
most legendary icon of them all: Sylvia Vatuk. 

The book includes an introductory chapter by the edi-
tors, nine case studies, and an afterword by Vatuk. The 
volume was created in celebration of her transition to re-
tirement from the University of Illinois at Chicago. She 
is most famous for her fine-grained studies of kinship and 
family relationships in India and for pioneering the study 
of women’s status in India. This collection builds on both 
themes and demonstrates how attention to both kinship/
family and gender produces a deeper insight than looking 
at one in isolation. That conjoined vision is the gift to us 
from Sylvia Vatuk and, as well, from the contributors to 
this book who are her intellectual kin.

While Sylvia Vatuk’s life work inspired the collection 
of essays, her “Afterword” renders writing a review of the 
book a task of combating redundancy. In her “Afterword,” 
she describes how each chapter makes an important con-
tribution to the scholarly understanding of women, gen-
der, and the family in India. Some of the authors, like 
Vatuk herself, have studied family histories over many 
years to learn about changing family structures and dy-
namics within changing economic and social contexts. 
Others have focused on particular individuals or on key 
events such as weddings or institutions such as family law 
or political movements. Two chapters highlight the impor-
tance of “voice,” a topic to which Vatuk devoted much at-
tention in her publications. 

At the end of her “Afterword,” Vatuk steps back and 
provides a broad view of progress in cultural anthropol-
ogy studies of India. She comments: “I am especially 
struck with how far we have come since the mid-1960s in 
developing ethnographically-grounded and theoretically 
sophisticated understandings of Indian society and partic-
ularly the dynamics of gender and gender relations in In-
dian domestic and family life. Four decades ago there was 
essentially one overarching theoretical question for soci-
ologists and anthropologists …: whether the ‘joint family’ 
was declining or perhaps disappearing … .”

As Vatuk says, we have come a long way. And, most im-
portantly, not only have the research questions and findings 
changed dramatically, but so has the “we” and the “voice.”  
While many of the young cultural anthropologists of In-
dia / South Asia today live, research, and teach in North 
America and Europe (similar to the contributors to this 
book who come from an earlier generation), many increas-
ingly live, research, and teach in South Asia and other parts 
of the world. At long last, cultural anthropology is on the 
move outside Euro-America. The new generation, and the 
next, will continue to build on the strong foundation estab-
lished by Sylvia Vatuk and her work on family and gender. 

In the 1970s, when I was doing my graduate studies 
in anthropology, only a handful of studies existed about 
women in India. Now, one is faced with the challenge of 
keeping up with a fast-growing and rich literature. In the 
future, cultural anthropologists writing about women and 
the family, in one way or another, will all be contributing 
to the heritage of Sylvia Vatuk, along with Pauline Kolen-
da and Hanna Papanek, the three early icons. 

Barbara Miller

Lichtenstein, Burgl: Die Welt der ’Enana. Eine Reise 
durch Geschichte und Gegenwart der Marquesas-Inseln. 
Berlin: Mana-Verlag, 2007. 252 pp. ISBN 978-3-934031-
62-3. Preis: € 24.80 

Das vorliegende Buch ist bereits das zweite der 
Schweizer Autorin Burgl Lichtenstein, welches sich den 
Marquesas-Inseln widmet. Diese befinden sich im östli-
chen Polynesien, der größten Subregion Ozeaniens und 
bestehen aus vierzehn größeren Inseln sowie zahlreichen 
Kleinstinseln. Und wieder spielt auch in diesem Buch der 
US-amerikanische Archäologe Robert C. Suggs eine zen-
trale Rolle bei den in diesem Werk verarbeiteten Informa-
tionen. Er fungiert als Geber von Informationen und war, 
wie die Autorin selbst im Vorwort vermerkt, ihr wichtigs-
ter Ratgeber beim Schreiben. Der Untertitel des Buches 
umreißt, was die Leserin und der Leser zu erwarten hat. 
Dabei gibt die Autorin selbst in ihrem Vorwort die Linie 
vor, wie sie Vergangenheit und Gegenwart der Inselgrup-
pe, die heute Teil der französischen Kolonie Französisch-
Polynesien ist, darstellen will. Sie vermeidet einerseits 
eine streng wissenschaftliche Form, strebt andererseits 
aber auch keine schillernde Reisebeschreibung an. Ihr 
Weg kann als ein semi-dokumentarischer der Darstellung 
der Ereignisgeschichte bezeichnet werden. Und zwar der 
Ereignisse aus der Zeit vor der europäischen Entdeckung 
der Inseln, über die vielfältigen Phasen äußerer Einfluss-
nahme und schließlich Einverleibung, bis hin zur Gegen-
wart, die von mannigfachen Herausforderungen gekenn-
zeichnet ist. Lichtenstein, die vor rund vierzehn Jahren 
das erste Mal auf den Marquesas-Inseln war, hat ihre Lie-
be zu den Inseln und deren Bewohnern entdeckt und sich 
seither mit deren traditioneller Kultur zu beschäftigen be-
gonnen. Sie nennt die Marquesaner auch mit ihrer eige-
nen Bezeichnung “’Enana”, was so viel wie “Mensch der 
Marquesas” bedeutet. Ihr deklariertes Anliegen ist es, die 
Welt der ’Enana in ihren verschiedenartigsten Aspekten 
transparent zu machen. Dafür wird nicht nur die histori-
sche Entwicklung der lokalen Bevölkerung thematisiert, 
sondern auf indigene Glaubensvorstellungen, Sitte und 
Brauchtum, Mythen und auf spezielle Praktiken wie bei-
spielsweise die Tatauierung (Tätowierung) eingegangen. 
Aspekte, die den ganzen ersten Teil des Buches ausma-
chen. Der Aufbau des Buches gliedert sich im Wesentli-
chen in vier Bereiche. Der zweite Teil widmet sich exklu-
siv dem Völkerkundler Karl von den Steinen. Die Autorin 
hatte Zugang zu den privaten Briefen, die Karl von den 
Steinen an seine Ehefrau Eleonore gerichtet hatte, sowie 
zu dessen Feldbuch. Hier werden Originaltexte wieder-
gegeben, die sich spannend lesen und sowohl über die 
Feldforschungssituation als auch über die Menschen und 
Objekte der materiellen Kultur Substantielles und teilwei-
se bisher nicht Bekanntes aussagen. Lichtenstein hat die 
Originalunterlagen zu Karl von den Steinen von dessen 
Enkel Reimar Schefold erhalten.

Der dritte Teil widmet sich dem Leben und Werk des 
Archäologen Robert C. Suggs. Es wird schnell klar, dass 
Burgl Lichtenstein eine besondere freundschaftliche Be-
ziehung zu diesem Mann hat, ja man ist sogar geneigt, 
eine gewisse Privatheit herauszulesen, wenn man die fast 
schon elogenhafte durchgehend positive Darstellung die-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-688 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-688

