
Der Weltgedanke bei Eugen Fink und
Heinrich Barth

Armin Wildermuth

I. Das Zentralproblem der »Erscheinung«

Für Eugen Fink und Heinrich Barth gilt die Problematik der Erschei-
nung als zentral. Vor allem ist es die Phänomenologie, die das Problem
der Erscheinung, wie ihr Name bezeugt, in den Mittelpunkt der Phi-
losophie stellt. So sagt Fink in seinem Vortrag in Wien 1962 über »Phä-
nomenologie und Dialektik«: »Die Phänomenologie, die Lehre von den
Phänomenen, hat es offensichtlich mit ›Phänomenen‹ zu tun.« (Fink
2004, 229) Er fragt nach kritischen Erwägungen über die subjektzen-
trierten Phänomentheorien weiter: »Wie bestimmt sich der Begriff des
›Phänomens‹ ?« (Ebd. 233) Und als Annäherung zu einer Bestimmung
fügt er bei: »Das Faktum aller Fakten, die Ur-Tatsache ist, daß Erschei-
nen geschieht.« (Ebd. 234) Die Frage aber ist, ob damit nicht schon eine
»Bestimmung« erfolgt ist. Zudem geht es in dieser Formulierung nicht
nur um den »Begriff des Phänomens«, sondern um eine »Ur-Tatsache«.
Weiter ist festzuhalten, dass Fink nicht konsequent vom »Phänomen«
spricht, sondern vielmehr von einem angeblich synonymen »Erschei-
nen« und damit von einem – wie er sich ausdrückt – »Geschehen«.
Dieses erfährt in seinem »Dass«, also seiner Unableitbarkeit und Kon-
tingenz, bereits eine sehr komplexe Umschreibung. Es ist auch nicht
eine fixe Tatsache gemeint, handelt es sich doch beim »Erscheinen«
um eine verbale Bezeichnung dessen, was durch seine Substantivie-
rung der weiteren Reflexion verfügbar gemacht werden soll.

Die sprachliche Wendung »… dass Erscheinen geschieht« ist recht
unklar, obgleich sie äußerst lapidar klingt. Liegt der Schwerpunkt auf
dem »Dass« oder auf dem »Erscheinen« oder auch auf dem »ge-
schieht«? Meint sie primär, dass sich ein Geschehen vollzieht? Nun,
dann wäre auch ein anderes Geschehen zu nennen möglich gewesen.
Doch es handelt sich um das »Erscheinen«, von dem zu erwarten wäre,
dass es das Dass in sich selbst trägt, insofern es ein Ur-Faktum darstellt,

208

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


also ein »principium«, das nicht weiter abgeleitet werden kann. Ob-
gleich sich Fink stets allzu gängigen Deutungen verwehrt, nimmt er
sie doch zum Ausgang seiner Reflexionen: Der Begriff des Erscheinens
meine einerseits das Zusammenkommen von Dingen in einer gemein-
samen Gegenwart und andererseits eine subjektbezogene Vorstellung.
Dazu sagt er: »Diese Doppeldeutigkeit des Erscheinungsbegriffs läßt
sich in drei Fragen formulieren: Was erscheint, wem erscheint, wo
und warum erscheint?« Er gibt auf diese Fragen gleich eine apodikti-
sche Antwort: »Was erscheint ist das Seiende; wem es erscheint, ist der
Mensch; wann und wo es erscheint, ist der Zeitraum der Welt.« (Ebd.)
Damit ist eigentlich schon mehr erklärt, als das Ur-Faktum allein her-
geben könnte. Ohne Zweifel, die Begriffswahl ist leicht sorglos. Phäno-
men, Erscheinen, Erscheinungsbegriff, Ur-Faktum, Geschehen werden
nicht weiter differenziert. Vorausgesetzt sind auch Begriffe wie
Mensch, Seiendes und Welt. Man muss es dem Autor zugute halten,
dass er bei seinem Vortrag keine schwerfällige Analyse, sondern eine
gezielte Mitteilung einer doch schon ausgefeilten Theorie vorbringen
wollte.

Die drei Fragen Finks scheinen sich wie von selbst aufzudrängen,
sind doch die Größen Mensch, Seiendes und Welt – und in dieser ein-
gefügt Zeit und Raum – auch dem alltäglichen Verstehen bekannt. Es
kommt also darauf an, das »Erscheinen« in Beziehung zu diesen drei
Größen zu setzen und diese Beziehungen »philosophisch« zu erörtern.
Ist dies hinlänglich geschehen, sollte, so wird erwartet, eine »Erklä-
rung« des Erscheinens herausspringen. Es mag nun verwundern, dass
für Heinrich Barth diese Größen keine verlässliche Basis bilden und
neu im Einzelnen durchdacht werden müssen. Zudem bildet diese gan-
ze Konstruktion eine einzige Hypostase.

Wenden wir uns vorerst der Größe »Mensch« zu. Es ist auch zwei-
felhaft, dass alles, was erscheint, stets »jemandem« erscheint oder zum
mindesten erscheinen kann. Das Erscheinen ist damit sehr deutlich als
ein Vorgang verstanden, der von irgendwo ausgeht, einen Jemand, d. h.
einen »Menschen«, erreicht und von diesem wahrgenommen wird.
Diese wohlfeile Jemand-These beruht auf vielen ontologischen Vor-
gaben, die bereits ein ganzes System von Elementen voraussetzen, das
hinterfragt werden muss. Heinrich Barth weist zudem nach, dass in
diesem Konstrukt eine Inkonsistenz, ja eine Fehlerquelle enthalten ist,
nämlich: »Diese Supposition eines Menschen als eines Rezipienten des
Erscheinens der Erscheinung setzt dieses Erscheinen schon voraus, in-

209

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem wir uns einen Menschen vorstellen, der in die Erscheinung tritt.
Um uns ›Erscheinung‹ zurechtzulegen, dürfen wir aber nicht auf eine
Person Bezug nehmen, die uns ihrerseits nur in ihrem In-die-Erschei-
nung-Treten gegenwärtig sein kann.« (Barth 1965, 175, 589)

Dies bedeutet, dass alles, was wir über »das Erscheinen« aussagen,
immer schon Erscheinen voraussetzt. Dies ist in gewissem Sinne die
Transzendentalität des Erscheinens, das nicht aus etwas, das nicht selbst
erscheint, hergeleitet werden kann. In einer streng transzendental ori-
entierten Philosophie darf kein Mensch-Subjekt vorausgesetzt werden,
ist dieses doch bereits schon eine Erkenntnis besonderer Art. Auch Er-
kenntnis kann nicht wieder hinterfragt werden, insofern man sich an
das Erkenntnisprinzip hält, das verbietet, Erkenntnis aus Erkenntnis-
fremdem herzuleiten. Wird ein erscheinendes Mensch-Subjekt voraus-
gesetzt, das Ursache des Erkennens von Erscheinendem sein soll, dann
wird das Erkennen zum »Denken« degradiert und zwar im Sinne einer
anthropologischen Fähigkeit dieses vorausgesetzten Wesens. Aber die-
se Todsünde darf eine transzendental orientierte Untersuchung nicht
begehen. Auch die Annahme einer »transzendentalen Subjektivität«
ist von diesem Einwand nicht ausgenommen. Darauf ist noch zurück-
zukommen.

Wenden wir uns dem ontologischen Aspekt zu. Auch die erst-
genannte Bestimmung, dass das, was erscheint, das »Seiende« sei, muss
präziser gefasst werden. Fink übernimmt hier Voraussetzungen, die
sowohl mit dem Hegelschen Denken als auch dem Alltagsverstehen
konform sind. Es muss hier aber auf eine ganz grundsätzliche Proble-
matik aufmerksam gemacht werden. Es geht um nichts weniger als um
die ontologischen Grundlagen, auf denen die ganze Argumentation
Finks beruht. Sie sind natürlich mit seiner Anlehnung an Heideggers
Ontologismus verbunden.

Allein schon die Ausdrucksweise: »Was erscheint, ist das Seiende«
verrät, dass sich Fink einem traditionellen ontologischen Grundriss
verpflichtet weiß. Vorausgesetzt ist bei ihm Seiendes, das sich aus sich
heraus bewegt und sich zu erscheinen gibt. Das Erscheinen des Erschei-
nenden gerät damit in eine defiziente Stellung, denn das Schwer-
gewicht der Wirklichkeitsaussage liegt beim Seienden. Das Erscheinen
und die Erscheinung werden nicht als sich in sich selbst beglaubigende
Größen bewertet, insofern sie eigentlich nur dazu dienen, etwas Zu-
sätzliches zum Seienden beizubringen. Um dies verständlicher zu ma-
chen, sei auf den Einsatz Heinrich Barths verwiesen. Dieser nimmt die

210

Armin Wildermuth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Konfrontation mit dem Erscheinenden direkt auf. Im Ansatz ist dies
durchaus mit jenem von George Berkeley vergleichbar, mit dem Unter-
schied, dass es Barth nicht nur um das Sein der subjektiven Perzeption,
sondern um das Erscheinen selbst geht (Barth 1959, 269–332). Seien-
des kann bei einer vorbehaltlosen Konfrontation mit dem Erscheinen-
den erst nachträglich bestimmt werden, und zwar im Sinne einer trans-
zendentalen Erkenntnis, dass das, was erscheint, auch ist. Das ist
betrifft in dieser Sicht das Erscheinende in seinem Was-Sein und nicht
das ihm hypothetisch zugrunde liegende Seiende, das sich im Erschei-
nen melden soll. Es versteht sich auch, dass bei einem solchen Ansatz –
einer eigentlichen Umkehr des von Fink genommenen Ansatzes – ein
gänzlich anderes »Verstehen von Sein« im Spiele ist.

Es gibt Formulierungen zum Erscheinen, die bei Fink und Barth
fast identisch klingen. So schreibt Fink, wie schon zitiert, von der Ur-
Tatsache des Erscheinens. Bei Barth gewinnt das »Erscheinen der Er-
scheinung« den Rang des Elementaren (ebd. 670). Er beginnt hier und
jetzt seine philosophische Auseinandersetzung mit der Erscheinung,
die ihm nebst dem »Sein«, ein »Erstes und Letztes« bedeutet (ebd. XI).
Um gleich die Hauptdifferenz von Fink und Barth zu benennen, sei auf
ein analoges Diktum bei Fink hingewiesen, nämlich dass ihm »Welt« –
noch über Sein und Erscheinung hinaus – auch ein »Erstes und Letz-
tes« (Fink 1977, 233) sei. Damit ist der äußerste, eigentlich erschei-
nungsfernste Horizont bezeichnet, zu dem in Beziehung gesetzt das
Erscheinen des Seienden sich ereignen soll.1 Es ist durchaus mit Recht
gesagt worden, dass Fink nicht direkt vom Erscheinen handelt, sondern
primär von dem Worinnen, in welchem Erscheinung erscheint.2

211

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

1 Es ist diese Beziehung, die konstitutive Bedeutung auch für die anthropologische Ver-
fassung besitzt. Der Mensch ist in allen seinen Grundphänomenen ein welt-relationales
Wesen, stets bedroht durch seinen Status des »Vergessenkönnens«.
2 Dies wird sehr deutlich in den subtilen Darlegungen von Hans Rainer Sepp; sie zei-
gen, dass es Fink vor allem darum gehe, aufzuweisen, »was dieses Erscheinen erscheinen
läßt« (Sepp 1998, 87). Dies erläutert ebenfalls Guy van Kerckhoven in seinem Essay
»Diesseits des Noumenon. Welt als epiphanisches Phänomen bei E. Fink und J. Patočka«
(Kerckhoven 1998, 125–142). Der Autor stützt sich auf Finks detaillierte Erscheinungs-
Analysen, die dieser in einer Vorlesung im Wintersemester 1955/1956 gehalten hat
unter dem Titel Sein, Wahrheit, Welt (Fink 1958). Durch den nicht-dinglichen und als
ein Nihilum bezeichneten Welt-Gedanken bleibt die Welt für Fink ein Desiderat, denn
sie selbst kann nicht als das phänomenale Worinnen des Erscheinenden bestimmt wer-
den. So sieht sich Fink gezwungen, Aushilfsbegriffe wie »Medium« und »Gegend« (bei
Patočka heißen sie »Feld« und »Sphäre«) einzuführen, um das doch nicht als »Letztes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit kam schon das dritte Moment zur Sprache, welches das
Erscheinen kennzeichnen soll: die Welt oder, in Finks Terminologie,
der »Zeitraum der Welt«. Der Status der Welt ist recht vielfach. Er
schwankt von der transzendentalen Rolle des letzten Bezuges alles Sei-
enden bis hin zu einer Öffnung der ganzen Binnenweltlichkeit, den der
Zeitraum – als die ursprüngliche Einheit von Raum und Zeit – bildet.
Erscheinung zeigt sich »innerhalb« dieses Zeitraums. Dieser ist also das
universale Worinnen alles Erscheinens und aller Erscheinungen – eine
Differenz, die bei Fink, anders als bei Barth, keine leitende Bedeutung
gewinnt. Deutlich ist, dass Fink das Medium des Worinnen gegenüber
dem Erscheinen der Erscheinungen den Vorzug gibt und damit der bei
Barth ursprünglichen Begründung des Weltseins im Erscheinen wider-
spricht. Doch auch Barth kennt so etwas wie einen »Raum des Seien-
den«, der begrenzt wird durch die »Unsagbarkeit der Erscheinung« und
die »Unsagbarkeit des Seins« (Barth 1959, XI). Diese beiden Unsagbar-
keiten sind »gewissermassen ontische Gegenpole« (ebd.), aber dennoch
in einer impliziten Weise mit- oder ineinander verschränkt. Auf diese
unsagbare, transzendentale »Räumlichkeit« zwischen den ontischen
Gegenpolen kann allerdings der Terminus »Welt« nur »indirekt« oder
»metaphorisch« angewandt werden.

212

Armin Wildermuth

und Erstes« proklamierte Erscheinen in seinem Ursprungsrecht zu belassen. Durch die
eigentlich unfassbare Dialektik von Erscheinen und a-phänomenaler, umgreifender
Welt kommt eine Unklarheit in das Erscheinungsdenken. Es finden sich aber durchaus
Formulierungen, die nahe an den Barthschen Ansatz heranzukommen scheinen. So
z.B.: »Das Erscheinen ist – strenger gedacht – weder etwas, was den nichtmenschlichen
Dingen von seiten des Menschen zustößt, noch etwas, was sie selber vollbringen. Das
Seiende macht nicht sein Erscheinen, es ist durch das Erscheinen vermittelt, es ist, was es
ist, im Erscheinen.« (Fink 1958, 130; zitiert bei Kerckhoven 1998, 139) Nicht nur die
stets präsente un-dingliche Welt-Durchschwingung macht Fink zu schaffen, vor allem
aber auch die Hypostase des »Seienden«, die doch, bei aller Problematisierung, ihre
un-reflektierte, statische Resistenz erweist. Der transzendentale Ansatz Barths hat sich
dieser Schwierigkeit in einer an George Berkeley gemahnenden Radikalität entledigt. –
Zur hier angedeuteten Problematik siehe auch die Kritik von Christian Graf, die diesem
Essay van Kerckhovens gewidmet ist (Graf 2005).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


II. Die Differenzen der »Ansätze« von Fink und Barth und die
Bedeutung des Sich-Gebens

Wenn man die Differenz dieser beiden Philosophen auf ihre ursprüng-
lichen Ansätze zurückführt, so finden wir bei Fink eine phänomenolo-
gische Ontologie3 und bei Barth eine transzendentale Deontologie.4 Sie
treffen sich in der Bemühung, die tradierten Diastasen von Subjekt und
Objekt, von Sein und Mensch, von Welt und Psyche, Ding und Logos
zu überwinden oder zum Mindesten in neue Kontexte zu versetzen.
Spricht man bei Fink von Ontologie, so ist nicht ein neutrales, homo-
nymes und entseeltes Sein gemeint, spricht man bei Barth von Deon-
tologie, so ist nicht die Reduktion der Philosophie auf Ethik intendiert.
Man vergleiche etwa folgende Textpassagen, die alles andere als »neu-
tral« erachtet werden können. So lesen wir bei Fink: »Seine Produkti-
vität [des Seinsverständnisses, AW] ist in tieferem Sinne ein Hören auf
die Stimme des Seins selbst, das sich dem Menschen zuschickt.« (Fink
1977, 112) – »Ist die Geschichte des Seins und des auf seinen Zuruf
hörenden Menschen zu Ende, wenn die ontologischen Grundmotive
der antiken und neuzeitlichen Metaphysik, wenn Substanz und Selbst
versöhnt sind – […]?« (Ebd. 144) – Es ist die Rede vom »Urstreit des
Seins« (ebd. 227), von der Welt, die als »die ursprüngliche Zwietracht
von Himmel und Erde« (ebd. 245) genannt wird. – Die Welt selbst wird
zur existenziellen Forderung: »Die echte Freiheit des Daseins bedeutet
keine Lenkung und Planung der Dinge, sondern das Eingehen in den
›Auftrag‹, den die Welt immer an das Menschenwesen stellt.« (Ebd.
277) – Anklänge an gnostische Kosmos-Spekulationen lassen sich ver-
nehmen: »Am Ende müssen wir vielleicht einmal versuchen, nicht das
Sein von den seienden Dingen, sondern umgekehrt die endlichen Ein-
zeldinge von dem Kampf von Licht und Nacht des Seins aus zu den-
ken.« (Ebd. 303)

213

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

3 Mit dieser Kennzeichnung ist das Verhältnis Finks zu Husserl und Heidegger um-
schrieben, wobei er als Assistent Husserls dessen Phänomenologie immer kritischer
aus der Sicht Heideggers beurteilt und schließlich überwinden oder neu erarbeiten will.
Siehe Kerckhoven 2003.
4 Bereits Barths Philosophie der praktischen Vernunft von 1927 ist als existenzielle
Deontologie zu verstehen. In seiner weiteren Entwicklung wird das Moment des Deon-
tologischen zur Grundlage eines umfassenden Systems, das sich zu einer kosmisch-exis-
tenziellen Teleologie vorwagt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Für Barth ist es undenkbar, ein derart vitalisiertes Sein und im
Sinne Heideggers eine Seinsgeschichte anzunehmen, zu deren Er-
kenntnis eine »Kehre« im Seinsverstehen zu vollziehen wäre. Aller-
dings vom strengen Ansatz seiner transzendentalen Vernunftphiloso-
phie her vollzieht Barth in seinen frühen Schriften ebenfalls eine
»Kehre«, die sich von den subjektzentrierten Philosophien abwendet
und den »Menschen« oder das »Ich/Subjekt« nicht mehr als Ursprung
der Erkenntnis fixiert. Es ist eine Kehre zum Logos. Ursprung ist allein
der Logos, die Vernunft, schlicht ausgesagt: die Erkenntnis selbst. Sie
vermag sich nur in ihrem Vollzug, aber nicht durch ein a-logisches
Moment zu begründen. Das deontologische »Sein«, die Sollens-Wirk-
lichkeit, ist selbst nichts anderes als Erkenntnis, und zwar Erkenntnis
dessen, was zukünftig sein soll. Sie ist das, was den Menschen erst zum
Menschen macht. Seine Konstituierung ist seine Verwirklichung – er
ist sie. Kein Sein ruft ihm zu, vielmehr ist er in seinem Wesen ein
Herausgeforderter. Er ist seine Praxis, und in der Aktualisierung seines
Erkennens zeigt sich ihm das, was ihm erscheint, vornehmlich im be-
wegten Vollzug des Werdens der Erscheinung, das nicht verschlossen
und unsichtbar ist, sondern »sich zu erkennen gibt«. Denn auch dies ist
vorausgesetzt – eigentlich eine Banalität – dass jedes Welterkennen
davon ausgehen muss, dass Erscheinendes die Möglichkeit mit sich
führt, überhaupt auf irgendeine Weise erkannt zu werden, ja seinem
Wesen nach Erkenntnis-Gabe zu sein. Es finden sich also Formulierun-
gen, die mit heutigen Philosophien des »Gebens« und »Sich-Gebens«
übereinzustimmen scheinen.5

Durch das »Seinsverständnis«, das Heidegger in Sein und Zeit
suggestiv ins Zentrum der Existenz setzte und das von Fink weiter
entfaltet wurde, ist anscheinend eine Öffnung des »Subjektiven« zur
Welt und zum »Seienden im Ganzen« gelungen. Anstelle dieses Seins-
verständnisses findet sich bei Barth das »Ereignis des Erkennens«.
Alles kommt auf dessen Erhellung an, in der Barth die Möglichkeit
einer »Wende von grossem Ausmass und von bedeutender Tragweite«
(Barth 1959, 172) vermutet:

214

Armin Wildermuth

5 Bereits Heideggers »Es gibt« hat in der französischen Phänomenlogie zu weitreichen-
den Reflexionen geführt, die zu einem ontologischen Umdenken Anlass gaben. So ist
auf das Denken von J.-J. Marion Étant donné. Essai d’une phénoménologie de la dona-
tion (Paris 1997) zu verweisen. Vgl. dazu Kühn 2003, 175–239.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»›Erkenntnis‹, verstanden in ihrer Aktualisierung, ist weder ein Tun noch ein
Erleiden. Das transitive Verbum ›Erkennen‹ ist offenbar wenig geeignet, diese
Aktualisierung endgültig auszusagen […]. Näher kommen wir dem, was aus-
gesagt werden soll, wenn wir das Geschehen der Erkenntnis intransitiv oder
medial zur Aussprache bringen. Erkenntnis in ihrer Aktualisierung ist ein ›Of-
fenbarwerden‹ oder ein ›Sich-Erschliessen‹ von etwas. Gehen wir aus von der
medialen Aussageweise, dass ›etwas sich zu erkennen gibt‹ !« (Ebd. 173)

Das »Offenbarwerden von etwas« ist die autonome Basis – vor allen
Differenzen wie Ich und Welt, Subjekt und Objekt: »Im ›Sich-zu-er-
kennen-Geben von etwas‹ wird etwas ›einsichtig‹ oder ›manifest‹. Wir
können […] das ›Sich-zu-erkennen-Geben‹, in dem wir das Geschehen
der Erkenntnis wahrnehmen, als eine ›Manifestation‹ aussprechen.«
(Ebd. 174) Aber: Was ist dies für eine Wahrnehmung? Was ist dies für
eine Erkenntnis, die die Manifestations-Erkenntnis erkennt – oder nur
wahrnimmt? Es ist anzunehmen, dass Barth mit dieser »Erkenntnis der
Manifestations-Erkenntnis« auf einen Grundgedanken der abendlän-
dischen Metaphysik abzielt, nämlich auf die Aristotelische »Erkenntnis
der Erkenntnis«, die er somit aus der Mitte des Kosmos in den Bereich
des Transzendentalen verlegt.6

Es ist klar, dass eine mediale Ausdrucksweise in der deutschen
Sprache, die die grammatische Form des griechischen Mediums nicht
kennt, große Schwierigkeiten bietet und bei ihrer Nicht-Beachtung das
Verstehen des Barthschen Denkens verunmöglicht. Dass dies auch für
das Verstehen des »Erscheinens«, eben des »phainesthai« gilt, verdeut-
licht die folgende Aussage: »Das Erscheinen der Erscheinung ist ein
Sich-Erschliessen, ein Offenbarwerden, eine Manifestation von etwas,
das ›ist‹ – als das Sich-zu-erkennen-Geben des Seins der Erscheinung.«
(Ebd. 175) Man beachte das »ist«: Das Erkennen kommt nicht nach-
träglich zum Erscheinen hinzu, vielmehr ist es seinem Wesen nach
das Sich-zu-erkennen-Geben der Erscheinung selbst!

215

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

6 Allein schon der Titel Erkenntnis der Existenz weist in diese Richtung. Übersetzen wir
gemäß den Barthschen Bestimmungen Existenz mit »existenzieller Erkenntnis«, so lau-
tet der Titel eigentlich »Erkenntnis der existenziellen Erkenntnis«. Eine Tautologie
droht, wenn man nicht bedenkt, dass es sich um Erkenntnisse unterschiedlicher Ord-
nungen handelt. Auch Hegel bezieht sich auf die Metaphysik des Aristoteles, verlegt
aber bei Verlust der transzendentalen Dimension seine Erkenntnis-Bewegtheit in den
Horizont der Innerweltlichkeit von Natur und Geschichte – mit möglichen Konsequen-
zen, die Linkshegelianer und vor allem Karl Marx weiterentwickelten.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Und wie steht es mit der bereits erwähnten Deontologie? Bei Hei-
degger und Fink wird von einem übergegenständlichen Sein gespro-
chen, das sich dem Menschen »zuschickt« oder, wie bereits zitiert, es
tritt in die Welt mit einem Auftrag an den Menschen, ohne dass klar
würde, worin dieser Auftrag bestehen soll. Bei Barth ist Existenz in
ihrem Wesen ein Herausgefordert- und ein In-Anspruch-Genommen-
sein, das sich im jeweiligen Inhalt meldet und als Anliegen den Men-
schen erfasst hat. Und es ist nicht ein willkürliches Anliegen, das die
Existenz herausfordert, sondern es ist von meta-weltlichem Charakter.
Es kommt nun nicht auf den spezifischen Inhalt dieses Anliegens an,
vielmehr auf die Einsicht, dass es sich in diesem deontologischen Auf-
gefordertsein um eine eigenständige Wirklichkeitsdimension handelt,
die in ihrer Aktualität durchaus mit der »Natur« konkurrieren kann.
Dies ist die leitende Einsicht von Barths Philosophie der praktischen
Vernunft aus dem Jahre 1927.7 Die Praxis der Vernunft zeigt sich als
das konstante Entscheidungsmoment, das im Auftrag der Suche nach
dem Vorzüglichen faktisch erfahren wird. Das neutestamentliche »Ste-
hen in der Wahrheit« gewinnt hier seine philosophische Artikulation.
Insofern etwas gesollt und gewollt und aktuell erstrebt wird, gewinnt
dieses Etwas den Status praktischer Wirklichkeit, die durchaus in einer
Parallele zu einer »ontologischen« Selbstständigkeit gedacht werden
muss. Es handelt sich hier um eine Wirklichkeit, die mit dem Vollzug
des Existierens zusammenfällt und nur in diesem sich manifestiert.
Wenn dies nicht der Fall wäre, verlöre die praktische Vernunft jeg-
lichen Sinn.

216

Armin Wildermuth

7 Dieses Werk (Barth 1927) steht noch unter dem Zeichen des »Kritischen Idealismus«,
was sicher dazu beitrug, es nach veränderten philosophiegeschichtlichen Klassifizierun-
gen zu übersehen. Besondere Bedeutung kommt ihm zu, weil darin das Primat der
Praktischen Vernunft, wie von Kant proklamiert, Ernst genommen wird: Praktische
Vernunft wird als eigenständige deontologische Wirklichkeit erkannt und damit als Phi-
losophie der Existenz herausgearbeitet. Diese Einsicht leitet das ganze Denken Heinrich
Barths, sowohl seine Existenz- als auch seine Erscheinungsphilosophie. Der Schlüssel-
aufsatz »Philosophie der Existenz« (Barth 1967, 33–53), der diese Sachlage erläutert,
wurde 1942 veröffentlicht. Aufgrund des »Marburger«-Ansatzes kann »Existenz« nicht
ontologisch, vielmehr nur als »Erkenntnis« – und zwar einer ganz besonderen, unver-
gleichlichen Erkenntnis verstanden werden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


III. Differenzen im Verhalten zur »Gegebenheit«:
Barths transzendentale Rückfrage8 und Finks spekulatives
Weltdenken

Beide Philosophen rütteln an der normativen Gewalt des Gegebenen,
des Faktischen, der Tatsachen und der sich absolut setzenden Dinge.
Barth gewinnt seinen Ansatz im Rückgang einerseits auf das »Erschei-
nen der Erscheinung« und andererseits auf den transzendentalen Ur-
sprung aller Erkenntnis, abgekürzt formuliert: auf den »Logos«. Fink
postuliert den übergreifenden Weltgedanken und macht ihn zur Basis
seiner Kritik der Ding- oder Gegebenheits-Ontologie. Diese Kritik ver-
langt er im Sinne einer »Überholung des metaphysischen Raum-, Zeit-
und Bewegungsverständnisses durch ein Weltdenken, welches von der
Welt her die Gänze des Raumes, die Gänze der Zeit und die Gänze der
Bewegung zum Problem macht […]« (Fink 1977, 229). In dieses Welt-
denken ist aber bereits eine dem »Weltbegriff« keineswegs inhärente
Voraussetzung eingefügt, nämlich die »Ganzheit«, die auch Heidegger
in seiner Seinskonzeption unbesehen mit einbezieht. Genau besehen
ist allerdings nicht von der Gänze der Welt die Rede, sondern nur von
den jeweiligen Ganzheiten von Raum, Zeit und Bewegung, denn die
Welt selbst, als ein Nicht-Seiendes, ist zwar Ganzheiten stiftend, aber
selbst nicht eine innermundane Ganzheit. Ist dieses Weltdenken vor-
erst nur als Postulat skizziert, so besteht aber doch, um es überhaupt in
Gang setzen zu können, ein Vorbehalt gegenüber allem Erscheinenden,
das wir zu kennen vermeinen. Es ist der Vorbehalt eines »Entzugs«, ja
der Negativität. Sepp sieht darum die Möglichkeit einer »Negativphä-
nomenologie«: »Diese Phänomenologie präsentiert das Negativ des Er-
scheinenden, indem sie das Erscheinende umkehrt: Im Erscheinen sieht
sie all das, was Erscheinendes nicht ist: die Welt.« (Sepp 1998, 93). Wie
dem auch sei, sicher ist, dass Finks Weltdenken nicht zur frontalen
Begegnung mit den Erscheinungen hinführt und sogar die Phänome-
nologie meiden will, ja diese als einen »Irrweg«9 erachtet. Die Welt

217

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

8 Der Terminus »Rückfrage« bezeichnet bei Barth einen wichtigen Grundzug der Phi-
losophie als solcher: »Philosophie ist […] eine immer wieder einsetzende Rückfrage
nach sinngebenden Begriffen […].« (Barth 1965, 13; 17 ff.) Vor allem ist damit sein
transzendentaler Denkstil umschrieben.
9 Den Spuren der Absetzbewegung Finks von Husserl ist Guy van Kerckhoven in einer
großen Untersuchung über die Revision der VI. Cartesischen Meditation nachgegangen
(Kerckhoven 2003), ebenfalls in einem bis dato unveröffentlichten Vortrag, den er an-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird auch nur »spekulativ« und durch die Anstrengung des Begriffs
entdeckt.

Dagegen entdeckt Barth durch die frontale Begegnung mit der
»Erscheinung« deren emergenziale und existenzielle Bedeutung, um
gerade die »Phänomene« der Phänomenologie als bereits theoretisch
erstarrte Gebilde zu entlarven. Sie sollen zurückgeführt werden in
den ursprünglichen Zustand des Sich-zu-erkennen-Gebens. Seine Me-
thode ist radikal skeptisch und transzendental, insofern er alle »Gege-
benheiten«, die er in einem Vortrag im Jahre 1919 als das »radikal
Böse« bezeichnete,10 auf die ursprüngliche Offenbarkeit ihres Erschei-
nens zurückführt, um sie, befreit von der ontologischen Erstarrung, in
ihrer »integralen« Aktualisierung in Sicht zu bekommen.11

Gerade weil Fink aus der Vorwegnahme einer »Kehre« oder aus
der »Seinsgeschichte« heraus und zudem aus dem »non-aliud« der
»Welt« zu denken versucht, rücken ihm die sinnlich erscheinenden
»Dinge« und »Sachen« hinter einen ontisch distanzierenden Schleier,
als hätte er Furcht, dass sie ihn berühren, ablenken, täuschen und von
einem wirklicheren Sein trennen könnten. Die »Phänomenalität« ist

218

Armin Wildermuth

lässlich des Symposions über Eugen Fink – Heinrich Barth – Jan Patocka in Prag im
Frühjahr 2004 hielt (Kerckhoven 2009).
10 »Bejahung einer Gegebenheit der Lebensinhalte ist das schlechthin Böse; sie ist das
Wesen aller Sünde und Verkehrtheit; sie ist das Übel als solches.« (Barth 1962, 227)
Dieses radikale Verdikt dürfte auch heute noch Geltung haben, wenn z.B. das »Denken«
oder das »Bewusstsein« naturalistisch auf Gehirnfunktionen reduziert und als Quelle
der Erkenntnis bestimmt wird. – Das Nicht-Haften an Gegebenheiten, der Verzicht auf
alles Haben-des-Seins bildet eine Gemeinsamkeit mit seinem Basler Kollegen Karl Jas-
pers, dessen kantisch inspirierte Existenzphilosophie, bei aller kollegialen Kritik, der
Barthschen näher steht als das Seinsdenken Heideggers.
11 Diese Methode wendet Barth auch gegenüber Kants »Transzendentaler Deduktion«
an. Er kritisiert die ontologischen Vorgaben, die noch in Kants Brief an Markus Herz
vom 21. Februar 1772 trotz der »veränderten Methode der Denkungsart« sich bemerk-
bar machen, vor allem in der vorgegebenen Relation von Subjekt und Objekt (Barth
2004, 51 ff.). In Barths mehrmaligen Analysen der Kantischen »Deduktion« wird als
Ergebnis festgehalten: »In Kants ›Transzendentaler Deduktion‹ wird […] die Aktualisie-
rung der Erkenntnis im Erkennen in ihrer transzendentalen Begründung (in der ›Trans-
zendentalen Apperzeption‹) aufgewiesen.« (Ebd. 55; siehe auch Barth 1927, 35–58;
1965, 214–223) In allen diesen Analysen wird versucht, die mittelalterliche Transzen-
dentalienlehre in eine neue transzendentalphilosophische Konzeption überzuführen,
und zwar durch die Reinigung einerseits des Kantischen Ansatzes von seinen ontologi-
schen Restbeständen als auch durch die Befreiung der Transzendentalien der Scholastik
aus ihrer ontologischen Einbettung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihm wichtiger als die einzelnen Phänomene. Die wirklichen Phänome-
ne und auch das wirkliche Leben in erfüllter Erscheinung sind ihm
entzogen. Darüber gibt seine ludische und symbolische Darstellung
humanen Handelns und Lebens einige Auskunft. Erst durch eine über-
phänomenale Vermittlung scheint er die Unmittelbarkeit des Lebens in
Sicht zu bekommen.

Trotz aller Vorsicht, den Erscheinungen nicht »phänomenolo-
gisch« zu nahe zu treten und sich nicht in den Unendlichkeiten der
Beschreibungen zu verlieren, ist Finks Denken von einem Pathos der
Weltzugewandtheit durchdrungen. Gerade weil »Welt« wegen ihrer
Nicht-Dinglichkeit ins Vergessen geraten ist, ist Fink intensiv bemüht,
eine positive Weltlichkeit der Welt aufzudecken. Angesichts der doxi-
schen Unfassbarkeit der Welt, die nur spekulativ angedacht und über-
wunden werden kann, ist es möglich, von einem offenen Horizont der
Welt-Erforschung zu sprechen, allerdings nicht bis in jene Hinter-
grundsdimension hinein, in der sich das Drama der Seins- oder Welt-
mächte abspielt. Trotz dieser Fernsicht macht sich in seinen anthro-
pologischen Darlegungen oft eine geradezu agrarische und archaische
Nostalgie bemerkbar, insofern Fink zu wissen vermeint, dass in vor-in-
dustrieller Zeit die Symbole von Himmel und Erde, Nacht und Tag
noch in ihrer Eigenwirklichkeit erfahrbar gewesen seien. Diese agrari-
sche Nostalgie und Kritik der Moderne findet sich auch in Heideggers
Texten, vor allem in jenen, die von seiner Hinwendung zum chinesi-
schen Daoismus geprägt zu sein scheinen (Wohlfahrt 2001). Was uns
aber bei diesen Bemerkungen leitet, ist die merkwürdige Frage, wie
weit bei Fink und Barth die »Rückfrage« nach den begründenden Mo-
menten ihrer Philosophien gehen kann oder gegangen ist.

Barths transzendentale Rückfrage kennt keine abschließenden
Grenzen und keine ersten Elemente, auch nicht kosmische Tatsachen,
die dem Fragen Einhalt gebieten könnten. Die Rückfrage geht in zwei
Richtungen, in die innerweltliche und in die transzendentale, gewisser-
maßen in die horizontale und in die vertikale. Die horizontale Denk-
richtung, die nach den linearen Ketten und komplexen Vernetzungen
sucht, verliert sich im Unbestimmten und muss vielleicht zur Einsicht
kommen, dass die Weltwirklichkeit nach allen Seiten »offen« bleiben
wird, während die vertikale, die eigentlich transzendentale und emer-
genziale, von der neuzeitlichen Philosophie ausgeblendet wurde – in-
dem sie frivolerweise den Gedanken der »Schöpfung« im Sinne der
»creatio continua« preisgegeben hatte. Barth versteht Existenz im Ho-

219

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rizont des vertikalen Welt-Aufgangs und in ihrem Eintritt in die Er-
scheinung primär als »Schöpfung«.12

IV. Finks transzendentale Weltdynamik und Barths
kosmisch-existenzielle Manifestation

Im Folgenden seien einige Grundpositionen von Fink und Barth einan-
der gegenübergestellt, die die »Weltwirklichkeit« betreffen. Sicher in-
tendieren beide Philosophien eine Wirklichkeit, die in konstanter Be-

220

Armin Wildermuth

12 Jedem Leser, der hier Theologie wittert, sei sein Geruchssinn unbenommen. Doch es
wäre an der Zeit, endlich von pubertären und letztlich blasphemischen Gottes- und
Schöpfungs-Konzepten loszukommen, wie sie zur Zeit von den sich formierenden
»Brights« propagiert werden. Im Schöpfungsgedanken liegt eben keine Beruhigung,
dass diese Welt von einem Schöpfer konstruiert worden sei, wie es vielleicht auch Pla-
tons Timaios suggerieren könnte. Im Gegenteil: Schöpfung bedeutet Erkenntnis der
Kontingenz und der abgründigen Faktizität, dass kein Grund gefunden werden kann,
warum diese Welt ist und nicht nicht-ist. Die Kontingenz ist sicher kein neuer Begriff.
Er spielte in der Spätscholastik, in der arabischen Philosophie, in der Philosophie der
Existenz wie auch in der Systemtheorie Niklas Luhmanns eine Rolle, die ihn beinahe
in rationale Vertrautheit rückte. Doch es ist nach Barth das Folgende zu bedenken: »Die
arabische Philosophie des Mittelalters war auf dem Umweg über den Islam vom Alten
Testament inspiriert. Dies zeigt sich daran, dass sie sich genötigt sah, mit dem Begriff
der ›Schöpfung‹ ins reine zu kommen. Es liegt aber im Wesen dieses Begriffes der
›Schöpfung‹, dass er in der antiken Philosophie keine Stätte finden konnte. Denn was
in der Schöpfung von Gott geschaffen worden ist, das ist die phänomenale Wirklichkeit
des Welt-Seins, die im Schöpferworte aus dem Nichts hervorgerufen wird. Diese Welt
der Erscheinungen, die in der Schöpfung zur sichtbaren und greifbaren Wirklichkeit
wird, erfreut sich einer ganz anderen Weise des Seins, als wie sie uns im ›seienden Sein‹
der klassischen griechischen Philosophie begegnet […] Die geschaffene Welt ist als sol-
che bestimmt durch die Begriffe ›Existenz‹ und ›Kontingenz‹.« (Barth 1967, 168f.) Aus
dem Schöpfungsgedanken, der eine Kategorie der Bewältigung der Kontingenz-Einsicht
in das Welt-Sein ist, erwächst eine radikal andere Ontologie, als sie in der Tradition des
Aristoteles und aller Aristotelismen bis hin zum »Neo-Aristotelismus« des 19. und
20. Jahrhunderts üblich war und in seinen heutigen Ausläufern immer noch ist. Wenn
also Barth zum Schluss kommt, dass der Existenz vor dem Sein der Vorrang gebührt und
er sie zum Zentrum der philosophischen Systematik erklärt, stellt er sich voll in die
Tradition der hoch komplexen Synthese aus biblischem, griechischem und islamischem
Denken. – Man könnte angesichts dieser komplexen Konstellation den Gedanken erwä-
gen, ob der in Heideggers und Finks Philosophie auftretende Begriff des »Ereignisses« –
der gemäß Heidegger nicht »griechisch« gedacht sein soll – tatsächlich nicht mehr auf
die Aristotelischen abkünftigen Ontologien angewandt werden soll, weil er eine ganz
andere, existenziell-dynamische Welt-Wirklichkeit zum Vorschein bringt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wegtheit und Aktualisierung begriffen ist. Beiden ist auch der Rück-
griff auf ursprüngliche, nicht mehr hintergehbare Positionen eigen –
die sie mit unterschiedlichen Methoden aufweisen. Es sind dies bei
Barth das »Transzendentale« und bei Fink die »Welt«. Beide Philoso-
phien destruieren die traditionelle Ontologie und deuten sie neu in
einem leicht privativen Sinn. Für Fink bleibt sie ein Moment der
Selbst- und Weltbestimmung des Menschen, aktuell und präsent als
»ontologische Erfahrung«, aber überbietbar durch den Weltgedanken
– bei Barth fungiert Sein als eines der drei Prinzipien der Philosophie,
neben Vernunft/Erkenntnis und Wahrheit (Barth 1967, 62–67). Sein
ist dadurch methodisch verstanden als transzendentale Möglichkeit,
die Erscheinungen aller existenziellen Lebendigkeit zu entledigen und
sie auf die ontologische Ebene von neutralisierten »Seienden« zu pro-
jizieren (Barth 1965, 631). Sie werden dadurch ent-existenzialisiert,
ent-temporalisiert und zu schattenähnlichen Gebilden reduziert.13

Das transzendentale Prius wird bei Fink das »Denken der Welt«, bei
Barth die »Erkenntnis als solche«, die die eigentliche Bedeutung des
Transzendentalen bezeichnet. Es sei aber beigefügt, dass damit eine
Erkenntnis »anderer Ordnung« gemeint ist, eine Erkenntnis mit Be-
gründungsfunktion.14

221

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

13 Barth spricht deutlich von einer »Abschattung auf die Ebene des Seienden.« (Barth
1965, 631) Barth hält sich darum an einen sehr reduktiven Begriff der Ontologie, um sie
von der gnostischen Aura, die sie durch Heidegger gewonnen hat, zu befreien. So for-
muliert er: »Es scheint aber ein durchgehender Zug des ontologischen Denkens darin zu
liegen, dass in der Bedeutung des ›Seins‹ und des ›Seienden‹ die Zeitlichkeit eine bedeu-
tende, weithin sichtbare Stellung nicht einnimmt.« (Ebd. 680) Und: »[…] eine Entäus-
serung in die Zeitlichkeit ist dem Seienden fremd.« (Ebd.) Dass damit auch das »Phäno-
men« der Phänomenologie getroffen ist, kommt zum Ausdruck, wenn Barth formuliert:
»Vom Phänomen ist aber zu unterscheiden das Erscheinen der Erscheinung. Dieses Er-
scheinen ereignet sich im Horizonte der Zeitlichkeit und kann demzufolge rein ontolo-
gisch nicht ausgelegt werden. Woraus wir ersehen können, dass nicht einmal die Kos-
mologie auf ›festgestellte Tatsachen‹ zurückzuführen ist! Denn das ›Erscheinen‹ der
Erscheinung ist nicht etwas, das sich als Seiendes feststellen lässt. Das ›Phänomen‹ da-
gegen bedeutet die Projektion des Erscheinens der Erscheinung auf die Ebene des Seien-
den – eine Projektion, in der von der Aktualisierung eben des Erscheinens der Erschei-
nung abstrahiert worden ist.« (Ebd. 681; vgl. ebenfalls 88, 460f., 633)
14 Barth widmet diesem Aspekt ein ganzes Kapitel in seinem Opus magnum: »3. Die
transzendentale Begründung« (Barth 1965, 207–240). Er betont, dass das Prinzip der
philosophischen Begründung ein »offener« Begriff bleiben müsse (ebd. 16). Das alle
Erkenntnis gründende Prinzip könne nicht von derselben Ordnung sein wie das, was es
im Einzelnen begründet.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es sei auch noch der Unterschied der fundamentalen Ausrichtun-
gen und des Typs des Transzendierens bei diesen Philosophien kurz
beleuchtet: Verglichen mit dem radikalen Transzendieren Barths, das
eigentlich ein Transzendieren des innerweltlichen Transzendierens
vollzieht und dadurch auf eine tiefere Ebene, nämlich auf jene der
»transzendentalen Transzendenz« oder der »Transzendenz des Trans-
zendentalen« (ebd. 224 f.) vordringt,15 muss das Weltdenken Finks ein-
geschränkt als »quasi-transzendental« bezeichnet werden. Fink setzt
zwar »Welt« und »Weltbewusstsein« in einem unüberholbaren, also
transzendentalen Sinne an, und zwar zugleich als unmittelbare Erfah-
rung und als apriorisches Wissen. Mit der Barthschen »Transzendenz
des Transzendentalen« könnte das »Nichts der Welt« verglichen wer-
den. Doch dies ist darum unzulässig, weil auch das Nichts der Welt nur
in der Relation zum Sein der Welt gedacht werden kann. Darum ist
dieses Nichts kein vom Sein gereinigtes Nichts und erreicht nicht den
Rang desjenigen Transzendentalen, von dem aus überhaupt Erkenntnis
– auch die Erkenntnis des Nichts – ermöglicht wird. Zudem wird das
Welt-Nihilum als das Umgreifende und Vorausgesetzte trotz seiner
Über-Gegenständlichkeit in den Modus der Ursprünglichkeit für Raum
und Zeit und damit ins Vor-Zeitliche und Vor-Räumliche versetzt. Welt
ist paradoxerweise gerade als Nihilum von einem um- und durchgrei-
fenden Charakter. Es ist anwesend und nicht als Seiendes und Phäno-
menales fassbar; es durchwaltet, durchstimmt und durchschwingt alles
Sein und Seiende und zeigt sich indirekt an im »Urstreit von Himmel
und Erde« (Fink 1977, 243). Diese Bestimmungen gehen aber über das
hinaus, was vom Transzendentalen als Erkenntnis-Ursprung auszusa-
gen angemessen ist. Wegen dieses Zwittercharakters der »Welt« als
Nihilum und dynamischer Eigenmacht wurde hier die Bezeichnung
»quasi-transzendentale Weltdynamik« gewählt, eine Bezeichnung, die,

222

Armin Wildermuth

15 Barth unterläuft die üblichen Konzeptionen von Transzendenz und Transzendieren,
die auch bei größter existenzieller Ergriffenheit stets eine spatiale Allusion mit sich
führen. Unterschieden werden innerweltliches Transzendieren, wie es z. B. das wissen-
schaftliche Denken vollzieht, und die dieses Transzendieren erst ermöglichende Begrün-
dung, die Barth »transzendentale Transzendenz« nennt. Es ist eindrücklich, wie Barth
die scholastische Transzendentalienlehre, auf die noch Kant Bezug nimmt, ihres onto-
logischen Charakters entledigt und sie – gereinigt durch die Einsichten in Kants prak-
tischer Vernunft – einem grundlegenden Denken der Wahrheit der Existenz, einem
»Stehen in der Wahrheit«, bereitstellt. Über diese Umdeutung der Lehre der Transzen-
dentalien in eine existenziell relevante Transzendentalphilosophie orientieren die zehn
Seminarthesen aus dem Sommersemester von 1956 (Barth 2004).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es sei zugegeben, aus dem Blickpunkt des radikal-transzendentalen
Ansatzes von Barth heraus gewählt wurde.

Nun weiter zur Weltdynamik! Das Denken Finks folgt den ge-
waltsamen Interpretationen Heideggers, die es zustande bringen, so-
wohl die Transzendentalphilosophie Kants als auch den dem metaphy-
sischen Ontologismus sich entziehenden Deutschen Idealismus zu
ontologisieren. So transformiert Fink Hegels Erkenntnis-Instrumente
in eigenständige Realitäten, so dass sie als aktive »Seinsmächte« auf-
zutreten vermögen – so z. B. als Mächte des An-sich und Für-sich. Ana-
logien mit der Spätphilosophie Schellings drängen sich auf, dessen Phi-
losophie der Mythologie und Offenbarung16 ebenfalls den Ausblick auf
ein kosmologisch-mythisches Meta-Geschehen gewährt. Indirekt wird
auch die Seinsphilosophie Heideggers mit ihrem säkularisierten Ge-
danken der Seins-Parusie in diesen Horizont einbezogen, nicht zuletzt
mit der Intention, mit einer neuen »Kosmologie« die »Seinsphiloso-
phie« zu überbieten. Fink gewinnt den Einblick in ein grandioses Welt-
Drama, dessen Dynamik dem Menschen entzogen zu sein scheint.
Sucht man in diesem Welt-Drama nach der Stellung des »Subjekts«
oder des »Menschen«, so wird man auf das dem Menschen eignende
»Seinsverständnis« verwiesen, in dem sich sowohl die Sorge um das
eigene Sein als auch das sich ihm »zuschickende« Sein und das »Welt-
ganze« präsent und ineinander verknotet erweisen. Darin liegt aber
auch das »Mittlertum des Menschen« (Fink 1977, 250). Ihm wächst
im Welt-Drama trotz dessen Übermacht eine umfassende, eigentlich
überdimensionierte Verantwortung zu, denn in ihm vollzieht sich die
Wahrheit als Ereignis, nämlich »als die weg-hafte Enthüllung des Seins
selbst, als seine reine Selbsterhellung. Wahrheit ist nicht ›Entdecktheit‹
von etwas, nicht das Offenbarsein eines Dinges oder eines Dingartigen,
sie ist als ›Ereignis‹« (ebd. 235). Eine Unsicherheit macht sich aber in
den Darlegungen Finks geltend, denn viele Fragen bleiben offen: Ist der
Mensch nur Ort eines Geschehens, das er nicht im Griff hat? Ist er als
Existierender wesentlich »Zerrissenheit«? (ebd. 235), und bleibt er
trotz seines »Mittlertums« von dem apokalyptischen Grundgeschehen
des »Waltens der Welt«, des »Streits von Lichtung und Verbergung«
als der »Urzwietracht des Seins« (ebd. 217) und der ihm unverfügbaren
Seins-Mächte ausgeschlossen? Welche Stellung besitzt die »vulgäre«

223

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

16 Fink bezieht sich gelegentlich auf die Spätphilosophie Schellings (z. B. Fink 1977, 221,
225)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weltgeschichte in Beziehung zur Tiefengeschichte des Waltens der
Welt?

Das Weltdenken Finks oszilliert zwischen transzendentalen, ur-
sprungsphilosophischen, phänomenalen und mythischen Allusionen.
Es soll also eine vergessene oder bislang übersehene »Kosmologie« die
Nachfolge der »dingontologischen Metaphysik« antreten, wobei sich
Fink nicht scheut, große geschichtliche Zusammenhänge und notwen-
dige Umorientierungen des ganzen bisherigen philosophischen Den-
kens anzumahnen. Er liebt eine auch bei Heidegger nicht zu über-
sehende prophetische Gebärde. Nicht im Detail seien die wesentlichen
Momente dieses Weltdramas geschildert, nur einige seien erwähnt.

Vom Erscheinungsdenken her glaubt man es begrüßen zu können,
wenn »Himmel und Erde« und das alltägliche Leben in den Umkreis
philosophischer Besinnung gerückt werden, doch muss man bald einen
großen Vorbehalt beachten. Himmel und Erde müssen »symbolisch«
aufgefasst werden und können darum in jedem Ding präsent sein als
die sich widerstreitenden Momente der »Lichtung« und der »Verber-
gung«. Die Termini Hegels und Heideggers werden in Mächte überge-
führt, die zu wahren Agenten der Welt-Dynamik oder des Welt-Wal-
tens mutieren. Welt ist ein Erstes und Letztes, so dass gesagt werden
kann: Die Wirklichkeit der Welt ist ihr Walten. Von diesem Horizont
her gewinnen Himmel und Erde erst ihre tiefere Bedeutung und Mäch-
tigkeit. Welt waltet und »durchzieht alle Erfahrungsweisen« (Sepp
1998, 92). Sie ist darum auch keine bloße Begriffskonstruktion. Von
diesem Verstehen der jeweiligen Welt-Waltens-Immanenzen her ge-
winnen ungewohnte Ausdrücke, wie etwa die »Schwingung«, ihre kos-
mische Bedeutung. Phänomenale Momente werden in einen anderen
Verstehenshorizont gerückt. Dabei geht es Fink um eine Form der
»Übersetzung« oder der »gedanklichen Umsetzung in eine andere Di-
mension« von phänomenalen Zügen, wie er es im Heraklit-Seminar
explizierte, das er gemeinsam mit Heidegger durchführte.17 Die harte

224

Armin Wildermuth

17 Vgl. Heidegger 1986, 88. – Die von Fink im Heraklit-Seminar explizierte Methode
(ebd. 88 ff.) missfällt allerdings Heidegger. Liest man seine Fragen, so muss man von
seinem Unverständnis sprechen. Dieses scheint in seiner ontologischen Distanz zu den
sinnlichen Erscheinungen begründet zu sein. Finks Methode verdient aber grundsätzli-
cher, als es in den Seminarsitzungen geschah, gewürdigt zu werden. Es muss jedem
Leser heraklitischer Fragmente einsichtig sein, dass Blitz, Feuer, Geißelschlag, Herde,
Weidetiere, Licht, Nacht weit mehr bedeuten, als der phänomenale Befund hergibt. Es
handelt sich aber auch nicht um »Metaphern«, wie dies aufgrund der modernen, nomi-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Begrifflichkeit, ja sogar die Sprache selbst müssen gemildert oder ver-
mieden werden. Ein un-thematisches Wissen meldet sich und fordert
eine neue Aneignungsweise von Welt und Erscheinung. Fink holt da-
rum den Begriff der »Ahnung« aus der philosophischen Obskurität
zurück, denn sie ist nicht erkenntnisfremd, vielmehr ein a-theoreti-
sches Wissen und schafft durch ihre unmittelbare, »ontologische« Er-
fahrung des Welt-Waltens eine Brücke zum begrifflichen Denken
(Fink 1977, 93).

Es dürfte deutlich geworden sein, dass wir weder phänomenolo-
gisch noch erscheinungsphilosophisch Finks Philosophie gerecht wer-
den können. Es zeigt sich auch, dass der Ausgang vom »Erscheinen«
keineswegs eine feste Basis bildet, sind doch die Schwierigkeiten un-
übersehbar, um ein Denken aufgrund des integralen Erscheinens der
Erscheinungen konsequent voranzubringen. Gerade die phänomenale
Hinnahme von »Himmel und Erde«, so hat sich gezeigt, muss zwar in
naiver Einstellung bewahrt, aber zugleich in eine andere Dimension
übersetzt werden. Diese Übersetzung war anscheinend in frühen ge-
schichtlichen Perioden gar nicht erforderlich, waren doch die tieferen

225

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

nalistisch und linguistisch geprägten Alltags- und Wissenschafts-Ontologie etikettiert
werden könnte. Fink visiert eine andere Denk- und Sprachweise an: »Heraklit spricht in
einer Sprache, die die Differenz des innern Denkens und des äußern Sagens nicht
kennt.« (Ebd. 89) An diese Sprache heranzukommen, ist nur möglich, wenn man sich
um eine Phänomennähe bemüht. Eine »empirische Phänomenologie« (ebd. 86) führt
gerade am Ziel vorbei und erreicht nicht den »tieferen Sinn«, wie die einzelnen »phä-
nomenalen Züge« gedacht werden können. »Vom unmittelbaren Sehen der sinnlichen
Phänomene gehen wir über in einen unsinnlichen, nicht in einen übersinnlichen Be-
reich.« (Ebd.) Fink will also nicht vom einzelnen Erscheinen der Erscheinung ausgehen,
von dessen Selbstbeglaubigung oder Saturiertheit, sondern er dringt zum immanenten
Symbolgehalt der Phänomene vor, und zwar der Gattungs-Phänomene wie z.B. Blitz
und Feuer. In ihrer Gattungshaftigkeit liegt natürlich schon ein symbolisierender Akt
verborgen, der aber hier unbeachtet bleiben soll. Anhand des Feuers kann das Gemeinte
verdeutlicht werden. Das naiv verstandene Feuer Heraklits ist innerzeitlich und wird als
ewig dauernd ausgesagt. »Dann aber hat man schon die Zeit und wendet Zeitbegriffe auf
das zeitbildende Feuer an.« (Ebd. 100) Fink will das »Gewesen, das Jetzt und Künftig«
aus dem »Aufspringen« des Feuers selbst verstehen (ebd. 101). Denn der tiefere Sinn des
Feuers enthüllt sich als »das zum Vorschein-Bringende« (ebd. 100). So zeichnet sich ein
Tiefenhorizont ab, der der empirischen Phänomenologie zuvorgeht und in dem sich die
Potenzen – zwar a-phänomenal aber phänomenal-potent – anzeigen. Das Moment des
»Zum-Vorschein-Bringens« geht, sofern es gereinigt wird von allen kausalen Implika-
tionen, in die Richtung des von Barth formulierten elementarischen »Erscheinens der
Erscheinung.« Auch Jan Patočkas »Erscheinen als solches« rückt in die Nähe dieses Ge-
dankenkomplexes.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


symbolischen Gehalte der uns umgebenden Welt-Erscheinungen im-
plizit gegenwärtig. Unsere moderne Existenzweise hat uns allerdings
dieser ursprünglichen Naivität beraubt und uns in eine neue Naivität
des Selbstverständlichen und Irrelevanten eingelassen. Fink sprach be-
reits in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg von der Weltvergessen-
heit. Sie hat nun nach etlichen technischen und sozialen Revolutionen
auch die phänomenalen Welt-Konstanten erfasst. Ein Prozess der Ent-
kosmisierung scheint auch die magischen Potenzen aufgelöst zu haben,
die im Himmels-Anblick und in den Erd-Erfahrungen eine erfüllende
Welt-Immanenz vermuten ließen. Kurz: Wir haben keinen »Himmel«
und keine »Erde« mehr. Von diesem Befund her mutet Finks Philoso-
phie wie ein großer Anachronismus an.

Es ist Fink aber zugute zu halten, dass er immer wieder auf aus-
geschlossene Bereiche philosophischen Denkens hinweist und Irrgänge
aufdeckt, in denen sich die neuzeitlichen Philosophien verloren haben.
Nur ein Aspekt sei noch erwähnt. Durch die Beschwörung der »Erde«
als des Verborgenen, Elementaren und Dunklen versucht Fink eine
durch die ganze bisherige philosophische Tradition ausgeschlossene Di-
mension in die philosophische Reflexion einzuführen. Seit Platon herr-
sche die Lichtmetaphysik, weshalb sich die Philosophie einseitig ent-
wickelt habe. Mit andern Worten: Der Himmel errichtete eine
Herrschaft, die die Erde verdrängte. Dies klingt recht mythologisch.
Die chthonische Dimension, auf die auch Johann Jakob Bachofen im
»Mutterrecht« (Fink 1977, 282)18 und Friedrich Nietzsche (Fink 1977,
285)19 im dionysischen Weltaspekt stießen, soll bewusst dem Verges-
sen entrissen werden. Es wurde die durchaus berechtigte Frage auf-
geworfen (Barbarić 2003, 96 ff.), ob sich Fink zu dieser Arbeit als tat-
sächlich gerüstet betrachten durfte. Nun muss man bedenken, dass

226

Armin Wildermuth

18 Fink benützt den Hinweis J. J. Bachofens auf eine »chthonische Ur-Religion«, in der
das Matriarchat vorherrschte und in deren Verständnis alle Dinge »aus dem Mutter-
schoss der Erde« leben und weben. In einem wahren Hymnus auf die Erde im 16. Kapitel
von Sein und Mensch (Fink 1977, 273–289) wird allerdings auch vor einer »Blut und
Boden«-Ideologie gewarnt (ebd. 286). Vergleicht man Finks Himmel-Erde-Diastase mit
Bachofens Vorrede und Einleitung in sein Werk Das Mutterrecht (Bachofen 1948, 9–
66), so kann man sich des Eindrucks einer Struktur-Ähnlichkeit zwischen dem durch-
schwingenden Welt-Walten von Himmel und Erde und dem Kampfgeschehen des Tel-
lurischen und Aphroditischen nicht ganz entziehen.
19 Es sei hier noch erinnert an Zarathustras Ruf: »Bleibt mir der Erde treu, meine Brü-
der, mit der Macht eurer Tugend! Eure schenkende Liebe und eure Erkenntnis diene
dem Sinn der Erde! Also bitte und beschwöre ich euch.« (Nietzsche 1980, 99)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fink keineswegs nur eine vergessene Variante der Philosophie repristi-
nieren wollte, um damit ihre Einseitigkeit zu beheben. Es schwebte ihm
vielmehr ein Denken vor, das fähig wäre, Himmel und Erde in ihrer
Einheit zu denken, so wie es für Heraklit in der Lichtung des ewigen
Feuers einsichtig war, Kaltes und Warmes, Feuchtes und Trockenes,
Schlafen und Wachen, Leben und Tod übergegensätzlich in einer in
sich selbst waltenden Wirklichkeit nicht als Gegensätze, sondern als
Zustände mit »Übergängen« von einem in den anderen zu erkennen.
Doch gerade diesen Übergang zu denken, ist das, was uns heute ent-
zogen zu sein scheint (Heidegger 1986, 249 ff.).

In einem solchen – eigentlich utopisch zu nennenden – Denk-Ent-
wurf zeichnet sich Finks Intention ab, die »Metaphysik« zu überwin-
den, die, wie er meint, immer »Dingmetaphysik« gewesen sei. Was
Fink vorlegt, ist ein Denken, orientiert auf ein »anderes Denken« hin,
das noch aussteht oder einst auszuüben möglich gewesen sein soll. Je-
denfalls ist Fink überzeugt, dass »wir durch den Gang der Geschichte
des Denkens an ein Ende gekommen sind« (ebd. 261) und darum gilt:
»Wir müssen in neuem Sinne beginnen.« (ebd. 260) Doch wo und wie
beginnen? Fink postuliert einen Neuanfang und gibt sich recht unge-
schichtlich. Barth hingegen versucht, seinen eigenen Werdegang zur
Existenzphilosophie als eine Konsequenz der ganzen bisherigen Tradi-
tion zu verstehen.

Es sind also erhebliche Unterschiede zwischen diesen beiden Den-
kern zu beachten. Dennoch gibt es Übereinstimmungen, so gerade
auch in der Überwindung der Ding-Metaphysik. Beide rücken kritisch
ab von ihren Lehrmeistern – so Fink von Husserl und Heidegger (hin-
ter denen die aristotelische Tradition steht), Barth von Cohen und
Natorp (die aus der Tradition Kants denken). Beide gehen von Letzt-
positionen aus, die die Ding-Ontologie überbieten oder unterlaufen.
Diese letzten und ersten Positionen sind: das »kosmologische Walten
der Welt« bei Fink und die »Transzendenz des Transzendentalen« bei
Barth. Es sind diese aus der Umkehrung der üblichen Denkgewohnhei-
ten hervorgegangenen Ansätze, die die traditionelle »Ontologie« rela-
tivieren und aus den Angeln hebeln. Allerdings mit unterschiedlicher
Radikalität. Fink denkt von Heideggers »Kehre« des Verstehens von
Sein oder Seyn aus, Barth von der Ursprungsbedeutung des Logos oder
der Vernunft. Nun stellt sich die Frage, in welcher Weise diese beiden
Philosophen über ihre Letztpositionen »verfügen«, und weiter: Wie
macht sich die Kehre in ihren Analysen von Sein und Seiendem be-

227

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


merkbar? Skizzieren wir nun Barths Ansatz etwas näher, nachdem wir
bereits Finks Entwurf expliziert haben.

Obgleich die Letztpositionen entscheidend sind für den Denkstil
der beiden Philosophen, so sind sie doch in besonderer Weise konzen-
triert auf den Bereich des Erscheinens, in dem sich die Erkenntnis be-
währen muss. Doch nun erweist sich, ob tatsächlich das Erscheinen, das
phainesthai, in eigenem Recht und Wirklichsein erkannt und aner-
kannt wird. Für Barth gibt es kein Seiendes, dem zusätzlich das Erschei-
nen zukommt. Seiendes ist etwas, das erschlossen werden muss. Barth
teilt Goethes Innen-Außen-Identität (Barth 1967, 239). Eine ontologi-
sche Hinterwelt bildet eine bloße »Hypostase«. Doch »Sein« ist damit
nicht eliminiert. Es ist einbezogen in den Bereich der Erkenntnis und
bildet nicht ein Draußen, auf das sich der Erkennende beziehen könnte.
Zwar heißt es: »Erkenntnis ist als solche Erkenntnis von Sein.« (Ebd.
69) Aber es ist von transzendentalem Rang. So gilt für Barth: »›Sein‹
ist die unüberholbare, letzte Voraussetzung davon, dass irgendein ›ist‹
eine Bedeutung haben kann.« (Ebd. 64) So hält Barth eine Grund-In-
tention fest, wenn von einem Seienden ein »ist« ausgesagt wird: »Er-
kenntnisse beziehen sich auf Seiendes in der Ausrichtung auf Sein.«
(Ebd. 64) Man könnte auch, wenn es nicht so altertümlich klänge, von
der »Idee des Seins« sprechen (ebd.). Und: »Das Seiende hat zur Vo-
raussetzung ›Sein‹. Es ist eine transzendentale Voraussetzung.« (Barth
1965, 89) Damit ist auch gesagt, dass Sein und Seiendes nicht auf der-
selben Ebene liegen und eine grundsätzliche »Differenz« beachtet wer-
den muss. Es wird hier die Differenz der Ebenen des Transzendentalen
und des erscheinenden Welt-Seins bezeichnet.

Das Transzendentale ist zwar transzendent in Bezug auf das Welt-
sein, aber präsent als Ermöglichung alles Erkennens überhaupt. Seine
Transzendenz kehrt wieder in der Reinheit der Prinzipien der Philoso-
phie – also in Sein, Wahrheit und Erkenntnis. Und Reinheit meint, wie
bei Kant: nicht aus irgendeiner mundanen Gegebenheit, der Dinglich-
keit, aber auch nicht aus der erscheinenden Wirklichkeit abgeleitet.
Aufgrund des Unterschieds der Ebenen und der Transzendentalität des
Seins ergibt sich nun folgende Einsicht: »Erscheinung, ausgelegt als
›Erscheinung von Sein‹, ist also nicht mehr Erscheinung in ihrer Be-
sonderung. Unter dem Gesichtspunkt ihrer Seinsbedeutung entzieht
sich Erscheinung jener Individualisierung, in der sie auf eine indivi-
duelle Aktualisierung des Erkennens bezogen ist.« (Barth 1951, 10)
Das Erscheinen der Erscheinung ist die konstante Emergenz eines sich

228

Armin Wildermuth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aktualisierenden »Seienden« und ist damit – wie der gemalte Heuhau-
fen von Claude Monet – immer neu und verändert. Wenn Barth vom
Erscheinen der Erscheinung spricht, dann ist auch jenes Immer-An-
ders-Sein und Neu-Emergieren gemeint, mit dem auch Platon im
Theaitetos (152a ff.)20 und Hegel in der Phänomenologie des Geistes
(Hegel 1952, 79 ff.) gerungen haben. Der reine Seinsgedanke, der den
Horizont alles Seienden vorgibt, ist für die faktische und praktische
Welt-Erkenntnis, die immer irgendwie Partikulares betrifft, unbrauch-
bar. Jedoch als möglicher Horizont eines neutralen Weltbegriffs scheint
er für Barth tauglich zu sein, ohne dass er eine Eigenständigkeit ge-
wönne. »›Erscheinung‹ ins Auge gefasst in ihrer Seinsbedeutung, ist
dann nichts anderes als ›Welt-Sein‹.« (Barth 1951, 10) Anderswo sagt
Barth, dass Welt eine »offene Frage« sei (Barth 1967, 332; 1965, 640).
Man könnte ergänzen, dass der Zugang Barths zum ontologischen
Weltbegriff wie bei Fink durch einen Akt der Reflexion erfolgt. Aber
damit sind wir noch nicht im Zentrum des Barthschen Welt-Denkens.

Barth grenzt sich zwar gegenüber den Begriffen von »Natur« und
»Welt« ab, bezieht sich aber sehr positiv auf den »Kosmos der Alten«
(Barth 1965, 32). Besonders im 10. Kapitel der Erkenntnis der Existenz
wird das Verhältnis Mensch-Kosmos explizit verhandelt. Doch der Zu-
gang zum Kosmos erfordert einen weiteren Schritt. Die Erscheinung
besitzt den Vorrang vor aller sog. »Natur«, die es als solche gar nicht
gibt, denn sie ist bereits eine sehr massive ontologische Auslegung des
Erscheinenden. Hier tritt nun die kosmische und existenzielle Bedeu-
tung des »Erscheinens der Erscheinung« und des »In-die-Erscheinung-
Tretens« dominierend in den Fokus von Barths Reflexionen. Das ers-
tere bezieht sich auf das Elementarische des kosmischen Weltseins
(ebd. 670), das zweite auf die deontologische Existenz. Barths systema-
tische Grundlegung zentriert sich letztlich auf die transzendentale Ein-
heit von Kosmos und Existenz: »Erscheinen der Erscheinung [gilt, AW]
als die gemeinsame Voraussetzung der menschlichen Existenz und des
kosmischen Seins.« (Ebd. 666) Dieser sich konstant aktualisierende
Kosmos, in den das existenzielle Leben eingeschlossen ist, ist nicht
identisch mit dem Universum der Physiker und Astronomen; er ist in
sich mannigfaltig, als solcher individualisiert und zudem – woran wie-

229

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

20 Diese Stelle des Theaitetos setzt Barth an den Anfang seiner Analyse von Platons
Philosophie, in der das Erscheinungsproblem eine äußerste, »erschreckende« Zuspit-
zung erfährt: Sein und Erscheinung fallen zusammen (Barth 1946, 53 f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der zu erinnern ist – »medial« zu verstehen. Denn dieser Kosmos er-
schließt sich erst dann, wenn man den Horizont der Welt-Emergenz
sichtet, jenen Bereich, in den alle Erscheinungen aus dem Nicht-Sein
ins Welt-Sein eintreten. Dieser Welt-Eintritt ist sowohl kosmologisch
oder »sub specie essentiae« als auch existenziell oder »sub specie exis-
tentiae« zu begreifen, besonders auch, wenn es um den Menschen geht
(Barth 1965, 632 ff.).21

Der ganze hier skizzierte Gedankenkomplex ist getragen von der
kosmisch-existenziellen Deontologie, auf die anfangs und nachher
mehrmals aufmerksam gemacht wurde.22 Durch die Einschränkung
des »Seins« auf seine transzendentale Erkenntnisfunktion tritt nun
eine ganz andere Wirklichkeitsweise, ein ganz anderer Wirklichkeits-
horizont vor unsere Augen. Die kosmische Welt-Wirklichkeit kann
nun unter dem Aspekt einer fundamentalen Teleologie betrachtet wer-
den, insofern alles, was faktisch erscheint, in sich ein Moment der Er-
füllung und des Vorgezogenseins vor anderen Möglichkeiten des Er-
scheinens trägt. Die existenzielle Wirklichkeit erfüllt sich konstant in
einem Entscheidungsprozess,23 der auf die Zukunft ausgerichtet ist und
von einem Sollens-Telos herausgefordert wird.24 Aufgrund der deon-

230

Armin Wildermuth

21 Barth spricht hier von einer »Polarität« und will dadurch einen Dualismus von »Exis-
tenz« und »Sein« vermeiden: »Wenn Existenz und Sein einen dem menschlichen Wesen
innewohnenden polaren Gegensatz bezeichne, dann ist daraus nur das eine zu entneh-
men: dass sich das Verständnis des Menschen auf zwei unterschiedene Prinzipien aus-
richtet, die uns erlauben, alle menschliche Wirklichkeit unter einem doppelten Aspekt
wahrzunehmen.« (Barth 1965, 634)
22 Siehe oben Anm. 4.
23 Vgl. Barths Schlussfolgerungen aus der Analyse von Augustins Lehre von der Ent-
scheidung im Schluss-Kapitel seines Augustinus-Buches (Barth 1935, 174–207).
Grundgedanke ist, dass Existenz nicht nur entscheiden kann, sondern als solche Ent-
scheidung »ist«: »[…] in der Entscheidung ›existiert‹ die Existenz; in der ›Existenz‹ ist
›Entscheidung‹ das im ›Existieren‹ begriffene Moment der Bewegung. In ihrem ›existe-
re‹ entscheidet sich Existenz zu dem, was sie ist und zu dem, was sie möglicherweise sein
wird. Existenz existiert nicht in ihrem statisch verstandenen ›Dasein‹, sondern in ihrem
›Hervortreten‹. Sie ›tritt hervor‹ als Entscheidung und existiert damit als ›Sein in der
Zeit‹.« (Barth 1935, 177)
24 »An der Eigenbedeutung des Sollens wird uns […] eines unverkennbar: dass uns die
in der Zeit sich aktualisierende Existenz nie und nimmer zu einer Extrapolation des
Seienden werden darf.« (Barth 1965, 631) Die Eigenwirklichkeit des Sollens wird deut-
lich profiliert in der Philosophie der praktischen Vernunft, insofern Barth Kants Aus-
sage Ernst nimmt, dass praktische Vernunft selbst Praxis sei. »Sollen […] kann nur auf
Praxis bezogen sein; nur dort besitzt es seine Bedeutung, wo es in Relation zur Verwirk-
lichung steht.« (Barth 1927, 99) Praktischer Zweck und Verwirklichung sind nicht zu

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tologischen Aktualisierung von Welt und Existenz wäre weiter zu ex-
plizieren, dass Barth – wie Kant der praktischen Vernunft vor der theo-
retischen Vernunft – der Existenz das Primat vor dem Sein und vor
dem Kosmos einräumt (Barth 1965, 679 ff.).25

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass im Mittelpunkt der
Barthschen Philosophie das kosmisch-existenzielle Manifestations-
ereignis steht, das – wenn es sich rein erschließen lässt – sich in der
Fülle aller kosmischen und existenziellen Aktualisierungsmöglichkei-
ten zeigt. Barth geht vom Eigenrecht des Erscheinenden aus und be-
wahrt die Distanz zum transzendenten Ermöglichungsgrund alles Er-
kennens; Fink versucht eine Form der Weltimmanenz zu eröffnen, die
aber das Erscheinende, trotz seiner Anerkenntnis als Ur-Faktum, domi-
niert und es geradezu überwältigt.

Die Differenz im »Weltdenken« zwischen Fink und Barth ist, wie
aus dem Dargestellten hervorgehen dürfte, ganz erheblich. Was aber
immer wieder erstaunt, ist, bei aller Verschiedenheit, das Moment der
Bewegtheit und Dynamik, das in beiden Entwürfen enthalten ist. Ist es
bei Fink die Erinnerung an die »transzendentale Subjektivität« Hus-
serls? An eine transformierte Gottes-Konzeption – der metaphysi-
schen Tradition oder auch der Seinsspekulation Heideggers? Jedenfalls
besteht eine Schwierigkeit, den Seinsgedanken, wie er sich in der Linie
des cartesisch-claubergischen und neo-aristotelischen Denkens dar-
stellt, zum »Leben« zu erwecken – es sei denn eben im Sinne des frü-
hen Heidegger, der das Sein der Ontologie mit dem Leben der Existenz
zu verbinden wusste. Man könnte in weiteren Analysen vielleicht he-
rausarbeiten, dass das meta-ontologische »Seyn«, das sich vom »Sein
des Seienden« abgrenzt und es übersteigt, aus dieser inneren Verbin-
dung des »Existierens« und der Welt-Erfahrung qua Seins-Erfahrung
abzuleiten ist, wofür Heidegger sogar einen nachträglichen Hinweis in

231

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

trennen. Ganz konkret spricht dies Barth aus, wenn er sich auf die Bedeutung der prak-
tischen Vernunft besinnt: »Sie gewinnt die Einsicht, dass diese Vernunft nur in der
Praxis ihren Sinn erfüllt. Sie liegt im Wollen, nicht im Denken; wer behauptet, um ein
Sollen zu wissen, ohne dass sich seine Muskeln und Sehnen in Bewegung setzen, belügt
sich selbst und die Mitwelt.« (Ebd. 101) Damit dürfte über große Teile der sog. »theo-
retischen Ethik« das Todesurteil gesprochen sein. Im Zusammenhang von Zweck oder
Telos der Handlung mit ihrer Verwirklichung – einer gelungenen oder auch nicht ge-
lungenen – besteht das, was als »deontologische Wirklichkeit« bezeichnet werden kann.
25 Vgl. die 10. These zum Problem des Transzendentalen (Barth 2004, 55 f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sein und Zeit gibt.26 Wenn wir etwas kühn interpretieren, dürfte Finks
Konzept der »ontologischen Erfahrung«, die er anhand von Hegel-Stu-
dien darstellt, einen Ansatz zur Vitalisierung und Dynamisierung des
Weltseins bilden, abgesehen davon, dass er Hegels Erkenntnisinstru-
mentarium kosmologisiert und in eine Form gnostischer Weltdramatik
überführt.

V. Exkurs: Antiker Kosmos und moderne Naturwissenschaft

Wie schon erwähnt, lenkt Barth mehrmals den Blick zurück auf das
antike Verstehen des Kosmos. Begründet ist dies darin, dass er dort
keine Subjekt-Objekt-Relation zu entdecken vermag.27 Das »kos-
mische Sein« gehe dieser Dichotomie zuvor, vor allem deshalb, weil
eine starke ästhetische Komponente in diesem Verstehen enthalten sei.
Es fehle auch die für die neuzeitliche Physik konstituierende Gegen-
stellung von erkennendem »Subjekt« und dem Weltsein als »Objekt«.
Diese Relation werde erst durch eine Projektion des Erkenntnis- und
Wahrnehmungsapparates in den innerkosmischen Horizont erreicht –
ein von der Wissenschaft kaum reflektierter Vorgang, der ihr aber eine
Beobachter-Position beschert, von der aus sie ihre Relationen »von au-
ßen« her betrachten kann. Dieser unreflektierte Beobachter, diese neu-
zeitliche Variante des Auges des Pantokrators in den mittelalterlichen
Kathedralen, geht über die existenzielle Aktualität des Erscheinens
hinweg, so dass z. B. »Lichtstrahlen« aufgewiesen werden, die von
einer Lichtquelle ausgehen und »das Auge treffen« (Barth 1951, 12).
Dass die antike Optik diese Relationalität noch gar nicht kannte, dürfte
auch der modernen Physik vielleicht einen Anlass zum Nachdenken
über ihre eigenen Voraussetzungen angemahnen (Simon 1992, 221–
247). Aufgrund der Barthschen Überlegungen ist festzuhalten: Die
ganze sich im Erscheinen der Erscheinung und damit dem existenziel-
len In-die-Erscheinung-Treten zeigende und sich in und durch es sich

232

Armin Wildermuth

26 Dem Satz: »Seinsverständnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins« in der
Originalfassung von Sein und Zeit fügt Heidegger in der Gesamtausgabe die Anmer-
kung bei: »Sein aber hier nicht nur als Sein des Menschen (Existenz). Das wird klar aus
dem Folgenden. Das In-der-Welt-sein schließt in sich den Bezug der Existenz zum Sein
im Ganzen: Seinsverständnis.« (Heidegger 1977, 16)
27 Barth 1965, 32, 106, 127. Analog urteilt auch Fink: »Das Wissen von Welt ist allem
Wissen um die Subjekt-Objekt-Relation voraus.« (Fink 1977, 242)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ereignende Wirklichkeit ist von anderer Ordnung als diejenige Erschei-
nung, die in ihrer reinen Seinsbedeutung der wissenschaftlichen For-
schung offensteht; darum kann von einer »Relation« zwischen diesen
beiden Wirklichkeiten nur in einem übertragenen Sinne die Rede sein.
Das Licht, das den »existenziellen Kosmos« erhellt, und das »Licht«,
das in der Physik seit Einstein als konstante Lichtgeschwindigkeit fun-
giert, sind nicht zur Deckung zu bringen. (Brühlmann 1955, 24 ff.)

VI. Das Welt-Nichts als der Ort der Existenz

Die folgenden Bemerkungen sollen nur noch auf den ontologisch fra-
gilen Charakter der menschlichen Existenz hinweisen, wie sie sich aus
der bisherigen Darstellung des Welt-Denkens Finks ergeben dürfte.
Was Heidegger in seiner Analyse der Leibnizschen Philosophie aus
dem Jahre 1928 über das Nichts der Welt als dem nihil originarium
sagt,28 wendet Fink auf das Bild und letztlich auch auf die Stellung des
Menschen an, doch in einer eigenartigen Verschiebung. Die Welt ist
zwar als Nichts und ent-dinglichtes Umgreifendes zugleich die eigent-
liche Basis des Erscheinenden, in dem sich der Mensch vorfindet und
integriert weiß – denn er ist selbst auch erscheinende Erscheinung –, es
wird aber merkwürdigerweise das »Bild« und im Weiteren das »Spiel«
und das »Symbol« zum Paradigma des Menschseins. Der zwischen
Sein und Nichtsein oszillierende Status des Bildes resultiert aus Vo-
raussetzungen, die Fink außer Acht lässt oder nicht weiter durchreflek-
tiert. Was er über den ontologischen Charakter des Bildes aussagt, ist
relational gebunden und basiert aufgrund des Primates gerade jener
Dingontologie, die er zu überwinden versucht. Es zeigt sich auch, dass
er dem Gedanken des Erscheinens nicht das ihm gebührende Gewicht
beimisst, wie es z. B. in den Bildtheorien von Ludwig Klages und Kon-
rad Fiedler ersichtlich ist und nicht zuletzt in den Kunsttheorien und
Kunstproduktionen um und nach der Jahrhundertwende von 1900 er-
kannt und praktiziert wurde. Machtvoll ist damals die Eigenwirklich-
keit der Bilder und der Kunst selbst ins Zentrum kunstphilosophischer

233

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

28 »Die Welt ist nichts in dem Sinne, daß sie nichts Seiendes ist. Nichts Seiendes und
gleichwohl etwas, was es gibt […]. Die Welt ist das Nichts, das sich ursprünglich zeitigt,
das in und mit der Zeitigung Entspringende schlechthin – wir nennen es daher das nihil
originarium.« (Heidegger 1978, 272)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Reflexionen getreten, während Fink sich mit einer Bildtheorie begnüg-
te, die sich noch am Paradigma der Zentralperspektive und des Büh-
nenbildes mit den fixierten Betrachter-Augen orientiert. Es mag sein,
dass Fink nur begrenzt zur Kenntnis nahm, was in den Revolutionen
der Bildauffassungen seit Wassily Kandinsky und Marcel Duchamp in
Europa und Amerika vor sich gegangen ist. Dies will nicht besagen,
dass Finks privative Einschätzung der Bildwirklichkeit bei größerer
Kenntnisnahme der entwickelten Bildtheorien des 20. Jahrhunderts
anders gelautet hätte, doch in der relationalen Ontologiekonzeption
hätte sich eine veränderte Lage bemerkbar machen müssen.

So wie sich die Bildkonfiguration in den Texten Finks darstellt,
muss man folgern, dass er die Bildwirklichkeit durch den Vergleich
mit der sie umgebenden und tragenden Erscheinungswirklichkeit als
defizitär oder privativ erachtet, eingedenk der Tatsache, dass bereits
die Erscheinungswirklichkeit in Relation zum Welt-Nichts unter den
Vorbehalt eines »Entzugs« gesetzt ist (Sepp 1998, 87 f.). Allerdings
drängt sich in der Meontik des Alltags besonders im »Spiel« die »Le-
bensunmittelbarkeit« auf, die sich in Distanz zur »Reflexion« manifes-
tiert und irgendwie die vielfachen Privationen zu durchschlagen ver-
mag. Eine gründliche Analyse des »Spiels« könnte bestimmt eine
auch existenziell relevante Dimension in den ontologisch-anthroplogi-
schen Strukturen sichtbar machen. Jedenfalls soll hier nur festgehalten
werden, dass die Übermacht des spekulativen Weltgedankens in seinem
Aprioritätsanspruch die existenzielle Subjektivität auszulöschen droht.
Dass dieser selbst noch durchwaltet ist von verborgenen Seinsmächten,
sei hier nur angedeutet. Im Sinne von Jaspers zeigen sich hier Verdre-
hungen der »Gnosis« oder im Sinne von Barth »Hypostasen«, die in
ihrem Weltverständnis destruiert gehörten.

Der Mensch muss sich in Finks Entwurf im »Meontischen« be-
haupten, insofern er als ein Wesen in den Welterscheinungen lebt, in-
nerlich unmittelbar in das Walten von Welt eingefügt ist und durch
sein Weltverhalten zugleich auch die Weise der ihm begegnenden Er-
scheinungen bestimmt. Der Mensch ist und ist zugleich nicht – so kön-
nen wir ihn auffassen als Einheit von Sartres Existenz-Faktizität und
Ernst Blochs Noch-nicht-Sein. Er tritt vor Augen in einer Zwischen-
stellung, nämlich zwischen der Realität seiner Lebensumstände und
seiner protential vorausschweifenden Phantasie, also als Mischung
von Wirklichkeit und Möglichkeit. Ohne nun die weitere Analyse von
Finks Zugang zum Existenzproblem voranzutreiben, kann hier soviel

234

Armin Wildermuth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gesagt werden: Was hier vorliegt, ist, aus der Sicht Barths formuliert,
eine die Beobachter-Stellung nicht preisgebende Beschreibung einer
ontologischen Situation des Menschen. Mit Recht kann Fink entgeg-
nen, dass er eine »Anthropologie« aus der Sicht des Weltgedankens
vollzieht und darum bei den »Grundphänomenen des menschlichen
Daseins« (Fink 1995, 420 ff.) stehen bleiben darf. Seiner Versicherung,
dass er diese allein aus der humanen Situation zur Erkenntnis brachte,
kann füglich bezweifelt werden, ist doch »der Mensch«, auch in onto-
logische Strukturen eingepackt, immer noch eine offene Frage.

Literatur

Bachofen, J. J. (1948): Johann Jakob Bachofens gesammelte Werke, Bd. 2: Das
Mutterrecht. Erste Hälfte, Basel.

Barbarić, D. (2003): »Wende zur Erde im Denken Eugen Finks«, in: H. Vetter
(Hg.): Lebenswelten. Ludwig Landgrebe – Eugen Fink – Jan Patocka. Wiener
Tagungen zur Phänomenologie 2002 (Reihe der Österreichischen Gesellschaft
für Phänomenologie, Bd. 9). Frankfurt/M., 89–102.

Barth, H. (1927): Philosophie der praktischen Vernunft, Tübingen.
– (1947): Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte. Erster Teil Alter-

tum und Mittelalter, Basel.
– (1951): »Zum Problem der phänomenalen Gegenständlichkeit«, unveröffent-

lichtes Manuskript.
– (1959): Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte. Zweiter Teil Neu-

zeit, Basel.
– (1962): »Gotteserkenntnis«, in: J. Moltmann (Hg.): Anfänge der dialektischen

Theologie. Teil I: Karl Barth – Heinrich Barth – Emil Brunner (Theologische
Bücherei, Bd. 17), München 1962.

– (1965): Erkenntnis der Existenz. Grundlinien einer philosophischen Systematik,
Basel.

– (1967): »Transzendierende Existenz«, in: G. Hauff (Hg.): Existenzphilosophie
und neutestamentliche Hermeneutik. Abhandlungen, Basel, 54–71.

– (2004): »Das Problem des Transzendentalen – Thesen aus Heinrich Barths Se-
minar (S.S. 1956)«, in: Bulletin der Heinrich Barth-Gesellschaft, Nr. 11/Juli,
Basel, 44–56.

Brühlmann, O. (1955): »Von der metaphysikalischen Grundlage der Physik«, in:
Studia philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesell-
schaft, Bd. XV), Basel, 10–34.

Fink, E. (1958): Sein, Wahrheit, Welt: Vor-Fragen zum Problem des Phänomen-
Begriffs, Den Haag.

– (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg
i. Br.

235

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– (1995): Grundphänomene des menschlichen Daseins, Freiburg i. Br.
– (2004): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hg. v.

F.-A. Schwarz, Freiburg i. Br.
Graf, Chr. (2005): »Phänomenologische Grenzgänge und das Transzendentale. Be-

merkungen und Fragen zu ›Diesseits des Noumenon. Welt als epiphanisches
Phänomen bei E. Fink und J. Patočka‹ (Guy van Kerckhoven in IZPH 1998/1,
S. 125–142). Vorüberlegungen im Hinblick auf eine mögliche Auseinanderset-
zung zwischen den Positionen Finks, Patočkas und Heinrich Barths«, in: Bulletin
der Heinrich Barth-Gesellschaft, Nr. 12/April, Basel, 40–46.

Hegel, G. W. F. (1952): Phänomenologie des Geistes, Hamburg.
Heidegger, M. (1977): Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd. 2), hg. v. F.-W. von

Herrmann, Frankfurt/M.
– (1978): Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz (Ge-

samtausgabe, Bd. 26), hg. v. K. Held, Frankfurt/M.
– (1986): Seminare (Gesamtausgabe, Bd. 15), hg. v. C. Ochwadt, Frankfurt/M.
van Kerckhoven, G. (1998): »Diesseits des Noumenon. Welt als epiphanisches

Phänomen bei E. Fink und J. Patočka«, in: Internationale Zeitschrift für Philoso-
phie 1, 124–142.

– (2003): Mundanisierung und Individuation bei Edmund Husserl und Eugen
Fink. Die sechste Cartesianische Meditation und ihr »Einsatz« (Orbis Phaeno-
menologicus Studien, Bd. 2) Würzburg.

– (2009): »Vorfragen zum Phänomen-Begriff bei Eugen Fink«, in: H. R. Sepp u.
A. Wildermuth (Hg.): Konzepte des Phänomenalen. Heinrich Barth – Eugen
Fink – Jan Patočka (Orbis Phaenomenlogicus Perspektiven N.F., Bd. 22), Würz-
burg.

Kühn, R. (2003): Radikalisierte Phänomenologie, Frankfurt/M.
Nietzsche, F. (1980): Also sprach Zarathustra, Sämtliche Werke Bd. 4, hg. v.

G. Colli u. M. Montinari, Berlin.
Sepp, H. R. (1998): »Medialität und Meontik. Eugen Finks spekulativer Entwurf«,

in: Internationale Zeitschrift für Philosophie 1, 85–93.
Simon, G. (1992): Der Blick, das Sein und die Erscheinung in der antiken Optik.

Anhang: Die Wissenschaft vom Sehen und die Darstellung des Sichtbaren. Der
Blick der antiken Optik, München.

Wohlfart, G. (2001): Der philosophische Daoismus, Köln.

236

Armin Wildermuth

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208 - am 16.01.2026, 08:44:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Das Zentralproblem der »Erscheinung«
	II. Die Differenzen der »Ansätze« von Fink und Barth und die Bedeutung des Sich-Gebens
	III. Differenzen im Verhalten zur »Gegebenheit«: Barths transzendentale Rückfrage und Finks spekulatives Weltdenken
	IV. Finks transzendentale Weltdynamik und Barths kosmisch-existenzielle Manifestation
	V. Exkurs: Antiker Kosmos und moderne Naturwissenschaft
	VI. Das Welt-Nichts als der Ort der Existenz
	Literatur

