Der Weltgedanke bei Eugen Fink und
Heinrich Barth

Armin Wildermuth

I.  Das Zentralproblem der »Erscheinung«

Fiir Eugen Fink und Heinrich Barth gilt die Problematik der Erschei-
nung als zentral. Vor allem ist es die Phinomenologie, die das Problem
der Erscheinung, wie ihr Name bezeugt, in den Mittelpunkt der Phi-
losophie stellt. So sagt Fink in seinem Vortrag in Wien 1962 tiber »Phi-
nomenologie und Dialektik«: »Die Phinomenologie, die Lehre von den
Phinomenen, hat es offensichtlich mit >Phinomenen< zu tun.« (Fink
2004, 229) Er fragt nach kritischen Erwigungen tiber die subjektzen-
trierten Phinomentheorien weiter: »Wie bestimmt sich der Begriff des
>Phinomens«< 2« (Ebd. 233) Und als Anniherung zu einer Bestimmung
fiigt er bei: »Das Faktum aller Fakten, die Ur-Tatsache ist, daf3 Erschei-
nen geschieht.« (Ebd. 234) Die Frage aber ist, ob damit nicht schon eine
»Bestimmung« erfolgt ist. Zudem geht es in dieser Formulierung nicht
nur um den »Begriff des Phinomens«, sondern um eine »Ur-Tatsache«.
Weiter ist festzuhalten, dass Fink nicht konsequent vom »Phinomen«
spricht, sondern vielmehr von einem angeblich synonymen »Erschei-
nen« und damit von einem — wie er sich ausdriickt — »Geschehenc«.
Dieses erfihrt in seinem »Dass, also seiner Unableitbarkeit und Kon-
tingenz, bereits eine sehr komplexe Umschreibung. Es ist auch nicht
eine fixe Tatsache gemeint, handelt es sich doch beim »Erscheinen«
um eine verbale Bezeichnung dessen, was durch seine Substantivie-
rung der weiteren Reflexion verfiigbar gemacht werden soll.

Die sprachliche Wendung »... dass Erscheinen geschieht« ist recht
unklar, obgleich sie dufSerst lapidar klingt. Liegt der Schwerpunkt auf
dem »Dass« oder auf dem »Erscheinen« oder auch auf dem »ge-
schieht«? Meint sie primir, dass sich ein Geschehen vollzieht? Nun,
dann wire auch ein anderes Geschehen zu nennen méglich gewesen.
Doch es handelt sich um das »Erscheinen«, von dem zu erwarten wire,
dass es das Dass in sich selbst triigt, insofern es ein Ur-Faktum darstellt,

208

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

also ein »principiume, das nicht weiter abgeleitet werden kann. Ob-
gleich sich Fink stets allzu gingigen Deutungen verwehrt, nimmt er
sie doch zum Ausgang seiner Reflexionen: Der Begriff des Erscheinens
meine einerseits das Zusammenkommen von Dingen in einer gemein-
samen Gegenwart und andererseits eine subjektbezogene Vorstellung.
Dazu sagt er: »Diese Doppeldeutigkeit des Erscheinungsbegriffs laf3t
sich in drei Fragen formulieren: Was erscheint, wem erscheint, wo
und warum erscheint?« Er gibt auf diese Fragen gleich eine apodikti-
sche Antwort: »Was erscheint ist das Seiende; wem es erscheint, ist der
Mensch; wann und wo es erscheint, ist der Zeitraum der Welt.« (Ebd.)
Damit ist eigentlich schon mehr erkldrt, als das Ur-Faktum allein her-
geben konnte. Ohne Zweifel, die Begriffswahl ist leicht sorglos. Phéno-
men, Erscheinen, Erscheinungsbegriff, Ur-Faktum, Geschehen werden
nicht weiter differenziert. Vorausgesetzt sind auch Begriffe wie
Mensch, Seiendes und Welt. Man muss es dem Autor zugute halten,
dass er bei seinem Vortrag keine schwerfillige Analyse, sondern eine
gezielte Mitteilung einer doch schon ausgefeilten Theorie vorbringen
wollte.

Die drei Fragen Finks scheinen sich wie von selbst aufzudringen,
sind doch die Groien Mensch, Seiendes und Welt — und in dieser ein-
gefiigt Zeit und Raum — auch dem alltiglichen Verstehen bekannt. Es
kommt also darauf an, das »Erscheinen« in Beziehung zu diesen drei
Grofen zu setzen und diese Beziehungen »philosophisch« zu erdrtern.
Ist dies hinldnglich geschehen, sollte, so wird erwartet, eine »Erkla-
rung« des Erscheinens herausspringen. Es mag nun verwundern, dass
fiir Heinrich Barth diese Groflen keine verléssliche Basis bilden und
neu im Einzelnen durchdacht werden miissen. Zudem bildet diese gan-
ze Konstruktion eine einzige Hypostase.

Wenden wir uns vorerst der Gréfe »Mensch« zu. Es ist auch zwei-
felhaft, dass alles, was erscheint, stets »jemandem« erscheint oder zum
mindesten erscheinen kann. Das Erscheinen ist damit sehr deutlich als
ein Vorgang verstanden, der von irgendwo ausgeht, einen Jemand, d. h.
einen »Menscheng, erreicht und von diesem wahrgenommen wird.
Diese wohlfeile Jemand-These beruht auf vielen ontologischen Vor-
gaben, die bereits ein ganzes System von Elementen voraussetzen, das
hinterfragt werden muss. Heinrich Barth weist zudem nach, dass in
diesem Konstrukt eine Inkonsistenz, ja eine Fehlerquelle enthalten ist,
namlich: »Diese Supposition eines Menschen als eines Rezipienten des
Erscheinens der Erscheinung setzt dieses Erscheinen schon voraus, in-

209

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

dem wir uns einen Menschen vorstellen, der in die Erscheinung tritt.
Um uns >Erscheinung« zurechtzulegen, diirfen wir aber nicht auf eine
Person Bezug nehmen, die uns ihrerseits nur in ihrem In-die-Erschei-
nung-Treten gegenwirtig sein kann.« (Barth 1965, 175, 589)

Dies bedeutet, dass alles, was wir tiber »das Erscheinen« aussagen,
immer schon Erscheinen voraussetzt. Dies ist in gewissem Sinne die
Transzendentalitit des Erscheinens, das nicht aus etwas, das nicht selbst
erscheint, hergeleitet werden kann. In einer streng transzendental ori-
entierten Philosophie darf kein Mensch-Subjekt vorausgesetzt werden,
ist dieses doch bereits schon eine Erkenntnis besonderer Art. Auch Er-
kenntnis kann nicht wieder hinterfragt werden, insofern man sich an
das Erkenntnisprinzip hilt, das verbietet, Erkenntnis aus Erkenntnis-
fremdem herzuleiten. Wird ein erscheinendes Mensch-Subjekt voraus-
gesetzt, das Ursache des Erkennens von Erscheinendem sein soll, dann
wird das Erkennen zum »Denken« degradiert und zwar im Sinne einer
anthropologischen Fihigkeit dieses vorausgesetzten Wesens. Aber die-
se Todsiinde darf eine transzendental orientierte Untersuchung nicht
begehen. Auch die Annahme einer »transzendentalen Subjektivitat«
ist von diesem Einwand nicht ausgenommen. Darauf ist noch zuriick-
zukommen.

Wenden wir uns dem ontologischen Aspekt zu. Auch die erst-
genannte Bestimmung, dass das, was erscheint, das »Seiende« sei, muss
priziser gefasst werden. Fink iibernimmt hier Voraussetzungen, die
sowohl mit dem Hegelschen Denken als auch dem Alltagsverstehen
konform sind. Es muss hier aber auf eine ganz grundsitzliche Proble-
matik aufmerksam gemacht werden. Es geht um nichts weniger als um
die ontologischen Grundlagen, auf denen die ganze Argumentation
Finks beruht. Sie sind natiirlich mit seiner Anlehnung an Heideggers
Ontologismus verbunden.

Allein schon die Ausdrucksweise: »Was erscheint, ist das Seiende«
verrit, dass sich Fink einem traditionellen ontologischen Grundriss
verpflichtet weif3. Vorausgesetzt ist bei ihm Seiendes, das sich aus sich
heraus bewegt und sich zu erscheinen gibt. Das Erscheinen des Erschei-
nenden gerit damit in eine defiziente Stellung, denn das Schwer-
gewicht der Wirklichkeitsaussage liegt beim Seienden. Das Erscheinen
und die Erscheinung werden nicht als sich in sich selbst beglaubigende
Groflen bewertet, insofern sie eigentlich nur dazu dienen, etwas Zu-
sitzliches zum Seienden beizubringen. Um dies verstindlicher zu ma-
chen, sei auf den Einsatz Heinrich Barths verwiesen. Dieser nimmt die

210

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

Konfrontation mit dem Erscheinenden direkt auf. Im Ansatz ist dies
durchaus mit jenem von George Berkeley vergleichbar, mit dem Unter-
schied, dass es Barth nicht nur um das Sein der subjektiven Perzeption,
sondern um das Erscheinen selbst geht (Barth 1959, 269-332). Seien-
des kann bei einer vorbehaltlosen Konfrontation mit dem Erscheinen-
den erst nachtréglich bestimmt werden, und zwar im Sinne einer trans-
zendentalen Erkenntnis, dass das, was erscheint, auch ist. Das ist
betrifft in dieser Sicht das Erscheinende in seinem Was-Sein und nicht
das ihm hypothetisch zugrunde liegende Seiende, das sich im Erschei-
nen melden soll. Es versteht sich auch, dass bei einem solchen Ansatz —
einer eigentlichen Umkehr des von Fink genommenen Ansatzes — ein
ganzlich anderes » Verstehen von Sein« im Spiele ist.

Es gibt Formulierungen zum Erscheinen, die bei Fink und Barth
fast identisch klingen. So schreibt Fink, wie schon zitiert, von der Ur-
Tatsache des Erscheinens. Bei Barth gewinnt das »Erscheinen der Er-
scheinung« den Rang des Elementaren (ebd. 670). Er beginnt hier und
jetzt seine philosophische Auseinandersetzung mit der Erscheinung,
die ihm nebst dem »Sein, ein »Erstes und Letztes« bedeutet (ebd. XI).
Um gleich die Hauptdifferenz von Fink und Barth zu benennen, sei auf
ein analoges Diktum bei Fink hingewiesen, namlich dass ihm »Welt« —
noch tiber Sein und Erscheinung hinaus — auch ein »Erstes und Letz-
tes« (Fink 1977, 233) sei. Damit ist der duflerste, eigentlich erschei-
nungsfernste Horizont bezeichnet, zu dem in Beziehung gesetzt das
Erscheinen des Seienden sich ereignen soll.! Es ist durchaus mit Recht
gesagt worden, dass Fink nicht direkt vom Erscheinen handelt, sondern
primiér von dem Worinnen, in welchem Erscheinung erscheint.?

! Esist diese Beziehung, die konstitutive Bedeutung auch fiir die anthropologische Ver-
fassung besitzt. Der Mensch ist in allen seinen Grundphinomenen ein welt-relationales
Wesen, stets bedroht durch seinen Status des » Vergessenkénnens«.

2 Dies wird sehr deutlich in den subtilen Darlegungen von Hans Rainer Sepp; sie zei-
gen, dass es Fink vor allem darum gehe, aufzuweisen, »was dieses Erscheinen erscheinen
laBt« (Sepp 1998, 87). Dies erlautert ebenfalls Guy van Kerckhoven in seinem Essay
»Diesseits des Noumenon. Welt als epiphanisches Phanomen bei E. Fink und J. Patocka«
(Kerckhoven 1998, 125-142). Der Autor stiitzt sich auf Finks detaillierte Erscheinungs-
Analysen, die dieser in einer Vorlesung im Wintersemester 1955/1956 gehalten hat
unter dem Titel Sein, Wahrheit, Welt (Fink 1958). Durch den nicht-dinglichen und als
ein Nihilum bezeichneten Welt-Gedanken bleibt die Welt fiir Fink ein Desiderat, denn
sie selbst kann nicht als das phinomenale Worinnen des Erscheinenden bestimmt wer-
den. So sieht sich Fink gezwungen, Aushilfsbegriffe wie »Medium« und »Gegend« (bei
Patocka heiflen sie »Feld« und »Sphire«) einzufiihren, um das doch nicht als »Letztes

211

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

Damit kam schon das dritte Moment zur Sprache, welches das
Erscheinen kennzeichnen soll: die Welt oder, in Finks Terminologie,
der »Zeitraum der Welt«. Der Status der Welt ist recht vielfach. Er
schwankt von der transzendentalen Rolle des letzten Bezuges alles Sei-
enden bis hin zu einer Offnung der ganzen Binnenweltlichkeit, den der
Zeitraum — als die urspriingliche Einheit von Raum und Zeit — bildet.
Erscheinung zeigt sich »innerhalb« dieses Zeitraums. Dieser ist also das
universale Worinnen alles Erscheinens und aller Erscheinungen — eine
Differenz, die bei Fink, anders als bei Barth, keine leitende Bedeutung
gewinnt. Deutlich ist, dass Fink das Medium des Worinnen gegeniiber
dem Erscheinen der Erscheinungen den Vorzug gibt und damit der bei
Barth urspriinglichen Begriindung des Weltseins im Erscheinen wider-
spricht. Doch auch Barth kennt so etwas wie einen »Raum des Seien-
den«, der begrenzt wird durch die »Unsagbarkeit der Erscheinung« und
die »Unsagbarkeit des Seins« (Barth 1959, XI). Diese beiden Unsagbar-
keiten sind »gewissermassen ontische Gegenpole« (ebd.), aber dennoch
in einer impliziten Weise mit- oder ineinander verschriankt. Auf diese
unsagbare, transzendentale »Raumlichkeit« zwischen den ontischen
Gegenpolen kann allerdings der Terminus »Welt« nur »indirekt« oder
»metaphorisch« angewandt werden.

und Erstes« proklamierte Erscheinen in seinem Ursprungsrecht zu belassen. Durch die
eigentlich unfassbare Dialektik von Erscheinen und a-phinomenaler, umgreifender
Welt kommt eine Unklarheit in das Erscheinungsdenken. Es finden sich aber durchaus
Formulierungen, die nahe an den Barthschen Ansatz heranzukommen scheinen. So
z.B.: »Das Erscheinen ist — strenger gedacht — weder etwas, was den nichtmenschlichen
Dingen von seiten des Menschen zustoft, noch etwas, was sie selber vollbringen. Das
Seiende macht nicht sein Erscheinen, es ist durch das Erscheinen vermittelt, es ist, was es
ist, im Erscheinen.« (Fink 1958, 130; zitiert bei Kerckhoven 1998, 139) Nicht nur die
stets priasente un-dingliche Welt-Durchschwingung macht Fink zu schaffen, vor allem
aber auch die Hypostase des »Seiendenc, die doch, bei aller Problematisierung, ihre
un-reflektierte, statische Resistenz erweist. Der transzendentale Ansatz Barths hat sich
dieser Schwierigkeit in einer an George Berkeley gemahnenden Radikalitit entledigt. —
Zur hier angedeuteten Problematik siehe auch die Kritik von Christian Graf, die diesem
Essay van Kerckhovens gewidmet ist (Graf 2005).

212

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

Il. Die Differenzen der »Ansitze« von Fink und Barth und die
Bedeutung des Sich-Gebens

Wenn man die Differenz dieser beiden Philosophen auf ihre urspriing-
lichen Ansitze zuriickfiihrt, so finden wir bei Fink eine phdanomenolo-
gische Ontologie® und bei Barth eine transzendentale Deontologie.* Sie
treffen sich in der Bemiihung, die tradierten Diastasen von Subjekt und
Objekt, von Sein und Mensch, von Welt und Psyche, Ding und Logos
zu iiberwinden oder zum Mindesten in neue Kontexte zu versetzen.
Spricht man bei Fink von Ontologie, so ist nicht ein neutrales, homo-
nymes und entseeltes Sein gemeint, spricht man bei Barth von Deon-
tologie, so ist nicht die Reduktion der Philosophie auf Ethik intendiert.
Man vergleiche etwa folgende Textpassagen, die alles andere als »neu-
tral« erachtet werden konnen. So lesen wir bei Fink: »Seine Produkti-
vitit [des Seinsverstindnisses, AW] ist in tieferem Sinne ein Horen auf
die Stimme des Seins selbst, das sich dem Menschen zuschickt.« (Fink
1977, 112) — »Ist die Geschichte des Seins und des auf seinen Zuruf
horenden Menschen zu Ende, wenn die ontologischen Grundmotive
der antiken und neuzeitlichen Metaphysik, wenn Substanz und Selbst
versohnt sind —[...]?« (Ebd. 144) — Es ist die Rede vom »Urstreit des
Seins« (ebd. 227), von der Welt, die als »die urspriingliche Zwietracht
von Himmel und Erde« (ebd. 245) genannt wird. — Die Welt selbst wird
zur existenziellen Forderung: »Die echte Freiheit des Daseins bedeutet
keine Lenkung und Planung der Dinge, sondern das Eingehen in den
>Auftrage, den die Welt immer an das Menschenwesen stellt.« (Ebd.
277) — Anklinge an gnostische Kosmos-Spekulationen lassen sich ver-
nehmen: »Am Ende miissen wir vielleicht einmal versuchen, nicht das
Sein von den seienden Dingen, sondern umgekehrt die endlichen Ein-
zeldinge von dem Kampf von Licht und Nacht des Seins aus zu den-
ken.« (Ebd. 303)

3 Mit dieser Kennzeichnung ist das Verhiltnis Finks zu Husserl und Heidegger um-
schrieben, wobei er als Assistent Husserls dessen Phinomenologie immer kritischer
aus der Sicht Heideggers beurteilt und schliefSlich {iberwinden oder neu erarbeiten will.
Siehe Kerckhoven 2003.

+ Bereits Barths Philosophie der praktischen Vernunft von 1927 ist als existenzielle
Deontologie zu verstehen. In seiner weiteren Entwicklung wird das Moment des Deon-
tologischen zur Grundlage eines umfassenden Systems, das sich zu einer kosmisch-exis-
tenziellen Teleologie vorwagt.

213

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

Fiir Barth ist es undenkbar, ein derart vitalisiertes Sein und im
Sinne Heideggers eine Seinsgeschichte anzunehmen, zu deren Er-
kenntnis eine »Kehre« im Seinsverstehen zu vollziehen wire. Aller-
dings vom strengen Ansatz seiner transzendentalen Vernunftphiloso-
phie her vollzieht Barth in seinen frithen Schriften ebenfalls eine
»Kehre«, die sich von den subjektzentrierten Philosophien abwendet
und den »Menschen« oder das »Ich/Subjekt« nicht mehr als Ursprung
der Erkenntnis fixiert. Es ist eine Kehre zum Logos. Ursprung ist allein
der Logos, die Vernunft, schlicht ausgesagt: die Erkenntnis selbst. Sie
vermag sich nur in ihrem Vollzug, aber nicht durch ein a-logisches
Moment zu begriinden. Das deontologische »Sein«, die Sollens-Wirk-
lichkeit, ist selbst nichts anderes als Erkenntnis, und zwar Erkenntnis
dessen, was zukiinftig sein soll. Sie ist das, was den Menschen erst zum
Menschen macht. Seine Konstituierung ist seine Verwirklichung — er
ist sie. Kein Sein ruft ihm zu, vielmehr ist er in seinem Wesen ein
Herausgeforderter. Er ist seine Praxis, und in der Aktualisierung seines
Erkennens zeigt sich ihm das, was ihm erscheint, vornehmlich im be-
wegten Vollzug des Werdens der Erscheinung, das nicht verschlossen
und unsichtbar ist, sondern »sich zu erkennen gibt«. Denn auch dies ist
vorausgesetzt — eigentlich eine Banalitit — dass jedes Welterkennen
davon ausgehen muss, dass Erscheinendes die Moglichkeit mit sich
fithrt, iiberhaupt auf irgendeine Weise erkannt zu werden, ja seinem
Wesen nach Erkenntnis-Gabe zu sein. Es finden sich also Formulierun-
gen, die mit heutigen Philosophien des »Gebens« und »Sich-Gebens«
tbereinzustimmen scheinen.

Durch das »Seinsverstindnis«, das Heidegger in Sein und Zeit
suggestiv ins Zentrum der Existenz setzte und das von Fink weiter
entfaltet wurde, ist anscheinend eine Offnung des »Subjektiven« zur
Welt und zum »Seienden im Ganzen« gelungen. Anstelle dieses Seins-
verstindnisses findet sich bei Barth das »Ereignis des Erkennens«.
Alles kommt auf dessen Erhellung an, in der Barth die Moglichkeit
einer »Wende von grossem Ausmass und von bedeutender Tragweite«
(Barth 1959, 172) vermutet:

5 Bereits Heideggers »Es gibt« hat in der franzésischen Phanomenlogie zu weitreichen-
den Reflexionen gefiihrt, die zu einem ontologischen Umdenken Anlass gaben. So ist
auf das Denken von J.-J. Marion Etant donné. Essai d’'une phénoménologie de la dona-
tion (Paris 1997) zu verweisen. Vgl. dazu Kiihn 2003, 175-239.

214

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

»Erkenntnis¢, verstanden in ihrer Aktualisierung, ist weder ein Tun noch ein
Erleiden. Das transitive Verbum >Erkennenc ist offenbar wenig geeignet, diese
Aktualisierung endgiiltig auszusagen [...]. Niher kommen wir dem, was aus-
gesagt werden soll, wenn wir das Geschehen der Erkenntnis intransitiv oder
medial zur Aussprache bringen. Erkenntnis in ihrer Aktualisierung ist ein >Of-
fenbarwerden< oder ein >Sich-Erschliessen< von etwas. Gehen wir aus von der
medialen Aussageweise, dass setwas sich zu erkennen gibt<!« (Ebd. 173)

Das »Offenbarwerden von etwas« ist die autonome Basis — vor allen
Differenzen wie Ich und Welt, Subjekt und Objekt: »Im >Sich-zu-er-
kennen-Geben von etwas< wird etwas seinsichtig< oder smanifest«. Wir
konnen [...] das >Sich-zu-erkennen-Geben, in dem wir das Geschehen
der Erkenntnis wahrnehmen, als eine >Manifestation< aussprechen.«
(Ebd. 174) Aber: Was ist dies fiir eine Wahrnehmung? Was ist dies fiir
eine Erkenntnis, die die Manifestations-Erkenntnis erkennt — oder nur
wahrnimmt? Es ist anzunehmen, dass Barth mit dieser »Erkenntnis der
Manifestations-Erkenntnis« auf einen Grundgedanken der abendlin-
dischen Metaphysik abzielt, ndmlich auf die Aristotelische »Erkenntnis
der Erkenntnis, die er somit aus der Mitte des Kosmos in den Bereich
des Transzendentalen verlegt.

Es ist klar, dass eine mediale Ausdrucksweise in der deutschen
Sprache, die die grammatische Form des griechischen Mediums nicht
kennt, grofle Schwierigkeiten bietet und bei ihrer Nicht-Beachtung das
Verstehen des Barthschen Denkens verunméglicht. Dass dies auch fiir
das Verstehen des »Erscheinens«, eben des »phainesthai« gilt, verdeut-
licht die folgende Aussage: »Das Erscheinen der Erscheinung ist ein
Sich-Erschliessen, ein Offenbarwerden, eine Manifestation von etwas,
das >ist< — als das Sich-zu-erkennen-Geben des Seins der Erscheinung.«
(Ebd. 175) Man beachte das »ist«: Das Erkennen kommt nicht nach-
traglich zum Erscheinen hinzu, vielmehr ist es seinem Wesen nach
das Sich-zu-erkennen-Geben der Erscheinung selbst!

¢ Allein schon der Titel Erkenntnis der Existenz weist in diese Richtung. Ubersetzen wir
gemif den Barthschen Bestimmungen Existenz mit »existenzieller Erkenntnis, so lau-
tet der Titel eigentlich »Erkenntnis der existenziellen Erkenntnis«. Eine Tautologie
droht, wenn man nicht bedenkt, dass es sich um Erkenntnisse unterschiedlicher Ord-
nungen handelt. Auch Hegel bezieht sich auf die Metaphysik des Aristoteles, verlegt
aber bei Verlust der transzendentalen Dimension seine Erkenntnis-Bewegtheit in den
Horizont der Innerweltlichkeit von Natur und Geschichte — mit méglichen Konsequen-
zen, die Linkshegelianer und vor allem Karl Marx weiterentwickelten.

215

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

Und wie steht es mit der bereits erwahnten Deontologie? Bei Hei-
degger und Fink wird von einem iibergegenstindlichen Sein gespro-
chen, das sich dem Menschen »zuschickt« oder, wie bereits zitiert, es
tritt in die Welt mit einem Auftrag an den Menschen, ohne dass klar
wiirde, worin dieser Auftrag bestehen soll. Bei Barth ist Existenz in
ihrem Wesen ein Herausgefordert- und ein In-Anspruch-Genommen-
sein, das sich im jeweiligen Inhalt meldet und als Anliegen den Men-
schen erfasst hat. Und es ist nicht ein willkiirliches Anliegen, das die
Existenz herausfordert, sondern es ist von meta-weltlichem Charakter.
Es kommt nun nicht auf den spezifischen Inhalt dieses Anliegens an,
vielmehr auf die Einsicht, dass es sich in diesem deontologischen Auf-
gefordertsein um eine eigenstindige Wirklichkeitsdimension handelt,
die in ihrer Aktualitit durchaus mit der »Natur« konkurrieren kann.
Dies ist die leitende Einsicht von Barths Philosophie der praktischen
Vernunft aus dem Jahre 1927.7 Die Praxis der Vernunft zeigt sich als
das konstante Entscheidungsmoment, das im Auftrag der Suche nach
dem Vorziiglichen faktisch erfahren wird. Das neutestamentliche »Ste-
hen in der Wahrheit« gewinnt hier seine philosophische Artikulation.
Insofern etwas gesollt und gewollt und aktuell erstrebt wird, gewinnt
dieses Etwas den Status praktischer Wirklichkeit, die durchaus in einer
Parallele zu einer »ontologischen« Selbststindigkeit gedacht werden
muss. Es handelt sich hier um eine Wirklichkeit, die mit dem Vollzug
des Existierens zusammenfillt und nur in diesem sich manifestiert.
Wenn dies nicht der Fall wire, verlore die praktische Vernunft jeg-
lichen Sinn.

7 Dieses Werk (Barth 1927) steht noch unter dem Zeichen des »Kritischen Idealismusc,
was sicher dazu beitrug, es nach verinderten philosophiegeschichtlichen Klassifizierun-
gen zu iibersehen. Besondere Bedeutung kommt ihm zu, weil darin das Primat der
Praktischen Vernunft, wie von Kant proklamiert, Ernst genommen wird: Praktische
Vernunft wird als eigenstindige deontologische Wirklichkeit erkannt und damit als Phi-
losophie der Existenz herausgearbeitet. Diese Einsicht leitet das ganze Denken Heinrich
Barths, sowohl seine Existenz- als auch seine Erscheinungsphilosophie. Der Schliissel-
aufsatz »Philosophie der Existenz« (Barth 1967, 33-53), der diese Sachlage erliutert,
wurde 1942 verdffentlicht. Aufgrund des »Marburger«-Ansatzes kann »Existenz« nicht
ontologisch, vielmehr nur als »Erkenntnis« — und zwar einer ganz besonderen, unver-
gleichlichen Erkenntnis verstanden werden.

216

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

lll. Differenzen im Verhalten zur »Gegebenheit«:
Barths transzendentale Riickfrage® und Finks spekulatives
Weltdenken

Beide Philosophen riitteln an der normativen Gewalt des Gegebenen,
des Faktischen, der Tatsachen und der sich absolut setzenden Dinge.
Barth gewinnt seinen Ansatz im Riickgang einerseits auf das »Erschei-
nen der Erscheinung« und andererseits auf den transzendentalen Ur-
sprung aller Erkenntnis, abgekiirzt formuliert: auf den »Logos«. Fink
postuliert den iibergreifenden Weltgedanken und macht ihn zur Basis
seiner Kritik der Ding- oder Gegebenheits-Ontologie. Diese Kritik ver-
langt er im Sinne einer » Uberholung des metaphysischen Raum-, Zeit-
und Bewegungsverstindnisses durch ein Weltdenken, welches von der
Welt her die Gianze des Raumes, die Gianze der Zeit und die Ginze der
Bewegung zum Problem macht [...]« (Fink 1977, 229). In dieses Welt-
denken ist aber bereits eine dem »Weltbegriff« keineswegs inharente
Voraussetzung eingefiigt, namlich die »Ganzheit, die auch Heidegger
in seiner Seinskonzeption unbesehen mit einbezieht. Genau besehen
ist allerdings nicht von der Génze der Welt die Rede, sondern nur von
den jeweiligen Ganzheiten von Raum, Zeit und Bewegung, denn die
Welt selbst, als ein Nicht-Seiendes, ist zwar Ganzheiten stiftend, aber
selbst nicht eine innermundane Ganzheit. Ist dieses Weltdenken vor-
erst nur als Postulat skizziert, so besteht aber doch, um es iiberhaupt in
Gang setzen zu konnen, ein Vorbehalt gegentiber allem Erscheinenden,
das wir zu kennen vermeinen. Es ist der Vorbehalt eines »Entzugs«, ja
der Negativitit. Sepp sieht darum die Méglichkeit einer »Negativpha-
nomenologie«: »Diese Phainomenologie prisentiert das Negativ des Er-
scheinenden, indem sie das Erscheinende umkehrt: Im Erscheinen sieht
sie all das, was Erscheinendes nicht ist: die Welt.« (Sepp 1998, 93). Wie
dem auch sei, sicher ist, dass Finks Weltdenken nicht zur frontalen
Begegnung mit den Erscheinungen hinfiihrt und sogar die Phinome-
nologie meiden will, ja diese als einen »Irrweg«® erachtet. Die Welt

§ Der Terminus »Riickfrage« bezeichnet bei Barth einen wichtigen Grundzug der Phi-
losophie als solcher: »Philosophie ist [...] eine immer wieder einsetzende Riickfrage
nach sinngebenden Begriffen [...].« (Barth 1965, 13; 17ff.) Vor allem ist damit sein
transzendentaler Denkstil umschrieben.

° Den Spuren der Absetzbewegung Finks von Husserl ist Guy van Kerckhoven in einer
grofen Untersuchung iiber die Revision der VI. Cartesischen Meditation nachgegangen
(Kerckhoven 2003), ebenfalls in einem bis dato unverdffentlichten Vortrag, den er an-

217

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

wird auch nur »spekulative und durch die Anstrengung des Begriffs
entdeckt.

Dagegen entdeckt Barth durch die frontale Begegnung mit der
»Erscheinung« deren emergenziale und existenzielle Bedeutung, um
gerade die »Phdnomene« der Phanomenologie als bereits theoretisch
erstarrte Gebilde zu entlarven. Sie sollen zuriickgefithrt werden in
den urspriinglichen Zustand des Sich-zu-erkennen-Gebens. Seine Me-
thode ist radikal skeptisch und transzendental, insofern er alle »Gege-
benheiten«, die er in einem Vortrag im Jahre 1919 als das »radikal
Bose« bezeichnete, ' auf die urspriingliche Offenbarkeit ihres Erschei-
nens zuriickfithrt, um sie, befreit von der ontologischen Erstarrung, in
ihrer »integralen« Aktualisierung in Sicht zu bekommen.!

Gerade weil Fink aus der Vorwegnahme einer »Kehre« oder aus
der »Seinsgeschichte« heraus und zudem aus dem »non-aliud« der
»Welt« zu denken versucht, riicken ihm die sinnlich erscheinenden
»Dinge« und »Sachen« hinter einen ontisch distanzierenden Schleier,
als hitte er Furcht, dass sie ihn beriihren, ablenken, tiuschen und von
einem wirklicheren Sein trennen konnten. Die »Phinomenalitit« ist

lasslich des Symposions iiber Eugen Fink — Heinrich Barth — Jan Patocka in Prag im
Friihjahr 2004 hielt (Kerckhoven 2009).

10 »Bejahung einer Gegebenheit der Lebensinhalte ist das schlechthin Bose; sie ist das
Wesen aller Siinde und Verkehrtheit; sie ist das Ubel als solches.« (Barth 1962, 227)
Dieses radikale Verdikt diirfte auch heute noch Geltung haben, wenn z. B. das »Denken«
oder das »Bewusstsein« naturalistisch auf Gehirnfunktionen reduziert und als Quelle
der Erkenntnis bestimmt wird. — Das Nicht-Haften an Gegebenheiten, der Verzicht auf
alles Haben-des-Seins bildet eine Gemeinsamkeit mit seinem Basler Kollegen Karl Jas-
pers, dessen kantisch inspirierte Existenzphilosophie, bei aller kollegialen Kritik, der
Barthschen niher steht als das Seinsdenken Heideggers.

11 Diese Methode wendet Barth auch gegeniiber Kants »Transzendentaler Deduktion«
an. Er kritisiert die ontologischen Vorgaben, die noch in Kants Brief an Markus Herz
vom 21. Februar 1772 trotz der »veridnderten Methode der Denkungsart« sich bemerk-
bar machen, vor allem in der vorgegebenen Relation von Subjekt und Objekt (Barth
2004, 51ff.). In Barths mehrmaligen Analysen der Kantischen »Deduktion« wird als
Ergebnis festgehalten: »In Kants >Transzendentaler Deduktion< wird [...] die Aktualisie-
rung der Erkenntnis im Erkennen in ihrer transzendentalen Begriindung (in der >Trans-
zendentalen Apperzeption<) aufgewiesen.« (Ebd. 55; siehe auch Barth 1927, 35-58;
1965, 214-223) In allen diesen Analysen wird versucht, die mittelalterliche Transzen-
dentalienlehre in eine neue transzendentalphilosophische Konzeption iiberzufiihren,
und zwar durch die Reinigung einerseits des Kantischen Ansatzes von seinen ontologi-
schen Restbestinden als auch durch die Befreiung der Transzendentalien der Scholastik
aus ihrer ontologischen Einbettung.

218

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

ihm wichtiger als die einzelnen Phianomene. Die wirklichen Phidnome-
ne und auch das wirkliche Leben in erfiillter Erscheinung sind ihm
entzogen. Dariiber gibt seine ludische und symbolische Darstellung
humanen Handelns und Lebens einige Auskunft. Erst durch eine tiber-
phénomenale Vermittlung scheint er die Unmittelbarkeit des Lebens in
Sicht zu bekommen.

Trotz aller Vorsicht, den Erscheinungen nicht »phanomenolo-
gisch« zu nahe zu treten und sich nicht in den Unendlichkeiten der
Beschreibungen zu verlieren, ist Finks Denken von einem Pathos der
Weltzugewandtheit durchdrungen. Gerade weil »Welt« wegen ihrer
Nicht-Dinglichkeit ins Vergessen geraten ist, ist Fink intensiv bemiiht,
eine positive Weltlichkeit der Welt aufzudecken. Angesichts der doxi-
schen Unfassbarkeit der Welt, die nur spekulativ angedacht und iiber-
wunden werden kann, ist es moglich, von einem offenen Horizont der
Welt-Erforschung zu sprechen, allerdings nicht bis in jene Hinter-
grundsdimension hinein, in der sich das Drama der Seins- oder Welt-
miichte abspielt. Trotz dieser Fernsicht macht sich in seinen anthro-
pologischen Darlegungen oft eine geradezu agrarische und archaische
Nostalgie bemerkbar, insofern Fink zu wissen vermeint, dass in vor-in-
dustrieller Zeit die Symbole von Himmel und Erde, Nacht und Tag
noch in ihrer Eigenwirklichkeit erfahrbar gewesen seien. Diese agrari-
sche Nostalgie und Kritik der Moderne findet sich auch in Heideggers
Texten, vor allem in jenen, die von seiner Hinwendung zum chinesi-
schen Daoismus gepragt zu sein scheinen (Wohlfahrt 2001). Was uns
aber bei diesen Bemerkungen leitet, ist die merkwiirdige Frage, wie
weit bei Fink und Barth die »Riickfrage« nach den begriindenden Mo-
menten ihrer Philosophien gehen kann oder gegangen ist.

Barths transzendentale Riickfrage kennt keine abschliefenden
Grenzen und keine ersten Elemente, auch nicht kosmische Tatsachen,
die dem Fragen Einhalt gebieten konnten. Die Riickfrage geht in zwei
Richtungen, in die innerweltliche und in die transzendentale, gewisser-
mafSen in die horizontale und in die vertikale. Die horizontale Denk-
richtung, die nach den linearen Ketten und komplexen Vernetzungen
sucht, verliert sich im Unbestimmten und muss vielleicht zur Einsicht
kommen, dass die Weltwirklichkeit nach allen Seiten »offen« bleiben
wird, wihrend die vertikale, die eigentlich transzendentale und emer-
genziale, von der neuzeitlichen Philosophie ausgeblendet wurde — in-
dem sie frivolerweise den Gedanken der »Schopfung« im Sinne der
»creatio continua« preisgegeben hatte. Barth versteht Existenz im Ho-

219

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

rizont des vertikalen Welt-Aufgangs und in ihrem Eintritt in die Er
scheinung primir als »Schopfung«.12

IV.  Finks transzendentale Weltdynamik und Barths
kosmisch-existenzielle Manifestation

Im Folgenden seien einige Grundpositionen von Fink und Barth einan-
der gegeniibergestellt, die die »Weltwirklichkeit« betreffen. Sicher in-
tendieren beide Philosophien eine Wirklichkeit, die in konstanter Be-

12 Jedem Leser, der hier Theologie wittert, sei sein Geruchssinn unbenommen. Doch es
wire an der Zeit, endlich von pubertdren und letztlich blasphemischen Gottes- und
Schépfungs-Konzepten loszukommen, wie sie zur Zeit von den sich formierenden
»Brights« propagiert werden. Im Schopfungsgedanken liegt eben keine Beruhigung,
dass diese Welt von einem Schopfer konstruiert worden sei, wie es vielleicht auch Pla-
tons Timaios suggerieren konnte. Im Gegenteil: Schopfung bedeutet Erkenntnis der
Kontingenz und der abgriindigen Faktizitit, dass kein Grund gefunden werden kann,
warum diese Welt ist und nicht nicht-ist. Die Kontingenz ist sicher kein neuer Begriff.
Er spielte in der Spétscholastik, in der arabischen Philosophie, in der Philosophie der
Existenz wie auch in der Systemtheorie Niklas Luhmanns eine Rolle, die ihn beinahe
in rationale Vertrautheit riickte. Doch es ist nach Barth das Folgende zu bedenken: »Die
arabische Philosophie des Mittelalters war auf dem Umweg iiber den Islam vom Alten
Testament inspiriert. Dies zeigt sich daran, dass sie sich genotigt sah, mit dem Begriff
der »Schopfungc ins reine zu kommen. Es liegt aber im Wesen dieses Begriffes der
»Schdpfung, dass er in der antiken Philosophie keine Stitte finden konnte. Denn was
in der Schopfung von Gott geschaffen worden ist, das ist die phinomenale Wirklichkeit
des Welt-Seins, die im Schépferworte aus dem Nichts hervorgerufen wird. Diese Welt
der Erscheinungen, die in der Schopfung zur sichtbaren und greifbaren Wirklichkeit
wird, erfreut sich einer ganz anderen Weise des Seins, als wie sie uns im >seienden Sein¢
der klassischen griechischen Philosophie begegnet [...] Die geschaffene Welt ist als sol-
che bestimmt durch die Begriffe >Existenz« und >Kontingenz«.« (Barth 1967, 168f.) Aus
dem Schépfungsgedanken, der eine Kategorie der Bewiltigung der Kontingenz-Einsicht
in das Welt-Sein ist, erwichst eine radikal andere Ontologie, als sie in der Tradition des
Aristoteles und aller Aristotelismen bis hin zum »Neo-Aristotelismus« des 19. und
20. Jahrhunderts iiblich war und in seinen heutigen Auslidufern immer noch ist. Wenn
also Barth zum Schluss kommt, dass der Existenz vor dem Sein der Vorrang gebiihrt und
er sie zum Zentrum der philosophischen Systematik erklart, stellt er sich voll in die
Tradition der hoch komplexen Synthese aus biblischem, griechischem und islamischem
Denken. — Man konnte angesichts dieser komplexen Konstellation den Gedanken erwi-
gen, ob der in Heideggers und Finks Philosophie auftretende Begriff des »Ereignisses« —
der gemifs Heidegger nicht »griechisch« gedacht sein soll — tatsichlich nicht mehr auf
die Aristotelischen abkiinftigen Ontologien angewandt werden soll, weil er eine ganz
andere, existenziell-dynamische Welt-Wirklichkeit zum Vorschein bringt.

220

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

wegtheit und Aktualisierung begriffen ist. Beiden ist auch der Riick-
griff auf urspriingliche, nicht mehr hintergehbare Positionen eigen —
die sie mit unterschiedlichen Methoden aufweisen. Es sind dies bei
Barth das »Transzendentale« und bei Fink die »Welt«. Beide Philoso-
phien destruieren die traditionelle Ontologie und deuten sie neu in
einem leicht privativen Sinn. Fiir Fink bleibt sie ein Moment der
Selbst- und Weltbestimmung des Menschen, aktuell und prisent als
»ontologische Erfahrung, aber iiberbietbar durch den Weltgedanken
— bei Barth fungiert Sein als eines der drei Prinzipien der Philosophie,
neben Vernunft/Erkenntnis und Wahrheit (Barth 1967, 62—67). Sein
ist dadurch methodisch verstanden als transzendentale Moglichkeit,
die Erscheinungen aller existenziellen Lebendigkeit zu entledigen und
sie auf die ontologische Ebene von neutralisierten »Seienden« zu pro-
jizieren (Barth 1965, 631). Sie werden dadurch ent-existenzialisiert,
ent-temporalisiert und zu schattendhnlichen Gebilden reduziert.!?
Das transzendentale Prius wird bei Fink das »Denken der Welt«, bei
Barth die »Erkenntnis als solche«, die die eigentliche Bedeutung des
Transzendentalen bezeichnet. Es sei aber beigefiigt, dass damit eine
Erkenntnis »anderer Ordnung« gemeint ist, eine Erkenntnis mit Be-
griindungsfunktion.!*

15 Barth spricht deutlich von einer »Abschattung auf die Ebene des Seienden.« (Barth
1965, 631) Barth hilt sich darum an einen sehr reduktiven Begriff der Ontologie, um sie
von der gnostischen Aura, die sie durch Heidegger gewonnen hat, zu befreien. So for-
muliert er: »Es scheint aber ein durchgehender Zug des ontologischen Denkens darin zu
liegen, dass in der Bedeutung des >Seins< und des >Seienden« die Zeitlichkeit eine bedeu-
tende, weithin sichtbare Stellung nicht einnimmt.« (Ebd. 680) Und: »[...] eine Entdus-
serung in die Zeitlichkeit ist dem Seienden fremd.« (Ebd.) Dass damit auch das »Phino-
men« der Phinomenologie getroffen ist, kommt zum Ausdruck, wenn Barth formuliert:
»Vom Phianomen ist aber zu unterscheiden das Erscheinen der Erscheinung. Dieses Er-
scheinen ereignet sich im Horizonte der Zeitlichkeit und kann demzufolge rein ontolo-
gisch nicht ausgelegt werden. Woraus wir ersehen konnen, dass nicht einmal die Kos-
mologie auf festgestellte Tatsachen« zuriickzufithren ist! Denn das >Erscheinenc der
Erscheinung ist nicht etwas, das sich als Seiendes feststellen lisst. Das sPhinomenc da-
gegen bedeutet die Projektion des Erscheinens der Erscheinung auf die Ebene des Seien-
den — eine Projektion, in der von der Aktualisierung eben des Erscheinens der Erschei-
nung abstrahiert worden ist.« (Ebd. 681; vgl. ebenfalls 88, 460f., 633)

4 Barth widmet diesem Aspekt ein ganzes Kapitel in seinem Opus magnum: »3. Die
transzendentale Begriindung« (Barth 1965, 207-240). Er betont, dass das Prinzip der
philosophischen Begriindung ein »offener« Begriff bleiben miisse (ebd. 16). Das alle
Erkenntnis griindende Prinzip kénne nicht von derselben Ordnung sein wie das, was es
im Einzelnen begriindet.

221

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

Es sei auch noch der Unterschied der fundamentalen Ausrichtun-
gen und des Typs des Transzendierens bei diesen Philosophien kurz
beleuchtet: Verglichen mit dem radikalen Transzendieren Barths, das
eigentlich ein Transzendieren des innerweltlichen Transzendierens
vollzieht und dadurch auf eine tiefere Ebene, namlich auf jene der
»transzendentalen Transzendenz« oder der »Transzendenz des Trans-
zendentalen« (ebd. 224 f.) vordringt,'> muss das Weltdenken Finks ein-
geschrankt als »quasi-transzendental« bezeichnet werden. Fink setzt
zwar »Welt« und »Weltbewusstsein« in einem uniiberholbaren, also
transzendentalen Sinne an, und zwar zugleich als unmittelbare Erfah-
rung und als apriorisches Wissen. Mit der Barthschen »Transzendenz
des Transzendentalen« konnte das »Nichts der Welt« verglichen wer-
den. Doch dies ist darum unzulassig, weil auch das Nichts der Welt nur
in der Relation zum Sein der Welt gedacht werden kann. Darum ist
dieses Nichts kein vom Sein gereinigtes Nichts und erreicht nicht den
Rang desjenigen Transzendentalen, von dem aus tiberhaupt Erkenntnis
— auch die Erkenntnis des Nichts — ermoglicht wird. Zudem wird das
Welt-Nihilum als das Umgreifende und Vorausgesetzte trotz seiner
Uber-Gegenstindlichkeit in den Modus der Urspriinglichkeit fiir Raum
und Zeit und damit ins Vor-Zeitliche und Vor-Raumliche versetzt. Welt
ist paradoxerweise gerade als Nihilum von einem um- und durchgrei-
fenden Charakter. Es ist anwesend und nicht als Seiendes und Phéno-
menales fassbar; es durchwaltet, durchstimmt und durchschwingt alles
Sein und Seiende und zeigt sich indirekt an im »Urstreit von Himmel
und Erde« (Fink 1977, 243). Diese Bestimmungen gehen aber tiber das
hinaus, was vom Transzendentalen als Erkenntnis-Ursprung auszusa-
gen angemessen ist. Wegen dieses Zwittercharakters der »Welt« als
Nihilum und dynamischer Eigenmacht wurde hier die Bezeichnung
»quasi-transzendentale Weltdynamik« gewihlt, eine Bezeichnung, die,

15 Barth unterliduft die iiblichen Konzeptionen von Transzendenz und Transzendieren,
die auch bei grofiter existenzieller Ergriffenheit stets eine spatiale Allusion mit sich
fithren. Unterschieden werden innerweltliches Transzendieren, wie es z. B. das wissen-
schaftliche Denken vollzieht, und die dieses Transzendieren erst erméoglichende Begriin-
dung, die Barth »transzendentale Transzendenz« nennt. Es ist eindriicklich, wie Barth
die scholastische Transzendentalienlehre, auf die noch Kant Bezug nimmt, ihres onto-
logischen Charakters entledigt und sie — gereinigt durch die Einsichten in Kants prak-
tischer Vernunft — einem grundlegenden Denken der Wahrheit der Existenz, einem
»Stehen in der Wahrheit«, bereitstellt. Uber diese Umdeutung der Lehre der Transzen-
dentalien in eine existenziell relevante Transzendentalphilosophie orientieren die zehn
Seminarthesen aus dem Sommersemester von 1956 (Barth 2004).

222

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

es sei zugegeben, aus dem Blickpunkt des radikal-transzendentalen
Ansatzes von Barth heraus gewihlt wurde.

Nun weiter zur Weltdynamik! Das Denken Finks folgt den ge-
waltsamen Interpretationen Heideggers, die es zustande bringen, so-
wohl die Transzendentalphilosophie Kants als auch den dem metaphy-
sischen Ontologismus sich entziehenden Deutschen Idealismus zu
ontologisieren. So transformiert Fink Hegels Erkenntnis-Instrumente
in eigenstiandige Realititen, so dass sie als aktive »Seinsméchte« auf-
zutreten vermdogen — so z. B. als Michte des An-sich und Fiir-sich. Ana-
logien mit der Spatphilosophie Schellings dringen sich auf, dessen Phi-
losophie der Mythologie und Offenbarung'¢ ebenfalls den Ausblick auf
ein kosmologisch-mythisches Meta-Geschehen gewihrt. Indirekt wird
auch die Seinsphilosophie Heideggers mit ihrem sikularisierten Ge-
danken der Seins-Parusie in diesen Horizont einbezogen, nicht zuletzt
mit der Intention, mit einer neuen »Kosmologie« die »Seinsphiloso-
phie« zu tiberbieten. Fink gewinnt den Einblick in ein grandioses Welt-
Drama, dessen Dynamik dem Menschen entzogen zu sein scheint.
Sucht man in diesem Welt-Drama nach der Stellung des »Subjekts«
oder des »Menschenc, so wird man auf das dem Menschen eignende
»Seinsverstindnis« verwiesen, in dem sich sowohl die Sorge um das
eigene Sein als auch das sich ihm »zuschickende« Sein und das »Welt-
ganze« prisent und ineinander verknotet erweisen. Darin liegt aber
auch das »Mittlertum des Menschen« (Fink 1977, 250). Thm wichst
im Welt-Drama trotz dessen Ubermacht eine umfassende, eigentlich
tiberdimensionierte Verantwortung zu, denn in ihm vollzieht sich die
Wahrheit als Ereignis, namlich »als die weg-hafte Enthiillung des Seins
selbst, als seine reine Selbsterhellung. Wahrheit ist nicht >Entdecktheit«
von etwas, nicht das Offenbarsein eines Dinges oder eines Dingartigen,
sie ist als >Ereignis« (ebd. 235). Eine Unsicherheit macht sich aber in
den Darlegungen Finks geltend, denn viele Fragen bleiben offen: Ist der
Mensch nur Ort eines Geschehens, das er nicht im Griff hat? Ist er als
Existierender wesentlich »Zerrissenheit«? (ebd. 235), und bleibt er
trotz seines »Mittlertums« von dem apokalyptischen Grundgeschehen
des »Waltens der Welt«, des »Streits von Lichtung und Verbergung«
als der »Urzwietracht des Seins« (ebd. 217) und der ihm unverfiigbaren
Seins-Michte ausgeschlossen? Welche Stellung besitzt die »vulgére«

16 Fink bezieht sich gelegentlich auf die Spitphilosophie Schellings (z. B. Fink 1977, 221,
225)

223

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

Weltgeschichte in Beziehung zur Tiefengeschichte des Waltens der
Welt?

Das Weltdenken Finks oszilliert zwischen transzendentalen, ur-
sprungsphilosophischen, phianomenalen und mythischen Allusionen.
Es soll also eine vergessene oder bislang iibersehene »Kosmologie« die
Nachfolge der »dingontologischen Metaphysik« antreten, wobei sich
Fink nicht scheut, grofe geschichtliche Zusammenhange und notwen-
dige Umorientierungen des ganzen bisherigen philosophischen Den-
kens anzumahnen. Er liebt eine auch bei Heidegger nicht zu iiber-
sehende prophetische Gebirde. Nicht im Detail seien die wesentlichen
Momente dieses Weltdramas geschildert, nur einige seien erwédhnt.

Vom Erscheinungsdenken her glaubt man es begriifien zu kénnen,
wenn »Himmel und Erde« und das alltigliche Leben in den Umkreis
philosophischer Besinnung geriickt werden, doch muss man bald einen
groflen Vorbehalt beachten. Himmel und Erde miissen »symbolisch«
aufgefasst werden und kénnen darum in jedem Ding prisent sein als
die sich widerstreitenden Momente der »Lichtung« und der »Verber-
gung«. Die Termini Hegels und Heideggers werden in Méchte tiberge-
fithrt, die zu wahren Agenten der Welt-Dynamik oder des Welt-Wal-
tens mutieren. Welt ist ein Erstes und Letztes, so dass gesagt werden
kann: Die Wirklichkeit der Welt ist ihr Walten. Von diesem Horizont
her gewinnen Himmel und Erde erst ihre tiefere Bedeutung und Méch-
tigkeit. Welt waltet und »durchzieht alle Erfahrungsweisen« (Sepp
1998, 92). Sie ist darum auch keine blofie Begriffskonstruktion. Von
diesem Verstehen der jeweiligen Welt-Waltens-Immanenzen her ge-
winnen ungewohnte Ausdriicke, wie etwa die »Schwingung, ihre kos-
mische Bedeutung. Phinomenale Momente werden in einen anderen
Verstehenshorizont geriickt. Dabei geht es Fink um eine Form der
»Ubersetzung« oder der »gedanklichen Umsetzung in eine andere Di-
mension« von phidnomenalen Ziigen, wie er es im Heraklit-Seminar
explizierte, das er gemeinsam mit Heidegger durchfiihrte.”” Die harte

17 Vgl. Heidegger 1986, 88. — Die von Fink im Heraklit-Seminar explizierte Methode
(ebd. 88ff.) missfillt allerdings Heidegger. Liest man seine Fragen, so muss man von
seinem Unverstindnis sprechen. Dieses scheint in seiner ontologischen Distanz zu den
sinnlichen Erscheinungen begriindet zu sein. Finks Methode verdient aber grundsitzli-
cher, als es in den Seminarsitzungen geschah, gewiirdigt zu werden. Es muss jedem
Leser heraklitischer Fragmente einsichtig sein, dass Blitz, Feuer, GeifSelschlag, Herde,
Weidetiere, Licht, Nacht weit mehr bedeuten, als der phinomenale Befund hergibt. Es
handelt sich aber auch nicht um »Metapherng, wie dies aufgrund der modernen, nomi-

224

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

Begrifflichkeit, ja sogar die Sprache selbst miissen gemildert oder ver-
mieden werden. Ein un-thematisches Wissen meldet sich und fordert
eine neue Aneignungsweise von Welt und Erscheinung. Fink holt da-
rum den Begriff der »Ahnung« aus der philosophischen Obskuritit
zuriick, denn sie ist nicht erkenntnisfremd, vielmehr ein a-theoreti-
sches Wissen und schafft durch ihre unmittelbare, »ontologische« Er-
fahrung des Welt-Waltens eine Briicke zum begrifflichen Denken
(Fink 1977, 93).

Es diirfte deutlich geworden sein, dass wir weder phinomenolo-
gisch noch erscheinungsphilosophisch Finks Philosophie gerecht wer-
den konnen. Es zeigt sich auch, dass der Ausgang vom »Erscheinen«
keineswegs eine feste Basis bildet, sind doch die Schwierigkeiten un-
iibersehbar, um ein Denken aufgrund des integralen Erscheinens der
Erscheinungen konsequent voranzubringen. Gerade die phinomenale
Hinnahme von »Himmel und Erde, so hat sich gezeigt, muss zwar in
naiver Einstellung bewahrt, aber zugleich in eine andere Dimension
iibersetzt werden. Diese Ubersetzung war anscheinend in friihen ge-
schichtlichen Perioden gar nicht erforderlich, waren doch die tieferen

nalistisch und linguistisch geprigten Alltags- und Wissenschafts-Ontologie etikettiert
werden konnte. Fink visiert eine andere Denk- und Sprachweise an: »Heraklit spricht in
einer Sprache, die die Differenz des innern Denkens und des dufiern Sagens nicht
kennt.« (Ebd. 89) An diese Sprache heranzukommen, ist nur moglich, wenn man sich
um eine Phdnomennihe bemiiht. Eine »empirische Phinomenologie« (ebd. 86) fiihrt
gerade am Ziel vorbei und erreicht nicht den »tieferen Sinn«, wie die einzelnen »pha-
nomenalen Ziige« gedacht werden kénnen. »Vom unmittelbaren Sehen der sinnlichen
Phinomene gehen wir iiber in einen unsinnlichen, nicht in einen iibersinnlichen Be-
reich.« (Ebd.) Fink will also nicht vom einzelnen Erscheinen der Erscheinung ausgehen,
von dessen Selbstbeglaubigung oder Saturiertheit, sondern er dringt zum immanenten
Symbolgehalt der Phinomene vor, und zwar der Gattungs-Phinomene wie z.B. Blitz
und Feuer. In ihrer Gattungshaftigkeit liegt natiirlich schon ein symbolisierender Akt
verborgen, der aber hier unbeachtet bleiben soll. Anhand des Feuers kann das Gemeinte
verdeutlicht werden. Das naiv verstandene Feuer Heraklits ist innerzeitlich und wird als
ewig dauernd ausgesagt. »Dann aber hat man schon die Zeit und wendet Zeitbegriffe auf
das zeitbildende Feuer an.« (Ebd. 100) Fink will das »Gewesen, das Jetzt und Kiinftig«
aus dem »Aufspringen« des Feuers selbst verstehen (ebd. 101). Denn der tiefere Sinn des
Feuers enthiillt sich als »das zum Vorschein-Bringende« (ebd. 100). So zeichnet sich ein
Tiefenhorizont ab, der der empirischen Phinomenologie zuvorgeht und in dem sich die
Potenzen — zwar a-phdnomenal aber phinomenal-potent — anzeigen. Das Moment des
»Zum-Vorschein-Bringens« geht, sofern es gereinigt wird von allen kausalen Implika-
tionen, in die Richtung des von Barth formulierten elementarischen »Erscheinens der
Erscheinung.« Auch Jan Patotkas »Erscheinen als solches« riickt in die Nihe dieses Ge-
dankenkomplexes.

225

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

symbolischen Gehalte der uns umgebenden Welt-Erscheinungen im-
plizit gegenwirtig. Unsere moderne Existenzweise hat uns allerdings
dieser urspriinglichen Naivitdt beraubt und uns in eine neue Naivitit
des Selbstverstindlichen und Irrelevanten eingelassen. Fink sprach be-
reits in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg von der Weltvergessen-
heit. Sie hat nun nach etlichen technischen und sozialen Revolutionen
auch die phinomenalen Welt-Konstanten erfasst. Ein Prozess der Ent-
kosmisierung scheint auch die magischen Potenzen aufgelést zu haben,
die im Himmels-Anblick und in den Erd-Erfahrungen eine erfiillende
Welt-Immanenz vermuten lieSen. Kurz: Wir haben keinen »Himmel«
und keine »Erde« mehr. Von diesem Befund her mutet Finks Philoso-
phie wie ein grofSer Anachronismus an.

Es ist Fink aber zugute zu halten, dass er immer wieder auf aus-
geschlossene Bereiche philosophischen Denkens hinweist und Irrginge
aufdeckt, in denen sich die neuzeitlichen Philosophien verloren haben.
Nur ein Aspekt sei noch erwihnt. Durch die Beschwérung der »Erde«
als des Verborgenen, Elementaren und Dunklen versucht Fink eine
durch die ganze bisherige philosophische Tradition ausgeschlossene Di-
mension in die philosophische Reflexion einzufiihren. Seit Platon herr-
sche die Lichtmetaphysik, weshalb sich die Philosophie einseitig ent-
wickelt habe. Mit andern Worten: Der Himmel errichtete eine
Herrschaft, die die Erde verdringte. Dies klingt recht mythologisch.
Die chthonische Dimension, auf die auch Johann Jakob Bachofen im
»Mutterrecht« (Fink 1977, 282)' und Friedrich Nietzsche (Fink 1977,
285)1 im dionysischen Weltaspekt stieflen, soll bewusst dem Verges-
sen entrissen werden. Es wurde die durchaus berechtigte Frage auf-
geworfen (Barbari¢ 2003, 96 {f.), ob sich Fink zu dieser Arbeit als tat-
sichlich geriistet betrachten durfte. Nun muss man bedenken, dass

18 Fink beniitzt den Hinweis J. . Bachofens auf eine »chthonische Ur-Religion«, in der
das Matriarchat vorherrschte und in deren Verstindnis alle Dinge »aus dem Mutter-
schoss der Erde« leben und weben. In einem wahren Hymnus auf die Erde im 16. Kapitel
von Sein und Mensch (Fink 1977, 273-289) wird allerdings auch vor einer »Blut und
Boden«-Ideologie gewarnt (ebd. 286). Vergleicht man Finks Himmel-Erde-Diastase mit
Bachofens Vorrede und Einleitung in sein Werk Das Mutterrecht (Bachofen 1948, 9—
66), so kann man sich des Eindrucks einer StrukturAhnlichkeit zwischen dem durch-
schwingenden Welt-Walten von Himmel und Erde und dem Kampfgeschehen des Tel-
lurischen und Aphroditischen nicht ganz entziehen.

19 Es sei hier noch erinnert an Zarathustras Ruf: »Bleibt mir der Erde treu, meine Brii-
der, mit der Macht eurer Tugend! Eure schenkende Liebe und eure Erkenntnis diene
dem Sinn der Erde! Also bitte und beschwore ich euch.« (Nietzsche 1980, 99)

226

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

Fink keineswegs nur eine vergessene Variante der Philosophie repristi-
nieren wollte, um damit ihre Einseitigkeit zu beheben. Es schwebte ihm
vielmehr ein Denken vor, das fihig wire, Himmel und Erde in ihrer
Einheit zu denken, so wie es fiir Heraklit in der Lichtung des ewigen
Feuers einsichtig war, Kaltes und Warmes, Feuchtes und Trockenes,
Schlafen und Wachen, Leben und Tod iibergegensitzlich in einer in
sich selbst waltenden Wirklichkeit nicht als Gegensitze, sondern als
Zustinde mit »Ubergidngen« von einem in den anderen zu erkennen.
Doch gerade diesen Ubergang zu denken, ist das, was uns heute ent-
zogen zu sein scheint (Heidegger 1986, 249 ff.).

In einem solchen — eigentlich utopisch zu nennenden — Denk-Ent-
wurf zeichnet sich Finks Intention ab, die »Metaphysik« zu tiberwin-
den, die, wie er meint, immer »Dingmetaphysik« gewesen sei. Was
Fink vorlegt, ist ein Denken, orientiert auf ein »anderes Denken« hin,
das noch aussteht oder einst auszuiiben moglich gewesen sein soll. Je-
denfalls ist Fink tiberzeugt, dass »wir durch den Gang der Geschichte
des Denkens an ein Ende gekommen sind« (ebd. 261) und darum gilt:
»Wir miissen in neuem Sinne beginnen.« (ebd. 260) Doch wo und wie
beginnen? Fink postuliert einen Neuanfang und gibt sich recht unge-
schichtlich. Barth hingegen versucht, seinen eigenen Werdegang zur
Existenzphilosophie als eine Konsequenz der ganzen bisherigen Tradi-
tion zu verstehen.

Es sind also erhebliche Unterschiede zwischen diesen beiden Den-
kern zu beachten. Dennoch gibt es Ubereinstimmungen, so gerade
auch in der Uberwindung der Ding-Metaphysik. Beide riicken kritisch
ab von ihren Lehrmeistern — so Fink von Husserl und Heidegger (hin-
ter denen die aristotelische Tradition steht), Barth von Cohen und
Natorp (die aus der Tradition Kants denken). Beide gehen von Letzt-
positionen aus, die die Ding-Ontologie tiberbieten oder unterlaufen.
Diese letzten und ersten Positionen sind: das »kosmologische Walten
der Welt« bei Fink und die »Transzendenz des Transzendentalen« bei
Barth. Es sind diese aus der Umkehrung der iiblichen Denkgewohnhei-
ten hervorgegangenen Ansitze, die die traditionelle »Ontologie« rela-
tivieren und aus den Angeln hebeln. Allerdings mit unterschiedlicher
Radikalitit. Fink denkt von Heideggers »Kehre« des Verstehens von
Sein oder Seyn aus, Barth von der Ursprungsbedeutung des Logos oder
der Vernunft. Nun stellt sich die Frage, in welcher Weise diese beiden
Philosophen iiber ihre Letztpositionen »verfiigen«, und weiter: Wie
macht sich die Kehre in ihren Analysen von Sein und Seiendem be-

227

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

merkbar? Skizzieren wir nun Barths Ansatz etwas niher, nachdem wir
bereits Finks Entwurf expliziert haben.

Obgleich die Letztpositionen entscheidend sind fiir den Denkstil
der beiden Philosophen, so sind sie doch in besonderer Weise konzen-
triert auf den Bereich des Erscheinens, in dem sich die Erkenntnis be-
wihren muss. Doch nun erweist sich, ob tatsiachlich das Erscheinen, das
phainesthai, in eigenem Recht und Wirklichsein erkannt und aner-
kannt wird. Fiir Barth gibt es kein Seiendes, dem zusitzlich das Erschei-
nen zukommt. Seiendes ist etwas, das erschlossen werden muss. Barth
teilt Goethes Innen-Aufsen-Identitit (Barth 1967, 239). Eine ontologi-
sche Hinterwelt bildet eine blofle »Hypostase«. Doch »Sein« ist damit
nicht eliminiert. Es ist einbezogen in den Bereich der Erkenntnis und
bildet nicht ein Drauflen, auf das sich der Erkennende beziehen konnte.
Zwar heif3t es: »Erkenntnis ist als solche Erkenntnis von Sein.« (Ebd.
69) Aber es ist von transzendentalem Rang. So gilt fiir Barth: »>Sein¢
ist die uniiberholbare, letzte Voraussetzung davon, dass irgendein >ist«
eine Bedeutung haben kann.« (Ebd. 64) So hilt Barth eine Grund-In-
tention fest, wenn von einem Seienden ein »ist« ausgesagt wird: »Er-
kenntnisse beziehen sich auf Seiendes in der Ausrichtung auf Sein.«
(Ebd. 64) Man konnte auch, wenn es nicht so altertiimlich klinge, von
der »Idee des Seins« sprechen (ebd.). Und: »Das Seiende hat zur Vo-
raussetzung >Sein«. Es ist eine transzendentale Voraussetzung.« (Barth
1965, 89) Damit ist auch gesagt, dass Sein und Seiendes nicht auf der-
selben Ebene liegen und eine grundsitzliche »Differenz« beachtet wer-
den muss. Es wird hier die Differenz der Ebenen des Transzendentalen
und des erscheinenden Welt-Seins bezeichnet.

Das Transzendentale ist zwar transzendent in Bezug auf das Welt-
sein, aber prisent als Ermoglichung alles Erkennens tiberhaupt. Seine
Transzendenz kehrt wieder in der Reinheit der Prinzipien der Philoso-
phie — also in Sein, Wahrheit und Erkenntnis. Und Reinheit meint, wie
bei Kant: nicht aus irgendeiner mundanen Gegebenheit, der Dinglich-
keit, aber auch nicht aus der erscheinenden Wirklichkeit abgeleitet.
Aufgrund des Unterschieds der Ebenen und der Transzendentalitit des
Seins ergibt sich nun folgende Einsicht: »Erscheinung, ausgelegt als
>Erscheinung von Seing, ist also nicht mehr Erscheinung in ihrer Be-
sonderung. Unter dem Gesichtspunkt ihrer Seinsbedeutung entzieht
sich Erscheinung jener Individualisierung, in der sie auf eine indivi-
duelle Aktualisierung des Erkennens bezogen ist.« (Barth 1951, 10)
Das Erscheinen der Erscheinung ist die konstante Emergenz eines sich

228

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

aktualisierenden »Seienden« und ist damit — wie der gemalte Heuhau-
fen von Claude Monet — immer neu und verindert. Wenn Barth vom
Erscheinen der Erscheinung spricht, dann ist auch jenes Immer-An-
ders-Sein und Neu-Emergieren gemeint, mit dem auch Platon im
Theaitetos (152a f£.)2° und Hegel in der Phinomenologie des Geistes
(Hegel 1952, 791f.) gerungen haben. Der reine Seinsgedanke, der den
Horizont alles Seienden vorgibt, ist fiir die faktische und praktische
Welt-Erkenntnis, die immer irgendwie Partikulares betrifft, unbrauch-
bar. Jedoch als méglicher Horizont eines neutralen Weltbegriffs scheint
er fiir Barth tauglich zu sein, ohne dass er eine Eigenstindigkeit ge-
wonne. »Erscheinung« ins Auge gefasst in ihrer Seinsbedeutung, ist
dann nichts anderes als >Welt-Sein«.« (Barth 1951, 10) Anderswo sagt
Barth, dass Welt eine »offene Frage« sei (Barth 1967, 332; 1965, 640).
Man konnte erginzen, dass der Zugang Barths zum ontologischen
Weltbegriff wie bei Fink durch einen Akt der Reflexion erfolgt. Aber
damit sind wir noch nicht im Zentrum des Barthschen Welt-Denkens.

Barth grenzt sich zwar gegentiber den Begriffen von »Natur« und
»Welt« ab, bezieht sich aber sehr positiv auf den »Kosmos der Alten«
(Barth 1965, 32). Besonders im 10. Kapitel der Erkenntnis der Existenz
wird das Verhiltnis Mensch-Kosmos explizit verhandelt. Doch der Zu-
gang zum Kosmos erfordert einen weiteren Schritt. Die Erscheinung
besitzt den Vorrang vor aller sog. »Naturg, die es als solche gar nicht
gibt, denn sie ist bereits eine sehr massive ontologische Auslegung des
Erscheinenden. Hier tritt nun die kosmische und existenzielle Bedeu-
tung des »Erscheinens der Erscheinung« und des »In-die-Erscheinung-
Tretens« dominierend in den Fokus von Barths Reflexionen. Das ers-
tere bezieht sich auf das Elementarische des kosmischen Weltseins
(ebd. 670), das zweite auf die deontologische Existenz. Barths systema-
tische Grundlegung zentriert sich letztlich auf die transzendentale Ein-
heit von Kosmos und Existenz: »Erscheinen der Erscheinung [gilt, AW]
als die gemeinsame Voraussetzung der menschlichen Existenz und des
kosmischen Seins.« (Ebd. 666) Dieser sich konstant aktualisierende
Kosmos, in den das existenzielle Leben eingeschlossen ist, ist nicht
identisch mit dem Universum der Physiker und Astronomen; er ist in
sich mannigfaltig, als solcher individualisiert und zudem — woran wie-

2 Diese Stelle des Theaitetos setzt Barth an den Anfang seiner Analyse von Platons
Philosophie, in der das Erscheinungsproblem eine dufSerste, »erschreckende« Zuspit-
zung erfahrt: Sein und Erscheinung fallen zusammen (Barth 1946, 53 1.).

229

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

der zu erinnern ist — »medial« zu verstehen. Denn dieser Kosmos er-
schliefdt sich erst dann, wenn man den Horizont der Welt-Emergenz
sichtet, jenen Bereich, in den alle Erscheinungen aus dem Nicht-Sein
ins Welt-Sein eintreten. Dieser Welt-Eintritt ist sowohl kosmologisch
oder »sub specie essentiae« als auch existenziell oder »sub specie exis-
tentiae« zu begreifen, besonders auch, wenn es um den Menschen geht
(Barth 1965, 632 ££.).2!

Der ganze hier skizzierte Gedankenkomplex ist getragen von der
kosmisch-existenziellen Deontologie, auf die anfangs und nachher
mehrmals aufmerksam gemacht wurde.2 Durch die Einschrinkung
des »Seins« auf seine transzendentale Erkenntnisfunktion tritt nun
eine ganz andere Wirklichkeitsweise, ein ganz anderer Wirklichkeits-
horizont vor unsere Augen. Die kosmische Welt-Wirklichkeit kann
nun unter dem Aspekt einer fundamentalen Teleologie betrachtet wer-
den, insofern alles, was faktisch erscheint, in sich ein Moment der Er-
filllung und des Vorgezogenseins vor anderen Mdglichkeiten des Er-
scheinens tragt. Die existenzielle Wirklichkeit erfiillt sich konstant in
einem Entscheidungsprozess,? der auf die Zukunft ausgerichtet ist und
von einem Sollens-Telos herausgefordert wird.2* Aufgrund der deon-

21 Barth spricht hier von einer »Polaritit« und will dadurch einen Dualismus von »Exis-
tenz« und »Sein« vermeiden: »Wenn Existenz und Sein einen dem menschlichen Wesen
innewohnenden polaren Gegensatz bezeichne, dann ist daraus nur das eine zu entneh-
men: dass sich das Verstindnis des Menschen auf zwei unterschiedene Prinzipien aus-
richtet, die uns erlauben, alle menschliche Wirklichkeit unter einem doppelten Aspekt
wahrzunehmen.« (Barth 1965, 634)

22 Siehe oben Anm. 4.

3 Vgl. Barths Schlussfolgerungen aus der Analyse von Augustins Lehre von der Ent-
scheidung im Schluss-Kapitel seines Augustinus-Buches (Barth 1935, 174-207).
Grundgedanke ist, dass Existenz nicht nur entscheiden kann, sondern als solche Ent-
scheidung »ist«: »[...] in der Entscheidung >existiert« die Existenz; in der >Existenzc« ist
>Entscheidung« das im >Existieren< begriffene Moment der Bewegung. In ihrem >existe-
recentscheidet sich Existenz zu dem, was sie ist und zu dem, was sie moglicherweise sein
wird. Existenz existiert nicht in ihrem statisch verstandenen >Dasein¢, sondern in ihrem
>Hervortretenc. Sie stritt hervor«< als Entscheidung und existiert damit als >Sein in der
Zeit«.« (Barth 1935, 177)

2 »An der Eigenbedeutung des Sollens wird uns [...] eines unverkennbar: dass uns die
in der Zeit sich aktualisierende Existenz nie und nimmer zu einer Extrapolation des
Seienden werden darf.« (Barth 1965, 631) Die Eigenwirklichkeit des Sollens wird deut-
lich profiliert in der Philosophie der praktischen Vernunft, insofern Barth Kants Aus-
sage Ernst nimmt, dass praktische Vernunft selbst Praxis sei. »Sollen [...] kann nur auf
Praxis bezogen sein; nur dort besitzt es seine Bedeutung, wo es in Relation zur Verwirk-
lichung steht.« (Barth 1927, 99) Praktischer Zweck und Verwirklichung sind nicht zu

230

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

tologischen Aktualisierung von Welt und Existenz wire weiter zu ex-
plizieren, dass Barth — wie Kant der praktischen Vernunft vor der theo-
retischen Vernunft — der Existenz das Primat vor dem Sein und vor
dem Kosmos einrdumt (Barth 1965, 679 ff.).25

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass im Mittelpunkt der
Barthschen Philosophie das kosmisch-existenzielle Manifestations-
ereignis steht, das — wenn es sich rein erschliefSen lasst — sich in der
Fiille aller kosmischen und existenziellen Aktualisierungsmoglichkei-
ten zeigt. Barth geht vom Eigenrecht des Erscheinenden aus und be-
wahrt die Distanz zum transzendenten Erméglichungsgrund alles Er-
kennens; Fink versucht eine Form der Weltimmanenz zu eroffnen, die
aber das Erscheinende, trotz seiner Anerkenntnis als Ur-Faktum, domi-
niert und es geradezu iiberwiltigt.

Die Differenz im »Weltdenken« zwischen Fink und Barth ist, wie
aus dem Dargestellten hervorgehen diirfte, ganz erheblich. Was aber
immer wieder erstaunt, ist, bei aller Verschiedenheit, das Moment der
Bewegtheit und Dynamik, das in beiden Entwiirfen enthalten ist. Ist es
bei Fink die Erinnerung an die »transzendentale Subjektivitit« Hus-
serls? An eine transformierte Gottes-Konzeption — der metaphysi-
schen Tradition oder auch der Seinsspekulation Heideggers? Jedenfalls
besteht eine Schwierigkeit, den Seinsgedanken, wie er sich in der Linie
des cartesisch-claubergischen und neo-aristotelischen Denkens dar-
stellt, zum »Leben« zu erwecken — es sei denn eben im Sinne des frii-
hen Heidegger, der das Sein der Ontologie mit dem Leben der Existenz
zu verbinden wusste. Man konnte in weiteren Analysen vielleicht he-
rausarbeiten, dass das meta-ontologische »Seyng, das sich vom »Sein
des Seienden« abgrenzt und es iibersteigt, aus dieser inneren Verbin-
dung des »Existierens« und der Welt-Erfahrung qua Seins-Erfahrung
abzuleiten ist, wofiir Heidegger sogar einen nachtraglichen Hinweis in

trennen. Ganz konkret spricht dies Barth aus, wenn er sich auf die Bedeutung der prak-
tischen Vernunft besinnt: »Sie gewinnt die Einsicht, dass diese Vernunft nur in der
Praxis ihren Sinn erfiillt. Sie liegt im Wollen, nicht im Denken; wer behauptet, um ein
Sollen zu wissen, ohne dass sich seine Muskeln und Sehnen in Bewegung setzen, beliigt
sich selbst und die Mitwelt.« (Ebd. 101) Damit diirfte iiber grofle Teile der sog. »theo-
retischen Ethik« das Todesurteil gesprochen sein. Im Zusammenhang von Zweck oder
Telos der Handlung mit ihrer Verwirklichung — einer gelungenen oder auch nicht ge-
lungenen — besteht das, was als »deontologische Wirklichkeit« bezeichnet werden kann.
% Vgl. die 10. These zum Problem des Transzendentalen (Barth 2004, 55£.).

231

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /do/a @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

Sein und Zeit gibt.26 Wenn wir etwas kiihn interpretieren, diirfte Finks
Konzept der »ontologischen Erfahrungx, die er anhand von Hegel-Stu-
dien darstellt, einen Ansatz zur Vitalisierung und Dynamisierung des
Weltseins bilden, abgesehen davon, dass er Hegels Erkenntnisinstru-
mentarium kosmologisiert und in eine Form gnostischer Weltdramatik
uberfihrt.

V. Exkurs: Antiker Kosmos und moderne Naturwissenschaft

Wie schon erwihnt, lenkt Barth mehrmals den Blick zuriick auf das
antike Verstehen des Kosmos. Begriindet ist dies darin, dass er dort
keine Subjekt-Objekt-Relation zu entdecken vermag.?” Das »kos-
mische Sein« gehe dieser Dichotomie zuvor, vor allem deshalb, weil
eine starke dsthetische Komponente in diesem Verstehen enthalten sei.
Es fehle auch die fiir die neuzeitliche Physik konstituierende Gegen-
stellung von erkennendem »Subjekt« und dem Weltsein als »Objekt«.
Diese Relation werde erst durch eine Projektion des Erkenntnis- und
Wahrnehmungsapparates in den innerkosmischen Horizont erreicht —
ein von der Wissenschaft kaum reflektierter Vorgang, der ihr aber eine
Beobachter-Position beschert, von der aus sie ihre Relationen »von au-
Ben« her betrachten kann. Dieser unreflektierte Beobachter, diese neu-
zeitliche Variante des Auges des Pantokrators in den mittelalterlichen
Kathedralen, geht iiber die existenzielle Aktualitit des Erscheinens
hinweg, so dass z.B. »Lichtstrahlen« aufgewiesen werden, die von
einer Lichtquelle ausgehen und »das Auge treffen« (Barth 1951, 12).
Dass die antike Optik diese Relationalitit noch gar nicht kannte, diirfte
auch der modernen Physik vielleicht einen Anlass zum Nachdenken
uber ihre eigenen Voraussetzungen angemahnen (Simon 1992, 221-
247). Aufgrund der Barthschen Uberlegungen ist festzuhalten: Die
ganze sich im Erscheinen der Erscheinung und damit dem existenziel-
len In-die-Erscheinung-Treten zeigende und sich in und durch es sich

%6 Dem Satz: »Seinsverstindnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins« in der
Originalfassung von Sein und Zeit fiigt Heidegger in der Gesamtausgabe die Anmer-
kung bei: »Sein aber hier nicht nur als Sein des Menschen (Existenz). Das wird klar aus
dem Folgenden. Das In-der-Welt-sein schlief3t in sich den Bezug der Existenz zum Sein
im Ganzen: Seinsverstindnis.« (Heidegger 1977, 16)

77 Barth 1965, 32, 106, 127. Analog urteilt auch Fink: »Das Wissen von Welt ist allem
Wissen um die Subjekt-Objekt-Relation voraus.« (Fink 1977, 242)

232

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

ereignende Wirklichkeit ist von anderer Ordnung als diejenige Erschei-
nung, die in ihrer reinen Seinsbedeutung der wissenschaftlichen For-
schung offensteht; darum kann von einer »Relation« zwischen diesen
beiden Wirklichkeiten nur in einem iibertragenen Sinne die Rede sein.
Das Licht, das den »existenziellen Kosmos« erhellt, und das »Lichtg,
das in der Physik seit Einstein als konstante Lichtgeschwindigkeit fun-
giert, sind nicht zur Deckung zu bringen. (Brithlmann 1955, 24 ff.)

VI. Das Welt-Nichts als der Ort der Existenz

Die folgenden Bemerkungen sollen nur noch auf den ontologisch fra-
gilen Charakter der menschlichen Existenz hinweisen, wie sie sich aus
der bisherigen Darstellung des Welt-Denkens Finks ergeben diirfte.
Was Heidegger in seiner Analyse der Leibnizschen Philosophie aus
dem Jahre 1928 iiber das Nichts der Welt als dem nihil originarium
sagt, wendet Fink auf das Bild und letztlich auch auf die Stellung des
Menschen an, doch in einer eigenartigen Verschiebung. Die Welt ist
zwar als Nichts und ent-dinglichtes Umgreifendes zugleich die eigent-
liche Basis des Erscheinenden, in dem sich der Mensch vorfindet und
integriert weifS — denn er ist selbst auch erscheinende Erscheinung —, es
wird aber merkwiirdigerweise das »Bild« und im Weiteren das »Spiel«
und das »Symbol« zum Paradigma des Menschseins. Der zwischen
Sein und Nichtsein oszillierende Status des Bildes resultiert aus Vo-
raussetzungen, die Fink aufler Acht ldsst oder nicht weiter durchreflek-
tiert. Was er iiber den ontologischen Charakter des Bildes aussagt, ist
relational gebunden und basiert aufgrund des Primates gerade jener
Dingontologie, die er zu {iberwinden versucht. Es zeigt sich auch, dass
er dem Gedanken des Erscheinens nicht das ihm gebithrende Gewicht
beimisst, wie es z.B. in den Bildtheorien von Ludwig Klages und Kon-
rad Fiedler ersichtlich ist und nicht zuletzt in den Kunsttheorien und
Kunstproduktionen um und nach der Jahrhundertwende von 1900 er-
kannt und praktiziert wurde. Machtvoll ist damals die Eigenwirklich-
keit der Bilder und der Kunst selbst ins Zentrum kunstphilosophischer

28 »Die Welt ist nichts in dem Sinne, daf sie nichts Seiendes ist. Nichts Seiendes und
gleichwohl etwas, was es gibt [...]. Die Welt ist das Nichts, das sich urspriinglich zeitigt,
das in und mit der Zeitigung Entspringende schlechthin — wir nennen es daher das nihil
originarium.« (Heidegger 1978, 272)

233

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

Reflexionen getreten, wihrend Fink sich mit einer Bildtheorie begniig-
te, die sich noch am Paradigma der Zentralperspektive und des Biih-
nenbildes mit den fixierten Betrachter-Augen orientiert. Es mag sein,
dass Fink nur begrenzt zur Kenntnis nahm, was in den Revolutionen
der Bildauffassungen seit Wassily Kandinsky und Marcel Duchamp in
Europa und Amerika vor sich gegangen ist. Dies will nicht besagen,
dass Finks privative Einschdtzung der Bildwirklichkeit bei grofSerer
Kenntnisnahme der entwickelten Bildtheorien des 20. Jahrhunderts
anders gelautet hitte, doch in der relationalen Ontologiekonzeption
hitte sich eine veranderte Lage bemerkbar machen miissen.

So wie sich die Bildkonfiguration in den Texten Finks darstellt,
muss man folgern, dass er die Bildwirklichkeit durch den Vergleich
mit der sie umgebenden und tragenden Erscheinungswirklichkeit als
defizitir oder privativ erachtet, eingedenk der Tatsache, dass bereits
die Erscheinungswirklichkeit in Relation zum Welt-Nichts unter den
Vorbehalt eines »Entzugs« gesetzt ist (Sepp 1998, 87f.). Allerdings
dringt sich in der Meontik des Alltags besonders im »Spiel« die »Le-
bensunmittelbarkeit« auf, die sich in Distanz zur »Reflexion« manifes-
tiert und irgendwie die vielfachen Privationen zu durchschlagen ver-
mag. Eine griindliche Analyse des »Spiels« konnte bestimmt eine
auch existenziell relevante Dimension in den ontologisch-anthroplogi-
schen Strukturen sichtbar machen. Jedenfalls soll hier nur festgehalten
werden, dass die Ubermacht des spekulativen Weltgedankens in seinem
Aprioritdtsanspruch die existenzielle Subjektivitit auszuloschen droht.
Dass dieser selbst noch durchwaltet ist von verborgenen Seinsméchten,
sei hier nur angedeutet. Im Sinne von Jaspers zeigen sich hier Verdre-
hungen der »Gnosis« oder im Sinne von Barth »Hypostasen«, die in
ihrem Weltverstindnis destruiert gehorten.

Der Mensch muss sich in Finks Entwurf im »Meontischen« be-
haupten, insofern er als ein Wesen in den Welterscheinungen lebt, in-
nerlich unmittelbar in das Walten von Welt eingefiigt ist und durch
sein Weltverhalten zugleich auch die Weise der ihm begegnenden Er-
scheinungen bestimmt. Der Mensch ist und ist zugleich nicht — so kén-
nen wir ihn auffassen als Einheit von Sartres Existenz-Faktizitdt und
Ernst Blochs Noch-nicht-Sein. Er tritt vor Augen in einer Zwischen-
stellung, ndmlich zwischen der Realitit seiner Lebensumstinde und
seiner protential vorausschweifenden Phantasie, also als Mischung
von Wirklichkeit und Moglichkeit. Ohne nun die weitere Analyse von
Finks Zugang zum Existenzproblem voranzutreiben, kann hier soviel

234

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Weltgedanke bei Eugen Fink und Heinrich Barth

gesagt werden: Was hier vorliegt, ist, aus der Sicht Barths formuliert,
eine die Beobachter-Stellung nicht preisgebende Beschreibung einer
ontologischen Situation des Menschen. Mit Recht kann Fink entgeg-
nen, dass er eine »Anthropologie« aus der Sicht des Weltgedankens
vollzieht und darum bei den »Grundphinomenen des menschlichen
Daseins« (Fink 1995, 420 ff.) stehen bleiben darf. Seiner Versicherung,
dass er diese allein aus der humanen Situation zur Erkenntnis brachte,
kann fiiglich bezweifelt werden, ist doch »der Mensch«, auch in onto-
logische Strukturen eingepackt, immer noch eine offene Frage.

Literatur

Bachofen, J.J. (1948): Johann Jakob Bachofens gesammelte Werke, Bd. 2: Das
Mutterrecht. Erste Hilfte, Basel.

Barbari¢, D. (2003): »Wende zur Erde im Denken Eugen Finks«, in: H. Vetter
(Hg.): Lebenswelten. Ludwig Landgrebe — Eugen Fink — Jan Patocka. Wiener
Tagungen zur Phéanomenologie 2002 (Reihe der Osterreichischen Gesellschaft
fiir Phianomenologie, Bd. 9). Frankfurt/M., 89-102.

Barth, H. (1927): Philosophie der praktischen Vernunft, Tiibingen.

— (1947): Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte. Erster Teil Alter-
tum und Mittelalter, Basel.

- (1951): »Zum Problem der phinomenalen Gegenstindlichkeit«, unverdffent-
lichtes Manuskript.

— (1959): Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte. Zweiter Teil Neu-
zeit, Basel.

- (1962): »Gotteserkenntnis«, in: J. Moltmann (Hg.): Anfinge der dialektischen
Theologie. Teil I: Karl Barth — Heinrich Barth — Emil Brunner (Theologische
Biicherei, Bd. 17), Miinchen 1962.

— (1965): Erkenntnis der Existenz. Grundlinien einer philosophischen Systematik,
Basel.

— (1967): »Transzendierende Existenz«, in: G. Hauff (Hg.): Existenzphilosophie
und neutestamentliche Hermeneutik. Abhandlungen, Basel, 54-71.

— (2004): »Das Problem des Transzendentalen — Thesen aus Heinrich Barths Se-
minar (S.S. 1956)«, in: Bulletin der Heinrich Barth-Gesellschaft, Nr. 11/Juli,
Basel, 44-56.

Brithlmann, O. (1955): »Von der metaphysikalischen Grundlage der Physike, in:
Studia philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesell-
schaft, Bd. XV), Basel, 10-34.

Fink, E. (1958): Sein, Wahrheit, Welt: Vor-Fragen zum Problem des Phinomen-
Begriffs, Den Haag.

— (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg
i.Br.

235

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Armin Wildermuth

- (1995): Grundphdnomene des menschlichen Daseins, Freiburg i. Br.

— (2004): Néihe und Distanz. Phianomenologische Vortrige und Aufsitze, hg. v.
E-A. Schwarz, Freiburg i.Br.

Graf, Chr. (2005): »Phdnomenologische Grenzginge und das Transzendentale. Be-
merkungen und Fragen zu >Diesseits des Noumenon. Welt als epiphanisches
Phénomen bei E. Fink und J. Patotka< (Guy van Kerckhoven in IZPH 1998/1,
S. 125-142). Voriiberlegungen im Hinblick auf eine mogliche Auseinanderset-
zung zwischen den Positionen Finks, Patockas und Heinrich Barths«, in: Bulletin
der Heinrich Barth-Gesellschaft, Nr. 12/ April, Basel, 40—46.

Hegel, G. W. E. (1952): Phinomenologie des Geistes, Hamburg.

Heidegger, M. (1977): Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd.2), hg. v. E-W. von
Herrmann, Frankfurt/M.

— (1978): Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz (Ge-
samtausgabe, Bd. 26), hg. v. K. Held, Frankfurt/M.

— (1986): Seminare (Gesamtausgabe, Bd. 15), hg. v. C. Ochwadt, Frankfurt/M.

van Kerckhoven, G. (1998): »Diesseits des Noumenon. Welt als epiphanisches
Phidnomen bei E. Fink und J. Patotka«, in: Internationale Zeitschrift fiir Philoso-
phie 1, 124-142.

- (2003): Mundanisierung und Individuation bei Edmund Husserl und Eugen
Fink. Die sechste Cartesianische Meditation und ihr »Einsatz« (Orbis Phaeno-
menologicus Studien, Bd. 2) Wiirzburg.

- (2009): »Vorfragen zum Phinomen-Begriff bei Eugen Fink, in: H. R. Sepp u.
A. Wildermuth (Hg.): Konzepte des Phinomenalen. Heinrich Barth — Eugen
Fink — Jan Patocka (Orbis Phaenomenlogicus Perspektiven N.E, Bd. 22), Wiirz-
burg.

Kiihn, R. (2003): Radikalisierte Phinomenologie, Frankfurt/M.

Nietzsche, E (1980): Also sprach Zarathustra, Simtliche Werke Bd. 4, hg.v.
G. Colli u. M. Montinari, Berlin.

Sepp, H. R. (1998): »Medialitit und Meontik. Eugen Finks spekulativer Entwurf«,
in: Internationale Zeitschrift fiir Philosophie 1, 85-93.

Simon, G. (1992): Der Blick, das Sein und die Erscheinung in der antiken Optik.
Anhang: Die Wissenschaft vom Sehen und die Darstellung des Sichtbaren. Der
Blick der antiken Optik, Miinchen.

Wohlfart, G. (2001): Der philosophische Daoismus, Koln.

236

https://dol. - am 16.01.2026, 08:44:38. /dolat



https://doi.org/10.5771/9783495860021-208
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Das Zentralproblem der »Erscheinung«
	II. Die Differenzen der »Ansätze« von Fink und Barth und die Bedeutung des Sich-Gebens
	III. Differenzen im Verhalten zur »Gegebenheit«: Barths transzendentale Rückfrage und Finks spekulatives Weltdenken
	IV. Finks transzendentale Weltdynamik und Barths kosmisch-existenzielle Manifestation
	V. Exkurs: Antiker Kosmos und moderne Naturwissenschaft
	VI. Das Welt-Nichts als der Ort der Existenz
	Literatur

