
48 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

also die Dimensionen der Forschung, deutlich [zu] machen.« (Foucault 1978: [254]: 900)

Kraftfelder sind also auch Ausdruck der Überlagerung einer Pluralität von Forschungs-

dimensionen, deren Objektivität an reale Kräfteverhältnisse zurückgebunden bleibt.

Zwar ist die Methode des Kraftfeldes in der sozialphilosophischen Forschung nicht

etabliert, doch finden sich direkte und indirekte Überlegungen, die dessen Brauchbar-

keit verdeutlichen. In ihrem Text über die französische Adorno-Rezeption erläutert Co-

hen-Halimi den Ausdruck bei Adorno: »Kraftfeld est un vocable qu’Adorno affectionne

pour définir les œuvres et donner à comprendre comment celles-ci conditionnent ob-

jectivement la manière dont chaque époque les lit, en privilégiant telle ou telle ligne de

force.« (Cohen-Halimi 2019: 1016) Wie oben beschrieben, macht der Ausdruck Kraftfeld

die Historizität sichtbar und offenbart zugleich den strategischen Zugriff auf Begriffe.

Aufschlussreich für denZusammenhangder vorliegendenUntersuchung,welche auf die

Fruchtbarkeit für die Gegenwart ausgerichtet ist, erscheint der Umstand, dass die Au-

torin betont, Adornos Aussagen hätten zu seiner Lebenszeit anders gewirkt als heute.

»[C]e que nous a dit Adorno à des époques différentes signifie quelque chose d’objective-

ment différent.« (Ebd.) DieMethode des Kraftfelds birgt das Potential uns die Historizi-

tät unserer Gegenwart vor Augen zu führen, indem sie uns die Historizität der Begriffe

in Erinnerung ruft.

Die topologische Metapher des Feldes23 hat den Vorteil, Unterschiede und Gemein-

samkeiten zugleichdenkbar zumachen, indemunterschiedlichePunkte auf einerEbene

erscheinen. Kraft betont das dynamische Moment der Anordnung, in der eine Vielzahl

von Kräften und Strategien gleichzeitig wirken und Veränderungen stets möglich sind.

Sicher ist eine Metapher kein Begriff, wie Blumenberg (1960, 2007) explizierte. Aber sie

stellen, wie Ralf Konersmann belegt, eine Form »figurativen Wissens« (Konersmann

2014: 7) dar, die für die Philosophie unerlässlich bleibt. Zudem sprechen sachliche Grün-

de für die Verwendung der Metapher Kraftfeld. Denn »nicht Identität und Konstanz

sind die Leitbegriffe metaphorologischer Rekonstruktion, sondern Zeitlichkeit und Dif-

ferenz.« (ebd.: 12) Damit ist die Metapher des Kraftfelds auch an Adornos und Foucaults

Reflexionen über das Nichtidentische beziehungsweise das Andere der Vernunft sowie

ihre Konzeptionen der Historizität anschlussfähig. Diese schlagen sich auch in den

beiden Sichtachsen nieder, welche jedes Kraftfeld durchziehen und den Gegenstand der

folgenden Unterkapitel bilden.

1.3. Methodik 2: Zwei Sicht-Achsen

UmdieMethodedesKraftfelds fürdieUntersuchungderAnsätzeAdornosundFoucaults

umfassend darzulegen, sind Reflexionen über die Historizität und das Verhältnis von

TheorieundPraxisnötig.Dabei handelt es sichumzweiSichtachsen,welchedieKraftfel-

der durchziehen, sich überschneiden und damit die Perspektive strukturieren. Die ers-

23 In seinen Untersuchungen über Foucaults und Adornos Verständnis von Kritik nutzt Brieler eben-

falls eine topologische Metapher, wenn er »ein Terrain von Nähe und Abstand« ausfindig macht,

»das im Anspruch, Kritik zu üben, seine innigste Übereinstimmung findet, so wie Differenzen er-

scheinen, konkretisiert sich die Kritik zu einer spezifischen geistigen Praxis.« (Brieler 2019: 508)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 49

te Achse orientiert sich ausgehend von der Aktualität an der Historizität und behandelt

relevante Fragen der gesellschaftlichen Transformation. Die zweite Achse problemati-

siert das Theorie-Praxis-Verhältnis und den Aspekt, auf welche Weise sich theoretische

Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Verhältnissen wandeln. Diese einander er-

gänzenden Sichtachsen ermöglichen es, Adorno und Foucault historisch spezifisch zu

situieren und dabei die Historizität der eigenen Position zu reflektieren, ohne die theo-

retischen wie politischen Probleme der Emanzipation auszublenden, welche entschei-

dend für die Frage nach der Aktualisierung der kritischenTheorie bleiben müssen. Das

methodische Konzept der Sichtachsen erlaubt im Einklang mit dem Begriff des Kraft-

felds, vorgegebeneHierarchien zu vermeiden und unterschiedliche Perspektiven einzu-

nehmen. Eine Achse kommt aus keinem reinen Ursprung und steuert nicht auf ein heh-

res Ziel zu, sie ist auch kein Zeitstrahl des Fortschritts oder eine Skala der Kritik.Hinge-

genermöglicht eineAchseBeweglichkeit.Stets ist esmöglich,dasKraftfeldumdieAchse

zu drehen. Somit wird die Betrachterin aufgefordert, einerseits die Begriffe, Phänome-

ne und Personen aus unterschiedlichen Perspektiven beziehungsweise in verschiedenen

Hinsichten zubetrachten, andererseits konfrontiert die Sichtachse sie beständigmit der

eigenen Perspektive. Selbstverständlich ist auch die Idee der Sichtachse historisch kon-

tingent. Sie hat ihren historischen Ursprung in der »Erfindung« der Zentralperspektive

in derMalerei der Renaissance (vgl. Heßdörfer 2013: 331). Dabei handelt es sich auch um

den Versuch, die Perspektivität der Leserin und des Lesers bewusst zu gestalten. Diese

Idee wird hier in aufklärerischer Absicht aufgegriffen, um erstens den Positionen Ador-

nos und Foucaults gerecht zu werden und zweitens über die Perspektive, aus der dies

geschieht, Rechenschaft abzulegen (siehe Kapitel 3.3.3.).

In den folgenden Materialkapiteln werden die Begriffe Adornos und Foucaults also

so behandelt, dass sie ein Kraftfeld aufspannen, das von zwei Sichtachsen durchzogen

wird.Auf dieseWeisewerden die Begriffe in ihren jeweiligenKonstellationen dargestellt

und zugleich wird ihre Historizität sowie die darin stattfindende Auseinandersetzung

mit gesellschaftlichen Verhältnissen aufgezeigt. Von dort aus ermöglicht eine sachliche

Vermittlung der beiden Ansätze die Aufdeckung von Aktualisierungspotentialen.

Da das zugrundeliegende Verständnis von Historizität immer beide Momente um-

fasst, geschichtlichen Verlauf undTheorie-Praxis-Verhältnis, werden in den hierauf fol-

genden Teilen stets beide Momente miteinander vermittelt. Der Akzent liegt im ersten

Unterkapitel auf der Historizität im engeren Sinne und darauf, wie diese in denWerken

Adornos und Foucaults sowie in der Forschungsliteratur behandelt wird. Besonders soll

darin der Gegenwartsbezug herausgestellt werden. Ein weiterer Kerngedanke der Un-

tersuchung findet hier Erläuterung:Die Analysefolie des Übergangs vomFordismus zumPost-

fordismus bietet eine Möglichkeit, sich dem Verhältnis von Adorno und Foucault anzunähern und

diese gesellschaftlichen Formationen kritisch zu reflektieren. Angesichts der Gewagtheit und

der Untiefen dieser Überlegungen bildet ein Exkurs über die Frage der (Un-)Gleichzei-

tigkeit in den gesellschaftlichen Transformationen den Abschluss des Unterkapitels zur

ersten Sichtachse. ImdarauffolgendenUnterkapitel wird die zweite Sichtachse über das

Theorie-Praxis-Gefüge näher bestimmt. Ausgehend von einer knappen Rekapitulation,

in welcher Weise Adorno und Foucault engagiert waren und Bezug nahmen auf die so-

zialenBewegungen ihrer Zeit, verfolgt diese Sichtachse ihre theoretischenEntscheidun-

gen für oder gegen die Dialektik. Bereits Adornos negative Dialektik stellte eine Antwort

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

auf die historischen Vorgänge und theoretischen Unzulänglichkeiten der traditionellen

Dialektik dar.Vergleichbar reagierte Foucault auf die VereinnahmungderDialektik zum

Herrschaftsinstrument mit einer Hinwendung zum Nominalismus. Die Auswirkungen

ihrer jeweiligen Entscheidungen habenweitreichende Folgen für ihre begrifflichenKon-

zeptionenund ihreArt, indasTheorie-Praxis-Verhältnis einzugreifen.DieseFolgendau-

ern bis heute an und bedürfen der Reflexion, um erneut die Frage der Adäquatheit der

Ansätze und ihrer Grenzen stellen zu können.

1.3.1. Historizität: Von der Aktualität zum (Post-)Fordismus

Der Gegenstand der ersten Sichtachse umfasst den Kernbestand der Historizität, al-

so den geschichtlichen Verlauf. Adorno und Foucault beschäftigen sich mit Geschichte

nicht als Selbstzweck, sondern um eine Geschichte der Gegenwart zu schreiben. In der

Auseinandersetzung mit ihren Gedanken zur Historizität kann es gelingen, ein histori-

sches Bewusstsein zu erlangen. Beim Drehen um diese Sichtachse ist es also möglich,

nicht nur ihre Situation zu erfassen, sondern auch ein Verständnis dessen zu umreißen,

was es heißt, eine »Perspektive zu Beginn des 21. Jahrhunderts« einzunehmen.

Um diese historische Fallhöhe zu ermessen, muss einerseits geklärt werden, wie

Adorno und Foucault Geschichte und Gegenwart thematisieren und auf welche Weise

sie Historizität reflektieren. Andererseits ist dabei zu berücksichtigen, dass ein Blick

aus unserer Gegenwart bereits extern zu der Perspektive Adornos und Foucaults steht,

insofern seit ihrem Ableben die Welt einschneidende Veränderungen erlebt hat. Das

Ende der Blockkonfrontation und die mikroelektronische Revolutionmarkieren hierbei

nur sichtbareWegmarken, die zwingend um die Reflexion der Praktiken auf der Mikro-

ebene ergänzt werdenmüssen.Während Foucault und Adorno noch beide 1968 erlebten,

markieren 1989 und 2001 bereits Zäsuren außerhalb ihrer Historizität, welche für die

gegenwärtige grundlegend sind. Aus der Rückschau erscheint es sinnvoll, die Epochen-

schwelle der 1970er Jahre näher zu charakterisieren, um diese in Bezug auf Adorno

und Foucault neue Historizität erfassen zu können. Unter den zahlreichen Beschrei-

bungsmodellen orientiert sich die vorliegende Arbeit am Übergang vom Fordismus

zum Postfordismus. Gleichwohl verfehlt ein historisches Verständnis gesellschaftlicher

Veränderungen als bloße Ablösung die Einsichten Adornos und Foucaults völlig. Um

dem gerecht zu werden, schließt dieses Unterkapitel zur Sichtachse der Historizitätmit

einem Exkurs über die Ungleichzeitigkeit gesellschaftlicher Transformationen.

Aktualität

Im Vordergrund der Analysen Adornos wie Foucaults standen immer die Bemühungen,

die Gegenwart zu verstehen. Wie jede historische Analyse zielen auch die ihren auf das

Verständnis derAktualität.DasBesondere ist,dass sie dies bewusst und inkritischerAb-

sicht unternehmen. Beide wollen eine Geschichte der Gegenwart schreiben. Geschichte

und ihre Gegenstände werden immer aus der und mit Bezug auf die jeweilige Gegen-

wart geschrieben. Auf diese Weise dreht sich das traditionelle Verhältnis von Vergan-

genheit und Gegenwart um. Statt bloß das Alte im Neuen zu erkennen und damit die

Gegenwart alsWiederkehr abzuwerten oder eine kontinuierliche Fortschrittsgeschichte

zu schreiben und somit einen impliziten Sinn zu unterstellen, soll umgekehrt das »Neue

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 51

des Alten« (Adorno 1956: Erkenntnistheorie: GS 5: 46) aufgespürt und die »Diskontinui-

tät« (Foucault 1969: AdW: 17–18) der Gegenwart hervorgehobenwerden.24Wennwir also

heute Adorno und Foucault lesen, lesen wir doppelt in der Vergangenheit, um uns unse-

rer Aktualität bewusst zu werden. Doppelt, denn einerseits wollen sie im historischen

Material ihrer Aktualität auf die Schliche kommen und anderseits ist ihre Gegenwart

unsere Vergangenheit. Die Historizität der Autoren und ihrer Texte ermöglicht es, die

Historizität unserer Gegenwart besser zu begreifen.25

Adornos Aktualität war geprägt vom Nationalsozialismus, der Shoah und dem Exil

und so nimmt auch seine Problematisierung davon ihren Ausgang. Von Auschwitz falle,

so Adorno, »das tödlich-grelle Licht noch auf die fernste Vergangenheit, in deren stump-

fer und planloser Gewalt die wissenschaftlich ausgeheckte teleologisch bereits mitge-

setzt war.« (Adorno 1951:MM:GS 4: 268) In dieser Umkehrung der Vergangenheit auf die

Gegenwart, soDirkBraunstein,betrachteAdorno, »die bisherigeGeschichte,darinMarx

folgend, vom Jetzt aus.« (Braunstein 2011: 189) Er schließt also an die Tradition der kri-

tischen Theorie an, Geschichte hin auf die Aktualität zu lesen und zu schreiben. Ferner

unterstreicht Braunstein, dass die Shoah Adornos Aktualität und sein Verständnis von

ihr bestimmt: »Angesicht von Vernichtungskrieg und Konzentrationslagern stellt sich

die Menschheitsgeschichte als Geschichte der Menschenvernichtung dar.« (Ebd.) Auch

in der übrigen Sekundärliteratur herrscht in diesen Punkten Einigkeit.26

Während Adorno für die Idee einer Geschichte der Gegenwart besonders bei Benja-

min Inspirationfindet (vgl.Tiedemann 1997: 16),geht Foucault vor allemaufKant zurück,

in dem er ein »Scharnier zwischen der kritischen Reflexion und der Reflexion über die

Geschichte« (Foucault 1984: [339]: 694) erblickt. Mit der von Kant formulierten Fragen,

wiewirwurden,waswir sind,unddavonausgehend,werwir sein könnten,hebeder phi-

losophische Journalismus an (vgl. ebd.).27 In diesem Sinn erklärt Foucault 1978 US-ame-

rikanischen Studierenden, er sei ein Journalist (Foucault 1878: [221]: 606), denn in sei-

nen Arbeiten gehe es ihm stets um »das Verhältnis zwischen der gegenwärtigen Kon-

stellation und dem, was man innerhalb eines theoretischen Rahmens tut« (ebd.: 607).

Die Aktualität Foucaults, welche er analysiert und in die er einzugreifen versucht, ist

24 Tiedemann erkennt in diesem Punkt einen schroffen Gegensatz der Philosophie Adornos zu Hei-

deggers Ursprungsmetaphysik (vgl. Tiedemann 1997: 23).

25 Dass die Aktualität nur eine Umschreibung der spezifischen Historizität der Gegenwart ist, die

sich objektiv von der Vergangenheit abhebt, verlangt von uns als Zeitgenossen eine besondere

Anstrengung, diese objektiven Unterschiede wahrzunehmen. Diesen Punkt hebt Cohen-Halimi

mit Blick auf Adorno hervor: »c’est la situation historique de notre époque qui fait lire autrement.

L’œuvre d’Adorno a traversé et analysé l'âge des extrêmes’, elle suscite objectivement une attention

aujourd’hui inédite […].« (Cohen-Halimi 2019: 1015; Hervorhebung im Original)

26 Bereits 1987 streicht Schmid Noerr diesen Aspekt heraus: »Die historischen Analysen zielen auf

das Begreifen der Gegenwart ab.« (Schmid Noerr 1987: 423)Wenige Jahre später stimmt ihr Tiede-

mann zu, der erklärt, Adorno habe sich im Angesicht von Auschwitz »genötigt [gesehen, P.E.], die

Geschichte selber bis in ihre archaischen Anfänge hinein neu und anders zu interpretieren.« (Tie-

demann 1997: 16) Brieler kommt 2002 in seinemAufsatz überMarx und Foucault zu dem Ergebnis,

dass sie aus dem gleichen »Impuls« herausarbeiteten, nämlich die »Historizität der eigenen Ge-

genwart in Absicht ihrer Kritik« zu analysieren (Brieler 2002: 78).

27 Foucault stellt diese Verbindung Kants zur Frage nach der Aktualität immer wieder in seinen spä-

ten Texten heraus: vgl. Foucault 1978: [219]: 552; Foucault 1982: [306]: 280; Foucault 1984: [351]: 848;

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

für ihn geprägt von den Revolten der 1960er Jahre, die zu einer »Krise der Regierung«

(Foucault 1978: [281]: 117) derMenschen führten: »Seit zehn, fünfzehn Jahren sindDinge,

Institutionen, Praktiken, Diskurse in einem ungeheuren und ausufernden Maße kriti-

sierbar geworden; die Böden sind irgendwie brüchig geworden.« (Foucault 1976: IVG: 19)

Die Neuen Sozialen Bewegungen waren sichtbarster Ausdruck der vielfältigen Kämp-

fe und Widerstände gegen eine fordistische Machtform, welche von den marxistischen

Theorien als Nebenwidersprüche abgetan wurden (vgl. Foucault 1978: [221]: 603). Ein be-

deutendes gemeinsames Merkmal erkennt Foucault darin, dass es »in allen gegenwär-

tigen Kämpfen um die Frage [geht]: Wer sind wir?« (vgl. Foucault 1982: [306]: 275). Die

Aktualität ist Ausgangspunkt und Ziel der genealogischen Kritik Foucaults. Das Motiv

der Aktualität findet sich in Foucaults Texten bereits in der Archäologie desWissens, wo er

programmatisch fordert, dass sich die »historischen Beschreibungen notwendig nach

der Aktualität desWissens [ordnen]« (Foucault 1969: AdW: 11). In Subjekt undWahrheit er-

klärt er erneut: »Wir brauchen ein geschichtliches Bewusstsein der Situation, in der wir

leben.« (Foucault 1982: [306]: 271) Zum Ende seines Lebens reflektiert er über die »Hal-

tung derModernität« (Foucault 1984: [339]: 694).Diesewäre gekennzeichnet durch einen

»Beziehungsmodus [modede relation] inHinblick aufdieAktualität« undbefände sich »im

Kampf mit den Haltungen einer ›Gegenmoderne‹« (ebd.: 695). Mit diesen Äußerungen

bekräftigt Foucault abermals die Erbschaft der Moderne (vgl. Allen 2016: 219) und der

Aufklärung, mit der sich der Text befasst und an der Foucault stets eine rettende Kritik

äußerte mit dem Ziel, die Frage nach der Emanzipation auf der Höhe der Gegenwart zu

stellen.

In der Sekundärliteratur wird die Frage der Aktualität seit der Jahrtausendwende

gelegentlich thematisiert. Grundlegend war hierfür Brielers Studie zur Unerbittlichkeit

der Historizität. Foucault als Historiker (1998). Im Anschluss an ihn untersucht Breitenstein

Foucaults und Adornos Geschichtsphilosophien und gelangt hinsichtlich der Aktualität

zu dem Schluss: »Die historischen Rekonstruktionen Foucaults wie auch die Deutungen

Adornos gehen nicht von einer imaginierten Zukunft aus, sondern von der Gegenwart

und den in sozialen Praktiken und Institutionen angelegten Potentialen. Beide themati-

sieren die Vergangenheit von gegenwärtigen Problemstellungen aus« (Breitenstein 2013:

269; vgl. 35, 44). Brieler greift den Gedanken abermals auf und erkennt in dem Gegen-

wartsbezug eine grundlegende Gemeinsamkeit Adornos und Foucaults, die er als Bru-

derschaft der Kritik bezeichnet, denn das »Medium der Historizität« sei ihrer Kritik we-

sentlich (Brieler 2019: 511). Aus diesen Überlegungen leitet sich der Anspruch ab, die in

den Kraftfeldern miteinander in eine Konstellation gebrachten Begriffe auf die Gegen-

wart des beginnenden 21. Jahrhunderts zu beziehen.

Historizität

Mit demMotiv der auf die Gegenwart gerichteten kritischen Analysen Adornos und Fou-

caults ist erneut der ausschlaggebendeBegriff derHistorizität gefallen,der dieser Sicht-

achse ihren Namen gibt. Die Historizität ist den kritischenTheorien Adornos und Fou-

caults inhärent.Nicht nur verfassen sie ihreAnalysen als historische, entnehmen ihrMa-

terial derGeschichte der bürgerlichenGesellschaft desWestensund ihrerVorläufer, son-

dern sie reflektieren beständig die Zeitgebundenheit aller Phänomene, der Menschen,

ihrer Umwelt, des Denkens undHandelns. Dabei knüpfen Adorno und Foucault an eini-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 53

ge Gedanken von Hegel und Marx über Geschichte an. Hegel zufolge entfaltete sich der

Begriff des Geistes in der Geschichte.28WieMarx darlegte, sind selbst die scheinbar na-

türlichsten Eigenschaften des Menschen Ergebnis historischer Prozesse.29 Was bei He-

gel und Marx noch als Kritik an transzendentalen Begründungen und als Aufforderung

zum Eingriff in die gesellschaftlichen Prozesse intendiert war, erfährt bei Adorno und

Foucault eine Radikalisierungmit je eigenem Akzent.

Adorno begreift die Historizität nicht nur als Kontingenz der Phänomene, Begriffe

und Prozesse, sondern schreibt der Wahrheit mit Benjamin einen Zeitkern zu.30 In har-

scher Kritik des Fortschrittsglaubens bestreitet Adorno dieMöglichkeit jeder Universal-

geschichte und fokussiert auf Diskontinuitäten (vgl. Adorno 1964: LGF: 19; 1966: ND: GS

6: 314; 1962: [Fortschritt]: 37). Auch die Erkenntnis selbst bezieht Adorno in die Histori-

zität ein, denn sowohl das Erkenntnisobjekt als auch das Erkenntnissubjekt sind histo-

risch vermittelt.Wie in Kapitel 3.1.3. näher ausgeführt, ist dieser Zeitkern derWahrheit

für Adorno von grundlegender Bedeutung.Denn er bezeichnet damit die Zeitgebunden-

heit von Wahrheiten, mithin ihre Vergänglichkeit, und zugleich ihre Materialisierung

in der Zeit. Die »genetische[n] Momente«, so Adorno, sind nicht »den Erkenntnissen

ein schlechterdingsÄußerliches«, vielmehr stecken sie »in demGeltungscharakter selbst

drin« (Adorno 1965:Metaphysik: 72).DerZeitkernbezeichnet alsoweniger einVerfallsdatumals

dieExistenzbedingungen.DieWahrheit braucht Träger,kollektive und individuelle Subjek-

te, die sie tragen. Ganzmaterialistisch bleibt sie an lebendeMenschen gebunden. Denn

»Genese undGeltung« sind, so umschreibt Adorno in einer Vorlesung denGedanken des

Zeitkerns, »miteinander vermittelt« (Adorno 1960: PuS: 272). Damit meint Adorno, dass

»nicht etwa die Wahrheit bloß in der Geschichte ist, was ein Gemeinplatz ist, sondern

dass die Geschichte selber der Wahrheit innewohnt« (ebd.: 273). Die Historizität meint

also nicht nur Entstehung und Vergänglichkeit, vor allemmuss Wahrheit sich stets erst

realisieren.Als Beispiel führt Adorno diemathematischenWahrheiten an, deren Artiku-

lation die gesellschaftliche Arbeitsteilung voraussetzt (ebd.: 142). Das Gewordene, Ver-

mittelte, Entsprungene ist die einzige Form, in der sich der gesellschaftliche Stoffwech-

sel des Menschen mit der Natur materialisieren kann (vgl. ebd. 283–285, Adorno 1961:

28 Hegel sprach in der Einleitung zu den Grundlinien der Philosophie des Rechts davon »[d]ie Philoso-

phie« sei »ihre Zeit in Gedanken gefasst.« (Hegel 1821: HW 7: 26; siehe Kapitel 1.3.2. und 3.1.3.) »Als

erster«, so hebt Adorno hervor, »erreichte er die Einsicht in den Zeitkern der Wahrheit.« (Adorno

1962: [Wozu noch Philosophie?]: 26) Adorno übernimmt Hegels Einsicht in die Verwobenheit der

Geschichte des Geistes mit der Gattungsgeschichte des Menschen. In einer Vorlesung erläutert er,

für Hegel sei »das Leben des Geistes […] gleichbedeutendmit dem Sich-Entfalten der gesellschaft-

lichen Produktivkräfte selber.« (Adorno 1960: PuS: 144)

29 Bereits in den PariserManuskripten beschreibt er die »Bildung der 5 Sinne« als »eine Arbeit der gan-

zen bisherigen Weltgeschichte.« (Marx 1844: MEW 1: 541) Foucault nennt den »Klassenkampf« als

Ausgangspunkt seines »Interesse[s] an Marx«, also »die strategische Methode, die den Kampf be-

trifft.« (Foucault 1978: [235]: 761)

30 Adorno bezieht sich mit dem Begriff des Zeitkerns auf Benjamins Passagenwerk, wo dieser »[e]nt-

schiedne Abkehr vom Begriff der ›zeitlosen Wahrheit‹« gefordert hatte, denn »Wahrheit ist nicht

– wie der Marxismus es behauptet – nur eine zeitliche Funktion des Erkennens, sondern an einen

Zeitkern, welcher im Erkannten und Erkennenden zugleich steckt, gebunden.« (Benjamin 1991:

578) Siehe ausführlich Kapitel 3.1.3.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

[Statik]: GS 8: 228). Kontingenz wird Adorno so zur Bedingung vonWahrheit, der histo-

rische Index für alles Denken und Handeln zur Notwendigkeit.

Foucault thematisiert die Historizität auf vielerlei Weise und geht dabei ebenfalls

weit über die Einsicht in die Kontingenz hinaus. Sein Begriff des historischen Aprio-

ri spricht in Anlehnung an Kant gleichfalls die Verbindung von Genese und Geltung

aus. Im scharfen Widerspruch gegen metaphysische Verklärungen der Wahrheit zu

reinen Ideen und formalen Bedingungen der Erkenntnis sowie gegen kontinuierliche

Geschichtsverläufe, welche an sinnstiftende Subjekte gebunden bleiben, erklärt Fou-

cault, die Wahrheit »ist von dieser Welt« (Foucault 1976: [192]: 210). Dem historischen

Apriori kann nur auf die Schliche gekommen werden, wenn man das formale Apriori

jeder Erkenntnis historisiert und damit der notwendigen Verbindung a priori unter

den Dingen entsagt (vgl. Foucault 1966: OdD: 11–13). Stattdessen betont Foucault die

Rolle der Diskontinuität und die Notwendigkeit der Dezentrierung der Geschichte (vgl.

Foucault 1969: AdW: 11–24) Wie im Kapitel 3.2. näher ausgeführt, ist dieser Gedanke,

den er in den Begriffen historisches Apriori und Episteme ausdrückt, für seinWerk von

fundamentaler Bedeutung. Schließlich bezeichnet er nicht allein die Kontingenz von

Objektivierungsformen und Subjektivierungsweisen, sondern beinhaltet die Politik der

Wahrheit (vgl. Foucault 1976: [192]: 210; 1978: STB: 15 ;1984: [345]: 778). Dabei zielt beson-

ders die von Foucault entwickelte Kritik der politischen Ökonomie der Wahrheit nicht

nur auf die Zwangswirkungen, sondern gleichermaßen auf die Notwendigkeit, eine

andere Politik der Wahrheit zu entwerfen (siehe Kapitel 3.3.). Historizität bedeutet für

Foucault also weit mehr als die archäologische Spurensuche oder genealogische Herlei-

tung der Diskurse und Dispositive, sondern umfasst in kritischer Auseinandersetzung

mit Geschichtstheorien die Reflexion auf Emanzipationsbedingungen.

In der Sekundärliteratur ist der Aspekt der Historizität vielfältig aufgegriffen wor-

den.31 Für Rolf Tiedemann vermittelt Adorno Historizität mit Aktualität so, »dass Erin-

nerung […], einerTheorie zuwider,die seit Platondie herrschendewarundder auchKant

folgte, keine zeitlos gültige, nicht die transzendentale Synthesis ist, sondern jenen ›Zeit-

kern‹ besitzt«, der »für die Philosophie in der Ära nach Auschwitz in den Schreien der

Opfer« zu finden sei (Tiedemann 1997: 14). Brieler hebt hervor, dass der Unterschied von

Foucaults undMarxʼ historischem Apriori, welches ihr jeweiliges »Erkenntnisvermögen

organisiert und limitiert«, keine Grenze der Erkenntnis beschreibt, sondern umgekehrt

31 Die generelle Bedeutung der Historizität für jede Form der kritischen Theorie wird immer wieder

betont. Demirovic bezeichnet in einem Handbuch über kritische Gesellschaftstheorie die »Historizi-

tät« als eines von drei Charakteristika der kritischen Theorie (Demirović 2003: 7). An anderer Stelle

differenziert Demirović zwischen verschiedenen »epistemische[n] Formen«, die »kritisches Wis-

sen« je nachhistorischemVerlauf annehmenkann (Demirović 2006: 4).Winter erklärt, dass »[e]ine

kritische Theorie« dem eigenen Anspruch nach »den gesellschaftlich und historisch vermittelten

Charakter sowohl ihres Objekts als auch ihrer eigenen Aktivität, berücksichtigen [muss].« (Win-

ter 2007: 31) Daraus ergebe sich ihr Zeitkern und damit, »dass kritische Theorien erfolgreich und

›wahr‹ immer nur in den historischen Situationen sein können, auf die sie sich beziehen und die

sie in ihren Analysen problematisieren.« (Winter 2007: 34) Völk betont in einem Sammelband zur

Traditionalität und Aktualität kritischer Theorie, die »Kritische Theorie muss die Frage nach ihrer ei-

genen Historizität stellen« (Völk et al. 2012: 10). Auch Schiller reflektierte die Kritische Theorie als

historische Formation und unterscheidet drei Phase um den zweiten Weltkrieg (Schiller 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 55

fruchtbar gemachtwerden kann.Denn »in dieser zeitgeschichtlichenDifferenz liegt das

Interessante für eine Subjektgeschichte des modernen Menschen«, so Brieler in einer

für die vorliegende Studie wegweisenden Formulierung (Brieler 2002: 76). In der jüngs-

ten Vergangenheit haben besonders Breitenstein und Allen dazu beigetragen, unter Be-

zug auf Adorno und Foucault das Bewusstsein für die Bedeutung der Historizität in der

Sozialphilosophie zu schärfen. Breitenstein ging dabei systematisch vor, Allen hingegen

stellt ihre Überlegungen in den breiteren Kontext der Entwicklung der kritischenTheo-

rie. So kommt Breitenstein im Rahmen ihres Projekts der Begründung einer kritischen

materialen Geschichtsphilosophie zu dem Schluss, »[d]ass Adorno wie Foucault von der

Unhintergehbarkeit der Historie sowie von philosophischen Deutungen der Geschich-

te überzeugt sind« (Breitenstein 2013: 268). Ihr zufolge »reflektieren« beide Theoretiker

»dieUnabgeschlossenheit sowieOffenheit ihrerRekonstruktionenundbetonendieZeit-

gebundenheit des historischen Bewusstseins selbst sowie die daraus resultierende un-

überwindbare Perspektivität historischerDeutungen« (Breitenstein 2013: 269). Allenwill

in ihrer postkolonialen Kritik am Fortschrittsmodel der Moderne bei Habermas, Hon-

neth und Forst zeigen, dass sich mit Adorno und Foucault schärfer die Problematik un-

seres »Historische[n] historische[n] Apriori« zeigen lässt (Allen 2016: 235; 242). Darunter

versteht sie, dass die Historizität unseres historischen Aprioris noch dem Denken der

Geschichtsphilosophie verhaftet geblieben sei und weiter eine einheitliche und konti-

nuierlichen Universalgeschichte des Fortschritts erzähle. Dagegen analysierten Adorno

und Foucault die »Brüche« innerhalb »unseres historische[n] Apriori« (ebd.: 235; vgl. 238;

240; 242), indenensichein »RaumderFreiheit«böte (ebd.: 241).DiegenanntenAnschlüs-

se belegen die Fruchtbarkeit der Forschungen über Adorno und Foucault für Aktualisie-

rungen der kritischenTheorie.

DieHistorizität,welcheAdornoundFoucault unter demstrategischen Imperativ der

Aktualität zu einem unhintergehbaren Bestandteil ihres Denkens machen, drückt sich

auch in ihrer Arbeit am Begriff aus. Bereits im vorangegangen Unterkapitel (1.2.) über

das Kraftfeld wurde auf die Verbindung von begrifflicher Konstellation und Geschichte

verwiesen. Lag dort der Akzent auf demNetz der Begriffe, liegt er nun auf dem Einfluss

der Geschichte. Adorno widmete diesem Wechselverhältnis von Begriff und Geschich-

te die Vorlesung zur philosophischen Terminologie, worin er festhält, dass der »Wechsel der

Termini bedingt ist durch diewechselndenKonstruktionender Philosophie, in denen sie

auftreten.Darin liegt eineArt vongeschichtlicherGesetzmäßigkeit,die auch ihre soziale

Seite hat.« (Adorno 1962: Terminologie 1: 15)32 Adorno veranschaulicht amantikenBegriff

des ›Logos‹, der sich zum modernen Terminus ›Geist‹ entwickelt und doch nicht rück-

übersetzbar ist, dass eine Terminologie sichwesentlich ändern und die Termini zugleich

beibehalten werden können (vgl. ebd.: 58). Aus dem scheinbarenWiderspruch zwischen

der »Selbstständigkeit des Begriff[s]« (ebd.: 44) und der Transformation der Terminolo-

gieweist Adorno den »fruchtbare[n]Weg eines originalenDenkens«, das fähig ist, »zwar

an die überlieferte Terminologie anzuknüpfen, in ihr aber Konstellationen auszubilden,

durch die die je verwendeten Termini nun ganz anders sich darstellen.« (Ebd.) Die in

der vorliegenden Arbeit entwickelte Methode, Begriffe in Kraftfeldern miteinander zu

32 Daran schließt Salzborn an, indemer den »sozialen Charakters jeder Idee« (Salzborn 2015b: 17; Her-

vorhebung im Original) auf historische Konflikte der Entstehungszeit bezieht.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

vermitteln, wäre also unvollständig ohne die Sichtachse der Historizität. Foucaults Ein-

sicht in die Historizität und den Primat der Aktualität hat gleichfalls Folgen für die »Be-

griffsbildung«, wie er in Subjekt undMacht hervorhebt, denn »die behandelten Probleme

inBegriffe zu fassen […] setzt kritischesDenkenundeine ständigeVerifizierungvoraus.«

(Foucault 1982: [306]: 270) Dafür ist die genaue Kenntnis des Objekts durch spezifische

Analysen genauso nötig,wie die der »historischen Bedingungen […], die eine bestimmte

Art der Begriffsbildung motiviert« (ebd.: 271). Ein Begriff kann sich tradieren und zu-

gleich in seiner Bedeutung den geschichtlichenWandel registrieren. Oft erfasst erst die

VerschiebungderKonstellation,dass einWandel stattgefundenhat.UmdieHistorizität,

welche sich in den Begriffen niederschlägt, zu erfassen, braucht es »ein geschichtliches

Bewusstsein der Situation, in der wir leben.« (ebd.: 271) Für dieses historische Bewusst-

sein bedarf eswiederumselbst der kritisch-reflexivenBegriffsbildung,wie im folgenden

Unterkapitel anhand der Kategorie Fordismus verdeutlicht wird.

Fordismus – Postfordismus

Das Bewusstsein der eigenen Historizität wird von Adorno und Foucault für eine kriti-

sche Analyse der Gesellschaft der Gegenwart als unerlässlich erachtet. Wer sich ihrem

Denken in dieser Absicht nähert, steht folglich vor der Aufgabe, die »zeitgeschichtliche[]

Differenz« (Brieler 2002: 76) auszumessen, die aus einer Perspektive vom Anfang des

21. Jahrhunderts doppelt erscheint. Einerseits kann im Rückblick auf die Mitte des

20. Jahrhunderts die historische Fallhöhe ermessen werden, dadurch wird zugleich

andererseits die historische Binnendifferenz zwischen Adorno und Foucault sichtbar.

Ex post erlaubt es die Geschichte der Gegenwart, ihre historische Phase als den Über-

gang von Fordismus zu Postfordismus in den Blick zu nehmen. Auf diese Weise soll

ein Modell33 dafür erarbeitet werden, wie kritische Theorie in Auseinandersetzungen

mit gesellschaftlichen Transformationen aktualisiert werden kann. Der strategische

Imperativ dieses Modells ist die kritische Analyse der Gegenwartsgesellschaft als Bei-

trag zu ihrer emanzipatorischen Veränderung. Notwendigerweise führt die Frage nach

einer »Kritische[n]Theorie der Gesellschaft auf der Höhe der Zeit« (Baumann 1999, 5) im

Verlauf der Suche nach den Aktualisierungspotentialen in ihren vergangenen Formen

auch zu der Untersuchung der Unterschiede zwischen ihnen. Denn die Reaktionen von

Theoretiker_innen auf zurückliegende Transformationen bieten Beispiele. Auf dieser

Annahme gründet die vorliegende Studie, welche die historische Differenz zwischen

Adorno und Foucault auf die Unterscheidung von Fordismus zu Postfordismus zuspitzt,

wie im Folgenden ausgeführt wird. Im anschließenden Unterkapitel wird diese Zu-

spitzung durch weitere Konzepte der Transformation ergänzt und relativiert. Derart

zeichnet sich ein differenziertes Verständnis der Historizität ab, die als eine Sichtachse

die untersuchtenKraftfelder zwischendenBegriffenAdornosundFoucaults durchzieht.

Um sich die Historizität der Gegenwart bewusst zu machen, ist ein Rückblick auf

das 20. Jahrhundert unvermeidlich. Es lassen sich entscheidende Transformationen in

den 1970er Jahren feststellen, die von Kämpfen der 1960er Jahre ausgehen, welche sich

33 »Modelle« nannteAdorno seine Eingriffe, damit derGedankenicht derGewalt des Systems verfalle

(Adorno 1966: ND: GS 6: 39). Demirović erkennt im »modellartigen Charakter der Theoriebildung«

neben der Historizität ein zweites Charakteristikum kritischer Theorie (vgl. Demirović 2003: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 57

etwa in counter culture, Streikwellen und Dekolonisierung äußern und zu Neuen Sozia-

len Bewegungen führten. Sie besaßen eine globale Dimension und veränderten alle Be-

reiche der Gesellschaft grundlegend. Ob in der Produktionsweise oder den politischen

Herrschaftsapparaten, ob in der Kultur oder den Subjektivierungsweisen –überall wur-

den bestehende Formen erschüttert, umgebaut undneu institutionalisiert.Bis in unsere

Gegenwart wirken diese tiefgreifenden Veränderungen bei allen Brüchen nach, was die

Auseinandersetzung mit ihnen in dieser Untersuchung plausibilisiert. Dieser sich an-

bahnende Umbruch fiel in die Gegenwart Adornos und Foucaults und bildet somit ihr

historisches Aprioi. Damit ist die erste zeitgeschichtliche Differenz markiert, die un-

sere Historizität von der ihren trennt. Die zweite Binnendifferenz schließt bei näherer

Betrachtung direkt daran an: Adorno und Foucault erlebten den Umbruch nicht gleich-

zeitig. Vielmehr geht der um eine Generation ältere Adorno von der Krise der liberalen

Phase des Kapitalismus aus und beobachtet mit dem Übergang zum Monopol- bezie-

hungsweise Staatskapitalismus die Blüte des fordistischenAkkumulationsmodells. Fou-

cault hingegen erlebt die Krise des Fordismus als eine Krise der Regierung imweitesten

Sinn und analysiert die aufkommende neoliberale Gouvernementalität. Im Folgenden

sollen Belege und Argumente für diese Binnendifferenz gesammelt werden, von der aus

die Tendenzen klarer hervortreten, die unsere gegenwärtige Historizität prägen.

DieseTransformationder 1970erwird in zahlreichenStudienbeschriebenals dasEn-

deder anhaltendenProsperität der trente glorieusesundBeginneinesumfassendenStruk-

turwandels der Industriegesellschaften. Die Diagnosen lauten ›Postindustrielle Gesell-

schaft‹ oder ›Postmoderne‹ (Lyotard 1979; vgl. Hardt/Negri 2000: 327), ›reflexive‹ oder

›zweite Moderne‹ (Beck 1993), ›flexibler Kapitalismus‹ (Sennett 1998, 2006), ›Neolibera-

lismus‹ (Harvey 2007), ›Gesellschaft der Singularitäten‹ (Reckwitz 2017) etc. Eine grobe

Annäherung erlaubt der Begriff des Postfordismus, genauer die Betrachtung des Über-

gangs vom Fordismus zum Postfordismus. Im Gegensatz zu den Vorgenannten fokussiert

dieser nicht auf einen gesellschaftlichen Bereich, etwa die Kultur, die Politik oder die

Wirtschaft, sondern er ermöglicht es, in allenBereichenausgehendvondenKämpfendie

Organisation der kapitalistischen Mehrwertproduktion in den Blick zu nehmen. Dabei

birgt der Begriff auchUntiefen, besonderswenn er aufTheorien angewandtwerden soll,

daher die Ergänzung durch den anschließenden Exkurs über Ungleichzeitigkeiten. Den

Begriff des Fordismus prägt Antonio Gramsci in den 1930er Jahren in dessen beginnen-

der Blüte, imMoment seiner Krise wird er von der französischen Regulationstheorie in

den 1970er Jahren wieder aufgegriffen.34 Seither ist von »einer Krise des Fordismus«, so

BerndRöttger imgleichnamigenEnzyklopädieartikel, »weit über dieRegulationstheorie

hinausdieRede.« (Röttger 2010: 2147)MitdiesemweitenVerständnisdesÜbergangs vom

Fordismus zum Postfordismus soll die zeitgeschichtliche Binnendifferenz von Adorno

und Foucault begriffen werden, ohne die Autoren diesen einseitig zuzuordnen oder sie

gar damit zu identifizieren.35

34 Zum Ursprung des Begriffspaares Fordismus-Postfordismus bei Gramsci (vgl. Tanner 1999:

582–284; Behrens 2007: 54; Röttger 2010: 2148) und bei den französischen Regulationisten (vgl.

Kohlmorgen 2004: 9–12; Dosse 1991: 351–365).

35 In ähnlich differenzierter Weise skizzierte Demirović Anfang der 2000er Jahre die Geschichte des

kritischen Denkens im Westen in seinem Aufsatz Kritische Gesellschaftstheorie und ihre Bildungsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Der Fordismus bezeichnet im engeren Sinne ein Akkumulationsregime, das histo-

risch in den USA um 1920 entstanden ist und sich nach dem Ende des zweiten Welt-

kriegs auch in Westeuropa durchsetzte. Fordismus wird oft auf die Formel »Massen-

produktion und Massenkonsumtion« verkürzt (Heinrich 2005: 120; vgl. Reckwitz 2017:

100). Wie Tenner (1999) zeigt36, führten die Einführung des Fließbands bei Ford in Ver-

bindung mit tayloristischen Methoden der Arbeitsorganisation, welche mit der umfas-

senden Standardisierung von Arbeitsschritten und Werkstücken einhergeht, zu einer

Steigerung der Produktion von Verbrauchsgütern. Diese sollten nicht nur nach der Vor-

stellung des Autofabrikanten und expliziten AntisemitenHenry Ford bei den Produzen-

ten mit Hilfe höherer Löhne Abnehmer finde. Überhaupt stellten die Automobilindus-

trie und die Fabrik das Leitbild dar, nach dem sich andere Branchen ausrichteten. Zeit-

gleich kam es zu einer weitreichenden Kapitalkonzentration: Monopole in zahlreichen

Sektoren entstanden und mit ihnen die neue Angestelltenklasse. Etwas später begann

sich ein umfassender Wohlfahrtsstaat mit Arbeitsprogrammen und zahlreichen Groß-

projekten zu etablieren. Diese Entwicklung wird von Krisen des Kapitalismus und der

bürgerlichen Gesellschaft begleitet und maßgeblich durch Kämpfe der Arbeiter und Ar-

beiterinnen vorangetrieben.Daher werden Letztere in der etablierten Ordnung des For-

dismus durch die korporatistischenGewerkschaften und Parteien sowie durch denKon-

sum integriert. Das revolutionäre Aufbegehren und sein Subjekt scheinen verschwun-

den.Blicktman aber auf die Vorgeschichte des Fordismus und besonders auf die globale

Protestwelle um 1918, wird der soziale Kampf und die soziale Krise deutlich. Im ersten

Weltkrieg ging der liberaleKapitalismus in die Brüche.Kriegswirtschaft undDirigismus

erscheinen rückblickendwieVorboten einer postliberalen Phase (vgl. Schivelbusch 2005:

46). Auch wenn anschließend der liberale Geist kurzzeitig wieder aufzustehen scheint,

meldete er doch 1929mit derWeltwirtschaftskriseBankrott an.Parallel kamesnebender

russischen Oktoberrevolution weltweit zu sozialistischen Revolten und immer wieder

zu proletarischen Aufständen und Streiks, auch in den USA. Dort folgten der NewDeal,

Keynesianismus, staatliche Arbeitsprogramme und Wohlfahrt: ein neues Akkumulati-

onsregimeentstand.Zwarhandelte es sich indenUSAnichtumPlanwirtschaft,dochder

Markt verlor gleichwohl an Bedeutung. Zeitzeugen nahmen darin eine globale Tendenz

dingungen im fordistischen und postfordistischen Kapitalismus, worin er von der These ausgeht, dass

zwischen dem »kritische[n] Wissen« und »der jeweiligen Phase der kapitalistischen Formation«

ein Wechselverhältnis bestehe (Demirović 2006: 4) und er explizit die »fordistische Phase« des

»westliche[n] Marxismus« thematisiert (ebd.: 10; vgl. auch Demirović 2005). Bereits 1996 hatte

Haug gefragtWas kommt nach dem fordistischenMarxismus? (Haug 1996). 2015 verwendet Sonja Bu-

ckel das Begriffspaar, um eine ambitionierte marxistische Gegenwartsanalyse des dirty capitalism

anzustrengen (Buckel 2015).

36 Tenner spricht gegenüber der liberalen Phase des Konkurrenzkapitalismus von einem »auf reel-

ler Subsumtion basierende[n] Akkumulationsregime, welches einer strukturellen, technisch-bü-

rokratischen Kontrolle des Arbeitsprozesses und einer monopolistisch-korporatistischen Regulie-

rungsweise zum Durchbruch verhilft.« (Tenner 1999: 585) Mit Fordismus bezeichnet er einen »Ak-

kumulationsmodus«, der sich auszeichnet »durch serielle Fertigung standardisierter Massengü-

ter mittels einer kapitalintensiven Produktionstechnologie und rascher technologischer sowie ar-

beitsorganisatorischer Innovation« und in der Gesellschaft einen »Dreieckskompromiss zwischen

Unternehmern, Gewerkschaften und Staat« fördere (ebd.: 585).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 59

wahr,wie sie sich imKorporatismusdes faschistischen Italien und imnationalsozialisti-

schenDeutschland sowie inderPlanwirtschaft der Sowjetunionzeigte (vgl.Schivelbusch

2005: 21; 169).

Adorno war Zeitzeuge des aus der liberalen Krise erwachsenden Fordismus. Er floh

aus Deutschland vor der antisemitischen Verfolgung in die USA undmachte imMutter-

landdes Fordismus prägendeErfahrungen.Auchwenn er dort ein schützendes Exil fand

und damit die Differenz der liberalen von den totalitären Gesellschaften erfuhr, übersah

er gleichwohl deren Ähnlichkeiten nicht. Zumal am Institut für Sozialforschung dieThe-

se vertreten wurde, dass der Totalitarismus sich aus dem liberalen Kapitalismus entwi-

ckelt hatte, bei aller Differenz also dieser nicht jenen ausschloss. Nach seiner Rückkehr

war Adorno umso sensibler für die um sich greifenden fordistischen Transformations-

prozesse in Deutschland, (West-)Europa und weiten Teilen der Welt, die dort als Ame-

rikanisierung abgewehrt wurden.37 Hingegen zeigt ein genauer Blick, dass die Prozesse

auf ökonomischen, kulturellen undpolitischen Strukturveränderungen beruhten,deren

Tendenzen bereits in die 1920er Jahre und bis ins 19. Jahrhundert zurückreichten. Es ist

kein Zufall, dass sich die Entwicklungen in den USA der 1930er und 1940er Jahre nach

dem zweiten Weltkrieg in den französischen trente glorieuses und dem westdeutschen

Wirtschaftswunder fortsetzten, denn weite Teile der westlichen Welt übernahmen das

fordistische Regulationsregime.Wie angedeutet, bildet der Fordismus eine Art histori-

schesApriori,dasweit überdenWestenhinaus in sounterschiedlichepolitischeSysteme

wie den Faschismus und die Sowjetunion wirkte.38 Die integrierte Gesellschaft mit ih-

rem Klassenkompromiss, ihrer Standardisierung und Bürokratie lernte Adorno in den

Jahren seines Exils in den USA kennen und sie bildet eine wesentliche Grundlage für die

Dialektik der Aufklärung und die Minima Moralia. Diese philosophischen Beobachtungen

und kritischenGegenwartsanalysen fanden in derNachkriegszeit eine breite Rezeption,

unter anderemweil die Zeitgenossinnen sich in den darin beschriebenen Tendenzen der

verwaltetenWelt des Fordismus wiedererkannten und vor ihren barbarischen Potentia-

len erschraken. Auschwitz und der Fordismus bilden komplex vermittelt den Zeitkern

von Adornos kritischer Gesellschaftstheorie.39

37 Noch in den USA legen Horkheimer und Adorno 1947 den Finger in dieseWunde des antiamerika-

nischen Ressentiments, wonach die Kulturindustrie Ausdruck der Rückständigkeit und Kulturlo-

sigkeit der Amerikaner sei, und legen offen, dass das »vorfaschistische Europa« den ökonomischen

Prozessen gegenüber im Rückstandwar, »[z]urückgeblieben hinter der Tendenz zumKulturmono-

pol« (Horkheimer/Adorno 1947: DdA: GS 3: 154) Wenngleich aus dieser Kritik nicht auf die Begrü-

ßung dieser Tendenz geschlussfolgert werden darf.

38 Zu den Ähnlichkeiten zwischen demNewDeal in den USA und dem faschistischen Italien bzw. na-

tionalsozialistischen Deutschland siehe Schivelbusch (2005). Hinsichtlich der SU formuliert Tan-

ner in seinem Enzyklopädie-Artikel über den Fordismus: »Die sowjetische Kombination von ›Tay-

lorismus plus dauerhafte Beschäftigung‹ wird als ›Neffe des fordistischen Kompromisses‹ ange-

sprochen, ›woraus sich die Ähnlichkeit und der Wettkampf in den 1950er Jahren‹ ebenso wie eine

spezifische Form von Stagnation ergab« (Tanner 1999: 586).

39 Fern davon, das komplexe und abgründige Verhältnis von Fordismus und Shoah angemessen be-

handeln zu können, ergeht an dieser Stelle nur folgender Hinweis: Fordismus und Shoah sind his-

torisch miteinander vermittelt, denn die industrielle Vernichtung der Juden beruht auch auf den

Praktiken,Wissen undMachtformen des Fordismus. Die fordistischenDispositive gehörten zu den

historischen Bedingungen, die Auschwitz ermöglichten. Enzo Traverso erklärt in seiner herausra-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wenn Adorno die Kritik an der verwalteten Welt entfaltet, kann diese aus heutiger

Perspektive als Chiffre für den Fordismus gelesen werden (vgl. Adamczak 2017: 217). Of-

fenkundigwird dies amBegriff der Kulturindustrie, den Adorno –Hollywood vor Augen

– entwirft, um die herrschende Tendenz zur »Angleichung« (Hokheimer/Adorno 1947:

DdA: GS 3: 143) der Kultur zu kritisieren.Vormals in relativer AutonomiewirdKultur un-

ter demDruck zumMonopolmittels »technischer Rationalität«40 (ebd.) kommodifiziert

und planvoll ausgerichtet auf wichtige fordistische Merkmale: Standardisierung, Sche-

matismus und sozialpsychologische Manipulation (vgl. Horkheimer/Adorno 1947: DdA:

GS3: 142–144, 171; Adorno 1953: [Fernsehenals Ideologie]: 82; 1955: [Résumé]:GS 10.1: 339).

In dieser Kritik an Film, Radio und Literatur erkennt Jan Rehmann die »Kategorien aus

der tayloristischenProduktion«,welcheAdorno »unmittelbar aufdieKulturindustrie […]

übertragen« (Rehmann 2004b: 734) hatte.41 Die reelle Subsumtion42 der Kultur unter das

Kapital vollzieht sich im Fordismus entlang der von ihm entwickelten Produktivkräfte,

besonders im Kino und im Radio, und auch mit dessen Methoden, wie Arbeitsteilung,

Standardisierung und Verwaltung. Dadurch laufen sie auf eine geschlossene Totalität

des Kapitalverhältnisses zu, weshalb Horkheimer und Adorno hinter »der rücksichtslo-

senEinheit derKulturindustrie […]dieheraufziehendederPolitik« (Horkheimer/Adorno

1947: DdA:GS 3: 144) erkennen. Integration43 beschreibt die generelle Tendenz imFordis-

mus, die jegliche Vermittlung durch den Markt systematisch durch administrative Pla-

genden Arbeit die »Singularität des Nationalsozialismus« läge »nicht in seinem Gegensatz zum

Westen, sondern in seiner Fähigkeit, eine Synthese aus den verschiedenen Formen der Gewalt zu

finden.« (Traverso 2002: 152)

40 Adorno legtWert darauf, dass die Integrationstendenz nicht nur von ökonomischen Zwängen aus-

geht, sondern auch ihre technologische Seite hat. Anhand der »Massenmedien« verdeutlicht er,

dass die »Konzentration und Zentralisation« sich nicht nur »ökonomisch« inMonopolen zeigt, son-

dern auch »technologisch« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 367). Bereits in derDialektik

der Aufklärung hatten Adorno und Horkheimer auf die technische Seite des Vorgangs verwiesen:

»Der Schritt vom Telephon zum Radio hat die Rollen klar geschieden. Liberal ließ jenes den Teil-

nehmer noch die des Subjekts spielen. Demokratischmacht dieses alle gleichermaßen zuHörern,

um sie autoritär den unter sich gleichen Programmen der Stationen auszuliefern.« (Horkheimer/

Adorno 1947: DdA: GS 3: 142–143) Doch bereits im nächsten Satz kann man die historische Fall-

höhe ermessen, über die der Text in die Gegenwart gelangt: »Keine Apparatur der Replik hat sich

entfaltet« (ebd.: 143). Im Zeitalter des Internetsmit »user generated content« hat sich dieses Herr-

schaftsverhältnis grundlegend gewandelt, ohne aufzuhören, Herrschaft zu perpetuieren.

41 Behrens stimmt mit Rehmann überein, dass Adorno die »tayloristische Formel vom ›One best

way‹« (Behrens 2007: 54) kritisch gegen die fordistische Integration der Kultur zur Kulturindustrie

wendet.

42 Selbstverständlich war die Kultur auch in der liberalen Phase Teil der bürgerlichen Gesellschaft

und stand damit nicht außerhalb der kapitalistischen Produktionsweise, jedoch war sie dem Ka-

pitalverhältnis nur formal unterworfen. Mit dem Ausdruck ›reelle Subsumtion der Kultur unter

das fordistische Akkumulationsregime des Kapitals‹ soll hervorgehoben werden, dass sie dessen

Produktivkräfte inkorporiert und einzig zum Zweck der Kapitalverwertung hervorgebracht wurde

(vgl. Herkommer 1999: 682).

43 Bereits Gramsci hebt das Motiv der Integration hervor, wenn er es auch nicht als Merkmal des For-

dismus versteht, sondern darunter »die vielfältigen Aktivitäten der Zivilgesellschaft, das Denken,

die Moral, die alltäglichen Gewohnheiten als Elemente des integralen Staates« (vgl. Demirović

2007: 37) begreift.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 61

nungunterminiert.Zwar ist keineVerwendungdesBegriffs FordismusbeiAdornozube-

legen und vermutlich kannte er ihn auch nicht, doch zeigen sich ausreichend sachliche

Parallelen, die eine Engführung rechtfertigen. Das Institut für Sozialforschung bevor-

zugte für die Beschreibung der gesellschaftlichen Transformation, der es sich bewusst

gegenüber sah, den Begriff ›Monopolkapitalismus‹ und in den 1940er Jahren auch den

des ›Staatskapitalismus‹44, nach der Rückkehr aus dem Exil sprachen die dort wirken-

denWissenschaftler_innen vor allem von ›Spätkapitalismus‹. Der Begriff Fordismus be-

schreibt gleiche oder zumindest ähnliche Tendenzen, bietet aber den Vorteil, erstens

spezifischer von einer Form der Arbeitsorganisation mit zugehöriger Kapitalakkumu-

lation auszugehen und zweitens offener vielgestaltige Widerstände und mannigfache

Überdeterminationen einzubeziehen. Weiterhin bietet er mit dem Begriff Postfordis-

mus einen Begriff der zeitlichen Nachfolge an – auch wenn das Präfix Post- wie Spät-

prekär bleiben muss. Den Fokus auf die Ausschaltung des Marktes, die Zunahme von

Verwaltung und letztlich dieGesamttendenz zur totalitären Integration derGesellschaft

teilen beide theoretischen Ansätze, die Frankfurter Schule und die Regulationstheorie.

Adorno erkennt noch 1968 in der Angleichung der vormals getrennten gesellschaftlichen

»Sphären« von Produktion, Distribution und Konsumtion, die nunmehr »gemeinsam

verwaltet« werden, »das Wahre an diesem ideologischen Schein« der Industriegesell-

schaft (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369).Die Vermittlung derHerrschaft über

denMarkt wird durch Planung und Verwaltung wesentlich schwächer (vgl. Adorno 1954: [Ideo-

logienlehre]: GS 8: 465; 1959: [Halbbildung]: GS 8: 117; 1960: PuS: 198). Dabei handelt es

sich laut Adorno um eine globale Entwicklung, denn »[ä]hnliche Tendenzenwirdman in

der strukturalenAnähnelung der nicht totalitären Länder an die Formender verwalteten

Welt übrigens heute auch beobachten können.« (Adorno 1964: LGF: 55) Ihr Ursprung ist

weit älter als der Fordismus selbst, denn »die Integrationstendenz der Gesellschaft« ist

Ende des 19. Jahrhunderts »von Spencer erstmals diagnostiziert worden« (Adorno 1968:

EiS: 45). Die »integrale[] Gesellschaft« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: 18) beschreibt also

die Integrationstendenz der spätkapitalistischen Gesellschaft unter dem Monopol, in

der immer umfassender die Bürokratie mit rationalen Mitteln den Einsatz der Produk-

tivkräfte plant, ohne über die irrationalen Zwecke der Produktionsverhältnisse Rechen-

schaft abzulegen.Demobjektiven Anwachsen der gesellschaftlichenMacht steht das der

Ohnmacht der vergesellschafteten Individuen gegenüber. Diese Merkmale treffen prä-

zise die fordistischen Transformationen und laufen auf das Schreckensbild einer ver-

waltetenWelt hinaus.DieThese, dass Adorno damit dominante Entwicklungen des For-

dismus kritisch analysiert, ist plausibel über die Kulturindustrie hinaus. Johannes Gru-

ber zufolge erfasst die »von Adorno diagnostizierte ›Selbsterhaltung ohne Selbst‹« die

im fordistischen Akkumulationsregime »veränderte[n] Sozialisationsbedingungen, den

Funktionsverlust desVaters unddie zunehmendeBedeutungnichtfamilialer Sozialisati-

onsinstanzen« (Gruber 2010: 99). Diese von Adorno kritisierten Subjektivierungsweisen

entsprechen dem »Klassenkompromiss im Fordismus«, in dem »für die breite Mehrheit

44 Zur Debatte über Staatskapitalismus am Institut zwischen Pollock, Horkheimer und Adorno siehe

Abensour 1982: 194; Heerich 2007; van Reijen/Bransen 1987: 453; Schmid Noerr 1987: 438–441; v.a.

Braunstein 2011: 132–156; Cook 2008: 7; Cook 2018: 33.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

derGesellschaft zwar ein[] höhere[r]Gradan individueller Sicherheit« durchPlanunger-

möglicht wird, »dies allerdings um den Preis stark eingeschränkter Freiheit«, wie Ador-

no es »in der Standardisierung von Lebensläufen und Charaktertypen« scharf angreift

(ebd.: 107). Bei aller scheinbaren Ausweglosigkeit der verwalteten Welt, handelt es sich doch um

Tendenzen, nicht umfixe Beschreibungen unveränderlicher Zustände. Ideologie ist immer auch

Schein und als Bann zu durchschauen.Bei aller Angleichung herrscht der Antagonismus

fort, die integrierte Gesellschaft bleibt Klassengesellschaft (vgl. Adorno 1942: [Klassen-

theorie]: GS 8: 380; 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 15). Für ein vollständiges und kritisches

Verständnis von Adornos kritischerTheorie der fordistischenGesellschaft ist der »imma-

nent-gesamtgesellschaftliche[] Bruch« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 15; Hervorhebung

P.E.) und damit das Potential der Negativität, die stete Erinnerung ans Nichtidentische

und damit die Hoffnung auf Versöhnung unerlässlich.45

Genau diese Brüche, durch die hindurch die verwaltete Welt des Postfordismus

überhaupt ihre totalitäre Integration verwirklicht, bilden die Orte des Widerstandes

gegendas fordistischeRegime.DieKritik Adornos undder gesamten Frankfurter Schule

an der Standardisierung, an der autoritären Persönlichkeitsstruktur, und der Barba-

rei der vermeintlich fortgeschrittenen Industriegesellschaft bildet einen von vielen

Ausgangspunkten für gesellschaftliche Dynamiken, welche die Krise des Fordismus

verstärkten. Einer der Vorteile der Regulationstheorie – und damit des Begriffspaares

Fordismus-Postfordismus – besteht in den Augen Lars Kohlmorgens darin, dass es

»von sozialen Widersprüchen und Konflikten als Ursache für den gesellschaftlichen

Wandel und für die Ausprägung der gesellschaftlichen Institutionen« ausgeht (Kohl-

morgen 2004: 311).46 Der Klassenkompromiss des Fordismus wurde um 1970 nicht

allein deshalb brüchig, weil ökonomische Grenzen erreicht wurden. Für diese Grenzen

stehen die Aufhebung des Goldstandards und politische Krisen in aller Welt im Zusam-

menhang mit der Öl-Krise, welche die Basis der Kapitalakkumulation bedrohten. Vor

allem wurden die Subjektivierungsweisen, unter anderem in Hinblick auf die Sexua-

lität, das Normalarbeitsverhältnis und den Konsumismus, hinterfragt und teilweise

bekämpft. Die sozialen Bewegungen, die den Widerstand gegen das fordistische Akku-

mulationsregime bildeten, bündelten und radikalisierten, sind an den Bruchstellen der

fordistischen Formation selbst entstanden.47 Demirović warnt daher eindringlich vor

45 Das Potential als stets vorhandene und vorenthaltene Möglichkeit wird von Adorno immer wie-

der aufgegriffen. In der Geschichtsphilosophie weist Adorno darauf hin (vgl. Adorno 1964: LFG:

99) ebenso wie in der methodischen Reflexion: »Womit negative Dialektik ihre verhärteten Ge-

genstände durchdringt, ist die Möglichkeit, um die ihre Wirklichkeit betrogen hat und die doch

aus einem jeden blickt.« (Adorno 1966: ND: GS 6: ND: 62) Siehe Kapitel 3.3.3.

46 Dieser herrschaftskritische Aspekt der Theorie vom Übergang des Fordismus zum Postfordismus

ist einer der Gründe, warum dieses Konzept – bei aller Vorsicht, auf die im Anschluss noch ein-

zugehen sein wird – bei der Untersuchung der Differenzen von Adorno und Foucault Anwendung

findet. Deren aufklärerisches Eintreten fürMündigkeit undWiderstand berühren sichmit dem im

(Post-)Operaismus entfalteten Gedanken: »Klassenkampf[] als Motor des historischen Wandels«

(Laclau 2007: 35), der nach Ernesto Laclau für den gesamten Postmarxismus zentral wird (vgl. Hol-

loway 2002: 121; Adamczak 2017: 211).

47 Bereits 1999 bemerkte Tanner: »Inwieweit bereits die 68er Bewegung, die in ihren Protestformen

paradoxerweise dazu beitrug, den [fordistischen, P.E.] ›American way of life‹ weltweit zu verbrei-

ten, in ihrer Frontstellung gegen den fordistischen Kapitalismus mitgeholfen hat, die Vorausset-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 63

der Gefahr, rückblickend ein »zu friedliches Bild« des Fordismus zu zeichnen (Demiro-

vic 2006: 10). Gruber argumentiert mit Blick auf Adorno, dass es gegenwärtiger Kritik

am postfordistischen Regime »nicht darum gehen [sollte; P.E.], fordistische Standards

sozialer Sicherung zurückzuerlangen«, denn der »Sozialstaat fordistischer Prägung

war gestützt auf die kapitalistische Produktionsweise« und damit auf »(Selbst)Entfrem-

dungs- und (Selbst)Verdinglichungsprozesse« (Gruber 2010: 107). Gleichzeitig muss

daran erinnert werden, dass die soziale Sicherung des Fordismus nicht dem perfiden

Kalkül einiger mächtiger Kapitaleigner_innen entsprungen war, sondern das Ergebnis

von sozialen Kämpfen bildete (siehe oben). Statt aus dieser Geschichte den Schluss zu

ziehen, dass über kurz oder lang jede Emanzipation sich in Herrschaft verwandelt,

sollte sie als Notwendigkeit zu rücksichtsvoller Wachsamkeit, beständiger Kritik und

selbstkritischem Kampf gedeutet werden, ohne vor der Verfälschung, Abnutzung und

Vereinnahmung gefeit zu sein.

Darüber,was Postfordismus exaktmeint, herrscht keine Einigkeit in der Forschung.

Es scheint daher geboten, die postfordistische Regulationsweise in Abgrenzung zur for-

distischen zu bestimmen. Dafür spricht, dass bereits der Fordismus von Gramsci als

»Differenzkonzept« entwickelt wurde, um »das sozioökonomische Entwicklungsgefäl-

le zwischen Nordamerika und Europa« zu beschreiben (Tanner 1999: 583). Neben dieser

geographischen Differenz ist der Begriff des Fordismus, wie beschrieben, nützlich, weil

er es erlaubt, die dominanten Tendenzen einer Epoche in Abgrenzung zur ihr vorausge-

henden liberalen Phase des Kapitalismus zu beschreiben. Oberflächlich kann es schei-

nen, als handle es sich beim Postfordismus um eine simple Rückkehr zum Liberalismus

unddaherumNeo-Liberalismus.Sowäre auchKohlmorgenmissverstanden,der in »den

postfordistischen Veränderungen« den »Übergang von einer monopolitischen zu einer

kompetitiven Regulation« erkennt (Kohlmorgen 2004: 310). Nachdem das Monopol im

Fordismus den Markt und die Konkurrenz weitgehend eingeschränkt habe, so die Fehl-

deutung, kommen beide nun zu ihrem Recht. Doch ignoriert diese tendenziell ökono-

mistische Deutung, dass es keine simple Wiederkehr in der Geschichte gibt.48 Die vom

Fordismus veränderten Bedingungen haben eben nicht nur die Produktivkräfte entwi-

ckelt und dieMenschheit wachsen lassen –dieswären rein quantitative Bestimmungen.

Hingegen sind es die Katastrophen der Geschichte, ihre unwiederbringlichenOpfer und

das entfesselte Potential der Barbarei, die jede Rückkehr zum status quo ante des Libe-

ralismus verunmöglichen. Auch in diesem Bewusstsein von Kolonialismus, Shoah und

atomarer Bedrohung ist das historische Apriori des Postfordismus von dem des Libera-

lismus unterschieden. Gerade Adorno und Foucault haben das Bewusstsein für die Dis-

kontinuitäten geschärft. Es bleibt also,wie imAbschnitt zurHistorizität ausgeführt, das

zungen für neue, nicht- bzw. postfordistische Kommerzialisierungsschübe zu schaffen, wird zu-

nehmenddiskutiert.« (Tanner 1999: 586)Wie eineAntwort darauf erkennt Reckwitz in der »counter

culture« der 1960er und 70er Jahre die Geburtsstunde der heute einflussreichen post-materialis-

tischen »neue Mittelklasse« (Reckwitz 2017: 104; vgl. Behrens 2007: 60)

48 Foucault macht in seiner Betrachtung über den »gegenwärtigen Neoliberalismus« deutlich, dass

es sich dabei »keineswegs« um »die Wiederkehr der alten Formen liberaler Wirtschaft« handele

(Foucault 1979: GdB: 169).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Neue im Alten zu suchen und nicht allein umgekehrt die Wiederkehr des Alten im Neu-

en. Kohlmorgen charakterisiert den Postfordismus darüber hinaus wie folgt: Seit den

1970er Jahren kommt es zu »Flexibilisierungen«, »Deregulierungen« und fortgesetzten

»Globalisierungsprozesse[n]«, ferner zur »(Re-)Kommodifizierung des Lohnverhältnis-

ses« (ebd.). Der fordistische Wohlfahrtsstaat und seine Bürokratie, an der es auch von

links viel Kritik gab, wird abgebaut. »[N]ach der Krise dieser [fordistischen, P.E.] Inte-

grationsaspekte«, beobachtet Kohlmorgen einen »tendenziell[] weniger auf materieller

Integration basierende[n] Integrationsmodus«: der »postfordistische Stabilitätsmodus

und das Klassenarrangement« setzten »verstärkt auf Individualität, Subsidiarität, Ver-

einzelung undKonkurrenz« (ebd.: 311).49 Deutlich klingt in dieserGeschichte derGegen-

wart ihr neoliberales Vokabular durch. Es gilt auch für den flexiblen Postfordismus, dass

seine Regulation brüchig ist und er sowohl stabile als auch krisenhafte Tendenzen zeigt,

jedoch war der Fordismus im Vergleich auf mehr Stabilität ausgelegt (ebd.: 311).

In Foucaults Lebzeiten fällt der beschriebene Übergang vom fordistischen zum

postfordistischen Akkumulationsregime. Er war also geprägt von der fordistischen

Industriegesellschaft und ihrer starren Standardisierung von Waren, Prozessen und

Menschen,welche auf eine »Logik des Allgemeinen« (Reckwitz 2017: 15; 100) ausgerichtet

war. Dementsprechend richtet sich seine Kritik frühzeitig gegen die Zurichtungen der

aufDisziplin ausgerichteten Institutionen,wie etwadieKlinik.Darüber hinaus verfügte

er über ein waches Gespür für die Widerstände, die sich global seit den 1960er Jahren

diesen Disziplinarinstitutionen und dem fordistischen Integrationsmodus entgegen-

stellen. Selbst politisiert durch die revolutionäre Eruption der Revolten 1968 von Tunis

bis Paris und erschüttert von der anwachsenden Repression, beteiligt sich Foucault

an politischen Gruppen, Reformuniversitäten und gesellschaftlichen Debatten (siehe

folgendes Kapitel 1.3.2). Diese einschneidenden Erfahrungen des langen rebellischen

Jahrzehnts der sixties nimmt er als eine umfassende Krise der Regierung (vgl. Foucault

1978: [281]: 116; Foucault 1979: GdB: 104–106; siehe Kapitel 4.2) wahr. Sie nötigen ihn,

seine vormals an wissenschaftlichen Epistemen ausgerichteten Untersuchungen in

Richtung einer Machtanalytik zu verschieben.50 Im Laufe seiner Analysen der Mikro-

mächte derDisziplin,welche die großenHerrschaftssysteme desKapitalismus formten,

49 Hier zeigen sich relevante Parallelen zwischen Kohlmorgens Charakterisierung des Postfordis-

mus und Reckwitzʼ Analyse der Gesellschaft der Singularitäten, der er einen post-materialistischen

Wertwandel attestiert (vgl. Reckwitz 2017: 18). Adamczak analysiert die »Transformationen der

(post)fordistischen Lohnarbeit im fortbestehenden Raster symbolischer Zweigeschlechtlichkeit«

(Adamczak 2017: 211) als »differentielle Feminisierung« (ebd.: 202) und erkennt eine Ausrichtung

an »Sexarbeiterinnen,Hausfrauen,Mütter[n]«, deren »Affektivität, flexible Zeitlichkeit und Identi-

fikation« zunehmend »das Ideal der veränderten Ausbeutungsverhältnisse [sind].« (ebd.: 211) Aus

gewerkschaftlicher Perspektive erkennen Ludwig, Simon und Wagner eines der »Wesensmerk-

mal[e] entgrenzter Arbeit« in der »neuartige[n] Flexibilisierung und ›Fluidität‹ der Arbeitsverhält-

nisse: Entgrenzte Arbeit ist flexible Arbeit.« (Ludwig, Simon, Wagner 2019: 16; Hervorhebungen im

Original)

50 Deleuze, der Foucault gut kannte, beobachtete rückblickend 1991, es habe »stets einer Krise [be-

durft, P.E.], damit Foucault eine neue Dimension, eine neue Linie [seiner Untersuchungen, P.E.]

entdeckt.« (Deleuze 1991: 153).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 65

und der stetigen Auseinandersetzung mit den heterogenen gesellschaftlichen Bewe-

gungen gewinnt Foucault ein Verständnis für die gesellschaftliche Transformation, der

er beiwohnt. Bereits seine Analysen zur »Biomacht« (Foucault 1976: WzW: 135) und zu

den »Sicherheitsdispositiven« (Foucault 1978: STB: 26; 73) versuchen das Neue seiner

Gegenwart in der Geschichte zu erfassen. Vollends in seinen Studien zur neoliberalen

Gouvernementalität (Foucault 1979: GdB)51 und zurRegierungdes Selbst erfasst Foucault

ein wesentliches Merkmal des sich herauskristallisierenden postfordistischen Regula-

tionsmodells: die Flexibilität einer Machtform, die über Freiheit die Menschen regiert,

sie zur Eigenverantwortung anhält und zugleich die Subjektivität zur Produktivkraft

macht. Können also Foucaults frühere Untersuchungen noch als eine Kritik der fordisti-

schen Akkumulation in Gestalt der Genealogie der Disziplinarmacht gelesen werden, so

scheint es plausibel, seine »Verschiebung« (Foucault 1984: GdL: 12) zu den Analysen der

Subjektivierungsweisen als Reaktion auf den Umbau zum Postfordismus zu verstehen.

Zwar nutzt Foucault weder die Begriffe Fordismus noch Postfordismus, doch er-

scheint es plausibel, dass er den Übergang zum Postfordismus kritisch erfasst, sofern

man die Ähnlichkeit der beschriebenen Merkmale herausarbeitet. Bereits bei der

Verschränkung der Kritischen Theorie Adornos mit dem Fordismus konnte analog

verfahren werden. Unbestritten beschreibt Foucault bereits die umfassende Flexibi-

lisierung, welche die Standardisierung zurückdrängt. »Die Entwicklung der Staaten

geht heute nicht mehr in Richtung größerer Rigidität, sondern in Richtung größerer

Geschmeidigkeit und Flexibilität.« (Foucault 1977: [213]: 501) Die damit verbundene

Macht gewähre einen »viel größeren Spielraum und Pluralismus als in totalitären

Systemen« und wirke »geschickter und subtiler« (ebd.: 500). Weiter untersucht er die

Genealogie dieser »Sicherheitsdispositive« als »Korrelat[e]«, die »Freiheit« erzeugen,

dabei hält er gegenüber seinen früheren Aussagen selbstkritisch fest: »Regieren durch

Freiheit ist keine Ideologie, sondern eine Machttechnologie« (1978: STB: 78). Dieser

Gedanke führt ihn zu der Bestimmung: »Macht kann nur über ›freie Subjekte‹ ausgeübt

werden« (Foucault 1982: [306]: 287) und damit zu einem der grundlegenden Kennzeichen

postfordistischer Machtformen: Sie agieren tendenziell permissiv. Die Freiheit, die in den

Kämpfen gegen die standardisierende, fordistische Disziplinarmacht eingefordert

wurde, wird im Postfordismus pervertiert realisiert als die Freiheit des flexiblen Ar-

beitskraft-Unternehmers. Zweitens erfasst Foucault auch die wachsende Rolle desMarktes

als dem Ort der Wahrheitsproduktion (Foucault 1979: GdB: 52; 55–56). Der Markt ist

nicht, wie in der liberalen Phase, ein Ort der Zirkulation der Produkte und auch nicht,

wie im Fordismus, der dysfunktionale Mechanismus zur Verteilung von Waren und

Menschen, den es durch Verwaltung und Planung in die Schranken zu weisen gilt,

sondern im Postfordismus kommt demMarkt eine über die Ökonomie hinausweisende

epistemologische Rolle zu.52 Der Markt sagt die Wahrheit über die Gesellschaft aus,

51 In einem Betrag für den Nouvel Observateur erkennt Foucault die zeitgenössische Tendenz zur

»›neoliberalen‹ Gesellschaft, in die wir durch die Krise gedrängt werden« (Foucault 1979: [260]:

947). Ganz im Einklang mit der Diagnose des Postfordismus erfasst er, dass diese Tendenz abhän-

ge vom dem »Maße, wie die Regulierungssysteme und administrativen Eingriffe an Bedeutung

verlieren.« (ebd.: 947–948; vgl. Foucault: 1979: GdB: 43)

52 Foucault erkennt den Unterschied zwischen traditionellem und Neo-Liberalismus in der Verallge-

meinerung der Fragestellung über wirtschaftliche Freiheit hinaus, bis »wohin sich die politische

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

indem er ihre Elemente wahrheitsfähig macht und ihren Wahrheitswert bestimmt.53

Drittens reflektiert Foucault die gewachsene Rolle der Subjektivität für die postfordisti-

sche Ökonomie und Gesellschaft. Wenn Foucault von der Sorge um sich (Foucault 1984:

[356]) spricht, dann erfasst er mehr als den subjektiven Faktor oder den Kitt, den alle

Herrschaft braucht, um zu funktionieren, sondern er schreibt ein neues Kapitel der

»Subjektgeschichte des modernen Menschen.« (Brieler 2002: 76) Er öffnet einerseits

das Feld der Untersuchung der verschiedenen historischen Modi von Subjektivitäten54

und andererseits erfasst er deren zentrale Bedeutung für die postfordistische Macht-

ausübung.55 Damit hängt untrennbar die vierte sachliche Parallele zwischen Foucaults

Arbeiten und der postfordistischen Transformation zusammen. Er analysiert in her-

ausragender und anschlussfähiger Weise die Formen des Widerstands, die die Krise

des Fordismus auslösten, aber auch alsNeue Soziale Bewegungen bis in unsere Gegenwart

enorm einflussreich sind. Nicht nur ermöglicht Foucault, seinem Credo »wo Macht ist,

ist Widerstand« (Foucault 1976: WzW: 93) gemäß, die Vielzahl vonWiderständen an den

Bruchstellen der Macht sichtbar zu machen. Darüber hinaus bestimmt er die Spezifika

der zeitgenössischenWiderstände. Foucault analysiert die Neuen Sozialen Bewegungen

alsWiderstände gegen eineMachtform,welche vom christlichen Pastorat herkommend

durch den Staat zugleich individualisiert und totalisiert und damit die Individuen mit-

tels Identitätskonstruktionen unterwirft (Foucault 1979: [291]: 198; 1982: [306]: 273–275).

In seinen Arbeiten beschreibt Foucault ausgehend von den gegenwärtigen Kämpfen ei-

nerseits die Genealogie einer Machtform, welche im Fordismus kulminierte, anderseits

bietet er einen Ausblick auf neue Machtformen und ihre Entstehung, die in Reaktion

auf dieseWiderstände ein postfordistisches Akkumulationsregime organisieren.

In der Forschung wurde dieses Potential der Arbeiten Foucaults für eine kritische

Theorie der Gegenwartsgesellschaft früh erkannt. In hellsichtiger Weise verfasste be-

reits 1990 Deleuze in Foucaults Terminologie von Disziplinar- und Kontrollgesellschaft

und soziale Informationsgewalt der Marktwirtschaft erstrecken kann.« (Foucault 1979: GdP: 169)

Dabei nehmen die Ordo- bzw. Neoliberalen »Verschiebungen« vor, indem sie »vom Tausch zum

Wettbewerb als Prinzip des Marktes« übergehen (ebd.: 170).

53 Foucault erfasst damit die um sich greifende umfassende Ökonomisierung des Sozialen (Bröckling,

Lemke, Krasmann 2000), also das neoliberale Dogma, alles müsse als Markt organisiert werden,

um es effizient und zumWohle aller zu organisieren.

54 Das Subjekt ist nicht nur ein historisches Subjekt, das in der Geschichte und von ihr hervorgebracht

wird, sondern es »bildet« in der Geschichte »verschiedene[] Formen der Beziehung zu sich selbst«

(Foucault 1984: [356]: 888) aus. »[G]erade die historischeKonstitution dieser unterschiedlichen For-

men des Subjekts und ihre Beziehung zu den Spielen der Wahrheit ist es« (ebd.), die Foucaults

späte Arbeiten auf die wachsende Bedeutung des Singulären in den Gesellschaften reagierend

untersuchen. Siehe Kapitel 4.2.

55 Foucault erkennt, dass den Untersuchungen der »Herrschaftstechniken«, welchen er in seiner

Machtanalytik breiten Raum einräumte, solche der »Selbsttechniken« hinzugefügt werden müs-

sen (Foucault 1981: [295]: 210). Die Regierung der Anderen benötigt eine Regierung des Selbst, die

Führung der anderen die Führung des Selbst (vgl. Foucault 1982: [306]: 287). Im historischen Ma-

terial zeichnet Foucault nach, wie die Figur des »homo oeconomicus« (Foucault 1978: STB: 67) auf-

tritt, nach der das neoliberale Management alle Kalküle ausrichtet und zu der der aktivierende

Sozialstaat alle Individuen erziehen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 67

eine Analyse des Übergangs vom Fordismus zum Postfordismus. Die Krise des Fordis-

mus datiert Deleuze nicht um 1970, sondern früher.56 »[D]ie Disziplinierungen gerieten

ihrerseits in eine Krise, zugunsten neuer Kräfte, die sich langsam formierten und sich

nachdemZweitenWeltkrieg rasant entwickeln sollten« (Deleuze 1990).Dienachfolgende

Epoche bezeichnet Deleuze mit Foucault als Zeitalter der »Kontrollgesellschaften«, die

zum Zeitpunkt der Veröffentlichung 1990 »dabei [sind; P.E.], die Disziplinargesellschaf-

ten abzulösen.« (Ebd.) Es folgt eine Reihe von Charakterisierungen, die recht eindeu-

tig demFordismus beziehungsweise Postfordismus zugeordnetwerden können:Die von

Deleuze analysierten neuen »ultra-schnellen Kontrollformen mit freiheitlichem Ausse-

hen« greifen Foucaults Sicherheitsdispositive, in denen durch Freiheit regiert wird, auf

und entsprechen den flexiblen Regierungsformen des Neoliberalismus.57 Wie oben an-

gesprochen, bezeugen einige Arbeiten die Fruchtbarkeit von Foucaults Terminologie zur

Analyse der postfordistischen Gegenwartsgesellschaft.58

Daher wundert es nicht, dass viele Forscher_innen Foucault als Kritiker des Über-

gangs zum Postfordismus begreifen. Wie Brieler feststellt, ist Foucault ein »Zeitzeuge

desÜbergangs der industriellen in die postindustrielle Produktionsweise« (Brieler 2002:

76). Nur wenig später untermauert Lemke diese Lesart Foucaults mit seinerThese »Fou-

cault war nicht nur ein Zeitzeuge dieser Transformation, sondern sich dieser histori-

schen Zäsur [desÜbergangs zumPostfordismus; P.E.] durchaus bewusst.« (Lemke 2003:

268) Ein genauer Blick zeige, dass Foucault ein dynamischer Denker war, der versuchte

diese tiefgreifendenTransformationen theoretisch zu erfassenund seineAnalysenüber-

arbeitete, um zu einer passendenKritik der Gegenwart zu gelangen. So argumentiert er,

dass Foucault »dieBegrenztheit seiner bisherigenAnalyse [erkannte; P.E.],die inder ers-

tenHälfte der 1970er Jahre tatsächlich anderDisziplin als dominanterMachttechnologie

56 Generell weicht die Chronologie von Deleuze von der hier vorgestellten ab. Ihm zufolge habe Fou-

cault »die Disziplinargesellschaften dem 18. und 19. Jahrhundert zugeordnet; sie erreichen ihren

Höhepunkt zuBeginndes 20. Jahrhunderts.« (Deleuze 1990)Damit beschreibtDeleuzeden Fordis-

mus in seiner Entstehung um 1920, während nach der vorgeschlagenen Chronologie seine Blüte

erst um 1940 einsetzt. Die Differenz kommt vermutlich dadurch zustande, dass er sich an den von

Foucault untersuchten Zeiträumen orientiert, wohingegen die vorliegende Studie sie als Genealo-

gien der Gegenwart auf Foucaults Lebenszeit bezieht.

57 Deleuze stellt die »analogisch« anhand standardisierter »Gussformen« nach dem Modell der

»Fabrik« funktionierende Disziplinargesellschaft der Kontrollgesellschaft gegenüber, die »nume-

risch«mittels »Modulation« nach demModell des »Unternehmen[s]« (Deleuze 1990) operiert. Un-

schwer können indieser Entwicklung,welcheDeleuzemit Foucaults Termini beschreibt, diemikro-

elektronische Revolution, das Management-Modell mit seinem unternehmerischen Selbst (Bröck-

ling 2007), und der Prozess der umfassenden Flexibilisierung (Sennett 2007) identifiziert werden.

58 Besonders einflussreichwurdeMichael Hardts und AntonioNegris umfassende Gegenwartsanaly-

se, in der sie neben vielenWeiteren auf Foucault zurückgriffen, um die Transformation »innerhalb

der kapitalistischen Produktionsweise« zu beschreiben: »In deren Folge wurde die führende Rol-

le industrieller Fabrikarbeit erschüttert, kommunikative, kooperative und affektive Arbeit rückte

stattdessen an erste Stelle. Durch die Postmodernisierung der globalen Ökonomie wird der Reich-

tum mehr und mehr durch das geschaffen, was wir biopolitische Produktion nennen, durch die

Produktion des gesellschaftlichen Lebens selbst.« (Hardt/Negri 2000: 11)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ausgerichtet war.« (Ebd.)59 Zwar gibt es eine anhaltende Debatte über FoucaultsWende60

und sein Verhältnis zum Neoliberalismus,61 doch ist in der Forschung mittlerweile ak-

zeptiert, dass Foucault den Postfordismus zu erfassen suchte.62

Exkurs: Ungleichzeitigkeiten gesellschaftlicher Transformationen

Mit Blick auf Adorno und Foucault stellt sich hinsichtlich ihrerHistorizität und des Ana-

lyserasters Fordismus-Postfordismusunter anderemdasProblemder zeitlichenEinord-

nung. In einem ersten Schritt wird in diesemExkurs auf Beiträge aus der sozialphiloso-

phischen Debatte über Ernst Blochs Begriff der Ungleichzeitigkeit zurückgegriffen, um

die vorgeschlagene Anwendung der historischen Folie des Fordismus sinnvoll anwenden

zu können. In einem zweiten Schritt werden die Probleme dann in der Zusammenfas-

sung dieses Unterkapitels adressiert. Eine verkürzende Zuordnung Adornos und Fou-

caults zu Fordismus und Postfordismus ist zu vermeiden. Für dieses und weitere Pro-

bleme finden sich in ihren Werken Lösungsansätze, die im ebenfalls herausgearbeitet

werden.

Um die Probleme, Ansätze und Antworten, die im Zuge des Zugriffs auf Adorno und

Foucault mithilfe des Übergangs vom Fordismus zum Postfordismus skizziert wurden,

zu erfassen bietet sich die Theorie der Ungleichzeitigkeit an. Sie erlaubt, neben der be-

kannten Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem auch Vorzeitiges zu denken. Ferner bie-

tet die Ungleichzeitigkeit dieMöglichkeit, unterschiedliche, teils auseinander strebende

Zeitlichkeiten zudenkenund lässt sich daher verknüpfenmit der Analyse der Tendenzen

und Potentiale von Gesellschaften. Ausgehend von Bloch gibt es eine Tradition der Re-

flexion der Ungleichzeitigkeit. In Erbschaft dieser Zeit beginnt Bloch den diesbezüglichen

Abschnittmit derFeststellung: »Nicht alle sind imselben Jetzt da.« (Bloch 1935: 104)Darin

analysiert er, warum die neu entstandene Angestelltenklasse nicht links denkt, handelt

und wählt, obwohl ihr Aufstieg und Wohlstand verwehrt bleiben. Bloch spricht in die-

sem Zusammenhang von »realer Ungleichzeitigkeit« und führt aus, dabei »wirkten dann

59 Anna Wieder greift dieses Argument erneut auf. Demnach behandelt Foucault zunächst agona-

le Machtverhältnisse in seiner Mikrophysik der Macht um 1975 und nimmt dann Ende der 1970er

Jahre die Regierung bzw. Gouvernementalität in den Blick, bevor er in einem dritten Schritt eine

»Neubestimmung des Bereichs des Politischen« (Wieder 2019: 66), Kritik und Widerstand in den

Vordergrund stellt.

60 Sarasin verortet Foucaults Wende um das Jahr 1977 und deutet sie als Problematisierung der Frei-

heit des Subjekts. Dabei will er Foucault gegen den autoritären Rechtsruck in Stellung bringen als

Verteidiger des Liberalismus und der kritischen Haltung, die aber doch regiert werden will (vgl.

Sarasin 2019: 21). Gegen seine liberale Lesart Foucaults argumentierten bereits 2008 Feustel und

Seebach: »Sarasin unterläuft implizit Foucaults Machtbegriff (auch jenen des Spätwerks), indem

er unter der Hand die Freiheit von diesem abkoppelt (da sie irreduzibel ist) und die liberale Gou-

vernementalität als staatliche Politik der Zurückhaltung auffasst.« (Seebach/Feustel 2008: 153)

61 Von Daniel Zamora undMichael Behrent (2014) wurde Foucault als Apologet des Neoliberalismus

bezeichnet. Dagegen verteidigen ihn Reichhold (2019) und Cook (2018: 45). Siehe Kapitel 4.2.3.

62 In seinem erwähnten kurzen Text über die fünf Stadien der kritischen Gesellschaftstheorie ordnet

Demirović implizit Foucault dem Postfordismus zu (Demirović 2006: 16). Adolphs stellt Foucaults

Untersuchungen zur Gouvernementalität in den Kontext »der Krise des Fordismus und dem Auf-

schwung des Neoliberalismus« (Adolphs 2015: 194).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 69

Antriebe und Reserven aus vorkapitalistischen Zeiten und Überbauten, echte Ungleich-

zeitigkeiten mithin, die eine sinkende Klasse in ihrem Bewusstsein rezent macht […].«

(ebd., Hervorhebung im Original) Also entsteht der Begriff Ungleichzeitigkeit im Zuge

einer ideologiekritischen Analyse, die die Kräfteverhältnisse in Deutschland während

des Aufstiegs des Nationalsozialismus philosophisch erfasst. In der Sekundärliteratur

hebt Beat Dietschy »die diachrone Bedeutung des Begriffs« für Bloch hervor: »[S]ie zeigt

an, dass in einer gleichen Zeit verschiedene Zeiten präsent sind und das Vergangene

nicht ganz vergangen ist.« (Dietschy 2012: 589) Dass die Vergangenheit in der Gegenwart

enthalten ist, könnte banal wirken, wäre das Verhältnis zur Zeit in der kapitalistischen

Moderne nicht auch ein Ausdruck der Herrschaft. Daher macht Dietschy darauf auf-

merksam, dass es sich bei Blochs Ungleichzeitigkeit um »eine Kategorie der Moderne«

handelt, denn »Ungleichzeitiges erscheint zugleich mit der einen Zeit der Geschichte.«

(ebd.: 590; Hervorhebung im Original) Die Vorstellung des Kollektivsingulars Geschich-

te fällt aber nicht zufälligmit derEntstehungdesKapitalismus zusammen.WieDietschy

bezieht sich auch Salzborn bei seiner Theorie der Ungleichzeitigkeit auf Benjamins Be-

griff einer linearen leerenZeit.Demnach löst die Vorstellung von »homogener und leerer

Zeit« die »messianische Zeit« ab (vgl. Salzborn 2015b: 29). Zusammenmit der parallelen

Etablierung der modernen »Staatlichkeit« (ebd.: 30) bildet sie die notwendigen Bedin-

gungen für die Etablierung von Markt und Tausch für den globale Kapitalismus. Die-

se Entwicklung hängt aufs Engste mit den sich entfaltenden Produktivkräften zusam-

men, wieWolfgang Schivelbusch hervorhebt. Denn ein »geregelter Verkehr [vonWaren;

P.E.] erfordert eine Vereinheitlichung der Zeit, ganz analog wie die technische Einheit

von Schiene und Wagon den Individualverkehr desavouierte und das Transportmono-

pol erzwang.« (Schivelbusch 1984: 43) Auf die soziale Seite des Prozesses macht Edward

Thompson aufmerksam, der die Subordination der Arbeit unter das Kapital als Kampf

der Arbeiter gegen die Disziplin der Fabrik beschreibt, die ihnen erst nach und nach den

Blaue[n] Montag (Thompson 2007) abgewöhnen konnte. Den Hintergrund dieser Über-

legungen bilden selbstverständlich die Analysen über die Arbeitszeit bei Marx, auf die

auchFoucault anspielt,wennerkritischdieRollederSparkassenundVersicherungenbei

der Disziplinierung des entstehenden Proletariats reflektiert: »DieHauptaufgabe dieser

Einrichtungen zur Absicherung [assujettissement] ist die größtmögliche Extraktion von

Zeit. Man könnte zeigen, dass in den entwickelten Ländern diese allgemeine Kontrol-

le über die Zeit auch durch den Mechanismus des Konsums und der Werbung erfolgt.«

(Foucault 1973: [139]: 761) Detlev Claussenweist darauf hin, dass die Ungleichzeitigkeiten

ebenso emanzipatorische Potentiale enthalten, denn die »[s]oziale[n] Revolutionen […]

im zwanzigsten Jahrhundert« hätten »nur unter Bedingungen stattgefunden, in denen

gerade das Wertgesetz sich nicht gesamtgesellschaftlich durchgesetzt hatte: Russland,

Jugoslawien,China, Vietnam,Algerien,Kuba,Mozambique usw.« Daraus schlussfolgert

Claussen: »Nicht die systematische Rationalität der vom Wertgesetz durchdrungenen

Gesellschaft, sondern die historische Ungleichzeitigkeit erweist sich als Kraftquelle der

sozialen Revolution.« (Claussen 1982: 13) Ungleichzeitigkeiten erlauben also nicht nur die Re-

gression oderUnterwerfung, sondern auch das Potential derWende zumBesseren zu denken.Den-

noch hat sich in der Tradition die negative Lesart des Begriffs als dominant erwiesen.

Was die sozialphilosophische Reflexion der Historizität anbelangt, so hatte Demirović

ausgehend von Althusser auf die Notwendigkeit hingewiesen, die »Offenheit ungleich-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

zeitiger geschichtlicher Prozesse mit jeweils eigener Zeitlichkeit« zu denken (Demiro-

vić 1994: 90). Bereits 1996 hatte Haug davon gesprochen, dass es zu Verzögerungen zwi-

schen Theorie und Praxis kommen kann: »Zur Logik der Krisen und Brüche gehört die

Dialektik der Ungleichzeitigkeit. Der Tod einer theoretisch-praktischen Formation tritt

nicht simultan auf ihren unterschiedlichen Ebenen« auf, so Haug (1996: 185). In jüngs-

ter Zeit hat Salzborn mit dem Versuch einer »weltgeschichtlicheTheorie nicht-relativierbarer

Ungleichzeitigkeiten« (Salzborn 2015b: 33, Hervorhebung im Original) eine nützliche An-

eignung des Begriffs von Bloch für die politische Theorie entworfen. Dabei geht er da-

von aus, dass die »Internationalisierung des Nationalismus und des Nationalstaates im

Zuge von Imperialismus und Kolonialismus«, also der Kontext politischen Denkens in

derNeuzeit, »von verschiedenenUngleichzeitigkeiten der Entwicklungen« (ebd.: 27) be-

gleitet war. Man habe es »funktional betrachtet« mit »ungleichzeitigen Entwicklungen,

die gleichzeitig stattfinden« (ebd.: 35) zu tun, die auch im Bereich der Theorie zu einer

globalen »Interdependenz mit klarer Dominanz« durch denWesten führe, so Salzborn.

»EineMetatheorieüberdiepolitischenTheorien inderModerne«so schlussfolgert er,müs-

se »reflektieren, dass im internationalen Maßstab ungleichzeitig politische und soziale

Bewegungen agieren und interagieren, die jeweils spezifisch auf diese Moderne reagieren

und sie ihrerseits damit wieder (fortwährend) transformieren (wollen).« (ebd.: 32, Her-

vorhebungen im Original). Gleichfalls produktiv, wenn auch nur indirekt an dieTheorie

der Ungleichzeitigkeit anschließend, erklärt Adamczak, dass »die verschiedenen Beto-

nungen«, welche unterschiedliche theoretische Ansätze wählen,mit »dem unterschied-

liche[n] Zeithorizont« (Adamczak 2017: 213) zusammenhingen. Diese Überlegungen zur

Ungleichzeitigkeit werden in der folgenden Zusammenfassung für die Analyse der His-

torizität Adornos und Foucaults fruchtbar gemacht.

Zusammenfassung der Achse Historizität

In der Zusammenfassung werden zunächst die Probleme skizziert, welche die Zuspit-

zung nach sich zieht, wonach Adornos KritischeTheorie eine für die fordistische Gesell-

schaftsformation wäre und die Foucaults eine für die Transformation zum Postfordis-

mus. Anschließend kommen unter Rückgriff auf Blochs Begriff der Ungleichzeitigkeit

und weitere Ansätze Lösungsvorschläge zur Sprache.

Erstens stellt sich das Problem, dass keine simple Zuordnung derTheorien Adornos

und Foucaults zu einer gesellschaftlichen Phase zulässig ist. Beide lehnen derartige Zu-

ordnungen zurecht als ungenügend ab, unterstellen sie doch, dass keine Autonomie des

Geistes existiere und nivellieren die Differenz von Begriff und Sache,Denken undWirk-

lichkeit, in der allein Kritik entstehen kann (siehe Kapitel 3.3.).63 Wie im nächsten Un-

terkapitel skizziert wird, ist es angemessener, die Frage zu stellen, wie sich Adorno und

63 Adorno wendet sich explizit gegen »de[n] abscheulichen Usus der bloßen sogenannten Zuord-

nung geistiger Gebilde zu gesellschaftlichen Strömungen« (Adorno 1960: PuS: 170). Foucault hebt

ebenso die nicht deterministische Verbindung von im Diskurs bezeichnetem Signifikat und dem

diskursiven Signifikanten hervor. Ihm zufolge bestimmen die außerdiskursiven Praktiken die in-

nere Konstitution der Diskursgegenstände, indem sie ihnen gestatten »in Erscheinung zu treten«

(Foucault 1969: AdW: 68).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 71

Foucault theoretisch mit ihrer historischen Gegenwart auseinandersetzen, statt von ei-

ner simplenWiderspiegelung auszugehen.

Ein zweites Problem entsteht dadurch, dass für Adorno und Foucault keine ein-

heitliche Chronologie angeben werden kann. Weder verfügen sie über ein einheitliches

Stufenmodell der kapitalistischen Gesellschaften, noch lassen sich ihre jeweiligen

historischen Markierungen bruchlos in das Analyse-Raster Fordismus-Postfordismus

einpassen. Dies verweist darauf, dass die Vorstellung einer Abfolge einzelner Phasen

des Kapitalismus nur dann zulässig ist, wenn sie einen ersten Zugriff ermöglicht und

anschließend differenziert und in Teilen zurückgenommen wird. Bereits wenn die

Verwaltete Welt Adornos mit Foucaults Disziplinargesellschaft überblendet wird, um

den Fordismus zu beschreiben, kommt es zu Schwierigkeiten. Die Verwaltete Welt be-

schreibt Adorno um 1940 und sie erstreckt sich zeitlichmindestens auf die dreißig Jahre

davor und danach. Hingegen entwickeln sich, Foucault zufolge, die Disziplinargesell-

schaften seit dem 18. Jahrhundert und sind bis etwa 1840 ausgebildet (vgl. Foucault 1975:

ÜS: 269; 379).64 Er parallelisiert sie mit dem Aufkommen des Kapitalismus. Temporär

betrachtet kann der Fordismus also nur mit Adornos Verwalteter Welt in Einklang ge-

bracht werden, zu Foucaults Disziplinargesellschaft besteht hingegen eine Diskrepanz

von etwa 100 Jahren. Für den Postfordismus, wenn er ab den 1970ern datiert wird, kann

bei Adorno keine Übereinstimmung gefunden werden, da er 1969 starb, allenfalls be-

schreibt er Tendenzen.65 Foucault spricht davon,dass in den 1960er Jahren eineKrise der

Regierung eingesetzt hat und untersucht Tendenzen einer neuen Gouvernementalität,

die er bei den Neoliberalen findet. Aber er gibt dieser neuen Formation der Gesellschaft

keinen Namen, abgesehen von der »Normalisierungsgesellschaft« (ebd.: 55), die aber

nur die Disziplinargesellschaft umschreibt.66 Spätere Sozialphilosoph_innen nutzten

seine Begriffe und sprechen von Sicherheits- und Kontrollgesellschaften. Doch es bleibt

das Problemder uneindeutigenChronologie bestehen.Nach Foucaults Untersuchungen

entwickeln sich die namensgebenden Sicherheitsdispositive von den Physiokraten im

18. Jahrhundert parallel zu den Disziplinareinrichtungen (Foucault 1978: STB: 73). Kon-

64 1973 ist dies auch Foucaults Gegenwartsanalyse, spricht er doch davon, dass man seit ca. 1800 »un-

sere heutige Gesellschaft als Disziplinargesellschaft bezeichnen« (Foucault 1973: [139]: 728) könne.

65 In Adornos Texten finden sich auch Beschreibungen von Phänomenen, die aus heutiger Sicht eher

dieMerkmale des Postfordismus tragen. So erkennt er in den USA, dass die »Integration« der Sub-

alternen, zumindest »dem Bewusstsein nach«, »die sozialen Grenzen immer mehr verflüssigt.«

(Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 100)Dabei handelt es sich allerdings eher umdie vonder Frank-

furter Schule immerwieder beschriebenenAngleichungs- und Integrationstendenzen als umneue

Regulationsweisen oder Regierungstechniken.

66 Foucault greift den analytischen Terminus der Normalisierungsgesellschaft nicht weiter auf. Fer-

ner spricht dagegen, sie als Analyse des (Post-)Fordismus zu verstehen, dass Foucault Normalisie-

rung nicht als durchgesetztes soziales Verhältnis begreift. »Wenn ich von der ›Disziplinargesell-

schaft‹ spreche, dann darf man dies nicht im Sinne einer ›disziplinierten Gesellschaft‹ verstehen.

Wenn ich von der Ausbreitung der Methoden der Disziplin spreche, dann nicht, um zu behaupten,

dass ›die Franzosen gehorsam sind‹. In der Analyse von Verfahren, die zur Normalisierung einge-

setzt wurden, gibt es keine ›These einermassiven Normalisierung‹. Als ob all diese Entwicklungen

nicht genau in demMaße stattfänden, in dem ihrMisserfolg sich beständigwiederholt.« (Foucault

1980: [277]: 19)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

trolle und Normalisierung sind beide bereits Merkmale der Disziplinareinrichtungen

(Foucault 1973: [139]: 734, 392–395).

Drittens stellt sich einer simplenZuordnungdas Problem,dass AdornoundFoucault

jeweils unterschiedliche Bereiche differenzieren, die zum gleichen Augenblick verschiede-

nen Phasen und Entwicklungen zugeordnet werden müssen, darunter Überbau-Unter-

bau, Diskurse, Episteme etc. Adorno spricht davon, dass »der Überbau langsamer sich

umwälzt als der Unterbau« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 110; vgl. 1952: [revidier-

te Psychoanalyse]: GS 8: 31; 1966: [Postscriptum]: GS 8: 87; siehe Kapitel 3.1.1.) Er kommt

auch immerwieder auf einen cultural lag zwischenverschiedenenGesellschaftenzu spre-

chen (Adorno 1960: PuS: 189). Foucault geht davon aus, dass sich Strategien, Diskurse,

Mächte überlagern, neutralisieren oder verstärken können. In einer Vorlesung erklärt

er,dass die verschiedenenFormenderSouveränitäts-,Disziplinar-,undBio-Macht zwar

aus unterschiedlichen Epochen stammen, sie wirken aber heute gleichzeitig weiter. Der

Grund dafür liegt unter anderem darin, dass sie »nicht auf derselben Ebene« (Foucault

1976: IVG: 295) liegen, weshalb sich Mächte und Strategien überhaupt überlagern kön-

nen. Er erläutert dies am Beispiel des Rassismus, der sowohl die Ausübung der souverä-

nenMacht über den Tod als auch in der Bio-Macht über das Leben erlaubt (ebd.: 305).

Zur Lösungdieser drei Problemehinsichtlich derErfassungderHistorizität Adornos

und Foucaults bieten sich eine Reihe von Ansätzen an.Zunächst finden sich bei ihnen ei-

nige geteilte Überlegungen über Transformationen, die einenÜbergang vomFordismus

zum Postfordismus nicht verkürzt zu denken erlauben. Zunächst beschreiben Adorno

und Foucault gesellschaftliche Tendenzen und keine Gesetze einer einheitlichen Entwick-

lung imSingular.Diese Tendenzen können auseinandertreten und unterschiedliche Ge-

schwindigkeiten, Rhythmen, Dynamiken aufweisen, sowohl innerhalb einzelner Räu-

me,Nationen und Gesellschaften, als auch zwischen diesen Räumen. »Eine dialektische

Theorie der Gesellschaft«, so führt Adorno aus, »geht auf Strukturgesetze, welche die

Fakten bedingen, in ihnen sich manifestieren und von ihnen modifiziert werden. Unter

Strukturgesetzen versteht sie Tendenzen, die mehr oder minder stringent aus histori-

schenKonstituentien des Gesamtsystems folgen.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]:

GS 8: 356)67 Foucault begreift die von ihm untersuchte »Gouvernementalität« unter an-

derem als »die Tendenz oder Kraftlinie [ligne de force], die im gesamten Abendland unab-

lässig und seit sehr langer Zeit zur Vorrangstellung dieses Machttypus geführt hat, den

man über alle anderen hinaus ›Regierung‹ nennen kann« (Foucault 1978: STB: 162)68.

67 Auch andere Beobachtungen, etwa über die Halbbildung oder die mangelnde Auseinanderset-

zung mit der Shoah, will Adorno als Tendenzen verstanden wissen (vgl. Adorno 1959: [Halbbil-

dung]: GS 8: 102; Adorno 1959: [Aufarbeitung]: GS 8: 23). In seiner Einleitung in die Soziologiemahnt

Adorno, dass die »objektiven Bewegungsgesetze« nicht fix gesetzt werden sollten, da sie »ihre

Gültigkeit nur so weit [haben; P.E.], wie sie tatsächlich in sozialen Phänomenen sich ausdrücken«

(Adorno 1968: EiS: 42). Auch einige Analysen und Vorhersagen von Marx hätten sich nicht erfüllt

und wären zu überdenken. Die »gesellschaftlichen Gesetze« seien durch die Form »ihrer eigenen

Geschichtlichkeit« charakterisiert, als »hohe Wahrscheinlichkeit« zu verstehen und »bei Marx als

Tendenz definiert« (ebd.: 246).

68 Brieler unterstreicht diese Pluralisierung unterschiedlicher Zeitläufe in Foucaults Analysen, die

»differente Geschwindigkeitstypen« ans Licht bringen (vgl. Brieler 1998: 231).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 73

Weiterhin betonten Adorno und Foucault, dass es sich bei Transformationen nicht

um Ablösungen mit eindeutigen Zäsuren handelt, sondern vielmehr um Funktionswech-

sel. Adorno begreift in dieser Weise den »Funktionswechsel des Marktes« (Adorno 1952:

[empirische Sozialforschung]: GS 8: 479) als Verweis auf die Verwaltung und damit den

Bedeutungsgewinn der Planung auch imwestlichen (Monopol-)Kapitalismus.69 Ähnlich

zeigt Foucault, dass der Panoptismus zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine nachhaltige

»Funktionsumkehr bei den Disziplinen« (Foucault 1975: ÜS: 269) bewirkte, welche nun-

mehrdarauf zielen,die »Nützlichkeit von Individuen [zu; P.E.] vergrößern.« (ebd.: 270)70

Hilfreich für das Verständnis von Transformation als Funktionswandel ist auch das Bei-

spiel vonHardt undNegri für die historisch unterschiedliche Position von Automobilfa-

briken inder kapitalistischenProduktion.71 EbensounterstreichenKohlmorgen,Röttger

sowie Lemke, dass die Entwicklung keinesfalls linear verstanden werden darf.72

Wichtig ist auch der dritte Punkt der Übereinstimmung Adornos und Foucaults hin-

sichtlich der Transformation, wonach neben den dynamischenMomenten der Entwick-

lung es immer auch statischeMomente gibt. Sie erkennen Invarianten der Herrschaft und

des Leidens. In der »Dynamik« erkannte Adorno bereits 1942 »bloß de[n] eine[n] Aspekt

von Dialektik: jene[n], den der Glaube an den praktischen Geist, die beherrschende Tat«

(Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 374; Hervorhebung P.E.) so gern betont und der zu

einer ungeheuren Betriebsamkeit und Aktivismus führen kann. »Der andere, unliebsa-

mere Aspekt der Dialektik«, so unterstreicht Adorno, »ist der statische.« (Ebd.) Die ant-

agonistische Klassenherrschaft bildet die Invariante der dialektischen Theorie der Ge-

69 In seinem Beitrag zur Ideologienlehre arbeitet Adorno den »Strukturwandel und Funktionswechsel

von Ideologie und Ideologiebegriff« heraus (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 464). Die Trans-

formation der Idee der Bildung beschreibt er als Lossagung »von den Zwecken, von ihrer realen

Funktion« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 97).

70 In vergleichbarerWeise wandelt sich die Funktion des Gesetzes zur Norm. »Mit dieser neuen Öko-

nomie der Macht hat das Kerkersystem, das deren Grundinstitution ist, eine neue Mischung des

›Gesetzes‹ zur Geltung gebracht: eine Mischung aus Gesetzmäßigkeit und Natur, aus Vorschrift

und Konstitution – die Norm.« (Foucault 1975: ÜS: 392; vgl. Brieler 1998: 41)

71 Sie veranschaulichen an den historisch unterschiedlichen Stellungen einer Automobilfabrik in De-

troit 1930 und São Paulo 2000, dass »[g]eographische Differenzen in der globalen Ökonomie […]

nicht auf das Nebeneinander unterschiedlicher Entwicklungsstufen, sondern auf die Umrisse der

neuen globalen Hierarchie der Produktion [verweisen; P.E.].« (Hardt/Negri 2000: 299) Woraus sie

den Schluss ableiten, die »›Stufen‹ ökonomischer Formen« bestünden »nebeneinander« und bil-

deten eine »hybride[], zusammengesetzte[] Ökonomie« wie sie für die globale Gegenwart charak-

teristisch ist (ebd.: 300).

72 »Die prozessierende Krise des Fordismus zeigt«, so Röttger, »dass die waltende Restrukturierung

kapitalistischer Gesellschaften nicht als lineare historische Abfolge von (fordistischer) Regulati-

on, (neoliberaler) De-Regulation undRe-Regulation im Sinne erneut ›ausgehandelter Einbindung‹

von Arbeiterbewegung und Gewerkschaften analysiert werden kann.« (Röttger 2010: 215) Kohl-

morgen zufolge handelt es sich bei der gegenwärtigen Regulation häufig um eine »Mischung

aus fordistischen, neo-fordistischen und neuen, oftmals durch denNeoliberalismus beeinflussten

Strategien« (Kohlmorgen 2004: 311). In einer entscheidenden Fußnote beugt Lemke demMissver-

ständnis vor, dass Foucault selbst von einemEndederDisziplin ausgegangenwäre. Vielmehr könn-

te dieseMachttechnik in unterschiedlichenKontexten, SystemenundZeitabschnitten genutzt und

daher auch beschrieben werden: »aus dem Übergang zum Postfordismus folgt nicht das Verschwinden

disziplinärer Regulationsformen.« (Lemke 2003: 267; Hervorhebung P.E.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

sellschaft. Da das Verhältnis von »Statischem und Dynamische[m]« dialektisch ist, solle

»nicht zwischen ihnen […] einMittleres« gesucht werden, so Adorno einige Jahre später,

sondern zu begreifen wäre, wie sie »in sich«, durch einander »vermittelt« sind. (Adorno

1961: [Statik]: GS 8: 288). Foucault gilt zwar zurecht als der Denker der Diskontinuitäten,

doch untersuchte er eben deshalb die langen Zeiträume zwischen ihnen. Gerade darin

zeigt sich eine große Nähe zur Annales-Schule und deren Fokus auf der longue durée.73

Foucault erkennt im »Erscheinen langer Perioden« eine »Auswirkung der methodolo-

gisch konzentrierten Erarbeitung der Serien.« (Foucault 1969: AdW: 16)

Schließlich sind Adorno und Foucault sich einig, dass Transformationen wesentlich

auf Kämpfe zurückgehen.Widerstand und Brüche bilden die wichtigsten Vektoren. Da-

bei gibt es keine Garantie für Emanzipation oder Bewegungen, die sie in Reinheit aus-

drücken, sondern stetsKräfteverhältnisse,dieKämpfepräformierenund von ihnen fort-

gesetzt werden. Auch wenn historische Entwicklungen häufig wie der Ablauf einer ge-

richteten Bewegung wirken, betont Adorno nicht nur das jederzeit mögliche Eingrei-

fen (vgl. Adorno 1964: LGF: 99). Wichtig ist ihm daher der Aufruf zum »Widerstand auf

allen Stufen« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 50). Nur durch Brüche hindurch (vgl. Adorno

1965: [Gesellschaft]: 15) hält sich das Bestehende aufrecht, so seine zentrale Annahme.

Also zielt die fatalistische Beschreibung übermächtiger Tendenzen ohne Ausweg auf das

genaueGegenteil: denWiderspruch. In diesemSinn bekannte Adorno, dass seineWahr-

nehmung,es stündenicht gut umdieKritik, sichnicht bewahrheitetenmöge: »hoffentlich

täusche ichmich.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 792; Hervorhebung P.E.). Eben darin er-

weisen sich Adornos Kritiken als »self-destroying prophecy« (Bröckling 2017: 387; siehe

Kapitel 4.1.1.). Er will u.a. durch dasMittel der »Übertreibung« (Adorno 1961: [Meinung]:

152; vgl. Düttmann 2004: 39) erreichen, dass ihr und ihm widersprochen wird.Weniger

überraschend begreift Foucault das Ziel seinerGenealogie darin, in der »Verbindung von

gelehrtenKenntnissenund lokalenErinnerungen […] ein historischesWissenderKämp-

fe zu erstellenunddiesesWissen in aktuelle Taktikeneinzubringen.« (Foucault 1976: IVG:

23, vgl. 25; siehe Kapitel 4.2.3.).

Aus den vorangegangenen Überlegungen können einige Schlussfolgerungen über

den Übergang von Fordismus zu Postfordismus abgeleitet werden. Das statische Mo-

ment des Übergangs bildet die Fortsetzung der kapitalistischen Herrschaft, das aber durch

sein dynamisches Moment sich reinstalliert und dabei Widerstände integriert und zur

neuen Produktivkraft macht. Die dominante Kraftlinie zieht sich fort, indem sie den

Antagonismus zum Agonismus verschiebt. Bis heute finden sich Formen der ›alten‹ Souve-

ränitäts- und Disziplinarmacht, des ›überholten‹ Fordismus oder der ›angestaubten‹ verwalteten

Welt. Sie bilden einerseits die Grundlagen der gegenwärtigen Ordnung, anderseits

haben sie ihre Funktion gewandelt. Die grundsätzliche Transformation ereignet sich

73 Zwischen Foucault und der Annales-Schule bestand eine komplexe und wechselhafte Beziehung,

sie einte mindestens ein »antihegelianischer Grundkonsens« (Brieler 1998: 231). Auch wenn Dos-

se in der Parallele ein gewisses Missverständnis erkennt, unterstreicht er Wahlverwandtschaften.

Er erläutert die Spannungen, welche sich zwischen Foucaults Fokus auf Diskontinuitäten und der

Annales-Schule mit dem Blick für lange Perioden, in der das Ereignis hinter der Struktur fast ver-

schwindet, ergeben. Doch erklärt er mit Foucault die Konvergenz beider Entwicklungen in der ›In-

fragestellung des Dokuments‹ (vgl. Dosse 1991: 290; vgl. Foucault 1969: AdW: 14).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 75

nicht neben ihnen, sondern in ihnen. Sie sind Steinbrüche der Herrschaft, Quellen des

Reichtums und oft Teil des Kitts der Unterwerfung. Es findet sich also die Gleichzeitig-

keit des Ungleichzeitigen im Überdauern von Formen, jedoch haben sie ihre Funktion

geändert. In einem komplexen Verständnis der Ungleichzeitigkeit sind daher Produktion,

Distribution, Konsumtion und Kultur, Wirtschaft, Politik, sowie Subjektivierungs-

beziehungsweise Objektivierungsweisen, Herrschaft und Widerstand nur global zu

begreifen. Ausdruck dessen ist das Nord-Süd-Verhältnis, in dem scheinbar fordisti-

sche Industrieproduktion im globalen Süden angesiedelt wurde, während nach einem

mehrjährigen Strukturwandel im globalenNorden die postindustrielle Gesellschaft sich

installiert.De facto dominiert allerdings die letztere,weil sie die Produktion global nach

postfordistischen Methoden organisiert. Die Ungleichzeitigkeiten führen weiter dazu,

dass Formen der Macht, wie das Internet, an einem Ort die Emanzipation befeuern, an

einem anderen aber die Ausbeutung optimieren. De facto muss das Internet selbst als

vielfältiges Ensemble verstanden werden, als Effekt von Kräfteverhältnissen, an dem

Militärs, Wissenschaftler, aber auch Hacker und Arbeiter_innen mitarbeiten, welche

ein postfordistisches Netzwerk bilden. In der Kultur drücken sich diese Ungleichzei-

tigkeiten im scheinbaren Zerwürfnis zwischen progressivem Kosmopolitismus und

regressivemNationalismus aus.De facto sind sie genau in dieser Gegenüberstellung be-

reits unhintergehbar von der kapitalistischen Globalisierung geprägt. Damit reflektieren

die Ungleichzeitigkeiten die Ambivalenz der Moderne, zwischen halbierten Freiheitsversprechen

und Regression. Schließlich muss diese Spannung zwischen Subversion und Regression,

zwischen Rückfall und Fortschritt nicht nur historisiert, sondern auch ausgehalten

werden. Der Verlockung, die Gegenwart in den Begriffen der Vergangenheit zu begrei-

fen, muss widerstanden werden: Heute ist weder 1933 noch 1968. Statt die Spannung

aufzulösen, durch Reinheitsvorstellungen, Immunisierungen oder Indifferenz, muss

ihr selbst eine Richtung gegeben werden. In Theorie und Praxis gilt es, die Offenheit

des Experiments zu wagen, ohne die Erfahrung des Scheiterns zu verdrängen. Die

konflikthafte Ambivalenz gesellschaftlicher Entwicklungen geht hervor aus der Un-

abschließbarkeit und Überdeterminierung der Prozesse, deren Ensemble sie bilden.

Dem liegt die in Kapitel 2 entfaltete Dialektik von Macht und Gewalt zugrunde. Auch

eine emanzipatorische Strategie, welche auf Ermächtigung zielt, ist nicht gefeit davor,

in Regression umzuschlagen. Denn sie greift nicht nur in Kräfteverhältnisse ein, son-

dern dabei auch auf Formen der Macht zurück. Beides bedeutet, dass die Wirkungen

außerhalb ihrer vollständigen Kontrolle liegen.

Was die chronologischen Diskrepanzen zwischen Adorno und Foucault betrifft, er-

klären sie sich zu weiten Teilen daraus, dass sie ihre Gegenwart beschreiben wollen. In

beidenWerken finden sich die zentralen Merkmale der fordistischen Phase des Kapita-

lismus: Standardisierung, Serialisierung, abgrenzendeGewalt, getrennte Räume, starre

Hierarchien, Abrichtung. Daher gleichen sich manche ihrer Bilder so stark: Kerker, ver-

walteteWelt.DieGeschichte lesen sieunterdemEindruckdieser Formationundes spielt

eine untergeordnete Rolle, ob sie den Beginn dieser Periode auf das Ende des 19. oder in

das 18. Jahrhundert legen, denn die Geschichte, die sie schreiben ist die Geschichte ihrer

Gegenwart, die aus heutiger Sicht als fordistisch bestimmtwerden kann.Wenn Foucault

jedoch später über die Sicherheitsdispositive, die liberale Gouvernementalität und den

Neoliberalismus schreibt, ist darin eine Reaktion auf gesellschaftliche Transformatio-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nen zum Postfordismus und dessen Ausrichtung an Flexibilität und Norm zu erkennen.

Dennoch beschreiben Adorno und Foucault auch Entwicklungen, die sich den dominan-

ten gesellschaftlichen Tendenzen entziehen oder ihnen entgegenlaufen. Sie heben die

Brüche undWiderstände innerhalb hegemonialer Formationen hervor. Diese sind nicht

exterritorial, sondern Teil der Formationen; Tendenzen, die in ihnenwirken, Strategien,

durch die sie erst die Gestalt annehmen, die heute als hermetische Blöcke erscheint.

Sinnvoll lassen sich diese auseinanderstrebenden Tendenzen auch als Ungleichzeitig-

keiten begreifen. So unbestimmt ihr emanzipatorischer Charakter sein kann, sind sie

dennoch eine wesentliche Triebkraft für die gesellschaftliche Transformation, die mit

demÜbergang zum Postfordismus nicht endet.

Im Anschluss an Adorno und Foucault müssen gesellschaftliche Transformationen

als Vermittlungen von Diskontinuität und Kontinuität gedacht werden. Diese Konfigu-

ration der Moderne verweist auf die Entstehung von Zeitvorstellungen und ihrer Mes-

sung. In der Geschichte als Kollektivsingular verhüllen sich die sozialen Erfahrungen

relativer Deprivation. Die Ideologie des Fortschritts entpuppt sich als wahr und falsch

zugleich. Dadurch wird der Blick frei auf sowohl regressive als auch progressive Poten-

tiale in derGegenwart.Die sich offenbarenden systematischenUngleichzeitigkeiten las-

sen erkennen, dass verschiedene Räume, Diskurse und Techniken der Gesellschaft un-

terschiedliche Geschwindigkeiten haben. Auch in der Gegenwart finden sich Ungleich-

zeitigkeiten. In der Pandemiebekämpfung aktualisiert sich eine souveräne Macht, die

gleichzeitig flexibel über Apps regiert (siehe Kapitel 2.3. und 4.2.2.). Daneben kommt

es zugleich zur Ausbreitung der Kulturindustrie und umgekehrt zu einer Kulturalisie-

rung der Ökonomie, besonders in den sozialen Medien. Es lassen sich radikalisierte In-

dividualisierungsprozesse beobachten,die im selbenMoment kein stabiles Ichmehr an-

sprechen. Adorno und Foucault haben die Tendenzen beschrieben und doch ist es heute spezifisch

und anders. Zwar bleibt der Kapitalismus die Invariante und damit Ausbeutung, Leid,

Kapitalkonzentration, Staat, Ideologie und letztlich das Subjekt, das als Anhang mit-

geschleppt wird. Doch wenn die Gegenwart immer nur in Begriffen der Vergangenheit

gedachtwird, bleibt unsichtbar,wie diese Invarianten sich nur in der Varianz gleich blei-

ben. Dabei bleibt Geschichte auf der Strecke, denn die Konflikte,Widerstände und Aus-

handlungen geraten aus demBlick.Daher ist es ungeheuer wichtig, den Prozesscharak-

ter der sozialen Verhältnisse zu bedenken, wie Adorno und Foucault nicht müde wur-

den zu zeigen, denn indem sie ihn vergisst, verdinglicht dieTheorie die gesellschaftliche

Realität ein zweitesMal.DasswirheutenachdemhistorischenApriori vonAdornoundauchFou-

cault leben, bedeutet, dass ihreTheorien eingegangen sind in denAlltagsverstand. Sowohl dass sie

zu sozialphilosophischen Klassikern wurden als auch die Popularisierung von Versatz-

stücken ihrer Theorie, von der counter culture über das Management bis in die Hoch-

kultur, verändert den Gehalt ihrerTheorien nachhaltig. Der Gebrauch ihrer Namen und

nochmehr ihrerThesen ist nicht geschützt, sondern Teil unser Gegenwartsgesellschaft.

Darauf weist Isabelle Garo hin, wenn sie schreibt, dass »les thèses des philosophes non

marxistes de la période sont aujourd’hui instrumentalisées comme relais des thèses li-

bérales« (Garo 2011: 74).74 Der Instrumentalisierung haben beide stets versucht zu ent-

74 Auf diese Vereinnahmung weist auch Sennett hin. Er erinnert daran, dass im ›Port Huron State-

ment‹ 1962 die neue Linke eine umfassende Kritik am Fordismus äußerte, in dem sie den realexis-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 77

kommen,doch vermochten sie nicht, ihrDenken zu immunisieren. ImGegenteil ist dies

das Risiko und der Einsatz, den es mit sich brachte, zu intervenieren.

1.3.2. Theorie und Praxis: theoretische Verhältnisse zu den

gesellschaftlichen Bewegungen

»[I]l importe de prendre au sérieux des œuvres de haute stature et des itinéraires in-

tellectuels à la fois déterminés et irréducibles à leur propres conditions historiques.

›Il faut‹ comprendre comment de tels itinéraires s’inscrivent dans une histoire qui est

celle des mutations longues et profondes de l’après-guerre et, dans le même temps,

y participent à leur niveau propre.« (Garo 2011: 74)

Die zweite Sichtachse greift die Auseinandersetzungen zwischenTheorie und Praxis in

denWerkenAdornos und Foucaults auf.Demnachfindet Philosophie nicht im luftleeren

Raum statt, sondern steht in Bezug zu den gesellschaftlichen Kräfteverhältnissen, in die

sie intervenieren.Dabei stellen sie sich in die TraditionderAufklärung, in derTheorie als

Teil der Emanzipationsbestrebungen der Menschen verstanden wurde. Marx bestimm-

te kritische Philosophie als eine »Selbstverständigung […] der Zeit über ihre Kämpfe und

Wünsche.«75 (Marx 1843: MEW 1: 346) Dieser Theorie der Praxis entspricht in der auf-

klärerisch-kritischen Tradition die Praxis der Theorie.76 Das so entstehende reziproke

Verhältnis von Theorie und Praxis ist historisch variabel. Daher entspringt die jeweili-

ge theoretische Praxis Adornos und Foucaults einer Kritik an bestimmten Formen des

tierenden Sozialismus undwestlichen Kapitalismus gleichermaßen als »bürokratische Gefängnis-

se« (Sennett 2006: 7) brandmarkte. Ihr Erfolg zeigte sich »in perverser Form« im Postfordismus:

»Die Politiker verfolgen heute dasselbe Ziel wie die Radikalen vor fünfzig Jahren: die Zerschlagung

starrer Bürokratien.« (ebd.: 7) Adamczak skandalisiert ebenfalls die »neoliberale Rekuperation der

Forderungen von 68«, um zu kritisieren, wie sich »die Autonomie der Arbeit in ihre Flexibilisierung,

die Befreiung der Sexualität in ihre Konsumierbarkeit, die Selbstverwaltung in Selbstausbeutung

[verkehrt; P.E.].« (Adamczak 2017: 219)

75 Damit erweitertMarx das kontemplative Verständnis Hegels der Verbindung von Theorie und Pra-

xis: »Was das Individuum betrifft, so ist ohnehin jedes ein Sohn seiner Zeit; so wie auch die Philo-

sophie ihre Zeit in Gedanken erfaßt.« (Hegel 1821: HW 7: 26) IndemMarx auf die Kämpfe und ihre

Selbstreflexion verweist, fügt er diesem Gedanken die soziale Seite hinzu. Damit trägt er bereits

der Veränderung des Theorie-Praxis-Verhältnisses Rechnung. Wie Demirović ausführt, transfor-

miert sich Anfang des 19. Jahrhunderts unter demEinfluss des Staates dieWissensproduktion und

in der Folge verändert sich die soziale Trägerschicht der Kritik.Weniger adlige Freigeister, gehobe-

ne Beamte oder unabhängige Kleriker noch Professoren entwickelten die Theorie, sondern Bürger,

die oft freie Berufe ausübten und teils Arbeiter und Handwerker waren (vgl. Demirović 2005: 17).

76 Gegen den Vorwurf der Studentenbewegung, er würde vor der Praxis zurückschrecken, erklärt

Adorno: »Denken ist ein Tun, Theorie eine Gestalt von Praxis« (Adorno 1969: [Marginalien]: 171).

Foucault antwortet auf den Mai 68, indem er das Verhältnis seiner Theorie zur Praxis neu be-

stimmt: Die »Aufgabe« bestünde nun »nicht mehr« darin, wie in Die Ordnung der Dinge (Foucault

1966: OdD), »die Diskurse als Gesamtheit von Zeichen« zu untersuchen, »sondern [sie; P.E.] als

Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie sprechen.« (Fou-

cault 1969: AdW: 74) Beide Reaktionen zeigen, dass sie nicht nur Theorie als Praxis begreifen, son-

dern darüber hinaus, dass sie in einer beständigen Wechselbeziehung zu den sozialen Bewegun-

gen ihrer Zeit stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Engagements und nähert sich zugleich experimentell einer angemesseneren Variante.

Die Frage lautet also: Wie reagierten die beiden Autoren auf soziale Bewegungen und

wie versuchten sie, auf diese einzuwirken? Und in welcher Weise registrieren theoreti-

sche Konstellationen die Verschiebungen im »Theorie-Praxis-Gefüge« (Haug 1996: 184)?

Es zeigt sich, dass aus den theoretischen Differenzen zwischen den Ansätzen Adornos

undFoucaults auf gesellschaftliche Transformationengeschlossenwerdenkann.Die fol-

gende skizzenhafteRekonstruktion ihrer jeweiligenhistorischenBeziehungenbietet Er-

kenntnisse für die fruchtbare theoretische Auseinandersetzungmit der Gegenwart.

Hierfür folgt zunächst ein historischer Abriss des Engagements Adornos und Fou-

caults und ein Blick darauf, wie sie es reflektierten. Dabei darf man aber nicht stehen

bleiben: Es muss um die Art der theoretischen Wahl gehen. Sowohl die dialektische

Konzeption der Theorie als auch die Entscheidung gegen eine solche sind Ausdruck

einer strategischen Intervention in gesellschaftliche Verhältnisse –mit den Mitteln des

Begriffs. Diesem Argument dient imWeiteren die Darstellung der Spannung zwischen

negativer Dialektik und historischem Nominalismus, welche der gesamten Studie als

Grundlage dient.

Soziale Bewegungen

In der Tradition von Marx knüpfen sowohl Adorno als auch Foucault an dessen Feu-

erbachthesen an, um sie zu überprüfen und zu aktualisieren. Darin hatte jener die

umwälzende Praxis zum Ziel der Theorie erklärt und zu ihrer Wahrheitsbedingung

die Wirklichkeit bestimmt (vgl. Marx/Engels 1846: MEW 3: 533). Das kritische Denken

bindet Marx an die »wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt« (ebd.:

35). Diese Bewegung erkannten Marx und der Marxismus über Lukács bis zum frühen

Horkheimer in der Arbeiterbewegung, in der sich das Proletariat organisierte. Doch

ist die Frage nach dem Adressaten der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule seit

dem Versagen der alten Linken angesichts von Faschismus, Kolonialismus und Sho-

ah schwierig zu beantworten.77 »Unter den Verhältnissen des Spätkapitalismus und

der Ohnmacht der Arbeiter«, so beschreibt Horkheimer die Situation 1937, »ist die

Wahrheit zu bewunderungswürdigen kleinen Gruppen geflüchtet« (Horkheimer 1937:

[Kritische Theorie]: 254). Auch wenn Proletariat und Partei nicht länger die Garanten

der Wahrheit sein können, so haben Adorno und Foucault doch Adressat_innen im

Sinn: Gewerkschaften, Studierende, aber auch die Neuen Sozialen Bewegungen. Ihre

Einschätzungen bleiben jedoch ambivalent und schwanken zwischenNähe undDistanz,

Engagement und Flaschenpost. Diese prekäre Beziehung hinterließ ihre Spuren auch

im Denken Adornos und Foucaults.

77 Salzborn zufolge fragte sich das Instituts für Sozialforschung angesichts des Versagens desMarxis-

mus und der Arbeiterbewegung »warum bestimmte, vor dem Hintergrund des dialektischen und

historischen Materialismus formulierte gesellschaftstheoretische Annahmen wie etwa die über

das Klassenbewusstsein der Arbeiterinnen und Arbeiter nicht geschichtsmächtig geworden sind«

(Salzborn 2015a: 10).Hans-Ernst Schiller integriert diese Frage in seineDefinition: »›Kritische Theo-

rie‹ ist eine Form der Fortsetzung der Marxschen Kapitalismuskritik nach dem Scheitern oder dem

Ausbleiben der proletarischen Revolution nach dem ErstenWeltkrieg.« (Schiller 2012: 167; Hervor-

hebung im Original)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 79

Adorno war sehr an den sozialen Bewegungen seiner Zeit interessiert und Teile sei-

ner theoretischen Arbeiten lassen sich sowohl als Versuch der Reflexion über sie wie als

Impulse in diese hinein begreifen. Ein bedeutender Punkt für seine Beschäftigung mit

dem Faschismus war dessen Integrationskraft ins Milieu der Arbeiterklasse hinein, de-

ren Integration zeitlebens und über die verschiedenen politischen Systeme hinweg eine

zentrale Problemstellung seines Denkens blieb (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8:

376; Adorno 1965: VND: 71), spricht er doch auch von der »integralen Gesellschaft« (Ador-

no 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 18). Gerade deshalb kooperierte Adorno in der BRD auch

mit den Gewerkschaften, einerseits über das Institut für Sozialforschung mittels Erhe-

bungen und anderseits als öffentlicher Intellektueller gegen autoritäre Tendenzen. Be-

sondere Hoffnung setzte Adorno nach seiner Rückkehr aus dem Exil in die Gruppe der

Student_innen.Sowohl in der Lehrewie in derWissenschaftspolitik adressierte er sie als

Kraft der gesellschaftlichen Demokratisierung. Zunächst scheint im Verlauf der 1960er

Jahre diese Nähe noch harmonisch, wenn der Professor sich wie Teile der Studierenden

in der Bewegung gegen den Atomtod und gegen die Notstandsgesetze engagiert (vgl. Kraushaar

1998: 19; Müller-Doohm 2003: 683). Noch 1968 hebt Adorno denHoffnungsschimmer der

Studentenproteste hervor,die sich gegendie gesellschaftlicheEntwicklungwehren,wel-

cheden »Kern von Individuationbeginnt« zerfallen zu lassen,und er erkennt »Spuren ei-

ner Gegentendenz gerade in verschiedensten Gruppen der Jugend« im »Widerstand ge-

gen blinde Anpassung.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 368) Doch schließ-

lich kommt es zum Bruch, inklusive Attacken mittels nackter Busen und polizeilicher

Räumung des Instituts für Sozialforschung. Die Spannungen dieser späten Jahre wen-

det Adorno höchst produktiv in Marginalien zu Theorie und Praxis. Darin verweist er auf

die Fallstricke eines Aktivismus, der sich in »Pseudo-Aktivität« erschöpft und in die all-

gemeineTendenzzur »Betriebsamkeit oderGeschäftigkeit« (Adorno 1969: [Marginalien]:

170) einfügt. Dagegen mahnt Adorno zum Denken als verändernder Praxis. Und er ver-

weist zumBeleg auf seine eigenen theoretischen Arbeiten. Gerade weil die Studien über

faschistische Einstellungen und »die in vielem heterodoxe Herrschaftstheorie der ›Dia-

lektik der Aufklärung‹ ohne praktische Absicht geschrieben« wurde, »übten [sie; P.E.]

doch wohl einige praktische Wirkung aus.« (ebd.: 191) Adorno gelangt zu dem Schluss:

»Wo ich imengerenSinnunmittelbar,mit sichtbarpraktischerWirkungeingegriffenha-

be, geschah es durchTheorie allein […].« (ebd.: 191) Entschiedenwehrt sich Adorno gegen

Vereinnahmungen seiner Person und die Unterordnung des Denkens unter Imperative

der Praxis. Also liegt in der Distanz des Denkens von unmittelbar praktischen Erwägun-

gen sein transformatives Potential. Statt eines kontemplativen Rückzugs erfordert das

eingreifende Denken selbst eine materielle Praxis, die es ermöglicht und wirksam wer-

den lässt. DieseTheoriepolitik bedingt die kritische Haltung und umgekehrt.

In der Forschungsliteratur wurde das gespannte Verhältnis Adornos zu den sozialen

Bewegungenund seinEngagement in derÖffentlichkeit immerwieder thematisiert.Die

Bandbreite reicht von Untersuchungen seiner Unterstützung von konkreten Aktionen

bis zu Diskussionen der allgemeinenWirkung vonTheoriepolitik.78 Besonders Demiro-

vić arbeitet in seinemStandardwerk über den nonkonformistischen Intellektuellenminutiös

78 Diese Unterscheidung zwischen der Theoriepolitik des Instituts für Sozialforschung und dem po-

litischen Engagement seiner Mitglieder, also Adornos, Horkheimers, Marcuses usw., treffen auch

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

heraus, dass »eine Gesellschaftstheorie nur im Zusammenhang mit der Praxis der sie

vertretenden Intellektuellen zu begreifen ist.« (Demirović 1999: 14) Dabei weitet er das

Verständnis von Praxis deutlich aus, um die vielfältigen Formen der Aktivitäten Ador-

nos und des Instituts in den Blick zu nehmen. Allem voran habe deren kritisches Den-

ken eine materielle Basis benötigt, die aus Demirovićs Sicht erarbeitet und verteidigt

werden musste. Dem dienten »zahlreiche[] zeitaufwendige[] Aktivitäten Horkheimers

und Adornos« zur »Sicherung und Herstellung der Infrastruktur ihrer Theorie« (ebd.:

15). Demirović gelingt es, zu zeigen, auf welche Weise die theoretische Arbeit mit der

Theoriepolitik verflochten war, um die Bedingungen der kritischen Wissensprodukti-

on zu platzieren und abzusichern. »Vielfach entfalten Horkheimer und Adorno ihre un-

politisch-politische Wirksamkeit in dieser Sphäre der Halböffentlichkeit von Gremien,

Konferenzen, Vorstandstreffen« (ebd.: 19), so stellt er fest. Das Theorie-Praxis-Gefüge

umfasst also nicht nur direktes Engagement, sondern auf gesellschaftliche Bewegun-

gen wird auch indirekt über die Etablierung von Studiengängen, Curricula der Lehrer-

bildung und in derMittelvergabe Einfluss genommen.Ähnlich detailgenauwieDemiro-

vić erstelltWolfangKraushaar in seiner umfangreichen Sammlung Frankfurter Schule und

Studentenbewegung (1998) dieChronikder gespanntenBeziehungvonAdornomitderStu-

dentenbewegung.NachderRemigrationnachFrankfurt zuBeginndesWintersemesters

1949/1950 war Adorno zunächst begeistert von den Studenten, von denen bereits an die

100 bis 150 an seinen Seminaren teilnahmen.Doch setzteMitte der 1960er Jahre eineDi-

stanzierung ein. Erwartungen an den Übervater, sich zu revolutionären Bewegungen zu

bekennen, wurden von Adorno bewusst unterlaufen. Am 7. Juli 1967 störten Mitglieder

des SDS und der Kommune I einen Vortrag Adornos zu Goethes Iphigenie. Unter den

Spruchbändern lautete eines: »Berlins linke Faschisten grüßen Teddy den Klassizisten«

(Kraushaar 1998: 28).Damit nahmen sieBezug auf die harscheKritik vonAdornos dama-

ligemAssistentenHabermas anPolitik undPositionendesSDS imKampfgegenWieder-

bewaffnung,Notstandsgesetzgebung und denVietnam-Krieg.Dennoch blieb Adorno in

der Distanzierung darum bemüht, die Kontakte zum SDS nicht abreißen zu lassen. Be-

sonders für dessen Vordenker Hans-Jürgen Krahl, einen seiner ambitioniertesten Stu-

denten, hegte er Sympathien. Nach dem Attentat auf Rudi Dutschke 1968 kam es zur

Zuspitzung der Proteste der APO und des SDS über Ostern und schließlich zur Verab-

schiedung der Notstandsgesetze. Adorno weigerte sich entschieden, sich von der Stu-

dentenbewegung zu entsolidarisieren: »Dem SDS gegenüber lehn[t]e er [Adorno, P.E.]

eine öffentliche Distanzierung ausdrücklich ab.« (Ebd.) Allerdings spitzte sich die Kon-

frontation u.a.wegen der Proteste gegen die »Verkürzung des Lehrerstudiums auf sechs

Semester« ab dem 3. Dezember 1968 deutlich zu. Am 31. Januar 1969 kam es unter Krahls

Führung zur Besetzung des Instituts für Sozialforschung in Frankfurt, woraufhin des-

sen Direktoren Adorno und Friedeburg die Polizei riefen, welche 76 Student_innen fest-

nahm.Damit sind für den SDS »die kritischenTheoretiker, die sich bisher so beharrlich

der politischen Praxis entzogen, zu Komplizen eines faschistischer Tendenzen beschul-

digten Polizei- und Staatsapparates geworden.« (ebd.: 29) Adorno wiederum erklärt in

BohmannundSörensen in ihremSammelbandZurKritischenTheorie der Politik heute (Bohmannund

Sörensen 2019: 14–16).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 81

einem Brief vom 6. August 1969 an Marcuse auf dessen Unverständnis hin seine kriti-

sche Einschätzung der Protestbewegung: »Die Meriten der Studentenbewegung bin ich

der letzte zu unterschätzen: sie hat den glatten Übergang zur total verwaltetenWelt un-

terbrochen. Aber es ist ihr ein Quäntchen Wahn beigemischt, dem das Totalitäre teleo-

logisch innewohnt […]. Von dem Maß an Hass, das sich auf Friedeburg, Habermas und

mich konzentriert, machst Du Dir offenbar keine Vorstellungen […].« (Zit. Nach Kraus-

haar 1998: 31) Auch Müller-Doohm beschreibt die Beziehung Adornos zur Studentenbe-

wegung als ambivalent. Er habe viel Sympathie für sie gehabt und teils Hoffnungen an

sie geknüpft,dochwarnte er immerwieder auchvorVoluntarismus,Aktivismus,Verkür-

zungderKritikundEinschränkungderTheorieunterdemDiktat derPraxis.Letztlich sei

Adorno enttäuscht und verletzt durchdenVerrat vormals treuer Schüler_innengewesen.

Dennoch kommtauchMüller-DoohmzuderEinschätzung,dass Adorno trotz Spannun-

gen und Kritik an SDS, APO,Dutschke usw. nach diversen Attacken und Anschlägenmit

ihnen Solidarität gezeigt habe (vgl. Müller-Doohm 2003: 685, 696). Das Theorie-Praxis-

Gefüge, in das Adorno intervenierte, stand mithin im Spannungsfeld von Kritik an und

Solidarität mit den sozialen Gruppen, allen voran den Studierenden.

Die hervorgehobenen Spannungen sind charakteristisch für die Problematisierung

des Theorie-Praxis-Verhältnisses bei Adorno im Rahmen des Instituts für Sozialfor-

schung und stehen im Kontext einer umfassenden Kritik der Politik. Stärker noch als

gegenüber den sozialen Bewegungen – den Studierenden stand man mit kritischer

Solidarität bei – herrschte dort größte Skepsis im Hinblick auf die Sphäre der Politik.

Adorno sprach in einer Vorlesungmit Verweis auf Marx von dessen »Lehre von der Poli-

tik als Ideologie«, mit der es eine »schier zwieschlächtige Bewandnis« habe, denn nicht

nur sei »Politik als Ausdruck bestehender Machtverhältnisse ideologisch« (Adorno 1968:

EiS: 239), sondern in ihr stecke auch »das Potential einer gesellschaftlichen Verände-

rung.« (ebd.: 240) Bohmann und Sörensen sprechen hinsichtlich der Frankfurter Schule

und der Politik von einem »Spannungsfeld« und einigen »Ambivalenzkonstellationen«

(Bohmann/Sörensen 2019: 14; 21). Zunächst handelt es sich um die Kritik an der Sphäre

der Politik als einem wesentlichen Bestandteil des Verblendungszusammenhangs, der

das Bestehende aufrechterhält undwahre Praxis verstellt.Dem steht jedoch die Einsicht

gegenüber, dass alle Veränderungsbestrebungen die Politik nicht auslassen können,

sondern wesentlich auf sie verwiesen sind (vgl. ebd.: 15). Sodann verweisen die Autoren

auf die Ambivalenz, wonach die Praxis jede kritische Theorie befruchten soll und zu-

gleich dieTheorie einen Aspekt der verändernden Praxis bildet.Die darin zumAusdruck

kommende Dynamik zeigen sie besonders an Horkheimer und Löwenthal auf (ebd.:

16). Mit Adorno erinnern Bohmann und Sörensen schließlich an das Dilemma, dass

sowohl das Mitmachen als auch die praxisscheue »reine Gesinnung« gleichermaßen

schuldig machen (ebd.: 16–17). Diesen Ambivalenzen, so lässt sich schlussfolgern, kann

sich keine kritischeTheorie entziehen. Einzig, indemman sie sich bewusst macht, kann

ein Zustand jenseits dieser Situation antizipiert werden.

Auch in der internationalen Diskussion ist das spannungsreiche Zusammenwirken

von Adornomit den sozialen Bewegungen thematisiert worden. Cook streift dieThema-

tik allerdings nur und hält fest: »Adorno commented favourably on protest movements

in the ’60s« (Cook 2015: 89), jedoch hätte er angesichts der spätkapitalistischen Tenden-

zen zur Unterminierung von Solidarität wenig Hoffnung gehabt. Bereits 2008 erkannte

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

sie einen gewissen Zusammenhang vonAdornos theoretischemPrinzip der bestimmten

Negation und den sozialen Bewegungen: »[E]mancipatory movements such as abolitio-

nismandwomen’s liberation inwhich the unfree conditions that cause suffering point to

their possible reversal« (Cook 2008: 12). In dieser Einschätzung spiegelt sich nicht mehr

wider, als dass Adorno von den sozialen Bewegungen seiner Zeit angetanwar, einewirk-

licheAuseinandersetzungvermeidetCook.Substantieller argumentiertHolloway fürdie

Fruchtbarkeit der theoretischen Einsätze Adornos für Protestbewegungen der Gegen-

wart. »The subject of anti-capitalist struggle«, so könne man von Adorno lernen, müsse

ein »anti-identitarian subject« (Holloway 2009: 98) sein.

Den Einfluss Adornos auf Leser_innen innerhalb und außerhalb von Protestbewe-

gungen und dessen Bedingungen beleuchten Philipp Felsch und Heinz Bude. Entweder

suchen sie hierfür Archive auf oder lassen die Zeitgenoss_innen selbst zuWort kommen,

um dieWirkung Adornos auf die junge Generation der BRD zu ermessen. Felsch betont

besonders den Einfluss derMinimaMoralia in den 1950er und 1960er Jahren in der BRD

(Felsch 2016: 28–32). Ihm zufolge war »in den sechziger Jahren« die im amerikanischen

Exil entstandene Aphorismensammlung »allgegenwärtig.« (ebd.: 37) DieWirkung Ador-

nos lasse jedoch nach, schreibt Felsch. »In den Siebziger Jahren, als der Marxismus ver-

knöcherte, die Kritische Theorie im Thinktank am Starnberger See abtauchte und die

Franzosen die theoretische Luftherrschaft übernahmen« (ebd.: 37), nimmt sowohl die

Aufmerksamkeit des breiten Publikumswie auch die der jungen Studierendengenerati-

on ab.79Wie Felsch hält sich auch Bude an Peter Gente als eine Art exemplarischen Leser.

Im Gespräch mit ihm und anderen Zeitgenoss_innen erkennt Bude die Rolle Adornos

rückblickend »als Begleiter« der Kriegskinder und späteren 68er »durch dieHölle« (Bude

2018: 84). Gegen den spießbürgerlichen Mief, positivistische Wissenschaftsgläubigkeit

und für ein avanciertes Kunstverständnis hätte Adorno ihnen einen anderenWeg gewie-

sen und dabei geholfen »die halbbewussteWahrnehmung des Völkermords zur Sprache

[zu] bringen« (ebd.: 98). Bude und Felsch erinnern an die vorrangige individuelle Erfah-

rung, die besonders jungeMenschen beim Lesen Adornos in der Nachkriegszeit hatten,

undmachen so verständlich, welche Faszination von Adorno ausging. Abgesehen davon

bieten ihre Bücher inhaltlich wenig für die Auseinandersetzung mit dem Theorie-Pra-

xis-Gefüge. Felsch und Bude werfen Schlaglichter auf die Bedingungen der Faszination

für Foucault undwie dieser von den an Adorno gewöhnten Leser_innenwahrgenommen

wurde. Nach Adornos Tod 1969 und dem Abflauen der Revolten der sixties fand Foucault

eine besondere Situation in der BRD vor.DerMarxismus »verknöcherte«, so Felsch, und

die gesellschaftlichen Verhältnisse schienen oberflächlich bleiern.Weder erwarteten die

linkenStudierenden viel vondendogmatischenTheoriezirkelnnoch vondenmarginalen

Politgruppen.Zugleichwussten sie auf theoretischemTerrainwenig von den internatio-

nalenDebatten und es fehlte die Basis für die vonExistenzialismus undStrukturalismus

geprägte französische Auseinandersetzung überTheorie und Praxis. »Diese Situation«,

79 Demwiderspricht nur bedingt, dass Demirović die Phase des »Erfolgs« der Kritischen Theorie von

1950 bis 1990 terminiert. Denn er knüpft diesen nicht an Publikumserfolge, sondern begreift die

Theorie des Instituts für Sozialforschung als die »Theorie der Öffnung des Bildungssystems für die

Kinder unterer sozialer Klassen« (Demirović 2006: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 83

so erinnert sich Gente, »war [19]59, 60 ähnlich wie [19]74, 75.« (ebd.: 97). So traf das Den-

ken der undogmatischen Linken in DeutschlandmitWucht auf den post-marxistischen

beziehungsweise nicht-marxistischen linken Diskurs aus Frankreich. Das Ereignis 1968

hatte dort eine Welle an Theorieproduktion und Politisierung ausgelöst, die zu einem

Denken führte, das in denUSA später poststrukturalistisch oder einfach »french theory«

genanntwurde.Zugespitzt beschreibt Bude die Konfrontation vonTheorie und Praxis in

diesenbewegten JahrenmitdemBilddes exemplarischenLesersGente, fürden»1968nur

eine Episode zwischen den Lektüren von Adorno und Foucault [bleibt; P.E.].« (ebd.: 102)

1968, als Chiffre für einen Protestzyklus von etwa 13 Jahren (vgl. ebd.: 107), markiert tat-

sächlich eine entscheidende Zäsur zwischen den Arbeiten Adornos und Foucaults. Die

Protestbewegungen sind Ausdruck tiefgreifender gesellschaftlicher Transformationen.

Sie beschleunigen diese Dynamiken und führen zu einem wesentlichen Funktionswan-

del innerhalb gesellschaftlicher Herrschaftsverhältnisse. Innerhalb dieser Veränderun-

gen der Kräfteverhältnisse wirkten Theorien als Seismographen und als Katalysatoren

fürProteste, indemsiedenDruckdrängendermachten.Umgekehrt zwangendieProtes-

te zur Entwicklung neuer begrifflicher Werkzeuge und Methoden, um sie aufzuspüren

und zu verstehen. Während Adorno jedoch nur den Auftakt beobachten und beeinflus-

sen konnte, ihn sein früher Tod 1969 aber daran hinderte, dieDimensionen der Transfor-

mationen zu reflektieren, begann Foucault in dieser Zeit seine Auseinandersetzung mit

den Protestbewegungen und der Frage, wie diese Machtbeziehungen verändern. Auch

wenn er früh die zuvor abseitig wirkendenThemen einiger neuer sozialer Bewegungen

behandelte, sah er sich mehrfach genötigt, seine Forschungen und seine Begriffe neu

auszurichten. Letztlich führte ihn diese kritische Adaption in Auseinandersetzung mit

den Widerständen zu einem frühen Verständnis neuer Machtformen, die aus heutiger

Sicht postfordistisch genannt werden können.

Foucault bekam die Revolten der sixties, die Adorno in Teilen solidarisch begleitete,

zunächst nur am Rande und aus der Ferne mit. Umso nachhaltiger erschütterte ihn de-

ren Kulmination in dem Ereignis, das kurz »1968« genannt wird. Vor 1968 war Foucault

nicht sonderlich interessiert an den sozialen Bewegungen.80 Die Gründe hierfür sind

sicher vielfältig: Seine strukturalistische Ausrichtung legte keine Praxis nahe und seine

enttäuschenden Erfahrungen im Engagement in der kommunistischen Partei begüns-

tigte skeptischeDistanz.81DochdieRepression vonStudentenprotesten in Tunesien,wo

Foucault 1966 bis 1968 unterrichtete, trug entscheidend zu einer Wende bei. »In Tunesi-

en […] sah ichmich veranlasst, den StudentenUnterstützung zu leisten.« (Foucault 1978:

[281]: 98; vgl. Eribon 1989: 305–307; Garo 2011: 62–63; Defert 2014: 34; Defert 2015; Macey

2004: 84). Rückblickend beschreibt Foucault, dass es vor 1968 eine Blockade gab, sichmit

80 Brieler zufolgemarkiert »Foucaults politische Abstinenz in den 50er und 60er Jahren« jedoch »kein

Desinteresse.« (vgl. Brieler 1998: 255) Vielmehr hielt er sich auf dem Laufenden über die Entwick-

lungen der französischen Gesellschaft und ihrer Linken. Jedoch erkannte Foucault für sich »nach

seinem Bruch mit dem orthodoxen Marxismus auf Grund der politisch-intellektuellen Hegemo-

nien keine Möglichkeiten des Engagements.« (Ebd.)

81 Eribon erklärt mit Blick auf Foucaults kurze Mitgliedschaft in der PCF und seinen Aufenthalt in

Polen: »Foucault était violemment anticommuniste.« (Eribon 1989: 237)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gesellschaftlichen Problemen zu befassen. Es fehlte ein Problembewusstsein und gewis-

sermaßen die Sprache. Die »Mechanik der Macht« (Foucault 1976: [192]: 194), erklärte er,

konnte vor 1968 nicht in Frage gestellt werden, da sie von Rechts mit Souveränität und

Recht verdeckt und von Links nur in Althussers Begriffen vom Staatsapparat themati-

siertwurde.Daher verfügten überMacht immer nur die Anderen.Erstmit denEreignis-

sen von 1968 wurden dieWiderstände und die sich formierendenNeuen Sozialen Bewe-

gungen sichtbar.Aufgrunddessen konnte Foucault »ausgehend vonden alltäglichenund

an der Basis geführten Kämpfen« das »äußerst feinmaschige[] Netz der Macht« (ebd.)

untersuchen. Wie Foucault im Gespräch mit Ducio Trombadori erklärt, hätte er vieles

von dem,was er danach schrieb, ohne diese globalen Ereignisse wohl nicht geschrieben.

Diese Kämpfe bilden Erfahrungen, die seine theoretische Arbeit über Macht grundle-

gend veränderten, gleichwohl behielt er auch Distanz und kritisierte Dogmatisierung

(vgl. Foucault 1978: [281]: 88, 97–103; 1983: [330]: 523)82. Er lebte gewissermaßen zwei Le-

ben gleichzeitig: das des Aktivisten, der sich auf der Straße und in denMedien für Mar-

ginalisierte einsetzte,unddasdes distanziertenTheoretikers.Berühmtwurde ermit sei-

nem Engagement für Inhaftierte in Tunesien, in Frankreich, aber auch in Spanien und

imOstblock, innerhalb und außerhalb des Groupe de l’information sur les prisons (GIP),

die er mit seinem Lebensgefährten Defert und anderenMitstreitern gründete (vgl. Fou-

cault 1971: [86]; 1972: [106]: 383; Defert 2014: 54;Macey 2004: 95–97). AmCollège de France

und anderen Orten konnte er gleichzeitig über König Ödipus, das Ancien Régime und

Nietzsche vortragen, ohne dass er diese Beschäftigung der politischen Arbeit unterord-

nete (vgl. Foucault 1971: ÜWW; 1971: [84]; 1973: [139]). Gerade weil beide Leben nicht in

eins fielen, sondern eine Spannung aufrechterhielten, befruchteten sie sich. An Subjekt

undMacht, einem seiner programmatischen Aufsätze, lässt sich ablesen,welche Rolle die

sogenannten Neuen Sozialen Bewegungen für seine Fragestellungen wie auch für seine

persönlichen Erfahrungen spielten. Darin erklärt er die Beziehungen auf das Individu-

um zu deren Charakteristikum und beschreibt deren Kämpfe als Ausgangspunkt seiner

Untersuchungen der Macht. Diese Kämpfe richteten sich gegen eine Identität, die als

gewaltsam auferlegt erlebte wurde, und gegen eine Form der Macht, welche »die Indi-

viduen in Subjekte« transformierte (vgl. Foucault 1982: [306]: 273–275). Foucault fand in

den Neuen Sozialen Bewegungen also einen Ausgangspunkt für seine theoretischen Ar-

beiten (siehe Kapitel 4.2.3.). Auch wenn sie fast nie den direkten Gegenstand seiner Un-

tersuchungen bildeten, so stand er doch im Austausch mit ihnen.

Foucault nahm 1968 auch zum Anlass, über das Theorie-Praxis-Verhältnis und die

Rolle der Intellektuellen gegenüber den Adressaten zu reflektieren, wenn er auch im

maoistisch geprägten Sound der Zeit von den Massen sprach. »Nun, seit dem jüngsten

Ansturm [1968; P.E.] mussten die Intellektuellen allerdings feststellen, dass die Massen

sie nicht brauchen, um zu wissen; sie wissen vollkommen, klar und viel besser als sie,

und sie sagen es auch sehr gut.« (Foucault 1972: [106]: 384) In diesem Gespräch mit

Deleuze skizziert Foucault sein Verständnis von intellektuellem Engagement. Statt als

selbsternannter Repräsentant oder Avantgarde »die stummeWahrheit aller auszuspre-

chen«, solle der Intellektuelle »dort gegen die Formen der Macht zu kämpfen, wo er

82 Demirović erkennt in diesem »Vorbehalt gegen die Aktivisten von ’68« eine Gemeinsamkeit von

Foucault und Adorno (Demirović 2008: 182)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 85

zugleich Gegenstand und Instrument dieser Macht ist: in der Ordnung des ›Wissens‹,

des ›Bewusstseins‹ und des ›Diskurses‹.« (ebd.: 384) Vier Jahre später gibt er dieser Rolle,

die unverkennbar die seine ist, die Bezeichnung des »spezifische[n] Intellektuellen«

im Unterschied zum »universellen Intellektuellen« (Foucault 1976: [192]: 205), dessen

Prototyp Émile Zola darstelle. Abermals verknüpft Foucault das Aufkommen des spe-

zifischen Intellektuellen mit seiner Einschätzung der Ereignisse von 1968, wenn auch

nur indirekt. Die Revolten hatten auch die Hierarchien der Repräsentation angegriffen

und »[s]eitdem [erfolgt; P.E.] die Politisierung von der spezifischen Aktivität eines jeden

her« (Foucault 1976: [192]: 206). Diese umfassende Politisierung ging Hand in Hand mit

einer Aufwertung und Veränderung der Sphäre der Kultur.83 Damit, so Foucault weiter,

»verschwindet die Schwelle des Schreibens als sakralisierendes Merkzeichen des Intel-

lektuellen; und es lassen sich nun transversale Verbindungen von Wissen zu Wissen,

von einem Punkt der Politisierung zu einem anderen herstellen.« (Ebd.) Während der

universelle Intellektuelle eine Asymmetrie produziert, bemüht sich der spezifische In-

tellektuelle um eine symmetrische Beziehung (siehe Kapitel 3.3.). Mindestens genauso

entscheidend ist aber der zweite Aspekt, den Foucault im Ausgang von 1968 über das

Theorie-Praxis-Gefüge schlussfolgert. Theorie ist eine lokale Praxis. 1968 habe gezeigt,

so Foucault im Gesprächmit Deleuze, dass sichTheorie »nicht [in, P.E.] eine Praxis aus-

drücken,übersetzen oder anwenden« lasse, denn: »Sie ist eine Praxis.Allerdings eine […]

lokale und regionale: eine nicht totalisierende.« (Foucault 1972: [106]: 384) Daher fällt die

Notwendigkeit der Übersetzung vonTheorie in Praxis weg.Das bedeutet nicht das Ende

von Wissenschaft und Universität. Wie Adorno betreibt Foucault ebenfalls Theoriepoli-

tik und schafft dem kritischen Denken eine Infrastruktur. 1969 ist er an der Gründung

der Reformuniversität Vincennes beteiligt (vgl. Eribon 1989: 309; 315–332; Macey 2004:

87–88)84 Ende 1970 verlässt Foucault das Experiment, das er verteidigte und welches

ihn prägte, um »eine Freiheit zu erproben« (Foucault 1971: [78]: 89) und so übernimmt er

einen Lehrstuhl am Collège de France. Was Foucault spätestens seitdem beenden will,

ist der umfassende politische Anspruch der universellen Wissensproduzenten. Intel-

lektuelle sollten stattdessen über die Spezifik ihrer eigenen gesellschaftlichen Position

im Sinne einer positionalen Ideologiekritik Rechenschaft ablegen und aus ihnen heraus

intervenieren (siehe Kapitel 3.3.3.). Spezifische Intellektuelle entfalten gesellschaft-

liche Wirkung, sobald sie den eigenen Ort in der politischen Ökonomie des Wissens

reflektieren, offenlegen und darin lokal eingreifen.

83 Diese Analyse von einer aus den Revolten der sixities ausgehenden Dynamik sich gegenseitig ver-

stärkender Kulturalisierung und Politisierung teilen auch Reckwitz (2006: 10), der von einer »Kul-

turalisierung des Sozialen« (2017: 17) spricht, und Behrens, demzufolge der »Politisierung […] zu-

gleich eine Kulturalisierung [entspricht, P.E.]« (Behrens 2007: 59).

84 Macey zeichnet ein melancholisches Bild der Wissenspolitik Foucaults in Form des Experiments

in Vincennes. Voller Enthusiasmus habe Foucault zugesagt, die Abteilung für Philosophie zu orga-

nisieren und holte zahlreiche linke Wissenschaftler_innen dorthin. Dabei achtete er ähnlich wie

Horkheimer am Institut für Sozialforschung auf Interdisziplinarität und richtete die Lehre auch an

einer politischenAnalyse der Gesellschaft aus (vgl.Macey 2004: 87). Ab 1969 gründete sich dieUni-

versität und geriet schnell in die Auseinandersetzungen zwischen linken Studierenden und dem

Staat. Das Experiment der Hochschulpolitik endete für Foucault mit Enttäuschungen, so Macey

(ebd.: 99).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Während unklar ist, wie stark Foucaults eigene Erfahrung als marginalisierter Ho-

mosexueller Auswirkungen auf sein theoretisches Schaffen hatte,85 ist die Zäsur 1968 gut

zu belegen.Ausgehend von seinen Erfahrungen in Tunis, Vincennes und anderenOrten,

die ihnmit Studierenden, Inhaftierten undweiterenMarginalisierten in Kontakt brach-

ten, entwickelt Foucault seit Ende der 1960er Jahren ein besonders lebhaftes Interesse

für die Protestbewegungen in ihrer Diversität (vgl. Foucault 1982: [306]: 273). Oft paart

sich diese Sympathie für soziale Bewegungenmit einer starken Abwehr desMarxismus,

der diese neuen Formen des politischen Engagements ignorierte. Teilweise behinderte

der offizielle Partei-Marxismus sie sogar, etwa im Fall der antikolonialen Kämpfe gegen

den Algerienkrieg (vgl. Foucault 1978: [281]: 88; Defert 2014: 24; 29). Entweder widerspra-

chen die Neuen Sozialen Bewegungen derMoskauer Linie oder sie lagen imKonfliktmit

der verkürzten dialektischen Logik vonHaupt- undNebenwiderspruch. Indemdiemar-

xistische Linke Probleme »für zweitrangig und nebensächlich« erklärte, verkannte sie

deren »zentrale[] Bedeutung im politischen Bereich« (Foucault 1978: [221]: 603). »[D]en

traditionellenmarxistischenDiskursenmangelte es an der Fähigkeit«, so Foucault in ei-

nem anderen Interview, »alle diese Probleme zu berücksichtigen« (Foucault 1978: [235]:

757), und er führt die Themen an, die ihn in den 1960ern und 70ern beschäftigten, dar-

unter denWahnsinn, dieMedizin, das Gefängnis und die Sexualität. Diese will Foucault

»mit verschiedenen gesellschaftlichen Bewegungen in Verbindung bringen, ob es sich

nun um Proteste oder Revolten handelt.« (Ebd.). Gleichwohl misst Foucault »diesen Be-

wegungen keinen absoluten Wert bei« (ebd.), sie werden weder zu seinem normativen

Fluchtpunkt noch zu seinen vorrangigen Adressaten. Insofern verabschiedet Foucault

mit dem dogmatischenMarxismus zugleich auch dessenTheorie-Praxis-Verständnis.86

Längst hatten sich die privilegierten Erkenntnispositionen des Proletariats und der Par-

teiintellektuellen als Hüterinnen der gesellschaftlichenWahrheit überholt. Das Auftau-

chen der Neuen Sozialen Bewegungen machte nicht nur »minoritäres Wissen[]« (Fou-

cault 1976: IVG: 25) sichtbar, das zuvor ignoriert und unterminiert wurde. Es erforderte

auch eine andere, symmetrische, sensible Beziehung der Intellektuellen zu den Subjek-

ten und Objekten »diese[r] Wissenselemente«, damit diese nicht »ihrerseits wieder ko-

diert und durch einheitliche Diskurse rekolonisiert werden.« (ebd.: 27)87

85 Foucault habe unter Homophobie stark gelitten, so Eribon, der sich überzeugt zeigt, »que la sen-

sibilité […] qui caractérisa Foucault […] était profondément et intensément liée à la › souffrance ›«

(Eribon 1989: 216). Brieler erblickt in der von Foucault Ende der 1970er Jahre öffentlich gemachten

Homosexualität »das stärkste Argument […] für die oftmals konstatierte, aber kaum verstandene

Wende in der Problematisierung des Subjekts.« (Brieler 1998: 36)

86 Foucaults Beziehungen zum Marxismus und zu Marx’ Werk sind komplex. Er tilgte offensichtli-

che Verbindungen durch rhetorische Bereinigungen in Neuauflagen (vgl. Miller 1993: 608). Ähn-

lich verfuhren Adorno und Horkheimer (vgl. Schmid Noerr 1987: 444). Doch bekannte Foucault in

Monographien und Interviews seine Nähe zu Marx (vgl. Foucault 1975: ÜS: 283; 1978: [235]). Siehe

Kapitel 2.2.

87 In diesemwachenGespür für dieGefahr der Rekuperation undRekolonisierungdes kritischenWis-

sens berührt Foucault sich mit Adornos Abwehr gegen Kommunikation und Vereinnahmung. Bei-

der Ideal ist die gewaltfreie Erkenntnis der Sache selbst. Über ihre unterschiedlichen theoretischen

Entscheidungen über den passenden methodischen Weg dorthin kann dies jedoch nicht hinweg-

täuschen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 87

In der Forschung werden diese engen Bindungen Foucaults an die sozialen Bewe-

gungen immer wieder hervorgehoben. Eine große Spanne zeigt sich hinsichtlich der

Einschätzungen über seine Nähe und Distanz. Defert erklärt in einem Interview, dass

Überwachen und Strafen »natürlich [mit, P.E.] der G.I.P. verlinkt [war, P.E.]. Die politi-

schen Interventionen waren wichtig für Foucaults Denken, seineTheorie.« (Defert 2015)

Dabei wollten die Aktivist_innen die Häftlinge zuWort kommen lassen und nicht in ih-

rem Namen sprechen. Im Vordergrund standen ihre Erfahrungen und damit ihr mi-

noritäres Wissen (vgl. Defert 2014: 59). Dass Foucault richtig lag, indem er das mino-

ritäre »Bewegungswissen« (Blechschmidt 2019: 40) ernst nahm, wird ersichtlich, wenn

man sich vor Augen führt, dass bereits 1978 die Revolutionären Zellen eine zutreffende

Beschreibung der »Auswirkungen des postfordistischen Neoliberalismus« (ebd.: 40) lie-

ferten. Gleichwohl plädierte Foucault keineswegs dafür, alles minoritäre Wissen unge-

sehen abzunicken. Den allgegenwärtigen Faschismusvorwurf der Linken in den 1970er

Jahren lehnte er ab, denn er verunmögliche die nötige spezifische Analyse der Gegen-

wart (vgl. Foucault 1977: [213]: 498). Clemens Reichhold widerspricht daher den Versu-

chen, Foucault als Feind des Staates schlechthin und als neoliberalen Apologeten dar-

zustellen. Vielmehr waren ihm die »Staatsfeindschaft und der Totalitätsbegriff der Lin-

ken« deshalb »nicht […] sympathisch«, weil sie ihm als »Hindernis bei der Analyse neo-

liberaler Machtverhältnisse [erschienen, P.E.].« (Reichhold 2019: 355)88 Diese Spannung

zwischen Nähe und Distanz Foucaults zu den Protestbewegungen charakterisiert von

Anfang an die Einschätzungen der Sekundärliteratur und findet sich darin bis heute.

Dosse erkennt einen direkten Zusammenhang von sozialen Bewegungen und theore-

tischen Verschiebungen bei Foucault etwa in der Aufgabe des Konzepts der Episteme

und der Übernahme der »diskursiven Praxis« (Dosse 1991: 289, 297, 299, 300). Mit die-

ser begrifflichen Verschiebung »gelingt es Foucault, das strukturale Paradigma der blo-

ßenDiskurssphäre« hinter sich zu lassenund sich »demMarxismus anzunähern.« (ebd.:

289) Laut Dosse versucht Foucault damit auf sein »vornehmlichstes Zielpublikum […]

in den Jahren 1968/69« zuzugehen, den von Althusser inspirierten »Aktivisten, die den

Schritt hin zum – oft maoistischen – politischen Engagement getan haben« und mit

Nachdruck das Problem »der Praxis« (ebd.) zu stellen. Cook zufolge leitet sich das In-

teresse Foucaults an der Genealogie der Moral aus den Revolten der sixties ab und führt

zu seiner kritischenAuseinandersetzungüber die sogenannte sexuelle Befreiung von re-

striktiven Moralvorstellungen. Dabei macht sie deutlich, wie Foucaults Beschäftigung

mit widerständigen Subjekten und sozialen Kämpfen sein Verständnis von Emanzipa-

tion prägten. »The later Foucault is primarily concerned with emancipatory struggles«,

so Cook, die ihm folgendeThese zuschreibt: »Resistancemakes emancipation possible.«

(Cook 1993: 137) Diesen Einschätzungen Deferts, Dosses und Cooks, die eine enge Bezie-

hung Foucaults zu den Protestbewegungen seiner Zeit beschreiben, stehen diejenigen

88 Die linke »Staatsphobie« (Foucault 1979: GdB: 112), die Staat und Individuumeinander abstrakt ge-

genüberstellt, war Foucault zu pauschal. Foucaults genealogische Kritik trifft beide Effekte, indem

sie ihre Verbindung offenlegt. Foucault erkennt »das gleichermaßen politische, ethische, soziale

und philosophische Problem, das sich uns heute stellt«, nicht weniger radikal darin, »uns selbst

vom Staat und der damit verbundenen Form der Individualisierung zu befreien […].« (Foucault

1982: [306]: 280; vgl. 1979: [291]: 198)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Eribons und Demirovićs gegenüber, die eine größere Distanz betonen. Zwar bestreitet

niemand das direkte Engagement Foucaults, doch weisen sie darauf hin, dass Foucault

rückblickend oft eine größere Einflussnahme unterstellt wird, als sich nachweisen lie-

ße. So wurde Foucault wegen seines BuchesWahnsinn undGesellschaft oft als Vorkämpfer

der Bewegung der Antipsychiatrie wahrgenommen. Doch blieb er dieser eher fern, wie

Eribon beschreibt: »Il ne prendra pas vraiment part aux mouvements [autour de l’asile,

P.E.] et se contentera de les accompagner d’un peu loin, de les encourager tout au plus.«

(Eribon 1989: 221) Auch wenn Foucault, wie gezeigt, häufig 1968 und die Revolten der six-

ties als Auslöser seiner Forschungen und ihre Bewegungen als Interventionsfeld begriff,

wahrte erdocheinekritischeDistanz.Für seineGouvernementalitätsstudien stellte Fou-

cault auch den »kategorisch« formulierten »Imperativ« auf: »Niemals Politik machen.«

(Foucault 1978: STB: 17; vgl. Fußnote des Herausgebers) Demirović gelangt dementspre-

chend zu der Einschätzung, dass Foucault zwar »auf der Grundlage dieser Bewegungen

[von 1968, P.E.] die Tradition der kritischen Theorie weiterentwickeln« konnte, er aber

zugleich »manchen Vorbehalt gegen die Aktivisten von ’68« (Demirović 2008: 181–182)

hatte.

Der wohl nachhaltigste Einfluss, der von Foucault, seinem theoretischen Werk wie

seinem Engagement gleichermaßen ausgeht, besteht in der Redefinition der Politik. In

ihremBuch über Foucault, Deleuze, Althusser &Marx hat Garo dies auf den Punkt gebracht:

»L’aura de la philosophie non marxiste de cette époque, jusqu’à aujourd’hui« rühre her

von der »enquête perpétuelle d’une redéfinition radicale de la politique comme telle.«

(Garo 2011: 50) Der Breite der Neuen Sozialen Bewegungen, demWiderstand gegen be-

grenzende Formen der politischen Auseinandersetzung und dem Begehren nach einer

umfassenden Befreiung entsprach eine neue Form der Philosophie. Als einflussreicher

Philosoph und Aktivist untergrub Foucault klassische Denkweisen und stellte die Defi-

nition bestehender Begriffe infrage, um den sozialen Bewegungen eine philosophisch

fundierte Kritik auf der Höhe der Zeit zur Verfügung zu stellen. Foucaults »engagement

inclassable«, so Garo, »coïncide avec une critique de la politique institutionnelle et avec

la redéfinition stratégique d’unmilitantisme« (Garo 2011: 83) Seine unermüdliche Arbeit der

Umwertung, der Verschiebung und der Aneignung philosophischer und politischer Begriffe dient

der kritischen Analyse imHinblick auf individuelle und kollektive Emanzipation.Daher kommt

Garo zum Schluss, dass, wennman Politik als »lien permanent entre une œuvre théoré-

tique et des enjeux à la fois personnelles et collectifs« bestimme, Foucault »sans doute le

plus politiquedes philosophes dumoment« (Garo 2011: 83) sei.Kraushaar vervollständigt

diese Beschreibung von der Seite der Neuen Sozialen Bewegungen her, die wie »[k]ei-

ne andere gesellschaftliche Kraft […] zur Aufsprengung des konventionellen Politikver-

ständnisses beigetragen« (Kraushaar 2012: 30) hätten. Die Redefinition des Politischen geht

also von einerWechselwirkung imTheorie-Praxis-Gefüge aus. IndemFoucault und Adorno die tra-

dierten Vorstellungen über Politik einer scharfen Kritik unterziehen, zeigen sie eine wesentliche Ge-

meinsamkeit, die auch dahingehend ihr Engagement umfasst, dass beide sich nicht ambivalenten

Konstellation von Philosophie und Politik entziehen. In der Auseinandersetzung mit sozialen

Bewegungen, die eine Politisierung und Kulturalisierung vorantrieben, versuchte Fou-

cault seine Theorie als »Werkzeugkiste« (Foucault 1977: [218]: 552) zu entwickeln. Damit

seine Begriffe »den Machtverhältnissen und Kämpfen in ihrem Umfeld angemessen«

(ebd.) bleiben, schärft, verwirft odermodifiziert er sie, auf dass sie dazu dienen können,

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 89

die Gesellschaft zu verändern. Er wolle erreichen, dass seine Bücher wie Bomben benut-

zenwerden können,welche die Verhältnisse aufsprengen, schreibt er (vgl. Foucault 1978:

[221]: 608). So bekräftigen Foucaults eigene theoretische Verschiebungen und seine vom

Gefängnis bis zur Sexualität vollzogenen Politisierungen vonDiskursen auch seine stra-

tegische Entscheidung für den spezifischen Intellektuellen.

Bevor aus dem Ausgeführten zusammenfassende Überlegungen zum Verständnis

der Beziehung Adornos und Foucaults zu den sozialen Bewegungenmöglich sind,muss

zunächst die Entwicklung der sozialen Bewegungen umrissen werden. Dazu ist ein ra-

scher Blick auf das von Kraushaar gezeichnete Bild hilfreich, der die sozialen Bewegun-

genalsmodernePhänomenevonvormodernenProtestenoderAufständenabgrenzt (vgl.

Kraushaar 2012: 27). Als Voraussetzung und Ergebnis bürgerlicher Revolutionen und ge-

bunden anWissenschaft und Fortschrittsoptimismus erlitten die ersten sozialen Bewe-

gungen 1848 eine vernichtendeNiederlage. Sie verdeutlichte der entstehenden Arbeiter-

bewegung dieNotwendigkeit einer umfassenden Reorganisation, die sie ausgehend von

der Organisationsform der Partei und der philosophischen Figur des Proletariats weit

in alle gesellschaftlichen Bereiche trieb (vgl. ebd.: 30). Allerdings geriet mit der Moder-

ne auch die Arbeiterbewegung, ihre dominante soziale Bewegung, in eine Krise. Kraus-

haar zufolge legten Auschwitz und Hiroshima die Brüche der Moderne offen (vgl. ebd.:

22–24).DieseKrise sei überdeutlichmit demProtestzyklus von 1968 undderÖlkrise 1973

geworden (vgl. ebd.: 25). Seitdem griffen Protestbewegungen immer häufiger nach Ben-

jamins »Notbremse« und stellten »Motive wie Bewahrung oder gar Rettung« (vgl. ebd.:

22) ins Zentrum. Angesichts dessen erschien der traditionelle Marxismus unvorberei-

tet, behäbig und ignorant. Er »geriet nicht nur in eine Krise, weil er mit seiner Orientie-

rung an Arbeiterbewegung, Klassenkampf und Revolutionstheorie politisch in die Irre

geführt hatte«, so Kraushaars Analyse, »sondern auch weil er auf einem industriellen

Produktivismus basierte, der sich zunehmend als problematisch, in der bedenkenlosen

AusbeutungnatürlicherRessourcengar als gefährlich erwies.« (ebd.: 26)Dies erklärt teil-

weise,warumderMarxismus die Akteur_innen undTheoretik_innen von 1968 nicht län-

ger überzeugte, sondern ihnen oft als Feind erschien.Nur im anti-sowjetischenGewand

vonMaoismus und Trotzkismus konnte darauf zurückgegriffen werden.Wenn Foucault

auch zeigte,wiemitMarx anti-marxistisch gearbeitet werden kann.Kraushaars Analyse

macht aber noch einen zweiten Punkt deutlich: »Es ging und soll immer in den sozialen

Bewegungen um soziale Gerechtigkeit, Fortschritt, Modernität und gesellschaftlichen

Wandel gehen. Doch das ist zweifelhaft« (ebd.: 31) für heutige soziale Bewegungen. Ei-

nerseits weil die real-existierende kapitalistischeModerne grundsätzlich problematisch

geworden sei und kaumnoch denBezugspunkt sozialer Bewegungen darstellt. Anderer-

seits »bezweifelt« Kraushaar, ob »diese neueren Bewegungen in einem allgemeinen Sin-

ne als soziale zu definieren sind« (ebd.: 31,Hervorhebung imOriginal).Denn die »ökono-

mische Funktion, die soziale Herkunft, die politische Rolle« (ebd.) unterscheiden Neue

Soziale Bewegungen und Arbeiterbewegung voneinander.Daher plädiert Kraushaar da-

für, »eine offenere Formulierung zu verwenden, die wie die der Protestbewegung weni-

ger weltanschaulich determiniert ist.« (ebd.: 32, Hervorhebung im Original) Mit Blick

auf Foucaults Arbeiten über Disziplin und Biomacht wird dagegen deutlich, dass soziale

Herrschaft undökonomischeAusbeutung indenDispositiven vonGefängnis undSexua-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

lität re-produziert wird, die von den neuen Bewegungen kritisiert werden.89 Die unter-

schiedlichen Betrachtungsweisen beider historischer Bewegungsformen schließen sich

keinesfalls notwendig aus, vielmehr können sie sich gegenseitig befruchten.Dieses Ver-

hältnis ähnelt auf theoretischer Ebene dem von Adorno und Foucault. Gleichwohl trifft

Kraushaar wesentliche Charakteristika der gesellschaftlichen Transformation und der

ihrer Kämpfe und Bewegungen seit den 1950er und 1960er Jahren. War die Arbeiterbe-

wegung noch eine einheitliche Bewegung, die es vermochte, zahlreiche feministische,

antikoloniale usw. Kämpfe entweder zu integrieren oder an den Rand zu drängen, ver-

liert sie dieseKraft nachundnach.Währendder sixtiesund verstärkt nach 1968 kommt es

global90 zu einer tiefgreifenden Pluralisierung der Kämpfe. So berichtet auch Defert im

Rückblick: »Als ich Maoist war, war die proletarische Bewegung unser Modell, wir woll-

ten mit migrantischen Arbeitern und mit Frauen arbeiten. Aber 1972 zeigte sich, dass

die Frauen in denGefängnissenThemen hatten, die nicht die proletarischenwaren.Und

das war symptomatisch für das, was dann passierte, nämlich eine Fragmentierung der

Kämpfe, die Gewerkschaften und Parteien hatten völlig andereThemen, und wir waren

den Transvestiten, Gays, Feministinnen näher als den Proletariern.« (Defert 2015) Auf

theoretischer Ebene reflektiert Adamczak diese Entwicklung als Abschied vom Wider-

spruch vonKapital undArbeit unddamit dermarxistischenDeutungshoheit. »Nach 1968

konnte sich keine politischeDifferenzdauerhaft als dominanterAntagonismushegemo-

nialisieren, vielmehr wurde dieser Anspruch selbst angesichts der Neuen Sozialen Be-

wegungen immer häufiger aufgegeben und explizit zurückgewiesen.« (Adamczak 2017:

200) Adorno konnte also mit guten Gründen noch am Antagonismus der Klassengesell-

schaft als adäquater Beschreibungder fordistischenGesellschaft festhalten.SeinGespür

für die Brüche, für die unauflösliche Nichtidentität in ihren diversen Formen detektier-

te allerdings bereits den Übergang zum Postfordismus. Der Ablösung vom Konzept des

einheitlichen Antagonismus, der alle Kämpfe subsumiert, vereinheitlicht, und an einer

»sozialer Logik des Allgemeinen« (Reckwitz 2017: 15,Hervorhebung imOriginal) ausrichtet,

entspricht Foucaults Pluralisierung der Machtbeziehungen hin zum Konzept des »Ago-

nismus«91 (Foucault 1982: 287; siehe Kapitel 3.2.2.).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass um 1968 herum Prozesse der

Pluralisierung der sozialen Bewegungen, der Gesellschaften und der Theorie abliefen,

89 Besonders im Feminismus wurde diese marxistische Tradition hervorgehoben und zugleich nach-

haltig transformiert (vgl. Federici 1976).

90 Die globale und damit (post-)koloniale Dimension dieser Entwicklung wird in den letzten Jah-

ren immer stärker hervorgehoben. Auf die Wechselwirkung macht etwa Adamczak aufmerksam,

wenn sie über die Rückwirkung der revolutionären Bewegungen des globalen Südens im Zuge der

Dekolonisierung in den 1950er und 60er Jahren auf die kolonialen Zentren reflektiert. »Die Peri-

pherisierung der Revolution führte zu einer Dezentrierung der Emanzipation.« (Adamczak 2017:

193) Mit Blick auf Frankreich wird dies sofort plausibel anhand der politisierenden Wirkung des

Algerienkriegs.

91 ZumKonzept des Agonismus hat zuletzt Mouffe wesentliche Beiträge geliefert. Sie bestimmt »die

Umwandlung des Antagonismus in Agonismus« als demokratische Aufgabe und verweist auf die

Tendenz des »Dissens zu gewaltsamen Formen«, wenn »für widerstreitende Stimmen legitime

agonistische Artikulationsmöglichkeiten [nicht, P.E.] existieren.« (Mouffe 2005: 30; vgl. Mouffe

2009)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 91

welche einander entsprachen und sich gegenseitig befruchteten. Die Mai-Ereignisse in

Frankreich bewirkten Dosse zufolge eine Öffnung der dominanten strukturalistischen

Theorie »in Richtung auf eine Pluralisierung« (Dosse 1991: 164). Beschleunigt durch die

gesellschaftlichen Auseinandersetzungen wären »›nomadische[] Begriffe‹, […] zu den

herrschenden Denkkategorien des Nach-Mai« (ebd.) geworden. Foucault begrüßte die

Pluralisierung und forderte dementsprechend »ein Denken, das Ja zur Divergenz sagt«

(Foucault 1970: [80]: 112), während Adorno den Pluralismus besonders in der soziologi-

schenTheorie als Ideologie ablehnte. Ihm zufolge bleibt das scheinbare »Nebeneinander

der Kräfte inWirklichkeit eben doch eingefangen undwesentlich bestimmt […] von dem

alles beherrschenden sozialen System, unter dem wir leben« (Adorno 1968: EiS: 80).92

Wie im vorangegangen Unterkapitel zu Historizität dargestellt, greift die Vorstellung

einer simplen Ablösung des monistischen Denkens zugunsten des Pluralismus zu kurz,

wenn sie nicht Ungleichzeitiges gewahrt. Die einzelnen Prozesse haben lange Vorläufe,

verfügen über eine relative Autonomie und sind kontingent aufeinander bezogen. So

verwundert es nicht, wenn auch heute weiterhin um den Primat des Klassenkampfs

gerungen wird. Alte Herrschaftsformen finden sich in der Gegenwart ebenso wie klas-

sische Bewegungen und etablierte Weisen der Kritik. Jedoch sprechen gute Argumente

für eine dominante Tendenz der Pluralisierung, die nicht nur pseudo, illusionär oder

ideologisch ist, sondern substantiell. Die Transformationen sollten als Funktionswan-

del begriffen werden, bei denen bestehende Institutionen, Praktiken, Subjektivitäten

erhalten bleiben, während sich zugleich ihr Zusammenhang verändert. Dabei bietet

das Schema vom Übergang zum Postfordismus den Vorteil, die Kämpfe als Motor der

Veränderung zu begreifen. Herrschaftsverhältnisse reagieren auf soziale Bewegungen,

Exodus,Kritik –die kapitalistische Produktionsweise scheint geradezu darauf angewie-

sen,ummittels BasisinnovationenneueAkkumulationszyklen inGang zu setzen.Damit

ist das Problem neoliberaler Rekuperation benannt, jedoch gelingt Vereinnahmung nie

restlos: Auch die verwaltete Welt scheiterte an mikrologischer Widerständigkeit. In

der Forschung über kritische Theorie wurde diese Entwicklung zur Pluralisierung der

Theorie früh erkannt. So analysiert Haugg: »Der Plural tritt auf, wenn das Allgemeine

seinen Griff lockert oder zumindest zu lockern beginnt.« (Haugg 1996: 194) Statt eine

Unfähigkeit zur einheitlichen Synthese anzuzeigen, stellt die Analyse umfassender

Pluralisierungsprozesse eben diese Fähigkeit des kritischen Denkens unter Beweis. Sie

legt offen, warum ein vereinheitlichender Marxismus zur Blockade im Theorie-Praxis-

Gefüge werden konnte. Daher erhebt Haugg »den PluralenMarxismus zum Programm.«

(ebd.: 194, Hervorhebung im Original) Der Transformation von der Arbeiterbewegung

zu denNeuen Sozialen Bewegungen entsprechen die Korrekturen desMarxismus durch

feministische, poststrukturalistische und post-koloniale Theorien. Gerade wegen der

anhaltenden Debatten über dessen genaue Ausgestaltung erscheint die Pluralisierung

92 Adornos Analyse nach stellen Pluralismus und Positivismus »auch ein notwendiges Bewusstsein«

dar, denn in ihrem »zerfallenden Nebeneinander der durch keine Einheit mehr verbundenen Ein-

zeleinsichten« würde sich »der Zerfall unserer Gesellschaft« (Adorno 1960: PuS: 198) spiegeln.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

heute unhintergehbar.93 So stellt Benhabib 2018 bündig fest »I am arguing that we have

to accept the legitimate and illuminating pluralization of critical theories.« (Benhabib 2018,

Hervorhebung im Original)

Insgesamt sollte bei allem Einfluss, den Foucault und Adorno auf die Öffentlichkeit

im Allgemeinen und die Protestbewegungen ihrer Zeit im Speziellen ausgeübt haben,

der materialistische Grundsatz nicht aus dem Auge verloren werden, dass die gesell-

schaftlichen Verhältnisse das Primat besitzen. Die Philosophie bleibt ein Überbauphä-

nomen.Wenn auch Adorno und Foucault eindrücklich aufzeigen, dass gesellschaftliche

Herrschaft erst durch Geist und Diskurs hindurch produziert wird und damit Potentia-

le der Emanzipation wie der Regression einhergehen. Für die vorliegende Studie ent-

scheidend ist die Tatsache, dass im Agieren Foucaults und Adornos zugleich eine Reak-

tion auf die sozialen Bewegungen steckt. Dabei hatten beide zunächst die Arbeiterbe-

wegung als die dominante soziale Bewegung im Blick. Am Anfang von Adornos Schaf-

fen steht ein Misstrauen gegenüber der Arbeiterbewegung, das sich angesichts von Fa-

schismus und Shoah in Verzweiflung steigert und ihn in der Diagnose ihrer Integration

bis an sein Lebensende begleitet. Zwar hielt er Verbindungen zu den Gewerkschaften,

sah sich aber eher als öffentlicher Intellektueller (vgl. Müller-Doom 2003: 586). Die Be-

wegung der Frauen, Schwulen und die antikolonialen Bewegungen nahm Adorno kaum

zur Kenntnis. Anders die Proteste gegen Atombewaffnung und Notstandsgesetzgebung

und besonders die Studentenbewegung, mit der er qua Beruf in Kontakt kam und der

er mit Sympathie, später mit solidarischer Kritik gegenübertrat. Foucault mied abgese-

hen von einem Intermezzo bei der kommunistischen Partei in den 1950er Jahren die Ar-

beiterbewegung. Deren ausbleibender Widerstand gegen den Algerienkrieg enttäusch-

ten ihn ebenso wie ihre Ignoranz gegenüber seinen Themen wie der Pathologisierung,

dem Gefängnis und der Sexualität. Rückblickend scheint es, als habe Foucault auf die

Eruption 1968 gewartet, in der die Neuen Sozialen Bewegungen hervortraten und rasant

die Gesellschaften veränderten. Sein Engagement u.a. im GIP sowie seine grundsätz-

lichen theoretischen Verschiebungen bezeugen seine Verbundenheit mit diesen vielfäl-

tigen Bewegungen der Marginalisierten. Seine Ernüchterung blieb allerdings nicht aus

und Foucault entzog sich Vereinnahmungsversuchen auch durch denWechsel des theo-

retischen Terrains. Ihre jeweilige wechselhafte Beziehung zu den sozialen Bewegungen

zwischen solidarischerNäheundkritischerDistanzdeutet auf eineGemeinsamkeit zwi-

schen Adorno und Foucault hin:Das Engagement der kritischen Intellektuellen zeigt sich nicht

in der Einheit vonTheorie und Praxis, sondern in deren fruchtbarer Spannung.

Dialektik

Die Entwicklung des Theorie-Praxis-Gefüges schlägt sich nicht nur im Pol der sozialen

Bewegungen nieder, sondern auch im entgegengesetzten Pol der Philosophie.Gaben bis

hierher die jeweiligen Bezugnahmen Adornos und Foucaults auf Protestbewegungen ei-

nigen Aufschluss über die Vermittlung von öffentlicher Intervention,Theoriepolitik und

Ausrichtung der kritischen Theorie, stehen im Folgenden die theoretischen Strategien

93 Die Pluralisierungsthese vertreten auch Salzborn (2015a: 13) und Adamczak (2017: 233). Ziege zu-

folge bewirkt die Exilerfahrung des Instituts für Sozialforschung ebenfalls eine Pluralisierung der

Arbeitsweise und ihrer Ergebnisse (Ziege 2019: 26).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 93

beider imVordergrund und damit ihre Begriffsarbeit. An die oben angesprochenenAus-

einandersetzungen über die Rolle des Marxismus anzuschließen, erscheint sinnvoll, da

sie zum Kern führen. Denn im Zentrum der Differenz zwischen Adornos Festhalten am

Konzept des Antagonismus und Foucaults Plädoyer für den Agonismus steht die Dialek-

tik.Daher ergeben sich folgende Fragen:Wie nehmenbeideBezug auf dieDialektik? Aus

welchen Gründen halten sie die Kategorie der Totalität für geeignet zur Analyse der Ge-

genwartodernicht?UndwelchePositionnehmenbeidezumtheoretischenGegenspieler,

dem Nominalismus, ein? Im Folgenden werden diese Fragen kurz diskutiert. Anschlie-

ßend folgen einige Bemerkungen über den Zusammenhang vonKritik und Experiment,

bevor abschließend relevanteErgebnisse des zweitenTeils desKapitels zusammengetra-

gen werden.

Adornos Bezug auf den Marxismus ist unzweifelhaft verbunden mit der Dialektik

(vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 375; 1969: [Spezifikation]: 292). Häufig dient

ihmdieBezeichnung»dialektischeTheorie« (Adorno 1951: [Kulturkritik]:GS 10.1: 22; 1961:

[Statik]: GS 8: 234; 1968: [Industriegesellschaft]: GS8: 356) als Spezifizierung oder Chif-

fre für den Marxismus. Denn nur in gebrochener Tradition und durch Kritik gerettet,

tritt Adorno das Erbe desMarxismus und der Dialektik an. Seine negative Dialektik ent-

wickelt er in bewusster Abgrenzung zur positiven Dialektik. Diese hatte der Marxismus

von Hegel übernommen und weitergegeben. Harsch kritisiert Adorno das dominante

Verständnis von Dialektik im Marxismus seit Marx über Lukács bis in die 1960er Jahre

als »Identifikationmit dem Allgemeinen« (Adorno 1964: LFG: 66).94 Damit einher gehen,

so Adornoweiter, der »Glaube, dass, wenn amEnde das Allgemeine in Ordnung kommt,

der Begriff siegt« (Adorno 1964: LFG: 66) und es zu einer Abwertung des Besonderen und

Nichtidentischen kommt. Noch wo Adorno sich zu Hegels dialektischer Erbschaft be-

kennt und dessenVorreiterrolle betont, geschieht es kritisch (sieheKapitel 4.1.3.). In den

drei Studien zuHegel ist dies unübersehbar.Hegels Philosophie, so bewertet es Adorno, sei

wahr und unwahr zugleich (vgl. Adorno 1963: Hegel: 28) und bereits dortmaterialistisch,

wo sie den Idealismus auf die Spitze treibe (vgl. ebd. 84). Adorno zollt Hegel durch seine

Kritik hindurch Anerkennung: »Bei allem Nachdruck auf Negativität, Entzweiung, Ent-

fremdung,Nichtidentität kenntHegel derenDimension eigentlich nur umder Identität

willen,nur als deren Instrument. […]Darinbegeht die idealistischeDialektik ihrenTrug-

schluss.« (ebd.: 164) Zu retten wäre Dialektik »einzig in der Preisgabe von Stimmigkeit

aus der eigenen Konsequenz.« (ebd.: 165)95 Mit diesen schließenden Worten wird deut-

lich, dass Adorno eine dialektische Position zuzuschreiben voreilig wäre, nicht umsonst

schreibt er eineNegative Dialektik (Adorno 1966: ND: GS 6). Damit bezweckt Adorno eine

Absage an alle Simplifizierungen, Schematisierungen und Vereinnahmungen der Dia-

lektik. Sie haben sich etwa im Dreischritt von These-Antithese-Synthese etabliert oder

94 Nach Jay galt Adornos Kritik an »Lukács’ Hegel-Marxismus und der frühen Sozialwissenschaft des

Instituts« dessen »normative[m] Ideal einer vollkommen harmonischen Gesellschaft« (Jay 1982:

83). Damit ist auch die Historizität einer Utopie ausgesprochen, die sich am Allgemeinen orien-

tierte, dieHarmonie einforderte und letztlich in ihrer Abneigung gegendas Abweichende dieMale

der von ihr kritisierten Gesellschaft trug und bedenkenlos reproduzierte.

95 Auch in den Vorlesungen markiert er seine Kritik an Hegel als »immanente Kritik« (Adorno 1964:

LGF: 64).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

in der Vorstellung von der Vermittlung als eines Mittleren oder auch im Zwang zum Po-

sitiven durch die Negation der Negation. Stattdessen stellt Adorno nachdrücklich die

Aufgabe, die »Richtung der Begrifflichkeit zu ändern, sie dem Nichtidentischen zuzu-

kehren«, dies wäre »das Scharnier negativer Dialektik.« (ebd.: 24) Diese strebe bewusst

keine »[s]ystematische Einstimmigkeit« an (ebd.: 38), sondern bilde ein »Ensemble von

Modellanalysen« (ebd.: 39). Gegen Hegel sollten Nichtidentität undWidersprüche nicht

durch Identität und System geglättet werden (ebd.: 162). Die »in jeglicher einzelnen Be-

stimmungwirkende Kraft des Ganzen [ist, P.E.] nicht nur derenNegation sondern [sic!]

selber auch das Negative, Unwahre.« (ebd.: 145) Dies kennzeichne negative Dialektik, so

Adorno, im Unterschied zu Hegel, der »Identität und Positivität« supponiere (ebd.: 145).

Die strategische Entscheidung Adornos für eine negative Dialektik ist sowohl Kon-

sequenz seiner rettenden Kritik der dialektischen Methode als auch der vernichtenden

Kritik ihrer Anwendung.Denn allzu oft führte die Dialektik zur Erstarrung desDenkens

und diente damit der Fixierung von Verhältnissen und bestehenderHerrschaftsformen.

Indem sie Schablonen liefert, enthebt Dialektik die Denkenden des Denkens, statt sie

darauf zu verpflichten.96 »Dialektik [ist, P.E.] kein Spruch« (Adorno 1960: PuS 212) –und

in dieser Mahnung an seine Studierenden schwingt bereits die Wahrnehmung mit, sie

wäre dazu verkommen. Für Adorno ist die Dialektik Ausdruck des Bemühens des Den-

kens der »Sache selbst« (Adorno 1962: Terminologie 1: 26; 1959: GS8: 106; 1962: 13; vgl. Tie-

demann 1984: 186; siehe auchAgnoli 1996). ZwischenAdornosKritik an derDialektik und

seinemunermüdlichenEinsatz für ihre Fortentwicklung entsteht eineSpannung. Inden

Minima Moralia erläutert er sie als »Versuch, den Zwangscharakter der Logik mit deren

eigenen Mitteln zu durchbrechen.« (Adorno 1951: MM: GS 4: 171) Doch da das Denken

»dieserMittel sich bedienenmuss, steht es in jedemAugenblick in Gefahr, demZwangs-

charakter selber zu verfallen.« (Ebd.) Dahermacht Adornomit Benjamin die »Nötigung«

deutlich, »dialektisch zugleich und undialektisch zu denken.« (ebd.: 173) Dialektisches

Denken ist wie jedes Denken vorMissbrauch nicht sicher,wovor denn auch der Aphoris-

mus 152 warnt. Schließlich sei Dialektik »von Anbeginn auch eines [der Mittel, P.E.] zur

Herrschaft« gewesen und ihreWahrheit liege einzig »bei ihrer Intention imhistorischen

Prozess« (ebd.: 280).UnterRückgriff auf ihreAnfänge imphilosophischenDenken inder

Antike erklärt Adorno daher mit Blick auf die Studentenbewegung: »Dialektik wird zur

Sophistik verdorben, sobald sie pragmatisch auf den nächsten Schritt sich fixiert, über

den doch die Erkenntnis der Totale längst hinausreicht.« (Adorno 1969: [Marginalien]:

180) Seinen substantiellen Gehalt und Wahrheitskern findet jedes Denkens zwar nur in

Bezug auf dieWirklichkeit, in der Fähigkeit, das Nichtidentische präsent zu halten, das

Intentionslose gewaltlos aufzuschließen und Leiden beredt zu machen, doch verliert es

ihn, sobald es sich Praxis unterordnet.

96 Adornos Stil versucht der Absage an Schematismen in der Darstellung gerecht zu werden. Durch

seine kontrapunktische Komposition wird der Widerspruch in der Sache sprachlich rekonstruiert

und die Leserin angehalten, diesen nachzuvollziehen. Den Lesefluss zu stören ist also Adornos

Mittel, um einer Auseinandersetzungmit demGegenstand adäquaten Ausdruck zu verleihen. Die

Darstellung ist dem Inhalt wesentlich (vgl. Adorno 1958: [Essay]: GS 11: 20), so Adorno in dankba-

rem Gedenken an Benjamin (vgl. Benjamin 1928: 207; Düttmann 2004; Sander 2010; Christ 2017:

21).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 95

Adornos Kritik an der Dialektik rührt auch von seiner vehementen Abwehr des

Ökonomismus her. Dieser Vorstellung, wonach das ökonomische Sein das Bewusstsein

eindeutig determiniere, huldigten der zumDIAMATfixierte dialektischeMaterialismus

im Osten und zahlreiche marxistische Gruppierungen im Westen. Statt die soziale

Wirklichkeit einzig aus der Ökonomie abzuleiten, vertritt Adorno die Auffassung von

der prinzipiellen Offenheit und Kontingenz der gesellschaftlichen Entwicklungen.97

Nicht die Ökonomie stellt die Invariante dar, sondern die Herrschaft, deren Ausdruck

sie ist (vgl. Adorno 1964: LGF: 78–80, 99–102)98. Weiterhin wendet Adorno sich, wie

aus seinem skizzierten Umgang mit den sozialen Bewegungen ersichtlich, entschieden

gegen simple Widerspiegelungstheorien (vgl. Adorno 1960: PuS: 170; siehe Kapitel 3.1.).

Gleichwohl stehen diesen Kritiken des Ökonomismus auch seine klaren Positionen

hinsichtlich des »Primat[s] der Ökonomie« (Adorno 1966: [Postscriptum]: 89; vgl. 1955:

[Soziologie und Psychologie]: 48) gegenüber. Adorno verlässt bei aller Kritik an positiver

und vereinnahmter Dialektik nicht den marxistischen Rahmen, sondern bekräftigt die

Totalität der Tauschvergesellschaftung.

Die in Beziehung auf Foucault sich stellende Streitfrage, ob die kapitalistische Ge-

sellschaft als Totalität angemessen beschreibbar ist, bejaht Adornos. Doch wie im Fall

der Dialektik folgt auch bezüglich der Kategorie der Totalität ein einschränkendes Aber.

Im programmatischen Aufsatz über Gesellschaft führt Adorno aus, dass sich die ökono-

mischen Formen der kapitalistischen Produktionsweise, die Arbeit, die Ware und der

Wert derart universalisiert haben, dass sie einen »totalen Zusammenhang« bilden, in

dem »alle dem Tauschgesetz sich unterwerfen müssen« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS

8: 14). Der Äquivalenztausch der Waren, dessen Basis der Tausch von Arbeitskraft ge-

gen Lohn bildet, ist zwar Betrug, doch darum nicht weniger wirkmächtig (Adorno 1960:

97 Gegen den Ökonomismus wendet sich Adorno in verschiedenen Bereichen. Somacht er das Recht

des subjektiven Moments der Dialektik stark gegenüber der vulgärmaterialistischen Ignoranz.

»Weil aber der Vorrang des Objekts der Reflexion aufs Subjekt und der subjektiven Reflexion be-

darf, wird Subjektivität, anders als im primitiven Materialismus, der Dialektik eigentlich nicht zu-

lässt, zum festgehaltenen Moment.« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 159) An anderer Stelle strei-

tet Adorno gegen die ökonomistische Deutung der Kultur: »Zugleich hat die dialektische Theorie,

will sie nicht dem Ökonomismus verfallen und einer Gesinnung, welche glaubt, die Veränderung

der Welt erschöpfe sich in der Steigerung der Produktion, die Verpflichtung, die Kulturkritik in

sich aufzunehmen, die wahr ist, indem sie die Unwahrheit zum Bewußtsein ihrer selbst bringt.«

(Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 22)

98 Cook kritisiert Adornos »almost exclusive interest in the economy and exchange relations« als

»too reductive« (Cook 2018: 58; vgl. Cook 2015: 82). Obwohl sie die angegebenen Textstellen kennt,

bleibt sie bei ihrer Kritik: »Adorno’s exclusive interest in the economy and exchange relations is

problematic.« (ebd.: 58) Braunstein wendet sich scharf gegen alle ökonomistischen Lesarten Ador-

nos (Braunstein 2011: 189–193).Weder schreibe Adorno eine Fortsetzung zuMarx Kapital nochwol-

le er marxistisch die Shoah deuten. Im Unterschied zu Marx ginge es Adorno darum, den »Kapi-

talismus nicht bloß als eine neue Form von Herrschaft zu begreifen, sondern zugleich auch als

Abart der allerältesten. Angesichts von Vernichtungskrieg und Konzentrationslagern stellt sich

die Menschheitsgeschichte als Geschichte der Menschenvernichtung dar.« (ebd.: 189) Daher wi-

derspricht Braunstein dezidiert ökonomistischen Lesarten derDialektik der Aufklärung: »Das Opfer

ist im Hinblick auf den Nationalsozialismus nicht als ökonomische Tauschhandlung gefaßt, son-

dern als Opfer des Individuellen am Individuum, als ›Opfer des Selbst‹ infolge der ›Verleugnung

der Natur im Menschen‹« (Braunstein 2011: 191–192).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

PuS: 145; 1961: [Statik]: GS 8: 230). Vielmehr vermittelt sich Herrschaft im Kapitalismus

über den Tausch in Formder Klassenherrschaft (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: 379).

Als Realabstraktion (siehe Kapitel 3.1.2.) konstruiert die Tauschbeziehung vermeintlich

äquivalenter Dinge die gesellschaftlicheWirklichkeit. Die vom »abstrakten Tauschprin-

zip beherrschte[]Welt« (Adorno 1961: [Meinung]: 169) kennt nur verdinglichte Beziehun-

gen zwischen den Menschen. Umso größer ist die Sehnsucht nach unmittelbaren, ech-

ten,menschlichen Beziehungen, die Adorno allerdings als »Trug der Echtheit« bezeich-

net und zurückführt »auf die bürgerliche Verblendung demTauschvorgang gegenüber.«

(Adorno 1951: MM: GS 4: 177) Bei genauer Betrachtung tritt hervor, wie Adorno mittels

der nur scheinbar statischen Kategorie Totalität in Wahrheit die Gesellschaft als dyna-

mischen Prozess beschreibt.99 Durch die Realabstraktion des Tausches wird »so etwas

wie Vergesellschaftung überhaupt […] herstellt.« (Adorno 1968: EiS: 58) Da Adorno »Ge-

sellschaft als Funktionsbegriff« (ebd.: 61) versteht, begreift er als das »Wesen der Ver-

gesellschaftung tatsächlich diesen Funktionszusammenhang durch den Tausch« (ebd.:

59). Die Vergesellschaftung über den Tausch erzeugt durch ihr abstrahierendes Prinzip

des Werts, ohne das der Äquivalententausch nicht funktionieren könnte, die einheitli-

che Formder gesellschaftlichen Totalität. Zugleich kann sich diese Einheit nur durch die

Trennung der Produzenten von den Produktionsmitteln und der Menschen in Klassen

durchsetzen.Die »Totalität« der Gesellschaft, führt Adornoweiter aus, ist »eine Einheit,

die sich durch den Trennungs-, durch den Abstraktionsmechanismus hindurch […] kon-

stituiert.« (ebd.: 77) Kapitalistische Vergesellschaftung führt zu einer antagonistischen

Totalität. »Der Vergesellschaftungsprozess vollzieht sich« nicht trotz der leidvollen Brü-

che, so Adornos zentrales dialektisches Argument über Gesellschaft, sondern im »Medi-

um« der »Antagonismen selbst,welche gleichzeitig die Gesellschaft zerreißen.« (Adorno

1965: Gesellschaft: 14) Totalität dient Adorno also einerseits als eine deskriptiveKategorie

zur angemessenen Analyse einer kapitalistischen Klassengesellschaft. Anderseits han-

delt es sich bei der »Totalität« ausdrücklich um eine »kritische Kategorie« (Adorno 1969:

[Positivismusstreit]: GS 8: 292). Bereits die Darstellung der Tauschvergesellschaftung

als gewaltsam hergestellte brüchige Totalität kennzeichnet sie als normativ zu überwin-

den und soll dazu beitragen, sie abzuschaffen (siehe Kapitel 2.1). Denn so wirksam die

99 Zum dynamischen Moment der gesellschaftlichen Entwicklung gehört für Adorno untrennbar

auch das statischeMoment, welches der »unliebsamere Aspekt der Dialektik« (Adorno 1942: [Klas-

sentheorie]: GS 8: 374) darstellt. Wie im Unterkapitel über Historizität herausgearbeitet, fußt

Adornos Vorstellung der gesellschaftlichen Entwicklung maßgeblich auf der dialektischen Ver-

mittlung von »Statischem und Dynamischen […], das eine impliziert das andere.« (Adorno 1961:

[Statik]: GS 8: 228) Fortschritt erweist sich als Regression, der Marsch der Bataillone der Weltge-

schichte als Treten auf der Stelle. Adornos Beschreibung der »Totalität des dialektischen Prozes-

ses« (ebd.) zielt gleichwohl auf den Prozesscharakter, auf die Geschichte in den vermeintlich na-

turwüchsigen Formen. Dialektisches Denken erlaubt den »gesellschaftlichen Prozess« als »Stoff-

wechsel der Menschen mit« der Natur zu begreifen (ebd.: 221). Damit wird die irrationale »Dyna-

mik des Systems« (Adorno 1968: GS 8: 359), die technologische, politische und kulturelle Innova-

tionen immer schneller produziert, in ihrer Statik verständlich. »Weiter wirdHerrschaft überMen-

schen ausgeübt durch den ökonomischen Prozess hindurch.« (Adorno 1968: GS 8: 360) Fortgesetz-

te Ausbeutung rechtfertige weiterhin den Begriff des Kapitalismus, so Adorno. Auch wenn seine

Beobachtung über den Bedeutungsverlust des Marktes angesichts des Neoliberalismus überholt

scheint, bleibt diese Analyse ungebrochen aktuell.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 97

Tauschvergesellschaftung auch ist, bleiben doch Tausch und die von ihm konstituierte

gesellschaftliche Totalität bloßer »Schein, Ideologie. Die befreite Menschheit wäre län-

ger nicht Totalität« (ebd.: 292; siehe Kapitel 3.1.). Wie gezeigt, darf Adorno nicht so ver-

standen werden, als hielte er eine versöhnte Totalität, in der die Allgemeinheit sich har-

monisch verwirklichen würde, für möglich oder gar wünschenswert. Ähnlich dem Fort-

schritt, der erst beginnt, wenn er endet (Adorno 1962: [Fortschritt]: 37, 44), kann die Ver-

söhnungvonAllgemeinemundBesonderemerst realwerden,wenndieTotalität,die ihre

Trennung hervorbringt, überwunden ist. Ganz in diesem Sinn formulierte Adorno kurz

vor seinemTod in einemBrief anHorkheimer einige Kernthesen Zur Spezifikation der kri-

tischenTheorie für ihre gemeinsameArbeit.Darunter ist folgendes in diesemZusammen-

hang passendes Resümee: »KritischeTheorie geht nicht auf Totalität, sondern kritisiert

sie.Dasheißt aber auch,dass sie ihremInhalt nach anti-totalitär ist,mit aller politischen

Konsequenz.« (Adorno 1969: [Spezifikation]: 292).

Foucault hingegen übt anhaltende und scharfe Kritik an der Dialektik. Die Streit-

frage über die Gesellschaft als Totalität verneint er vehement. Bei genaueremHinsehen

sind hier jedoch einige Nachfragen zu stellen. Über die politischen Gründe seiner Ab-

lehnung der Dialektik geben die genannten Einwände gegen den Marxismus Auskunft.

Dieser ignoriere und blockiere die Kämpfe, die nicht in sein dialektisches Schema vom

antagonistischen Widerspruch zwischen Arbeit und Kapital passen. Die Dialektik be-

schreibe nicht nur die Gesellschaft als Einheit und Totalität, sie stelle sie aktiv her, in-

dem sie homogenisiert, organisiert und ausgrenzt. »Im Grunde kodifiziert die Dialek-

tik den Kampf, den Krieg und die Zusammenstöße in einer […] sogenannten Logik des

Widerspruchs« (Foucault 1976: IVG: 77), so Foucault in einer Vorlesung. Dabei integriere

und totalisiere das dialektische Denken »alle Partikularitäten« durch »irreversible Ra-

tionalisierung«, durch die Unterstellung eines »universellen Subjekts« und einer »ver-

söhntenWahrheit«, letztlich indem eine »kontinuierliche Geschichte« (ebd.) konstruiert

werde. »Die Hegelsche Dialektik« undmit ihr derMarxismusmüssten, so Foucault wei-

ter, als »Kolonisierung und autoritäre Befriedung eines historisch-politischenDiskurses

verstanden werden, der zugleich Feststellung, Ausrufung und Praxis des Gesellschafts-

krieges war.« (ebd.: 77) Ähnliche Argumente hatte Foucault bereits in der Archäologie des

Wissens vorgetragen (vgl. Foucault 1969: AdW: 23). In derAbsicht einerDezentrierungder

Geschichte hätten die archäologischen Untersuchungen »die Infragestellung der Teleo-

logien und Totalisierungen zum Ziel.« (ebd. 28)100 Geschichte ist für Foucault genauso

wenig wie Gesellschaft als Totalität beschreibbar. Hingegen unterstellen Geschichtsphi-

losophie und Dialektik einen Sinn der Geschichte, sie verdecken Diskontinuitäten und

100 Auf diesen für Foucault zentralen Kritikpunkt an der Dialektik, sie lege ungerechtfertigt eine Hier-

archie des Wesentlichen fest, kommt er auch später immer wieder zurück. Er will das »oftmals

implizit akzeptierte Prinzip in Frage stellen, dass die einzige Realität, die die Geschichte beanspru-

chen darf, die der Gesellschaft selbst ist.« (Foucault 1980: [277]: 19) Damit greift Foucault direkt die

Beschreibung der Gesellschaft als Totalität an, welche auf der dialektischen Unterscheidung von

Wesen und Erscheinung fußt. Sie wiederholt sich in der Trennung von Realität und Illusion, Basis

und Überbau, Wissenschaft und Ideologie. Dagegen wendet Foucault ein: »Es gilt die globale In-

stanz des Realen als einer wiederherzustellenden Totalität zu entmystifizieren. Es gibt nicht ›das‹

Reale, das man erreichen könnte, wenn man von allem spricht oder von bestimmten Dingen, die

›realer‹ sind als andere« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

hegen systematisch das Ereignis ein (vgl. Foucault 1970: [80]: 103).101 Für ihre lineare und

kontinuierliche Konstruktion greife die Geschichtsphilosophie auf eine »Logik des We-

sens und des Begriffs« (ebd.) zurück, also auf die Dialektik. Diese platonische Trennung

diene insgeheim,soFoucaultweiter,derStrategiederhomogenisierenden Identität.He-

gel und seinen Nachfolgern gilt daher Foucaults Kritik an der Unterordnung des Beson-

deren unter das Allgemeine. In Wirklichkeit »befreit der Dialektiker gar nicht das Ab-

weichende, sondern garantiert, dass es stets wieder eingefangen wird.« (ebd.: 111) Wi-

derspruchsfreiheit und IdentitätsprinzipwürdendieDialektikbestimmen.»Manmeint,

der Subversion des Anderen beizuwohnen, doch imGeheimen arbeitet derWiderspruch

für das Identische.« (Ebd.) Dagegen setzt Foucault »[z]ur Befreiung der Differenz« auf

»ein Denken ohne Widerspruch, ohne Dialektik und ohne Negation: ein Denken, das Ja

zurDivergenz sagt.« (ebd.: 112) Andieser Stellemeldet sich einnietzscheanischer »glück-

licherPositivismus«102 (Foucault 1970:OD: 44) an,mit demFoucault in seinerAntrittsvor-

lesung kokettiert, in welcher er seine Untreue zu Hegel ausdrücklich bekennt (vgl. ebd.

45).

Diese in Hinblick auf Methode und Geschichte vorgetragenen Einwände Foucaults

gegendieDialektikwiederholen sich in denen gegenmarxistischeBegriffewie Entfrem-

dungund Ideologie (siehe dieKapitel 3.2 und 4.2).Er kritisiert dieUnterstellungdes uni-

versellen Subjekts, die Privilegierung der Ökonomie, die Annahme einer einheitlichen

Wahrheit. Damit kann die Dialektik nicht den relationalen Charakter der »Machtbezie-

hungen« in »Kräfteverhältnissen« (Foucault 1976: [192]: 193) erfassen und ist somit für die

Machtanalytik ungeeignet. »Weder die Dialektik (als Logik des Widerspruchs) noch die

Semiotik (als Struktur derKommunikation) könntender eigentlichenVerstehbarkeit der

Konfrontation gerecht werden.« (ebd.: 193) Die dialektische Konzeption, so Foucault an

anderer Stelle, setzt also einerseits zu viel voraus und ist andererseits zu wenig geeig-

net, die Spezifik der Beziehungen zu erfassen. »Ein wechselseitiges Verhältnis ist kein

dialektisches Verhältnis.« (Foucault 1978: [221]: 601) Sich überlagernde, verstärkende, ab-

schwächende strategische Beziehungen könnten die dialektischen Schemata von Sub-

jekt-Objekt, These-Antithese-Synthese oder Wesen-Erscheinung nicht erfassen. Zu ei-

ner angemessenen Beschreibung der unterschiedlichen, teils unzusammenhängenden

Praktiken auf Ebene der Mikrophysik der Macht tauge die Dialektik nicht, da sie eine

101 Die Aufwertung des Ereignisses als Chiffre für Diskontinuität, Widerständigkeit und den nicht-

aufgehenden Rest bei Deleuze, Foucault, Derrida und anderen schreibt Jay der historischen Ent-

täuschung zu Beginn der 1970er in Frankreich zu: »Nachdem sie Vertrauen in die teleologische

Erzählung einer dialektischen Entwicklung verloren hatten, von der der orthodoxeMarxismus ge-

prägtwar, und sich auch nicht zur liberalen, an dieModernisierungstheorie gebundenenAlternati-

ve bekennenwollten, suchten viele französische Theoretikerwoanders nach demFunken derHoff-

nung.« (Jay 2013: 187) Siehe auch Eßbach 1991: 78; Schneider 2003: 98; kritisch Rehmann 2004b: 16.

102 Mit der Selbstbeschreibung als »glücklicher Positivist« hatte Foucault bereits in der Archäologie des

Wissens provoziert, doch charakterisierte er damit seine Diskursanalyse als eine von »sprachlichen

Performanzen« (Foucault 1969: AdW: 182). Explizit grenzt Foucault seine als Genealogie bezeich-

nete »Verbindung von gelehrten Kenntnissen und lokalen Erinnerungen, […] die es ermöglicht, ein

historischesWissen der Kämpfe zu erstellen« ab von »Empirismus« und »Positivismus im üblichen

Sinn des Wortes« (Foucault 1976: IVG: 23, vgl. 25). Dennoch haben Habermas (1985: 292) und an-

dere diese Passage als Offenbarungseid eines affirmativen Denkers gelesen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 99

homogenisierendeMethode darstelle. Dies erläutert Foucault in einer Vorlesung: »[D]ie

dialektische Logik« bestimmt er darin als »eine Logik, die widersprüchliche Begriffe im

Element des Homogenen spielen lässt« (Foucault 1979: GdB: 70). Implizit wiederholt er

seineKritik an derKonstruktion einer kontinuierlichenGeschichte, dieNeues nur in Be-

griffendesAlten zudenken vermag.Angemessen fürdieBeschreibung einer diskontinu-

ierlichen Geschichte und heterogenen Gesellschaft wäre nach Foucault seine »Logik der

Strategie« beziehungsweise »Logik derVerknüpfungdesHeterogenen« (ebd.). Sie erfüllt

die deskriptive »Aufgabe, festzustellen,welches diemöglichenVerknüpfungen zwischen

disparaten Begriffen sind, die disparat bleiben […].« (Ebd.) Damit ist zugleich deutlich,

dass diese Analysen nicht von Kategorien des Allgemeinen ausgehen können, sondern

lokal und spezifisch vorgehen.

Gleichwohl bleibt Foucaults anti-dialektische Position nicht frei von Ambivalenzen.

Statt eine Geschichte der abendländischen Rationalität zu schreiben, forscht Foucault

betont an spezifischen Problemen, die oft quer zu der damals etablierten Forschung la-

gen. Seine Untersuchungen über die antiken Selbsttechniken als eine Form der Ratio-

nalität, die »vollkommenmit einer Produktionstechnik vergleichbar« sei, kommen ohne

den Anspruch aus, »die Gesellschaft im Ganzen zu umfassen« (Foucault 1983: [330]: 534).

Dennoch finden sich in FoucaultsWerk zahlreiche Stellen, an denen er den Anschein er-

weckt, genaudies zu tun.Seine gelegentlichenZeitdiagnosen sindoft zugespitzte globa-

le Charakterisierungen der westlichen Gesellschaften (vgl. Foucault 1975: ÜS: 385f; 1976:

WzW: 38, 51).Welchen Status gibt Foucault Aussagenwie der über das »globale Funktio-

nieren« dessen, »was ich ›Normalisierungsgesellschaft‹ nennen würde« (1976: IVG: 55:)?

Es scheint plausibel, sie als Aussagen über die gesellschaftliche Totalität zu deuten. Ei-

ne konsequent anti-dialektische Position müsste sich einer solchen globalen Aussage

über Gesellschaft enthalten. Foucaults wiederholte vehemente Kritik an der Dialektik

hat vermutlich vorrangig theoriepolitische Gründe, um sich von Positionen abzugren-

zen.103 Unter anderemmag es ihm darum gegangen sein, einer »Erpressung« (Foucault

1984: [339]: 699) zu entgehen, sich für oder gegen die Aufklärung zu positionieren. Bei

seinen Analysen der abendländischenGesellschaft will er sich ausdrücklich nicht auf die

»›dialektische‹ Feinheiten« zurückziehen, »indem man zu bestimmen sucht, was es an

Gutem und an Schlechtem in der Aufklärung hat geben können.« (Ebd.) Seine nomina-

listischeMethode stellt vielmehrdieseBegriffe infrage, indemsiegenealogischaufdeckt,

welche Kräfteverhältnisse zur Etablierung derWerturteile führten. Auf dieseWeise ent-

steht eine emanzipatorische Selbstkritik der Aufklärung, die nicht mittels der Negation

vorgeht, sondern die Affirmationskraft vonMachtformen offenlegt.

Ein kurzes Zwischenfazit der Untersuchungen über die theoretischen Eingriffe

Adornos und Foucaults in das Theorie-Praxis-Gefüge rund um die Streitfrage danach,

103 Nach Schneiders Einschätzung »spielt die Vokabel ›Dialektik‹ bei ihm [Foucault, P.E.]meist die Rol-

le eines Hinweises auf so etwas wie idealistische Geschichtsphilosophie, auf die Syntheseleistung

eines Subjekts, auf ein Denken der Beruhigung, das nicht mehr enttäuscht, aber auch nicht mehr

überrascht werden kann.« (Scheider 2003: 107) Zweifellos entsprechen dem reale theoretische

Antagonisten, doch reichen diese Verweise nicht, um Foucaults eigene philosophische Position

negativ zu bestimmen. Daher kommt Schneider zu dem Schluss: »das Etikett ›anti-dialektisches

Denken‹ ist eher Versprechen als Programm.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ob Gesellschaft als Totalität begriffen werden kann, ergibt ein oberflächlich eindeutiges

Bild. Für Adorno bildet die Gesellschaft eine Totalität, für Foucault hingegen nicht.

Bei einem genaueren Blick stellt sich die Sache komplexer dar: Adorno geht früh auf

zahlreiche Einwände gegen die Dialektik ein, die Foucault später auch vorbringt, und

modifiziert sie tiefgreifend zu einer negativen Dialektik.104 Umgekehrt geht Foucault in

seiner Kritik an der Dialektik nicht systematisch vor und gelangt daher nicht über ein

recht simples Schema hinaus. Insgesamt drängt sich der Eindruck auf, seine Kritik sei

zwar begrifflich substantiell und von Erfahrungen mit dialektischen Praktiken in der

Universität und auf der Straße gespeist, doch gilt sie eher einer Strohpuppe von dialek-

tischem Marxismus. Jedenfalls reicht Foucaults Auseinandersetzung nicht an Adornos

Begriff von negativer Dialektik heran. Daher erscheinen Ulrich Johannes Schneiders

Mutmaßungen, dass hinter Foucaults zahlreichen theoretischen Verschiebungen eine

Dialektik zu entschlüsseln wäre, welche die »Methodenwechsel als Selbstwidersprü-

che« verständlich machen würde »und die Modifikationen des Geschichtsdenkens als

bestimmte Negation zeitgenössischer Modelle« (Schneider 2003: 108) nicht grundlos.

Unter den zahlreichen gemeinsamen Kritikpunkten Adornos und Foucaults an der

marxistischen Tradition einer positiven Dialektik sticht besonders ihre Ablehnung

des »normative[n] Ideal[s] einer vollkommen harmonischen Gesellschaft« (Jay 1982:

83) hervor, das von der epistemologischen Privilegierung des Allgemeinen gegenüber

dem Besonderen herrührt. Auch ihre gemeinsame Schlussfolgerung ist frappierend

ähnlich: Es bedarf »konkret geschichtliche[r] Analyse« (Adorno 1964: LGF: 58) statt der

Ableitung aus Oberbegriffen. Nötig wäre ein »Übergang der Philosophie selber in Ge-

schichtsschreibung« (ebd.). Damit beschreibt Adorno auch Foucaults Arbeitsweise.Dies

ändert jedoch nichts an der grundsätzlichen theoretischen Differenz hinsichtlich der

Dialektik. »Der Poststrukturalismus lehnt die zentrale Kategorie und Perspektive der

Kritischen Theorie, die gesellschaftliche Totalität, strikt ab.« (jour-fixe 1999: 7; Hervor-

hebung im Original) Zugleich stellen die Autor_innen der jour-fixe-Initiative jedoch

fest, dass zumindest bei Adorno »die gesellschaftliche Totalität als zu kritisierende

zwar bestehe, aber trotzdem nicht vomDenken positiv auf den Begriff gebracht werden

kann« (ebd.). Normativ sind Adorno und Foucault sich also einig in der Ablehnung der

Totalität. Deskriptiv gehen ihre Einschätzungen über die Aussagekraft der Kategorie

auseinander.Was eine kritischeTheorie der Gesellschaft zu Beginn des 21. Jahrhunderts

aus diesem Streit lernen kann, wird mit Blick auf die unterschiedlichen Bewertungen

des Nominalismus deutlicher.

Nominalismus

Zwischen Adorno und Foucault bleibt die theoretische Differenz bezüglich der Dialektik

auch im Hinblick auf deren relevanten Gegenentwurf bestehen: Foucaults historischer

Nominalismus ist unvereinbarmit der von Adorno entwickelten negativenDialektik. Je-

doch lohnt auch hier ein zweiter Blick. Dann wird sichtbar, wie die Spannungen in ei-

nem historischen Rahmen verstanden werden können, in dem theoretische Strategien

104 Adamczak kann sich bei ihrer These, »dass Emanzipation sich nicht kraft eines dialektischen Auto-

matismus aus der bestimmten Negation ergibt« (Adamczak 2017: 216) zurecht sowohl auf Adorno

als auch Foucault stützen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 101

Teil umfassenderer gesellschaftlicher Kraftverhältnisse darstellen. Gründe hierfür legt

die folgende Betrachtung von Foucaults Nominalismus und Adornos Einwänden gegen

Nominalismus und Skeptizismus offen.

ImGegensatz zu Adorno, der ein umfassendesWerk über seine kritische Aneignung

der Dialektik schreibt, bleibt Foucault hinsichtlich seiner eigenen Position zurückhal-

tend. Zwar äußert er sich immer wieder methodisch über Archäologie und Genealogie,

doch seine Skepsis gegenüber Systementwürfen äußert sich in der Verweigerung von

systematischenDarstellungen. Begriffe entwickelt er alsWerkzeuge oder Analyseraster.

Sie sind für den Gebrauch bestimmt und bilden nicht den Kern des Werks Foucaults.

Umso eindringlicher ist die gewählte Formulierung aus DerWille zumWissen, mit der er

seine Position markiert: »Zweifellos muss man Nominalist sein« (Foucault 1976: WzW:

94).105 »DieMacht ist einName« (ebd.) undkeineUniversalie. In seinenVorlesungenüber

Gouvernementalität lautetdiemethodischeAusgangshypothesedaher auch: »Angenom-

men, es gibt keineUniversalien« (Foucault 1979: GdB: 15).106 Ein Jahr später unterstreicht

Foucault seinen Nominalismus als Zurückweisung von Universalien und Humanismus

(vgl. Foucault 1980: RdL: 117). Jedoch betont er dort, dass ihm der Ausdruck Nominalis-

mus zu eng erscheint, da »der Nominalismus ein Begriff, eine Praktik, eine philosophi-

scheMethode« darstellt, »die sehr speziell und sehr technisch ist« (ebd.; vgl. Fußnote des

Herausgebers). Foucault will also ausdrücklich keiner Methode folgen, sondern beweg-

lich bleiben und permanente »Verschiebung[en]« (ebd.) ermöglichen. Foucaults Nomi-

nalismus ist weniger Ausdruck einer Positionierung als einer Haltung. Es geht Foucault

um die Zurückweisung jeder philosophischen Methode, die ein Wesen hypostasiert, ei-

nen Objektbereich privilegiert oder eine Erkenntnistechnik verabsolutiert. Dass er sich

damit die Rückfrage nach seinen Gründen und seiner methodischen Basis einhandelt,

bekümmert Foucault nicht weiter. Wenn er sich Positivist nennt, kokettierte er damit,

wie oben gezeigt. Auch das Etikett Nominalist legt er ab, wenn es ihm zu eng wird. Er

verwendet es lediglich zur Orientierung auf dem Feld des Denkens. Foucault will un-

greifbar sein, um beweglich zu bleiben.

Dennoch finden sich in der Forschungsliteratur zahlreiche Einordnungsversuche

Foucaults, die ihn als Nominalisten kennzeichnen. Bereits marxistische Zeitgenossen

in den 1960ern, so zeigt Dosse, erkennen Foucaults Nominalismus (vgl. Dosse 1991: 104).

Sein Freund Deleuze, mit ihm in dieser Hinsicht einig, schlägt ihm die nominalistische

Position genauso zu wie eine pragmatistische, positivistische und pluralistische (vgl.

Deleuze 1991: 157).107 Demgegenüber plädiert McCarthy für Vorsicht: Foucault sei so

105 Auch in früheren Texten lässt sich Foucaults Nominalismus bereits erkennen. In Theatrum philoso-

phicum übt er beißende Kritik amDenken, das »Kategorien als apriorische Formen der Erkenntnis«

behandelt und damit eine »archaische Moral« (Foucault 1970: [80]: 113) stärke. Das Kategorien-

Denken privilegiere und hemme, ohne sich als strategischer Eingriff in Machtverhältnisse zu er-

kennen zu geben. »Die Kategorien bevormunden das Spiel der Affirmationen und Negationen«

und sie »unterdrücken die anarchische Differenz.« (Foucault 1970: [80]: 113)

106 So spricht Foucault auch in der Zusammenfassung der Vorlesung von der »Notwendigkeit, eine

nominalistische Methode in der Geschichtswissenschaft auszuprobieren« (Foucault 1979: [272]:

1020).

107 Interessant für den Vergleichmit Adorno bleibt die Einschätzung von Deleuze, dass was Foucaults

Ablehnung des Universalismus anbelangt, »seine Beziehungen zur Frankfurter Schule und zu den

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nominalistisch und universalistisch, wie es ihm zum gegebenen Augenblick nützlich

erscheint (vgl. McCarthy 1991: 78). Konzentriert befasste sich Lemke in seiner Studie

über Foucaults Analyse der modernen Gouvernementalität mit Foucaults »historische[m]

Nominalismus« (Lemke 1997: 337). Dieser wolle »nicht die Erkenntnis der Dinge begrün-

den, sondern sie im Gegenteil ihrer Selbstverständlichkeit entreißen, sie nicht in ihrer

Allgemeinheit, sondern in ihrer ›Singularität‹ zeigen.« (Ebd.) Diese Belege und Überle-

gungen erlauben es bei aller Vorsicht, Foucault auch in dieser Auseinandersetzung mit

Adorno als Nominalisten zu behandeln.

Über Adornos generelle Ablehnung des Nominalismus besteht kein Zweifel. Diesen

trifft seine Kritik des Positivismus, seines theoretischen Hautgegners, mit voller Härte.

Jedoch geht er dabeimitunter durchaus differenziert vor. In einer Vorlesung leitet Ador-

no den Nominalismus zunächst aus der Antike her, implizit aus der Skepsis. »[V]oll ent-

wickelt« wurde er aber »erst in der spätmittelalterlichen scholastischen Philosophie, in

derNachfolge desDuns Scotus, vonWilliam vonOckham« (Adorno 1963: Terminologie 2:

247).Weiter erläutert er dessen Hauptmerkmal, wonach »den Allgemeinbegriffen keine

Substantialität, kein eigenes Sein zu[kommt]; sie sind bloße nomina, also Abbreviatu-

ren für das darunter befaßte Einzelne […].« (Ebd.) Was die entscheidende Frage nach

dem »Verhältnis genuin kritischer Philosophie zumNominalismus« anbelangt, schreibt

er in der Negativen Dialektik ausdrücklich, es sei »nicht invariant, es wechselt geschicht-

lichmit der Funktion der Skepsis.« (Adorno 1966: ND:GS 6: 59) DieseThese vom»Funkti-

onswechsel« des Nominalismus vertritt Adorno auch in einer weiteren Vorlesung (Ador-

no 1960: PuS: 181). »Der frühere Nominalismus war kritisch«, damit demBürgertum als

revolutionärer Bewegung verbunden und er habe »durch den Verzicht auf die Konstruk-

tion vonWesenheiten und objektiv an sich seienden wirkenden Kräften die ungeheuer-

liche Entwicklung der modernen Naturwissenschaften« (ebd.: 182) begünstigt. Im Zu-

ge der erfolgreichen bürgerlichen Revolutionen habe sich mit Hegel, so Adorno weiter,

seine Funktion gewandelt. Nun dient der Nominalismus zur Abwehr von Theorien der

gesellschaftlichen Totalität. Er ist nurmehr ein »Mittel, jegliche Konzeption des gesell-

schaftlichen Ganzen, die über die Fassade des unmittelbar Gegebenen hinausgeht, als

willkürlich, als bloß ausgedacht« (ebd.: 182–183) zu schmähen. Adorno kritisiert, dass

der Nominalismus die Funktion der zersetzenden Kritik der bestehenden Gesellschaft

zugunsten ihrer affirmativen Bestätigung verloren habe.Dieses Argument findet sich in

zahlreichen Schriften Adornos (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 382; 1962: Ter-

minologie 1: 43; 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 471). Statt auf gesellschaftliche Objektivität

fokussiere sich Nominalismus auf das Einzelne unter Absehung vom gesellschaftlichen

Ganzen und regrediere so zu subjektiver Vernunft. Ein »[l]atenter Subjektivismus hat

den Objektivismus der gesamten nominalistischen Aufklärungsbewegung kontrapunk-

tiert« (Adorno 1969: [Positivismusstreit]: GS 8: 285). Radikalere Aufklärer entwickelten

dagegen kritische Theorien, die »von der objektiven Totalstruktur der Gesellschaft und

einem an Hegel gebildeten objektiven Begriff der sich entfaltenden Wahrheit« (Adorno

1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 471) ausgingen. Diese hielten dem Nominalismus entge-

gen, »dass Begriffe wie Tauschgesellschaft ihre Objektivität haben«, indem sie »einen

Nachfolgern dieser Schule eine lange Folge von Mißverständnissen sind, für die er nicht verant-

wortlich ist.« (Deleuze 1991: 157–158)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 103

Zwang des Allgemeinen hinter den Sachverhalten bekunden« (Adorno 1968: [Industrie-

gesellschaft]: GS 8: 357). Auch seine deskriptive Kraft verliert der Nominalismus, nach

Adorno, in demMaße, in demmit der kapitalistischen Produktionsweise das Allgemei-

ne anMacht über die Gesellschaft gewinnt. Adorno hält demNominalismus also sowohl

ein deskriptives wie normatives Versagen bei der Analyse der spätkapitalistischen Ge-

sellschaft vor. »Seit Hegel gehört zur Dialektik die Einsicht, dass die Dynamik nicht –

wie es demgegenwärtigen soziologischenNominalismus naheliegt – alles Feste und Be-

harrende, nicht allen ›Begriff‹ auflöst; dass vomWechsel reden immer zugleich ein Iden-

tisches erfordert […].« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 234) Der Nominalismus untergrabe

mit demAnspruch der Begriffe zugleich jede Formder theoretischen Erkenntnis der Ge-

sellschaft (vgl. Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 168). Damit verschließe er sich gegen die

drängendsten Probleme der Gesellschaft, welche die Dialektik bewusst hält: »[I]hr zu-

folge gibt es, was man heute Existentialien nennt, nur sind es Herrschaft, Unfreiheit,

Leiden, die Allgegenwart der Katastrophe.« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 234) Der Nomi-

nalismus, so kannmanmit Adorno feststellen,hat seine Stärke bei derAnalyse vondyna-

mischen Phasen, denn diese begleitet er durch Auflösung von traditionellen Bindungen.

Hingegen ist er per definitionem unfähig, die statischen Momente einer Transformati-

on zu erfassen und das Beharrende imNeuen zu gewahren. Vor diesemHintergrund ist

es interessant, Adornos Einschätzungen zu Marx, Nietzsche und Weber zu betrachten,

welchen er allesamt einen nominalistischen Zug attestiert (vgl. Adorno 1961: [Statik]: GS

8: 232; 1962: Terminologie 1: 26; 1963: Terminologie 2: 255; 1966: ND: GS 6: 59; 1968: EiS:

177) So sei Marx einerseits »Erbe der nominalistischenTheorie« (Adorno 1963: Termino-

logie 2: 255)108 undzugleichwäre ihmein »primitive[r]materialistische[r]Nominalismus

ganz fremd« (ebd.: 262). Diese Spannungen inMarx bekunden die wechselhafte Funkti-

on des Nominalismus je nach Anwendung auf die Gesellschaft. Letztlich bleibt Adornos

einziger Maßstab der Bezug zur gesellschaftlichen Realität.

In der Forschung gibt es nurwenige kursorische Reflexionen über diese theoretische

Differenz zwischen Adorno und Foucault. Cook bewertet Adornos Einwände gegen den

Nominalismus als »well founded« und »original« (Cook 2011: 193). Gleichwohl sieht sie

tiefgehende Parallelen zu Foucault in der Bedeutung, die er dem Individuellen und Be-

sonderen zuspricht. Letztlich trennt Adorno vom Nominalismus, ihrer Meinung nach,

das über Marx vermittelte Erbe der Hegelschen Dialektik, welche Gesellschaft als Gan-

ze, eben als Totalität, erfasst, beschreibt und kritisiert. Leider findet sich weder an der

genannten Stelle noch in ihrem Buch über Adorno, Foucault and the critique of theWest eine

ausführlichere Auseinandersetzungmit diesem Problem.

Zusammenfassendzeigt auchder zweiteBlick auf denNominalismus alsGegenspie-

ler der Dialektik eine theoretische Differenz zwischen Adorno und Foucault,welche die-

jenige hinsichtlich der Dialektik zu spiegeln scheint. Der eine spricht dem Nominalis-

mus deskriptive und normative Fähigkeiten ab, der andere zu.Oberflächlich stehen sich

Foucaults positiver Bezug auf den Nominalismus und Adornos Kritik daran unversöhn-

lich gegenüber. Schaut man genauer hin, zeigt sich hinter Adornos Verdikt, der Nomi-

108 Auch Schiller beurteilt Marx derart. »Bezogen auf den Universalienstreit bezieht Marx zunächst

eine nominalistische Position, denn die Gattung, das Allgemeine, existiert nur in den einzelnen

Individuen.« (Schiller 2004: 956)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nalismus habe seine kritische Kraft und deskriptiven Fähigkeiten verloren, zumindest

dieMöglichkeit, dass nominalistischesDenkendieswieder erlangen könnte.Umgekehrt

wird erkennbar, dass Foucaults Positionsnahme wenig mit einer Methode, einem Sche-

ma oder einem Programm gemein hat, sondern eher eine kritische Haltung gegenüber

den zu untersuchenden Problemen darstellt. Es bleibt aber auch nach dieser Sichtung

eine tiefgreifende philosophische Unterscheidung zwischen beiden bestehen, die kei-

ne sprachliche Vermittlung überbrücken kann. Dies ist bereits insofern unmöglich, da

Adorno »mit denMitteln des Begriffs« (Adorno 1962: Terminologie 1: 56) über das System

hinausdenken und das Nichtidentische zu bewahren sucht, Foucault hingegen Begrif-

fenmisstraute, sie zuWerkzeugen degradiert und einzig ihre Verwendung imBlick hat.

Aber genau an dieser Stelle, amKern der Differenz,wird ein Punkt der Vermittlung zwi-

schen beiden Positionen sichtbar. Es handelt sich um einen zentralen Gedanken, der die

Differenzen fruchtbar machen kann und sie in den Augen vieler nachfolgender Theore-

tiker_innen bereits fruchtbar gemacht hat: Der Nutzen von Theorie, auch ohne unmit-

telbaren Anspruch auf Brauchbarkeit, beruht auf ihrer Intention im historischen Prozess.

Adornos negative Dialektik und Foucaults historischer Nominalismus zielen beide auf

die reflektierte Kritik des Bestehenden.

Exkurs: Kritik und Experiment

Adorno und Foucault reflektieren fortlaufend die Rolle der Theorie im Allgemeinen und

der Philosophie im Besonderen im Verhältnis zu den sozialen Bewegungen. Selbstver-

ständlichbegreifen siediese als indieGesellschaft eingebunden,wie sie es auch selbst als

Geistesarbeiter sind. Dabei gehen beide auf unterschiedliche Weise von einer Wechsel-

wirkung von Intellektuellen undBewegungen in derGesellschaft aus.DenPlatz derWis-

senschaftenuntersuchtAdorno innerhalbder gesellschaftlichenArbeitsteilungundFou-

cault im Kontext der politischen Ökonomie des Wissens (siehe Kapitel 3.2.3.). Beide be-

sitzen demnach einen reflektierten Zugang zumTheorie-Praxis-Gefüge. Damit schrei-

ben sie sich in die breite Tradition der politischen Theoriebildung ein. Deren stets vor-

handene »Referenz auf soziale[] Bewegungen« Salzborn zufolge nicht als »monokausal[]

oder gar quantifizierbar[]« (Salzborn 2015b: 20) begriffen werden kann. Doch ist bei ei-

nem anMarx geschulten Denken diese Beziehung verständlicherweise besonders, da er

das Praktisch-Werden vonTheorie einfordert.Daher spricht Garomit Blick auf Foucault

von der Metamorphose der Philosophie in der Reziprozität mit Politik und vertritt sie

dieThese einer »réfraction réciproque de la philosophie et de la philosophie dans la poli-

tique« (Garo 2011: 49).109 Gleiches lässt sich mit Recht für Adorno behaupten. Brechung,

109 Diese These vertritt Garo in ihrer aufschlussreichen Studie, umdenGedanken der Verschiebungen

imTheorie-Praxis-Gefüge alsMetamorphose von Philosophie in Beziehung zur Politik zu beschrei-

ben.Diese Licht-Brechung ähnelt stark der hier entworfenenMethode eines von zwei Sicht-Achsen

durchzogenen Kraftfelds. Nicht nur, weil es sich um eine optischeMetapher handelt, sondern weil

Garo ebenso davon ausgeht, dass das »champ de forces qui affecte les philosophes nonmarxistes«

(ebd.: 51), wozu sie Foucault zählt, sich nur verstehen lässt durch die Vermittlung der Historizität

mit der gegenseitigen Durchdringung von Theorie und Praxis. Gleichfalls zielt sie mit ihrer Unter-

suchung dieser Auseinanderzusetzungen auf eine Aktualisierung marxistischen Denkens für die

Gegenwart, also auf »l’éventuelle réactivation des analyses issus dumarxisme, aujourd’hui« (ebd.:

75).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 105

relative Autonomie und Diskontinuität sind der Philosophie im Verhältnis zur Politik,

zumal zu den sozialen Bewegungen, angemessener als die alten Rollen der universellen

Intellektuellen oder des Parteitheoretikers. Keineswegs schließt das Engagement aus,

aber immer Kritik ein. Genau damit aber erweist sich der spezifische Intellektuelle als

nützlich für soziale Bewegungen. Er ist ihr Korrektiv und sie sind das seine.

Wiegezeigt,unterscheiden sichmit den spezifischenhistorischenBedingungenund

Erfahrungen Adornos und Foucaults auch ihre Theorie-Praxis-Konzeptionen. Eßbach

weist darauf hin, dass ihre »Theorie-Praxis-Modelle historisch auf verschiedene Wei-

se mit Institutionen und Bewegungen verflochten waren« (Eßbach 2003: 173). Er unter-

scheidet »das Subversionsmodell des Poststrukturalismus mit dem Avantgardismus in

der Kunst und seinen Ansprüchen auf die Gestalt des Lebens« von dem »Kritikmodell

der Kritischen Theorie«, das »mit dem Schicksal des Intellektuellen in revolutionären

Bewegungen« (ebd.) verbunden ist (siehe Kapitel 4.3). Letzteres findet sich explizit bei

Adorno, der sich über die Historizität des Theorie-Praxis-Verhältnisses im Klaren war.

Ihm zufolge war der Zeitkern des Postulats der Einheit vonTheorie und Praxis bei Marx

»an geschichtliche Bedingungen geknüpft«, welche ihren »Wahrheitsgehalt« ausmach-

ten (Adorno 1969: [Marginalien]: 176). Nach der Integration des Geistes, dem Herabsin-

kender Intellektuellen zuApologetendesBestehendenundderErfahrungder objektiven

Ohnmacht der Theorie, blieb hingegen nur die »Diskontinuität« (ebd.: 189) von Theorie

und Praxis als Garant ihrer Wahrheit. Daher erkennt Eßbach »die Ideologiekritik« als

den »Kern« desTheorie-Praxis-Verhältnisses »bei Adorno« (siehe Kapitel 3.1.4.) und be-

stimmt sie »als eine negativeTheorie-Praxis-Identität.« (Eßbach 2011: 173) Deren positi-

ve Einheit ist durch die Geschichte und die darauf reagierende negative Dialektik glei-

chermaßen inMisskredit geraten.Während Foucault allerdings eine erneute Einheit für

möglich erachtet, hält Adorno sie für historisch unwiederbringlich zerbrochen.110 Da-

her bestimmt Adorno das »Verhältnis von Theorie und Praxis« als den »qualitative[n]

Umschlag« (Adorno 1969: [Marginalien]: 190) also als zwei Extreme, die durcheinander

undnicht durch einMittleres vermittelt sind.Nicht länger lässt sich zwischen beiden ein

simpler »Übergang« und »erst recht nicht« eine bloße »Subordination« (ebd.) herstellen,

wie es der dominanteMarxismus häufig bis heute behauptet.Dessen historischerMate-

rialismus hält wider alle Vernunft und Erfahrung an einer positiven Dialektik fest. Nur

in der Kritik an diesen überkommenen und vereinnahmten Formen desTheorie-Praxis-

Gefüges kann an diese überhaupt noch angeknüpft werden.

Foucaults Subversionsmodell des Theorie-Praxis-Verhältnisses schließt an das Kri-

tikmodell Adornos an, indem es diesen falsch positiven Marxismus ablehnt, genauso

110 Adorno wendet sich strikt gegen das »Dogma von der Einheit von Theorie und Praxis«, es sei »un-

dialektisch« und »erschleicht dort simple Identität, wo allein der Widerspruch die Chance hat,

fruchtbar zu werden.« (Adorno 1969: [Marginalien]: 190) Dagegen erkennt Foucault in den »jetzt

geführten Kämpfen« und deren »lokalen, regionalen und diskontinuierlichen Theorien […] unbe-

dingt eine Einheit« (Foucault 1972: [106]: 392). Selbstverständlich handelt es sich nicht um eine

Rückkehr zum alten Modell der Einheit von Theorie und Praxis. Sehr wohl bringt Foucault eine er-

neute Annäherung zumAusdruck, die vor demHintergrund tatsächlicher Veränderungen in Folge

sozialer Kämpfe zu verstehen ist. Hierdurch fällt Adornos Ohnmachts-Paradigma zwar nicht, es

erscheint aber historisch relativiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wie das Repräsentationsmodell des universellen Intellektuellen, der für die Unterdrück-

ten spricht. Doch unterscheidet es sich zugleich in wesentlichen Punkten. Statt wie die

Frankfurter Schule an der Negativität, orientiert sich Foucault an der Positivität vonWi-

derständen. Explizit in Abgrenzung zur Frankfurter Schule erklärt Foucault, er »möch-

te hier einen anderen Weg zu einer neuen Ökonomie der Machtbeziehungen vorschla-

gen, der stärker empirisch ausgerichtet und unmittelbarer mit unserer gegenwärtigen

Situation verbunden ist, aber auch eine engere Verbindung zwischenTheorie und Praxis

impliziert.« (Foucault 1982: [306]: 273) Die kann nur verstanden werden vor demHinter-

grund der Erfahrung der Revolten der sixties, dem Auftauchen der Neuen Sozialen Be-

wegungen und der dadurch hervortretenden Krise der Regierung (siehe Kapitel 4.2.3.).

Diese Erfahrungen und Analysen der Geschichte der Gegenwart führen Foucault zu ei-

ner anderen Formulierung des Gefüges von Theorie und Praxis als Adorno. Foucaults

»neue[r] Forschungsansatz wählt als Ausgangspunkt den jeweiligen Widerstand gegen

die verschiedenen Formen vonMacht«, um »dieMachtbeziehungen sichtbar zumachen

und zu zeigen, wo sie zu finden sind, wo sie ansetzen und mit welchen Methoden sie

arbeiten.« (Ebd.) Foucault wählt damit ausdrücklich einen anderen Ansatz als Adorno,

der, indem er den Umschlag von Theorie und Praxis konstatiert, zugleich die negative

Bewegung der Kritik betont.Hingegen interessieren Foucault die positiv sichtbarenWi-

derstände und ihre Beziehung zur Aufklärung. Nach Foucault besteht Aufklärung aus

einem negativen und positiven Teil (siehe Kapitel 4.2.3.). Ihr negativer besteht in der

Kritik am Bestehenden, im Aufzeigen von Grenzen der Vernunft, der Gesellschaft, der

menschlichen Möglichkeiten unter den gegebenen Bedingungen. »Es geht also darum,

die in der FormnotwendigerBegrenzung ausgeübteKritik in eine praktische Formmög-

licher Überschreitung umzuwandeln.« (Foucault 1984: [339]: 702)Während sich Kritik an

den Grenzen bewegt, will das Experiment, der positive Teil der Aufklärung, diese Gren-

zen überschreiten. Dies ist Foucaults bleibender Eingriff in das Theorie-Praxis-Gefüge.

Doch ist dieses experimentelle Motiv Adorno nicht völlig fremd. Wie er in einer Vorle-

sung erklärt, fordere die »Objektivität der Erkenntnis« eineHaltung des »Experimentie-

rens«, um »subjektiv jener Flexibilität, jener Leistung der sich ändernden Distanz« zum

Objekt »fähig zu werden« (Adorno 1960: PuS: 214). Zwar entwickelt Adorno diesen po-

sitiven Aspekt der auf Mündigkeit gerichteten Aufklärung nicht in gleicher Weise wie

Foucault, doch ist er seinem Denken nicht fremd. Die Verbindung von Kritik und expe-

rimenteller Überschreitung des Bestehenden zielt auf die »in der Aktualität verborgenen

Potentiale« (Brieler 2019: 511, siehe Kapitel 4.3.).

Zusammenfassung der Achse Theorie-Praxis

ImDurchgangdurchdie skizziertenVerhältnisseAdornosundFoucaults zuden sozialen

Bewegungen ihrerZeit konnteneinigeErkenntnisseüberdenZusammenhangvonTheo-

rie und Praxis seit dem zweiten Weltkrieg gewonnen werden. Der Übergang von For-

dismus zum Postfordismus lässt sich in dieser Hinsicht in drei Prozesse differenzieren:

erstens eine Transformation der Logik des Sozialen weg von der Ausrichtung auf Allge-

meinheit hin zurGesellschaft derSingularitäten; zweitens eineAblösungderArbeiterbe-

wegung durch eine Vielzahl vonNeuen Sozialen Bewegungen; drittens eine theoretische

Pluralisierung, die zur Verdrängung des universellen Intellektuellen durch den spezifi-

schen Intellektuellen führt und damit zu einer vertieften Selbstreflexion. Diese Trans-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Perspektive 107

formationen dürfen nicht als simple Ablösungen verstanden werden, sondern vielmehr

als globale Tendenzen, die auf unzähligen lokalen Praktiken aufsitzen und auch wider-

ständige Strategien umfassen. Übergreifend zeigen sich daher in der Auseinanderset-

zungmit Adorno undFoucault eineReihe vonGemeinsamkeiten:Denken ist eine Praxis,

dennkritischeHaltungundTheoriepolitik sindaufeinander verwiesen.Spannungcharak-

terisiert dasTheorie-Praxis-Gefüge, denn nicht Identifikation, sondern solidarischeDistanz

bestimmtdieBeziehung zuden sozialenBewegungen.Kritik der Politikwirkt durch ihre

Redefinition, da die Fehler überlebter Formen des Engagements nur durch Reflexion der

fetischisierenden Bedingungen und ihre Problematisierung vermiedenwerden können.

Dieser dynamische, reziproke Zusammenhang des Theorie-Praxis-Gefüges zeigt

sich auch auf der Seite der theoretischen Grundlagen. In der Dialektik und dem No-

minalismus erkennen Adorno und Foucault gegeneinander gerichtete Strategien im

Umgang mit den Katastrophen und Transformationen des 20. Jahrhunderts. Adornos

Ausarbeitung einer negativen Dialektik folgt in innerer Konsequenz einer immanenten

Kritik an der positiven Dialektik von Hegel über Marx bis zu Lukács einerseits, ande-

rerseits stellt sie eine bewusst strategischeWahl gegen Vereinnahmungstendenzen und

für das kritische Erbe dar. Hinsichtlich der Frage nach der angemessenen Methode der

Gesellschaftstheorie argumentiert Adorno durchgängig für die »dialektische Theorie«

(Adorno 1951: [Kulturkritik] GS 10.1: 22; sieh oben). Jedoch redefiniert er Dialektik als

Negative Dialektik und leistet damit einen entscheidenden Beitrag zur Aktualisierung

desMarxismus angesichts einer gesellschaftlichen Transformation zumPostfordismus.

Foucault kritisiert hingegen die Dialektik politisch als Blockade und Machtstrategie,

historisch als Disruptor des Ereignisses, philosophisch-methodisch als unzulässige

Privilegierung des Wesens, machtanalytisch als zu voraussetzungsreich und generell

als unfähig, das Neue zu denken. Gegen den antagonistischen Widerspruch, die Ho-

mogenität des Allgemeinen und die Einheit der Totalität setzt Foucault eine relationale

Logik der Heterogenität, um damit diskontinuierliche Geschichte und agonistische

Kräfteverhältnisse lokal und spezifisch zu analysieren.

Zusammenfassend kann Foucaults historischer Nominalismus als ein notwendiges

Moment der Dynamisierung kritischer Theorie angesichts der Erstarrung des Marxismus

mit und gegen Adorno verteidigt werden. Adorno hatte rückblickend den Nominalis-

mus etwa der früh-bürgerlichen Phase in ähnlicher Weise bewertet. Analog zur Skep-

sis, so Adorno undHorkheimer, hätte derNominalismus aber u.a. als Positivismus seine

kritische Funktion verloren und erkläre sich einverstanden mit dem Gegebenen. Dieses

Verdikt kann auf Foucault nicht angewandt werden. Foucault ist sich mit Adorno in der

kritischen Intention seiner theoretischen Arbeit wie seiner öffentlichen Interventionen ei-

nig –beidewollen den historischen Prozess deskriptiv erfassen und normativ bewerten,

um mit den Mitteln der Theorie praktisch wirksam zu werden und die emanzipatori-

sche Veränderung zu ermöglichen. Die spiegelbildliche Absprache der kritischen Funk-

tion ihrer beiden strategischenWahlen, Dialektik oder Nominalismus, verweist auf de-

skriptive Probleme einer gesellschaftlichen Transformation. Während die dialektische

Strategie die beharrenden Kräfte, das statische Moment an der Transformation betont,

stellt die nominalistische ihreDynamikheraus.DochwollenbeidedieseDichotomieund

weiteremehr hinter sich lassen und greifen zumMittel derRedefinition: UmdenRahmen

zu sprengen, werden die Grenzen eines Begriffs so exakt definiert, dass sie zergehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Dies ist Ziel der immanenten Kritik der Dialektik wie der genealogischen des Nomina-

lismus. Adorno und Foucault wollen beide Fixiertes verflüssigen und die dahinter lie-

genden leidvollen Prozesse und gewalttätigen Praktiken sichtbar machen. Genau dies

löst die individuellen und kollektiven Denkvorgänge bei ihren Leser_innen aus, die sich

zu gesellschaftlichen Impulsen verdichten. Es bleiben aber weiterhin nicht überbrück-

bare Differenzen zwischen Dialektik undNominalismus bestehen.Das zeigt sich an der

Streifrage, ob Gesellschaften als Totalität beschrieben werden können, welche Adorno

bejaht und Foucault verneint. In ihrer Differenz können sie allerdings einige Leerstellen

der jeweils anderen theoretischenStrategie offenlegen: SubjektiveVernunft dernomina-

listischen Strategie und asymmetrische Beziehungen der dialektischen. Sie lassen auch

die unterschiedlichen Vorstellungen der Emanzipation klarer hervortreten, so dass diese

diskutiert werden können: globale Versöhnung durch Revolution oder lokale Befreiung

durch Subversion. Daher ist Foucaults historischer Nominalismus eine sperrige Ergän-

zung der negativen Dialektik Adornos. Da er sich nicht bruchlos einfügt, sondern die

gesamte Konfiguration der kritischenTheorie der Gesellschaft verschiebt, ließe sie sich

besser als Supplement begreifen. Durch die Verschiebungen der Begriffe registriert die

kritischeTheorie gesellschaftliche Tendenzen und greift in sie ein.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012 - am 13.02.2026, 21:33:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

