48

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

also die Dimensionen der Forschung, deutlich [zu] machen.« (Foucault 1978: [254]: 900)
Kraftfelder sind also auch Ausdruck der Uberlagerung einer Pluralitit von Forschungs-
dimensionen, deren Objektivitit an reale Krifteverhiltnisse zuriickgebunden bleibt.

Zwar ist die Methode des Kraftfeldes in der sozialphilosophischen Forschung nicht
etabliert, doch finden sich direkte und indirekte Uberlegungen, die dessen Brauchbar-
keit verdeutlichen. In ihrem Text iiber die franzdsische Adorno-Rezeption erliutert Co-
hen-Halimi den Ausdruck bei Adorno: »Krafifeld est un vocable quAdorno affectionne
pour définir les ceuvres et donner a comprendre comment celles-ci conditionnent ob-
jectivement la maniére dont chaque époque les lit, en privilégiant telle ou telle ligne de
force.« (Cohen-Halimi 2019: 1016) Wie oben beschrieben, macht der Ausdruck Kraftfeld
die Historizitat sichtbar und offenbart zugleich den strategischen Zugrift auf Begriffe.
Aufschlussreich fir den Zusammenhang der vorliegenden Untersuchung, welche auf die
Fruchtbarkeit fiir die Gegenwart ausgerichtet ist, erscheint der Umstand, dass die Au-
torin betont, Adornos Aussagen hitten zu seiner Lebenszeit anders gewirke als heute.
»[Cle que nous a dit Adorno a des époques différentes signifie quelque chose d’objective-
ment différent.« (Ebd.) Die Methode des Kraftfelds birgt das Potential uns die Historizi-
tit unserer Gegenwart vor Augen zu fithren, indem sie uns die Historizitit der Begriffe
in Erinnerung ruft.

Die topologische Metapher des Feldes® hat den Vorteil, Unterschiede und Gemein-
sambkeiten zugleich denkbar zu machen, indem unterschiedliche Punkte auf einer Ebene
erscheinen. Kraft betont das dynamische Moment der Anordnung, in der eine Vielzahl
von Kriften und Strategien gleichzeitig wirken und Verinderungen stets moglich sind.
Sicher ist eine Metapher kein Begriff, wie Blumenberg (1960, 2007) explizierte. Aber sie
stellen, wie Ralf Konersmann belegt, eine Form »figurativen Wissens« (Konersmann
2014:7) dar, die fiir die Philosophie unerlisslich bleibt. Zudem sprechen sachliche Griin-
de fir die Verwendung der Metapher Kraftfeld. Denn »nicht Identitit und Konstanz
sind die Leitbegriffe metaphorologischer Rekonstruktion, sondern Zeitlichkeit und Dif-
ferenz.« (ebd.: 12) Damit ist die Metapher des Kraftfelds auch an Adornos und Foucaults
Reflexionen tiber das Nichtidentische beziehungsweise das Andere der Vernunft sowie
ihre Konzeptionen der Historizitit anschlussfihig. Diese schlagen sich auch in den
beiden Sichtachsen nieder, welche jedes Kraftfeld durchziehen und den Gegenstand der
folgenden Unterkapitel bilden.

1.3. Methodik 2: Zwei Sicht-Achsen

Um die Methode des Kraftfelds fiir die Untersuchung der Ansitze Adornos und Foucaults
umfassend darzulegen, sind Reflexionen tber die Historizitit und das Verhiltnis von
Theorie und Praxis nétig. Dabei handelt es sich um zwei Sichtachsen, welche die Kraftfel-
der durchziehen, sich itberschneiden und damit die Perspektive strukturieren. Die ers-

23 Inseinen Untersuchungen iiber Foucaults und Adornos Verstandnis von Kritik nutzt Brieler eben-
falls eine topologische Metapher, wenn er »ein Terrain von Nidhe und Abstand« ausfindig macht,
»das im Anspruch, Kritik zu iiben, seine innigste Ubereinstimmung findet, so wie Differenzen er-
scheinen, konkretisiert sich die Kritik zu einer spezifischen geistigen Praxis.« (Brieler 2019: 508)

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

te Achse orientiert sich ausgehend von der Aktualitit an der Historizitit und behandelt
relevante Fragen der gesellschaftlichen Transformation. Die zweite Achse problemati-
siert das Theorie-Praxis-Verhiltnis und den Aspekt, auf welche Weise sich theoretische
Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Verhiltnissen wandeln. Diese einander er-
ginzenden Sichtachsen ermdglichen es, Adorno und Foucault historisch spezifisch zu
situieren und dabei die Historizitit der eigenen Position zu reflektieren, ohne die theo-
retischen wie politischen Probleme der Emanzipation auszublenden, welche entschei-
dend fir die Frage nach der Aktualisierung der kritischen Theorie bleiben miissen. Das
methodische Konzept der Sichtachsen erlaubt im Einklang mit dem Begriff des Kraft-
felds, vorgegebene Hierarchien zu vermeiden und unterschiedliche Perspektiven einzu-
nehmen. Eine Achse kommt aus keinem reinen Ursprung und steuert nicht auf ein heh-
res Ziel zu, sie ist auch kein Zeitstrahl des Fortschritts oder eine Skala der Kritik. Hinge-
gen ermoglicht eine Achse Beweglichkeit. Stets ist es moglich, das Kraftfeld um die Achse
zu drehen. Somit wird die Betrachterin aufgefordert, einerseits die Begriffe, Phinome-
ne und Personen aus unterschiedlichen Perspektiven beziehungsweise in verschiedenen
Hinsichten zu betrachten, andererseits konfrontiert die Sichtachse sie bestindig mit der
eigenen Perspektive. Selbstverstindlich ist auch die Idee der Sichtachse historisch kon-
tingent. Sie hat ihren historischen Ursprung in der »Erfindung« der Zentralperspektive
in der Malerei der Renaissance (vgl. Hef3d6rfer 2013: 331). Dabei handelt es sich auch um
den Versuch, die Perspektivitit der Leserin und des Lesers bewusst zu gestalten. Diese
Idee wird hier in aufklirerischer Absicht aufgegriftfen, um erstens den Positionen Ador-
nos und Foucaults gerecht zu werden und zweitens iiber die Perspektive, aus der dies
geschieht, Rechenschaft abzulegen (siehe Kapitel 3.3.3.).

In den folgenden Materialkapiteln werden die Begriffe Adornos und Foucaults also
so behandelt, dass sie ein Kraftfeld aufspannen, das von zwei Sichtachsen durchzogen
wird. Auf diese Weise werden die Begriffe in ihren jeweiligen Konstellationen dargestellt
und zugleich wird ihre Historizitit sowie die darin stattfindende Auseinandersetzung
mit gesellschaftlichen Verhiltnissen aufgezeigt. Von dort aus erméglicht eine sachliche
Vermittlung der beiden Ansitze die Aufdeckung von Aktualisierungspotentialen.

Da das zugrundeliegende Verstindnis von Historizitit immer beide Momente um-
fasst, geschichtlichen Verlauf und Theorie-Praxis-Verhiltnis, werden in den hierauf fol-
genden Teilen stets beide Momente miteinander vermittelt. Der Akzent liegt im ersten
Unterkapitel auf der Historizitit im engeren Sinne und darauf, wie diese in den Werken
Adornos und Foucaults sowie in der Forschungsliteratur behandelt wird. Besonders soll
darin der Gegenwartsbezug herausgestellt werden. Ein weiterer Kerngedanke der Un-
tersuchung findet hier Erliuterung: Die Analysefolie des Ubergangs vom Fordismus zum Post-
fordismus bietet eine Moglichkeit, sich dem Verhiltnis von Adorno und Foucault anzundhern und
diese gesellschaftlichen Formationen kritisch zu reflektieren. Angesichts der Gewagtheit und
der Untiefen dieser Uberlegungen bildet ein Exkurs iiber die Frage der (Un-)Gleichzei-
tigkeit in den gesellschaftlichen Transformationen den Abschluss des Unterkapitels zur
ersten Sichtachse. Im darauffolgenden Unterkapitel wird die zweite Sichtachse iiber das
Theorie-Praxis-Gefiige niher bestimmt. Ausgehend von einer knappen Rekapitulation,
in welcher Weise Adorno und Foucault engagiert waren und Bezug nahmen auf die so-
zialen Bewegungen ihrer Zeit, verfolgt diese Sichtachse ihre theoretischen Entscheidun-
gen fir oder gegen die Dialektik. Bereits Adornos negative Dialektik stellte eine Antwort

am 13.02.2026, 21:33:02.

49


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

auf die historischen Vorginge und theoretischen Unzulinglichkeiten der traditionellen
Dialektik dar. Vergleichbar reagierte Foucault auf die Vereinnahmung der Dialektik zum
Herrschaftsinstrument mit einer Hinwendung zum Nominalismus. Die Auswirkungen
ihrer jeweiligen Entscheidungen haben weitreichende Folgen fiir ihre begrifflichen Kon-
zeptionen und ihre Art, in das Theorie-Praxis-Verhiltnis einzugreifen. Diese Folgen dau-
ern bis heute an und bediirfen der Reflexion, um erneut die Frage der Adiquatheit der
Ansitze und ihrer Grenzen stellen zu kénnen.

1.3.1. Historizitat: Von der Aktualitat zum (Post-)Fordismus

Der Gegenstand der ersten Sichtachse umfasst den Kernbestand der Historizitit, al-
so den geschichtlichen Verlauf. Adorno und Foucault beschiftigen sich mit Geschichte
nicht als Selbstzweck, sondern um eine Geschichte der Gegenwart zu schreiben. In der
Auseinandersetzung mit ihren Gedanken zur Historizitit kann es gelingen, ein histori-
sches Bewusstsein zu erlangen. Beim Drehen um diese Sichtachse ist es also méglich,
nicht nur ihre Situation zu erfassen, sondern auch ein Verstindnis dessen zu umreifen,
was es heifit, eine »Perspektive zu Beginn des 21. Jahrhunderts« einzunehmen.

Um diese historische Fallhdhe zu ermessen, muss einerseits geklirt werden, wie
Adorno und Foucault Geschichte und Gegenwart thematisieren und auf welche Weise
sie Historizitit reflektieren. Andererseits ist dabei zu beriicksichtigen, dass ein Blick
aus unserer Gegenwart bereits extern zu der Perspektive Adornos und Foucaults steht,
insofern seit ihrem Ableben die Welt einschneidende Verinderungen erlebt hat. Das
Ende der Blockkonfrontation und die mikroelektronische Revolution markieren hierbei
nur sichtbare Wegmarken, die zwingend um die Reflexion der Praktiken auf der Mikro-
ebene erginzt werden miissen. Wihrend Foucault und Adorno noch beide 1968 erlebten,
markieren 1989 und 2001 bereits Zisuren auflerhalb ihrer Historizitit, welche fiir die
gegenwirtige grundlegend sind. Aus der Riickschau erscheint es sinnvoll, die Epochen-
schwelle der 1970er Jahre niher zu charakterisieren, um diese in Bezug auf Adorno
und Foucault neue Historizitit erfassen zu kénnen. Unter den zahlreichen Beschrei-
bungsmodellen orientiert sich die vorliegende Arbeit am Ubergang vom Fordismus
zum Postfordismus. Gleichwohl verfehlt ein historisches Verstindnis gesellschaftlicher
Verinderungen als blofle Ablésung die Einsichten Adornos und Foucaults vollig. Um
dem gerecht zu werden, schliefRt dieses Unterkapitel zur Sichtachse der Historizitit mit
einem Exkurs iiber die Ungleichzeitigkeit gesellschaftlicher Transformationen.

Aktualitat

Im Vordergrund der Analysen Adornos wie Foucaults standen immer die Bemithungen,
die Gegenwart zu verstehen. Wie jede historische Analyse zielen auch die ihren auf das
Verstindnis der Aktualitit. Das Besondere ist, dass sie dies bewusst und in kritischer Ab-
sicht unternehmen. Beide wollen eine Geschichte der Gegenwart schreiben. Geschichte
und ihre Gegenstinde werden immer aus der und mit Bezug auf die jeweilige Gegen-
wart geschrieben. Auf diese Weise dreht sich das traditionelle Verhiltnis von Vergan-
genheit und Gegenwart um. Statt blof das Alte im Neuen zu erkennen und damit die
Gegenwart als Wiederkehr abzuwerten oder eine kontinuierliche Fortschrittsgeschichte
zu schreiben und somit einen impliziten Sinn zu unterstellen, soll umgekehrt das »Neue

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

des Alten« (Adorno 1956: Erkenntnistheorie: GS 5: 46) aufgespiirt und die »Diskontinui-
tit« (Foucault 1969: AAW: 17-18) der Gegenwart hervorgehoben werden.** Wenn wir also
heute Adorno und Foucault lesen, lesen wir doppelt in der Vergangenheit, um uns unse-
rer Aktualitit bewusst zu werden. Doppelt, denn einerseits wollen sie im historischen
Material ihrer Aktualitit auf die Schliche kommen und anderseits ist ihre Gegenwart
unsere Vergangenheit. Die Historizitit der Autoren und ihrer Texte ermdglicht es, die
Historizitit unserer Gegenwart besser zu begreifen.?

Adornos Aktualitit war gepragt vom Nationalsozialismus, der Shoah und dem Exil
und so nimmt auch seine Problematisierung davon ihren Ausgang. Von Auschwitz falle,
so Adorno, »das todlich-grelle Licht noch auf die fernste Vergangenheit, in deren stump-
fer und planloser Gewalt die wissenschaftlich ausgeheckte teleologisch bereits mitge-
setzt war.« (Adorno 1951: MM: GS 4: 268) In dieser Umkehrung der Vergangenheit auf die
Gegenwart, so Dirk Braunstein, betrachte Adorno, »die bisherige Geschichte, darin Marx
folgend, vom Jetzt aus.« (Braunstein 2011: 189) Er schlie3t also an die Tradition der kri-
tischen Theorie an, Geschichte hin auf die Aktualitit zu lesen und zu schreiben. Ferner
unterstreicht Braunstein, dass die Shoah Adornos Aktualitit und sein Verstindnis von
ihr bestimmt: »Angesicht von Vernichtungskrieg und Konzentrationslagern stellt sich
die Menschheitsgeschichte als Geschichte der Menschenvernichtung dar.« (Ebd.) Auch
in der iibrigen Sekundirliteratur herrscht in diesen Punkten Einigkeit.>®

Wihrend Adorno fir die Idee einer Geschichte der Gegenwart besonders bei Benja-
min Inspiration findet (vgl. Tiedemann 1997: 16), geht Foucault vor allem auf Kant zuriick,
in dem er ein »Scharnier zwischen der kritischen Reflexion und der Reflexion iiber die
Geschichte« (Foucault 1984: [339]: 694) erblickt. Mit der von Kant formulierten Fragen,
wie wir wurden, was wir sind, und davon ausgehend, wer wir sein konnten, hebe der phi-
losophische Journalismus an (vgl. ebd.).”” In diesem Sinn erkldrt Foucault 1978 US-ame-
rikanischen Studierenden, er sei ein Journalist (Foucault 1878: [221]: 606), denn in sei-
nen Arbeiten gehe es ihm stets um »das Verhiltnis zwischen der gegenwirtigen Kon-
stellation und dem, was man innerhalb eines theoretischen Rahmens tut« (ebd.: 607).
Die Aktualitit Foucaults, welche er analysiert und in die er einzugreifen versucht, ist

24  Tiedemann erkennt in diesem Punkt einen schroffen Gegensatz der Philosophie Adornos zu Hei-
deggers Ursprungsmetaphysik (vgl. Tiedemann 1997: 23).

25  Dass die Aktualitit nur eine Umschreibung der spezifischen Historizitit der Gegenwart ist, die
sich objektiv von der Vergangenheit abhebt, verlangt von uns als Zeitgenossen eine besondere
Anstrengung, diese objektiven Unterschiede wahrzunehmen. Diesen Punkt hebt Cohen-Halimi
mit Blick auf Adorno hervor: »c’est la situation historique de notre époque qui fait lire autrement.
Lceuvre d’Adorno a traversé et analysé |'age des extrémes’, elle suscite objectivement une attention
aujourd’hui inédite [...].« (Cohen-Halimi 2019: 1015; Hervorhebung im Original)

26  Bereits 1987 streicht Schmid Noerr diesen Aspekt heraus: »Die historischen Analysen zielen auf
das Begreifen der Gegenwart ab.« (Schmid Noerr1987: 423) Wenige Jahre spiter stimmtihr Tiede-
mann zu, der erklért, Adorno habe sich im Angesicht von Auschwitz »genoétigt [gesehen, PE.], die
Ceschichte selber bis in ihre archaischen Anfinge hinein neu und anders zu interpretieren.« (Tie-
demann1997:16) Brieler kommt 2002 in seinem Aufsatz iiber Marx und Foucault zu dem Ergebnis,
dass sie aus dem gleichen »Impuls« herausarbeiteten, namlich die »Historizitat der eigenen Ge-
genwart in Absicht ihrer Kritik« zu analysieren (Brieler 2002: 78).

27  Foucault stellt diese Verbindung Kants zur Frage nach der Aktualitat immer wieder in seinen spa-
ten Texten heraus: vgl. Foucault1978: [219]: 552; Foucault 1982: [306]: 280; Foucault 1984: [351]: 848;

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

51


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

fiir ihn gepragt von den Revolten der 1960er Jahre, die zu einer »Krise der Regierung«
(Foucault 1978: [281]: 117) der Menschen fithrten: »Seit zehn, fiinfzehn Jahren sind Dinge,
Institutionen, Praktiken, Diskurse in einem ungeheuren und ausufernden Maf3e kriti-
sierbar geworden; die Boden sind irgendwie briichig geworden.« (Foucault 1976: IVG:19)
Die Neuen Sozialen Bewegungen waren sichtbarster Ausdruck der vielfiltigen Kimp-
fe und Widerstinde gegen eine fordistische Machtform, welche von den marxistischen
Theorien als Nebenwiderspriiche abgetan wurden (vgl. Foucault 1978: [221]: 603). Ein be-
deutendes gemeinsames Merkmal erkennt Foucault darin, dass es »in allen gegenwir-
tigen Kimpfen um die Frage [geht]: Wer sind wir?« (vgl. Foucault 1982: [306]: 275). Die
Aktualitit ist Ausgangspunkt und Ziel der genealogischen Kritik Foucaults. Das Motiv
der Aktualitit findet sich in Foucaults Texten bereits in der Archiologie des Wissens, wo er
programmatisch fordert, dass sich die »historischen Beschreibungen notwendig nach
der Aktualitit des Wissens [ordnen]« (Foucault 1969: AdW: 11). In Subjekt und Wahrheit er-
kldrt er erneut: »Wir brauchen ein geschichtliches Bewusstsein der Situation, in der wir
leben.« (Foucault 1982: [306]: 271) Zum Ende seines Lebens reflektiert er iiber die »Hal-
tung der Modernitit« (Foucault 1984: [339]: 694). Diese wire gekennzeichnet durch einen
»Beziehungsmodus [mode de relation] in Hinblick auf die Aktualitit« und befinde sich »im
Kampf mit den Haltungen einer >Gegenmoderne« (ebd.: 695). Mit diesen Auflerungen
bekriftigt Foucault abermals die Erbschaft der Moderne (vgl. Allen 2016: 219) und der
Aufklirung, mit der sich der Text befasst und an der Foucault stets eine rettende Kritik
duferte mit dem Ziel, die Frage nach der Emanzipation auf der Hohe der Gegenwart zu
stellen.

In der Sekundirliteratur wird die Frage der Aktualitit seit der Jahrtausendwende
gelegentlich thematisiert. Grundlegend war hierfir Brielers Studie zur Unerbittlichkeit
der Historizitit. Foucault als Historiker (1998). Im Anschluss an ihn untersucht Breitenstein
Foucaults und Adornos Geschichtsphilosophien und gelangt hinsichtlich der Aktualitit
zu dem Schluss: »Die historischen Rekonstruktionen Foucaults wie auch die Deutungen
Adornos gehen nicht von einer imaginierten Zukunft aus, sondern von der Gegenwart
und den in sozialen Praktiken und Institutionen angelegten Potentialen. Beide themati-
sieren die Vergangenheit von gegenwirtigen Problemstellungen aus« (Breitenstein 2013:
269; vgl. 35, 44). Brieler greift den Gedanken abermals auf und erkennt in dem Gegen-
wartsbezug eine grundlegende Gemeinsamkeit Adornos und Foucaults, die er als Bru-
derschaft der Kritik bezeichnet, denn das »Medium der Historizitit« sei ihrer Kritik we-
sentlich (Brieler 2019: 511). Aus diesen Uberlegungen leitet sich der Anspruch ab, die in
den Kraftfeldern miteinander in eine Konstellation gebrachten Begriffe auf die Gegen-
wart des beginnenden 21. Jahrhunderts zu beziehen.

Historizitat

Mit dem Motiv der auf die Gegenwart gerichteten kritischen Analysen Adornos und Fou-
caults ist erneut der ausschlaggebende Begriff der Historizitit gefallen, der dieser Sicht-
achse ihren Namen gibt. Die Historizitit ist den kritischen Theorien Adornos und Fou-
caults inhirent. Nicht nur verfassen sie ihre Analysen als historische, entnehmen ihr Ma-
terial der Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft des Westens und ihrer Vorliufer, son-
dern sie reflektieren bestindig die Zeitgebundenheit aller Phinomene, der Menschen,
ihrer Umwelt, des Denkens und Handelns. Dabei kniipfen Adorno und Foucault an eini-

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

ge Gedanken von Hegel und Marx iiber Geschichte an. Hegel zufolge entfaltete sich der
Begriff des Geistes in der Geschichte.*® Wie Marx darlegte, sind selbst die scheinbar na-
tiirlichsten Eigenschaften des Menschen Ergebnis historischer Prozesse.”” Was bei He-
gel und Marx noch als Kritik an transzendentalen Begriindungen und als Aufforderung
zum Eingriff in die gesellschaftlichen Prozesse intendiert war, erfahrt bei Adorno und
Foucault eine Radikalisierung mit je eigenem Akzent.

Adorno begreift die Historizitit nicht nur als Kontingenz der Phinomene, Begriffe
und Prozesse, sondern schreibt der Wahrheit mit Benjamin einen Zeitkern zu.*° In har-
scher Kritik des Fortschrittsglaubens bestreitet Adorno die Méglichkeit jeder Universal-
geschichte und fokussiert auf Diskontinuititen (vgl. Adorno 1964: LGF: 19; 1966: ND: GS
6: 314; 1962: [Fortschritt]: 37). Auch die Erkenntnis selbst bezieht Adorno in die Histori-
zitit ein, denn sowohl das Erkenntnisobjekt als auch das Erkenntnissubjekt sind histo-
risch vermittelt. Wie in Kapitel 3.1.3. niher ausgefiihrt, ist dieser Zeitkern der Wahrheit
fiir Adorno von grundlegender Bedeutung. Denn er bezeichnet damit die Zeitgebunden-
heit von Wahrheiten, mithin ihre Verginglichkeit, und zugleich ihre Materialisierung
in der Zeit. Die »genetische[n] Momente«, so Adorno, sind nicht »den Erkenntnissen
ein schlechterdings Auferliches«, vielmehr stecken sie »in dem Geltungscharakter selbst
drin« (Adorno 1965: Metaphysik: 72). Der Zeitkern bezeichnet also weniger ein Verfallsdatum als
die Existenzbedingungen. Die Wahrheit braucht Triger, kollektive und individuelle Subjek-
te, die sie tragen. Ganz materialistisch bleibt sie an lebende Menschen gebunden. Denn
»Genese und Geltung« sind, so umschreibt Adorno in einer Vorlesung den Gedanken des
Zeitkerns, »miteinander vermittelt« (Adorno 1960: PuS: 272). Damit meint Adorno, dass
»nicht etwa die Wahrheit blof in der Geschichte ist, was ein Gemeinplatz ist, sondern
dass die Geschichte selber der Wahrheit innewohnt« (ebd.: 273). Die Historizitit meint
also nicht nur Entstehung und Verginglichkeit, vor allem muss Wahrheit sich stets erst
realisieren. Als Beispiel fithrt Adorno die mathematischen Wahrheiten an, deren Artiku-
lation die gesellschaftliche Arbeitsteilung voraussetzt (ebd.: 142). Das Gewordene, Ver-
mittelte, Entsprungene ist die einzige Form, in der sich der gesellschaftliche Stoffwech-
sel des Menschen mit der Natur materialisieren kann (vgl. ebd. 283-285, Adorno 1961:

28  Hegel sprach in der Einleitung zu den Grundlinien der Philosophie des Rechts davon »[d]ie Philoso-
phie«sei»ihre Zeit in Gedanken gefasst.« (Hegel 1821: HW 7: 26; siehe Kapitel 1.3.2. und 3.1.3.) »Als
erster«, so hebt Adorno hervor, »erreichte er die Einsicht in den Zeitkern der Wahrheit.« (Adorno
1962: [Wozu noch Philosophie?]: 26) Adorno itbernimmt Hegels Einsicht in die Verwobenheit der
Ceschichte des Ceistes mit der Gattungsgeschichte des Menschen. In einer Vorlesung erldutert er,
fiir Hegel sei»das Leben des Geistes [...] gleichbedeutend mit dem Sich-Entfalten der gesellschaft-
lichen Produktivkrafte selber.« (Adorno 1960: PuS: 144)

29  Bereitsin den Pariser Manuskripten beschreibt er die »Bildung der 5 Sinne«als »eine Arbeit der gan-
zen bisherigen Weltgeschichte.« (Marx 1844: MEW 1: 541) Foucault nennt den »Klassenkampf«als
Ausgangspunkt seines »Interesse[s] an Marxc, also »die strategische Methode, die den Kampf be-
trifft.« (Foucault 1978: [235]: 761)

30 Adorno bezieht sich mit dem Begriff des Zeitkerns auf Benjamins Passagenwerk, wo dieser »[e]nt-
schiedne Abkehr vom Begriff der >zeitlosen Wahrheit« gefordert hatte, denn »Wahrheit ist nicht
—wie der Marxismus es behauptet — nur eine zeitliche Funktion des Erkennens, sondern an einen
Zeitkern, welcher im Erkannten und Erkennenden zugleich steckt, gebunden.« (Benjamin 1991:
578) Siehe ausfiihrlich Kapitel 3.1.3.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

53


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

[Statik]: GS 8:228). Kontingenz wird Adorno so zur Bedingung von Wahrheit, der histo-
rische Index fiir alles Denken und Handeln zur Notwendigkeit.

Foucault thematisiert die Historizitit auf vielerlei Weise und geht dabei ebenfalls
weit iiber die Einsicht in die Kontingenz hinaus. Sein Begriff des historischen Aprio-
ri spricht in Anlehnung an Kant gleichfalls die Verbindung von Genese und Geltung
aus. Im scharfen Widerspruch gegen metaphysische Verklirungen der Wahrheit zu
reinen Ideen und formalen Bedingungen der Erkenntnis sowie gegen kontinuierliche
Geschichtsverliufe, welche an sinnstiftende Subjekte gebunden bleiben, erklirt Fou-
cault, die Wahrheit »ist von dieser Welt« (Foucault 1976: [192]: 210). Dem historischen
Apriori kann nur auf die Schliche gekommen werden, wenn man das formale Apriori
jeder Erkenntnis historisiert und damit der notwendigen Verbindung a priori unter
den Dingen entsagt (vgl. Foucault 1966: OdD: 11-13). Stattdessen betont Foucault die
Rolle der Diskontinuitit und die Notwendigkeit der Dezentrierung der Geschichte (vgl.
Foucault 1969: AdW: 11-24) Wie im Kapitel 3.2. niher ausgefiihrt, ist dieser Gedanke,
den er in den Begriffen historisches Apriori und Episteme ausdriickt, fiir sein Werk von
fundamentaler Bedeutung. Schliefilich bezeichnet er nicht allein die Kontingenz von
Objektivierungsformen und Subjektivierungsweisen, sondern beinhaltet die Politik der
Wahrheit (vgl. Foucault 1976: [192]: 210;1978: STB: 15 ;1984: [345]: 778). Dabei zielt beson-
ders die von Foucault entwickelte Kritik der politischen Okonomie der Wahrheit nicht
nur auf die Zwangswirkungen, sondern gleichermaflen auf die Notwendigkeit, eine
andere Politik der Wahrheit zu entwerfen (siehe Kapitel 3.3.). Historizitat bedeutet fiir
Foucault also weit mehr als die archiologische Spurensuche oder genealogische Herlei-
tung der Diskurse und Dispositive, sondern umfasst in kritischer Auseinandersetzung
mit Geschichtstheorien die Reflexion auf Emanzipationsbedingungen.

In der Sekundirliteratur ist der Aspekt der Historizitit vielfiltig aufgegriffen wor-
den.* Fiir Rolf Tiedemann vermittelt Adorno Historizitit mit Aktualitit so, »dass Erin-
nerung [...], einer Theorie zuwider, die seit Platon die herrschende war und der auch Kant
folgte, keine zeitlos giiltige, nicht die transzendentale Synthesis ist, sondern jenen >Zeit-
kern« besitzt«, der »fiir die Philosophie in der Ara nach Auschwitz in den Schreien der
Opfer«zu finden sei (Tiedemann 1997: 14). Brieler hebt hervor, dass der Unterschied von
Foucaults und Marx’ historischem Apriori, welches ihr jeweiliges »Erkenntnisvermégen
organisiert und limitiert«, keine Grenze der Erkenntnis beschreibt, sondern umgekehrt

31 Die generelle Bedeutung der Historizitit fiir jede Form der kritischen Theorie wird immer wieder
betont. Demirovic bezeichnet in einem Handbuch tber kritische Gesellschaftstheorie die »Historizi-
tat«als eines von drei Charakteristika der kritischen Theorie (Demirovi¢ 2003: 7). An anderer Stelle
differenziert Demirovi¢ zwischen verschiedenen »epistemische[n] Formen, die »kritisches Wis-
sen«je nach historischem Verlaufannehmen kann (Demirovi¢ 2006: 4). Winter erklart, dass»[e]ine
kritische Theorie« dem eigenen Anspruch nach »den gesellschaftlich und historisch vermittelten
Charakter sowohl ihres Objekts als auch ihrer eigenen Aktivitat, beriicksichtigen [muss].« (Win-
ter 2007: 31) Daraus ergebe sich ihr Zeitkern und damit, »dass kritische Theorien erfolgreich und
>wahrcimmer nur in den historischen Situationen sein konnen, auf die sie sich beziehen und die
sie in ihren Analysen problematisieren.« (Winter 2007: 34) Volk betont in einem Sammelband zur
Traditionalitdt und Aktualitit kritischer Theorie, die »Kritische Theorie muss die Frage nach ihrer ei-
genen Historizitat stellen« (Volk et al. 2012: 10). Auch Schiller reflektierte die Kritische Theorie als
historische Formation und unterscheidet drei Phase um den zweiten Weltkrieg (Schiller 2012).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

fruchtbar gemacht werden kann. Denn »in dieser zeitgeschichtlichen Differenz liegt das
Interessante fiir eine Subjektgeschichte des modernen Menschenc, so Brieler in einer
fiir die vorliegende Studie wegweisenden Formulierung (Brieler 2002: 76). In der jings-
ten Vergangenheit haben besonders Breitenstein und Allen dazu beigetragen, unter Be-
zug auf Adorno und Foucault das Bewusstsein fiir die Bedeutung der Historizitit in der
Sozialphilosophie zu schirfen. Breitenstein ging dabei systematisch vor, Allen hingegen
stellt ihre Uberlegungen in den breiteren Kontext der Entwicklung der kritischen Theo-
rie. So kommt Breitenstein im Rahmen ihres Projekts der Begriindung einer kritischen
materialen Geschichtsphilosophie zu dem Schluss, »[d]ass Adorno wie Foucault von der
Unhintergehbarkeit der Historie sowie von philosophischen Deutungen der Geschich-
te itberzeugt sind« (Breitenstein 2013: 268). Ihr zufolge »reflektieren« beide Theoretiker
»die Unabgeschlossenheit sowie Offenheit ihrer Rekonstruktionen und betonen die Zeit-
gebundenheit des historischen Bewusstseins selbst sowie die daraus resultierende un-
tiberwindbare Perspektivitit historischer Deutungen« (Breitenstein 2013: 269). Allen will
in ihrer postkolonialen Kritik am Fortschrittsmodel der Moderne bei Habermas, Hon-
neth und Forst zeigen, dass sich mit Adorno und Foucault schirfer die Problematik un-
seres »Historische[n] historische[n] Apriori« zeigen lisst (Allen 2016: 235; 242). Darunter
versteht sie, dass die Historizitit unseres historischen Aprioris noch dem Denken der
Geschichtsphilosophie verhaftet geblieben sei und weiter eine einheitliche und konti-
nuierlichen Universalgeschichte des Fortschritts erzihle. Dagegen analysierten Adorno
und Foucault die »Briiche«innerhalb »unseres historische[n] Apriori« (ebd.: 235; vgl. 238;
240;242),indenen sich ein »Raum der Freiheit«bote (ebd.: 241). Die genannten Anschliis-
se belegen die Fruchtbarkeit der Forschungen tiber Adorno und Foucault fiir Aktualisie-
rungen der kritischen Theorie.

Die Historizitit, welche Adorno und Foucault unter dem strategischen Imperativ der
Aktualitit zu einem unhintergehbaren Bestandteil ihres Denkens machen, driickt sich
auch in ihrer Arbeit am Begriff aus. Bereits im vorangegangen Unterkapitel (1.2.) itber
das Kraftfeld wurde auf die Verbindung von begrifflicher Konstellation und Geschichte
verwiesen. Lag dort der Akzent auf dem Netz der Begriffe, liegt er nun auf dem Einfluss
der Geschichte. Adorno widmete diesem Wechselverhiltnis von Begrift und Geschich-
te die Vorlesung zur philosophischen Terminologie, worin er festhilt, dass der »Wechsel der
Termini bedingt ist durch die wechselnden Konstruktionen der Philosophie, in denen sie
auftreten. Darin liegt eine Art von geschichtlicher GesetzmiRigkeit, die auch ihre soziale
Seite hat.« (Adorno 1962: Terminologie 1:15)** Adorno veranschaulicht am antiken Begriff
des >Logos, der sich zum modernen Terminus >Geist« entwickelt und doch nicht riick-
iibersetzbar ist, dass eine Terminologie sich wesentlich dndern und die Termini zugleich
beibehalten werden kénnen (vgl. ebd.: 58). Aus dem scheinbaren Widerspruch zwischen
der »Selbststandigkeit des Begriff[s]« (ebd.: 44) und der Transformation der Terminolo-
gie weist Adorno den »fruchtbare[n] Weg eines originalen Denkensc, das fihig ist, »zwar
an die iiberlieferte Terminologie anzukniipfen, in ihr aber Konstellationen auszubilden,
durch die die je verwendeten Termini nun ganz anders sich darstellen.« (Ebd.) Die in
der vorliegenden Arbeit entwickelte Methode, Begriffe in Kraftfeldern miteinander zu

32 Daranschliefit Salzborn an, indem er den»sozialen Charakters jeder |dee« (Salzborn 2015b:17; Her-
vorhebung im Original) auf historische Konflikte der Entstehungszeit bezieht.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

55


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

vermitteln, wire also unvollstindig ohne die Sichtachse der Historizitit. Foucaults Ein-
sicht in die Historizitit und den Primat der Aktualitit hat gleichfalls Folgen fiir die »Be-
griffsbildung«, wie er in Subjekt und Macht hervorhebt, denn »die behandelten Probleme
in Begriffe zu fassen [...] setzt kritisches Denken und eine stindige Verifizierung voraus.«
(Foucault 1982: [306]: 270) Dafiir ist die genaue Kenntnis des Objekts durch spezifische
Analysen genauso nétig, wie die der »historischen Bedingungen [...], die eine bestimmte
Art der Begriffsbildung motiviert« (ebd.: 271). Ein Begriff kann sich tradieren und zu-
gleich in seiner Bedeutung den geschichtlichen Wandel registrieren. Oft erfasst erst die
Verschiebung der Konstellation, dass ein Wandel stattgefunden hat. Um die Historizitit,
welche sich in den Begriffen niederschligt, zu erfassen, braucht es »ein geschichtliches
Bewusstsein der Situation, in der wir leben.« (ebd.: 271) Fiir dieses historische Bewusst-
sein bedarfes wiederum selbst der kritisch-reflexiven Begriffsbildung, wie im folgenden
Unterkapitel anhand der Kategorie Fordismus verdeutlicht wird.

Fordismus - Postfordismus
Das Bewusstsein der eigenen Historizitit wird von Adorno und Foucault fiir eine kriti-
sche Analyse der Gesellschaft der Gegenwart als unerlisslich erachtet. Wer sich ithrem
Denken in dieser Absicht nihert, steht folglich vor der Aufgabe, die »zeitgeschichtliche([]
Differenz« (Brieler 2002: 76) auszumessen, die aus einer Perspektive vom Anfang des
21. Jahrhunderts doppelt erscheint. Einerseits kann im Riickblick auf die Mitte des
20. Jahrhunderts die historische Fallhéhe ermessen werden, dadurch wird zugleich
andererseits die historische Binnendifferenz zwischen Adorno und Foucault sichtbar.
Ex post erlaubt es die Geschichte der Gegenwart, ihre historische Phase als den Uber-
gang von Fordismus zu Postfordismus in den Blick zu nehmen. Auf diese Weise soll
ein Modell®® dafiir erarbeitet werden, wie kritische Theorie in Auseinandersetzungen
mit gesellschaftlichen Transformationen aktualisiert werden kann. Der strategische
Imperativ dieses Modells ist die kritische Analyse der Gegenwartsgesellschaft als Bei-
trag zu ihrer emanzipatorischen Verinderung. Notwendigerweise fithrt die Frage nach
einer »Kritische[n] Theorie der Gesellschaft auf der Hohe der Zeit« (Baumann 1999, 5) im
Verlauf der Suche nach den Aktualisierungspotentialen in ihren vergangenen Formen
auch zu der Untersuchung der Unterschiede zwischen ihnen. Denn die Reaktionen von
Theoretiker_innen auf zuriickliegende Transformationen bieten Beispiele. Auf dieser
Annahme griindet die vorliegende Studie, welche die historische Differenz zwischen
Adorno und Foucault auf die Unterscheidung von Fordismus zu Postfordismus zuspitzt,
wie im Folgenden ausgefithrt wird. Im anschliefdenden Unterkapitel wird diese Zu-
spitzung durch weitere Konzepte der Transformation erginzt und relativiert. Derart
zeichnet sich ein differenziertes Verstindnis der Historizitit ab, die als eine Sichtachse
die untersuchten Kraftfelder zwischen den Begriffen Adornos und Foucaults durchzieht.
Um sich die Historizitit der Gegenwart bewusst zu machen, ist ein Riickblick auf
das 20. Jahrhundert unvermeidlich. Es lassen sich entscheidende Transformationen in
den 1970er Jahren feststellen, die von Kimpfen der 1960er Jahre ausgehen, welche sich

33 »Modelle«nannte Adorno seine Eingriffe, damit der Gedanke nicht der Gewalt des Systems verfalle
(Adorno 1966: ND: GS 6: 39). Demirovi¢ erkenntim »modellartigen Charakter der Theoriebildung«
neben der Historizitat ein zweites Charakteristikum kritischer Theorie (vgl. Demirovi¢ 2003: 7).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

etwa in counter culture, Streikwellen und Dekolonisierung duflern und zu Neuen Sozia-
len Bewegungen fithrten. Sie besaRen eine globale Dimension und veridnderten alle Be-
reiche der Gesellschaft grundlegend. Ob in der Produktionsweise oder den politischen
Herrschaftsapparaten, ob in der Kultur oder den Subjektivierungsweisen — iiberall wur-
den bestehende Formen erschiittert, umgebaut und neu institutionalisiert. Bis in unsere
Gegenwart wirken diese tiefgreifenden Verinderungen bei allen Briichen nach, was die
Auseinandersetzung mit ihnen in dieser Untersuchung plausibilisiert. Dieser sich an-
bahnende Umbruch fiel in die Gegenwart Adornos und Foucaults und bildet somit ihr
historisches Aprioi. Damit ist die erste zeitgeschichtliche Differenz markiert, die un-
sere Historizitit von der ihren trennt. Die zweite Binnendifferenz schliefdt bei niherer
Betrachtung direkt daran an: Adorno und Foucault erlebten den Umbruch nicht gleich-
zeitig. Vielmehr geht der um eine Generation iltere Adorno von der Krise der liberalen
Phase des Kapitalismus aus und beobachtet mit dem Ubergang zum Monopol- bezie-
hungsweise Staatskapitalismus die Bliite des fordistischen Akkumulationsmodells. Fou-
cault hingegen erlebt die Krise des Fordismus als eine Krise der Regierung im weitesten
Sinn und analysiert die aufkommende neoliberale Gouvernementalitit. Im Folgenden
sollen Belege und Argumente fiir diese Binnendifferenz gesammelt werden, von der aus
die Tendenzen klarer hervortreten, die unsere gegenwirtige Historizitit pragen.

Diese Transformation der 1970er wird in zahlreichen Studien beschrieben als das En-
de der anhaltenden Prosperitit der trente glorieuses und Beginn eines umfassenden Struk-
turwandels der Industriegesellschaften. Die Diagnosen lauten >Postindustrielle Gesell-
schaft< oder >Postmoderne« (Lyotard 1979; vgl. Hardt/Negri 2000: 327), >reflexive« oder
»zweite Moderne« (Beck 1993), >flexibler Kapitalismus« (Sennett 1998, 2006), >Neolibera-
lismus«< (Harvey 2007), >Gesellschaft der Singularititen< (Reckwitz 2017) etc. Eine grobe
Anniherung erlaubt der Begriff des Postfordismus, genauer die Betrachtung des Uber-
gangs vom Fordismus zum Postfordismus. Im Gegensatz zu den Vorgenannten fokussiert
dieser nicht auf einen gesellschaftlichen Bereich, etwa die Kultur, die Politik oder die
Wirtschaft, sondern er erméglicht es, in allen Bereichen ausgehend von den Kimpfen die
Organisation der kapitalistischen Mehrwertproduktion in den Blick zu nehmen. Dabei
birgt der Begriff auch Untiefen, besonders wenn er auf Theorien angewandt werden soll,
daher die Erginzung durch den anschlieRenden Exkurs iiber Ungleichzeitigkeiten. Den
Begriff des Fordismus pragt Antonio Gramsci in den 1930er Jahren in dessen beginnen-
der Bliite, im Moment seiner Krise wird er von der franzosischen Regulationstheorie in
den 1970er Jahren wieder aufgegriffen.** Seither ist von »einer Krise des Fordismusg, so
Bernd Rottger im gleichnamigen Enzyklopadieartikel, »weit tiber die Regulationstheorie
hinaus die Rede.« (Réttger 2010: 2147) Mit diesem weiten Verstindnis des Ubergangs vom
Fordismus zum Postfordismus soll die zeitgeschichtliche Binnendifferenz von Adorno
und Foucault begriffen werden, ohne die Autoren diesen einseitig zuzuordnen oder sie
gar damit zu identifizieren.*

34  Zum Ursprung des Begriffspaares Fordismus-Postfordismus bei Gramsci (vgl. Tanner 1999:
582—284; Behrens 2007: 54; Rottger 2010: 2148) und bei den franzosischen Regulationisten (vgl.
Kohlmorgen 2004: 9—12; Dosse 1991: 351-365).

35 Indhnlich differenzierter Weise skizzierte Demirovi¢ Anfang der 2000er Jahre die Geschichte des
kritischen Denkens im Westen in seinem Aufsatz Kritische Cesellschaftstheorie und ihre Bildungsbe-

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

57


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Der Fordismus bezeichnet im engeren Sinne ein Akkumulationsregime, das histo-
risch in den USA um 1920 entstanden ist und sich nach dem Ende des zweiten Welt-
kriegs auch in Westeuropa durchsetzte. Fordismus wird oft auf die Formel »Massen-
produktion und Massenkonsumtion« verkiirzt (Heinrich 2005: 120; vgl. Reckwitz 2017:
100). Wie Tenner (1999) zeigt*®, fithrten die Einfithrung des Fliefbands bei Ford in Ver-
bindung mit tayloristischen Methoden der Arbeitsorganisation, welche mit der umfas-
senden Standardisierung von Arbeitsschritten und Werkstiicken einhergeht, zu einer
Steigerung der Produktion von Verbrauchsgiitern. Diese sollten nicht nur nach der Vor-
stellung des Autofabrikanten und expliziten Antisemiten Henry Ford bei den Produzen-
ten mit Hilfe héherer Lohne Abnehmer finde. Uberhaupt stellten die Automobilindus-
trie und die Fabrik das Leitbild dar, nach dem sich andere Branchen ausrichteten. Zeit-
gleich kam es zu einer weitreichenden Kapitalkonzentration: Monopole in zahlreichen
Sektoren entstanden und mit ihnen die neue Angestelltenklasse. Etwas spiter begann
sich ein umfassender Wohlfahrtsstaat mit Arbeitsprogrammen und zahlreichen Grof3-
projekten zu etablieren. Diese Entwicklung wird von Krisen des Kapitalismus und der
biirgerlichen Gesellschaft begleitet und mafgeblich durch Kimpfe der Arbeiter und Ar-
beiterinnen vorangetrieben. Daher werden Letztere in der etablierten Ordnung des For-
dismus durch die korporatistischen Gewerkschaften und Parteien sowie durch den Kon-
sum integriert. Das revolutionire Aufbegehren und sein Subjekt scheinen verschwun-
den. Blickt man aber auf die Vorgeschichte des Fordismus und besonders auf die globale
Protestwelle um 1918, wird der soziale Kampf und die soziale Krise deutlich. Im ersten
Weltkrieg ging der liberale Kapitalismus in die Briiche. Kriegswirtschaft und Dirigismus
erscheinen riickblickend wie Vorboten einer postliberalen Phase (vgl. Schivelbusch 2005:
46). Auch wenn anschliefiend der liberale Geist kurzzeitig wieder aufzustehen scheint,
meldete er doch 1929 mit der Weltwirtschaftskrise Bankrott an. Parallel kam es neben der
russischen Oktoberrevolution weltweit zu sozialistischen Revolten und immer wieder
zu proletarischen Aufstinden und Streiks, auch in den USA. Dort folgten der New Deal,
Keynesianismus, staatliche Arbeitsprogramme und Wohlfahrt: ein neues Akkumulati-
onsregime entstand. Zwar handelte es sich in den USA nicht um Planwirtschaft, doch der
Markt verlor gleichwohl an Bedeutung. Zeitzeugen nahmen darin eine globale Tendenz

dingungen im fordistischen und postfordistischen Kapitalismus, worin er von der These ausgeht, dass
zwischen dem »kritische[n] Wissen« und »der jeweiligen Phase der kapitalistischen Formation«
ein Wechselverhiltnis bestehe (Demirovi¢ 2006: 4) und er explizit die »fordistische Phase« des
»westliche[n] Marxismus« thematisiert (ebd.: 10; vgl. auch Demirovi¢ 2005). Bereits 1996 hatte
Haug gefragt Was kommt nach dem fordistischen Marxismus? (Haug 1996). 2015 verwendet Sonja Bu-
ckel das Begriffspaar, um eine ambitionierte marxistische Gegenwartsanalyse des dirty capitalism
anzustrengen (Buckel 2015).

36  Tenner spricht gegeniiber der liberalen Phase des Konkurrenzkapitalismus von einem »auf reel-
ler Subsumtion basierende[n] Akkumulationsregime, welches einer strukturellen, technisch-bi-
rokratischen Kontrolle des Arbeitsprozesses und einer monopolistisch-korporatistischen Regulie-
rungsweise zum Durchbruch verhilft.« (Tenner 1999: 585) Mit Fordismus bezeichnet er einen »Ak-
kumulationsmodus, der sich auszeichnet »durch serielle Fertigung standardisierter Massengii-
ter mittels einer kapitalintensiven Produktionstechnologie und rascher technologischer sowie ar-
beitsorganisatorischer Innovation« und in der Gesellschaft einen »Dreieckskompromiss zwischen
Unternehmern, Gewerkschaften und Staat« férdere (ebd.: 585).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

wahr, wie sie sich im Korporatismus des faschistischen Italien und im nationalsozialisti-
schen Deutschland sowie in der Planwirtschaft der Sowjetunion zeigte (vgl. Schivelbusch
2005: 21; 169).

Adorno war Zeitzeuge des aus der liberalen Krise erwachsenden Fordismus. Er floh
aus Deutschland vor der antisemitischen Verfolgung in die USA und machte im Mutter-
land des Fordismus prigende Erfahrungen. Auch wenn er dort ein schiitzendes Exil fand
und damit die Differenz der liberalen von den totalitiren Gesellschaften erfuhr, iibersah
er gleichwohl deren Ahnlichkeiten nicht. Zumal am Institut fiir Sozialforschung die The-
se vertreten wurde, dass der Totalitarismus sich aus dem liberalen Kapitalismus entwi-
ckelt hatte, bei aller Differenz also dieser nicht jenen ausschloss. Nach seiner Riickkehr
war Adorno umso sensibler fiir die um sich greifenden fordistischen Transformations-
prozesse in Deutschland, (West-)Europa und weiten Teilen der Welt, die dort als Ame-
rikanisierung abgewehrt wurden.?” Hingegen zeigt ein genauer Blick, dass die Prozesse
auf 6konomischen, kulturellen und politischen Strukturverinderungen beruhten, deren
Tendenzen bereits in die 1920er Jahre und bis ins 19. Jahrhundert zuriickreichten. Es ist
kein Zufall, dass sich die Entwicklungen in den USA der 1930er und 1940er Jahre nach
dem zweiten Weltkrieg in den franzosischen trente glorieuses und dem westdeutschen
Wirtschaftswunder fortsetzten, denn weite Teile der westlichen Welt iibernahmen das
fordistische Regulationsregime. Wie angedeutet, bildet der Fordismus eine Art histori-
sches Apriori, das weit iitber den Westen hinaus in so unterschiedliche politische Systeme
wie den Faschismus und die Sowjetunion wirkte.*® Die integrierte Gesellschaft mit ih-
rem Klassenkompromiss, ihrer Standardisierung und Biirokratie lernte Adorno in den
Jahren seines Exils in den USA kennen und sie bildet eine wesentliche Grundlage fir die
Dialektik der Aufklirung und die Minima Moralia. Diese philosophischen Beobachtungen
und kritischen Gegenwartsanalysen fanden in der Nachkriegszeit eine breite Rezeption,
unter anderem weil die Zeitgenossinnen sich in den darin beschriebenen Tendenzen der
verwalteten Welt des Fordismus wiedererkannten und vor ihren barbarischen Potentia-
len erschraken. Auschwitz und der Fordismus bilden komplex vermittelt den Zeitkern
von Adornos kritischer Gesellschaftstheorie.*

37  Nochinden USAlegen Horkheimer und Adorno 1947 den Finger in diese Wunde des antiamerika-
nischen Ressentiments, wonach die Kulturindustrie Ausdruck der Riickstandigkeit und Kulturlo-
sigkeit der Amerikaner sei, und legen offen, dass das »vorfaschistische Europa«den 6konomischen
Prozessen gegeniiber im Riickstand war, »[z]uriickgeblieben hinter der Tendenz zum Kulturmono-
pol« (Horkheimer/Adorno 1947: DdA: GS 3: 154) Wenngleich aus dieser Kritik nicht auf die Begrii-
Rung dieser Tendenz geschlussfolgert werden darf.

38 Zuden Ahnlichkeiten zwischen dem New Deal in den USA und dem faschistischen Italien bzw. na-
tionalsozialistischen Deutschland siehe Schivelbusch (2005). Hinsichtlich der SU formuliert Tan-
ner in seinem Enzyklopadie-Artikel iiber den Fordismus: »Die sowjetische Kombination von >Tay-
lorismus plus dauerhafte Beschaftigung« wird als sNeffe des fordistischen Kompromisses< ange-
sprochen, sworaus sich die Ahnlichkeit und der Wettkampf in den 1950er Jahren< ebenso wie eine
spezifische Form von Stagnation ergab« (Tanner1999: 586).

39  Ferndavon, das komplexe und abgriindige Verhaltnis von Fordismus und Shoah angemessen be-
handeln zu konnen, ergeht an dieser Stelle nur folgender Hinweis: Fordismus und Shoah sind his-
torisch miteinander vermittelt, denn die industrielle Vernichtung der Juden beruht auch auf den
Praktiken, Wissen und Machtformen des Fordismus. Die fordistischen Dispositive gehérten zu den
historischen Bedingungen, die Auschwitz erméglichten. Enzo Traverso erklart in seiner herausra-

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

59


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wenn Adorno die Kritik an der verwalteten Welt entfaltet, kann diese aus heutiger
Perspektive als Chiffre fiir den Fordismus gelesen werden (vgl. Adamczak 2017: 217). Of-
fenkundig wird dies am Begriff der Kulturindustrie, den Adorno — Hollywood vor Augen
— entwirft, um die herrschende Tendenz zur »Angleichung« (Hokheimer/Adorno 1947:
DdA: GS 3:143) der Kultur zu kritisieren. Vormals in relativer Autonomie wird Kultur un-
ter dem Druck zum Monopol mittels »technischer Rationalitit«*® (ebd.) kommodifiziert
und planvoll ausgerichtet auf wichtige fordistische Merkmale: Standardisierung, Sche-
matismus und sozialpsychologische Manipulation (vgl. Horkheimer/Adorno 1947: DdA:
GS 3:142-144,171; Adorno 1953: [Fernsehen als Ideologie]: 82;1955: [Résumé]: GS 10.1:339).
In dieser Kritik an Film, Radio und Literatur erkennt Jan Rehmann die »Kategorien aus
der tayloristischen Produktion«, welche Adorno »unmittelbar auf die Kulturindustrie [...]
iibertragen« (Rehmann 2004b: 734) hatte.* Die reelle Subsumtion** der Kultur unter das
Kapital vollzieht sich im Fordismus entlang der von ihm entwickelten Produktivkrifte,
besonders im Kino und im Radio, und auch mit dessen Methoden, wie Arbeitsteilung,
Standardisierung und Verwaltung. Dadurch laufen sie auf eine geschlossene Totalitit
des Kapitalverhiltnisses zu, weshalb Horkheimer und Adorno hinter »der riicksichtslo-
sen Einheit der Kulturindustrie [...] die heraufziehende der Politik« (Horkheimer/Adorno
1947: DdA: GS 3:144) erkennen. Integration® beschreibt die generelle Tendenz im Fordis-
mus, die jegliche Vermittlung durch den Markt systematisch durch administrative Pla-

genden Arbeit die »Singularitdt des Nationalsozialismus« lage »nicht in seinem Gegensatz zum
Westen, sondern in seiner Fihigkeit, eine Synthese aus den verschiedenen Formen der Gewalt zu
finden.« (Traverso 2002: 152)

40 Adorno legt Wert darauf, dass die Integrationstendenz nicht nur von 6konomischen Zwingen aus-
geht, sondern auch ihre technologische Seite hat. Anhand der »Massenmedien« verdeutlicht er,
dass die»Konzentration und Zentralisation«sich nicht nur»6konomisch«in Monopolen zeigt, son-
dernauch»technologisch« (Adorno1968: [Industriegesellschaft]: GS 8:367). Bereits in der Dialektik
der Aufkldrung hatten Adorno und Horkheimer auf die technische Seite des Vorgangs verwiesen:
»Der Schritt vom Telephon zum Radio hat die Rollen klar geschieden. Liberal lieR jenes den Teil-
nehmer noch die des Subjekts spielen. Demokratisch macht dieses alle gleichermafen zu Horern,
um sie autoritdr den unter sich gleichen Programmen der Stationen auszuliefern.« (Horkheimer/
Adorno 1947: DdA: GS 3: 142—143) Doch bereits im nédchsten Satz kann man die historische Fall-
hohe ermessen, Gber die der Text in die Gegenwart gelangt: »Keine Apparatur der Replik hat sich
entfaltet« (ebd.: 143). Im Zeitalter des Internets mit »user generated content« hat sich dieses Herr-
schaftsverhiltnis grundlegend gewandelt, ohne aufzuhéren, Herrschaft zu perpetuieren.

41 Behrens stimmt mit Rehmann (berein, dass Adorno die »tayloristische Formel vom >One best
way« (Behrens 2007: 54) kritisch gegen die fordistische Integration der Kultur zur Kulturindustrie
wendet.

42 Selbstverstindlich war die Kultur auch in der liberalen Phase Teil der burgerlichen Cesellschaft
und stand damit nicht auRerhalb der kapitalistischen Produktionsweise, jedoch war sie dem Ka-
pitalverhaltnis nur formal unterworfen. Mit dem Ausdruck >reelle Subsumtion der Kultur unter
das fordistische Akkumulationsregime des Kapitals<soll hervorgehoben werden, dass sie dessen
Produktivkrafte inkorporiert und einzig zum Zweck der Kapitalverwertung hervorgebracht wurde
(vgl. Herkommer 1999: 682).

43 Bereits Gramsci hebt das Motiv der Integration hervor, wenn er es auch nicht als Merkmal des For-
dismus versteht, sondern darunter »die vielfaltigen Aktivitaten der Zivilgesellschaft, das Denken,
die Moral, die alltaglichen Gewohnheiten als Elemente des integralen Staates« (vgl. Demirovi¢
2007: 37) begreift.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

nung unterminiert. Zwar ist keine Verwendung des Begriffs Fordismus bei Adorno zu be-
legen und vermutlich kannte er ihn auch nicht, doch zeigen sich ausreichend sachliche
Parallelen, die eine Engfiithrung rechtfertigen. Das Institut fiir Sozialforschung bevor-
zugte fir die Beschreibung der gesellschaftlichen Transformation, der es sich bewusst
gegeniiber sah, den Begriff sMonopolkapitalismus< und in den 1940er Jahren auch den
des >Staatskapitalismus«**, nach der Riickkehr aus dem Exil sprachen die dort wirken-
den Wissenschaftler_innen vor allem von >Spitkapitalismus«. Der Begriff Fordismus be-
schreibt gleiche oder zumindest dhnliche Tendenzen, bietet aber den Vorteil, erstens
spezifischer von einer Form der Arbeitsorganisation mit zugehoriger Kapitalakkumu-
lation auszugehen und zweitens offener vielgestaltige Widerstinde und mannigfache
Uberdeterminationen einzubeziehen. Weiterhin bietet er mit dem Begriff Postfordis-
mus einen Begriff der zeitlichen Nachfolge an — auch wenn das Prifix Post- wie Spat-
prekir bleiben muss. Den Fokus auf die Ausschaltung des Marktes, die Zunahme von
Verwaltung und letztlich die Gesamttendenz zur totalitiren Integration der Gesellschaft
teilen beide theoretischen Ansitze, die Frankfurter Schule und die Regulationstheorie.
Adorno erkennt noch 1968 in der Angleichung der vormals getrennten gesellschaftlichen
»Sphiren« von Produktion, Distribution und Konsumtion, die nunmehr »gemeinsam
verwaltet« werden, »das Wahre an diesem ideologischen Schein« der Industriegesell-
schaft (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8:369). Die Vermittlung der Herrschaft iiber
den Markt wird durch Planung und Verwaltung wesentlich schwdicher (vgl. Adorno 1954: [Ideo-
logienlehre]: GS 8: 465; 1959: [Halbbildung]: GS 8: 117; 1960: PuS: 198). Dabei handelt es
sich laut Adorno um eine globale Entwicklung, denn »[4]hnliche Tendenzen wird man in
der strukturalen Andhnelung der nicht totalitiren Linder an die Formen der verwalteten
Welt iibrigens heute auch beobachten kénnen.« (Adorno 1964: LGF: 55) Ihr Ursprung ist
weit ilter als der Fordismus selbst, denn »die Integrationstendenz der Gesellschaft« ist
Ende des 19. Jahrhunderts »von Spencer erstmals diagnostiziert worden« (Adorno 1968:
EiS: 45). Die »integrale[] Gesellschaft« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: 18) beschreibt also
die Integrationstendenz der spitkapitalistischen Gesellschaft unter dem Monopol, in
der immer umfassender die Biirokratie mit rationalen Mitteln den Einsatz der Produk-
tivkrifte plant, ohne iiber die irrationalen Zwecke der Produktionsverhiltnisse Rechen-
schaft abzulegen. Dem objektiven Anwachsen der gesellschaftlichen Macht steht das der
Ohnmacht der vergesellschafteten Individuen gegeniiber. Diese Merkmale treffen pri-
zise die fordistischen Transformationen und laufen auf das Schreckensbild einer ver-
walteten Welt hinaus. Die These, dass Adorno damit dominante Entwicklungen des For-
dismus kritisch analysiert, ist plausibel iiber die Kulturindustrie hinaus. Johannes Gru-
ber zufolge erfasst die »von Adorno diagnostizierte >Selbsterhaltung ohne Selbst« die
im fordistischen Akkumulationsregime »verinderte[n] Sozialisationsbedingungen, den
Funktionsverlust des Vaters und die zunehmende Bedeutung nichtfamilialer Sozialisati-
onsinstanzen« (Gruber 2010: 99). Diese von Adorno kritisierten Subjektivierungsweisen
entsprechen dem »Klassenkompromiss im Fordismus«, in dem »fiir die breite Mehrheit

44  Zur Debatte Uber Staatskapitalismus am Institut zwischen Pollock, Horkheimer und Adorno siehe
Abensour 1982: 194; Heerich 2007; van Reijen/Bransen 1987: 453; Schmid Noerr 1987: 438—441; v.a.
Braunstein 2011: 132-156; Cook 2008: 7; Cook 2018: 33.

am 13.02.2026, 21:33:02.

61


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

der Gesellschaft zwar ein[] hohere[r] Grad an individueller Sicherheit« durch Planung er-
moglicht wird, »dies allerdings um den Preis stark eingeschrinkter Freiheit«, wie Ador-
no es »in der Standardisierung von Lebensliufen und Charaktertypen« scharf angreift
(ebd.: 107). Bei aller scheinbaren Ausweglosigkeit der verwalteten Welt, handelt es sich doch um
Tendenzen, nicht um fixe Beschreibungen unverinderlicher Zustinde. Ideologie ist immer auch
Schein und als Bann zu durchschauen. Bei aller Angleichung herrscht der Antagonismus
fort, die integrierte Gesellschaft bleibt Klassengesellschaft (vgl. Adorno 1942: [Klassen-
theorie]: GS 8: 380; 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 15). Fiir ein vollstindiges und kritisches
Verstindnis von Adornos kritischer Theorie der fordistischen Gesellschaft ist der »imma-
nent-gesamtgesellschaftliche[] Bruch« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 15; Hervorhebung
P.E.) und damit das Potential der Negativitit, die stete Erinnerung ans Nichtidentische
und damit die Hoffnung auf Verséhnung unerlisslich.*

Genau diese Briiche, durch die hindurch die verwaltete Welt des Postfordismus
tiberhaupt ihre totalitire Integration verwirklicht, bilden die Orte des Widerstandes
gegen das fordistische Regime. Die Kritik Adornos und der gesamten Frankfurter Schule
an der Standardisierung, an der autoritiren Personlichkeitsstruktur, und der Barba-
rei der vermeintlich fortgeschrittenen Industriegesellschaft bildet einen von vielen
Ausgangspunkten fiir gesellschaftliche Dynamiken, welche die Krise des Fordismus
verstirkten. Einer der Vorteile der Regulationstheorie — und damit des Begriffspaares
Fordismus-Postfordismus — besteht in den Augen Lars Kohlmorgens darin, dass es
»von sozialen Widerspriichen und Konflikten als Ursache fiir den gesellschaftlichen
Wandel und fiir die Ausprigung der gesellschaftlichen Institutionen« ausgeht (Kohl-
morgen 2004: 311).*¢ Der Klassenkompromiss des Fordismus wurde um 1970 nicht
allein deshalb briichig, weil 6konomische Grenzen erreicht wurden. Fiir diese Grenzen
stehen die Aufhebung des Goldstandards und politische Krisen in aller Welt im Zusam-
menhang mit der Ol-Krise, welche die Basis der Kapitalakkumulation bedrohten. Vor
allem wurden die Subjektivierungsweisen, unter anderem in Hinblick auf die Sexua-
litat, das Normalarbeitsverhiltnis und den Konsumismus, hinterfragt und teilweise
bekimpft. Die sozialen Bewegungen, die den Widerstand gegen das fordistische Akku-
mulationsregime bildeten, bindelten und radikalisierten, sind an den Bruchstellen der
fordistischen Formation selbst entstanden.* Demirovi¢ warnt daher eindringlich vor

45  Das Potential als stets vorhandene und vorenthaltene Méglichkeit wird von Adorno immer wie-
der aufgegriffen. In der Geschichtsphilosophie weist Adorno darauf hin (vgl. Adorno 1964: LFG:
99) ebenso wie in der methodischen Reflexion: »Womit negative Dialektik ihre verhirteten Ge-
genstande durchdringt, ist die Moglichkeit, um die ihre Wirklichkeit betrogen hat und die doch
aus einem jeden blickt.« (Adorno 1966: ND: GS 6: ND: 62) Siehe Kapitel 3.3.3.

46  Dieser herrschaftskritische Aspekt der Theorie vom Ubergang des Fordismus zum Postfordismus
ist einer der Griinde, warum dieses Konzept — bei aller Vorsicht, auf die im Anschluss noch ein-
zugehen sein wird — bei der Untersuchung der Differenzen von Adorno und Foucault Anwendung
findet. Deren aufklarerisches Eintreten fiir Miindigkeit und Widerstand berithren sich mitdem im
(Post-)Operaismus entfalteten Gedanken: »Klassenkampf[] als Motor des historischen Wandels«
(Laclau2007: 35), der nach Ernesto Laclau fiir den gesamten Postmarxismus zentral wird (vgl. Hol-
loway 2002: 121; Adamczak 2017: 211).

47  Bereits 1999 bemerkte Tanner: »Inwieweit bereits die 68er Bewegung, die in ihren Protestformen
paradoxerweise dazu beitrug, den [fordistischen, PE.] sAmerican way of lifec weltweit zu verbrei-
ten, in ihrer Frontstellung gegen den fordistischen Kapitalismus mitgeholfen hat, die Vorausset-

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

der Gefahr, riickblickend ein »zu friedliches Bild« des Fordismus zu zeichnen (Demiro-
vic 2006: 10). Gruber argumentiert mit Blick auf Adorno, dass es gegenwirtiger Kritik
am postfordistischen Regime »nicht darum gehen [sollte; P.E.], fordistische Standards
sozialer Sicherung zuriickzuerlangen«, denn der »Sozialstaat fordistischer Prigung
war gestiitzt auf die kapitalistische Produktionsweise« und damit auf »(Selbst)Entfrem-
dungs- und (Selbst)Verdinglichungsprozesse« (Gruber 2010: 107). Gleichzeitig muss
daran erinnert werden, dass die soziale Sicherung des Fordismus nicht dem perfiden
Kalkiil einiger michtiger Kapitaleigner_innen entsprungen war, sondern das Ergebnis
von sozialen Kampfen bildete (siehe oben). Statt aus dieser Geschichte den Schluss zu
ziehen, dass iiber kurz oder lang jede Emanzipation sich in Herrschaft verwandelt,
sollte sie als Notwendigkeit zu riicksichtsvoller Wachsamkeit, bestindiger Kritik und
selbstkritischem Kampf gedeutet werden, ohne vor der Verfilschung, Abnutzung und
Vereinnahmung gefeit zu sein.

Dariiber, was Postfordismus exakt meint, herrscht keine Einigkeit in der Forschung.
Es scheint daher geboten, die postfordistische Regulationsweise in Abgrenzung zur for-
distischen zu bestimmen. Dafiir spricht, dass bereits der Fordismus von Gramsci als
»Differenzkonzept« entwickelt wurde, um »das soziockonomische Entwicklungsgefil-
le zwischen Nordamerika und Europa« zu beschreiben (Tanner 1999: 583). Neben dieser
geographischen Differenz ist der Begriff des Fordismus, wie beschrieben, niitzlich, weil
er es erlaubt, die dominanten Tendenzen einer Epoche in Abgrenzung zur ihr vorausge-
henden liberalen Phase des Kapitalismus zu beschreiben. Oberflichlich kann es schei-
nen, als handle es sich beim Postfordismus um eine simple Riickkehr zum Liberalismus
und daher um Neo-Liberalismus. So wire auch Kohlmorgen missverstanden, der in »den
postfordistischen Verinderungen« den »Ubergang von einer monopolitischen zu einer
kompetitiven Regulation« erkennt (Kohlmorgen 2004: 310). Nachdem das Monopol im
Fordismus den Markt und die Konkurrenz weitgehend eingeschrankt habe, so die Fehl-
deutung, kommen beide nun zu ihrem Recht. Doch ignoriert diese tendenziell 6kono-
mistische Deutung, dass es keine simple Wiederkehr in der Geschichte gibt.*® Die vom
Fordismus verdnderten Bedingungen haben eben nicht nur die Produktivkrifte entwi-
ckelt und die Menschheit wachsen lassen — dies wiren rein quantitative Bestimmungen.
Hingegen sind es die Katastrophen der Geschichte, ihre unwiederbringlichen Opfer und
das entfesselte Potential der Barbarei, die jede Riickkehr zum status quo ante des Libe-
ralismus verunmoglichen. Auch in diesem Bewusstsein von Kolonialismus, Shoah und
atomarer Bedrohung ist das historische Apriori des Postfordismus von dem des Libera-
lismus unterschieden. Gerade Adorno und Foucault haben das Bewusstsein fiir die Dis-
kontinuititen geschirft. Es bleibt also, wie im Abschnitt zur Historizitit ausgefithrt, das

zungen fiir neue, nicht- bzw. postfordistische Kommerzialisierungsschiibe zu schaffen, wird zu-
nehmend diskutiert.« (Tanner1999:586) Wie eine Antwort darauf erkennt Reckwitz in der»counter
culture« der 1960er und 70er Jahre die Geburtsstunde der heute einflussreichen post-materialis-
tischen »neue Mittelklasse« (Reckwitz 2017: 104; vgl. Behrens 2007: 60)

48  Foucault macht in seiner Betrachtung iiber den »gegenwartigen Neoliberalismus« deutlich, dass
es sich dabei »keineswegs« um »die Wiederkehr der alten Formen liberaler Wirtschaft« handele
(Foucault1979: GdB: 169).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

63


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Neue im Alten zu suchen und nicht allein umgekehrt die Wiederkehr des Alten im Neu-
en. Kohlmorgen charakterisiert den Postfordismus dariiber hinaus wie folgt: Seit den
1970er Jahren kommt es zu »Flexibilisierungens, »Deregulierungen« und fortgesetzten
»Globalisierungsprozesse[n]«, ferner zur »(Re-)Kommodifizierung des Lohnverhiltnis-
ses« (ebd.). Der fordistische Wohlfahrtsstaat und seine Biirokratie, an der es auch von
links viel Kritik gab, wird abgebaut. »[N]ach der Krise dieser [fordistischen, P.E.] Inte-
grationsaspekte«, beobachtet Kohlmorgen einen »tendenziell[] weniger auf materieller
Integration basierende[n] Integrationsmodus«: der »postfordistische Stabilititsmodus
und das Klassenarrangement« setzten »verstirkt auf Individualitit, Subsidiaritit, Ver-
einzelung und Konkurrenz« (ebd.: 311).* Deutlich klingt in dieser Geschichte der Gegen-
wart ihr neoliberales Vokabular durch. Es gilt auch fiir den flexiblen Postfordismus, dass
seine Regulation briichig ist und er sowohl stabile als auch krisenhafte Tendenzen zeigt,
jedoch war der Fordismus im Vergleich auf mehr Stabilitit ausgelegt (ebd.: 311).

In Foucaults Lebzeiten fillt der beschriebene Ubergang vom fordistischen zum
postfordistischen Akkumulationsregime. Er war also gepragt von der fordistischen
Industriegesellschaft und ihrer starren Standardisierung von Waren, Prozessen und
Menschen, welche auf eine »Logik des Allgemeinen« (Reckwitz 2017: 15;100) ausgerichtet
war. Dementsprechend richtet sich seine Kritik frithzeitig gegen die Zurichtungen der
auf Disziplin ausgerichteten Institutionen, wie etwa die Klinik. Dariiber hinaus verfiigte
er iiber ein waches Gespiir fiir die Widerstinde, die sich global seit den 1960er Jahren
diesen Disziplinarinstitutionen und dem fordistischen Integrationsmodus entgegen-
stellen. Selbst politisiert durch die revolutionire Eruption der Revolten 1968 von Tunis
bis Paris und erschiittert von der anwachsenden Repression, beteiligt sich Foucault
an politischen Gruppen, Reformuniversititen und gesellschaftlichen Debatten (siehe
folgendes Kapitel 1.3.2). Diese einschneidenden Erfahrungen des langen rebellischen
Jahrzehnts der sixties nimmt er als eine umfassende Krise der Regierung (vgl. Foucault
1978: [281]: 116; Foucault 1979: GdB: 104-106; siehe Kapitel 4.2) wahr. Sie nétigen ihn,
seine vormals an wissenschaftlichen Epistemen ausgerichteten Untersuchungen in
Richtung einer Machtanalytik zu verschieben.’® Im Laufe seiner Analysen der Mikro-
michte der Disziplin, welche die grof3en Herrschaftssysteme des Kapitalismus formten,

49  Hier zeigen sich relevante Parallelen zwischen Kohlmorgens Charakterisierung des Postfordis-
mus und Reckwitz’ Analyse der Gesellschaft der Singularititen, der er einen post-materialistischen
Wertwandel attestiert (vgl. Reckwitz 2017: 18). Adamczak analysiert die »Transformationen der
(post)fordistischen Lohnarbeit im fortbestehenden Raster symbolischer Zweigeschlechtlichkeit«
(Adamczak 2017: 211) als »differentielle Feminisierung« (ebd.: 202) und erkennt eine Ausrichtung
an»Sexarbeiterinnen, Hausfrauen, Miitter[n]«, deren»Affektivitat, flexible Zeitlichkeit und Identi-
fikation« zunehmend »das Ideal der verdnderten Ausbeutungsverhéltnisse [sind].« (ebd.: 211) Aus
gewerkschaftlicher Perspektive erkennen Ludwig, Simon und Wagner eines der »Wesensmerk-
mal[e] entgrenzter Arbeit« in der »neuartige[n] Flexibilisierung und >Fluiditatc der Arbeitsverhalt-
nisse: Entgrenzte Arbeit ist flexible Arbeit.« (Ludwig, Simon, Wagner 2019: 16; Hervorhebungen im
Original)

50 Deleuze, der Foucault gut kannte, beobachtete riickblickend 1991, es habe »stets einer Krise [be-
durft, PE.], damit Foucault eine neue Dimension, eine neue Linie [seiner Untersuchungen, PE.]
entdeckt.« (Deleuze 1991: 153).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

und der stetigen Auseinandersetzung mit den heterogenen gesellschaftlichen Bewe-
gungen gewinnt Foucault ein Verstindnis fiir die gesellschaftliche Transformation, der
er beiwohnt. Bereits seine Analysen zur »Biomacht« (Foucault 1976: WzW: 135) und zu
den »Sicherheitsdispositiven« (Foucault 1978: STB: 26; 73) versuchen das Neue seiner
Gegenwart in der Geschichte zu erfassen. Vollends in seinen Studien zur neoliberalen
Gouvernementalitit (Foucault 1979: GAB)** und zur Regierung des Selbst erfasst Foucault
ein wesentliches Merkmal des sich herauskristallisierenden postfordistischen Regula-
tionsmodells: die Flexibilitit einer Machtform, die tiber Freiheit die Menschen regiert,
sie zur Eigenverantwortung anhilt und zugleich die Subjektivitit zur Produktivkraft
macht. Kénnen also Foucaults frithere Untersuchungen noch als eine Kritik der fordisti-
schen Akkumulation in Gestalt der Genealogie der Disziplinarmacht gelesen werden, so
scheint es plausibel, seine »Verschiebung« (Foucault 1984: GdL: 12) zu den Analysen der
Subjektivierungsweisen als Reaktion auf den Umbau zum Postfordismus zu verstehen.

Zwar nutzt Foucault weder die Begriffe Fordismus noch Postfordismus, doch er-
scheint es plausibel, dass er den Ubergang zum Postfordismus kritisch erfasst, sofern
man die Ahnlichkeit der beschriebenen Merkmale herausarbeitet. Bereits bei der
Verschrinkung der Kritischen Theorie Adornos mit dem Fordismus konnte analog
verfahren werden. Unbestritten beschreibt Foucault bereits die umfassende Flexibi-
lisierung, welche die Standardisierung zuriickdringt. »Die Entwicklung der Staaten
geht heute nicht mehr in Richtung gréferer Rigiditit, sondern in Richtung groflerer
Geschmeidigkeit und Flexibilitit.« (Foucault 1977: [213]: 501) Die damit verbundene
Macht gewihre einen »viel groferen Spielraum und Pluralismus als in totalitiren
Systemen« und wirke »geschickter und subtiler« (ebd.: 500). Weiter untersucht er die
Genealogie dieser »Sicherheitsdispositive« als »Korrelat[el«, die »Freiheit« erzeugen,
dabei hilt er gegentiber seinen fritheren Aussagen selbstkritisch fest: »Regieren durch
Freiheit ist keine Ideologie, sondern eine Machttechnologie« (1978: STB: 78). Dieser
Gedanke fithrt ihn zu der Bestimmung: »Macht kann nur tiber >freie Subjekte< ausgeiibt
werden« (Foucault 1982: [306]: 287) und damit zu einem der grundlegenden Kennzeichen
postfordistischer Machtformen: Sie agieren tendenziell permissiv. Die Freiheit, die in den
Kimpfen gegen die standardisierende, fordistische Disziplinarmacht eingefordert
wurde, wird im Postfordismus pervertiert realisiert als die Freiheit des flexiblen Ar-
beitskraft-Unternehmers. Zweitens erfasst Foucault auch die wachsende Rolle des Marktes
als dem Ort der Wahrheitsproduktion (Foucault 1979: GdB: 52; 55-56). Der Markt ist
nicht, wie in der liberalen Phase, ein Ort der Zirkulation der Produkte und auch nicht,
wie im Fordismus, der dysfunktionale Mechanismus zur Verteilung von Waren und
Menschen, den es durch Verwaltung und Planung in die Schranken zu weisen gilt,
sondern im Postfordismus kommt dem Markt eine iiber die Okonomie hinausweisende
epistemologische Rolle zu.”* Der Markt sagt die Wahrheit iiber die Gesellschaft aus,

51 In einem Betrag fiir den Nouvel Observateur erkennt Foucault die zeitgendssische Tendenz zur
mneoliberalen< Gesellschaft, in die wir durch die Krise gedrangt werden« (Foucault 1979: [260]:
947). Ganz im Einklang mit der Diagnose des Postfordismus erfasst er, dass diese Tendenz abhan-
ge vom dem »Mafle, wie die Regulierungssysteme und administrativen Eingriffe an Bedeutung
verlieren.« (ebd.: 947-948; vgl. Foucault: 1979: GdB: 43)

52 Foucault erkennt den Unterschied zwischen traditionellem und Neo-Liberalismus in der Verallge-
meinerung der Fragestellung iiber wirtschaftliche Freiheit hinaus, bis »wohin sich die politische

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

65


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

indem er ihre Elemente wahrheitsfihig macht und ihren Wahrheitswert bestimmt.*
Drittens reflektiert Foucault die gewachsene Rolle der Subjektivitdt fiir die postfordisti-
sche Okonomie und Gesellschaft. Wenn Foucault von der Sorge um sich (Foucault 1984:
[356]) spricht, dann erfasst er mehr als den subjektiven Faktor oder den Kitt, den alle
Herrschaft braucht, um zu funktionieren, sondern er schreibt ein neues Kapitel der
»Subjektgeschichte des modernen Menschen.« (Brieler 2002: 76) Er 6ffnet einerseits
das Feld der Untersuchung der verschiedenen historischen Modi von Subjektivititen®
und andererseits erfasst er deren zentrale Bedeutung fiir die postfordistische Macht-
ausitbung.”® Damit hingt untrennbar die vierte sachliche Parallele zwischen Foucaults
Arbeiten und der postfordistischen Transformation zusammen. Er analysiert in her-
ausragender und anschlussfihiger Weise die Formen des Widerstands, die die Krise
des Fordismus auslosten, aber auch als Neue Soziale Bewegungen bis in unsere Gegenwart
enorm einflussreich sind. Nicht nur erméglicht Foucault, seinem Credo »wo Macht ist,
ist Widerstand« (Foucault 1976: WzW: 93) gemif, die Vielzahl von Widerstinden an den
Bruchstellen der Macht sichtbar zu machen. Dariiber hinaus bestimmt er die Spezifika
der zeitgendssischen Widerstinde. Foucault analysiert die Neuen Sozialen Bewegungen
als Widerstinde gegen eine Machtform, welche vom christlichen Pastorat herkommend
durch den Staat zugleich individualisiert und totalisiert und damit die Individuen mit-
tels Identititskonstruktionen unterwirft (Foucault 1979: [291]: 198; 1982 [306]: 273—275).
In seinen Arbeiten beschreibt Foucault ausgehend von den gegenwirtigen Kimpfen ei-
nerseits die Genealogie einer Machtform, welche im Fordismus kulminierte, anderseits
bietet er einen Ausblick auf neue Machtformen und ihre Entstehung, die in Reaktion
auf diese Widerstinde ein postfordistisches Akkumulationsregime organisieren.

In der Forschung wurde dieses Potential der Arbeiten Foucaults fiir eine kritische
Theorie der Gegenwartsgesellschaft frith erkannt. In hellsichtiger Weise verfasste be-
reits 1990 Deleuze in Foucaults Terminologie von Disziplinar- und Kontrollgesellschaft

und soziale Informationsgewalt der Marktwirtschaft erstrecken kann.« (Foucault 1979: GdP: 169)
Dabei nehmen die Ordo- bzw. Neoliberalen »Verschiebungen« vor, indem sie »vom Tausch zum
Wettbewerb als Prinzip des Marktes« libergehen (ebd.: 170).

53 Foucault erfasst damit die um sich greifende umfassende Okonomisierung des Sozialen (Brockling,
Lemke, Krasmann 2000), also das neoliberale Dogma, alles musse als Markt organisiert werden,
um es effizient und zum Wohle aller zu organisieren.

54  DasSubjektist nicht nurein historisches Subjekt, das in der Geschichte und von ihr hervorgebracht
wird, sondern es »bildet« in der Geschichte »verschiedene[] Formen der Beziehung zu sich selbst«
(Foucault1984: [356]: 888) aus.»[G]erade die historische Konstitution dieser unterschiedlichen For-
men des Subjekts und ihre Beziehung zu den Spielen der Wahrheit ist es« (ebd.), die Foucaults
spate Arbeiten auf die wachsende Bedeutung des Singuldren in den Gesellschaften reagierend
untersuchen. Siehe Kapitel 4.2.

55  Foucault erkennt, dass den Untersuchungen der »Herrschaftstechniken«, welchen er in seiner
Machtanalytik breiten Raum einrdumte, solche der »Selbsttechniken« hinzugefiigt werden mis-
sen (Foucault1981: [295]: 210). Die Regierung der Anderen benétigt eine Regierung des Selbst, die
Fiihrung der anderen die Fithrung des Selbst (vgl. Foucault 1982: [306]: 287). Im historischen Ma-
terial zeichnet Foucault nach, wie die Figur des »homo oeconomicus« (Foucault 1978: STB: 67) auf-
tritt, nach der das neoliberale Management alle Kalkile ausrichtet und zu der der aktivierende
Sozialstaat alle Individuen erziehen soll.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

eine Analyse des Ubergangs vom Fordismus zum Postfordismus. Die Krise des Fordis-
mus datiert Deleuze nicht um 1970, sondern friiher.*® »[Dlie Disziplinierungen gerieten
ihrerseits in eine Krise, zugunsten neuer Krifte, die sich langsam formierten und sich
nach dem Zweiten Weltkrieg rasant entwickeln sollten« (Deleuze 1990). Die nachfolgende
Epoche bezeichnet Deleuze mit Foucault als Zeitalter der »Kontrollgesellschaftenc, die
zum Zeitpunkt der Verdffentlichung 1990 »dabei [sind; P.E.], die Disziplinargesellschaf-
ten abzuldsen.« (Ebd.) Es folgt eine Reihe von Charakterisierungen, die recht eindeu-
tig dem Fordismus beziehungsweise Postfordismus zugeordnet werden kénnen: Die von
Deleuze analysierten neuen »ultra-schnellen Kontrollformen mit freiheitlichem Ausse-
hen« greifen Foucaults Sicherheitsdispositive, in denen durch Freiheit regiert wird, auf
und entsprechen den flexiblen Regierungsformen des Neoliberalismus.”” Wie oben an-
gesprochen, bezeugen einige Arbeiten die Fruchtbarkeit von Foucaults Terminologie zur
Analyse der postfordistischen Gegenwartsgesellschaft.*®

Daher wundert es nicht, dass viele Forscher _innen Foucault als Kritiker des Uber-
gangs zum Postfordismus begreifen. Wie Brieler feststellt, ist Foucault ein »Zeitzeuge
des Ubergangs der industriellen in die postindustrielle Produktionsweise« (Brieler 2002:
76). Nur wenig spiter untermauert Lemke diese Lesart Foucaults mit seiner These »Fou-
cault war nicht nur ein Zeitzeuge dieser Transformation, sondern sich dieser histori-
schen Zisur [des Ubergangs zum Postfordismus; P.E.] durchaus bewusst.« (Lemke 2003:
268) Ein genauer Blick zeige, dass Foucault ein dynamischer Denker war, der versuchte
diese tiefgreifenden Transformationen theoretisch zu erfassen und seine Analysen iiber-
arbeitete, um zu einer passenden Kritik der Gegenwart zu gelangen. So argumentiert er,
dass Foucault »die Begrenztheit seiner bisherigen Analyse [erkannte; P.E.], die in der ers-
ten Hilfte der 1970er Jahre tatsichlich an der Disziplin als dominanter Machttechnologie

56  Generell weicht die Chronologie von Deleuze von der hier vorgestellten ab. lhm zufolge habe Fou-
cault »die Disziplinargesellschaften dem 18. und 19. Jahrhundert zugeordnet; sie erreichen ihren
Hoéhepunktzu Beginn des 20. Jahrhunderts.« (Deleuze 1990) Damit beschreibt Deleuze den Fordis-
mus in seiner Entstehung um 1920, wahrend nach der vorgeschlagenen Chronologie seine Bliite
erst um 1940 einsetzt. Die Differenz kommt vermutlich dadurch zustande, dass er sich an den von
Foucault untersuchten Zeitraumen orientiert, wohingegen die vorliegende Studie sie als Genealo-
gien der Gegenwart auf Foucaults Lebenszeit bezieht.

57  Deleuze stellt die »analogisch« anhand standardisierter »Gussformen« nach dem Modell der
»Fabrik« funktionierende Disziplinargesellschaft der Kontrollgesellschaft gegeniiber, die »nume-
risch« mittels »Modulation« nach dem Modell des »Unternehmen[s]« (Deleuze 1990) operiert. Un-
schwer kénnenin dieser Entwicklung, welche Deleuze mit Foucaults Termini beschreibt, die mikro-
elektronische Revolution, das Management-Modell mit seinem unternehmerischen Selbst (Brock-
ling 2007), und der Prozess der umfassenden Flexibilisierung (Sennett 2007) identifiziert werden.

58  Besonders einflussreich wurde Michael Hardts und Antonio Negris umfassende Gegenwartsanaly-
se, in der sie neben vielen Weiteren auf Foucault zuriickgriffen, um die Transformation »innerhalb
der kapitalistischen Produktionsweise« zu beschreiben: »In deren Folge wurde die fihrende Rol-
le industrieller Fabrikarbeit erschiittert, kommunikative, kooperative und affektive Arbeit riickte
stattdessen an erste Stelle. Durch die Postmodernisierung der globalen Okonomie wird der Reich-
tum mehr und mehr durch das geschaffen, was wir biopolitische Produktion nennen, durch die
Produktion des gesellschaftlichen Lebens selbst.« (Hardt/Negri 2000: 11)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

67


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ausgerichtet war.« (Ebd.)*® Zwar gibt es eine anhaltende Debatte iiber Foucaults Wende*
und sein Verhiltnis zum Neoliberalismus,® doch ist in der Forschung mittlerweile ak-
zeptiert, dass Foucault den Postfordismus zu erfassen suchte.®>

Exkurs: Ungleichzeitigkeiten gesellschaftlicher Transformationen

Mit Blick auf Adorno und Foucault stellt sich hinsichtlich ihrer Historizitit und des Ana-
lyserasters Fordismus-Postfordismus unter anderem das Problem der zeitlichen Einord-
nung. In einem ersten Schritt wird in diesem Exkurs auf Beitrige aus der sozialphiloso-
phischen Debatte iiber Ernst Blochs Begriff der Ungleichzeitigkeit zuriickgegriffen, um
die vorgeschlagene Anwendung der historischen Folie des Fordismus sinnvoll anwenden
zu konnen. In einem zweiten Schritt werden die Probleme dann in der Zusammenfas-
sung dieses Unterkapitels adressiert. Eine verkiirzende Zuordnung Adornos und Fou-
caults zu Fordismus und Postfordismus ist zu vermeiden. Fiir dieses und weitere Pro-
bleme finden sich in ihren Werken Losungsansitze, die im ebenfalls herausgearbeitet
werden.

Um die Probleme, Ansitze und Antworten, die im Zuge des Zugriffs auf Adorno und
Foucault mithilfe des Ubergangs vom Fordismus zum Postfordismus skizziert wurden,
zu erfassen bietet sich die Theorie der Ungleichzeitigkeit an. Sie erlaubt, neben der be-
kannten Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem auch Vorzeitiges zu denken. Ferner bie-
tet die Ungleichzeitigkeit die Méglichkeit, unterschiedliche, teils auseinander strebende
Zeitlichkeiten zu denken und lasst sich daher verkniipfen mit der Analyse der Tendenzen
und Potentiale von Gesellschaften. Ausgehend von Bloch gibt es eine Tradition der Re-
flexion der Ungleichzeitigkeit. In Erbschaft dieser Zeit beginnt Bloch den diesbeziiglichen
Abschnitt mit der Feststellung: »Nicht alle sind im selben Jetzt da.« (Bloch 1935:104) Darin
analysiert er, warum die neu entstandene Angestelltenklasse nicht links denkt, handelt
und wihlt, obwohl ihr Aufstieg und Wohlstand verwehrt bleiben. Bloch spricht in die-
sem Zusammenhang von »realer Ungleichzeitigkeit« und fithrt aus, dabei »wirkten dann

59  Anna Wieder greift dieses Argument erneut auf. Demnach behandelt Foucault zunédchst agona-
le Machtverhiltnisse in seiner Mikrophysik der Macht um 1975 und nimmt dann Ende der 1970er
Jahre die Regierung bzw. Gouvernementalitdt in den Blick, bevor er in einem dritten Schritt eine
»Neubestimmung des Bereichs des Politischen« (Wieder 2019: 66), Kritik und Widerstand in den
Vordergrund stellt.

60  Sarasin verortet Foucaults Wende um das Jahr 1977 und deutet sie als Problematisierung der Frei-
heit des Subjekts. Dabei will er Foucault gegen den autoritiaren Rechtsruck in Stellung bringen als
Verteidiger des Liberalismus und der kritischen Haltung, die aber doch regiert werden will (vgl.
Sarasin 2019: 21). Gegen seine liberale Lesart Foucaults argumentierten bereits 2008 Feustel und
Seebach: »Sarasin unterlauft implizit Foucaults Machtbegriff (auch jenen des Spatwerks), indem
er unter der Hand die Freiheit von diesem abkoppelt (da sie irreduzibel ist) und die liberale Gou-
vernementalitdt als staatliche Politik der Zuriickhaltung auffasst.« (Seebach/Feustel 2008: 153)

61 Von Daniel Zamora und Michael Behrent (2014) wurde Foucault als Apologet des Neoliberalismus
bezeichnet. Dagegen verteidigen ihn Reichhold (2019) und Cook (2018: 45). Siehe Kapitel 4.2.3.

62  Inseinem erwihnten kurzen Text iiber die finf Stadien der kritischen Cesellschaftstheorie ordnet
Demirovi¢ implizit Foucault dem Postfordismus zu (Demirovi¢ 2006: 16). Adolphs stellt Foucaults
Untersuchungen zur Gouvernementalitit in den Kontext »der Krise des Fordismus und dem Auf-
schwung des Neoliberalismus« (Adolphs 2015:194).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Antriebe und Reserven aus vorkapitalistischen Zeiten und Uberbauten, echte Ungleich-
zeitigkeiten mithin, die eine sinkende Klasse in ihrem Bewusstsein rezent macht [...].«
(ebd., Hervorhebung im Original) Also entsteht der Begriff Ungleichzeitigkeit im Zuge
einer ideologiekritischen Analyse, die die Krifteverhiltnisse in Deutschland wihrend
des Aufstiegs des Nationalsozialismus philosophisch erfasst. In der Sekundirliteratur
hebt Beat Dietschy »die diachrone Bedeutung des Begriffs« fiir Bloch hervor: »[S]ie zeigt
an, dass in einer gleichen Zeit verschiedene Zeiten prisent sind und das Vergangene
nicht ganz vergangen ist.« (Dietschy 2012: 589) Dass die Vergangenheit in der Gegenwart
enthalten ist, kdnnte banal wirken, wire das Verhiltnis zur Zeit in der kapitalistischen
Moderne nicht auch ein Ausdruck der Herrschaft. Daher macht Dietschy darauf auf-
merksam, dass es sich bei Blochs Ungleichzeitigkeit um »eine Kategorie der Moderne«
handelt, denn »Ungleichzeitiges erscheint zugleich mit der einen Zeit der Geschichte.«
(ebd.: 590; Hervorhebung im Original) Die Vorstellung des Kollektivsingulars Geschich-
te fillt aber nicht zufillig mit der Entstehung des Kapitalismus zusammen. Wie Dietschy
bezieht sich auch Salzborn bei seiner Theorie der Ungleichzeitigkeit auf Benjamins Be-
griff einer linearen leeren Zeit. Demnach 1st die Vorstellung von »homogener und leerer
Zeit« die »messianische Zeit« ab (vgl. Salzborn 2015b: 29). Zusammen mit der parallelen
Etablierung der modernen »Staatlichkeit« (ebd.: 30) bildet sie die notwendigen Bedin-
gungen fir die Etablierung von Markt und Tausch fiir den globale Kapitalismus. Die-
se Entwicklung hingt aufs Engste mit den sich entfaltenden Produktivkriften zusam-
men, wie Wolfgang Schivelbusch hervorhebt. Denn ein »geregelter Verkehr [von Waren;
P.E.] erfordert eine Vereinheitlichung der Zeit, ganz analog wie die technische Einheit
von Schiene und Wagon den Individualverkehr desavouierte und das Transportmono-
pol erzwang.« (Schivelbusch 1984: 43) Auf die soziale Seite des Prozesses macht Edward
Thompson aufmerksam, der die Subordination der Arbeit unter das Kapital als Kampf
der Arbeiter gegen die Disziplin der Fabrik beschreibt, die ihnen erst nach und nach den
Blaue[n] Montag (Thompson 2007) abgewdhnen konnte. Den Hintergrund dieser Uber-
legungen bilden selbstverstindlich die Analysen iiber die Arbeitszeit bei Marx, auf die
auch Foucault anspielt, wenn er kritisch die Rolle der Sparkassen und Versicherungen bei
der Disziplinierung des entstehenden Proletariats reflektiert: »Die Hauptaufgabe dieser
Einrichtungen zur Absicherung [assujettissement] ist die groftmogliche Extraktion von
Zeit. Man konnte zeigen, dass in den entwickelten Lindern diese allgemeine Kontrol-
le tiber die Zeit auch durch den Mechanismus des Konsums und der Werbung erfolgt.«
(Foucault 1973: [139]: 761) Detlev Claussen weist darauf hin, dass die Ungleichzeitigkeiten
ebenso emanzipatorische Potentiale enthalten, denn die »[s]oziale[n] Revolutionen [...]
im zwanzigsten Jahrhundert« hitten »nur unter Bedingungen stattgefunden, in denen
gerade das Wertgesetz sich nicht gesamtgesellschaftlich durchgesetzt hatte: Russland,
Jugoslawien, China, Vietnam, Algerien, Kuba, Mozambique usw.« Daraus schlussfolgert
Claussen: »Nicht die systematische Rationalitit der vom Wertgesetz durchdrungenen
Gesellschaft, sondern die historische Ungleichzeitigkeit erweist sich als Kraftquelle der
sozialen Revolution.« (Claussen 1982: 13) Ungleichzeitigkeiten erlauben also nicht nur die Re-
gression oder Unterwerfung, sondern auch das Potential der Wende zum Besseren zu denken. Den-
noch hat sich in der Tradition die negative Lesart des Begriffs als dominant erwiesen.
Was die sozialphilosophische Reflexion der Historizitit anbelangt, so hatte Demirovié
ausgehend von Althusser auf die Notwendigkeit hingewiesen, die »Offenheit ungleich-

am 13.02.2026, 21:33:02.

69


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

zeitiger geschichtlicher Prozesse mit jeweils eigener Zeitlichkeit« zu denken (Demiro-
vi¢ 1994: 90). Bereits 1996 hatte Haug davon gesprochen, dass es zu Verzogerungen zwi-
schen Theorie und Praxis kommen kann: »Zur Logik der Krisen und Briiche gehort die
Dialektik der Ungleichzeitigkeit. Der Tod einer theoretisch-praktischen Formation tritt
nicht simultan auf ihren unterschiedlichen Ebenen« auf, so Haug (1996: 185). In jiings-
ter Zeit hat Salzborn mit dem Versuch einer »weltgeschichtliche Theorie nicht-relativierbarer
Ungleichzeitigkeiten« (Salzborn 2015b: 33, Hervorhebung im Original) eine niitzliche An-
eignung des Begriffs von Bloch fiir die politische Theorie entworfen. Dabei geht er da-
von aus, dass die »Internationalisierung des Nationalismus und des Nationalstaates im
Zuge von Imperialismus und Kolonialismusc, also der Kontext politischen Denkens in
der Neuzeit, »von verschiedenen Ungleichzeitigkeiten der Entwicklungen« (ebd.: 27) be-
gleitet war. Man habe es »funktional betrachtet« mit »ungleichzeitigen Entwicklungen,
die gleichzeitig stattfinden« (ebd.: 35) zu tun, die auch im Bereich der Theorie zu einer
globalen »Interdependenz mit klarer Dominanz« durch den Westen fiihre, so Salzborn.
»Eine Metatheorie iiber die politischen Theorien in der Moderne« so schlussfolgert er, miis-
se »reflektieren, dass im internationalen Maf3stab ungleichzeitig politische und soziale
Bewegungen agieren und interagieren, die jeweils spezifisch auf diese Moderne reagieren
und sie ihrerseits damit wieder (fortwihrend) transformieren (wollen).« (ebd.: 32, Her-
vorhebungen im Original). Gleichfalls produktiv, wenn auch nur indirekt an die Theorie
der Ungleichzeitigkeit anschliefiend, erklirt Adamczak, dass »die verschiedenen Beto-
nungenc, welche unterschiedliche theoretische Ansitze wihlen, mit »dem unterschied-
liche[n] Zeithorizont« (Adamczak 2017: 213) zusammenhingen. Diese Uberlegungen zur
Ungleichzeitigkeit werden in der folgenden Zusammenfassung fiir die Analyse der His-
torizitit Adornos und Foucaults fruchtbar gemacht.

Zusammenfassung der Achse Historizitat

In der Zusammenfassung werden zunichst die Probleme skizziert, welche die Zuspit-
zung nach sich zieht, wonach Adornos Kritische Theorie eine fiir die fordistische Gesell-
schaftsformation wére und die Foucaults eine fiir die Transformation zum Postfordis-
mus. Anschliefend kommen unter Rickgriff auf Blochs Begriff der Ungleichzeitigkeit
und weitere Ansitze Losungsvorschlige zur Sprache.

Erstens stellt sich das Problem, dass keine simple Zuordnung der Theorien Adornos
und Foucaults zu einer gesellschaftlichen Phase zulissig ist. Beide lehnen derartige Zu-
ordnungen zurecht als ungeniigend ab, unterstellen sie doch, dass keine Autonomie des
Geistes existiere und nivellieren die Differenz von Begriff und Sache, Denken und Wirk-
lichkeit, in der allein Kritik entstehen kann (siehe Kapitel 3.3.).°> Wie im nichsten Un-
terkapitel skizziert wird, ist es angemessener, die Frage zu stellen, wie sich Adorno und

63  Adorno wendet sich explizit gegen »de[n] abscheulichen Usus der bloflen sogenannten Zuord-
nung geistiger Gebilde zu gesellschaftlichen Stromungen« (Adorno 1960: PuS: 170). Foucault hebt
ebenso die nicht deterministische Verbindung von im Diskurs bezeichnetem Signifikat und dem
diskursiven Signifikanten hervor. Ihm zufolge bestimmen die auRerdiskursiven Praktiken die in-
nere Konstitution der Diskursgegenstiande, indem sie ihnen gestatten »in Erscheinung zu treten«
(Foucault 1969: AdW: 68).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Foucault theoretisch mit ihrer historischen Gegenwart auseinandersetzen, statt von ei-
ner simplen Widerspiegelung auszugehen.

Ein zweites Problem entsteht dadurch, dass fiir Adorno und Foucault keine ein-
heitliche Chronologie angeben werden kann. Weder verfiigen sie iiber ein einheitliches
Stufenmodell der kapitalistischen Gesellschaften, noch lassen sich ihre jeweiligen
historischen Markierungen bruchlos in das Analyse-Raster Fordismus-Postfordismus
einpassen. Dies verweist darauf, dass die Vorstellung einer Abfolge einzelner Phasen
des Kapitalismus nur dann zulissig ist, wenn sie einen ersten Zugriftf ermoglicht und
anschlieffend differenziert und in Teilen zuriickgenommen wird. Bereits wenn die
Verwaltete Welt Adornos mit Foucaults Disziplinargesellschaft iiberblendet wird, um
den Fordismus zu beschreiben, kommt es zu Schwierigkeiten. Die Verwaltete Welt be-
schreibt Adorno um 1940 und sie erstreckt sich zeitlich mindestens auf die dreifdig Jahre
davor und danach. Hingegen entwickeln sich, Foucault zufolge, die Disziplinargesell-
schaften seit dem 18. Jahrhundert und sind bis etwa 1840 ausgebildet (vgl. Foucault 1975:
US: 269; 379).* Er parallelisiert sie mit dem Aufkommen des Kapitalismus. Temporir
betrachtet kann der Fordismus also nur mit Adornos Verwalteter Welt in Einklang ge-
bracht werden, zu Foucaults Disziplinargesellschaft besteht hingegen eine Diskrepanz
von etwa 100 Jahren. Fiir den Postfordismus, wenn er ab den 1970ern datiert wird, kann
bei Adorno keine Ubereinstimmung gefunden werden, da er 1969 starb, allenfalls be-
schreibt er Tendenzen.® Foucault spricht davon, dass in den 1960er Jahren eine Krise der
Regierung eingesetzt hat und untersucht Tendenzen einer neuen Gouvernementalitit,
die er bei den Neoliberalen findet. Aber er gibt dieser neuen Formation der Gesellschaft
keinen Namen, abgesehen von der »Normalisierungsgesellschaft« (ebd.: 55), die aber
nur die Disziplinargesellschaft umschreibt.*® Spitere Sozialphilosoph_innen nutzten
seine Begriffe und sprechen von Sicherheits- und Kontrollgesellschaften. Doch es bleibt
das Problem der uneindeutigen Chronologie bestehen. Nach Foucaults Untersuchungen
entwickeln sich die namensgebenden Sicherheitsdispositive von den Physiokraten im
18. Jahrhundert parallel zu den Disziplinareinrichtungen (Foucault 1978: STB: 73). Kon-

64 1973 istdies auch Foucaults Gegenwartsanalyse, spricht er doch davon, dass man seit ca. 1800 »un-
sere heutige Gesellschaft als Disziplinargesellschaft bezeichnen« (Foucault 1973: [139]: 728) kénne.

65 InAdornos Texten finden sich auch Beschreibungen von Phianomenen, die aus heutiger Sicht eher
die Merkmale des Postfordismus tragen. So erkennt erin den USA, dass die »Integration« der Sub-
alternen, zumindest »dem Bewusstsein nachg, »die sozialen Grenzen immer mehr verfliissigt.«
(Adorno1959: [Halbbildung]: GS 8:100) Dabei handeltessich allerdings eher um die von der Frank-
furter Schuleimmer wieder beschriebenen Angleichungs- und Integrationstendenzen als um neue
Regulationsweisen oder Regierungstechniken.

66  Foucault greift den analytischen Terminus der Normalisierungsgesellschaft nicht weiter auf. Fer-
ner spricht dagegen, sie als Analyse des (Post-) Fordismus zu verstehen, dass Foucault Normalisie-
rung nicht als durchgesetztes soziales Verhiltnis begreift. »Wenn ich von der>Disziplinargesell-
schaftc«spreche, dann darf man dies nicht im Sinne einer»disziplinierten Cesellschaft< verstehen.
Wenn ich von der Ausbreitung der Methoden der Disziplin spreche, dann nicht, um zu behaupten,
dass>die Franzosen gehorsam sind«. In der Analyse von Verfahren, die zur Normalisierung einge-
setzt wurden, gibt es keine>These einer massiven Normalisierunge. Als ob all diese Entwicklungen
nicht genauin dem Mafe stattfinden, in dem ihr Misserfolg sich bestandig wiederholt.« (Foucault
1980: [277]:19)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

n


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

trolle und Normalisierung sind beide bereits Merkmale der Disziplinareinrichtungen
(Foucault 1973: [139]: 734, 392-395).

Drittens stellt sich einer simplen Zuordnung das Problem, dass Adorno und Foucault
jeweils unterschiedliche Bereiche differenzieren, die zum gleichen Augenblick verschiede-
nen Phasen und Entwicklungen zugeordnet werden miissen, darunter Uberbau-Unter-
bau, Diskurse, Episteme etc. Adorno spricht davon, dass »der Uberbau langsamer sich
umwilzt als der Unterbau« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 110; vgl. 1952: [revidier-
te Psychoanalyse]: GS 8: 31;1966: [Postscriptum]: GS 8: 87; siehe Kapitel 3.1.1.) Er kommt
auch immer wieder aufeinen cultural lag zwischen verschiedenen Gesellschaften zu spre-
chen (Adorno 1960: PuS: 189). Foucault geht davon aus, dass sich Strategien, Diskurse,
Michte iiberlagern, neutralisieren oder verstirken konnen. In einer Vorlesung erklart
er, dass die verschiedenen Formen der Souverinitits-, Disziplinar-, und Bio-Macht zwar
aus unterschiedlichen Epochen stammen, sie wirken aber heute gleichzeitig weiter. Der
Grund dafiir liegt unter anderem darin, dass sie »nicht auf derselben Ebene« (Foucault
1976: IVG: 295) liegen, weshalb sich Machte und Strategien tiberhaupt iiberlagern kén-
nen. Er erliutert dies am Beispiel des Rassismus, der sowohl die Ausitbung der souveri-
nen Macht iiber den Tod als auch in der Bio-Macht iiber das Leben erlaubt (ebd.: 305).

Zur Losung dieser drei Probleme hinsichtlich der Erfassung der Historizitit Adornos
und Foucaults bieten sich eine Reihe von Ansitzen an. Zunichst finden sich bei ihnen ei-
nige geteilte Uberlegungen iiber Transformationen, die einen Ubergang vom Fordismus
zum Postfordismus nicht verkiirzt zu denken erlauben. Zunichst beschreiben Adorno
und Foucault gesellschaftliche Tendenzen und keine Gesetze einer einheitlichen Entwick-
lung im Singular. Diese Tendenzen kénnen auseinandertreten und unterschiedliche Ge-
schwindigkeiten, Rhythmen, Dynamiken aufweisen, sowohl innerhalb einzelner Riu-
me, Nationen und Gesellschaften, als auch zwischen diesen Riumen. »Eine dialektische
Theorie der Gesellschaft«, so fithrt Adorno aus, »geht auf Strukturgesetze, welche die
Fakten bedingen, in ihnen sich manifestieren und von ihnen modifiziert werden. Unter
Strukturgesetzen versteht sie Tendenzen, die mehr oder minder stringent aus histori-
schen Konstituentien des Gesamtsystems folgen.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]:
GS 8:356)”7 Foucault begreift die von ihm untersuchte »Gouvernementalitit« unter an-
derem als »die Tendenz oder Kraftlinie [ligne de force], die im gesamten Abendland unab-
lassig und seit sehr langer Zeit zur Vorrangstellung dieses Machttypus gefiithrt hat, den
man iiber alle anderen hinaus »Regierung« nennen kann« (Foucault 1978: STB: 162)°.

67  Auch andere Beobachtungen, etwa iiber die Halbbildung oder die mangelnde Auseinanderset-
zung mit der Shoah, will Adorno als Tendenzen verstanden wissen (vgl. Adorno 1959: [Halbbil-
dung]: GS 8:102; Adorno 1959: [Aufarbeitung]: GS 8: 23). In seiner Einleitung in die Soziologie mahnt
Adorno, dass die »objektiven Bewegungsgesetze« nicht fix gesetzt werden sollten, da sie »ihre
Giltigkeit nur so weit [haben; PE.], wie sie tatsichlich in sozialen Phinomenen sich ausdriicken«
(Adorno 1968: EiS: 42). Auch einige Analysen und Vorhersagen von Marx hatten sich nicht erfiillt
und wiaren zu iberdenken. Die »gesellschaftlichen Gesetze« seien durch die Form »ihrer eigenen
Geschichtlichkeit« charakterisiert, als »hohe Wahrscheinlichkeit« zu verstehen und »bei Marx als
Tendenz definiert« (ebd.: 246).

68  Brieler unterstreicht diese Pluralisierung unterschiedlicher Zeitlaufe in Foucaults Analysen, die
»differente Geschwindigkeitstypen«ans Licht bringen (vgl. Brieler 1998: 231).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Weiterhin betonten Adorno und Foucault, dass es sich bei Transformationen nicht
um Ablésungen mit eindeutigen Zisuren handelt, sondern vielmehr um Funktionswech-
sel. Adorno begreift in dieser Weise den »Funktionswechsel des Marktes« (Adorno 1952:
[empirische Sozialforschung]: GS 8: 479) als Verweis auf die Verwaltung und damit den
Bedeutungsgewinn der Planung auch im westlichen (Monopol-)Kapitalismus.®® Ahnlich
zeigt Foucault, dass der Panoptismus zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine nachhaltige
»Funktionsumkehr bei den Disziplinen« (Foucault 1975: US: 269) bewirkte, welche nun-
mehr daraufzielen, die »Niitzlichkeit von Individuen [zu; P.E.] vergréfRern.« (ebd.: 270)"°
Hilfreich fiir das Verstindnis von Transformation als Funktionswandel ist auch das Bei-
spiel von Hardt und Negri fiir die historisch unterschiedliche Position von Automobilfa-
briken in der kapitalistischen Produktion.” Ebenso unterstreichen Kohlmorgen, Rottger
sowie Lemke, dass die Entwicklung keinesfalls linear verstanden werden darf.”

Wichtig ist auch der dritte Punkt der Ubereinstimmung Adornos und Foucaults hin-
sichtlich der Transformation, wonach neben den dynamischen Momenten der Entwick-
lung es immer auch statische Momente gibt. Sie erkennen Invarianten der Herrschaft und
des Leidens. In der »Dynamik« erkannte Adorno bereits 1942 »blofR de[n] eine[n] Aspekt
von Dialektik: jene[n], den der Glaube an den praktischen Geist, die beherrschende Tat«
(Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 374; Hervorhebung P.E.) so gern betont und der zu
einer ungeheuren Betriebsamkeit und Aktivismus fithren kann. »Der andere, unliebsa-
mere Aspekt der Dialektike, so unterstreicht Adorno, »ist der statische.« (Ebd.) Die ant-
agonistische Klassenherrschaft bildet die Invariante der dialektischen Theorie der Ge-

69  In seinem Beitrag zur Ideologienlehre arbeitet Adorno den »Strukturwandel und Funktionswechsel
von Ideologie und Ideologiebegriff« heraus (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 464). Die Trans-
formation der Idee der Bildung beschreibt er als Lossagung »von den Zwecken, von ihrer realen
Funktion« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 97).

70 Invergleichbarer Weise wandelt sich die Funktion des Gesetzes zur Norm. »Mit dieser neuen Oko-
nomie der Macht hat das Kerkersystem, das deren Grundinstitution ist, eine neue Mischung des
>Gesetzes< zur Geltung gebracht: eine Mischung aus GesetzmaRigkeit und Natur, aus Vorschrift
und Konstitution — die Norm.« (Foucault 1975: US: 392; vgl. Brieler 1998: 41)

71 Sieveranschaulichen an den historisch unterschiedlichen Stellungen einer Automobilfabrik in De-
troit 1930 und Sdo Paulo 2000, dass »[gleographische Differenzen in der globalen Okonomie [..]
nicht auf das Nebeneinander unterschiedlicher Entwicklungsstufen, sondern auf die Umrisse der
neuen globalen Hierarchie der Produktion [verweisen; PE.].« (Hardt/Negri 2000: 299) Woraus sie
den Schluss ableiten, die »Stufen< dkonomischer Formen« bestiinden »nebeneinander« und bil-
deten eine »hybride[], zusammengesetzte[] Okonomie« wie sie fiir die globale Gegenwart charak-
teristisch ist (ebd.: 300).

72 »Die prozessierende Krise des Fordismus zeigt«, so Rottger, »dass die waltende Restrukturierung
kapitalistischer Gesellschaften nicht als lineare historische Abfolge von (fordistischer) Regulati-
on, (neoliberaler) De-Regulation und Re-Regulation im Sinne erneutsausgehandelter Einbindung«
von Arbeiterbewegung und Gewerkschaften analysiert werden kann.« (Rottger 2010: 215) Kohl-
morgen zufolge handelt es sich bei der gegenwirtigen Regulation hdufig um eine »Mischung
aus fordistischen, neo-fordistischen und neuen, oftmals durch den Neoliberalismus beeinflussten
Strategien« (Kohlmorgen 2004: 311). In einer entscheidenden Fufinote beugt Lemke dem Missver-
standnis vor, dass Foucault selbst von einem Ende der Disziplin ausgegangen ware. Vielmehr konn-
te diese Machttechnikin unterschiedlichen Kontexten, Systemen und Zeitabschnitten genutzt und
daher auch beschrieben werden: »aus dem Ubergang zum Postfordismus folgt nicht das Verschwinden
disziplindrer Regulationsformen.« (Lemke 2003: 267; Hervorhebung PE.)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

13


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

sellschaft. Da das Verhiltnis von »Statischem und Dynamische[m]« dialektisch ist, solle
»nicht zwischen ihnen [...] ein Mittleres« gesucht werden, so Adorno einige Jahre spater,
sondern zu begreifen wire, wie sie »in sich«, durch einander »vermittelt« sind. (Adorno
1961: [Statik]: GS 8:288). Foucault gilt zwar zurecht als der Denker der Diskontinuititen,
doch untersuchte er eben deshalb die langen Zeitrdume zwischen ihnen. Gerade darin
zeigt sich eine grofRe Nihe zur Annales-Schule und deren Fokus auf der longue durée.”
Foucault erkennt im »Erscheinen langer Perioden« eine »Auswirkung der methodolo-
gisch konzentrierten Erarbeitung der Serien.« (Foucault 1969: AdW: 16)

Schlielich sind Adorno und Foucault sich einig, dass Transformationen wesentlich
auf Kimpfe zuriickgehen. Widerstand und Briiche bilden die wichtigsten Vektoren. Da-
bei gibt es keine Garantie fiir Emanzipation oder Bewegungen, die sie in Reinheit aus-
driicken, sondern stets Krifteverhiltnisse, die Kimpfe praformieren und von ihnen fort-
gesetzt werden. Auch wenn historische Entwicklungen hiufig wie der Ablauf einer ge-
richteten Bewegung wirken, betont Adorno nicht nur das jederzeit mogliche Eingrei-
fen (vgl. Adorno 1964: LGF: 99). Wichtig ist ihm daher der Aufruf zum »Widerstand auf
allen Stufen« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 50). Nur durch Briiche hindurch (vgl. Adorno
1965: [Gesellschaft]: 15) hilt sich das Bestehende aufrecht, so seine zentrale Annahme.
Also zielt die fatalistische Beschreibung tibermichtiger Tendenzen ohne Ausweg auf das
genaue Gegenteil: den Widerspruch. In diesem Sinn bekannte Adorno, dass seine Wahr-
nehmung, es stiinde nicht gut um die Kritik, sich nicht bewahrheiteten mége: »hoffentlich
tausche ich mich.« (Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2:792; Hervorhebung P.E.). Eben darin er-
weisen sich Adornos Kritiken als »self-destroying prophecy« (Brockling 2017: 387; siehe
Kapitel 4.1.1.). Er will u.a. durch das Mittel der »Ubertreibung« (Adorno 1961: [Meinung]:
152; vgl. Diittmann 2004: 39) erreichen, dass ihr und ihm widersprochen wird. Weniger
tiberraschend begreift Foucault das Ziel seiner Genealogie darin, in der »Verbindung von
gelehrten Kenntnissen und lokalen Erinnerungen [...] ein historisches Wissen der Kimp-
fe zu erstellen und dieses Wissen in aktuelle Taktiken einzubringen.« (Foucault 1976: IVG:
23, vgl. 25; siehe Kapitel 4.2.3.).

Aus den vorangegangenen Uberlegungen kénnen einige Schlussfolgerungen iiber
den Ubergang von Fordismus zu Postfordismus abgeleitet werden. Das statische Mo-
ment des Ubergangs bildet die Fortsetzung der kapitalistischen Herrschaft, das aber durch
sein dynamisches Moment sich reinstalliert und dabei Widerstinde integriert und zur
neuen Produktivkraft macht. Die dominante Kraftlinie zieht sich fort, indem sie den
Antagonismus zum Agonismus verschiebt. Bis heute finden sich Formen der >altenc Souve-
vinitdts- und Disziplinarmacht, des siiberholten< Fordismus oder der >angestaubten< verwalteten
Welt. Sie bilden einerseits die Grundlagen der gegenwirtigen Ordnung, anderseits
haben sie ihre Funktion gewandelt. Die grundsitzliche Transformation ereignet sich

73 Zwischen Foucault und der Annales-Schule bestand eine komplexe und wechselhafte Beziehung,
sie einte mindestens ein »antihegelianischer Grundkonsens« (Brieler 1998: 231). Auch wenn Dos-
se in der Parallele ein gewisses Missverstiandnis erkennt, unterstreicht er Wahlverwandtschaften.
Er erldutert die Spannungen, welche sich zwischen Foucaults Fokus auf Diskontinuitdten und der
Annales-Schule mit dem Blick fiir lange Perioden, in der das Ereignis hinter der Struktur fast ver-
schwindet, ergeben. Doch erklart er mit Foucault die Konvergenz beider Entwicklungen in der>In-
fragestellung des Dokuments< (vgl. Dosse 1991: 290; vgl. Foucault 1969: AdW: 14).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

nicht neben ihnen, sondern in ihnen. Sie sind Steinbriiche der Herrschaft, Quellen des
Reichtums und oft Teil des Kitts der Unterwerfung. Es findet sich also die Gleichzeitig-
keit des Ungleichzeitigen im Uberdauern von Formen, jedoch haben sie ihre Funktion
geandert. In einem komplexen Verstindnis der Ungleichzeitigkeit sind daher Produktion,
Distribution, Konsumtion und Kultur, Wirtschaft, Politik, sowie Subjektivierungs-
beziehungsweise Objektivierungsweisen, Herrschaft und Widerstand nur global zu
begreifen. Ausdruck dessen ist das Nord-Siid-Verhiltnis, in dem scheinbar fordisti-
sche Industrieproduktion im globalen Siiden angesiedelt wurde, wihrend nach einem
mehrjihrigen Strukturwandel im globalen Norden die postindustrielle Gesellschaft sich
installiert. De facto dominiert allerdings die letztere, weil sie die Produktion global nach
postfordistischen Methoden organisiert. Die Ungleichzeitigkeiten fithren weiter dazu,
dass Formen der Macht, wie das Internet, an einem Ort die Emanzipation befeuern, an
einem anderen aber die Ausbeutung optimieren. De facto muss das Internet selbst als
vielfiltiges Ensemble verstanden werden, als Effekt von Krifteverhiltnissen, an dem
Militirs, Wissenschaftler, aber auch Hacker und Arbeiter_innen mitarbeiten, welche
ein postfordistisches Netzwerk bilden. In der Kultur driicken sich diese Ungleichzei-
tigkeiten im scheinbaren Zerwiirfnis zwischen progressivem Kosmopolitismus und
regressivem Nationalismus aus. De facto sind sie genau in dieser Gegeniiberstellung be-
reits unhintergehbar von der kapitalistischen Globalisierung geprigt. Damit reflektieren
die Ungleichzeitigkeiten die Ambivalenz der Moderne, zwischen halbierten Freiheitsversprechen
und Regression. SchlieRlich muss diese Spannung zwischen Subversion und Regression,
zwischen Riickfall und Fortschritt nicht nur historisiert, sondern auch ausgehalten
werden. Der Verlockung, die Gegenwart in den Begriffen der Vergangenheit zu begrei-
fen, muss widerstanden werden: Heute ist weder 1933 noch 1968. Statt die Spannung
aufzulosen, durch Reinheitsvorstellungen, Immunisierungen oder Indifferenz, muss
ihr selbst eine Richtung gegeben werden. In Theorie und Praxis gilt es, die Offenheit
des Experiments zu wagen, ohne die Erfahrung des Scheiterns zu verdringen. Die
konflikthafte Ambivalenz gesellschaftlicher Entwicklungen geht hervor aus der Un-
abschliefibarkeit und Uberdeterminierung der Prozesse, deren Ensemble sie bilden.
Dem liegt die in Kapitel 2 entfaltete Dialektik von Macht und Gewalt zugrunde. Auch
eine emanzipatorische Strategie, welche auf Ermichtigung zielt, ist nicht gefeit davor,
in Regression umzuschlagen. Denn sie greift nicht nur in Krifteverhiltnisse ein, son-
dern dabei auch auf Formen der Macht zuriick. Beides bedeutet, dass die Wirkungen
auferhalb ihrer vollstindigen Kontrolle liegen.

Was die chronologischen Diskrepanzen zwischen Adorno und Foucault betrifft, er-
klaren sie sich zu weiten Teilen daraus, dass sie ihre Gegenwart beschreiben wollen. In
beiden Werken finden sich die zentralen Merkmale der fordistischen Phase des Kapita-
lismus: Standardisierung, Serialisierung, abgrenzende Gewalt, getrennte Riume, starre
Hierarchien, Abrichtung. Daher gleichen sich manche ihrer Bilder so stark: Kerker, ver-
waltete Welt. Die Geschichte lesen sie unter dem Eindruck dieser Formation und es spielt
eine untergeordnete Rolle, ob sie den Beginn dieser Periode auf das Ende des 19. oder in
das18. Jahrhundertlegen, denn die Geschichte, die sie schreiben ist die Geschichte ihrer
Gegenwart, die aus heutiger Sicht als fordistisch bestimmt werden kann. Wenn Foucault
jedoch spiter tiber die Sicherheitsdispositive, die liberale Gouvernementalitit und den
Neoliberalismus schreibt, ist darin eine Reaktion auf gesellschaftliche Transformatio-

am 13.02.2026, 21:33:02.

75


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nen zum Postfordismus und dessen Ausrichtung an Flexibilitit und Norm zu erkennen.
Dennoch beschreiben Adorno und Foucault auch Entwicklungen, die sich den dominan-
ten gesellschaftlichen Tendenzen entziehen oder ihnen entgegenlaufen. Sie heben die
Briiche und Widerstinde innerhalb hegemonialer Formationen hervor. Diese sind nicht
exterritorial, sondern Teil der Formationen; Tendenzen, die in ihnen wirken, Strategien,
durch die sie erst die Gestalt annehmen, die heute als hermetische Blécke erscheint.
Sinnvoll lassen sich diese auseinanderstrebenden Tendenzen auch als Ungleichzeitig-
keiten begreifen. So unbestimmt ihr emanzipatorischer Charakter sein kann, sind sie
dennoch eine wesentliche Triebkraft fur die gesellschaftliche Transformation, die mit
dem Ubergang zum Postfordismus nicht endet.

Im Anschluss an Adorno und Foucault miissen gesellschaftliche Transformationen
als Vermittlungen von Diskontinuitit und Kontinuitit gedacht werden. Diese Konfigu-
ration der Moderne verweist auf die Entstehung von Zeitvorstellungen und ihrer Mes-
sung. In der Geschichte als Kollektivsingular verhiillen sich die sozialen Erfahrungen
relativer Deprivation. Die Ideologie des Fortschritts entpuppt sich als wahr und falsch
zugleich. Dadurch wird der Blick frei auf sowohl regressive als auch progressive Poten-
tiale in der Gegenwart. Die sich offenbarenden systematischen Ungleichzeitigkeiten las-
sen erkennen, dass verschiedene Riume, Diskurse und Techniken der Gesellschaft un-
terschiedliche Geschwindigkeiten haben. Auch in der Gegenwart finden sich Ungleich-
zeitigkeiten. In der Pandemiebekimpfung aktualisiert sich eine souverine Macht, die
gleichzeitig flexibel iiber Apps regiert (siehe Kapitel 2.3. und 4.2.2.). Daneben kommt
es zugleich zur Ausbreitung der Kulturindustrie und umgekehrt zu einer Kulturalisie-
rung der Okonomie, besonders in den sozialen Medien. Es lassen sich radikalisierte In-
dividualisierungsprozesse beobachten, die im selben Moment kein stabiles Ich mehr an-
sprechen. Adorno und Foucault haben die Tendenzen beschrieben und doch ist es heute spezifisch
und anders. Zwar bleibt der Kapitalismus die Invariante und damit Ausbeutung, Leid,
Kapitalkonzentration, Staat, Ideologie und letztlich das Subjekt, das als Anhang mit-
geschleppt wird. Doch wenn die Gegenwart immer nur in Begriffen der Vergangenheit
gedacht wird, bleibt unsichtbar, wie diese Invarianten sich nur in der Varianz gleich blei-
ben. Dabei bleibt Geschichte auf der Strecke, denn die Konflikte, Widerstinde und Aus-
handlungen geraten aus dem Blick. Daher ist es ungeheuer wichtig, den Prozesscharak-
ter der sozialen Verhiltnisse zu bedenken, wie Adorno und Foucault nicht miide wur-
den zu zeigen, denn indem sie ihn vergisst, verdinglicht die Theorie die gesellschaftliche
Realitit ein zweites Mal. Dass wir heute nach dem historischen Apriorivon Adorno und auch Fou-
cault leben, bedeutet, dass ihre Theorien eingegangen sind in den Alltagsverstand. Sowohl dass sie
zu sozialphilosophischen Klassikern wurden als auch die Popularisierung von Versatz-
stiicken ihrer Theorie, von der counter culture iiber das Management bis in die Hoch-
kultur, verindert den Gehalt ihrer Theorien nachhaltig. Der Gebrauch ihrer Namen und
noch mehr ihrer Thesen ist nicht geschiitzt, sondern Teil unser Gegenwartsgesellschaft.
Darauf weist Isabelle Garo hin, wenn sie schreibt, dass »les théses des philosophes non
marxistes de la période sont aujourd’hui instrumentalisées comme relais des théses li-
bérales« (Garo 2011: 74).7* Der Instrumentalisierung haben beide stets versucht zu ent-

74  Auf diese Vereinnahmung weist auch Sennett hin. Er erinnert daran, dass im >Port Huron State-
ment«1962 die neue Linke eine umfassende Kritik am Fordismus duflerte, in dem sie den realexis-

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

kommen, doch vermochten sie nicht, ihr Denken zu immunisieren. Im Gegenteil ist dies

das Risiko und der Einsatz, den es mit sich brachte, zu intervenieren.

1.3.2. Theorie und Praxis: theoretische Verhaltnisse zu den

gesellschaftlichen Bewegungen

»[I]l importe de prendre au sérieux des ceuvres de haute stature et des itinéraires in-
tellectuels a la fois déterminés et irréducibles a leur propres conditions historiques.
>ll fautc comprendre comment de tels itinéraires s'inscrivent dans une histoire qui est
celle des mutations longues et profondes de I'aprés-guerre et, dans le méme temps,
y participent a leur niveau propre.« (Garo 2011: 74)

Die zweite Sichtachse greift die Auseinandersetzungen zwischen Theorie und Praxis in

den Werken Adornos und Foucaults auf. Demnach findet Philosophie nicht im luftleeren

Raum statt, sondern steht in Bezug zu den gesellschaftlichen Krifteverhiltnissen, in die

sie intervenieren. Dabei stellen sie sich in die Tradition der Aufklirung, in der Theorie als

Teil der Emanzipationsbestrebungen der Menschen verstanden wurde. Marx bestimm-

te kritische Philosophie als eine »Selbstverstindigung [...] der Zeit tiber ihre Kimpfe und
Wiinsche.«” (Marx 1843: MEW 1: 346) Dieser Theorie der Praxis entspricht in der auf-
klirerisch-kritischen Tradition die Praxis der Theorie.”® Das so entstehende reziproke

Verhiltnis von Theorie und Praxis ist historisch variabel. Daher entspringt die jeweili-

ge theoretische Praxis Adornos und Foucaults einer Kritik an bestimmten Formen des

75

76

tierenden Sozialismus und westlichen Kapitalismus gleichermafien als »biirokratische Gefangnis-
se« (Sennett 2006: 7) brandmarkte. Ihr Erfolg zeigte sich »in perverser Form« im Postfordismus:
»Die Politiker verfolgen heute dasselbe Ziel wie die Radikalen vor fiinfzigJahren: die Zerschlagung
starrer Blrokratien.« (ebd.: 7) Adamczak skandalisiert ebenfalls die »neoliberale Rekuperation der
Forderungen von 68«, um zu kritisieren, wie sich »die Autonomie der Arbeit in ihre Flexibilisierung,
die Befreiung der Sexualitat in ihre Konsumierbarkeit, die Selbstverwaltung in Selbstausbeutung
[verkehrt; PE.].« (Adamczak 2017: 219)

Damit erweitert Marx das kontemplative Verstindnis Hegels der Verbindung von Theorie und Pra-
xis: »Was das Individuum betrifft, so ist ohnehin jedes ein Sohn seiner Zeit; so wie auch die Philo-
sophie ihre Zeit in Gedanken erfafit.« (Hegel 1821: HW 7: 26) Indem Marx auf die Kdmpfe und ihre
Selbstreflexion verweist, fligt er diesem Gedanken die soziale Seite hinzu. Damit tragt er bereits
der Veranderung des Theorie-Praxis-Verhdltnisses Rechnung. Wie Demirovi¢ ausfiihrt, transfor-
miertsich Anfang des19. Jahrhunderts unter dem Einfluss des Staates die Wissensproduktion und
in der Folge verdandert sich die soziale Tragerschicht der Kritik. Weniger adlige Freigeister, gehobe-
ne Beamte oder unabhingige Kleriker noch Professoren entwickelten die Theorie, sondern Biirger,
die oft freie Berufe ausiibten und teils Arbeiter und Handwerker waren (vgl. Demirovi¢ 2005: 17).
Cegen den Vorwurf der Studentenbewegung, er wiirde vor der Praxis zuriickschrecken, erklart
Adorno: »Denken ist ein Tun, Theorie eine Gestalt von Praxis« (Adorno 1969: [Marginalien]: 171).
Foucault antwortet auf den Mai 68, indem er das Verhaltnis seiner Theorie zur Praxis neu be-
stimmt: Die »Aufgabe« bestiinde nun »nicht mehr« darin, wie in Die Ordnung der Dinge (Foucault
1966: OdD), »die Diskurse als Gesamtheit von Zeichen« zu untersuchen, »sondern [sie; PE.] als
Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstiande bilden, von denen sie sprechen.« (Fou-
cault1969: AdW: 74) Beide Reaktionen zeigen, dass sie nicht nur Theorie als Praxis begreifen, son-
dern dartber hinaus, dass sie in einer bestindigen Wechselbeziehung zu den sozialen Bewegun-
gen ihrer Zeit stehen.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

77


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Engagements und nihert sich zugleich experimentell einer angemesseneren Variante.
Die Frage lautet also: Wie reagierten die beiden Autoren auf soziale Bewegungen und
wie versuchten sie, auf diese einzuwirken? Und in welcher Weise registrieren theoreti-
sche Konstellationen die Verschiebungen im »Theorie-Praxis-Gefiige« (Haug 1996: 184)?
Es zeigt sich, dass aus den theoretischen Differenzen zwischen den Ansitzen Adornos
und Foucaults auf gesellschaftliche Transformationen geschlossen werden kann. Die fol-
gende skizzenhafte Rekonstruktion ihrer jeweiligen historischen Beziehungen bietet Er-
kenntnisse fir die fruchtbare theoretische Auseinandersetzung mit der Gegenwart.

Hierfur folgt zunichst ein historischer Abriss des Engagements Adornos und Fou-
caults und ein Blick darauf, wie sie es reflektierten. Dabei darf man aber nicht stehen
bleiben: Es muss um die Art der theoretischen Wahl gehen. Sowohl die dialektische
Konzeption der Theorie als auch die Entscheidung gegen eine solche sind Ausdruck
einer strategischen Intervention in gesellschaftliche Verhiltnisse — mit den Mitteln des
Begriffs. Diesem Argument dient im Weiteren die Darstellung der Spannung zwischen
negativer Dialektik und historischem Nominalismus, welche der gesamten Studie als
Grundlage dient.

Soziale Bewegungen

In der Tradition von Marx kniipfen sowohl Adorno als auch Foucault an dessen Feu-
erbachthesen an, um sie zu tberpriifen und zu aktualisieren. Darin hatte jener die
umwilzende Praxis zum Ziel der Theorie erklirt und zu ihrer Wahrheitsbedingung
die Wirklichkeit bestimmt (vgl. Marx/Engels 1846: MEW 3: 533). Das kritische Denken
bindet Marx an die »wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt« (ebd.:
35). Diese Bewegung erkannten Marx und der Marxismus iiber Lukdcs bis zum frithen
Horkheimer in der Arbeiterbewegung, in der sich das Proletariat organisierte. Doch
ist die Frage nach dem Adressaten der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule seit
dem Versagen der alten Linken angesichts von Faschismus, Kolonialismus und Sho-
ah schwierig zu beantworten.” »Unter den Verhiltnissen des Spitkapitalismus und
der Ohnmacht der Arbeiter«, so beschreibt Horkheimer die Situation 1937, »ist die
Wahrheit zu bewunderungswiirdigen kleinen Gruppen gefliichtet« (Horkheimer 1937:
[Kritische Theorie]: 254). Auch wenn Proletariat und Partei nicht linger die Garanten
der Wahrheit sein kénnen, so haben Adorno und Foucault doch Adressat_innen im
Sinn: Gewerkschaften, Studierende, aber auch die Neuen Sozialen Bewegungen. Ihre
Einschitzungen bleiben jedoch ambivalent und schwanken zwischen Nihe und Distanz,
Engagement und Flaschenpost. Diese prekire Beziehung hinterlief ihre Spuren auch
im Denken Adornos und Foucaults.

77  Salzbornzufolge fragte sich das Instituts fiir Sozialforschung angesichts des Versagens des Marxis-
mus und der Arbeiterbewegung »warum bestimmte, vor dem Hintergrund des dialektischen und
historischen Materialismus formulierte gesellschaftstheoretische Annahmen wie etwa die iiber
das Klassenbewusstsein der Arbeiterinnen und Arbeiter nicht geschichtsmichtig geworden sind«
(Salzborn 2015a:10). Hans-Ernst Schiller integriert diese Frage in seine Definition: »Kritische Theo-
riecist eine Form der Fortsetzung der Marxschen Kapitalismuskritik nach dem Scheitern oder dem
Ausbleiben der proletarischen Revolution nach dem Ersten Weltkrieg.« (Schiller 2012:167; Hervor-
hebung im Original)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Adorno war sehr an den sozialen Bewegungen seiner Zeit interessiert und Teile sei-
ner theoretischen Arbeiten lassen sich sowohl als Versuch der Reflexion iiber sie wie als
Impulse in diese hinein begreifen. Ein bedeutender Punkt fiir seine Beschiftigung mit
dem Faschismus war dessen Integrationskraft ins Milieu der Arbeiterklasse hinein, de-
ren Integration zeitlebens und tiber die verschiedenen politischen Systeme hinweg eine
zentrale Problemstellung seines Denkens blieb (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8:
376; Adorno 1965: VND: 71), spricht er doch auch von der »integralen Gesellschaft« (Ador-
no 1965: [Gesellschaft]: GS 8:18). Gerade deshalb kooperierte Adorno in der BRD auch
mit den Gewerkschaften, einerseits iiber das Institut fir Sozialforschung mittels Erhe-
bungen und anderseits als 6ffentlicher Intellektueller gegen autoritire Tendenzen. Be-
sondere Hoffnung setzte Adorno nach seiner Riickkehr aus dem Exil in die Gruppe der
Student_innen. Sowohlin der Lehre wie in der Wissenschaftspolitik adressierte er sie als
Kraft der gesellschaftlichen Demokratisierung. Zunichst scheint im Verlauf der 196cer
Jahre diese Nihe noch harmonisch, wenn der Professor sich wie Teile der Studierenden
in der Bewegung gegen den Atomtod und gegen die Notstandsgesetze engagiert (vgl. Kraushaar
1998:19; Milller-Doohm 2003: 683). Noch 1968 hebt Adorno den Hoffnungsschimmer der
Studentenproteste hervor, die sich gegen die gesellschaftliche Entwicklung wehren, wel-
che den »Kern von Individuation beginnt« zerfallen zu lassen, und er erkennt »Spuren ei-
ner Gegentendenz gerade in verschiedensten Gruppen der Jugend« im »Widerstand ge-
gen blinde Anpassung.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 368) Doch schlie3-
lich kommt es zum Bruch, inklusive Attacken mittels nackter Busen und polizeilicher
Riumung des Instituts fiir Sozialforschung. Die Spannungen dieser spiten Jahre wen-
det Adorno héchst produktiv in Marginalien zu Theorie und Praxis. Darin verweist er auf
die Fallstricke eines Aktivismus, der sich in »Pseudo-Aktivitit« erschopft und in die all-
gemeine Tendenz zur »Betriebsamkeit oder Geschiftigkeit« (Adorno 1969: [Marginalien]:
170) einfligt. Dagegen mahnt Adorno zum Denken als verindernder Praxis. Und er ver-
weist zum Beleg auf seine eigenen theoretischen Arbeiten. Gerade weil die Studien tiber
faschistische Einstellungen und »die in vielem heterodoxe Herrschaftstheorie der >Dia-
lektik der Aufklirung« ohne praktische Absicht geschrieben« wurde, »iibten [sie; P.E.]
doch wohl einige praktische Wirkung aus.« (ebd.: 191) Adorno gelangt zu dem Schluss:
»Wo ich im engeren Sinn unmittelbar, mit sichtbar praktischer Wirkung eingegriffen ha-
be, geschah es durch Theorie allein [...].« (ebd.: 191) Entschieden wehrt sich Adorno gegen
Vereinnahmungen seiner Person und die Unterordnung des Denkens unter Imperative
der Praxis. Also liegt in der Distanz des Denkens von unmittelbar praktischen Erwigun-
gen sein transformatives Potential. Statt eines kontemplativen Riickzugs erfordert das
eingreifende Denken selbst eine materielle Praxis, die es ermdoglicht und wirksam wer-
den l4sst. Diese Theoriepolitik bedingt die kritische Haltung und umgekehrt.

In der Forschungsliteratur wurde das gespannte Verhiltnis Adornos zu den sozialen
Bewegungen und sein Engagement in der Offentlichkeit immer wieder thematisiert. Die
Bandbreite reicht von Untersuchungen seiner Unterstiitzung von konkreten Aktionen
bis zu Diskussionen der allgemeinen Wirkung von Theoriepolitik.”® Besonders Demiro-
vi¢ arbeitet in seinem Standardwerk iiber den nonkonformistischen Intellektuellen minutios

78  Diese Unterscheidung zwischen der Theoriepolitik des Instituts fiir Sozialforschung und dem po-
litischen Engagement seiner Mitglieder, also Adornos, Horkheimers, Marcuses usw., treffen auch

am 13.02.2026, 21:33:02.

7


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

heraus, dass »eine Gesellschaftstheorie nur im Zusammenhang mit der Praxis der sie
vertretenden Intellektuellen zu begreifen ist.« (Demirovi¢ 1999: 14) Dabei weitet er das
Verstindnis von Praxis deutlich aus, um die vielfiltigen Formen der Aktivititen Ador-
nos und des Instituts in den Blick zu nehmen. Allem voran habe deren kritisches Den-
ken eine materielle Basis benétigt, die aus Demiroviés Sicht erarbeitet und verteidigt
werden musste. Dem dienten »zahlreiche[] zeitaufwendige[] Aktivititen Horkheimers
und Adornos« zur »Sicherung und Herstellung der Infrastruktur ihrer Theorie« (ebd.:
15). Demirovié gelingt es, zu zeigen, auf welche Weise die theoretische Arbeit mit der
Theoriepolitik verflochten war, um die Bedingungen der kritischen Wissensprodukti-
on zu platzieren und abzusichern. »Vielfach entfalten Horkheimer und Adorno ihre un-
politisch-politische Wirksambkeit in dieser Sphire der Halbéffentlichkeit von Gremien,
Konferenzen, Vorstandstreffen« (ebd.: 19), so stellt er fest. Das Theorie-Praxis-Gefiige
umfasst also nicht nur direktes Engagement, sondern auf gesellschaftliche Bewegun-
gen wird auch indirekt tiber die Etablierung von Studiengingen, Curricula der Lehrer-
bildung und in der Mittelvergabe Einfluss genommen. Ahnlich detailgenau wie Demiro-
vi¢ erstellt Wolfang Kraushaar in seiner umfangreichen Sammlung Frankfurter Schule und
Studentenbewegung (1998) die Chronik der gespannten Beziehung von Adorno mit der Stu-
dentenbewegung. Nach der Remigration nach Frankfurt zu Beginn des Wintersemesters
1949/1950 war Adorno zunichst begeistert von den Studenten, von denen bereits an die
100 bis 150 an seinen Seminaren teilnahmen. Doch setzte Mitte der 1960er Jahre eine Di-
stanzierung ein. Erwartungen an den Ubervater, sich zu revolutioniren Bewegungen zu
bekennen, wurden von Adorno bewusst unterlaufen. Am 7. Juli 1967 storten Mitglieder
des SDS und der Kommune I einen Vortrag Adornos zu Goethes Iphigenie. Unter den
Spruchbindern lautete eines: »Berlins linke Faschisten griifden Teddy den Klassizisten«
(Kraushaar1998: 28). Damit nahmen sie Bezug auf die harsche Kritik von Adornos dama-
ligem Assistenten Habermas an Politik und Positionen des SDS im Kampf gegen Wieder-
bewaffnung, Notstandsgesetzgebung und den Vietnam-Krieg. Dennoch blieb Adorno in
der Distanzierung darum bemiiht, die Kontakte zum SDS nicht abreifien zu lassen. Be-
sonders fiir dessen Vordenker Hans-Jiirgen Krahl, einen seiner ambitioniertesten Stu-
denten, hegte er Sympathien. Nach dem Attentat auf Rudi Dutschke 1968 kam es zur
Zuspitzung der Proteste der APO und des SDS iiber Ostern und schliefilich zur Verab-
schiedung der Notstandsgesetze. Adorno weigerte sich entschieden, sich von der Stu-
dentenbewegung zu entsolidarisieren: »Dem SDS gegeniiber lehn|[t]e er [Adorno, P.E.]
eine 6ffentliche Distanzierung ausdriicklich ab.« (Ebd.) Allerdings spitzte sich die Kon-
frontation u.a. wegen der Proteste gegen die »Verkiirzung des Lehrerstudiums auf sechs
Semester« ab dem 3. Dezember 1968 deutlich zu. Am 31. Januar 1969 kam es unter Krahls
Fithrung zur Besetzung des Instituts fiir Sozialforschung in Frankfurt, worauthin des-
sen Direktoren Adorno und Friedeburg die Polizei riefen, welche 76 Student_innen fest-
nahm. Damit sind fiir den SDS »die kritischen Theoretiker, die sich bisher so beharrlich
der politischen Praxis entzogen, zu Komplizen eines faschistischer Tendenzen beschul-
digten Polizei- und Staatsapparates geworden.« (ebd.: 29) Adorno wiederum erklirt in

Bohmannund Sérensen inihrem Sammelband Zur Kritischen Theorie der Politik heute (Bohmann und
Sérensen 2019: 14—16).

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

einem Brief vom 6. August 1969 an Marcuse auf dessen Unverstindnis hin seine kriti-
sche Einschitzung der Protestbewegung: »Die Meriten der Studentenbewegung bin ich
der letzte zu unterschitzen: sie hat den glatten Ubergang zur total verwalteten Welt un-
terbrochen. Aber es ist ihr ein Quintchen Wahn beigemischt, dem das Totalitire teleo-
logisch innewohnt [...]. Von dem Maf} an Hass, das sich auf Friedeburg, Habermas und
mich konzentriert, machst Du Dir offenbar keine Vorstellungen [...].« (Zit. Nach Kraus-
haar 1998: 31) Auch Miiller-Doohm beschreibt die Beziehung Adornos zur Studentenbe-
wegung als ambivalent. Er habe viel Sympathie fiir sie gehabt und teils Hoffnungen an
sie gekniipft, doch warnte er immer wieder auch vor Voluntarismus, Aktivismus, Verkiir-
zung der Kritik und Einschrinkung der Theorie unter dem Diktat der Praxis. Letztlich sei
Adorno enttiuscht und verletzt durch den Verrat vormals treuer Schiiler_innen gewesen.
Dennoch kommt auch Miiller-Doohm zu der Einschitzung, dass Adorno trotz Spannun-
gen und Kritik an SDS, APO, Dutschke usw. nach diversen Attacken und Anschligen mit
ihnen Solidaritit gezeigt habe (vgl. Miiller-Doohm 2003: 685, 696). Das Theorie-Praxis-
Gefiige, in das Adorno intervenierte, stand mithin im Spannungsfeld von Kritik an und
Solidaritit mit den sozialen Gruppen, allen voran den Studierenden.

Die hervorgehobenen Spannungen sind charakteristisch fiir die Problematisierung
des Theorie-Praxis-Verhiltnisses bei Adorno im Rahmen des Instituts fiir Sozialfor-
schung und stehen im Kontext einer umfassenden Kritik der Politik. Stirker noch als
gegeniiber den sozialen Bewegungen — den Studierenden stand man mit kritischer
Solidaritat bei — herrschte dort grofite Skepsis im Hinblick auf die Sphire der Politik.
Adorno sprach in einer Vorlesung mit Verweis auf Marx von dessen »Lehre von der Poli-
tik als Ideologie«, mit der es eine »schier zwieschlichtige Bewandnis« habe, denn nicht
nur sei »Politik als Ausdruck bestehender Machtverhaltnisse ideologisch« (Adorno 1968:
EiS: 239), sondern in ihr stecke auch »das Potential einer gesellschaftlichen Verinde-
rung.« (ebd.: 240) Bohmann und Sérensen sprechen hinsichtlich der Frankfurter Schule
und der Politik von einem »Spannungsfeld« und einigen »Ambivalenzkonstellationenc
(Bohmann/Sérensen 2019: 14; 21). Zunichst handelt es sich um die Kritik an der Sphire
der Politik als einem wesentlichen Bestandteil des Verblendungszusammenhangs, der
das Bestehende aufrechterhilt und wahre Praxis verstellt. Dem steht jedoch die Einsicht
gegeniiber, dass alle Verinderungsbestrebungen die Politik nicht auslassen kénnen,
sondern wesentlich auf sie verwiesen sind (vgl. ebd.: 15). Sodann verweisen die Autoren
auf die Ambivalenz, wonach die Praxis jede kritische Theorie befruchten soll und zu-
gleich die Theorie einen Aspekt der verindernden Praxis bildet. Die darin zum Ausdruck
kommende Dynamik zeigen sie besonders an Horkheimer und Léwenthal auf (ebd.:
16). Mit Adorno erinnern Bohmann und Soérensen schliefRlich an das Dilemma, dass
sowohl das Mitmachen als auch die praxisscheue »reine Gesinnung« gleichermafRen
schuldig machen (ebd.: 16—17). Diesen Ambivalenzen, so lisst sich schlussfolgern, kann
sich keine kritische Theorie entziehen. Einzig, indem man sie sich bewusst macht, kann
ein Zustand jenseits dieser Situation antizipiert werden.

Auch in der internationalen Diskussion ist das spannungsreiche Zusammenwirken
von Adorno mit den sozialen Bewegungen thematisiert worden. Cook streift die Thema-
tik allerdings nur und hilt fest: »Adorno commented favourably on protest movements
in the ’60s« (Cook 2015: 89), jedoch hitte er angesichts der spitkapitalistischen Tenden-
zen zur Unterminierung von Solidaritit wenig Hoffnung gehabt. Bereits 2008 erkannte

am 13.02.2026, 21:33:02.

81


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

sie einen gewissen Zusammenhang von Adornos theoretischem Prinzip der bestimmten
Negation und den sozialen Bewegungen: »[E]mancipatory movements such as abolitio-
nism and women's liberation in which the unfree conditions that cause suffering point to
their possible reversal« (Cook 2008: 12). In dieser Einschitzung spiegelt sich nicht mehr
wider, als dass Adorno von den sozialen Bewegungen seiner Zeit angetan war, eine wirk-
liche Auseinandersetzung vermeidet Cook. Substantieller argumentiert Holloway fir die
Fruchtbarkeit der theoretischen Einsitze Adornos fiir Protestbewegungen der Gegen-
wart. »The subject of anti-capitalist struggle«, so kénne man von Adorno lernen, miisse
ein »anti-identitarian subject« (Holloway 2009: 98) sein.

Den Einfluss Adornos auf Leser_innen innerhalb und auflerhalb von Protestbewe-
gungen und dessen Bedingungen beleuchten Philipp Felsch und Heinz Bude. Entweder
suchen sie hierfiir Archive auf oder lassen die Zeitgenoss_innen selbst zu Wort kommen,
um die Wirkung Adornos auf die junge Generation der BRD zu ermessen. Felsch betont
besonders den Einfluss der Minima Moralia in den 1950er und 1960er Jahren in der BRD
(Felsch 2016: 28—32). Ihm zufolge war »in den sechziger Jahren« die im amerikanischen
Exil entstandene Aphorismensammlung »allgegenwirtig.« (ebd.: 37) Die Wirkung Ador-
nos lasse jedoch nach, schreibt Felsch. »In den Siebziger Jahren, als der Marxismus ver-
knocherte, die Kritische Theorie im Thinktank am Starnberger See abtauchte und die
Franzosen die theoretische Luftherrschaft iibernahmenc (ebd.: 37), nimmt sowohl die
Aufmerksamkeit des breiten Publikums wie auch die der jungen Studierendengenerati-
on ab.” Wie Felsch hilt sich auch Bude an Peter Gente als eine Art exemplarischen Leser.
Im Gesprich mit ihm und anderen Zeitgenoss_innen erkennt Bude die Rolle Adornos
riickblickend »als Begleiter« der Kriegskinder und spiteren 68er »durch die Holle« (Bude
2018: 84). Gegen den spiefibiirgerlichen Mief, positivistische Wissenschaftsglaubigkeit
und fiir ein avanciertes Kunstverstindnis hitte Adorno ihnen einen anderen Weg gewie-
sen und dabei geholfen »die halbbewusste Wahrnehmung des Volkermords zur Sprache
[zu] bringen« (ebd.: 98). Bude und Felsch erinnern an die vorrangige individuelle Erfah-
rung, die besonders junge Menschen beim Lesen Adornos in der Nachkriegszeit hatten,
und machen so verstindlich, welche Faszination von Adorno ausging. Abgesehen davon
bieten ihre Biicher inhaltlich wenig fiir die Auseinandersetzung mit dem Theorie-Pra-
xis-Gefiige. Felsch und Bude werfen Schlaglichter auf die Bedingungen der Faszination
fiir Foucault und wie dieser von den an Adorno gewdhnten Leser_innen wahrgenommen
wurde. Nach Adornos Tod 1969 und dem Abflauen der Revolten der sixties fand Foucault
eine besondere Situation in der BRD vor. Der Marxismus »verknocherte, so Felsch, und
die gesellschaftlichen Verhiltnisse schienen oberflichlich bleiern. Weder erwarteten die
linken Studierenden viel von den dogmatischen Theoriezirkeln noch von den marginalen
Politgruppen. Zugleich wussten sie auf theoretischem Terrain wenig von den internatio-
nalen Debatten und es fehlte die Basis fiir die von Existenzialismus und Strukturalismus
gepragte franzosische Auseinandersetzung tiber Theorie und Praxis. »Diese Situation,

79  Dem widerspricht nur bedingt, dass Demirovi¢ die Phase des »Erfolgs« der Kritischen Theorie von
1950 bis 1990 terminiert. Denn er kniipft diesen nicht an Publikumserfolge, sondern begreift die
Theorie des Instituts fiir Sozialforschung als die »Theorie der Offnung des Bildungssystems fiir die
Kinder unterer sozialer Klassen« (Demirovié 2006: 13).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

so erinnert sich Gente, »war [19159, 60 dhnlich wie [19]74, 75.« (ebd.: 97). So traf das Den-
ken der undogmatischen Linken in Deutschland mit Wucht auf den post-marxistischen
beziehungsweise nicht-marxistischen linken Diskurs aus Frankreich. Das Ereignis 1968
hatte dort eine Welle an Theorieproduktion und Politisierung ausgeldst, die zu einem
Denken fithrte, das in den USA spiter poststrukturalistisch oder einfach »french theory«
genannt wurde. Zugespitzt beschreibt Bude die Konfrontation von Theorie und Praxis in
diesen bewegten Jahren mit dem Bild des exemplarischen Lesers Gente, fiir den »1968 nur
eine Episode zwischen den Lektiiren von Adorno und Foucault [bleibt; P.E.].« (ebd.: 102)
1968, als Chiftre fiir einen Protestzyklus von etwa 13 Jahren (vgl. ebd.: 107), markiert tat-
sichlich eine entscheidende Zisur zwischen den Arbeiten Adornos und Foucaults. Die
Protestbewegungen sind Ausdruck tiefgreifender gesellschaftlicher Transformationen.
Sie beschleunigen diese Dynamiken und fithren zu einem wesentlichen Funktionswan-
del innerhalb gesellschaftlicher Herrschaftsverhiltnisse. Innerhalb dieser Verinderun-
gen der Krifteverhiltnisse wirkten Theorien als Seismographen und als Katalysatoren
fiir Proteste, indem sie den Druck dringender machten. Umgekehrt zwangen die Protes-
te zur Entwicklung neuer begrifflicher Werkzeuge und Methoden, um sie aufzuspiiren
und zu verstehen. Wihrend Adorno jedoch nur den Auftakt beobachten und beeinflus-
sen konnte, ihn sein frither Tod 1969 aber daran hinderte, die Dimensionen der Transfor-
mationen zu reflektieren, begann Foucault in dieser Zeit seine Auseinandersetzung mit
den Protestbewegungen und der Frage, wie diese Machtbeziehungen verindern. Auch
wenn er frith die zuvor abseitig wirkenden Themen einiger neuer sozialer Bewegungen
behandelte, sah er sich mehrfach genétigt, seine Forschungen und seine Begriffe neu
auszurichten. Letztlich fithrte ihn diese kritische Adaption in Auseinandersetzung mit
den Widerstinden zu einem frithen Verstindnis neuer Machtformen, die aus heutiger
Sicht postfordistisch genannt werden kénnen.

Foucault bekam die Revolten der sixties, die Adorno in Teilen solidarisch begleitete,
zunichst nur am Rande und aus der Ferne mit. Umso nachhaltiger erschiitterte ihn de-
ren Kulmination in dem Ereignis, das kurz »1968« genannt wird. Vor 1968 war Foucault
nicht sonderlich interessiert an den sozialen Bewegungen.® Die Griinde hierfiir sind
sicher vielfiltig: Seine strukturalistische Ausrichtung legte keine Praxis nahe und seine
enttiuschenden Erfahrungen im Engagement in der kommunistischen Partei begiins-
tigte skeptische Distanz.®* Doch die Repression von Studentenprotesten in Tunesien, wo
Foucault 1966 bis 1968 unterrichtete, trug entscheidend zu einer Wende bei. »In Tunesi-
en [..] sah ich mich veranlasst, den Studenten Unterstiitzung zu leisten.« (Foucault 1978:
[281]: 98; vgl. Eribon 1989: 305—-307; Garo 2011: 62—63; Defert 2014: 34; Defert 2015; Macey
2004: 84). Riickblickend beschreibt Foucault, dass es vor 1968 eine Blockade gab, sich mit

80  Brielerzufolge markiert»Foucaults politische Abstinenz in den soer und 6oer Jahren«jedoch »kein
Desinteresse.« (vgl. Brieler 1998: 255) Vielmehr hielt er sich auf dem Laufenden tiber die Entwick-
lungen der franzosischen Gesellschaft und ihrer Linken. Jedoch erkannte Foucault fiir sich »nach
seinem Bruch mit dem orthodoxen Marxismus auf Grund der politisch-intellektuellen Hegemo-
nien keine Méglichkeiten des Engagements.« (Ebd.)

81  Eribon erklart mit Blick auf Foucaults kurze Mitgliedschaft in der PCF und seinen Aufenthalt in
Polen: »Foucault était violemment anticommuniste.« (Eribon 1989: 237)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

83


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gesellschaftlichen Problemen zu befassen. Es fehlte ein Problembewusstsein und gewis-
sermafien die Sprache. Die »Mechanik der Macht« (Foucault 1976: [192]: 194), erklirte er,
konnte vor 1968 nicht in Frage gestellt werden, da sie von Rechts mit Souveridnitit und
Recht verdeckt und von Links nur in Althussers Begriffen vom Staatsapparat themati-
siert wurde. Daher verfiigten iiber Macht immer nur die Anderen. Erst mit den Ereignis-
sen von 1968 wurden die Widerstinde und die sich formierenden Neuen Sozialen Bewe-
gungen sichtbar. Aufgrund dessen konnte Foucault »ausgehend von den alltidglichen und
an der Basis gefithrten Kimpfen« das »duflerst feinmaschige[] Netz der Macht« (ebd.)
untersuchen. Wie Foucault im Gesprich mit Ducio Trombadori erklirt, hitte er vieles
von dem, was er danach schrieb, ohne diese globalen Ereignisse wohl nicht geschrieben.
Diese Kimpfe bilden Erfahrungen, die seine theoretische Arbeit itber Macht grundle-
gend verinderten, gleichwohl behielt er auch Distanz und kritisierte Dogmatisierung
(vgl. Foucault 1978: [281]: 88, 97-103;1983: [330]: 523)®2. Er lebte gewissermafien zwei Le-
ben gleichzeitig: das des Aktivisten, der sich auf der Strafie und in den Medien fir Mar-
ginalisierte einsetzte, und das des distanzierten Theoretikers. Berithmt wurde er mit sei-
nem Engagement fiir Inhaftierte in Tunesien, in Frankreich, aber auch in Spanien und
im Ostblock, innerhalb und auflerhalb des Groupe de l'information sur les prisons (GIP),
die er mit seinem Lebensgefihrten Defert und anderen Mitstreitern griindete (vgl. Fou-
cault 1971: [86]; 1972: [106]: 383; Defert 2014: 54; Macey 2004: 95—97). Am Collége de France
und anderen Orten konnte er gleichzeitig iiber Kénig Odipus, das Ancien Régime und
Nietzsche vortragen, ohne dass er diese Beschiftigung der politischen Arbeit unterord-
nete (vgl. Foucault 1971: UWW; 1971: [84]; 1973: [139]). Gerade weil beide Leben nicht in
eins fielen, sondern eine Spannung aufrechterhielten, befruchteten sie sich. An Subjekt
und Macht, einem seiner programmatischen Aufsitze, lisst sich ablesen, welche Rolle die
sogenannten Neuen Sozialen Bewegungen fiir seine Fragestellungen wie auch fiir seine
personlichen Erfahrungen spielten. Darin erklirt er die Beziehungen auf das Individu-
um zu deren Charakteristikum und beschreibt deren Kimpfe als Ausgangspunkt seiner
Untersuchungen der Macht. Diese Kampfe richteten sich gegen eine Identitit, die als
gewaltsam auferlegt erlebte wurde, und gegen eine Form der Macht, welche »die Indi-
viduen in Subjekte« transformierte (vgl. Foucault 1982: [306]: 273-275). Foucault fand in
den Neuen Sozialen Bewegungen also einen Ausgangspunkt fiir seine theoretischen Ar-
beiten (siehe Kapitel 4.2.3.). Auch wenn sie fast nie den direkten Gegenstand seiner Un-
tersuchungen bildeten, so stand er doch im Austausch mit ihnen.

Foucault nahm 1968 auch zum Anlass, iiber das Theorie-Praxis-Verhiltnis und die
Rolle der Intellektuellen gegeniiber den Adressaten zu reflektieren, wenn er auch im
maoistisch geprigten Sound der Zeit von den Massen sprach. »Nun, seit dem jiingsten
Ansturm [1968; P.E.] mussten die Intellektuellen allerdings feststellen, dass die Massen
sie nicht brauchen, um zu wissen; sie wissen vollkommen, klar und viel besser als sie,
und sie sagen es auch sehr gut.« (Foucault 1972: [106]: 384) In diesem Gesprich mit
Deleuze skizziert Foucault sein Verstindnis von intellektuellem Engagement. Statt als
selbsternannter Reprisentant oder Avantgarde »die stumme Wahrheit aller auszuspre-
chen, solle der Intellektuelle »dort gegen die Formen der Macht zu kimpfen, wo er

82  Demirovi¢ erkennt in diesem »Vorbehalt gegen die Aktivisten von '68« eine Gemeinsamkeit von
Foucault und Adorno (Demirovi¢ 2008: 182)

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

zugleich Gegenstand und Instrument dieser Macht ist: in der Ordnung des >Wissenss,
des>Bewusstseins<und des >Diskurses«.« (ebd.: 384) Vier Jahre spater gibt er dieser Rolle,
die unverkennbar die seine ist, die Bezeichnung des »spezifische[n] Intellektuellen«
im Unterschied zum »universellen Intellektuellen« (Foucault 1976: [192]: 205), dessen
Prototyp Emile Zola darstelle. Abermals verkniipft Foucault das Aufkommen des spe-
zifischen Intellektuellen mit seiner Einschitzung der Ereignisse von 1968, wenn auch
nur indirekt. Die Revolten hatten auch die Hierarchien der Reprisentation angegriffen
und »[s]eitdem [erfolgt; P.E.] die Politisierung von der spezifischen Aktivitit eines jeden
her« (Foucault 1976: [192]: 206). Diese umfassende Politisierung ging Hand in Hand mit
einer Aufwertung und Verinderung der Sphire der Kultur.®> Damit, so Foucault weiter,
»verschwindet die Schwelle des Schreibens als sakralisierendes Merkzeichen des Intel-
lektuellen; und es lassen sich nun transversale Verbindungen von Wissen zu Wissen,
von einem Punkt der Politisierung zu einem anderen herstellen.« (Ebd.) Wihrend der
universelle Intellektuelle eine Asymmetrie produziert, bemitht sich der spezifische In-
tellektuelle um eine symmetrische Beziehung (siehe Kapitel 3.3.). Mindestens genauso
entscheidend ist aber der zweite Aspekt, den Foucault im Ausgang von 1968 iiber das
Theorie-Praxis-Gefiige schlussfolgert. Theorie ist eine lokale Praxis. 1968 habe gezeigt,
so Foucault im Gesprich mit Deleuze, dass sich Theorie »nicht [in, P.E.] eine Praxis aus-
driicken, iibersetzen oder anwenden«lasse, denn: »Sie ist eine Praxis. Allerdings eine [...]
lokale und regionale: eine nicht totalisierende.« (Foucault 1972: [106]: 384) Daher fillt die
Notwendigkeit der Ubersetzung von Theorie in Praxis weg. Das bedeutet nicht das Ende
von Wissenschaft und Universitit. Wie Adorno betreibt Foucault ebenfalls Theoriepoli-
tik und schafft dem kritischen Denken eine Infrastruktur. 1969 ist er an der Griindung
der Reformuniversitit Vincennes beteiligt (vgl. Eribon 1989: 309; 315-332; Macey 2004:
87-88)% Ende 1970 verlisst Foucault das Experiment, das er verteidigte und welches
ihn prigte, um »eine Freiheit zu erproben« (Foucault 1971: [78]: 89) und so itbernimmt er
einen Lehrstuhl am Collége de France. Was Foucault spitestens seitdem beenden will,
ist der umfassende politische Anspruch der universellen Wissensproduzenten. Intel-
lektuelle sollten stattdessen iiber die Spezifik ihrer eigenen gesellschaftlichen Position
im Sinne einer positionalen Ideologiekritik Rechenschaft ablegen und aus ihnen heraus
intervenieren (siehe Kapitel 3.3.3.). Spezifische Intellektuelle entfalten gesellschaft-
liche Wirkung, sobald sie den eigenen Ort in der politischen Okonomie des Wissens
reflektieren, offenlegen und darin lokal eingreifen.

83  Diese Analyse von einer aus den Revolten der sixities ausgehenden Dynamik sich gegenseitig ver-
starkender Kulturalisierung und Politisierung teilen auch Reckwitz (2006: 10), der von einer »Kul-
turalisierung des Sozialen« (2017: 17) spricht, und Behrens, demzufolge der »Politisierung [...] zu-
gleich eine Kulturalisierung [entspricht, PE.]« (Behrens 2007: 59).

84  Macey zeichnet ein melancholisches Bild der Wissenspolitik Foucaults in Form des Experiments
in Vincennes. Voller Enthusiasmus habe Foucault zugesagt, die Abteilung fiir Philosophie zu orga-
nisieren und holte zahlreiche linke Wissenschaftler_innen dorthin. Dabei achtete er dhnlich wie
Horkheimer am Institut fir Sozialforschung auf Interdisziplinaritit und richtete die Lehre auch an
einer politischen Analyse der Gesellschaft aus (vgl. Macey 2004: 87). Ab 1969 griindete sich die Uni-
versitit und geriet schnell in die Auseinandersetzungen zwischen linken Studierenden und dem
Staat. Das Experiment der Hochschulpolitik endete fiir Foucault mit Enttduschungen, so Macey
(ebd.: 99).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

85


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Wihrend unklar ist, wie stark Foucaults eigene Erfahrung als marginalisierter Ho-
mosexueller Auswirkungen auf sein theoretisches Schaffen hatte,® ist die Zisur 1968 gut
zu belegen. Ausgehend von seinen Erfahrungen in Tunis, Vincennes und anderen Orten,
die ihn mit Studierenden, Inhaftierten und weiteren Marginalisierten in Kontakt brach-
ten, entwickelt Foucault seit Ende der 1960er Jahren ein besonders lebhaftes Interesse
fiir die Protestbewegungen in ihrer Diversitit (vgl. Foucault 1982: [306]: 273). Oft paart
sich diese Sympathie fiir soziale Bewegungen mit einer starken Abwehr des Marxismus,
der diese neuen Formen des politischen Engagements ignorierte. Teilweise behinderte
der offizielle Partei-Marxismus sie sogar, etwa im Fall der antikolonialen Kimpfe gegen
den Algerienkrieg (vgl. Foucault 1978: [281]: 88; Defert 2014: 24; 29). Entweder widerspra-
chen die Neuen Sozialen Bewegungen der Moskauer Linie oder sie lagen im Konflikt mit
der verkiirzten dialektischen Logik von Haupt- und Nebenwiderspruch. Indem die mar-
xistische Linke Probleme »fiir zweitrangig und nebensichlich« erklirte, verkannte sie
deren »zentrale[] Bedeutung im politischen Bereich« (Foucault 1978: [221]: 603). »[D]en
traditionellen marxistischen Diskursen mangelte es an der Fihigkeit«, so Foucault in ei-
nem anderen Interview, »alle diese Probleme zu beriicksichtigen« (Foucault 1978: [235]:
757), und er fithrt die Themen an, die ihn in den 1960ern und 70ern beschiftigten, dar-
unter den Wahnsinn, die Medizin, das Gefingnis und die Sexualitit. Diese will Foucault
»mit verschiedenen gesellschaftlichen Bewegungen in Verbindung bringen, ob es sich
nun um Proteste oder Revolten handelt.« (Ebd.). Gleichwohl misst Foucault »diesen Be-
wegungen keinen absoluten Wert bei« (ebd.), sie werden weder zu seinem normativen
Fluchtpunkt noch zu seinen vorrangigen Adressaten. Insofern verabschiedet Foucault
mit dem dogmatischen Marxismus zugleich auch dessen Theorie-Praxis-Verstindnis.®
Lingst hatten sich die privilegierten Erkenntnispositionen des Proletariats und der Par-
teiintellektuellen als Hitterinnen der gesellschaftlichen Wahrheit iiberholt. Das Auftau-
chen der Neuen Sozialen Bewegungen machte nicht nur »minoritires Wissen[]« (Fou-
cault 1976: IVG: 25) sichtbar, das zuvor ignoriert und unterminiert wurde. Es erforderte
auch eine andere, symmetrische, sensible Beziehung der Intellektuellen zu den Subjek-
ten und Objekten »diese[r] Wissenselemente«, damit diese nicht »ihrerseits wieder ko-
diert und durch einheitliche Diskurse rekolonisiert werden.« (ebd.: 27)%”

85  Foucault habe unter Homophobie stark gelitten, so Eribon, der sich (berzeugt zeigt, »que la sen-
sibilité [...] qui caractérisa Foucault [..] était profondément et intensément liée a la > souffrance >«
(Eribon 1989: 216). Brieler erblickt in der von Foucault Ende der1970er Jahre 6ffentlich gemachten
Homosexualitat »das starkste Argument [...] fir die oftmals konstatierte, aber kaum verstandene
Wende in der Problematisierung des Subjekts.« (Brieler 1998: 36)

86  Foucaults Beziehungen zum Marxismus und zu Marx’ Werk sind komplex. Er tilgte offensichtli-
che Verbindungen durch rhetorische Bereinigungen in Neuauflagen (vgl. Miller 1993: 608). Ahn-
lich verfuhren Adorno und Horkheimer (vgl. Schmid Noerr 1987: 444). Doch bekannte Foucaultin
Monographien und Interviews seine Nahe zu Marx (vgl. Foucault 1975: US: 283; 1978: [235]). Siehe
Kapitel 2.2.

87 Indiesem wachen Gesplir fiir die Gefahr der Rekuperation und Rekolonisierung des kritischen Wis-
sens berthrt Foucault sich mit Adornos Abwehr gegen Kommunikation und Vereinnahmung. Bei-
derldealist die gewaltfreie Erkenntnis der Sache selbst. Uber ihre unterschiedlichen theoretischen
Entscheidungen iiber den passenden methodischen Weg dorthin kann dies jedoch nicht hinweg-
tauschen.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

In der Forschung werden diese engen Bindungen Foucaults an die sozialen Bewe-
gungen immer wieder hervorgehoben. Eine grofe Spanne zeigt sich hinsichtlich der
Einschitzungen iiber seine Nihe und Distanz. Defert erklirt in einem Interview, dass
Uberwachen und Strafen »natiirlich [mit, P.E.] der G.I.P. verlinkt [war, P.E.]. Die politi-
schen Interventionen waren wichtig fiir Foucaults Denken, seine Theorie.« (Defert 2015)
Dabei wollten die Aktivist_innen die Hiftlinge zu Wort kommen lassen und nicht in ih-
rem Namen sprechen. Im Vordergrund standen ihre Erfahrungen und damit ihr mi-
noritires Wissen (vgl. Defert 2014: 59). Dass Foucault richtig lag, indem er das mino-
ritire »Bewegungswissen« (Blechschmidt 2019: 40) ernst nahm, wird ersichtlich, wenn
man sich vor Augen fithrt, dass bereits 1978 die Revolutioniren Zellen eine zutreffende
Beschreibung der »Auswirkungen des postfordistischen Neoliberalismus« (ebd.: 40) lie-
ferten. Gleichwohl plidierte Foucault keineswegs dafir, alles minoritire Wissen unge-
sehen abzunicken. Den allgegenwirtigen Faschismusvorwurf der Linken in den 1970er
Jahren lehnte er ab, denn er verunmdégliche die notige spezifische Analyse der Gegen-
wart (vgl. Foucault 1977: [213]: 498). Clemens Reichhold widerspricht daher den Versu-
chen, Foucault als Feind des Staates schlechthin und als neoliberalen Apologeten dar-
zustellen. Vielmehr waren ihm die »Staatsfeindschaft und der Totalititsbegriff der Lin-
ken« deshalb »nicht [...] sympathisch, weil sie ihm als »Hindernis bei der Analyse neo-
liberaler Machtverhiltnisse [erschienen, P.E.].« (Reichhold 2019: 355)®® Diese Spannung
zwischen Nihe und Distanz Foucaults zu den Protestbewegungen charakterisiert von
Anfang an die Einschitzungen der Sekundirliteratur und findet sich darin bis heute.
Dosse erkennt einen direkten Zusammenhang von sozialen Bewegungen und theore-
tischen Verschiebungen bei Foucault etwa in der Aufgabe des Konzepts der Episteme
und der Ubernahme der »diskursiven Praxis« (Dosse 1991: 289, 297, 299, 300). Mit die-
ser begrifflichen Verschiebung »gelingt es Foucault, das strukturale Paradigma der blo-
Ren Diskurssphire«hinter sich zulassen und sich »dem Marxismus anzundhern.« (ebd.:
289) Laut Dosse versucht Foucault damit auf sein »vornehmlichstes Zielpublikum [...]
in den Jahren 1968/69« zuzugehen, den von Althusser inspirierten »Aktivisten, die den
Schritt hin zum - oft maoistischen — politischen Engagement getan haben« und mit
Nachdruck das Problem »der Praxis« (ebd.) zu stellen. Cook zufolge leitet sich das In-
teresse Foucaults an der Genealogie der Moral aus den Revolten der sixties ab und fithrt
zu seiner kritischen Auseinandersetzung iiber die sogenannte sexuelle Befreiung von re-
striktiven Moralvorstellungen. Dabei macht sie deutlich, wie Foucaults Beschiftigung
mit widerstindigen Subjekten und sozialen Kimpfen sein Verstindnis von Emanzipa-
tion pragten. »The later Foucault is primarily concerned with emancipatory strugglesc,
so Cook, die ihm folgende These zuschreibt: »Resistance makes emancipation possible.«
(Cook 1993:137) Diesen Einschitzungen Deferts, Dosses und Cooks, die eine enge Bezie-
hung Foucaults zu den Protestbewegungen seiner Zeit beschreiben, stehen diejenigen

88  Dielinke»Staatsphobie« (Foucault1979: GdB:112), die Staat und Individuum einander abstrakt ge-
genlberstellt, war Foucault zu pauschal. Foucaults genealogische Kritik trifft beide Effekte, indem
sie ihre Verbindung offenlegt. Foucault erkennt »das gleichermafien politische, ethische, soziale
und philosophische Problem, das sich uns heute stellt«, nicht weniger radikal darin, »uns selbst
vom Staat und der damit verbundenen Form der Individualisierung zu befreien [..].« (Foucault
1982: [306]: 280; vgl. 1979: [291]: 198)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

87


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Eribons und Demiroviés gegeniiber, die eine groflere Distanz betonen. Zwar bestreitet
niemand das direkte Engagement Foucaults, doch weisen sie darauf hin, dass Foucault
riickblickend oft eine groRere Einflussnahme unterstellt wird, als sich nachweisen lie-
Re. So wurde Foucault wegen seines Buches Wahnsinn und Gesellschaft oft als Vorkimpfer
der Bewegung der Antipsychiatrie wahrgenommen. Doch blieb er dieser eher fern, wie
Eribon beschreibt: »Il ne prendra pas vraiment part aux mouvements [autour de l'asile,
P.E.] et se contentera de les accompagner d’un peu loin, de les encourager tout au plus.«
(Eribon 1989: 221) Auch wenn Foucault, wie gezeigt, hiufig 1968 und die Revolten der six-
ties als Ausloser seiner Forschungen und ihre Bewegungen als Interventionsfeld begriff,
wahrte er doch eine kritische Distanz. Fiir seine Gouvernementalititsstudien stellte Fou-
cault auch den »kategorisch« formulierten »Imperativ« auf: »Niemals Politik machen.«
(Foucault 1978: STB: 17; vgl. Funote des Herausgebers) Demirovi¢ gelangt dementspre-
chend zu der Einschitzung, dass Foucault zwar »auf der Grundlage dieser Bewegungen
[von 1968, P.E.] die Tradition der kritischen Theorie weiterentwickeln« konnte, er aber
zugleich »manchen Vorbehalt gegen die Aktivisten von 68« (Demirovi¢ 2008: 181-182)
hatte.

Der wohl nachhaltigste Einfluss, der von Foucault, seinem theoretischen Werk wie
seinem Engagement gleichermafRen ausgeht, besteht in der Redefinition der Politik. In
ithrem Buch tiber Foucault, Deleuze, Althusser & Marx hat Garo dies auf den Punkt gebracht:
»Laura de la philosophie non marxiste de cette époque, jusqua aujourd’hui« rithre her
von der »enquéte perpétuelle d’une redéfinition radicale de la politique comme telle.«
(Garo 2011: 50) Der Breite der Neuen Sozialen Bewegungen, dem Widerstand gegen be-
grenzende Formen der politischen Auseinandersetzung und dem Begehren nach einer
umfassenden Befreiung entsprach eine neue Form der Philosophie. Als einflussreicher
Philosoph und Aktivist untergrub Foucault klassische Denkweisen und stellte die Defi-
nition bestehender Begriffe infrage, um den sozialen Bewegungen eine philosophisch
fundierte Kritik auf der Hohe der Zeit zur Verfiigung zu stellen. Foucaults »engagement
inclassable, so Garo, »coincide avec une critique de la politique institutionnelle et avec
la redéfinition stratégique d’'un militantisme« (Garo 2011: 83) Seine unermiidliche Arbeit der
Umwertung, der Verschiebung und der Aneignung philosophischer und politischer Begriffe dient
der kritischen Analyse im Hinblick auf individuelle und kollektive Emanzipation. Daher kommt
Garo zum Schluss, dass, wenn man Politik als »lien permanent entre une ceuvre théoré-
tique et des enjeux a la fois personnelles et collectifs« bestimme, Foucault »sans doute le
plus politique des philosophes du moment« (Garo 2011: 83) sei. Kraushaar vervollstindigt
diese Beschreibung von der Seite der Neuen Sozialen Bewegungen her, die wie »[k]ei-
ne andere gesellschaftliche Kraft [...] zur Aufsprengung des konventionellen Politikver-
stindnisses beigetragen« (Kraushaar 2012: 30) hitten. Die Redefinition des Politischen geht
also von einer Wechselwirkung im Theorie-Praxis-Gefiige aus. Indem Foucault und Adorno die tra-
dierten Vorstellungen iiber Politik einer scharfen Kritik unterziehen, zeigen sie eine wesentliche Ge-
meinsamkeit, die auch dahingehend ihr Engagement umfasst, dass beide sich nicht ambivalenten
Konstellation von Philosophie und Politik entziehen. In der Auseinandersetzung mit sozialen
Bewegungen, die eine Politisierung und Kulturalisierung vorantrieben, versuchte Fou-
cault seine Theorie als »Werkzeugkiste« (Foucault 1977: [218]: 552) zu entwickeln. Damit
seine Begriffe »den Machtverhiltnissen und Kimpfen in ithrem Umfeld angemessen«
(ebd.) bleiben, schirft, verwirft oder modifiziert er sie, auf dass sie dazu dienen kénnen,

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

die Gesellschaft zu verindern. Er wolle erreichen, dass seine Biicher wie Bomben benut-
zen werden konnen, welche die Verhiltnisse aufsprengen, schreibt er (vgl. Foucault 1978:
[221]: 608). So bekriftigen Foucaults eigene theoretische Verschiebungen und seine vom
Gefingnis bis zur Sexualitit vollzogenen Politisierungen von Diskursen auch seine stra-
tegische Entscheidung fiir den spezifischen Intellektuellen.

Bevor aus dem Ausgefithrten zusammenfassende Uberlegungen zum Verstindnis
der Beziehung Adornos und Foucaults zu den sozialen Bewegungen méglich sind, muss
zunichst die Entwicklung der sozialen Bewegungen umrissen werden. Dazu ist ein ra-
scher Blick auf das von Kraushaar gezeichnete Bild hilfreich, der die sozialen Bewegun-
genals moderne Phinomene vonvormodernen Protesten oder Aufstinden abgrenzt (vgl.
Kraushaar 2012: 27). Als Voraussetzung und Ergebnis biirgerlicher Revolutionen und ge-
bunden an Wissenschaft und Fortschrittsoptimismus erlitten die ersten sozialen Bewe-
gungen 1848 eine vernichtende Niederlage. Sie verdeutlichte der entstehenden Arbeiter-
bewegung die Notwendigkeit einer umfassenden Reorganisation, die sie ausgehend von
der Organisationsform der Partei und der philosophischen Figur des Proletariats weit
in alle gesellschaftlichen Bereiche trieb (vgl. ebd.: 30). Allerdings geriet mit der Moder-
ne auch die Arbeiterbewegung, ihre dominante soziale Bewegung, in eine Krise. Kraus-
haar zufolge legten Auschwitz und Hiroshima die Briiche der Moderne offen (vgl. ebd.:
22-24). Diese Krise sei iiberdeutlich mit dem Protestzyklus von 1968 und der Olkrise 1973
geworden (vgl. ebd.: 25). Seitdem griffen Protestbewegungen immer hiufiger nach Ben-
jamins »Notbremse« und stellten »Motive wie Bewahrung oder gar Rettung« (vgl. ebd.:
22) ins Zentrum. Angesichts dessen erschien der traditionelle Marxismus unvorberei-
tet, behdbig und ignorant. Er »geriet nicht nur in eine Krise, weil er mit seiner Orientie-
rung an Arbeiterbewegung, Klassenkampf und Revolutionstheorie politisch in die Irre
gefithrt hatte«, so Kraushaars Analyse, »sondern auch weil er auf einem industriellen
Produktivismus basierte, der sich zunehmend als problematisch, in der bedenkenlosen
Ausbeutung natiirlicher Ressourcen gar als gefihrlich erwies.« (ebd.: 26) Dies erklirt teil-
weise, warum der Marxismus die Akteur_innen und Theoretik_innen von 1968 nicht lin-
ger iiberzeugte, sondern ihnen oft als Feind erschien. Nur im anti-sowjetischen Gewand
von Maoismus und Trotzkismus konnte darauf zuriickgegriffen werden. Wenn Foucault
auch zeigte, wie mit Marx anti-marxistisch gearbeitet werden kann. Kraushaars Analyse
macht aber noch einen zweiten Punkt deutlich: »Es ging und soll immer in den sozialen
Bewegungen um soziale Gerechtigkeit, Fortschritt, Modernitit und gesellschaftlichen
Wandel gehen. Doch das ist zweifelhaft« (ebd.: 31) fir heutige soziale Bewegungen. Ei-
nerseits weil die real-existierende kapitalistische Moderne grundsitzlich problematisch
geworden sei und kaum noch den Bezugspunkt sozialer Bewegungen darstellt. Anderer-
seits »bezweifelt« Kraushaar, ob »diese neueren Bewegungen in einem allgemeinen Sin-
ne als soziale zu definieren sind« (ebd.: 31, Hervorhebung im Original). Denn die »6kono-
mische Funktion, die soziale Herkunft, die politische Rolle« (ebd.) unterscheiden Neue
Soziale Bewegungen und Arbeiterbewegung voneinander. Daher pliddiert Kraushaar da-
fiir, »eine offenere Formulierung zu verwenden, die wie die der Protestbewegung weni-
ger weltanschaulich determiniert ist.« (ebd.: 32, Hervorhebung im Original) Mit Blick
auf Foucaults Arbeiten iiber Disziplin und Biomacht wird dagegen deutlich, dass soziale
Herrschaft und 6konomische Ausbeutung in den Dispositiven von Gefingnis und Sexua-

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

89


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

litdt re-produziert wird, die von den neuen Bewegungen kritisiert werden.® Die unter-
schiedlichen Betrachtungsweisen beider historischer Bewegungsformen schliefden sich
keinesfalls notwendig aus, vielmehr kdnnen sie sich gegenseitig befruchten. Dieses Ver-
hiltnis dhnelt auf theoretischer Ebene dem von Adorno und Foucault. Gleichwohl trifft
Kraushaar wesentliche Charakteristika der gesellschaftlichen Transformation und der
ihrer Kimpfe und Bewegungen seit den 1950er und 1960er Jahren. War die Arbeiterbe-
wegung noch eine einheitliche Bewegung, die es vermochte, zahlreiche feministische,
antikoloniale usw. Kimpfe entweder zu integrieren oder an den Rand zu dringen, ver-
liert sie diese Kraft nach und nach. Wihrend der sixties und verstirkt nach 1968 kommtes
global®® zu einer tiefgreifenden Pluralisierung der Kimpfe. So berichtet auch Defert im
Riickblick: »Als ich Maoist war, war die proletarische Bewegung unser Modell, wir woll-
ten mit migrantischen Arbeitern und mit Frauen arbeiten. Aber 1972 zeigte sich, dass
die Frauen in den Gefingnissen Themen hatten, die nicht die proletarischen waren. Und
das war symptomatisch fiir das, was dann passierte, nimlich eine Fragmentierung der
Kampfe, die Gewerkschaften und Parteien hatten vollig andere Themen, und wir waren
den Transvestiten, Gays, Feministinnen niher als den Proletariern.« (Defert 2015) Auf
theoretischer Ebene reflektiert Adamczak diese Entwicklung als Abschied vom Wider-
spruch von Kapital und Arbeit und damit der marxistischen Deutungshoheit. »Nach 1968
konnte sich keine politische Differenz dauerhaft als dominanter Antagonismus hegemo-
nialisieren, vielmehr wurde dieser Anspruch selbst angesichts der Neuen Sozialen Be-
wegungen immer hiufiger aufgegeben und explizit zuriickgewiesen.« (Adamczak 2017:
200) Adorno konnte also mit guten Griinden noch am Antagonismus der Klassengesell-
schaftals adiquater Beschreibung der fordistischen Gesellschaft festhalten. Sein Gespiir
fiir die Briiche, fiir die unauflésliche Nichtidentitit in ihren diversen Formen detektier-
te allerdings bereits den Ubergang zum Postfordismus. Der Ablssung vom Konzept des
einheitlichen Antagonismus, der alle Kimpfe subsumiert, vereinheitlicht, und an einer
»sozialer Logik des Allgemeinen« (Reckwitz 2017: 15, Hervorhebung im Original) ausrichtet,
entspricht Foucaults Pluralisierung der Machtbeziehungen hin zum Konzept des »Ago-
nismus<«” (Foucault 1982: 287; siehe Kapitel 3.2.2.).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass um 1968 herum Prozesse der
Pluralisierung der sozialen Bewegungen, der Gesellschaften und der Theorie abliefen,

89  Besondersim Feminismus wurde diese marxistische Tradition hervorgehoben und zugleich nach-
haltig transformiert (vgl. Federici 1976).

90 Die globale und damit (post-)koloniale Dimension dieser Entwicklung wird in den letzten Jah-
ren immer starker hervorgehoben. Auf die Wechselwirkung macht etwa Adamczak aufmerksam,
wenn sie (ber die Riickwirkung der revolutiondren Bewegungen des globalen Stidens im Zuge der
Dekolonisierung in den 1950er und 6oer Jahren auf die kolonialen Zentren reflektiert. »Die Peri-
pherisierung der Revolution fiihrte zu einer Dezentrierung der Emanzipation.« (Adamczak 2017:
193) Mit Blick auf Frankreich wird dies sofort plausibel anhand der politisierenden Wirkung des
Algerienkriegs.

91 Zum Konzept des Agonismus hat zuletzt Mouffe wesentliche Beitrage geliefert. Sie bestimmt»die
Umwandlung des Antagonismus in Agonismus« als demokratische Aufgabe und verweist auf die
Tendenz des »Dissens zu gewaltsamen Formen«, wenn »fiir widerstreitende Stimmen legitime
agonistische Artikulationsmoglichkeiten [nicht, PE.] existieren.« (Mouffe 2005: 30; vgl. Mouffe
20009)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

welche einander entsprachen und sich gegenseitig befruchteten. Die Mai-Ereignisse in
Frankreich bewirkten Dosse zufolge eine Offnung der dominanten strukturalistischen
Theorie »in Richtung auf eine Pluralisierung« (Dosse 1991: 164). Beschleunigt durch die
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen wiren »nomadische[] Begriffes, [..] zu den
herrschenden Denkkategorien des Nach-Mai« (ebd.) geworden. Foucault begrifite die
Pluralisierung und forderte dementsprechend »ein Denken, das Ja zur Divergenz sagt«
(Foucault 1970: [80]: 112), wihrend Adorno den Pluralismus besonders in der soziologi-
schen Theorie als Ideologie ablehnte. Thm zufolge bleibt das scheinbare »Nebeneinander
der Krifte in Wirklichkeit eben doch eingefangen und wesentlich bestimmt [...] von dem
alles beherrschenden sozialen System, unter dem wir leben« (Adorno 1968: EiS: 80).%>
Wie im vorangegangen Unterkapitel zu Historizitit dargestellt, greift die Vorstellung
einer simplen Ablosung des monistischen Denkens zugunsten des Pluralismus zu kurz,
wenn sie nicht Ungleichzeitiges gewahrt. Die einzelnen Prozesse haben lange Vorliufe,
verfiigen tiber eine relative Autonomie und sind kontingent aufeinander bezogen. So
verwundert es nicht, wenn auch heute weiterhin um den Primat des Klassenkampfs
gerungen wird. Alte Herrschaftsformen finden sich in der Gegenwart ebenso wie klas-
sische Bewegungen und etablierte Weisen der Kritik. Jedoch sprechen gute Argumente
fiir eine dominante Tendenz der Pluralisierung, die nicht nur pseudo, illusionir oder
ideologisch ist, sondern substantiell. Die Transformationen sollten als Funktionswan-
del begriffen werden, bei denen bestehende Institutionen, Praktiken, Subjektivititen
erhalten bleiben, wihrend sich zugleich ihr Zusammenhang verindert. Dabei bietet
das Schema vom Ubergang zum Postfordismus den Vorteil, die Kimpfe als Motor der
Verinderung zu begreifen. Herrschaftsverhiltnisse reagieren auf soziale Bewegungen,
Exodus, Kritik — die kapitalistische Produktionsweise scheint geradezu darauf angewie-
sen, um mittels Basisinnovationen neue Akkumulationszyklen in Gang zu setzen. Damit
ist das Problem neoliberaler Rekuperation benannt, jedoch gelingt Vereinnahmung nie
restlos: Auch die verwaltete Welt scheiterte an mikrologischer Widerstindigkeit. In
der Forschung iiber kritische Theorie wurde diese Entwicklung zur Pluralisierung der
Theorie frith erkannt. So analysiert Haugg: »Der Plural tritt auf, wenn das Allgemeine
seinen Griff lockert oder zumindest zu lockern beginnt.« (Haugg 1996: 194) Statt eine
Unfihigkeit zur einheitlichen Synthese anzuzeigen, stellt die Analyse umfassender
Pluralisierungsprozesse eben diese Fihigkeit des kritischen Denkens unter Beweis. Sie
legt offen, warum ein vereinheitlichender Marxismus zur Blockade im Theorie-Praxis-
Gefiige werden konnte. Daher erhebt Haugg »den Pluralen Marxismus zum Programm.«
(ebd.: 194, Hervorhebung im Original) Der Transformation von der Arbeiterbewegung
zu den Neuen Sozialen Bewegungen entsprechen die Korrekturen des Marxismus durch
feministische, poststrukturalistische und post-koloniale Theorien. Gerade wegen der
anhaltenden Debatten iiber dessen genaue Ausgestaltung erscheint die Pluralisierung

92 Adornos Analyse nach stellen Pluralismus und Positivismus »auch ein notwendiges Bewusstsein«
dar, denn in ihrem »zerfallenden Nebeneinander der durch keine Einheit mehr verbundenen Ein-
zeleinsichten« wiirde sich »der Zerfall unserer Gesellschaft« (Adorno 1960: PuS: 198) spiegeln.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

91


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

heute unhintergehbar.”® So stellt Benhabib 2018 biindig fest »I am arguing that we have
to accept the legitimate and illuminating pluralization of critical theories.« (Benhabib 2018,
Hervorhebung im Original)

Insgesamt sollte bei allem Einfluss, den Foucault und Adorno auf die Offentlichkeit
im Allgemeinen und die Protestbewegungen ihrer Zeit im Speziellen ausgeiibt haben,
der materialistische Grundsatz nicht aus dem Auge verloren werden, dass die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse das Primat besitzen. Die Philosophie bleibt ein Uberbauphi-
nomen. Wenn auch Adorno und Foucault eindriicklich aufzeigen, dass gesellschaftliche
Herrschaft erst durch Geist und Diskurs hindurch produziert wird und damit Potentia-
le der Emanzipation wie der Regression einhergehen. Fiir die vorliegende Studie ent-
scheidend ist die Tatsache, dass im Agieren Foucaults und Adornos zugleich eine Reak-
tion auf die sozialen Bewegungen steckt. Dabei hatten beide zunichst die Arbeiterbe-
wegung als die dominante soziale Bewegung im Blick. Am Anfang von Adornos Schaf-
fen steht ein Misstrauen gegeniiber der Arbeiterbewegung, das sich angesichts von Fa-
schismus und Shoah in Verzweiflung steigert und ihn in der Diagnose ihrer Integration
bis an sein Lebensende begleitet. Zwar hielt er Verbindungen zu den Gewerkschaften,
sah sich aber eher als 6ffentlicher Intellektueller (vgl. Miiller-Doom 2003: 586). Die Be-
wegung der Frauen, Schwulen und die antikolonialen Bewegungen nahm Adorno kaum
zur Kenntnis. Anders die Proteste gegen Atombewaffnung und Notstandsgesetzgebung
und besonders die Studentenbewegung, mit der er qua Beruf in Kontakt kam und der
er mit Sympathie, spiter mit solidarischer Kritik gegeniibertrat. Foucault mied abgese-
hen von einem Intermezzo bei der kommunistischen Partei in den 1950er Jahren die Ar-
beiterbewegung. Deren ausbleibender Widerstand gegen den Algerienkrieg enttiusch-
ten ihn ebenso wie ihre Ignoranz gegeniiber seinen Themen wie der Pathologisierung,
dem Gefingnis und der Sexualitit. Riickblickend scheint es, als habe Foucault auf die
Eruption 1968 gewartet, in der die Neuen Sozialen Bewegungen hervortraten und rasant
die Gesellschaften verinderten. Sein Engagement u.a. im GIP sowie seine grundsitz-
lichen theoretischen Verschiebungen bezeugen seine Verbundenheit mit diesen vielfil-
tigen Bewegungen der Marginalisierten. Seine Erniichterung blieb allerdings nicht aus
und Foucault entzog sich Vereinnahmungsversuchen auch durch den Wechsel des theo-
retischen Terrains. Ihre jeweilige wechselhafte Beziehung zu den sozialen Bewegungen
zwischen solidarischer Nihe und kritischer Distanz deutet auf eine Gemeinsamkeit zwi-
schen Adorno und Foucault hin: Das Engagement der kritischen Intellektuellen zeigt sich nicht
in der Einheit von Theorie und Praxis, sondern in deven fruchtbarer Spannung.

Dialektik

Die Entwicklung des Theorie-Praxis-Gefiiges schligt sich nicht nur im Pol der sozialen
Bewegungen nieder, sondern auch im entgegengesetzten Pol der Philosophie. Gaben bis
hierher die jeweiligen Bezugnahmen Adornos und Foucaults auf Protestbewegungen ei-
nigen Aufschluss tiber die Vermittlung von 6ffentlicher Intervention, Theoriepolitik und
Ausrichtung der kritischen Theorie, stehen im Folgenden die theoretischen Strategien

93  Die Pluralisierungsthese vertreten auch Salzborn (2015a: 13) und Adamczak (2017: 233). Ziege zu-
folge bewirkt die Exilerfahrung des Instituts fiir Sozialforschung ebenfalls eine Pluralisierung der
Arbeitsweise und ihrer Ergebnisse (Ziege 2019: 26).

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

beider im Vordergrund und damit ihre Begriffsarbeit. An die oben angesprochenen Aus-
einandersetzungen tiber die Rolle des Marxismus anzuschliefRen, erscheint sinnvoll, da
sie zum Kern fithren. Denn im Zentrum der Differenz zwischen Adornos Festhalten am
Konzept des Antagonismus und Foucaults Plidoyer fiir den Agonismus steht die Dialek-
tik. Daher ergeben sich folgende Fragen: Wie nehmen beide Bezug auf die Dialektik? Aus
welchen Griinden halten sie die Kategorie der Totalitidt fir geeignet zur Analyse der Ge-
genwart oder nicht? Und welche Position nehmen beide zum theoretischen Gegenspieler,
dem Nominalismus, ein? Im Folgenden werden diese Fragen kurz diskutiert. Anschlie-
Rend folgen einige Bemerkungen iiber den Zusammenhang von Kritik und Experiment,
bevor abschlieRend relevante Ergebnisse des zweiten Teils des Kapitels zusammengetra-
gen werden.

Adornos Bezug auf den Marxismus ist unzweifelhaft verbunden mit der Dialektik
(vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 375; 1969: [Spezifikation]: 292). Hiufig dient
ihm die Bezeichnung »dialektische Theorie« (Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 22;1961:
[Statik]: GS 8: 234; 1968: [Industriegesellschaft]: GS8: 356) als Spezifizierung oder Chif-
fre fiir den Marxismus. Denn nur in gebrochener Tradition und durch Kritik gerettet,
tritt Adorno das Erbe des Marxismus und der Dialektik an. Seine negative Dialektik ent-
wickelt er in bewusster Abgrenzung zur positiven Dialektik. Diese hatte der Marxismus
von Hegel iibernommen und weitergegeben. Harsch kritisiert Adorno das dominante
Verstindnis von Dialektik im Marxismus seit Marx iiber Lukics bis in die 1960er Jahre
als »Identifikation mit dem Allgemeinen« (Adorno 1964: LFG: 66).** Damit einher gehen,
so Adorno weiter, der »Glaube, dass, wenn am Ende das Allgemeine in Ordnung kommt,
der Begriff siegt« (Adorno 1964: LFG: 66) und es zu einer Abwertung des Besonderen und
Nichtidentischen kommt. Noch wo Adorno sich zu Hegels dialektischer Erbschaft be-
kennt und dessen Vorreiterrolle betont, geschieht es kritisch (siehe Kapitel 4.1.3.). Inden
drei Studien zu Hegel ist dies uniibersehbar. Hegels Philosophie, so bewertet es Adorno, sei
wahr und unwahr zugleich (vgl. Adorno 1963: Hegel: 28) und bereits dort materialistisch,
wo sie den Idealismus auf die Spitze treibe (vgl. ebd. 84). Adorno zollt Hegel durch seine
Kritik hindurch Anerkennung: »Bei allem Nachdruck auf Negativitit, Entzweiung, Ent-
fremdung, Nichtidentitit kennt Hegel deren Dimension eigentlich nur um der Identitat
willen, nur als deren Instrument. [...] Darin begeht die idealistische Dialektik ihren Trug-
schluss.« (ebd.: 164) Zu retten wire Dialektik »einzig in der Preisgabe von Stimmigkeit
aus der eigenen Konsequenz.« (ebd.: 165)° Mit diesen schlieRenden Worten wird deut-
lich, dass Adorno eine dialektische Position zuzuschreiben voreilig wire, nicht umsonst
schreibt er eine Negative Dialektik (Adorno 1966: ND: GS 6). Damit bezweckt Adorno eine
Absage an alle Simplifizierungen, Schematisierungen und Vereinnahmungen der Dia-
lektik. Sie haben sich etwa im Dreischritt von These-Antithese-Synthese etabliert oder

94 Nach Jay galt Adornos Kritik an »Lukacs’ Hegel-Marxismus und der frithen Sozialwissenschaft des
Instituts« dessen »normative[m] Ideal einer vollkommen harmonischen Gesellschaft« (Jay 1982:
83). Damit ist auch die Historizitit einer Utopie ausgesprochen, die sich am Allgemeinen orien-
tierte, die Harmonie einforderte und letztlich in ihrer Abneigung gegen das Abweichende die Male
dervon ihr kritisierten Gesellschaft trug und bedenkenlos reproduzierte.

95  Auch in den Vorlesungen markiert er seine Kritik an Hegel als »immanente Kritik« (Adorno 1964:
LCF: 64).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

93


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

in der Vorstellung von der Vermittlung als eines Mittleren oder auch im Zwang zum Po-
sitiven durch die Negation der Negation. Stattdessen stellt Adorno nachdriicklich die
Aufgabe, die »Richtung der Begrifflichkeit zu dndern, sie dem Nichtidentischen zuzu-
kehrenc, dies wire »das Scharnier negativer Dialektik.« (ebd.: 24) Diese strebe bewusst
keine »[s]ystematische Einstimmigkeit« an (ebd.: 38), sondern bilde ein »Ensemble von
Modellanalysen« (ebd.: 39). Gegen Hegel sollten Nichtidentitit und Widerspriiche nicht
durch Identitit und System geglittet werden (ebd.: 162). Die »in jeglicher einzelnen Be-
stimmung wirkende Kraft des Ganzen [ist, P.E.] nicht nur deren Negation sondern [sic!]
selber auch das Negative, Unwahre.« (ebd.: 145) Dies kennzeichne negative Dialektik, so
Adorno, im Unterschied zu Hegel, der »Identitit und Positivitit« supponiere (ebd.: 145).

Die strategische Entscheidung Adornos fiir eine negative Dialektik ist sowohl Kon-
sequenz seiner rettenden Kritik der dialektischen Methode als auch der vernichtenden
Kritik ihrer Anwendung. Denn allzu oft fithrte die Dialektik zur Erstarrung des Denkens
und diente damit der Fixierung von Verhiltnissen und bestehender Herrschaftsformen.
Indem sie Schablonen liefert, enthebt Dialektik die Denkenden des Denkens, statt sie
darauf zu verpflichten.® »Dialektik [ist, P.E.] kein Spruch« (Adorno 1960: PuS 212) — und
in dieser Mahnung an seine Studierenden schwingt bereits die Wahrnehmung mit, sie
wire dazu verkommen. Fiir Adorno ist die Dialektik Ausdruck des Bemithens des Den-
kens der »Sache selbst« (Adorno 1962: Terminologie 1: 26; 1959: GS8: 106;1962: 13; vgl. Tie-
demann 1984:186; siehe auch Agnoli 1996). Zwischen Adornos Kritik an der Dialektik und
seinem unermiidlichen Einsatz fiir ihre Fortentwicklung entsteht eine Spannung. In den
Minima Moralia erliutert er sie als »Versuch, den Zwangscharakter der Logik mit deren
eigenen Mitteln zu durchbrechen.« (Adorno 1951: MM: GS 4: 171) Doch da das Denken
»dieser Mittel sich bedienen muss, steht es in jedem Augenblick in Gefahr, dem Zwangs-
charakter selber zu verfallen.« (Ebd.) Daher macht Adorno mit Benjamin die »Nétigung«
deutlich, »dialektisch zugleich und undialektisch zu denken.« (ebd.: 173) Dialektisches
Denken ist wie jedes Denken vor Missbrauch nicht sicher, wovor denn auch der Aphoris-
mus 152 warnt. Schliefilich sei Dialektik »von Anbeginn auch eines [der Mittel, P.E.] zur
Herrschaft« gewesen und ihre Wahrheit liege einzig »bei ihrer Intention im historischen
Prozess« (ebd.:280). Unter Riickgriff auf ihre Anfinge im philosophischen Denken in der
Antike erklirt Adorno daher mit Blick auf die Studentenbewegung: »Dialektik wird zur
Sophistik verdorben, sobald sie pragmatisch auf den nichsten Schritt sich fixiert, iber
den doch die Erkenntnis der Totale lingst hinausreicht.« (Adorno 1969: [Marginalien]:
180) Seinen substantiellen Gehalt und Wahrheitskern findet jedes Denkens zwar nur in
Bezug auf die Wirklichkeit, in der Fihigkeit, das Nichtidentische prisent zu halten, das
Intentionslose gewaltlos aufzuschliefen und Leiden beredt zu machen, doch verliert es
ihn, sobald es sich Praxis unterordnet.

96  Adornos Stil versucht der Absage an Schematismen in der Darstellung gerecht zu werden. Durch
seine kontrapunktische Komposition wird der Widerspruch in der Sache sprachlich rekonstruiert
und die Leserin angehalten, diesen nachzuvollziehen. Den Lesefluss zu stéren ist also Adornos
Mittel, um einer Auseinandersetzung mit dem Gegenstand addquaten Ausdruck zu verleihen. Die
Darstellung ist dem Inhalt wesentlich (vgl. Adorno 1958: [Essay]: GS 11: 20), so Adorno in dankba-
rem Gedenken an Benjamin (vgl. Benjamin 1928: 207; Diittmann 2004; Sander 2010; Christ 2017:
21).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Adornos Kritik an der Dialektik rithrt auch von seiner vehementen Abwehr des
Okonomismus her. Dieser Vorstellung, wonach das 6konomische Sein das Bewusstsein
eindeutig determiniere, huldigten der zum DIAMAT fixierte dialektische Materialismus
im Osten und zahlreiche marxistische Gruppierungen im Westen. Statt die soziale
Wirklichkeit einzig aus der Okonomie abzuleiten, vertritt Adorno die Auffassung von
der prinzipiellen Offenheit und Kontingenz der gesellschaftlichen Entwicklungen.®”
Nicht die Okonomie stellt die Invariante dar, sondern die Herrschaft, deren Ausdruck
sie ist (vgl. Adorno 1964: LGF: 78—80, 99-102)*®. Weiterhin wendet Adorno sich, wie
aus seinem skizzierten Umgang mit den sozialen Bewegungen ersichtlich, entschieden
gegen simple Widerspiegelungstheorien (vgl. Adorno 1960: PuS: 170; siehe Kapitel 3.1.).
Gleichwohl stehen diesen Kritiken des Okonomismus auch seine klaren Positionen
hinsichtlich des »Primat[s] der Okonomie« (Adorno 1966: [Postscriptum]: 89; vgl. 1955:
[Soziologie und Psychologie]: 48) gegeniiber. Adorno verlisst bei aller Kritik an positiver
und vereinnahmter Dialektik nicht den marxistischen Rahmen, sondern bekriftigt die
Totalitit der Tauschvergesellschaftung.

Die in Beziehung auf Foucault sich stellende Streitfrage, ob die kapitalistische Ge-
sellschaft als Totalitit angemessen beschreibbar ist, bejaht Adornos. Doch wie im Fall
der Dialektik folgt auch beziiglich der Kategorie der Totalitit ein einschrinkendes Aber.
Im programmatischen Aufsatz tiber Gesellschaft fithrt Adorno aus, dass sich die 6kono-
mischen Formen der kapitalistischen Produktionsweise, die Arbeit, die Ware und der
Wert derart universalisiert haben, dass sie einen »totalen Zusammenhang« bilden, in
dem »alle dem Tauschgesetz sich unterwerfen miissen« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS
8:14). Der Aquivalenztausch der Waren, dessen Basis der Tausch von Arbeitskraft ge-
gen Lohn bildet, ist zwar Betrug, doch darum nicht weniger wirkmichtig (Adorno 1960:

97  Gegen den Okonomismus wendet sich Adorno in verschiedenen Bereichen. So macht er das Recht
des subjektiven Moments der Dialektik stark gegeniber der vulgdrmaterialistischen Ignoranz.
»Weil aber der Vorrang des Objekts der Reflexion aufs Subjekt und der subjektiven Reflexion be-
darf, wird Subjektivitat, anders als im primitiven Materialismus, der Dialektik eigentlich nicht zu-
lasst, zum festgehaltenen Moment.« (Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 159) An anderer Stelle strei-
tet Adorno gegen die 6konomistische Deutung der Kultur: »Zugleich hat die dialektische Theorie,
will sie nicht dem Okonomismus verfallen und einer Gesinnung, welche glaubt, die Verinderung
der Welt erschopfe sich in der Steigerung der Produktion, die Verpflichtung, die Kulturkritik in
sich aufzunehmen, die wahr ist, indem sie die Unwahrheit zum Bewufitsein ihrer selbst bringt.«
(Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 22)

98  Cook kritisiert Adornos »almost exclusive interest in the economy and exchange relations« als
»too reductive« (Cook 2018: 58; vgl. Cook 2015: 82). Obwohl sie die angegebenen Textstellen kennt,
bleibt sie bei ihrer Kritik: »Adorno’s exclusive interest in the economy and exchange relations is
problematic.« (ebd.: 58) Braunstein wendet sich scharf gegen alle 6konomistischen Lesarten Ador-
nos (Braunstein 2011:189-193). Weder schreibe Adorno eine Fortsetzung zu Marx Kapital noch wol-
le er marxistisch die Shoah deuten. Im Unterschied zu Marx ginge es Adorno darum, den »Kapi-
talismus nicht blof als eine neue Form von Herrschaft zu begreifen, sondern zugleich auch als
Abart der allerédltesten. Angesichts von Vernichtungskrieg und Konzentrationslagern stellt sich
die Menschheitsgeschichte als Geschichte der Menschenvernichtung dar.« (ebd.: 189) Daher wi-
derspricht Braunstein dezidiert 6konomistischen Lesarten der Dialektik der Aufklirung: »Das Opfer
ist im Hinblick auf den Nationalsozialismus nicht als 6konomische Tauschhandlung gefafdt, son-
dern als Opfer des Individuellen am Individuum, als >Opfer des Selbst« infolge der>Verleugnung
der Natur im Menschen« (Braunstein 2011: 191-192).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

95


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

PusS: 145; 1961: [Statik]: GS 8: 230). Vielmehr vermittelt sich Herrschaft im Kapitalismus
iiber den Tausch in Form der Klassenherrschaft (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: 379).
Als Realabstraktion (siehe Kapitel 3.1.2.) konstruiert die Tauschbeziehung vermeintlich
iquivalenter Dinge die gesellschaftliche Wirklichkeit. Die vom »abstrakten Tauschprin-
zip beherrschte[] Welt« (Adorno 1961: [Meinung]: 169) kennt nur verdinglichte Beziehun-
gen zwischen den Menschen. Umso grofier ist die Sehnsucht nach unmittelbaren, ech-
ten, menschlichen Beziehungen, die Adorno allerdings als »Trug der Echtheit« bezeich-
net und zuriickfithrt »auf die biirgerliche Verblendung dem Tauschvorgang gegeniiber.«
(Adorno 1951: MM: GS 4: 177) Bei genauer Betrachtung tritt hervor, wie Adorno mittels
der nur scheinbar statischen Kategorie Totalitit in Wahrheit die Gesellschaft als dyna-
mischen Prozess beschreibt.” Durch die Realabstraktion des Tausches wird »so etwas
wie Vergesellschaftung iiberhaupt [...] herstellt.« (Adorno 1968: EiS: 58) Da Adorno »Ge-
sellschaft als Funktionsbegriff« (ebd.: 61) versteht, begreift er als das »Wesen der Ver-
gesellschaftung tatsichlich diesen Funktionszusammenhang durch den Tausch« (ebd.:
59). Die Vergesellschaftung iiber den Tausch erzeugt durch ihr abstrahierendes Prinzip
des Werts, ohne das der Aquivalententausch nicht funktionieren kénnte, die einheitli-
che Form der gesellschaftlichen Totalitit. Zugleich kann sich diese Einheit nur durch die
Trennung der Produzenten von den Produktionsmitteln und der Menschen in Klassen
durchsetzen. Die »Totalitit« der Gesellschaft, fithrt Adorno weiter aus, ist »eine Einheit,
die sich durch den Trennungs-, durch den Abstraktionsmechanismus hindurch [...] kon-
stituiert.« (ebd.: 77) Kapitalistische Vergesellschaftung fithrt zu einer antagonistischen
Totalitit. »Der Vergesellschaftungsprozess vollzieht sich« nicht trotz der leidvollen Brii-
che, so Adornos zentrales dialektisches Argument iiber Gesellschaft, sondern im »Medi-
um« der »Antagonismen selbst, welche gleichzeitig die Gesellschaft zerreiflen.« (Adorno
1965: Gesellschaft: 14) Totalitit dient Adorno also einerseits als eine deskriptive Kategorie
zur angemessenen Analyse einer kapitalistischen Klassengesellschaft. Anderseits han-
delt es sich bei der »Totalitit« ausdriicklich um eine »kritische Kategorie« (Adorno 1969:
[Positivismusstreit]: GS 8: 292). Bereits die Darstellung der Tauschvergesellschaftung
als gewaltsam hergestellte briichige Totalitit kennzeichnet sie als normativ zu itberwin-
den und soll dazu beitragen, sie abzuschaffen (siehe Kapitel 2.1). Denn so wirksam die

99  Zum dynamischen Moment der gesellschaftlichen Entwicklung gehoért fiir Adorno untrennbar
auch das statische Moment, welches der»unliebsamere Aspekt der Dialektik« (Adorno 1942: [Klas-
sentheorie]: GS 8: 374) darstellt. Wie im Unterkapitel (iber Historizitit herausgearbeitet, fufdt
Adornos Vorstellung der gesellschaftlichen Entwicklung mafigeblich auf der dialektischen Ver-
mittlung von »Statischem und Dynamischen [..], das eine impliziert das andere.« (Adorno 1961:
[Statik]: GS 8: 228) Fortschritt erweist sich als Regression, der Marsch der Bataillone der Weltge-
schichte als Treten auf der Stelle. Adornos Beschreibung der »Totalitat des dialektischen Prozes-
ses« (ebd.) zielt gleichwohl auf den Prozesscharakter, auf die Geschichte in den vermeintlich na-
turwiichsigen Formen. Dialektisches Denken erlaubt den »gesellschaftlichen Prozess« als »Stoff-
wechsel der Menschen mit« der Natur zu begreifen (ebd.: 221). Damit wird die irrationale »Dyna-
mik des Systems« (Adorno 1968: GS 8: 359), die technologische, politische und kulturelle Innova-
tionenimmer schneller produziert, inihrer Statik verstandlich. »Weiter wird Herrschaft iber Men-
schen ausgeiibt durch den 6konomischen Prozess hindurch.« (Adorno 1968: CS 8: 360) Fortgesetz-
te Ausbeutung rechtfertige weiterhin den Begriff des Kapitalismus, so Adorno. Auch wenn seine
Beobachtung tiber den Bedeutungsverlust des Marktes angesichts des Neoliberalismus tiberholt
scheint, bleibt diese Analyse ungebrochen aktuell.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Tauschvergesellschaftung auch ist, bleiben doch Tausch und die von ihm konstituierte
gesellschaftliche Totalitit bloRer »Schein, Ideologie. Die befreite Menschheit wire lin-
ger nicht Totalitit« (ebd.: 292; siehe Kapitel 3.1.). Wie gezeigt, darf Adorno nicht so ver-
standen werden, als hielte er eine versdhnte Totalitit, in der die Allgemeinheit sich har-
monisch verwirklichen wiirde, fiir méglich oder gar wiinschenswert. Ahnlich dem Fort-
schritt, der erst beginnt, wenn er endet (Adorno 1962: [Fortschritt]: 37, 44), kann die Ver-
sohnung von Allgemeinem und Besonderem erst real werden, wenn die Totalitit, die ihre
Trennung hervorbringt, itberwunden ist. Ganz in diesem Sinn formulierte Adorno kurz
vor seinem Tod in einem Brief an Horkheimer einige Kernthesen Zur Spezifikation der kri-
tischen Theorie fiir ihre gemeinsame Arbeit. Darunter ist folgendes in diesem Zusammen-
hang passendes Resiimee: »Kritische Theorie geht nicht auf Totalitit, sondern kritisiert
sie. Das heifRtaber auch, dass sie ihrem Inhalt nach anti-totalitir ist, mit aller politischen
Konsequenz.« (Adorno 1969: [Spezifikation]: 292).

Foucault hingegen iibt anhaltende und scharfe Kritik an der Dialektik. Die Streit-
frage iiber die Gesellschaft als Totalitit verneint er vehement. Bei genauerem Hinsehen
sind hier jedoch einige Nachfragen zu stellen. Uber die politischen Griinde seiner Ab-
lehnung der Dialektik geben die genannten Einwinde gegen den Marxismus Auskuntft.
Dieser ignoriere und blockiere die Kimpfe, die nicht in sein dialektisches Schema vom
antagonistischen Widerspruch zwischen Arbeit und Kapital passen. Die Dialektik be-
schreibe nicht nur die Gesellschaft als Einheit und Totalitit, sie stelle sie aktiv her, in-
dem sie homogenisiert, organisiert und ausgrenzt. »>Im Grunde kodifiziert die Dialek-
tik den Kampf, den Krieg und die Zusammenst6R3e in einer [...] sogenannten Logik des
Widerspruchs« (Foucault 1976: IVG: 77), so Foucault in einer Vorlesung. Dabei integriere
und totalisiere das dialektische Denken »alle Partikularititen« durch »irreversible Ra-
tionalisierung«, durch die Unterstellung eines »universellen Subjekts« und einer »ver-
s6hnten Wahrheit, letztlich indem eine »kontinuierliche Geschichte« (ebd.) konstruiert
werde. »Die Hegelsche Dialektik« und mit ihr der Marxismus miissten, so Foucault wei-
ter, als »Kolonisierung und autoritire Befriedung eines historisch-politischen Diskurses
verstanden werden, der zugleich Feststellung, Ausrufung und Praxis des Gesellschafts-
krieges war.« (ebd.: 77) Ahnliche Argumente hatte Foucault bereits in der Archéologie des
Wissens vorgetragen (vgl. Foucault 1969: AAW: 23). In der Absicht einer Dezentrierung der
Geschichte hitten die archiologischen Untersuchungen »die Infragestellung der Teleo-

'°° Geschichte ist fiir Foucault genauso

logien und Totalisierungen zum Ziel.« (ebd. 28)
wenig wie Gesellschaft als Totalitit beschreibbar. Hingegen unterstellen Geschichtsphi-

losophie und Dialektik einen Sinn der Geschichte, sie verdecken Diskontinuititen und

100 Aufdiesen flr Foucault zentralen Kritikpunkt an der Dialektik, sie lege ungerechtfertigt eine Hier-
archie des Wesentlichen fest, kommt er auch spater immer wieder zurtick. Er will das »oftmals
implizit akzeptierte Prinzip in Frage stellen, dass die einzige Realitit, die die Geschichte beanspru-
chen darf, die der Gesellschaft selbst ist.« (Foucault1980: [277]: 19) Damit greift Foucault direkt die
Beschreibung der Gesellschaft als Totalitat an, welche auf der dialektischen Unterscheidung von
Wesen und Erscheinung fufit. Sie wiederholt sich in der Trennung von Realitdt und Illusion, Basis
und Uberbau, Wissenschaft und Ideologie. Dagegen wendet Foucault ein: »Es gilt die globale In-
stanz des Realen als einer wiederherzustellenden Totalitdt zu entmystifizieren. Es gibt nicht>das<
Reale, das man erreichen kdnnte, wenn man von allem spricht oder von bestimmten Dingen, die
srealercsind als andere« (ebd.).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

97


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

hegen systematisch das Ereignis ein (vgl. Foucault 1970: [80]: 103)."" Fiir ihre lineare und
kontinuierliche Konstruktion greife die Geschichtsphilosophie auf eine »Logik des We-
sens und des Begriffs« (ebd.) zuriick, also auf die Dialektik. Diese platonische Trennung
diene insgeheim, so Foucault weiter, der Strategie der homogenisierenden Identitit. He-
gel und seinen Nachfolgern gilt daher Foucaults Kritik an der Unterordnung des Beson-
deren unter das Allgemeine. In Wirklichkeit »befreit der Dialektiker gar nicht das Ab-
weichende, sondern garantiert, dass es stets wieder eingefangen wird.« (ebd.: 111) Wi-
derspruchsfreiheit und Identititsprinzip wiirden die Dialektik bestimmen. »Man meint,
der Subversion des Anderen beizuwohnen, doch im Geheimen arbeitet der Widerspruch
fiir das Identische.« (Ebd.) Dagegen setzt Foucault »[z]ur Befreiung der Differenz« auf
»ein Denken ohne Widerspruch, ohne Dialektik und ohne Negation: ein Denken, das Ja
zur Divergenz sagt.« (ebd.: 112) An dieser Stelle meldet sich ein nietzscheanischer »gliick-

192 (Foucault 1970: OD: 44) an, mit dem Foucault in seiner Antrittsvor-

licher Positivismus«
lesung kokettiert, in welcher er seine Untreue zu Hegel ausdriicklich bekennt (vgl. ebd.
45).

Diese in Hinblick auf Methode und Geschichte vorgetragenen Einwinde Foucaults
gegen die Dialektik wiederholen sich in denen gegen marxistische Begriffe wie Entfrem-
dung und Ideologie (siehe die Kapitel 3.2 und 4.2). Er kritisiert die Unterstellung des uni-
versellen Subjekts, die Privilegierung der Okonomie, die Annahme einer einheitlichen
Wahrheit. Damit kann die Dialektik nicht den relationalen Charakter der »Machtbezie-
hungen«in »Krifteverhiltnissen« (Foucault 1976: [192]:193) erfassen und ist somit fiir die
Machtanalytik ungeeignet. »Weder die Dialektik (als Logik des Widerspruchs) noch die
Semiotik (als Struktur der Kommunikation) konnten der eigentlichen Verstehbarkeit der
Konfrontation gerecht werden.« (ebd.: 193) Die dialektische Konzeption, so Foucault an
anderer Stelle, setzt also einerseits zu viel voraus und ist andererseits zu wenig geeig-
net, die Spezifik der Beziehungen zu erfassen. »Ein wechselseitiges Verhiltnis ist kein
dialektisches Verhiltnis.« (Foucault 1978: [221]: 601) Sich iiberlagernde, verstirkende, ab-
schwichende strategische Beziehungen konnten die dialektischen Schemata von Sub-
jekt-Objekt, These-Antithese-Synthese oder Wesen-Erscheinung nicht erfassen. Zu ei-
ner angemessenen Beschreibung der unterschiedlichen, teils unzusammenhingenden
Praktiken auf Ebene der Mikrophysik der Macht tauge die Dialektik nicht, da sie eine

101 Die Aufwertung des Ereignisses als Chiffre fiir Diskontinuitit, Widerstandigkeit und den nicht-
aufgehenden Rest bei Deleuze, Foucault, Derrida und anderen schreibt Jay der historischen Ent-
tauschung zu Beginn der 1970er in Frankreich zu: »Nachdem sie Vertrauen in die teleologische
Erzdhlung einer dialektischen Entwicklung verloren hatten, von der der orthodoxe Marxismus ge-
pragtwar, und sich auch nicht zur liberalen, an die Modernisierungstheorie gebundenen Alternati-
ve bekennen wollten, suchten viele franzosische Theoretiker woanders nach dem Funken der Hoff-
nung.« (Jay 2013:187) Siehe auch Eftbach 1991: 78; Schneider 2003: 98; kritisch Rehmann 2004b: 16.

102 Mitder Selbstbeschreibung als »gliicklicher Positivist« hatte Foucault bereits in der Archdologie des
Wissens provoziert, doch charakterisierte er damit seine Diskursanalyse als eine von »sprachlichen
Performanzen« (Foucault 1969: AdW: 182). Explizit grenzt Foucault seine als Genealogie bezeich-
nete»Verbindung von gelehrten Kenntnissen und lokalen Erinnerungen, [...] die es erméglicht, ein
historisches Wissen der Kimpfe zu erstellen«ab von »Empirismus« und »Positivismus im blichen
Sinn des Wortes« (Foucault 1976: IVG: 23, vgl. 25). Dennoch haben Habermas (1985: 292) und an-
dere diese Passage als Offenbarungseid eines affirmativen Denkers gelesen.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

homogenisierende Methode darstelle. Dies erliutert Foucault in einer Vorlesung: »[D]ie
dialektische Logik« bestimmt er darin als »eine Logik, die widerspriichliche Begriffe im
Element des Homogenen spielen lisst« (Foucault 1979: GdB: 70). Implizit wiederholt er
seine Kritik an der Konstruktion einer kontinuierlichen Geschichte, die Neues nur in Be-
griffen des Alten zu denken vermag. Angemessen fiir die Beschreibung einer diskontinu-
ierlichen Geschichte und heterogenen Gesellschaft wire nach Foucault seine »Logik der
Strategie« beziehungsweise »Logik der Verkniipfung des Heterogenen« (ebd.). Sie erfiillt
die deskriptive »Aufgabe, festzustellen, welches die méglichen Verkniipfungen zwischen
disparaten Begriffen sind, die disparat bleiben [...].« (Ebd.) Damit ist zugleich deutlich,
dass diese Analysen nicht von Kategorien des Allgemeinen ausgehen kénnen, sondern
lokal und spezifisch vorgehen.

Gleichwohl bleibt Foucaults anti-dialektische Position nicht frei von Ambivalenzen.
Statt eine Geschichte der abendlindischen Rationalitit zu schreiben, forscht Foucault
betont an spezifischen Problemen, die oft quer zu der damals etablierten Forschung la-
gen. Seine Untersuchungen iiber die antiken Selbsttechniken als eine Form der Ratio-
nalitit, die »vollkommen mit einer Produktionstechnik vergleichbar« sei, kommen ohne
den Anspruch aus, »die Gesellschaft im Ganzen zu umfassen« (Foucault 1983: [330]: 534).
Dennoch finden sich in Foucaults Werk zahlreiche Stellen, an denen er den Anschein er-
weckt, genau dies zu tun. Seine gelegentlichen Zeitdiagnosen sind oft zugespitzte globa-
le Charakterisierungen der westlichen Gesellschaften (vgl. Foucault 1975: US: 385f; 1976:
WzW: 38, 51). Welchen Status gibt Foucault Aussagen wie der iiber das »globale Funktio-
nieren« dessen, »was ich >Normalisierungsgesellschaft« nennen wiirde« (1976: IVG: 55:)?
Es scheint plausibel, sie als Aussagen iiber die gesellschaftliche Totalitit zu deuten. Ei-
ne konsequent anti-dialektische Position miisste sich einer solchen globalen Aussage
iiber Gesellschaft enthalten. Foucaults wiederholte vehemente Kritik an der Dialektik
hat vermutlich vorrangig theoriepolitische Griinde, um sich von Positionen abzugren-
zen.'® Unter anderem mag es ihm darum gegangen sein, einer »Erpressung« (Foucault
1984: [339]: 699) zu entgehen, sich fiir oder gegen die Aufklirung zu positionieren. Bei
seinen Analysen der abendlindischen Gesellschaft will er sich ausdriicklich nicht auf die
mdialektische« Feinheiten« zuriickziehen, »indem man zu bestimmen sucht, was es an
Gutem und an Schlechtem in der Aufklirung hat geben kénnen.« (Ebd.) Seine nomina-
listische Methode stellt vielmehr diese Begriffe infrage, indem sie genealogisch aufdeckt,
welche Krifteverhiltnisse zur Etablierung der Werturteile fithrten. Auf diese Weise ent-
steht eine emanzipatorische Selbstkritik der Aufklirung, die nicht mittels der Negation
vorgeht, sondern die Affirmationskraft von Machtformen offenlegt.

Ein kurzes Zwischenfazit der Untersuchungen iiber die theoretischen Eingriffe
Adornos und Foucaults in das Theorie-Praxis-Gefiige rund um die Streitfrage danach,

103 Nach Schneiders Einschatzung »spielt die Vokabel>Dialektik<bei ihm [Foucault, PE.] meist die Rol-
le eines Hinweises auf so etwas wie idealistische Geschichtsphilosophie, auf die Syntheseleistung
eines Subjekts, auf ein Denken der Beruhigung, das nicht mehr enttduscht, aber auch nicht mehr
liberrascht werden kann.« (Scheider 2003: 107) Zweifellos entsprechen dem reale theoretische
Antagonisten, doch reichen diese Verweise nicht, um Foucaults eigene philosophische Position
negativ zu bestimmen. Daher kommt Schneider zu dem Schluss: »das Etikett »anti-dialektisches
Denkencist eher Versprechen als Programm.« (Ebd.)

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

99


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ob Gesellschaft als Totalitit begriffen werden kann, ergibt ein oberflichlich eindeutiges
Bild. Fiir Adorno bildet die Gesellschaft eine Totalitit, fir Foucault hingegen nicht.
Bei einem genaueren Blick stellt sich die Sache komplexer dar: Adorno geht frith auf
zahlreiche Einwinde gegen die Dialektik ein, die Foucault spiter auch vorbringt, und
modifiziert sie tiefgreifend zu einer negativen Dialektik.’** Umgekehrt geht Foucault in
seiner Kritik an der Dialektik nicht systematisch vor und gelangt daher nicht iiber ein
recht simples Schema hinaus. Insgesamt dringt sich der Eindruck auf, seine Kritik sei
zwar begrifflich substantiell und von Erfahrungen mit dialektischen Praktiken in der
Universitit und auf der Strale gespeist, doch gilt sie eher einer Strohpuppe von dialek-
tischem Marxismus. Jedenfalls reicht Foucaults Auseinandersetzung nicht an Adornos
Begriff von negativer Dialektik heran. Daher erscheinen Ulrich Johannes Schneiders
Mutmaflungen, dass hinter Foucaults zahlreichen theoretischen Verschiebungen eine
Dialektik zu entschliisseln wire, welche die »Methodenwechsel als Selbstwidersprii-
che« verstandlich machen wiirde »und die Modifikationen des Geschichtsdenkens als
bestimmte Negation zeitgendssischer Modelle« (Schneider 2003: 108) nicht grundlos.
Unter den zahlreichen gemeinsamen Kritikpunkten Adornos und Foucaults an der
marxistischen Tradition einer positiven Dialektik sticht besonders ihre Ablehnung
des »normative[n] Ideal[s] einer vollkommen harmonischen Gesellschaft« (Jay 1982:
83) hervor, das von der epistemologischen Privilegierung des Allgemeinen gegeniiber
dem Besonderen herrithrt. Auch ihre gemeinsame Schlussfolgerung ist frappierend
ahnlich: Es bedarf »konkret geschichtliche[r] Analyse« (Adorno 1964: LGF: 58) statt der
Ableitung aus Oberbegriffen. Nétig wire ein »Ubergang der Philosophie selber in Ge-
schichtsschreibung« (ebd.). Damit beschreibt Adorno auch Foucaults Arbeitsweise. Dies
andert jedoch nichts an der grundsitzlichen theoretischen Differenz hinsichtlich der
Dialektik. »Der Poststrukturalismus lehnt die zentrale Kategorie und Perspektive der
Kritischen Theorie, die gesellschaftliche Totalitit, strikt ab.« (jour-fixe 1999: 7; Hervor-
hebung im Original) Zugleich stellen die Autor_innen der jour-fixe-Initiative jedoch
fest, dass zumindest bei Adorno »die gesellschaftliche Totalitit als zu kritisierende
zwar bestehe, aber trotzdem nicht vom Denken positiv auf den Begriff gebracht werden
kann« (ebd.). Normativ sind Adorno und Foucault sich also einig in der Ablehnung der
Totalitit. Deskriptiv gehen ihre Einschitzungen tiber die Aussagekraft der Kategorie
auseinander. Was eine kritische Theorie der Gesellschaft zu Beginn des 21. Jahrhunderts
aus diesem Streit lernen kann, wird mit Blick auf die unterschiedlichen Bewertungen
des Nominalismus deutlicher.

Nominalismus

Zwischen Adorno und Foucault bleibt die theoretische Differenz beziiglich der Dialektik
auch im Hinblick auf deren relevanten Gegenentwurf bestehen: Foucaults historischer
Nominalismus ist unvereinbar mit der von Adorno entwickelten negativen Dialektik. Je-
doch lohnt auch hier ein zweiter Blick. Dann wird sichtbar, wie die Spannungen in ei-
nem historischen Rahmen verstanden werden konnen, in dem theoretische Strategien

104 Adamczak kannsich beiihrer These, »dass Emanzipation sich nicht kraft eines dialektischen Auto-
matismus aus der bestimmten Negation ergibt« (Adamczak 2017: 216) zurecht sowohl auf Adorno
als auch Foucault stutzen.

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Teil umfassenderer gesellschaftlicher Kraftverhiltnisse darstellen. Griinde hierfiir legt
die folgende Betrachtung von Foucaults Nominalismus und Adornos Einwianden gegen
Nominalismus und Skeptizismus offen.

Im Gegensatz zu Adorno, der ein umfassendes Werk iiber seine kritische Aneignung
der Dialektik schreibt, bleibt Foucault hinsichtlich seiner eigenen Position zuriickhal-
tend. Zwar dufert er sich immer wieder methodisch tiber Archiologie und Genealogie,
doch seine Skepsis gegeniiber Systementwiirfen duflert sich in der Verweigerung von
systematischen Darstellungen. Begriffe entwickelt er als Werkzeuge oder Analyseraster.
Sie sind fir den Gebrauch bestimmt und bilden nicht den Kern des Werks Foucaults.
Umso eindringlicher ist die gewihlte Formulierung aus Der Wille zum Wissen, mit der er
seine Position markiert: »Zweifellos muss man Nominalist sein« (Foucault 1976: WzW:
94).1%
Gouvernementalititlautet die methodische Ausgangshypothese daher auch: »Angenom-

»Die Machtist ein Name« (ebd.) und keine Universalie. In seinen Vorlesungen iiber

men, es gibt keine Universalien« (Foucault 1979: GdB: 15)./ Ein Jahr spiter unterstreicht
Foucault seinen Nominalismus als Zuriickweisung von Universalien und Humanismus
(vgl. Foucault 1980: RdL: 117). Jedoch betont er dort, dass ihm der Ausdruck Nominalis-
mus zu eng erscheint, da »der Nominalismus ein Begriff, eine Praktik, eine philosophi-
sche Methode« darstellt, »die sehr speziell und sehr technisch ist« (ebd.; vgl. Fufdnote des
Herausgebers). Foucault will also ausdriicklich keiner Methode folgen, sondern beweg-
lich bleiben und permanente »Verschiebung[en]« (ebd.) erméglichen. Foucaults Nomi-
nalismus ist weniger Ausdruck einer Positionierung als einer Haltung. Es geht Foucault
um die Zuriickweisung jeder philosophischen Methode, die ein Wesen hypostasiert, ei-
nen Objektbereich privilegiert oder eine Erkenntnistechnik verabsolutiert. Dass er sich
damit die Riickfrage nach seinen Griinden und seiner methodischen Basis einhandelt,
bekiimmert Foucault nicht weiter. Wenn er sich Positivist nennt, kokettierte er damit,
wie oben gezeigt. Auch das Etikett Nominalist legt er ab, wenn es ihm zu eng wird. Er
verwendet es lediglich zur Orientierung auf dem Feld des Denkens. Foucault will un-
greifbar sein, um beweglich zu bleiben.

Dennoch finden sich in der Forschungsliteratur zahlreiche Einordnungsversuche
Foucaults, die ihn als Nominalisten kennzeichnen. Bereits marxistische Zeitgenossen
in den 1960ern, so zeigt Dosse, erkennen Foucaults Nominalismus (vgl. Dosse 1991: 104).
Sein Freund Deleuze, mit ihm in dieser Hinsicht einig, schligt ihm die nominalistische
Position genauso zu wie eine pragmatistische, positivistische und pluralistische (vgl.
Deleuze 1991: 157)."*” Demgegeniiber plidiert McCarthy fiir Vorsicht: Foucault sei so

105 Auch in fritheren Texten lasst sich Foucaults Nominalismus bereits erkennen. In Theatrum philoso-
phicum tbt er beiRende Kritik am Denken, das »Kategorien als apriorische Formen der Erkenntnis«
behandelt und damit eine »archaische Moral« (Foucault 1970: [80]: 113) starke. Das Kategorien-
Denken privilegiere und hemme, ohne sich als strategischer Eingriff in Machtverhiltnisse zu er-
kennen zu geben. »Die Kategorien bevormunden das Spiel der Affirmationen und Negationen«
und sie »unterdriicken die anarchische Differenz.« (Foucault 1970: [80]: 113)

106 So spricht Foucault auch in der Zusammenfassung der Vorlesung von der »Notwendigkeit, eine
nominalistische Methode in der Geschichtswissenschaft auszuprobieren« (Foucault 1979: [272]:
1020).

107 Interessant fiir den Vergleich mit Adorno bleibt die Einschdtzung von Deleuze, dass was Foucaults
Ablehnung des Universalismus anbelangt, »seine Beziehungen zur Frankfurter Schule und zu den

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

101


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nominalistisch und universalistisch, wie es ihm zum gegebenen Augenblick niitzlich
erscheint (vgl. McCarthy 1991: 78). Konzentriert befasste sich Lemke in seiner Studie
iber Foucaults Analyse der modernen Gouvernementalitit mit Foucaults »historische[m]
Nominalismus« (Lemke 1997: 337). Dieser wolle »nicht die Erkenntnis der Dinge begriin-
den, sondern sie im Gegenteil ihrer Selbstverstindlichkeit entreifden, sie nicht in ihrer
Allgemeinheit, sondern in ihrer »Singularitit« zeigen.« (Ebd.) Diese Belege und Uberle-
gungen erlauben es bei aller Vorsicht, Foucault auch in dieser Auseinandersetzung mit
Adorno als Nominalisten zu behandeln.

Uber Adornos generelle Ablehnung des Nominalismus besteht kein Zweifel. Diesen
trifft seine Kritik des Positivismus, seines theoretischen Hautgegners, mit voller Hirte.
Jedoch geht er dabei mitunter durchaus differenziert vor. In einer Vorlesung leitet Ador-
no den Nominalismus zunichst aus der Antike her, implizit aus der Skepsis. »[V]oll ent-
wickelt« wurde er aber »erst in der spitmittelalterlichen scholastischen Philosophie, in
der Nachfolge des Duns Scotus, von William von Ockham« (Adorno 1963: Terminologie 2:
247). Weiter erliutert er dessen Hauptmerkmal, wonach »den Allgemeinbegriffen keine
Substantialitit, kein eigenes Sein zu[kommt]; sie sind blofRe nomina, also Abbreviatu-
ren fiir das darunter befafdte Einzelne [...].« (Ebd.) Was die entscheidende Frage nach
dem »Verhaltnis genuin kritischer Philosophie zum Nominalismus« anbelangt, schreibt
er in der Negativen Dialektik ausdriicklich, es sei »nicht invariant, es wechselt geschicht-
lich mit der Funktion der Skepsis.« (Adorno 1966: ND: GS 6:59) Diese These vom »Funkti-
onswechsel« des Nominalismus vertritt Adorno auch in einer weiteren Vorlesung (Ador-
no 1960: PuS: 181). »Der frithere Nominalismus war kritisch«, da mit dem Biirgertum als
revolutionirer Bewegung verbunden und er habe »durch den Verzicht auf die Konstruk-
tion von Wesenheiten und objektiv an sich seienden wirkenden Kriften die ungeheuer-
liche Entwicklung der modernen Naturwissenschaften« (ebd.: 182) begiinstigt. Im Zu-
ge der erfolgreichen biirgerlichen Revolutionen habe sich mit Hegel, so Adorno weiter,
seine Funktion gewandelt. Nun dient der Nominalismus zur Abwehr von Theorien der
gesellschaftlichen Totalitit. Er ist nurmehr ein »Mittel, jegliche Konzeption des gesell-
schaftlichen Ganzen, die iiber die Fassade des unmittelbar Gegebenen hinausgeht, als
willkiirlich, als bloR ausgedacht« (ebd.: 182-183) zu schmihen. Adorno kritisiert, dass
der Nominalismus die Funktion der zersetzenden Kritik der bestehenden Gesellschaft
zugunsten ihrer affirmativen Bestitigung verloren habe. Dieses Argument findet sich in
zahlreichen Schriften Adornos (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 382; 1962 Ter-
minologie 1: 43;1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 471). Statt auf gesellschaftliche Objektivitat
fokussiere sich Nominalismus auf das Einzelne unter Absehung vom gesellschaftlichen
Ganzen und regrediere so zu subjektiver Vernunft. Ein »[l]atenter Subjektivismus hat
den Objektivismus der gesamten nominalistischen Aufklirungsbewegung kontrapunk-
tiert« (Adorno 1969: [Positivismusstreit]: GS 8: 285). Radikalere Aufklirer entwickelten
dagegen kritische Theorien, die »von der objektiven Totalstruktur der Gesellschaft und
einem an Hegel gebildeten objektiven Begriff der sich entfaltenden Wahrheit« (Adorno
1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 471) ausgingen. Diese hielten dem Nominalismus entge-
gen, »dass Begriffe wie Tauschgesellschaft ihre Objektivitit haben«, indem sie »einen

Nachfolgern dieser Schule eine lange Folge von Mifdverstindnissen sind, fir die er nicht verant-
wortlich ist.« (Deleuze 1991: 157-158)

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

Zwang des Allgemeinen hinter den Sachverhalten bekunden« (Adorno 1968: [Industrie-
gesellschaft]: GS 8: 357). Auch seine deskriptive Kraft verliert der Nominalismus, nach
Adorno, in dem Mafe, in dem mit der kapitalistischen Produktionsweise das Allgemei-
ne an Macht itber die Gesellschaft gewinnt. Adorno hilt dem Nominalismus also sowohl
ein deskriptives wie normatives Versagen bei der Analyse der spitkapitalistischen Ge-
sellschaft vor. »Seit Hegel gehort zur Dialektik die Einsicht, dass die Dynamik nicht —
wie es dem gegenwirtigen soziologischen Nominalismus naheliegt — alles Feste und Be-
harrende, nicht allen »Begriff< auflgst; dass vom Wechsel reden immer zugleich ein Iden-
tisches erfordert [...].« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 234) Der Nominalismus untergrabe
mit dem Anspruch der Begriffe zugleich jede Form der theoretischen Erkenntnis der Ge-
sellschaft (vgl. Adorno 1969: [Subjekt-Objekt]: 168). Damit verschliefde er sich gegen die
dringendsten Probleme der Gesellschaft, welche die Dialektik bewusst hilt: »[IThr zu-
folge gibt es, was man heute Existentialien nennt, nur sind es Herrschaft, Unfreiheit,
Leiden, die Allgegenwart der Katastrophe.« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 234) Der Nomi-
nalismus, so kann man mit Adorno feststellen, hat seine Stirke bei der Analyse von dyna-
mischen Phasen, denn diese begleitet er durch Auflgsung von traditionellen Bindungen.
Hingegen ist er per definitionem unfihig, die statischen Momente einer Transformati-
on zu erfassen und das Beharrende im Neuen zu gewahren. Vor diesem Hintergrund ist
es interessant, Adornos Einschitzungen zu Marx, Nietzsche und Weber zu betrachten,
welchen er allesamt einen nominalistischen Zug attestiert (vgl. Adorno 1961: [Statik]: GS
8: 232; 1962: Terminologie 1: 26; 1963: Terminologie 2: 255; 1966: ND: GS 6: 59; 1968: EiS:
177) So sei Marx einerseits »Erbe der nominalistischen Theorie« (Adorno 1963: Termino-
logie 2:255)"°® und zugleich wire ihm ein »primitive[r] materialistische[r] Nominalismus
ganz fremd« (ebd.: 262). Diese Spannungen in Marx bekunden die wechselhafte Funkti-
on des Nominalismus je nach Anwendung auf die Gesellschaft. Letztlich bleibt Adornos
einziger Mafstab der Bezug zur gesellschaftlichen Realitit.

In der Forschung gibt es nur wenige kursorische Reflexionen iiber diese theoretische
Differenz zwischen Adorno und Foucault. Cook bewertet Adornos Einwinde gegen den
Nominalismus als »well founded« und »original« (Cook 2011: 193). Gleichwohl sieht sie
tiefgehende Parallelen zu Foucault in der Bedeutung, die er dem Individuellen und Be-
sonderen zuspricht. Letztlich trennt Adorno vom Nominalismus, ihrer Meinung nach,
das tiber Marx vermittelte Erbe der Hegelschen Dialektik, welche Gesellschaft als Gan-
ze, eben als Totalitit, erfasst, beschreibt und kritisiert. Leider findet sich weder an der
genannten Stelle noch in ihrem Buch tiber Adorno, Foucault and the critique of the West eine
ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit diesem Problem.

Zusammenfassend zeigt auch der zweite Blick auf den Nominalismus als Gegenspie-
ler der Dialektik eine theoretische Differenz zwischen Adorno und Foucault, welche die-
jenige hinsichtlich der Dialektik zu spiegeln scheint. Der eine spricht dem Nominalis-
mus deskriptive und normative Fihigkeiten ab, der andere zu. Oberflichlich stehen sich
Foucaults positiver Bezug auf den Nominalismus und Adornos Kritik daran unverséhn-
lich gegeniiber. Schaut man genauer hin, zeigt sich hinter Adornos Verdikt, der Nomi-

108 Auch Schiller beurteilt Marx derart. »Bezogen auf den Universalienstreit bezieht Marx zunéchst
eine nominalistische Position, denn die Gattung, das Allgemeine, existiert nur in den einzelnen
Individuen.« (Schiller 2004: 956)

am 13.02.2026, 21:33:02.

103


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

nalismus habe seine kritische Kraft und deskriptiven Fihigkeiten verloren, zumindest
die Moglichkeit, dass nominalistisches Denken dies wieder erlangen konnte. Umgekehrt
wird erkennbar, dass Foucaults Positionsnahme wenig mit einer Methode, einem Sche-
ma oder einem Programm gemein hat, sondern eher eine kritische Haltung gegeniiber
den zu untersuchenden Problemen darstellt. Es bleibt aber auch nach dieser Sichtung
eine tiefgreifende philosophische Unterscheidung zwischen beiden bestehen, die kei-
ne sprachliche Vermittlung iiberbriicken kann. Dies ist bereits insofern unmoglich, da
Adorno »mit den Mitteln des Begriffs« (Adorno 1962: Terminologie 1: 56) iiber das System
hinausdenken und das Nichtidentische zu bewahren sucht, Foucault hingegen Begrif-
fen misstraute, sie zu Werkzeugen degradiert und einzig ihre Verwendung im Blick hat.
Aber genau an dieser Stelle, am Kern der Differenz, wird ein Punkt der Vermittlung zwi-
schen beiden Positionen sichtbar. Es handelt sich um einen zentralen Gedanken, der die
Differenzen fruchtbar machen kann und sie in den Augen vieler nachfolgender Theore-
tiker_innen bereits fruchtbar gemacht hat: Der Nutzen von Theorie, auch ohne unmit-
telbaren Anspruch auf Brauchbarkeit, beruht auf ihrer Intention im historischen Prozess.
Adornos negative Dialektik und Foucaults historischer Nominalismus zielen beide auf
die reflektierte Kritik des Bestehenden.

Exkurs: Kritik und Experiment

Adorno und Foucault reflektieren fortlaufend die Rolle der Theorie im Allgemeinen und
der Philosophie im Besonderen im Verhiltnis zu den sozialen Bewegungen. Selbstver-
stindlich begreifen sie diese als in die Gesellschaft eingebunden, wie sie es auch selbst als
Geistesarbeiter sind. Dabei gehen beide auf unterschiedliche Weise von einer Wechsel-
wirkung von Intellektuellen und Bewegungen in der Gesellschaft aus. Den Platz der Wis-
senschaften untersucht Adorno innerhalb der gesellschaftlichen Arbeitsteilung und Fou-
cault im Kontext der politischen Okonomie des Wissens (siehe Kapitel 3.2.3.). Beide be-
sitzen demnach einen reflektierten Zugang zum Theorie-Praxis-Gefiige. Damit schrei-
ben sie sich in die breite Tradition der politischen Theoriebildung ein. Deren stets vor-
handene »Referenz auf soziale[] Bewegungen« Salzborn zufolge nicht als smonokausal[]
oder gar quantifizierbar[]« (Salzborn 2015b: 20) begriffen werden kann. Doch ist bei ei-
nem an Marx geschulten Denken diese Beziehung verstindlicherweise besonders, da er
das Praktisch-Werden von Theorie einfordert. Daher spricht Garo mit Blick auf Foucault
von der Metamorphose der Philosophie in der Reziprozitit mit Politik und vertritt sie
die These einer »réfraction réciproque de la philosophie et de la philosophie dans la poli-
tique« (Garo 2011: 49). Gleiches lisst sich mit Recht fiir Adorno behaupten. Brechung,

109 Diese These vertritt Garo in ihrer aufschlussreichen Studie, um den Gedanken der Verschiebungen
im Theorie-Praxis-Gefiige als Metamorphose von Philosophie in Beziehung zur Politik zu beschrei-
ben. Diese Licht-Brechung dhneltstark der hier entworfenen Methode eines von zwei Sicht-Achsen
durchzogenen Kraftfelds. Nicht nur, weil es sich um eine optische Metapher handelt, sondern weil
Garo ebenso davon ausgeht, dass das»champ de forces qui affecte les philosophes non marxistes«
(ebd.: 51), wozu sie Foucault zdhlt, sich nur verstehen ldsst durch die Vermittlung der Historizitat
mit der gegenseitigen Durchdringung von Theorie und Praxis. Gleichfalls zielt sie mit ihrer Unter-
suchung dieser Auseinanderzusetzungen auf eine Aktualisierung marxistischen Denkens fiir die
Gegenwart, also auf »I'éventuelle réactivation des analyses issus du marxisme, aujourd’hui« (ebd.:
75).

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

relative Autonomie und Diskontinuitit sind der Philosophie im Verhiltnis zur Politik,
zumal zu den sozialen Bewegungen, angemessener als die alten Rollen der universellen
Intellektuellen oder des Parteitheoretikers. Keineswegs schlief3t das Engagement aus,
aber immer Kritik ein. Genau damit aber erweist sich der spezifische Intellektuelle als
niitzlich fir soziale Bewegungen. Er ist ihr Korrektiv und sie sind das seine.

Wie gezeigt, unterscheiden sich mit den spezifischen historischen Bedingungen und
Erfahrungen Adornos und Foucaults auch ihre Theorie-Praxis-Konzeptionen. Effbach
weist darauf hin, dass ihre »Theorie-Praxis-Modelle historisch auf verschiedene Wei-
se mit Institutionen und Bewegungen verflochten waren« (Ef3bach 2003: 173). Er unter-
scheidet »das Subversionsmodell des Poststrukturalismus mit dem Avantgardismus in
der Kunst und seinen Anspriichen auf die Gestalt des Lebens« von dem »Kritikmodell
der Kritischen Theorie«, das »mit dem Schicksal des Intellektuellen in revolutioniren
Bewegungen« (ebd.) verbunden ist (siehe Kapitel 4.3). Letzteres findet sich explizit bei
Adorno, der sich iiber die Historizitit des Theorie-Praxis-Verhiltnisses im Klaren war.
Ihm zufolge war der Zeitkern des Postulats der Einheit von Theorie und Praxis bei Marx
»an geschichtliche Bedingungen gekniipft«, welche ihren »Wahrheitsgehalt« ausmach-
ten (Adorno 1969: [Marginalien]: 176). Nach der Integration des Geistes, dem Herabsin-
ken der Intellektuellen zu Apologeten des Bestehenden und der Erfahrung der objektiven
Ohnmacht der Theorie, blieb hingegen nur die »Diskontinuitit« (ebd.: 189) von Theorie
und Praxis als Garant ihrer Wahrheit. Daher erkennt Ef3bach »die Ideologiekritik« als
den »Kern« des Theorie-Praxis-Verhiltnisses »bei Adorno« (siehe Kapitel 3.1.4.) und be-
stimmt sie »als eine negative Theorie-Praxis-Identitit.« (ERbach 2011: 173) Deren positi-
ve Einheit ist durch die Geschichte und die darauf reagierende negative Dialektik glei-
chermafien in Misskredit geraten. Wihrend Foucault allerdings eine erneute Einheit fir
moglich erachtet, hilt Adorno sie fiir historisch unwiederbringlich zerbrochen.” Da-
her bestimmt Adorno das »Verhiltnis von Theorie und Praxis« als den »qualitative[n]
Umschlag« (Adorno 1969: [Marginalien]: 190) also als zwei Extreme, die durcheinander
und nicht durch ein Mittleres vermittelt sind. Nicht linger lisst sich zwischen beiden ein
simpler »Ubergang« und »erst recht nicht« eine blofRe »Subordination« (ebd.) herstellen,
wie es der dominante Marxismus hiufig bis heute behauptet. Dessen historischer Mate-
rialismus hilt wider alle Vernunft und Erfahrung an einer positiven Dialektik fest. Nur
in der Kritik an diesen iiberkommenen und vereinnahmten Formen des Theorie-Praxis-
Gefiiges kann an diese iberhaupt noch angekniipft werden.

Foucaults Subversionsmodell des Theorie-Praxis-Verhiltnisses schlieft an das Kri-
tikmodell Adornos an, indem es diesen falsch positiven Marxismus ablehnt, genauso

110 Adorno wendet sich strikt gegen das »Dogma von der Einheit von Theorie und Praxis, es sei »un-
dialektisch« und »erschleicht dort simple Identitat, wo allein der Widerspruch die Chance hat,
fruchtbar zu werden.« (Adorno 1969: [Marginalien]: 190) Dagegen erkennt Foucault in den »jetzt
gefiihrten Kimpfen«und deren »lokalen, regionalen und diskontinuierlichen Theorien [..] unbe-
dingt eine Einheit« (Foucault 1972: [106]: 392). Selbstverstandlich handelt es sich nicht um eine
Rickkehr zum alten Modell der Einheit von Theorie und Praxis. Sehr wohl bringt Foucault eine er-
neute Annaherung zum Ausdruck, die vor dem Hintergrund tatsachlicher Veranderungen in Folge
sozialer Kimpfe zu verstehen ist. Hierdurch fallt Adornos Ohnmachts-Paradigma zwar nicht, es
erscheint aber historisch relativiert.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

105


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

wie das Reprisentationsmodell des universellen Intellektuellen, der fiir die Unterdriick-
ten spricht. Doch unterscheidet es sich zugleich in wesentlichen Punkten. Statt wie die
Frankfurter Schule an der Negativitit, orientiert sich Foucault an der Positivitit von Wi-
derstinden. Explizit in Abgrenzung zur Frankfurter Schule erklirt Foucault, er »méch-
te hier einen anderen Weg zu einer neuen Okonomie der Machtbeziehungen vorschla-
gen, der stirker empirisch ausgerichtet und unmittelbarer mit unserer gegenwirtigen
Situation verbunden ist, aber auch eine engere Verbindung zwischen Theorie und Praxis
impliziert.« (Foucault 1982: [306]: 273) Die kann nur verstanden werden vor dem Hinter-
grund der Erfahrung der Revolten der sixties, dem Auftauchen der Neuen Sozialen Be-
wegungen und der dadurch hervortretenden Krise der Regierung (siehe Kapitel 4.2.3.).
Diese Erfahrungen und Analysen der Geschichte der Gegenwart fithren Foucault zu ei-
ner anderen Formulierung des Gefiiges von Theorie und Praxis als Adorno. Foucaults
»neue[r] Forschungsansatz wihlt als Ausgangspunkt den jeweiligen Widerstand gegen
die verschiedenen Formen von Macht«, um »die Machtbeziehungen sichtbar zu machen
und zu zeigen, wo sie zu finden sind, wo sie ansetzen und mit welchen Methoden sie
arbeiten.« (Ebd.) Foucault wihlt damit ausdriicklich einen anderen Ansatz als Adorno,
der, indem er den Umschlag von Theorie und Praxis konstatiert, zugleich die negative
Bewegung der Kritik betont. Hingegen interessieren Foucault die positiv sichtbaren Wi-
derstinde und ihre Beziehung zur Aufklirung. Nach Foucault besteht Aufklirung aus
einem negativen und positiven Teil (siehe Kapitel 4.2.3.). Ihr negativer besteht in der
Kritik am Bestehenden, im Aufzeigen von Grenzen der Vernunft, der Gesellschaft, der
menschlichen Méglichkeiten unter den gegebenen Bedingungen. »Es geht also darum,
die in der Form notwendiger Begrenzung ausgeiibte Kritik in eine praktische Form mog-
licher Uberschreitung umzuwandeln.« (Foucault 1984: [339]: 702) Wihrend sich Kritik an
den Grenzen bewegt, will das Experiment, der positive Teil der Aufklirung, diese Gren-
zen Uberschreiten. Dies ist Foucaults bleibender Eingriff in das Theorie-Praxis-Gefiige.
Doch ist dieses experimentelle Motiv Adorno nicht vollig fremd. Wie er in einer Vorle-
sung erklirt, fordere die »Objektivitit der Erkenntnis« eine Haltung des »Experimentie-
rens«, um »subjektiv jener Flexibilitit, jener Leistung der sich dndernden Distanz« zum
Objekt »fihig zu werden« (Adorno 1960: PuS: 214). Zwar entwickelt Adorno diesen po-
sitiven Aspekt der auf Miindigkeit gerichteten Aufklirung nicht in gleicher Weise wie
Foucault, doch ist er seinem Denken nicht fremd. Die Verbindung von Kritik und expe-
rimenteller Uberschreitung des Bestehenden zielt auf die »in der Aktualitit verborgenen
Potentiale« (Brieler 2019: 511, siehe Kapitel 4.3.).

Zusammenfassung der Achse Theorie-Praxis

Im Durchgang durch die skizzierten Verhiltnisse Adornos und Foucaults zu den sozialen
Bewegungen ihrer Zeit konnten einige Erkenntnisse itber den Zusammenhang von Theo-
rie und Praxis seit dem zweiten Weltkrieg gewonnen werden. Der Ubergang von For-
dismus zum Postfordismus lisst sich in dieser Hinsicht in drei Prozesse differenzieren:
erstens eine Transformation der Logik des Sozialen weg von der Ausrichtung auf Allge-
meinheit hin zur Gesellschaft der Singularititen; zweitens eine Ablgsung der Arbeiterbe-
wegung durch eine Vielzahl von Neuen Sozialen Bewegungen; drittens eine theoretische
Pluralisierung, die zur Verdringung des universellen Intellektuellen durch den spezifi-
schen Intellektuellen fithrt und damit zu einer vertieften Selbstreflexion. Diese Trans-

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Perspektive

formationen diirfen nicht als simple Ablésungen verstanden werden, sondern vielmehr
als globale Tendenzen, die auf unzihligen lokalen Praktiken aufsitzen und auch wider-
stindige Strategien umfassen. Ubergreifend zeigen sich daher in der Auseinanderset-
zung mit Adorno und Foucault eine Reihe von Gemeinsamkeiten: Denken ist eine Praxis,
denn kritische Haltung und Theoriepolitik sind aufeinander verwiesen. Spannung charak-
terisiert das Theorie-Praxis-Gefiige, denn nicht Identifikation, sondern solidarische Distanz
bestimmt die Beziehung zu den sozialen Bewegungen. Kritik der Politik wirkt durch ihre
Redefinition, da die Fehler tiberlebter Formen des Engagements nur durch Reflexion der
fetischisierenden Bedingungen und ihre Problematisierung vermieden werden kénnen.

Dieser dynamische, reziproke Zusammenhang des Theorie-Praxis-Gefiiges zeigt
sich auch auf der Seite der theoretischen Grundlagen. In der Dialektik und dem No-
minalismus erkennen Adorno und Foucault gegeneinander gerichtete Strategien im
Umgang mit den Katastrophen und Transformationen des 20. Jahrhunderts. Adornos
Ausarbeitung einer negativen Dialektik folgt in innerer Konsequenz einer immanenten
Kritik an der positiven Dialektik von Hegel ttber Marx bis zu Lukics einerseits, ande-
rerseits stellt sie eine bewusst strategische Wahl gegen Vereinnahmungstendenzen und
fiir das kritische Erbe dar. Hinsichtlich der Frage nach der angemessenen Methode der
Gesellschaftstheorie argumentiert Adorno durchgingig fiir die »dialektische Theorie«
(Adorno 1951: [Kulturkritik] GS 10.1: 22; sieh oben). Jedoch redefiniert er Dialektik als
Negative Dialektik und leistet damit einen entscheidenden Beitrag zur Aktualisierung
des Marxismus angesichts einer gesellschaftlichen Transformation zum Postfordismus.
Foucault kritisiert hingegen die Dialektik politisch als Blockade und Machtstrategie,
historisch als Disruptor des Ereignisses, philosophisch-methodisch als unzulissige
Privilegierung des Wesens, machtanalytisch als zu voraussetzungsreich und generell
als unfihig, das Neue zu denken. Gegen den antagonistischen Widerspruch, die Ho-
mogenitit des Allgemeinen und die Einheit der Totalitit setzt Foucault eine relationale
Logik der Heterogenitit, um damit diskontinuierliche Geschichte und agonistische
Krifteverhiltnisse lokal und spezifisch zu analysieren.

Zusammenfassend kann Foucaults historischer Nominalismus als ein notwendiges
Moment der Dynamisierung kritischer Theorie angesichts der Erstarrung des Marxismus
mit und gegen Adorno verteidigt werden. Adorno hatte riickblickend den Nominalis-
mus etwa der frith-biirgerlichen Phase in dhnlicher Weise bewertet. Analog zur Skep-
sis, so Adorno und Horkheimer, hitte der Nominalismus aber u.a. als Positivismus seine
kritische Funktion verloren und erklire sich einverstanden mit dem Gegebenen. Dieses
Verdikt kann auf Foucault nicht angewandt werden. Foucault ist sich mit Adorno in der
kritischen Intention seiner theoretischen Arbeit wie seiner 6ffentlichen Interventionen ei-
nig — beide wollen den historischen Prozess deskriptiv erfassen und normativ bewerten,
um mit den Mitteln der Theorie praktisch wirksam zu werden und die emanzipatori-
sche Verinderung zu ermdglichen. Die spiegelbildliche Absprache der kritischen Funk-
tion ihrer beiden strategischen Wahlen, Dialektik oder Nominalismus, verweist auf de-
skriptive Probleme einer gesellschaftlichen Transformation. Wihrend die dialektische
Strategie die beharrenden Krifte, das statische Moment an der Transformation betont,
stellt die nominalistische ihre Dynamik heraus. Doch wollen beide diese Dichotomie und
weitere mehr hinter sich lassen und greifen zum Mittel der Redefinition: Um den Rahmen
zu sprengen, werden die Grenzen eines Begriffs so exakt definiert, dass sie zergehen.

am 13.02.2026, 21:33:02. /del A

107


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Dies ist Ziel der immanenten Kritik der Dialektik wie der genealogischen des Nomina-
lismus. Adorno und Foucault wollen beide Fixiertes verfliissigen und die dahinter lie-
genden leidvollen Prozesse und gewalttitigen Praktiken sichtbar machen. Genau dies
16st die individuellen und kollektiven Denkvorginge bei ihren Leser_innen aus, die sich
zu gesellschaftlichen Impulsen verdichten. Es bleiben aber weiterhin nicht iiberbriick-
bare Differenzen zwischen Dialektik und Nominalismus bestehen. Das zeigt sich an der
Streifrage, ob Gesellschaften als Totalitit beschrieben werden konnen, welche Adorno
bejaht und Foucault verneint. In ihrer Differenz konnen sie allerdings einige Leerstellen
derjeweils anderen theoretischen Strategie offenlegen: Subjektive Vernunft der nomina-
listischen Strategie und asymmetrische Beziehungen der dialektischen. Sie lassen auch
die unterschiedlichen Vorstellungen der Emanzipation klarer hervortreten, so dass diese
diskutiert werden konnen: globale Verséhnung durch Revolution oder lokale Befreiung
durch Subversion. Daher ist Foucaults historischer Nominalismus eine sperrige Ergin-
zung der negativen Dialektik Adornos. Da er sich nicht bruchlos einfiigt, sondern die
gesamte Konfiguration der kritischen Theorie der Gesellschaft verschiebt, lief3e sie sich
besser als Supplement begreifen. Durch die Verschiebungen der Begriffe registriert die
kritische Theorie gesellschaftliche Tendenzen und greift in sie ein.

am 13.02.2026, 21:33:02.


https://doi.org/10.14361/9783839472484-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

