Fiir einen kritischen Vitalismus!

Frédéric Worms?

Der kritische Vitalismus, den wir hier verteidigen, wire leicht zu verstehen
und anzuwenden, wenn eine seiner unvermeidlichen Konsequenzen nicht
die wire, sich in Spannungen, sogar in Widerspriiche im menschlichen Le-
ben zu iibersetzen. Worin bestehen in der Tat seine Hauptthesen? Sie sind
recht schnell aufzuzihlen: Der kritische Vitalismus besteht zunichst (wie je-
der Vitalismus) darin, zu behaupten, dass es etwas letztgiiltiges und irredu-
zibles im >Leben« gibt, wobei es sich dabei aber nicht um >das Leben< handelt
— verstanden als eine Essenz, oder als ein einfacher und univoker Wert. Wie
jeder kritische Ansatz (denn das ist es, was unserer Meinung nach >Kritik<
allgemein definiert), besteht auch der kritische Vitalismus darin, eine Wesens-
unterscheidung (und damit etwas Irreduzibles) in einen Term einzufiihren,
der anscheinend eindeutig und einwertig ist. (So besteht beispielsweise die
>Kritik« von Kant darin, in der >Erkenntnis< das zu unterscheiden, was dem
Objekt zukommt — und was dem Subjekt.)

Der kritische Vitalismus ist also recht einfach zu definieren: Es ist die
These, dass es nicht >das Lebenc ist, das letztlich in Theorie und Praxis exis-
tiert. Vielmehr besteht es in einer Serie von Spannungen oder Oppositionen
—vor allem in der Spannung oder Opposition zwischen Leben und Tod; in der
Spannung zwischen dem Leben, und den individuellen Lebewesen; und in der
Spannung zwischen der Sorge um oder der Unterstiitzung fiir das Leben, und
der Macht oder Gewalt iiber das Leben — und genauer gesagt: tiber die Lebe-

1 | AufFranzosisch zuerst erschienen als: Pour une vitalisme critique, in: Esprit, Januar
2015, 15-29 (https://esprit.presse.fr/article/worms-frederic/pour-un-vitalisme-criti
que-38191).

2 | Wir danken neben der Redaktion von Esprit denen, die die Verdffentlichung der fol-
genden Uberlegungen erlaubt haben, v.a. Merve fiir die Publikation einiger Texte zu den
Beziehungen zwischen den Lebewesen (Worms 2013), wozu wir hier einflihrende Be-
merkungen geben. Die seither angeregten Diskussionen sind untrennbar von dem hier
vorliegenden Essay (selbst wenn der Autor fiir diesen allein verantwortlich ist).

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Frédéric Worms

wesen. Es sind diese Spannungen, die etwas Irreduzibles haben, und die nicht
nur erlauben, sondern sogar dazu zwingen, einen >kritischen Vitalismus« zwei
anderen Typen philosophischer Positionen gegeniiberzustellen. Der >kritische
Vitalismus« ist zunichst einem anderen Vitalismus entgegengesetzt, jenem,
den wir als »substantialistisch« oder auch als »ideologisch« bezeichnen koén-
nen und fiir den das Leben eine Essenz oder ein Wert an sich ist. Der >kritische
Vitalismus« ist aber auch dem Vitalismus entgegengesetzt, der vorgibt, das Le-
ben aus etwas zusammensetzen zu konnen, oder es in anderes auseinander-
zunehmen — der das Leben als etwas versteht, das sich dem Tod entgegensetzt,
das sich in Lebewesen differenziert, das von anderem getragen oder durch an-
deres bedroht wird. Auch in diesem Fall wird das Leben reduziert, denn es
wird anderem, es tragenden, ihm gegeniiber transzendentem untergeordnet.
Dies sind in Kurzfassung die zentralen Thesen des »>kritischen Vitalismus«.

Wenn diese Thesen zu schlicht erscheinen sollten, so doch nur in ihrem all-
gemeinsten Verstindnis und als philosophisch noch zu abstrakte, wenn auch
durchaus prizise Position in Opposition zu anderen Positionen. Diese Thesen
behaupten ndmlich nicht lediglich Spannungen, sondern wirkliche Wider-
spriiche im menschlichen Leben, wobei dieses fiir den kritischen Vitalismus
keine Sonderstellung im Lebendigen besitzt. Dessen Singularitit besteht eher
allein darin, diese Spannungen weitestmoglich auszudehnen, was paradoxer-
weise dazu fithren kann, sie zu schlieflen, zu vergessen, auszuloschen, oder
durch anderes zu ersetzen. Oft besteht im vitalistischen Denken tatsichlich
die Tendenz, nicht zwei Aspekte >des Lebens«< einander gegentiberzustellen,
sondern >dem Leben« dessen Anderes entgegenzusetzen — wie beispielsweise
Leben und Wissen (Leben und Geist), Leben und Freiheit (Leben und Wiirde),
oder auch Leben und Gerechtigkeit (das Leben und das Politische). Es sind dies
duflerliche Oppositionen, die nicht zufillig gerade gegenwirtig ins Zentrum
der theoretischen und praktischen Debatten zuriickkehren — in einem Mo-
ment, in dem die Frage des >Lebendigen« selbst erneut zentral geworden ist,
von den Lebens- und den Neurowissenschaften bis zu sozialen und politischen
Fragen wie solchen der Familienpolitik oder der Okologie.

Unser Ziel wird nun im Folgenden nicht darin bestehen, alle diese Pro-
bleme zu 16sen. Dies wire ohnehin nicht moglich. Unser Ziel besteht viel
eher darin, diese Probleme zunichst zu verstehen, oder besser, sie in einem
bestimmten Sinn zu stellen. Dabei wollen wir die kiinstlichen Widerspriiche
durch andere ersetzen, und zwar durch solche, die uns tatsichlich unvermeid-
lich scheinen. Die Widerspriiche liegen nicht zwischen >dem« Leben und sei-
nem Anderem, sondern im Leben selbst — zwischen den Lebewesen. Wir wol-
len dabei zeigen, dass diese Umstellung weit entfernt ist, indifferent zu sein.
Sie veridndert tatsichlich alles, in theoretischen wie in praktischen Fragen, in
der Philosophie wie im Politischen. Genau dies wire das Ziel eines kritischen
Vitalismus, der indes >kritisch< auch noch in einem zweiten Sinn wire, sofern

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir einen kritischen Vitalismus

er nimlich nicht die Dinge »an sich< anzusprechen beansprucht, sondern ent-
lang unserer, also der genuin menschlichen Erfahrung und der Widerspriiche,
die hierbei an den Tag treten.

Man konnte in dieser Hinsicht natiirlich auch auf die Kantische Auffas-
sung von Kritik verweisen. Wir betonen statt dessen einen letzten Punkt, bevor
wir drei der fundamentalen Widerspriiche untersuchen wollen, die im gegen-
wirtigen philosophischen Moment wiederkehren:* Der >kritische Vitalismus«
ist weit entfernt, eine neue Position zu sein, wie es zunichst scheinen konnte.
Eher lisst er eine lange und oft missverstandene Tradition wieder auftauchen
— eine Tradition, die nicht nur in der Philosophie des letzten Jahrhunderts Be-
stand hatte (auch wenn sie dort tatsichlich zentral war), sondern die in der
gesamten Geschichte des Denkens aufzufinden ist. Dies allerdings ist nicht
das Vorhaben in diesem Text. Nicht ohne eine der wichtigsten Figuren die-
ser Geschichte auftreten zu lassen, versuchen wir vielmehr vor allem, drei
der hauptsichlichen Widerspriiche aufzugreifen, die der kritische Vitalismus
weniger zu tiberschreiten als zunichst zu verstehen erlaubt. Dies wire einer
seiner grundlegenden Beitrige, im Sinn einer Neuorientierung im gegenwir-
tigen philosophischen Moment.

DAs LEBEN UND DAS WISSEN DES LEBENS
(DIE SPANNUNG ZWISCHEN LEBEN UND ToD)

Man kénnte diese erste Opposition, von der wir ausgehen (nicht ohne sie um-
zustellen und neu zu formulieren), fiir sehr abstrakt und allgemein halten.
Wir werden indes durch genau diese Umstellung schnell sehen, dass sie viel
konkreter und dringender ist, als es zundchst scheinen mag. Man meint in der
Tat, man konnte Leben und Wissen gegeniiberstellen, oder auch zwei abstrak-
te Konzeptionen des Lebens: diejenige, die man im Allgemeinen mit >demc
Vitalismus verbindet (die das Leben als ein substantielles Prinzip betrachtet)
und diejenige, die das Leben auf einen >Mechanismus« reduziert. Es ist tibri-
gens sicher, dass es bereits eine bestimmte Erfahrung des Todes ist, oder ein
bestimmter, duflerlicher Kontrast zwischen dem Leben und dem Tod, die der
Ursprung dieser Entgegensetzung ist. Nehmen wir einen lebendigen Korper
an, der stirbt: Der tote Korper, der Kadaver ist zugleich er selbst, und doch ganz
anderes. Wie sollte man sich nicht vorstellen, dass >das Lebenc« ein >Prinzip< in
diesem Korper wire; dass es diesen belebt hatte und ihn nun nicht mehr be-
lebt; und dass der Korper somit der Speicher einer Aktivitit wire. So war etwa

3 | Anm. der Ubersetzung: Vgl. zur philosophiegeschichtlichen Idee »philosophischer
Momente«, die je bestimmte Autoren teilen, wobei sie entgegengesetzte Positionen ver-
treten: Worms 2004, 2009, Maniglier 2011.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

327


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Frédéric Worms

bei Aristoteles die »>Seele« das erste Prinzip eines solchen substantialistischen
Vitalismus. Aber wie konnte man dann verstehen, dass das, was den Tod be-
gleitet oder verursacht, doch kein vollstindig materieller, physisch-chemischer
Mechanismus ist; und dass es daher wichtig wire, diese Ursache zu suchen
und zu erkennen — um namlich dem Tod zu entgehen (und ohne dabei irgend-
ein vitales Prinzip vorauszusetzen)? In dieser Weise rekurriert die Philosophie
im Grunde seit jeher, vor allem aber seit Descartes, auf einen »Mechanismusx,
um das Lebendige zu denken. Was ist es, das den Tod verursacht? Ist es der
Verlust eines vitalen Prinzips oder der Effekt eines kausalen Prozesses? Muss
man die Erfahrung des Lebens dem Wissen des Lebendigen entgegensetzen?

Selbstverstindlich sind wir aus diesem Dilemma seit langem unwiderruf-
lich ausgestiegen. Der Mechanismus hat keinen Konkurrenten auf dem Gebiet
des Wissens des Lebens mehr. Er ist es, dem wir die Chance verdanken, gegen
die Griinde des Todes kimpfen zu kénnen — soweit wie moglich jedenfalls.
Der substantialistische Vitalismus fliichtet sich nunmehr in die reine Ideo-
logie. Aber warum dann tiberhaupt noch vom Vitalismus sprechen (und sei es
einem »kritischen«)? Weil ein wesentlicher Punkt bleibt, der nichts mit >demc
Leben als blofRes Objekt des Wissens zu tun hat, sondern mit dieser Aktivitdt
des Wissens selbst. Insofern fuft er auf einem ganz anderen Aspekt als der
erste, substantialistische Vitalismus. Genau von diesem Aspekt, nimlich der
Aktivitit des Wissens eines Lebewesens, hat der grofite kritische Vitalist des
20. Jahrhunderts gezeigt, dass dieser anscheinend minimale Aspekt tatsich-
lich maximale Effekte zeitigt. Es war dieser Ertrag, der Georges Canguilhem
1970 (in einem Aufsatz iiber die Herausforderung, die fiir ihn die Biicher von
Francois Jacob und Michel Foucault darstellten) auszurufen erlaubte: Der Vi-
talismus ist nicht tot, und er ist es selbst bei den Biochemikern nicht (Canguilhem
1971; vgl. Debru/Morange/Worms 2012). Wir haben bereits auf diesen wichti-
gen Punkt hingewiesen, beilidufig dabei auch anzeigend, dass der Mechanis-
mus die Griinde des Todes stets zu dem Zweck zu erkennen suchte, um ihn
zu vermeiden. Tatsdchlich ist es diese minimale, aber irreduzible Erfordernis,
auf die sich der kritische Vitalismus stiitzt, um Prinzip und Ziel des Wissens
des Lebendigen zu denken — so mechanistisch eine solche Wissenschaft auch
ist und bleiben wird. Auf diese minimale Erfordernis stiitzt sich jedenfalls
Georges Canguilhem, der Autor von Das Normale und das Pathologische (Can-
guilhem 2012), der Organisator der Konferenzen von 1947 iiber »Aspekte des
Vitalismus« (Canguilhem 2009a, 2009b, 2009c) und der Verfasser der Etudes
d’histoire et de philosophie des sciences concernant les vivants et la vie (Canguilhem
1989a).

Es handelt sich dabei tatsichlich nicht darum, irgendein >vitales Prinzip«
als Objekt einer Wissenschaft des Lebendigen anzunehmen. Eher geht es im
Gegenteil und ganz allein darum, zu verstehen, dass im Wissenschaftler selbst
stets eine vitale >Polaritat« bleibt — so minimal sie auch sei. Er ist als das Subjekt

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir einen kritischen Vitalismus

der Wissenschaft des Lebens selbst ein Lebewesen. Wir erkennen das Lebendige
daher nicht allein, um es lediglich zu kennen, selbst wenn dieses Wissen uns
seine eigenen Gesetze aufzwingt, die solche des Mechanismus sind. Vielmehr
hat Canguilhem stets erneut behauptet, dass wir das Lebendige weniger durch
solche (und seien es noch so viele) Vermittlungen kennen, und vor allem, dass
dies nicht das Ziel dieses Wissens ist. Ziel des Wissens vom Leben ist es viel-
mehr, auf all jene Schmerzen antworten zu konnen, die das Lebewesen, das
wir sind, als solches affizieren. In erster Linie gilt dies natiirlich fiir den Fall
des menschlichen Individuums, das einen Arzt konsultiert, um sich von ihm
behandeln zu lassen. Zu diesem Zweck mobilisiert der Arzt jene >Summe
der wissenschaftlichen Kenntnisse<, welche die Medizin in ihrer — stets pola-
risierten — Anstrengung gegen Krankheit und Tod nutzt. Der letzte Aufsatz,
den Canguilhem den Etudes d’histoire et de philosophie des sciences hinzufiigt,
erinnert noch einmal daran: Wie groff auch immer die Komplexitit und die
Artifizialitit der technischen, wissenschaftlichen, 6konomischen und sozialen
Bedingungen der gegenwirtigen Medizin sein mdgen; wie lang auch immer
der Dialog zwischen Arzt und Patient dauert — die Wirksamkeit, welche die
medizinische Praxis legitimiert, ist allein auf jener Modalitit des Lebens be-
grindet, welche die Individualitit des Menschen ist.

»Im epistemologischen Unterbewussten des Mediziners ist es die fragile Einheit des
menschlichen Lebewesens, die aus den wissenschaftlichen Anwendungen (die stets
dazu unternommen werden, um diesem zu dienen) eine wirkliche Summe (somme)
macht« (Canguilhem 1989b: 428).

Hier begegnen wir nun dem Wesentlichen dessen, was wir den kritischen Vi-
talismus nennen: Er setzt nichts anderes voraus — nicht mehr, aber auch nicht
weniger — als die negative Polaritit zwischen Leben und Tod; und dies, um das
Wissen des Lebendigen im Fall des menschlichen Lebens zu kliren. Der kri-
tische Vitalismus lisst sich hier auch als Verlingerung jener Perspektive ver-
stehen, die Georges Canguilhem bereits 1943 formuliert hatte, wobei er einen
Umweg und eine Autonomie in die Definition des Lebens einbaute: Das Leben
ist fiir den Mediziner (so Canguilhem) kein blofRes Objekt. Es ist vielmehr eine
polarisierte Aktivitit, die der Mediziner seinerseits durchfiihrt, indem er die-
ser das kleine, aber unentbehrliche Licht der Humanwissenschaft hinzufiigt
— die spontane Anstrengung der Verteidigung, des Kampfes gegen alles, was
fiir das Leben von negativem vitalen Wert ist (vgl. Canguilhem 2009e: 297).
Es kann sich an dieser Stelle freilich nicht darum handeln, den kritischen
Vitalismus von Georges Canguilhem im Detail zu untersuchen. Wir wollen
nur die Kohidrenz betonen, die in dieser Hinsicht die drei Konferenzen von
1946 und 1947 aufweisen, die mit anderen Texten im Band von 1952 Die Er-
kenntnis des Lebens aufgenommen sind. Das Prinzip dieser Konferenzen be-

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

329


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Frédéric Worms

steht genau darin, jene Umkehrung durchzufiihren, die wir hier betonen:
die Umkehrung von einem substantialistischen zu einem anderen Vitalis-
mus. Obgleich Canguilhem diesen Vitalismus nicht selbst einen »kritischen«
nennt, erscheint dieser Vitalismus viel radikaler als jener, auf den er antwortet
und dem Canguilhem paradoxerweise vorwirft, noch zu bescheiden gewesen
zu sein. Denn tatsichlich bleibt jeder traditionelle Vitalismus in der Falle des
Mechanismus gefangen. Er sieht sich nimlich stets verpflichtet, das Prinzip
des Lebendigen gewissermaflen — mit einer Formulierung von Spinoza, die
Canguilhem aufnimmt - als »Staat im Staate«* zu verstehen. Der klassische
Vitalist nimmt tatsdchlich die Einfiigung des Lebendigen in ein physisches
Milieu an, zu dessen Gesetzen das Lebendige dann lediglich eine Ausnahme
bildet. Dies ist — aus Sicht Canguilhems — ein »philosophisch unverzeihliche[r]
Fehler. Es kann kein Reich innerhalb eines Reichs gebenc, selbst wenn dieser
etwas Irreduzibles im Lebendigen anspricht (2009b: 172). Canguilhem hin-
gegen schligt eine radikale Umstellung vor. Es ist nicht das Lebendige, das ein
Reich im Reich der Physik darstellt. Es ist umgekehrt vielmehr die Physik, die
ein Instrument des Lebens ist — sie ist es, die den Bediirfnissen und Techniken
des Lebendigen entspricht.

»Wenn man die Originalitdt des Lebens anerkennt, muss man die Materie innerhalb des
Lebens und die Wissenschaft der Materie, das heifit die Wissenschaft schlechthin, in-
nerhalb der Aktivitat des Lebendigen sbegreifen« (Canguilhem 2009b: 173).5

Canguilhem ist dabei weit davon entfernt, die Wissenschaft auf ein Instrument
zu reduzieren, dessen einziger Wert ein pragmatischer wire. Die Wissenschaft
unterliegt ganz im Gegenteil — und sei es nur, um ihr Ziel und ihre praktische
Norm zu erreichen — einer Struktur und einer Norm, die ihr eigen sind, ndm-
lich einer Struktur und einer Norm der Wahrheit. Diese Norm der Wahrheit
ist es, die Canguilhem auch Michel Foucault entgegenhilt, wenn dieser in Die
Ordnung der Dinge die Wissenschaft auf eine Geschichte jenseits jeder Norma-
tivitit zu reduzieren scheint (Canguilhem 1988). Es gibt eine Autonomie der
Wissenschaft, und es ist dieser kritische Umweg, der dem menschlichen Lebe-
wesen in der Erforschung seiner Ziele eigen ist. Aber es bleibt nicht weniger

4 | Spinoza 1999: 219 (Vorwort Buch Ill): »Die meisten, die liber die Affekte und iiber
die Lebensweise der Menschen geschrieben haben, behandeln, so sieht es aus, nicht
natiirliche Dinge, die den allgemeinen Gesetzen der Natur folgen, sondern Dinge, die
auflerhalb der Natur liegen; eher scheinen sie den Menschen in der Natur wie einen
Staat im Staat zu verstehen...«.

5 | Anm. der Ubers.: Vgl. Canguilhem 2009a: 22: »Der Verstand darf sich auf das Leben
nur beziehen, wenn er die Originalitadt des Lebens anerkennt. Das Denken des Lebendi-
gen muss die Idee des Lebendigen dem Leben selbst entnehmen«.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir einen kritischen Vitalismus

wahr, dass das Wissen des Lebendigen nicht allein im objektiven Sinn dieses
Genitivs gedacht werden darf — im Genitivus objectivus. Er muss stets zugleich
auch im subjektiven Sinn gedacht werden — im Genitivus subjectivus. Das Wis-
sen des Lebendigen ist eines, das eine vitale Polaritit aufweist, nimlich letzt-
lich die Opposition gegen den Tod. Der kritische Vitalismus stiitzt sich hier auf
eine Umdrehung der Perspektive, welche die beiden anderen Konferenzen von
1947 in zwei weiteren wichtigen Punkten verstirkt: In »Maschine und Orga-
nismus« (Canguilhem 2009c) zeigt Canguilhem, dass nicht der Organismus
als eine Maschine zu verstehen ist, sondern es umgekehrt die Maschine als
Verlingerung des Organismus anzusehen gilt; und in »Das Lebendige und
sein Milieu« (Canguilhem 2009d) wird aufgewiesen, dass es nicht das Mi-
lieu ist, welches das Verhalten des Lebendigen bestimmt, sondern es ganz im
Gegenteil das Lebendige ist, das sich stets sein Milieu ordnet.

Entlang einer solchen Umkehrung, die bei diesem Philosophen und Medi-
ziner stets letztlich aus der Medizin das Prinzip und Ziel des Wissens des Le-
bendigen macht (und letztlich des Wissens schlechthin — wie iibrigens bereits
bei Descartes), muss unser ganzes Wissen in seiner Autonomie viel weniger
auf eine >Essenz< oder ein >Prinzip« des Lebens bezogen werden. Diese >Es-
senz« ist nie isoliert. Weder ist sie als ein einziges Prinzip erkennbar, noch als
ein eindeutiger und eindimensionaler Wert. Vielmehr weist das Wissen des
Lebendigen eben stets auf die irreduzible Polaritit seiner Opposition gegen
den Tod. Diese Polaritit definiert jene normative Aktivitit, die dem Lebendigen
immanent ist, weil sie zuallererst in der Abwehr dessen besteht, was es zersto-
ren konnte; dessen also, was fiir das Leben von negativem Wert ist. Unniitz, an
dieser Stelle lauthals zu verkiinden, dass es bereits ein solches Prinzip in Ethik
und Politik gibt. Die Medizin zeigt dieses Prinzip schlicht durch ihre Aktivitit,
ohne darin jene Norm des menschlichen Lebendigen tiberschreiten zu miis-
sen, die sich der Zerstérung und dem Tod widersetzt. Entscheidend wire hier
eher, zu zeigen, dass und inwiefern dieses kritische Modell einer Philosophie
des Lebens weit entfernt ist, einzigartig und punktuell zu sein. Es durchquert
tatsichlich jeden der Momente der Philosophie des 20. Jahrhunderts, nicht
allein in Frankreich. In dieser untergriindigen Prisenz steht das kritische Mo-
dell einer Philosophie des Lebens immer auch jenem anderen, zunehmend
gefihrlicheren und radikaleren Vitalismus gegentiber (der gleichwohl seiner-
seits eine legitime Kritik mit sich fiihrt). Aber noch einmal: Dies zu zeigen, ist
nicht unser Anliegen. Es besteht vielmehr darin, einen Weg aufzuweisen, auf
dem der kritische Vitalismus ausgearbeitet werden konnte, um jenen anderen
Widerspriichen zu entgegnen, von denen wir ausgegangen sind.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

331


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Frédéric Worms

LEBEN UND FREIHEIT (SPANNUNGEN ZWISCHEN DEN LEBEWESEN)

Fest steht jedenfalls, dass die Opposition zwischen Leben und Tod — so wichtig
und konstitutiv sie sein mag — allein nicht ausreicht, um alle menschlichen
vitalen Konflikte, oder alle internen Widerspriiche im menschlichen Leben
aufzulésen. Ganz im Gegenteil: Diesen Widerspruch fiir die einzige wichtige
Opposition zu halten, birgt ein erhebliches Risiko, ndmlich das des Ruckfalls
in den substantialistischen Vitalismus, wenn man darunter die Opposition
zum Tod versteht. Der >Wert« des Lebens besteht nicht in diesem allgemeinen
Widerspruch, sondern in den stets individuellen oder auch familialen Konflik-
ten — den relationalen Konflikten zwischen den Menschen. Und es ist dieser
Riickfall in den substantialistischen oder essentialistischen Vitalismus (der
stets »das< Leben heiligt), der dazu fithrt, dem Leben erneut anderes entgegen-
zusetzen — ob es sich um die Freiheit, die >Wiirde< oder auch um soziale und
politische Normen handelt, die man als den vitalen Normen radikal entgegen-
gesetzt versteht. Hier liegt nicht zufillig eine Ursache der aktuell hitzigsten
Konflikte, ganz ebenso wie in den Lebenswissenschaften nicht zufillig ethi-
sche oder auch >bioethische« Fragen im Zentrum des aktuellen philosophi-
schen Moments stehen — und dazu beitragen, diesen als solchen zu definieren.
Tatsichlich durchquert die Frage des Lebendigen alle Dimensionen unserer
gegenwirtigen Erfahrung. Man wiirde erneut kaum aus dieser duflerlichen
Opposition herauskommen, man wiirde erneut Gefahr laufen, ideologisch zu
werden, wenn es nicht eine andere Spannung, eine andere interne oder im-
manente Opposition gibe, wie sie die Lebenswissenschaften bezeugen. Dieses
Mal handelt es sich nicht um eine Spannung zwischen >dem« Leben und sei-
nem ganz Anderen, sondern um die spannungsvollen Beziehungen zwischen
»den Lebewesenc.

Worin besteht diese Spannung, diese Relation, die ihrerseits in eine Op-
position miinden kann? Sie erlaubt, >das Leben< ohne die Individuation des
Lebendigen zu denken. Sie ist es, die bei einigen Spezies — auch der mensch-
lichen — weniger die Gestalt einer buchstiblichen vitalen Individuation, als
vielmehr die Gestalt einer stets nur zeitweiligen und interindividuellen Indi-
viduation der Einzelnen annimmt. Diese Relation zwischen den Einzelnen
lisst Spannungen und Briiche, sie lisst Verletzungen, sie lisst aber auch neue
moralische und politische Normen auftauchen (wie zum Beispiel die Erfin-
dung von >Freiheit« und >Gleichheit(). Diese Werte stehen nicht >dem« Leben
gegeniiber. Sie tauchen viel eher in der Spannung zwischen, in den Konflikten
unter den menschlichen Lebewesen selbst auf. Bestehen wir darauf: Es handelt
sich viel weniger um eine Spannung, die >dem« Leben inhirent ist, als um eine
irreduzible Spannung zwischen Lebewesen. Denn nicht nur begegnet man nie
»dem« Leben. Man begegnet vielmehr auch nie der Opposition zwischen Leben
und Tod. Nie treffen wir >das< Leben an. Wir kennen stets nur Lebewesen und

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir einen kritischen Vitalismus

(im Fall menschlichen Lebens) Relationen zwischen ihnen. Die Anerkennung
dessen fithrt weniger dazu, die Widerspriiche oder Konflikte auflosen zu wol-
len, als vielmehr dazu, deren Terrain zu versetzen, sie auf ihrem wirklichen
Terrain anzutreffen. Dieses Terrain ist viel eher tragisch als ideologisch. Es ist
dieses Terrain, welches die Ideologien, Verleugner alles Tragischen, nicht zu
denken vermégen.

Wir kénnen hier lediglich Beispiele anfithren. Auch kénnen wir lediglich
beanspruchen, die Probleme zu benennen, die sie aufwerfen — und nicht, sie
auch nur im entferntesten zu 16sen. Das erste Problem betrifft das, was man
das Lebensende nennt. Die Konflikte, die es aufwirft, betreffen in unseren Au-
gen nicht (oder nicht zuerst) einen Konflikt zwischen dem Leben und einem
ihm entgegengesetzten Wert (sei es die Freiheit oder die menschliche Wiirde).
Diese Dimension wird erst in einem zweiten Schritt wichtig. Was indes zu-
erst und auf viel intimere und konflikthaftere Weise auftritt, ist der Konflikt
zwischen zwei Aspekten des Lebens, die in ihm eine doppelt vitale Dimension
enthtillen: Es handelt sich um die Spannung zwischen der Weiterfithrung des
Lebens im Gegensatz zum Tod, und zugleich um die nicht weniger vitale Di-
mension des menschlichen Lebens, die das individuelle Leben und das Leben
der Relation oder der sozialen Beziehung zu anderen betrifft. Es ist tatsdchlich
unmoglich, das menschliche Leben lediglich durch die Aufrechterhaltung ge-
wisser organischer Funktionen zu definieren. Und ebensowenig ist es mdg-
lich, die menschlichen und zwischenmenschlichen Aspekte des Lebens von
den eigentlich vitalen, den kérperlichen und zwischenkorperlichen Dimen-
sionen abzuldsen. Dafiir spricht bereits der stets individuelle Ausdruck des
Korpers, die Individualitit eines Korpers, der noch bis zu seinem Tod expressiv
bleibt. Und ebenso spricht die vitale Dimension dafiir, die das Leiden der An-
deren annimmt: die engen Beziehungen zu denen, die man die Angehdérigen
nennt. Es gibt hier sehr wohl zwei Dimensionen des Lebens, die in einen Kon-
flikt eintreten und die herzzerreiflendsten Entscheidungen erzwingen. Diese
Konflikte betreffen nicht lediglich die Opposition zwischen >dem« Leben und
etwa der >Freiheit<. Sie sind irreduzibel. Eine derart relationale Bestimmung
des Lebens, ein solcher Vitalismus, der das Leben nicht ohne die miteinander
verbundenen Lebewesen oder jenseits von diesen denkt, stellt tatsdchlich eine
radikale Verschiebung des Problems dar.

Ganz ebenso verhilt es sich am Beginn des Lebens, nimlich bei der Bil-
dung von >Verwandtschaftsbeziehungen<. Man stellt hier allzu schnell die bio-
logische der sozialen Verwandtschaft gegentiber, die nattirliche der kulturellen
— als wenn die eine vital wire, und die andere, relationale und kiinstliche, des-
halb aufhéren wiirde, vital zu sein. Stattdessen gibt es auf beiden Seiten Vita-
les. Soziales ist eine Relation eines Lebewesens zu anderen Lebewesen. Diese
Beziehung ist immer zugleich kérperlich und zeitlich — was erklirt, warum
selbst die biologische Beziehung Zeit braucht, um sich zu bilden, wihrend um-

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

333


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Frédéric Worms

gekehrt jede temporir eingegangene Beziehung biologische oder vitale Folgen
hat. Es ist hier erneut wichtig, eine letztlich abstrakte Antinomie zugunsten
einer anderen, konkreten Bestimmung zu vermeiden. Man erfreut sich heute
allzu schnell an einem ideologischen Modus, der die tiefen Konflikte zwischen
den Verwandten kleinredet und karikiert — ob es sich nun um Antigone oder
das Urteil des Salomon handelt. In beiden Fillen wussten es bereits die antiken
Philosophen: Wenn es einen Riss, ein Zerwiirfnis gibt, dann innerhalb der
menschlichen Beziehungen, die stets unauflosbar vital und moralisch sind.
Kein einfaches Dispositiv erlaubt, diese theoretisch oder praktisch zu trennen.
Man muss jedoch trennen, man muss sich fiir eine Seite entscheiden. Genau
dies lisst moralische und politische Normen auftauchen. Diese resultieren
nicht aus der summarischen Opposition gegen »das< Leben, sondern sind Fol-
gen des Konflikts, der Gewalt und der Verletzung in den Beziehungen zwi-
schen Lebewesen. Wenn man etwa wissen will, was der Patient und was der
Arzt entscheiden muss, fithrt man mit Recht die moralische und politische, die
autonome und demokratische Dimension der Freiheit ein. Wenn man wissen
will, von welcher Dimension der Verwandtschaft man spricht, die sich vielen,
fortan disjunkten Typen von Beziehungen impliziert, so muss man wissen, wo
sich die Gewalt situiert, die diese Beziehungen unméglich macht, da sie zu-
gleich moralische Prinzipien und Korper verletzt. Aber dies alles interessiert
erst in einem zweiten Schritt. Es ist ja stets erst die Verletzung der vitalen
Beziehungen, welche moralische Normen auftauchen lisst, die sich dann von
jenen ersten wesensmiflig unterscheiden. (Ebenso unterscheidet sich das wis-
senschaftliche Wissen von der therapeutischen Sorge der Medizin, obgleich
sie letztlich demselben Ubel gelten). Die moralischen Beziehungen sind nicht
weniger vital als Krankheit oder Tod, und die Konflikte, die sie moderieren und
eindimmen sollen, sind nicht weniger tédlich. Ein kritischer Vitalismus wire
also nicht der, der dem Leben permanent die abstrakte Spannung zum Tod
gegentiberstellt. Der kritische Vitalismus denkt vielmehr das Leben nur durch
die realen und temporiren Beziehungen zwischen den Lebewesen hindurch
— mitsamt deren Briichen, in denen zwischen den Menschen das Moralische
und das Politische auftauchen, die nichts »biologisches« haben, auch wenn sie
selbst vital sind — in ihrer Ursache und ebenso in ihrem Ziel.

Bestehen wir erneut darauf: Eine solche Position 16st iiberhaupt keine
dieser Widerspriiche. Sie betont diese vielmehr — zwischen der technischen
und der klinischen Sorge; oder zwischen den verschiedenen Dimensionen des
menschlichen Lebens. Und es ist dabei natiirlich nicht die vitalistische Posi-
tion, die diese Spannungen oder Disjunktionen erzeugt, sondern es ist das
menschliche Leben selbst, fiir welches der kritische Vitalismus beansprucht,
es nicht zu deformieren. Es handelt sich dabei um einen zunehmend dring-
licheren Einsatz, und dies zweifach. Zum einen gilt es, diese vitalen Fragen
zu stellen, und zum anderen, deren Verformung und Karikatur zu vermei-

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir einen kritischen Vitalismus

den. Wir kénnen an dieser Stelle wie erwidhnt keineswegs alle Konsequenzen
dessen andeuten — Konsequenzen, die sich iiber die Beziehungen zwischen
den Menschen hinaus natiirlich auch auf die Beziehungen zu den anderen,
nichtmenschlichen Lebewesen erstrecken. Gleichwohl wollen wir zumindest
hieriiber noch sprechen, bevor wir zu den allgemeinen Perspektiven, dem
Arbeitsprogramm des »kritischen Vitalismus« zuriickkommen, den wir hier
zu skizzieren suchen.

LEBEN UND MACHT (DAS LEBEN UND DIE GERECHTIGKEIT)

Es gibt eine letzte Opposition, bei der es von vitaler Bedeutung wire, sie durch
eine recht verstandene Spannung zu ersetzen. Sie trifft im Grunde jene Op-
position, mit der wir begonnen haben; und auch diese ist ein Kennzeichen
des aktuellen philosophischen Moments: Es handelt sich um Opposition des
Lebens zur Macht. In ihrer extremen Form besteht diese Opposition nun da-
rin, zu behaupten, dass wir es nie mit >dem« Leben zu tun haben, sondern
immer schon mit einem Leben, das durch Aktivititen und Beziehungen der
Macht zwischen den Menschen, und dariiber hinaus durch Beziehungen der
Macht iber alle Lebewesen manipuliert ist. Diese Opposition fithrt dazu, dem
substantialistischen Vitalismus einen ebenso substantialistischen Naturalis-
mus zur Seite zu stellen; sowie einen ebenso substantialistischen »Konstruk-
tivismus, der nimlich nun die absolute Prioritit der kulturellen oder sozialen
Operationen im Blick auf das Lebendige, die Natur behauptet. Zweifellos ist
es so, dass wir nie >dem« Leben begegnen. Aber es ist ebenso sicher, dass auch
der sozio-kulturelle Bezug auf das Leben auf eine buchstiblich vitale Weise
polarisiert bleibt. Auch wenn es in allen Beziehungen zwischen den Menschen
— einschlieflich derjenigen von Medizin und Pflege — Relationen der Macht
gibt, so gibt es in diesen doch stets auch eine Dimension der Sorge, oder der
Gerechtigkeit. Es ist diese letzte Polaritit zwischen Sorge und Macht, oder zwi-
schen Recht und Leben, die in unseren Augen die anderen Polarititen ergin-
zen muss, die der kritische Vitalismus vor Augen stellt und auf neue Weise
problematisiert: die Spannung zwischen Leben und Tod, sowie die zwischen
dem Leben und den Lebendigen.

Diese dritte Polaritit ereignet sich mindestens auf zwei, und genauer auf
drei Ebenen. Es handelt sich zunichst sicherlich um soziale Beziehungen. Die
Ethiken und Politiken der Pflege (care) haben nicht allein die Bedeutung der
»Hingabe« in menschlichen Beziehungen gezeigt. Sie haben auch deutlich ge-
macht, dass diese immer auch Dimensionen der Macht und Herrschaft enthal-
ten, Beziehungen auf das Leben als Objekt. Das betrifft ebenso die politischen
Beziehungen, durchquert aber auch alle anderen, einschliefllich derjenigen
der >Gattung«. Die Macht interveniert in alle Beziehungen zwischen den Lebe-

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

335


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Frédéric Worms

wesen — nicht nur in Form der Verletzung (in den individuellen, intimen Be-
ziehungen). Ein kritischer Ansatz des Vitalismus wire unvollstindig, wenn
er nicht diese Dimension integrierte. Dies bedeutet gleichwohl nicht, dass der
Dimension der Macht nicht eine andere entgegenzusetzen wire. Diese wire
dabei nicht im substantiell verstandenen Sinn vital, so, als wenn die Relation
der »Sorge« etwa eine vollig reine, unschuldige vitale Disposition wire. Die
Psychoanalyse hat seit langem die Ambivalenz aller >vitalen< moralischen Dis-
positionen gezeigt. Die Dimension der Macht liegt hier darin, dass die Relation
der >Sorge« stets in vielfiltigen politischen Formen instituiert ist — in Form so-
zialpsychologischer oder therapeutischer Unterstiitzung oder sozialer Solidari-
tit. Die sozialen Normen sind mehr als strikt vitale Normen. Und doch bergen
sie eine vitale Polaritit zwischen Stiftung und Zerstérung, ausgeweitet nun auf
das Ganze einer Gesellschaft sowie auf diverse Beziehungen der Macht, die
diese durchqueren und sie konstituieren.

Es gibt hier keine externe Opposition, sondern es handelt sich viel eher er-
neut um interne Spannungen — auch zwischen den verschiedenen Dimensio-
nen der Sorge oder Pflege. Aber ebenso verhilt es sich bei dem, was wir nicht
zogern sollten »globale Gerechtigkeit« zu nennen — die Sorge der Menschheit
um sich selbst und ihre Umwelt, ihr globales Milieu einschlieRlich der ande-
ren Lebewesen, den Planeten — und letztlich das Leben selbst. Man setzt hier
Leben und Politik einander gegeniiber, in einer >Kosmo-Politikc, welche die
lebendige Welt und die menschliche Welt als blofle Objekte der Politik ver-
steht — wihrend es sich eher um eine Politik des Lebens selbst handelt. Auch
hier begegnen wir einer falschen Opposition. Weder kénnen wir uns allein
um die natiirliche >Welt« kimmern, ohne uns um die Gerechtigkeit zwischen
den Menschen, auf dem Planeten zu kiitmmern — noch kénnen wir uns um
die Menschen kiimmern, ohne uns zugleich auch um alle anderen Lebewesen
und den Planeten als solchen kiitmmern zu miissen. Wie konnte man auch
diese beiden Aufgaben voneinander trennen? Einer der Einsitze des aktuellen
>philosophischen Moments«< besteht auch hier in einer doppelten Abwehr — der
Abwehr sowohl einer jeden Reduktion des Menschen auf >das Leben« oder das
>Uberlebens; und ebenso der Abwehr einer jeden Trennung des Menschen vom
Leben, sei es seinem eigenen wie auch dem Leben der anderen Lebewesen, an
denen er teilhat und mit denen er Beziehungen eingeht. Diese Beziehungen
sind ihm nicht duflerlich, sondern sie sind konstitutiv. Beiden Gefahren gilt es
durch die Ausweitung der Gerechtigkeit auf das nichtmenschliche Leben zu
antworten. Es handelt sich also beim kritischen Vitalismus keineswegs dar-
um, das Menschliche auf das Leben, auf das Lebendige zu reduzieren, sondern
es handelt sich ganz im Gegenteil darum, das Lebendige bis zur Menschheit
auszuweiten — die Normen der Gerechtigkeit als solche wirklich globaler Be-
ziehungen zu instituieren, sich jenseits der Begrenzung auf den Menschen
der Bewahrung und selbst Erzeugung von Beziehungen zwischen allen Lebe-

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir einen kritischen Vitalismus

wesen zu 6ffnen. Die globalen Probleme im Raum und in der Zeit; die globa-
le Geschichte; die Frage der Gerechtigkeit zwischen den Vélkern haben dann
ihrerseits Teil an dem, was ein kritischer Vitalismus ansprechen muss. Auch
hier beanspruchen wir nicht irgendeine Zauberlosung. Es gilt lediglich und
zunichst, diese ideologischen Entgegensetzungen durch kritische Unterschei-
dungen zu ersetzen, die Probleme anders zu stellen und so einen ersten Schritt
zu deren Verstindnis und Losung zu tun.

Wir wollen mit einigen zuriickblickenden Bemerkungen sowie Ausblicken
schliefRen. Was soll man unter einem kritischen Vitalismus verstehen? Er wire
zuerst die Kritik eines anderen Vitalismus — jeder Philosophie, fiir die das Le-
ben ein objektives Faktum ist, ein metaphysisches transzendentes Prinzip,
eine Substanz oder ein absoluter Wert. Nichts von all dem ist das Leben. Es ist
in gewissem Sinn sogar das genaue Gegenteil. Was irreduzibel im Lebendi-
gen, in den Lebewesen und zwischen ihnen ist, ist nicht >das Leben<im Sinne
eines gemeinsamen Fixpunktes. Vielmehr ist es eine Serie von Differenzen
und Widerstinden, von Transformationen und Relationen. Sicher kénnen wir
das Lebendige nicht erkennen, ohne ihm ein Leben zu unterstellen; aber dieses
Leben hat stets eine Geschichte, ist eine Individuation, und bedeutet einen Wi-
derstand gegen die Zerstérung oder einen Impuls zur Fortsetzung. Sicher kon-
nen wir also nicht von den Lebewesen sprechen, ohne zugleich auch die Begrif-
fe der Relation, der Evolution, und der Emergenz einzufithren. Und zweifellos
kénnen wir nicht vom Moralischen oder Politischen sprechen, ohne zugleich
die Sorge zu evozieren, ohne die das menschliche Leben sich nicht fortsetzen
kann, durch die es aber auch zerbrechen kann. Aber: Nichts von dem wire eine
Frage »des< Lebens als eines einfachen Prinzips. Ganz im Gegenteil begegnet
man dem Leben immer geteilt, dividuiert — zwischen dem Vitalen und dem
Sterblichen, die einander so nah und zugleich entgegengesetzt sind wie Macht
und Sorge, und ebenso wie eine Kritik der Macht und eine Ausweitung der
Sorge. Es gibt diesseits oder jenseits solcher Differenzen und Relationen keine
Substanz und keinen einfachen Wert. Wenn wir also behaupten, dass es nichts
jenseits dieser vitalen Spannungen gibt, so heifit dies letztlich immer erneut:
jede Konzeption des Lebendigen zuriickzuweisen, die dieses als rein objektive
Tatsache versteht, die man ausbeuten kann (nimlich unter anderem 6kono-
misch); die es als absolute Substanz fasst, oder als Wert, auf den man sich auf
ebenso schlichte Weise berufen konnte (ndmlich unter anderem politisch).

Zu behaupten, dass es nichts jenseits oder diesseits dieser vitalen Spannun-
gen gibt — das bedeutet zugleich, dass man gegen den ideologischen Vitalis-
mus einen anderen Vitalismus verteidigen muss. Dieser Vitalismus wire dann
nicht allein kritisch, weil er sich einem Substanzvitalismus oder einem holisti-
schen Vitalismus entzieht. Er wire vielmehr auch kritisch, weil er seine Kritik
auf den nicht reduziblen Spannungen oder Polarititen des Lebens fundiert. Er

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

337


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Frédéric Worms

wire also nicht allein die Kritik eines bestimmten Vitalismus, sondern auch
das Fundament einer anderen Kritik. Was es zu kritisieren gilt, sind diejenigen
Ontologien, die die Polaritit des Vitalen und des Sterblichen vergessen — die
Philosophien >des< Lebens, weil sie den Tod vergessen; und die Philosophien
des Todes oder des Seins, weil sie es vom Leben abschneiden; die Philosophien,
die soziale Beziehungen vergessen, und diejenigen, die Differenzen zwischen
den Lebewesen negieren. Zu kritisieren wiren jene Positionen, die den Anthro-
pozentrismus mit seinen Risiken durch einen nicht weniger simplizistischen
und gefihrlichen Misanthropismus ersetzen; und diejenigen schlieflich, die
die Beziige der Macht und der Sorge ignorieren — den Missbrauch der Macht,
oder aber die Moglichkeit wirklicher Beziehungen zwischen den Lebewesen.
Kurz: Wenn man unter >Kritik< die Bezweiflung jeder vermeintlichen Einheit
versteht, sofern diese eine vitale Spannung verdeckt — dann muss man nicht
nur sagen, dass der Vitalismus kritisch sein muss, sondern auch, dass die Arbeit der
Kritik einen Vitalismus erfordert.

Welche Form nihme dieser an? Er hitte vier Hauptaufgaben. Er wire philo-
sophisch, epistemologisch, historisch und ethisch-politisch. Philosophisch: da
es gilt, auf die Spannungen und Beziehungen zwischen dem Vitalen und dem
Sterblichen, zwischen den Lebewesen, zwischen Sorge und Macht zu behar-
ren. Epistemologisch: da dies die Kenntnis der Wissenschaften des Lebendigen
und der Dimensionen des Lebendigen in den anderen Wissenschaften erfor-
dert. Historisch: da dieser kritische Vitalismus in einer bestimmten Tradition
steht, die durch die Philosophien des Lebens und des Todes, der Dauer (durée)
und des Raumes, des Normalen und des Pathologischen des 20. Jahrhunderts
hindurch verliuft, aber auch bis in die Antike zuriickreicht (in deren Philo-
sophien des Vergniigens als Unterbrechung des Schmerzes, der Liebe und des
Hasses). Und schlieflich ethisch-politisch, wie wir hier versucht haben, zu skiz-
zieren. Vier Pole sind es, die derart eine Figur zeichnen, und zwar weniger eine
geschlossene (wie die Rechtecke, die man auf Papier zeichnet), sondern eine
offene Figur, wie die Konstellationen im nichtlichen Sternenhimmel, die Ster-
ne, die durch ihre Strahlen verbunden scheinen, und dies stets nur vor dem
Hintergrund tausender anderer Sterne und der Schwirze der Nacht. Solche
Figuren sind zum Teil Konventionen. Sie hingen in jedem Fall vom mensch-
lichen Blick ab. Zugleich orientieren sie wirklich die menschlichen Lebewesen,
um sich in Zeit und Raum um sich zurechtzufinden — und um zu staunen. Sie
sind durch den menschlichen Blick gezogen, und zugleich situieren sie diesen
in der Welt.

Aus dem Franzésischen von Heike Delitz

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir einen kritischen Vitalismus

LITERATUR

Canguilhem, Georges (1971): »Logique du vivant et histoire de la biologie, in:
Sciences. Revue de La civilisation scientifique, n. 71, mars-avril, S. 20-25.

— (1988 [1967]): »Tod des Menschen oder Ende des Cogito?« In: Marcelo Mar-
quez (Hg.), Der Tod des Menschen im Denken des Lebens: Georges Canguilhem
iiber Michel Foucault, Michel Foucault iiber Georges Canguilhem, Tiibingen:
edition discord, S. 17-49.

— (1989a [1968]): Etudes d’histoire et de philosophie des sciences concernant les
vivants et la vie, Paris: Vrin.

— (1989b [1988]): »Le statut épistémologique de la médicine«, in: Etudes d’his-
toire et de philosophie des sciences concernant les vivants et la vie, Paris: Vrin,
S. 413-428.

— (2009 [1952]): Die Erkenntnis des Lebens, Berlin: August Verlag.

— (2009a): »Das Denken und das Lebendige (Einleitung)«, in: Ders., Die
Erkenntnis des Lebens, S. 15-22.

— (2009Db): »Aspekte des Vitalismuss, in: Ders., Die Erkenntnis des Lebens,
S.149-182.

— (2009¢): »Maschine und Organismusc, in: Ders., Die Erkenntnis des Lebens,
S.183-232.

— (2009d): »Das Lebendige und sein Milieuk, in: Ders., Die Erkenntnis des
Lebens, S. 233-280.

— (2009e€): »Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis
des Lebens, S. 281-308.

— (2012 [1943/1966]): Das Normale und das Pathologische, Berlin: August Ver-
lag.

Debru, Claude/Morange, Michel/Worms, Fréderic (2012) (Hg.): Une nouvelle
connaissance du vivant. Frangois Jacob, André Lwoff et Jacques Monod, Paris:
Editions du Rue d’Ulm.

Maniglier, Pierre (2011) (Hg.): Le moment philosophique des années 1960 en
France, Paris: Puf.

Spinoza, Baruch de (1999 [1677]): Die Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt,
Hamburg: Meiner.

Worms, Frédéric (2004) (Hg.): Le moment 1900 en philosophie, Villeneuve
d’Ascq.: Presses universitaires du Septentrion.

— (2009): La philosophie en France au XX° siécle. Moments, Paris: Gallimard.

— (2013): Uber Leben, Berlin: Merve.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

339


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830445587-012 - am 14.02.2028, 20:50:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839445587-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

