Gerhard Hover

ZUM GEBRAUCH VON KATEGORIEN IN FRAGEN DES
MENSCHENRECHTLICHEN MINDERHEITENSCHUTZES

»Seit dem 19. Jahrhundert hat sich iiberall in der Welt im politischen Bereich ei-
ne Tendenz entwickelt und durchgesetzt, nach der die Menschen desselben
Volksstammes unabhingig sein wollen und eine einzige Nation bilden m&chten.
Weil dies jedoch aus einer Reihe von Griinden nicht immer verwirklicht werden
kann, ergibt sich, dass ethnische Minderheiten sich hiufig innerhalb der nationa-
len Grenzen eines anderen Volksstammes befinden; daraus entstehen ziemlich
schwierige Probleme*

— so zitiert Papst Johannes Paul II. die Enzyklika ,,Pacem in terris* von
Papst Johannes XXIII. und beginnt damit seine Botschaft zum Weltfrie-
denstag am 1. Januar 1989, welche sich unter dem Titel ,,Um Frieden zu
schaffen, Minderheiten achten speziell der Frage der Rechte und Pflichten
von Minderheiten widmet." Der Papst greift damit ,.eine der heikelsten Fra-
gen in der gegenwartigen Gesellschaft auf, die ,,im Verlauf der Jahre [...]
immer dringlicher geworden® ist, ,,weil sie sowohl die Gestaltung des ge-
sellschaftlichen und staatlichen Lebens im Innern eines jeden Landes als
auch das Leben der internationalen Gemeinschaft betrifft“ (Nr. 1). Mit
Recht lenkt der Papst den Blick auf den Zusammenhang von Friedensord-
nung, Menschenrechten und Minderheitenschutz. Denn wie spétestens seit
dem Jugoslawienkonflikt wieder neu schmerzlich bewusst geworden ist,
haben regionale Konflikte zu schwersten Menschenrechtsverletzungen ge-
fiihrt und ganze Volksgruppen in ihrer Existenz gefdhrdet. ,,Diesen Ausein-
andersetzungen liegen im Kern oft Minderheitenprobleme und Nationali-
tiatenkonflikte zugrunde. So kann als Ursache des Zerfalls multiethnischer
Staaten, der Missachtung und Verfolgung von Minderheiten sowie von
Angehorigen anderer Volksgruppen und zahlreicher inner- und zwischen-
staatlicher Konflikte oftmals das Fehlen einer rechtsstaatlichen und demo-
kratischen Regelung des Zusammenlebens verschiedener Volksgruppen
bzw. von Mehrheit und Minderheit beobachtet werden.“> Damit aber ergibt
sich beim Aufbau einer dauerhaften internationalen Friedensordnung ein

1 Vgl. die Dokumentation dieses Textes in: D. Blumenwitz, Positionen der ka-
tholischen Kirche zum Schutz von Minderheiten und Volksgruppen in einer
nationalen Friedensordnung, K&ln 2000, S. 127-132.

2 Ebd.S. 15.

11

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

Spannungsverhéltnis zwischen der Notwendigkeit eines menschenrechtlich
fundierten Minderheitenschutzes einerseits und dem staatlichen Souveré-
nitdtsanspruch andererseits, das zu bewiltigen eine der zentralen Bestre-
bungen gegenwirtiger Menschenrechtspolitik darstellt. Dies gilt bereits fiir
die Bemiihungen auf nationaler Ebene, welche hochst unterschiedliche
Konzepte erkennen lassen, wenn man etwa die Regelungen in Polen und in
Ungarn miteinander vergleicht, es gilt auf der Ebene von Staatengemein-
schaften wie etwa der Europdischen Union und natiirlich auf der Ebene der
Vereinten Nationen im Bestreben, volkerrechtlich bindende Normen und
Schutzvorschriften, Implementierungsstandards und Regeln fiir eine ,,gute
Praxis* zu formulieren und durchzusetzen. Die Frage von Menschenrechten
und Minderheitenschutz stellt sich bei all dem als eine komplexe Heraus-
forderung fiir das Streben nach Gerechtigkeit dar, insofern hier das Ver-
hiltnis von allgemeiner und besonderer Gerechtigkeit sich als eine Grund-
lage des Zusammenlebens von Menschen, Gruppen, Volkern in einem
Raum rechtlich-politischer Freiheit erweist und eine stindige, vermutlich
wohl bislang weithin unterschitzte Herausforderung bedeutet, zumal wenn
man bedenkt, dass in der neueren Diskussion um den Minderheitenschutz
zunehmend auch die Fragen von Migrationen bzw. der Integration von Mi-
granten einbezogen werden.

Die wachsende Bedeutung des menschenrechtlichen Minderheiten-
schutzes steht jedoch in einem eigentiimlich paradoxen Kontrast zu den
Schwierigkeiten, fiir den Aufbau und die Konkretisierung eines solchen
Schutzes eine konsistente und kohérente theoretische Fundierung zu ent-
wickeln. In seiner umfangreichen Studie iiber ,,Begriindungen von Minder-
heitenrechten* kommt Martin Frank zu dem Ergebnis, dass es theoretisch
verniinftiger zu sein scheine, ,,die Heterogenitit und Vielfalt zur Tugend
des Minderheitenschutzes erkliren*® Frank verbindet damit nicht nur die
Meinung, dass Minderheitenrechte auf der praktischen Ebene das Merkmal
bereichsspezifischer Sinngeltung an sich tragen, sondern vertritt auch die
These von der ,,notwendigen theoretischen Fragmentierung* von Minder-
heitenrechten; es sei ,,unwahrscheinlich, dass sich eine umfassende und
nichttriviale Theorie von Minderheiten formulieren lésst, die die wichtig-
sten legitimen Rechte und MaBnahmen rechtfertigen koénnte®, vielmehr
miisse mit divergenten Argumentationen gerechnet werden, die im einfach-
sten Falle ,,zu einem bloBen beziehungslosen Nebeneinander von Begriin-
dungen®, im schlimmsten Falle zu Unvereinbarkeiten im Sinne von ,,Kom-
binationsbarrieren® fithre.* Diese These von der notwendigen theoretischen
Fragmentierung ist als Kritik am Begriindungsansatz von Minderheiten-

3 M. Frank, Begriindungen von Minderheitenrechten, InlIS-Arbeitspapier Nr.
25/02, S. 65.
4 Ebd.

12

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN DES MINDERHEITENSCHUTZES

rechten gedacht, wie ihn W. Kymlicka entwickelt hat.’ Nach Frank ent-
wickle Kymlicka sein Konzept mit einem zu groflen theoretischen Genera-
litdts- und Kohidrenzanspruch, der die Besonderheiten von Minderheiten
und die dementsprechende Vielfalt von Minderheitenrechten zu sehr nivel-
liere. Die Frage aber ist, ob Frank die Problematik wirklich 16st, indem er
aus der ,,Not“ einer kohédrenten Begriindung von Minderheitenrechten ein-
fach hin eine ,,Tugend“ macht, deren Gehalt sich jedoch in Heterogenitit
und Vielfalt erschopft. Ohne Zweifel beschreibt Frank eine Problematik
des menschenrechtlichen Minderheitenschutzes, die sich zunehmend als
unlosbar erweist; zu iiberlegen aber ist, ob nicht die Problembeschreibung
selbst von anderen konzeptuellen Voraussetzungen angegangen werden
muss. Denn bestlinde tatsdchlich ein Losungsweg alternativlos darin, die
Heterogenitit des Minderheitenschutzes zur Tugend zu erkldren, lduft man
Gefahr, die Verbindung dieses Schutzes mit allgemeinen Grundprinzipien
des Menschenrechtsschutzes tiberhaupt in Frage zu stellen.

Papst Johannes Paul II. hat in seiner Botschaft zum Weltfriedenstag
1989 zwei solcher konstitutiven Prinzipien genannt, auf die unmdglich ver-
zichtet werden kann: zum einen ist es das Prinzip der Menschenwiirde,
welches bedeutet, dass jede Art von Minderheitenschutz immer auch als
kategorialer Wiirdeschutz verstehbar sein muss, zum anderen ist es das
Prinzip der grundlegenden Einheit des Menschengeschlechtes — das theolo-
gisch gesehen seinen Ursprung in einem einzigen Schopfergott hat: ,,Die
Einheit jedes Menschengeschlechts besagt, dass die gesamte Menschheit
iiber ihre ethnischen, nationalen, kulturellen und religidsen Unterschiede
hinaus eine Gemeinschaft bildet, die keine Diskriminierung unter den Vol-
kern zuldsst und auf gegenseitige Solidaritdt ausgerichtet ist. Die Einheit
verlangt auch, dass die Verschiedenheiten unter den Mitgliedern der
Menschheitsfamilie fiir die Stirkung der Einheit selbst fruchtbar gemacht
werden, anstatt neue Spaltungen zu verursachen. Die Verpflichtung, die
Verschiedenheit anzunehmen und zu schiitzen, betrifft nicht nur den Staat
oder die Gruppen. Jede Person als Mitglied der einen Menschheitsfamilie
muss den Wert der Verschiedenheit unter den Menschen verstehen und
achten und ihn auf das Gemeinwohl hinordnen. Ein offener Geist, der be-
strebt ist, das kulturelle Erbe der Minderheiten, dem er begegnet, besser zu
begreifen, wird dazu beitragen, Haltungen zu iiberwinden, welche gesunde
gesellschaftliche Beziehungen behindern. Es handelt sich hierbei um einen
Prozess, der kontinuierlich fortgefiihrt werden muss; denn solche Haltun-
gen wiederholen sich nur allzu oft unter neuen Formen* (Nr. 3). D.h. die
Etablierung eines Minderheitenschutzes unter der Pramisse blofer Hetero-
genitit entbehrt des Zielbezugs, wie er Menschenrechten allgemein eigen
ist, insofern ,,die Anerkennung der allen Mitgliedern der menschlichen Fa-
milie innewohnenden Wiirde und ihrer gleichen und unverduBerlichen

5 Vgl. W. Kymlicka, Multicultural Citizenship. A Liberal Theory of Minority
Rights, Oxford 1995.

13

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

Rechte die Grundlage der Freiheit, der Gerechtigkeit und des Friedens in
der Welt bildet” — wie es die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte in
ihrer Prdambel formuliert. Dies hat im Rahmen der UN- Menschen-
rechtskommission Asbjorn Eide nochmals deutlich zum Ausdruck ge-
bracht: die allgemeinen Menschenrechte besitzen eine ,,distinctly integrati-
ve function®, die Formulierung von Minderheitenrechten als ,the rights of
individuals to preserve and develop their separate group identity“ hat in-
nerhalb des Integrationsprozesses — ,,within the process of integration — zu
erfolgen.’®

Einheit in Verschiedenheit zu denken, ist aber letztlich nichts ande-
res, als die Idee der Menschenrechte dynamisch zu verstehen; sie stellt eine
je neu zu bewiltigende konstruktive Aufgabe dar. Der Minderheitenschutz
lenkt so betrachtet den Blick auf eine spezifische Qualifizierung des Men-
schenrechtsdenkens; ,,Qualitdt“ ndmlich ist das, was einer tragenden Idee
lebendigen Ausdruck verschafft. Das bedeutet aber zugleich, dass fiir die
Problemwahrnehmung ein einfaches kategoriales Gegensatzpaar von Ein-
heit und Vielheit bzw. von Kohérenz und Heterogenitit keine angemessene
Beschreibungsebene darstellen kann. Begreift man die Beobachtungen von
Martin Frank unter der Frage des Gebrauchs von Kategorien in Fragen des
Minderheitenschutzes, so geht es ihm in seiner Kritik an der Theorie von
W. Kymlicka eher darum, dass man Minderheitenrechte nicht ohne weite-
res aus einem bestimmten Typus von Freiheit ableiten kann, ohne sie im
vorhinein bereits kategorial vereinfacht und reduziert zu haben. Wenn man
sich hierbei epistemologisch an Kant orientiert, wird man sehen, dass Kant
nidmlich zunichst die Kategorien der Freiheit entwickelt und erst im An-
schluss daran die Lehre von der Typik der reinen praktischen Urteilskraft.”
Daher kann die Postulierung von Heterogenitit und Vielfalt als Tugend des
Minderheitenschutzes kein weiterfithrender Ansatz sein, solange man nicht
die Frage von Kategorie und Kategorialitit im Minderheitenschutz umfas-
sender aufgreift.

Es diirfte kein Zufall sein, dass in zahlreichen neueren Schriften zu
Minderheitenrechten und Minderheitenschutz, insbesondere bei der Frage
der Definition von ,,Minderheit®, von ,,Kategorie* die Rede ist — so auch in
der Studie von Frank — ohne dass jedoch {iberhaupt dariiber reflektiert wiir-
de, was ,Kategorie“ eigentlich bedeutet und welcher epistemologische
Stellenwert ihr zukommt. Freilich ist allein die Frage nach Sinn und Stel-
lenwert von ,,Kategorien“ als solche schon so komplex, dass hier eher ein

6 Vgl. Commission on Human Rights. Sub-Commission on the Promotion and
Protection of Human Rights. Fifty-second session. Item 8 of the provisional
agenda: Prevention of Discrimination against and the Protection of Minori-
ties. Working paper on the relationship and distinction between the rights of
persons belonging to minorities and those of indigenous peoples, Paper by
Asbjorn Eide Nr. 23 (E/CN.4/Sub.2/2000/10).

7 Vgl 1. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Ausgabe W. Weischedel Bd.
VII, Darmstadt 1968, S. 184-191 (A 115-127).

14

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN DES MINDERHEITENSCHUTZES

Forschungsbedarf angemeldet als eine schon zufriedenstellende Losung
angeboten werden konnte. In einer sehr grolen Vereinfachung lassen sich
philosophiegeschichtlich gesehen zwei grundlegende Kategorien-
Konzeptionen unterscheiden, ndmlich zum einen der aristotelische, zum
anderen der kantische Ansatz.® Fiir Aristoteles sind Kategorien grundle-
gende Schemata der Aussage, deren Differenzierung dazu dient, Bedeu-
tungsverwechslungen, Sphiarenvermengungen, Mehrdeutigkeiten, d.h. tdu-
schenden Wortgebrauch zu erkennen und zu vermeiden; insofern sind sie
philosophisch gesehen unverzichtbare Instrumente sinnvoller Diskursspra-
che. In seiner Kategorienschrift bzw. in der Topik fiihrt Aristoteles zehn
unterschiedliche Grundformen der Aussage auf: ,,Was-es-ist, So-und-so-
viel, So-und-so-beschaffen, Im-Verhiltnis-zu ..., An-irgendeiner-Stelle,
Zu-der-und-der-Zeit, Lage, Haben, Tun, Erleiden. Stets wird ein nebenbei
Zutreffendes, eine Gattung, eine Eigentlimlichkeit und die Begriffsbestim-
mung in einer dieser Aussageformen sich vorfinden; denn alle dadurch ge-
stellten Fragen bezeichnen entweder ein Was-ist-es oder ein Irgendwieviel
oder Irgendwiebeschaffen oder irgendeine der anderen Grundformen von
Aussage* (Topik I, Kap. 9, 103 b 20-28) — es handelt sich also um das, was
man als Kategorien von ,,Substanz, , Quantitit”, , Qualitdt®, ,Relation®,
,,Oort”, | Zeit”, |, Sichbefinden®, ,,Sichverhalten®, ,, Tun“ und ,,Leiden” be-
zeichnet. Uber den sprachkritischen Gebrauch hinaus — nimlich sinn-
kohérente Diskursivitdt abzusichern — ist Aristoteles der Meinung, dass die
zehn Kategorien ausreichend seien, um alle verschiedenen Funktionen von
»ist“ voll zu erfassen, d.h. einen Grundriss aller moglichen Bedeutungen
des Seins der Dinge selbst zu bilden. Aufgrund der darin implizierten Kor-
respondenz von Logos und Sein sind die logischen Typen der Pradikation
fiir Aristoteles zugleich ontologische Prinzipien des Seienden, d.h. die Ka-
tegorien besitzen iiber die sprachkritische Funktion hinaus einen ontologi-
schen Status.” Die vorrangige Auszeichnung der Substanz gegeniiber den
Akzidentien ldsst dementsprechend auch die essentielle, auf Seinsgattungen
bezogene Pradikation in den Blickpunkt treten.

Die Frage aber, wie eine Kategorientafel mit ontologischem An-
spruch in ihrer Vollstindigkeit aufgewiesen und die Mehrdeutigkeit des
Sinns von ,,Sein“ bewiltigt werden kann, 14sst sich als solche nur auf dem
Weg einer Theorie des Erkennens 16sen. Einen solchen Ansatz hat Kant
unternommen, der die Kategorien als Stammbegriffe des reinen Verstandes
aus den synthetischen Urteilsfunktionen herleitet. Sein Ansatz ist fiir eine
menschenrechtsethische Kategorienbildung insofern von besonderer Be-
deutung, als Kant von einer strukturellen Entsprechung der sog. ,,Naturka-

8 Vgl. zum Problem H.M. Baumgartner, Art.: Kategorie, in: Handbuch philo-
sophischer Grundbegriffe Bd. 2, Miinchen 1973, S. 761-778; sowie H.M.
Baumgartner u.a., Art.: Kategorie, Kategorienlehre, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie Bd. 4, S. 714-776.

9 Vgl. H.-M. Baumgartner, Art.: Kategorie, a.a.0., S. 763.

15

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

tegorien* als Grundstrukturen der Welt moglicher Erfahrung einerseits und
der ,,Kategorien der Freiheit™ als reinen Formen der Willensbestimmungen
andererseits ausgeht.'® Ganz allgemein gesagt strukturiert Kant die Katego-
rien in Entsprechung zu den drei Modi des Fiirwahrhaltens, ndmlich zum
Meinen als dem weder subjektiv noch objektiv hinreichend begriindeten,
problematischem Fiirwahrhalten oder Fiirmoglichhalten, zum Glauben als
dem nur subjektiv, aber nicht objektiv hinreichend begriindeten assertori-
schen Fiirwahrhalten oder Firwirklichhalten und zum Wissen als dem so-
wohl subjektiv wie objektiv hinreichend begriindeten apodiktischen Fiir-
wahrhalten oder Flirnotwendighalten. Damit sind drei Urteilsmodi gegeben,
die unter den Kategorientiteln von Quantitét, Qualitit, Relation und Moda-
litdt als ,,Momente fungieren. In ihnen wird auf je unterschiedlichem An-
spruchsniveau etwas Gegebenes als bestimmt angesehen. Die Frage, in
welcher Kategorie der Urteilsakt vollzogen werden soll bzw. ob man bei
einem ,,Moment®“ stehen bleiben soll oder nicht, ist fiir Kant gleichbedeu-
tend mit der Frage, welchen Gewissheitsgrad man im Hinblick auf einen
Zweck als zureichend ansieht.!' Insofern lisst sich tatsichlich sagen, ,,daf3

10 Vgl. dazu J. Simon, Kategorien der Freiheit und der Natur. Zum Primat des
Praktischen bei Kant, in: D. Koch; D. Bort (Hg.), Kategorie und Kategoriali-
tat: historisch-systematische Untersuchungen zum Begriff der Kategorie im
philosophischen Denken (FS fiir Klaus Hartmann zum 65. Geburtstag),
Wiirzburg 1990, S. 107-130; ders., Kant. Die fremde Vernunft und die Spra-
che der Philosophie, Berlin;New York 2003; vgl. auch M. Riedel, Imputation
der Handlung und Applikation des Sittengesetzes. Uber den Zusammenhang
von Hermeneutik und praktischer Urteilskraft in Kants Lehre vom ,,Faktum
der Vernunft®, in: ders., Urteilskraft und Vernunft: Kants urspriingliche Fra-
gestellung, Frankfurt a.M. 1989, S. 98-124. Zu den ,,Naturkategorien* vgl. 1.
Kant, Kritik der reinen Vernunft, Ausgabe W. Weischedel Bd. 4, Darmstadt
1968, S. 118f (B 106/A 80), zu den ,,Kategorien der Freiheit I. Kant, Kritik
der praktischen Vernunft, a.a.0., S. 185 (A 117).

11 In der ,Kritik der reinen Vernunft“ reflektiert Kant am Ende des Werkes iiber
den ,,Kanon der reinen Vernunft®, und zwar iiber Meinen, Glauben und Wis-
sen. In diesem Kontext fiihrt er folgendes Beispiel an: ,,Der Arzt mul} bei ei-
nem Kranken, der in Gefahr ist, etwas tun, kennt aber die Krankheit nicht. Er
sieht auf die Erscheinungen, und urteilt, weil er nichts Besseres weil}, es sei
die Schwindsucht. Sein Glaube ist selbst in seinem eigenen Urteile blof zu-
fallig, ein anderer mochte es vielleicht besser treffen. Ich nenne dergleichen
zufélligen Glauben, der aber dem wirklichen Gebrauche der Mittel zu gewis-
sen Handlungen zum Grunde liegt, den pragmatischen Glauben* (1. Kant,
Kritik der reinen Vernunft, a.a.0., S. 690 [B 852/A 824]). Kants Vernunftkri-
tik steht so gesehen fiir die Tatsache, dass wir unsere Urteile unter Stand-
punkt- und Zeitbedingungen bilden miissen, und d.h. eben nichts anderes:
unter Endlichkeitsbedingungen. Die ,,Kritik der reinen Vernunft“ ist eine ganz
konsequente Philosophie der Endlichkeit, des Seins in der Zeit; vgl. zu dieser
Problematik grundlegend J. Simon, Die Zeitbedingtheit der Urteilsbildung.
Zu Kants Modifizierung des Fiirwahrhaltens als Meinen, Glauben und Wis-

16

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN DES MINDERHEITENSCHUTZES

eigentlich auch schon die Naturbestimmungen (eine Art von moralisch zu
verantwortenden) Willenbestimmungen sind“'> und somit die , Naturkate-
gorien” im Horizont der ,,Kategorien der Freiheit™ stehen — woraus sich
eben auch ein Pladoyer fiir eine ethische, d.h. im Horizont von Sittlichkeit
stehende Kategorienbildung in der Frage des Menschenrechtsschutzes, ins-
besondere des Minderheitenschutzes herleitet.

Die wenigen Andeutungen zur Kategorientheorie allgemein machen
vielleicht schon deutlich, dass man bei der Problematik des Kategorienge-
brauchs im Minderheitenschutz nicht nur darauf zu achten hat, welche Ka-
tegorien zur Anwendung kommen, sondern auch welche Kategorientheorie
zugrunde gelegt wird. Zudem wird schon an diesem Punkt klar, dass eine
blof} soziologisch-deskriptive Klassifikation von Minderheiten nicht aus-
reichen kann, um daraus einen menschenrechtlichen Minderheitenschutz
abzuleiten, dieser kann nur dort entwickelt werden, wo er unter dem Primat
der Kategorien der Freiheit begriffen wird. Es scheint, dass nicht wenige
Theorieprobleme des Minderheitenschutzes aus einer ungeklérten Verwen-
dung von Kategorie und Kategorialitit herriihren; in einigen exemplari-
schen Uberlegungen zur gegenwirtigen Diskussion soll dies kurz erldutert
werden.

Der sachliche Grund dafiir, in Fragen des Minderheitenschutzes ver-
starkt die Rede von ,,Kategorien“ in Anspruch zu nehmen, diirfte vor allem
darin liegen, dass fiir Minderheiten bzw. Angehdrige von Minderheiten ein
allgemeiner Menschenrechtsschutz nicht ausreicht, dass eine Minderheit
»durch eine ,einfache® Nichtdiskriminierung — das heif3t durch die schlichte
Gleichbehandlung mit der Mehrheitsbevolkerung — nicht ausreichend ge-
schiitzt werden kann®, sondern sie dariiber hinaus zu ihrer Erhaltung ,,auch
noch des besonderen staatlichen Schutzes, temporéirer Bevorzugung (posi-
tive Diskriminierung — affirmative actions) und finanzieller Férderung (po-
sitive Gewihrleistungspflichten)* bedarf."® Diese Linie verfolgt auch die
Working Group on Minorities der UN-Sub-Commission on the Promotion
and Protection of Human Rights seit einiger Zeit in verstirktem Malle. Das
von Tom Hadden vorbereitete Arbeitspapier ,International and National
Action for the Protection of Minorities'* geht quasi e contrario aus von

sen, in: K.-M. Kodalle (Hg.), Zeit-Verschwendung: ein Symposion, Wiirz-
burg 1999, S. 29-46, bes. 371f.

12 J. Simon, Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, a.a.O.
S. 147.

13 G.H. Gornig, Die Definition des Minderheitenbegriffs aus historisch-
volkerrechtlicher Sicht, in: D. Blumenwitz; G.H. Gornig; D. Murswiek (Hg.),
Ein Jahrhundert Minderheiten- und Volksgruppenschutz, K6ln 2001, S. 19-48
u. 20.

14 E/CN.4/Sub.2/AC.5/2004/WP.3 — 23. Januar 2004.

17

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

,»a wide range of human rights violations against members of minorites:

attacks and other forms of ill-treatment against individual members of minorities;
systematic discrimination against members of minority communities;

exclusion of representatives of minorities from national and local political deci-
sion-making;

appropriation by majority communities of land traditionally occupied by mem-
bers of minority communities;

national development policies and practices that seriously affect the social and
economic lifestyle of minority communities.

...These considerations point toward the need to adopt special measures for the
recognition and protection as well as the economic, social and cultural develop-
ment of minority communities” (Nr. 2 u. 4). Eine spezifische Anerkennung und
Behandlung, die nicht selbst wiederum desintegrative Wirkungen zeitigt, bedarf
freilich einer begriindeten Erkldrung, wer in welcher Weise zu den Begiinstigten
eines von affirmative actions begleiteten Minderheitenschutzes gehdren soll. Die
Arbeitsgruppe hat dazu folgende Problemlagen identizifiziert: ,,(a) the extent to
which minorities are entitled or may benefit from formal constitutional or legis-
lative recognition:

(b) the extent to which it is permissible or desirable to identify individual mem-
bers of particular minorities and the criteria for establishing membership:

(c) the range of structures for ensuring effective political participation or auton-
omy for members of minorities and their representatives at national, regional and
local levels;

(d) the choice between the provision of separate structures and facilities for
members of minorities and facilitating or encouraging their integration in a multi-
cultural society;

(e) the impact of national development plans on minority communities and alter-
native approaches to the right of minorities to development;

(f) the relationships between the rights of minorities and of indigenous peoples;
(g) the implications for conflict prevention and conflict resolution® (Nr. 18).

Das Problem der Kategorisierung kommt hierbei zum einem bei der Frage
von Identifizierung und Mitgliedschaftskriterien (,,objective or factual cri-
teria; self-identification; acceptance by other group members™ [vgl. Nr.
22]) in den Blick, zum anderen bei der deutlicheren Unterscheidung zwi-
schen ,,minorities and indigenous peoples® (vgl. Nr. 41ff). Bereits das Ar-
beitspapier von Asbjorn Eide hatte hierzu vier ,,categories of rights* unter-
schieden: (a) the general human rights, (b) the additional rights specific to
persons belonging to national or ethnic, religious or linguistic minorites,
found in article 27 of the International Covenant on Civil and Political
Rights (ICCPR), the Declaration on the Rights of Persons belonging to
National or Ethnic, Religious or Linguistic Minorities (,,Minority Declara-
tion”), and in several regional instruments dealing with the rights of per-
sons belonging to minorities*, (c) the special rights of indigenous peoples
and of indigenous individuals®, (d) the rights of peoples as provided for in
common article 1 to the two International Covenants of 1966. Auf jeder
Stufe tritt ein kollektives Rechtsmoment verstirkend hinzu, bis dahin eben,
dass das Selbstbestimmungsrecht der Volker als reines Kollektivrecht an-

18

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN DES MINDERHEITENSCHUTZES

gesehen wird. Diese Kategorisierung steht parallel zum dem Bemiihen, den
Territorialbezug indigener Volker als Grundlage der Selbstverwaltung iiber
Land und natiirliche Ressourcen stérker hervorzuheben (vgl. Nr. 15)" und
somit den Begriff der indigenen Volker deutlicher in Beziehung zum Be-
griffs des ,,Volkes® im Sinne des Selbstbestimmungsrechts von Art. 1
ICCPR zu setzen. Sicher ist es richtig zu sagen, dass ,,Volk™ in diesem
Sinne und ,,Minderheit” nicht zwei verschiedene ,,Kategorien von Subjek-
ten” darstellen, die durch vollig unterschiedliche Merkmale gekennzeich-
net wiren,'® es konnte jedoch sein, dass man die Besonderheit indigener
Volker als Trager von Minderheitenrechte durch eine ,,essentielle Priadika-
tion“ und damit durch einen Kategorialititsansatz unterstreichen mochte,
der hinter die individualrechtliche Ebene des modernen Menschenrechts-
denkens quasi zuriickgreifen mochte. Bereits O. Kimminich hatte in seiner
Abhandlung iiber ,,Rechtsprobleme der polyethnischen Staatsorganisati-
on“'” darauf hingewiesen, dass die menschenrechtliche Umgestaltung des
Volkerrechts zu einer Schwichung des Minderheitenschutzes gefiihrt habe.
Dadurch namlich sei die Relation von Mensch und Raum als Heimat einer
bestimmten Gruppe noch weiter aus dem Blick getreten, als es im etato-
zentrischen Volkerrecht der Neuzeit bereits geschehen sei.'® Es scheint al-
so, als wolle man einem substanzbezogenen Minderheitenbegriff zumin-
dest fiir die Frage der Rechte und des Schutzes indigener Volker wieder
mehr Geltung verschaffen und damit indirekt auch die aristotelische Kate-
gorientradition stirker beanspruchen.

Diese Vermutung legt sich auch insofern nahe, als traditionellerweise
Rasse, Religion und Sprache als ,,drei Hauptkategorien“19 von Minderhei-
ten galten. Als ,,ethnic, religious or linguistic characteristics differing from
those of the rest of the population sind sie auch in der vielfach rezipierten
Definition von Francesco Capotorti enthalten: ,,A group, numerically infe-
rior to the rest of the population of a State, in a non-dominant position,
whose members — being nationals of the State — possess ethnic, religious or
linguistic characteristics differing form those of the rest of the population
and show, of only implicitly, a sense of solidarity, directed towards pre-

15 Das parallele Arbeitspapier von Erica-Irene Daes stellt hierbei etwas stérker
auf die ,,aboriginality (i. e., being autochthonous)“ ab (vgl. Nr. 28ff).

16 Vgl. dazu D. Murswiek, Das Verhiltnis des Minderheitenschutzes zum
Selbstbestimmungsrecht der Voélker, in: D. Blumenwitz; G. Gornig; D.
Murswiek (Hg.), Ein Jahrhundert Minderheiten- und Volksgruppenschutz,
a.a.0., S. 83-100.

17 O. Kimminich, Rechtsprobleme der polyethnischen Staatsorganisation (Ent-
wicklung und Frieden: Wissenschaftliche Reihe; 39), Mainz 1985.

18 Vgl. ebd. S. 40ff.

19 G.H. Gornig, Die Definition des Minderheitenbegriffs aus historisch-
volkerrechtlicher Sicht, a.a.O., S. 26.

19

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

serving their culture, traditions, religion or language.“”’ Die kategoriale
Bedeutung dieser drei Merkmale, welche Angehdrige einer Minderheit in
einer substanziellen Weise qualifiziert, kommt freilich in dieser Definition
nicht mehr zum Ausdruck. Gerade im Hinblick auf die ,,Kategorie* der
Religion aber gilt, dass sie nicht einfach hin eine ethnische Besonderheit
neben anderen ,,Volkseigentiimlichkeiten* bezeichnet,21 sondern die sittli-
che Substanz der Freiheit des Menschen selber. Von daher wird gerade in
den kirchlichen Erklarungen neben dem Existenzrecht das Recht auf reli-
giose Freiheit als Herzstlick des Minderheitenschutzes stark betont. Da die
Religionsfreiheit so pridgnant wie kein anderes Menschenrecht die Trans-
zendenz der menschlichen Person gegeniiber allen innerweltlichen Ord-
nungen zum Ausdruck bringt und ihre Offenheit auf ein uneingeschréinktes
Gut hin gegeniiber allen bedingten Zielsetzungen festhilt, ist sie es auch,
die in besonderer Weise den Bezugspunkt menschenrechtlicher Wiirde und
den Priifstein des Menschenrechtsethos darstellt. Die Religionsfreiheit gibt
den anderen Menschenrechten Stiitze und Halt, sie ist ,,gleichsam deren
Seinsgrund“**; unter den vorrangigsten Rechten wie dem Recht auf Leben,
dem Recht auf Personlichkeitsentfaltung in einer geeinten Familie und in
einem sittlichen Milieu, auf geistige Entwicklung in der Suche nach Er-
kenntnis der Wahrheit, auf Arbeit und freier Griindung einer Familie ist die
Religionsfreiheit — ,,verstanden als Recht, in der Wahrheit des eigenen
Glaubens und in Ubereinstimmung mit der transzendenten Wiirde der eige-
nen Person zu leben — ,Quelle und Synthese dieser Rechte“.” Religion
bringt ihrer Eigenart nach die Nichtidentitdt zwischen Gott und Welt zum
Ausdruck, die Welt hat in religidser Perspektive ihren tragenden Grund
nicht in sich selbst, sondern in einem von ihr ginzlich verschiedenen Prin-
zip; religiose Praxis bestimmt sich aus der Erfahrung von Verborgenheit
und Nihe jenes transzendenten Grundes. Diese Perspektive der Nichtiden-
titdt zwischen Gott und Welt aber kann die Religion nicht anders zum Ge-
genstand ihrer Betrachtung machen, als dass sie die Welt in ihrer Ganzheit
ansichtig werden lasst und in je spezifischer Weise als Ort der Erscheinung
des Heiligen bzw. der Begegnung mit dem Heiligen begreift. Von daher ist

20 Vgl. F. Capotorti, Study on the Rights of Persons belonging to Ethnic, Relig-
ious and Linguistic Minorities, UN Document E/CN.4/Sub.2/384/Add.1-7
(1977).

21 Eine solche Nivellierungsgefahr konnte gegeben sein, wenn G.H. Gornig
schreibt. ,,Auch die religiose und sprachliche Minderheit konnte unter die
ethnische subsumiert werden, bedeutet doch ethnisch ,volkseigentiimlich‘
(Die Definition des Minderheitenbegriffs aus historisch-volkerrechtlicher
Sicht, a.a.0., S. 36).

22 Johannes Paul II., Religionsfreiheit — Bedingung fiir friedliches Zusammenle-
ben. Botschaft zur Feier des Weltfriedenstages am 1. Januar 1988, in: Osser-
vatore Romano (D) Nr. 51/52, 18. Dez. 1987, S. 9.

23 Johannes Paul II., Enzyklika Centesimus Annus (1. Mai 1991), Verlautbarun-
gen des Apostolischen Stuhls 101, Nr. 47.

20

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN DES MINDERHEITENSCHUTZES

eben die Religionsfreiheit nicht einfach ein Recht neben anderen, sondern
das Herz der Menschenrechte schlechthin: ,,Obgleich das Bekenntnis einer
Religion zuallererst in inneren Akten des Geistes besteht, bezieht es den
gesamten Erfahrungsbereich des menschlichen Lebens ein und somit auch
alle seine Ausdrucksformen.“** Diese Anthropologie der Religionsfreiheit
ist damit auch eine entscheidende Ausgangsbasis aller Bemiihungen der
katholischen Kirche um einen qualifizierten Minderheitenschutz. Religiose
Freiheit begegnet ja real nicht als eine abstrakte GroBe, sondern als religio-
se Praxis von Glaubigen, die ihrem Suchen nach Heil und letzter Wahrheit
individuell wie gemeinschaftlich Ausdruck verleihen. Religionsfreiheit ist
nicht allein die Freiheit des Schutzes religioser Identitdt im Recht, sondern
auch eine Entfaltungsfreiheit, die nach schopferischer Betitigung im Ge-
samt der Kultur verlangt. Zu den Rechten der Person und der Gemein-
schaften auf gesellschaftliche und biirgerliche Freiheit in religidsen Dingen
gehort unabdingbar die Begegnung mit dem kulturellen Erbe selbst. Inso-
fern das kulturelle Erbe die Wirkmacht der Religion in ihrer geschichtli-
chen Tiefendimension erinnernd bewahrt, muss sich der Prozess religidser
Kommunikation auch auf die Weitergabe der geschichtlichen Uberliefe-
rung erstrecken konnen. Aufgrund der Bedeutung der Kultur als Aus-
drucksmittel des religidsen Selbstverstindnisses muss umso mehr das
Recht auf freie religids-kiinstlerische Betétigung flir die Minderheiten und
Migranten geltend gemacht werden, ,,deren Glaube von Zwangsassimilie-
rung oder einfach vom Erldéschen mangels freier AuBerungsmoglichkeit
bedroht ist“*’,

Nun kénnte man natiirlich einwenden und sagen, dass die Definition
von Capotorti ohnehin schon im Horizont des neuzeitlichen Menschen-
rechtsdenkens steht und damit auch einer neuzeitlichen Kategorialitétstheo-
rie, insofern sie ja neben den objektiven Kriterien auch auf ein unabdingba-
res subjektives Kriterium abstellt, nimlich das Solidarititsgefiihl, ,,a sense
of solidarity*. Gemeinhin scheint dieses Merkmal iiber das Zugehdrigkeits-
gefiihl hinaus als Wille verstanden zu werden, die Identitit der betreffenden
Minderheitengruppe zu bewahren, zu schiitzen und zu férdern:

»Diese subjektive Komponente mag auch als Solidaritédtsgefiihl bezeichnet wer-
den, da neben dem gemeinsamen Willen der Mitglieder, einer sich nach objekti-
ven Kriterien unterscheidenden Gruppe anzugehoren, auch der Wille vorhanden
sein muss, ihre unterschiedlichen Charakteristiken — etwa hinsichtlich Abstam-
mung, Sprache oder Religion — zu bewahren und einer Assimilation durch die

24 Vgl. Johannes Paul II., Religionsfreiheit — Bedingung fiir friedliches Zusam-
menleben, a.a.0., S. 9; vgl. auch Johannes Paul II., In der Achtung der Men-
schenrechte liegt das Geheimnis des wahren Friedens. Botschaft zur Feier des
Weltfriedenstages 1999, Nr. 5
(http://www.vatican.va/holy_father/john...1998_xxxii-world-day-for-
peace_ge.html).

25 Ebd. S. 12.

21

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

sich unterscheidende Mehrheit entgegenzusteuern. Das Solidaritdtsgefiihl folgt
nicht zwingend aus dem Zugehorigkeitsgefiihl, da bei Vorliegen des Zugehorig-
keitsgefiihls nicht unbedingt der Wille zur Traditionspflege vorhanden sein muss,
das Solidarititsgefiihl setzt aber das Zugehérigkeitsgefiihl voraus.**

So richtig diese Feststellung ist und Minderheitenrechte nicht den Grund zu
einer zwanghaften Vereinnahmung des Einzelnen durch eine Gruppe abge-
ben diirfen, wire aber doch dariiber nachzudenken, ob das subjektive Krite-
rium des Solidaritatsgefiihls nicht auch und zentral ,,kategorial“, d.h. als ei-
ne Kategorie der Freiheit zu interpretieren ist, wenn es beim menschen-
rechtlichen Minderheitenschutz um mehr geht als um ,,bloe Nichtdiskri-
minierung, um mehr auch als um ,.bloBe” Traditionspflege, die etwa um
des Erhalts kultureller Vielfalt zu erhalten und zu férdern, sondern um die
sittliche Substanz der Freiheit selbst. Dazu ist in einer vertiefenden Sicht
nochmals die Begriindungsfrage in den Blick zu nehmen.

In seiner Studie iiber die Begriindung von Minderheitenrechten
spricht Martin Frank von den schutzgut- und prinzipienorientierten Be-
griindungen als den beiden ,,wichtigsten Kategorien“?’ Schutzgutorientierte
Begriindungen identifizieren das ,,Objekt“ von Minderheitenschutzmal3-
nahmen und geben an,

»welche Gruppen und aus welchem Grund schutzwiirdig sind. Als schiitzens-
werte Giiter werden hier z.B. die kulturelle Mitgliedschaft, der Status der Grup-
penart, bestimmte Sorten von Sozialbeziehungen, der kulturelle Pluralismus
selbst, das identitdtskonstitutive Territorium sowie gewisse okologische Vorteile
unterschieden. Das Schutzgut kann somit einerseits im Kollektiv selbst (Status,
Sozialbeziehungen) bzw. seinen Angehorigen (Mitgliedschaft) zu finden sein,
wie andererseits bezogen auf die Gruppe eher extern sein, aber mit ihr in einer
engen Beziehung stehen (Pluralismus, Territorium, Okologie). Dabei wird das
Vorliegen eines Schutzguts als hinreichender Grund fiir die Zusprechung von
Rechten gesehen, unabhingig von der Situation anderer benachbarter Gruppen.
Das jeweilige Gut wird mit einem Wert belegt, der entweder als intrinsisch wert-
voll erachtet wird oder auf einen weiteren Wert zuriickfiihrbar ist.“*®

Prinzipienorientierte Begriindungen, wie sie Frank versteht, stellen nicht
auf ein Schutzgut ab, sondern auf unterschiedliche Relationen: ,,Das
Gleichheits- oder Benachteiligungsprinzip fiihrt bekannte normative Uber-
legungen an, die als current time-slice pattern [...] die jeweils gegenwirti-
ge Verteilung zwischen mehreren Gruppen iiberpriifen. Es ist die Relation
zwischen den Gruppen, die im Vordergrund steht.” Das Restitutionsprinzip
stellt auf historische Ungerechtigkeiten ab, das Prinzip der Originalitét
macht frithere Anspriiche geltend und das Prinzip der Vertragstreue ,,erin-

26 G.H. Gornig, Die Definition des Minderheitenbegriffs aus historisch-volker-
rechtlicher Sicht, a.a.O., S. 45.

27 M. Frank, Begriindungen von Minderheitenrechten, a.a.O., S. 11.

28 Ebd. S. 10.

22

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN DES MINDERHEITENSCHUTZES

nert nicht nur angebrochene Ubereinkommen, sondern mahnt auch das
weitere Bestehen und Einhalten giiltiger Vertrige an“.” Versteht man diese
Begriindungsarten wirklich als ,,Kategorien®, so gehorten aus der Sicht der
Kantischen Kategorienlehre die schutzgiiterorientierten Begriindungen eher
zu den sog. Kategorien der Natur, die eigentlich aber als Handlungskatego-
rien zu verstehen sind, die prinzipienorientierten Begriindungen hingegen
eher zur Tafel der Kategorien der Freiheit.

Was letztere bedeutet, soll kurz anhand des ,,Arguments aus histori-
schen Ungerechtigkeiten erldutert werden, das ja im Bereich des Minder-
heitenschutzes wegen der darin implizierten Téter-Opfer-Problematik von
grofBer Relevanz ist. Wenn Kant fiir seine Kategorienlehre von den Modi
des Fiirwahrhaltens ausgeht und erst durch die Wahl eines der drei Mo-
mente von Mdglichkeit, Wirklichkeit und Notwendigkeit Gegebenes iiber-
haupt erst als bestimmt vorgestellt werden kann,

»verweist das bereits auf die (transzendentale) Freiheit in der Urteilsbildung. Das
Subjekt soll (in eigener Verantwortung fiir die Zweckdienlichkeit) eines der
Momente auswihlen, um seine Urteilsbildung formal abzuschlieBen. Der Begriff
einer Kausalitdt aus Freiheit ist schon damit der Naturkategorie der Kausalitit sy-
stematisch vorgeordnet.

Unter diesem Aspekt sind die Freiheitskategorien der Relation von beson-
derem Interesse; Kant nennt als ,,Momente dieses Titels: ,,Auf die Per-
sonlichkeit”, ,,Auf den Zustand der Person“ und ,,Wechselseitig einer Per-
son auf den Zustand der anderen“. Ganz allgemein ist damit zunichst ge-
sagt, dass jedes Fiirwahrhalten zum einen eine Sache der Personlichkeit ist,
die ihren Willen nach Regeln (Maximen, Vorschriften oder Gesetzen) be-
stimmt und sich daher als frei gegeniiber wechselnden Neigungen und Zu-
standen versteht; zum zweiten geht jedes Fiirwahrhalten aber auch aus dem
Zustand einer Person bevor bzw. erfolgt in Riicksicht auf den Zustand an-
derer Personen, wenn der Einfluss als eine kausale Bestimmtheit angesehen
wird. Schlieflich beinhaltet jedes Fiirwahrhalten im Sinne der Relations-
kategorien der Freiheit auch die Wechselwirkung von Personen, die sich in
ihren bestehenden Uberzeugungen gegenseitig beeinflussen. Da Personen,
die in diesen Relationen zueinander stehen, vom Sittengesetz her gefordert
sind, sich als Zweck an sich selber anzusehen, kommt die sittliche Trag-
weite des Flirwahrhaltens in den Blick: ,,Man koénnte hier auch schon von
einem verzeihenden Verstehen der Notwendigkeit des vom eigenen abwei-
chenden Fiirwahrhaltens anderer sprechen, im Bezug auf andere Meinung
und anderen Glauben, vor allem aber auf anderes Wissen.*!

29 Ebd. S. 10f.

30 J. Simon, Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie, a.a.O.,
S. 151; vgl. zum Folg. ebd. S. 151ff sowie ders., Kategorien der Freiheit und
der Natur, a.a.0., S. 128f.

31 J. Simon, Kategorien der Freiheit und der Natur, a.a.0O., S. 129.

23

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

Ein solcher Ansatz, Relationsbeurteilungen von Menschen zueinander im
Lichte von Kategorien von Freiheit zu betrachten, kann in seiner sittlichen
Tragweite vor allem dort ansichtig werden, wo es um Menschen geht, die
durch Téterschaft und Opfersein in Relation zueinander stehen. Von daher
spricht man ja auch vom Téter- und Opfersein im Sinne einer Kategorie.
Eine solche Erweiterung mag bereits liber die Kantische Kategorienlehre
im engeren Sinne hinausgehen, kann jedoch die Notwendigkeit der Bildung
personaler Kategorien im Minderheitenschutz deutlich machen.

Folgt man hierbei etwa einem Ansatz, wie ihn Robert Spaemann
entwickelt hat,® so griindet diese Notwendigkeit darin, dass das Erleben
von Personen durch eine Differenzwahrnehmung geprégt ist: Sie nehmen
etwas als seiend oder nicht seiend wahr und konnen dieses Wahrgenomme-
ne zu sich selbst in ein Verhéltnis setzen, d.h. sie stellen fest, ob es sich auf
ihr personliches Befinden gut oder schlecht auswirkt, sie erleben es als Er-
weiterung oder Einschriankung ihres Menschseins:

,,Personen sind nicht einfach, was sie sind. Sie sind bestimmt durch eine Diffe-
renz zu dem, was sie sind, durch ein Moment der Negativitit. Negativitét unter-
scheidet lebendiges von nichtlebendigem Seienden. In der Person findet sie ihre
hochste Steigerung. Personen fithlen nicht nur, denken nicht nur, sondern denken
noch ein Jenseits des Denkens, sie denken den Gedanken ,Sein‘. Dieser Gedanke
hat gar keinen eigenen Inhalt, keinen intentionalen Gehalt. Er gewinnt seine Be-
stimmtheit nur durch eine doppelte Negation, die Negation der Nichtigkeit blo-
Ben Gedachtseins. Gedanken sind selbst schon bestimmt durch Differenz zu dem,
was blof ist.«*

Personen konnen etwas Existentes nur zum Gegenstand ihres Denkens ma-
chen, indem sie dessen mogliches Nichtsein zeitgleich mitdenken und um-
gekehrt. Besonders deutlich zeigt sich dies an Akten des Wiinschens und
Wollens, die auf ein zukiinftiges Ziel gerichtet sind und auf einem Mange-
lempfinden des gegenwértigen Zustandes beruhen, oder eben auch an
Schmerz- und Leidempfindungen. Mangelempfindungen benétigen, wo sie
durch einen anderen Menschen verursacht sind, nicht nur einen Ausgleich,
sie erfordern auch einen bestimmten Umgang im personalen Miteinander,
denn Mangelempfindungen gehdren zur Innenperspektive eines Menschen,
die von auflen nicht bestritten werden darf, will man nicht in die Integritét
des Menschen eingreifen. Die Erinnerungen sind Teil der Subjektivitit des
Menschen,* d.h. sie betreffen damit insgesamt die Modi des Fiihrwahrhal-
tens. Erinnerung hitte so gesehen in der Tat den Status einer ,,Basis-
Kategorie“, wie es Johann-Baptist Metz formuliert hat.*

32 Vgl. R. Spaemann, Personen. Versuche iiber den Unterschied zwischen ,et-
was‘ und ,jemand°, Stuttgart 1996.

33 Ebd. S. 50.

34 Vgl. ebd. S. 112ff.

35 Vgl. J.B. Metz, Art.: Erinnerung, in: Handbuch philosophischer Grundbegrif-
fe Bd. 2, Miinchen 1973, S. 386-396.

24

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN DES MINDERHEITENSCHUTZES

Der Freiheitscharakter der kategorialen Relationalitidt wird fiir Spaemann
am Phdnomen moralischer Zeitumkehrung deutlich und resultiert aus dem
Verhiltnis von Person und Zeit. Der Mensch als Person ist ,,Zeit-Gestalt“36;
dieser Gedanke Spaemanns beruht auf dem Faktum, dass der Bestand der
Person nie als statisch und zeitlos anzunehmen ist. Die Person ist wesent-
lich geprégt durch die Zeit, in der sie lebt, und durch das Erfahren ihrer ei-
genen Zeitlichkeit. Person wird durch Zeit gestaltet und Person gestaltet
Zeit. ,,Zeit ist die Bedingung des Objektivwerdens von Innerlichkeit und
damit Bedingung endlicher Personalitit.>” Durch die Vergegenwirtigung
des Vergangenen in der reflexiven Erinnerung steht der Mensch seiner ei-
genen Subjektivitit gegeniiber. Die erinnerten Erfahrungen erhalten Ob-
jektcharakter, wenn auch zunichst in der Innenperspektive. Sie werden auf
diese Weise aber zugleich nach auflen kommunizierbar:

,Der erinnerte Hunger, {iber den ich mit mir selbst ebenso wie mit anderen spre-
chen kann, bleibt immer mein Hunger, obgleich ich jetzt, wo ich mich seiner ent-
sinne, nicht hungrig bin. Durch dieses Objektivwerden des Subjektiven als des
Subjektiven, durch dessen Gewesensein wird es mdglich, da3 Subjekte auch fiir
andere als Subjektive objektiv sein kénnen, das heit, daB sie Personen sind.**®

Insofern sich Personen ihrer selbst bewusst sind, indem sie sich ihrer Ver-
gangenheit bewusst sind, ist die Erinnerung als Konstituante von Ich und
Person nicht nihilierbar ohne Infragestellung der Person. In dem Sinne ist
Zeitgeschehen unumkehrbar. Wenn nun das Geschehene das Menschsein
des Finzelnen im Jetzt prigt, der Mensch aber zugleich ein Wesen ist, das
aus dem Jetzt heraus immer auch Zukunft antizipiert, bedarf es einer Auf-
arbeitung des Erinnerten, die nicht durch Verdringen und Vergessen die
Wechselseitigkeit im Sinne des Zeitmodus des Zugleich-Sein-Kdénnens
verunmoglicht, sondern welche diese Simultaneitéit durch das Gefordertsein
von konkreten Taten im Jetzt, die auf die Zukunft ausgreifen, realisiert, al-
so eine moralische Zeitumkehrung darstellt. Als spezifisch personale
Handlungsweisen, welche die Basis eines (erneuten) Menschwerdens im
personalen Miteinander legen, kennt Spaemann: Versprechen und Verzei-
hen. Die Handlung des Versprechens ist die grundlegende und dem Verzei-
hen vorausgehende. Es begriindet ,,dem Versprechenden gegeniiber eine
Erwartung und einen Anspruch auf Erfiillung dieser Erwartung”; dies ist
nur moglich, wenn man anerkennt, dass Personen in einem Verhéltnis der
Wahrheitsschuldung stehen. Letzteres gilt auch fiir den Akt des Verzeihens,
in ihm wird das Versprechen der gegenseitigen Anerkennung erneuert. Der
Entschluss des Téters kann aber nicht die alleinige Ursache fiir das Zustan-
dekommen dieser Wechselseitigkeit sein; es kann nur ein Angebot der

36 R. Spaemann, Personen, a.a.0., S. 122.
37 Ebd. S. 118.
38 Ebd. S. 116.
39 Ebd. S. 235.

25

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERHARD HOVER

Wiedergutmachung geben, das von der Akzeptanz des Opfers abhéngig ist.
Ein Miteinander von Personen kann dann erst entstehen, wenn sich beide —
Tater und Opfer — auf eine ,,Erneuerung™ dieses Miteinanders einlassen:
,»Die schuldige Person bedarf, das ist ihre Strafe, zur Verwirklichung dieser
Freiheit der Erlaubnis anderer. Aber wo diese Erlaubnis verweigert wird,
da schlieft sich die verweigernde Person ihrerseits aus der prinzipiell un-
endlichen Persongemeinschaft aus.“* Die Verzeihung ist auf der einen
Seite das freie Zugestindnis des Opfers an den Téter, die den Téter wieder
Mensch sein lédsst; auf der anderen Seite ist auch das Opfer in seinem Per-
sonsein an die Verzeihung gebunden. Dass Verzeihung dem Gesinnungs-
wandel antizipativ vorausgehen und ihn erst dadurch ermoéglichen kann,
griindet in dem, was Spaemann die ,,ontologische Verzeihung* nennt: Sie
ist

,»die Anerkennung der Endlichkeit des anderen, aufgrund deren er uns wesentlich
nicht gerecht werden kann. Endliche, natiirliche Personen bediirfen deshalb prin-
zipiell der Nachsicht. Die moralische Verzeihung auf ,Vorschuss ist der Uber-
gang von der transzendentalen zur kategorialen, von der ontologischen zur mora-
lischezrll1 Verzeihung. Verzeihung kommt erst in der Verséhnung voll an ihr
Ziel.«

Darin konnte es dann auch begriindet sein, von ,,Verséhnung™ im Sinne ei-
ner Kategorie der Freiheit zu sprechen. Gerade die vielfachen schweren
Verletzungen der Rechte von Minderheiten in unserer Zeit notigen ver-
starkt dazu, die menschenrechtlichen Kategorien des Minderheitenschutzes
iiber die Ebene rechtlicher Relationen hinaus auf eine ,,Versohnung in
Wahrheit™ hin zu entwickeln: ,,Versohnung in Wahrheit muss jede Schuld
in den Bereich aufrichtiger Reue und Bitte um Vergebung hineinnehmen,
unabhingig davon, auf welcher Seite sie sich befindet.***

40 Ebd. S. 249.

41 Ebd. S. 251. Die Verwendung des Begriffspaars ,,transzendental-kategorial
in diesem Zitat konnte missverstdndlich und wie ein Riickfall hinter das er-
reichte Niveau personaler Kategorien der Freiheit wirken; die Parallelisierung
zum Begriffspaar ,,ontologisch-moralisch® ist eher die Anzeige einer Frage-
stellung als deren Klarung.

42 A. Nossol, Versohnung in Wahrheit und Liebe. Hirtenbrief fiir die Fastenzeit
1991, in: K. Egger (Hg.), Kirche und ethnische Minderheiten. Dokumente der
Ortskirchen aus Zentral- und Westeuropa, Brixen 1997, S. 114-123 u. 119.
Vgl. zur Versohnungsproblematik allgemein: R.K. Wiistenberg, Die politi-
sche Dimension der Versohnung. Eine theologische Studie zum Umgang mit
Schuld nach den Systemumbriichen in Siidafrika und Deutschland, Giitersloh
2004.

26

- am 14.02.2026, 16:54:44.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

