
2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie84

2.1 Einführung

Wie bereits in der Einleitung erwähnt, ist die Ethik die wissenschaftliche
Disziplin, die sich mit der Analyse moralischer Fragen und Probleme, der
Diskussion über legitime oder illegitime Entscheidungen und Handlungen
sowie der Analyse von gut/schlecht und richtig/falsch beschäftigt.

Aus dem griechischen Begriff technologia abgeleitet, der sich aus tech‐
ne (Kunst, Technologie) und logos (belebendes Prinzip, das das Univer‐
sum durchdringt) zusammensetzt, bedeutet Technologie das Streben nach
einem höheren oder grundlegenden Ziel oder Sinn. «Wenn wir von Tech‐
nik sprechen, denken wir an die Macht, die wir dank unseres Wissens
auszuüben vermögen auf die Welt, die uns umgibt und von der unser Kör‐
per, sterblich und verletzlich ein Teil ist.»85 Die folgende Kritik an dem Be‐
griff «Technologie» wird berücksichtigt und bereichert die Überlegungen
in diesem Buch: «Es gibt nicht so etwas wie Technologie im Allgemeinen
oder Technologie als solche: Stattdessen gibt es immer Konstellationen von
Artefakten und Technologien, real existierende und auch imaginierte. Tech‐
nologien werden benutzt, missbraucht, verbraucht, deponiert, repariert,
gewartet, kreativ wiederverwendet, entwickelt, suchen Risikokapital, un‐
terliegen der Regulierung, werden gefördert, vermarktet, missverstanden,
neu verpackt, für Neuheiten gehalten. Manche Artefakte und Technologien
scheinen aus dem Nichts aufzutauchen, blenden uns mit Versprechungen
und Drohungen, um uns in der Regel schon bald wieder zu enttäuschen,
oder zumindest bis die nächste Ablenkung die Pop-Tech-Presse und den
Bildschirm füllt.»86 Dennoch wird «Technologie» verwendet, um die Viel‐
falt und Pluralität der Technologien zu kategorisieren, wobei man sich der
Grenzen dieser Kategorisierung bewusst ist, um dieses Bewusstsein bei der
spezifischeren ethischen Bewertung, die sich auf konkrete Technologien
konzentriert, fruchtbar zu machen.

Die Beziehung zwischen Ethik und Technologie kann als eine Interakti‐
on zwischen einer Quelle von Zielen (Ethik) und einer Quelle von Mitteln

84 Vgl. Kirchschläger 2020a.
85 Hersch 1992: 67.
86 Carrico 2013: 48.

35

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(Technologie) verstanden werden. Nach der Bewertung dieses möglichen
Zugriffs auf das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie wird das The‐
ma, was die Technologie der Ethik bringt (z. B. Innovation) und was die
Ethik der Technologie bringt (z. B. Orientierung), ausgearbeitet. Auf dieser
Grundlage werden die Herausforderungen erörtert, die Ethik für Technolo‐
gie und Technologie für Ethik schafft.

2.2 Ziele und Mittel

2.2.1 Ziele rechtfertigen

«Wenn es etwas gibt, was die großen Institutionen der modernen Welt
nicht können, dann ist es, Sinn zu vermitteln. Die Wissenschaft sagt uns
wie, aber nicht warum. Die Technologie gibt uns Macht, kann uns aber
nicht zeigen, wie wir diese Macht nutzen sollen. Der Markt gibt uns Wahl‐
möglichkeiten, aber er lässt uns im Unklaren darüber, wie wir diese Wahl
treffen sollen. Der liberal-demokratische Staat gibt uns die Freiheit, so zu
leben, wie wir es wollen, weigert sich aber grundsätzlich, uns zu zeigen,
wie wir uns entscheiden sollen.»87 Die Ethik könnte die Rolle der Sinnge‐
berin spielen. Sie könnte eine Quelle von Zielen darstellen – Ziele wie z.B.
physisches Überleben und menschenwürdiges Leben für alle Menschen,88

friedliche Koexistenz, Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit.89 Die Ethik sollte
eine Rolle spielen «bei der Aussonderung von Zielsetzungen, die nicht
unbedingt erforderlich sind […]. Des Unverzichtbaren bleibt genug, um
das technische Genie der Menschen sowohl im Vervollkommnen wie im
Berichtigen und Abbremsen weiterer Entwicklungen zu beschäftigen.»90

Dies spiegelt sich auch in einer Aussage von Wolfgang Wahlster, Direktor
des Deutschen Forschungszentrums für Künstliche Intelligenz, wider: «Wir
müssen nur den Nutzen für den Menschen immer in den Mittelpunkt der
KI-Forschung stellen.»91

In der ethischen Dimension werden Fragen nach der ethischen Legiti‐
mität von Sinnhorizonten und ethischen Zielen diskutiert. Der Mensch

87 Säcke 2015.
88 Vgl. Kirchschläger 2013a: 194-195.
89 Vgl. Armand 2012.
90 Jonas 1984: 86.
91 Brost / Hamann 2018: 26.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

36

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


analysiert, was sein soll und warum es sein soll. Der Mensch bewertet,
entscheidet und fällt ein ethisches Urteil. Es ist Teil der Ethik, entsprechend
zu handeln – ethisch zu handeln –,92 was mit anderen Worten bedeutet,
den ethisch gerechtfertigten Zielen zu folgen. «Ethik, sei es in Form direk‐
ter Aufforderungen, bestimmte Dinge zu tun oder zu unterlassen, sei es
in Form der Festlegung von Prinzipien für solche Aufforderungen, sei es
in Form der Festlegung des Grundes für die Verpflichtung zur Befolgung
solcher Prinzipien, befasst sich mit Werten, die das menschliche Verhalten
betreffen. Sie befasst sich mit dem Handeln oder Nichthandeln.»93

Schließlich umfasst die Ethik sowohl die ethische Begründung von
ethischen Zwecken als auch die ethische Begründung von Zielen. Wegen
des Universalitätsanspruchs der Ethik müssen diese Begründungen dem
Prinzip der Verallgemeinerbarkeit genügen, indem sie rationale und plau‐
sible Argumente – «gute Gründe» – vorbringen. Das Konzept der «guten
Gründe» bedeutet, dass es denkbar sein muss, dass alle Menschen in ihrer
effektiven Freiheit und Autonomie sowie in ihrer vollen Gleichheit diesen
Gründen – innerhalb eines Denkmodells und nicht innerhalb eines realen
globalen Referendums – aus ethischen Gründen zustimmen würden. Für
die Entwicklung der obigen Definition inspirierend wirkte ein anderer An‐
satz, diese Anforderungen an die Ethik zu formulieren: «Eine rationale oder
kritische Moral ist eine, die für ihre Prinzipien den Anspruch rationale Be‐
gründbarkeit erhebt. Moralische Prinzipien sind rational begründet, wenn
sie allgemein zustimmungsfähig sind, d.h. annehmbar für alle betroffenen
Personen unter der Voraussetzung ihrer vollkommenen Gleichberechtigung
und Selbstbestimmungsfähigkeit.»94

2.2.2 Mittel bereitstellen

Um diese ethischen oder ethisch vertretbaren Ziele zu erreichen, setzt der
Mensch angemessene Mittel ein. Diese Mittel können auch durch Techno‐
logie erzeugt werden – Technologie, die auf Grundlagenforschung und
angewandter Forschung basiert, die zu Wachstum und Wohlstand95 führt

92 Vgl. Pieper 1994: 17-48.
93 Armand 2012: 114.
94 Koller 1995: 75.
95 Vgl. Bacon 2003.

2.2 Ziele und Mittel

37

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und in den Plan eingebettet ist, mit der Natur zu leben (nicht so sehr im
Sinne einer Beherrschung der Natur)96 zum Nutzen der Menschen.

Technologie kann ethisch guten Zwecken dienen. So kann Technologie
z.B. als Prothese verstanden werden – im Dienste des Lebens und der
Gesellschaft.97 «Kontinuierliche Fortschritte bei wissenschaftlichen und
technologischen Innovationen sind für moderne Gesellschaften unerläss‐
lich. Historisch gesehen haben solche Entwicklungen die Lebensbedingun‐
gen sowohl in den Industrie- als auch in den Entwicklungsländern verbes‐
sert.»98 Aus diesem Verständnis des Verhältnisses zwischen Technologie
und Ethik ergibt sich die folgende aktuelle Herausforderung: «Es ist eine
Zeit, in der die Technologie Wunder für das eigene Leben bewirken kann.
Es ist eine Zeit, in der ich mich frage, ob all diese technischen Errungen‐
schaften uns zu besseren Menschen gemacht haben! Ein Roboter kann so
programmiert werden, dass er gut oder schlecht handelt, aber wer wird die
menschlichen Handlungen abgrenzen?»99

Es wäre jedoch zu reduktionistisch, Technologie als instrumentelles
Streben nach einem Zweck mit einem Mittel zu beschreiben, das zum
Erreichen dieses Zwecks produziert wird.100 Die Technologie schafft auch
die Bedingungen für den Erfolg des instrumentellen Strebens nach einem
Ziel und arbeitet weiter an diesen Bedingungen. Die Natur wird durch
die Technologie in einem Umfeld technologischer Systeme zum Nutzen
des Menschen umgestaltet, der versucht, die Ressourcen und Gefahren der
Natur in kalkulierbaren und abschätzbaren Chancen und Risiken abzuwä‐
gen.101

Darüber hinaus kann die Technologie auch ihre eigenen Gesetze entwi‐
ckeln und von der Automatik zur «Autonomie» übergehen.102 Mögliche
Ziele, die sich aus der Technologie ergeben, könnten u.a. «Technologie um
der Technologie willen», «was gemacht werden kann, muss gemacht wer‐
den»103 oder «Effizienz» sein. Die derzeitige digitale Transformation von
Gesellschaft und Wirtschaft und der Einsatz von künstlicher Intelligenz104

96 Vgl. Bacon 2000; Bacon 2004; Bacon 2007.
97 Vgl. Schuurman 2010: 107-127.
98 Lucchi 2016: 4.
99 Bashir 2000: 92.

100 Vgl. Ortega y Gasset 1949: 90-105; Hubig 2007: 48.
101 Vgl. Hubig 2011: 170.
102 Vgl. Ellul 1980: 125-150; Kirchschläger 2016b.
103 Schuurman 2010: 123.
104 Vgl. Kirchschläger 2016b.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

38

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


können als konkrete Beispiele für dieses Potenzial «autonomer» Technolo‐
gie dienen, da in ihrem Zentrum selbstlernende Systeme105 stehen, die
keinen menschlichen Input mehr benötigen, um ihre eigene Leistung zu
verbessern und zu optimieren.106 «Die ethischen Risiken, die von KI-ge‐
steuerten Robotern ausgehen, sind (...) ernst zu nehmen – vor allem, weil
sich selbstlernende Systeme auf eine Art und Weise verhalten, die selbst
von ihren Programmierern nicht immer vorhergesehen oder vollständig
verstanden werden kann.»107

Dieses Selbstlernen kann auch aus «Intuition» bestehen, wie z.B. der Ge‐
winn des Go-Spiels durch Roboter, die auch auf «intuitiven» Entscheidun‐
gen beruhen, zeigen kann;108 aus strategischem Denken mit unvollkomme‐
nen Informationen, wie z.B. der Gewinn eines 20-tägigen Poker-Marathons
zeigen kann;109 oder aus «der Fähigkeit eines Systems, externe Daten richtig
zu interpretieren, aus diesen Daten zu lernen und diese Erkenntnisse zu
nutzen, um bestimmte Ziele und Aufgaben durch flexible Anpassung zu
erreichen.»110

Wenn das Streben nach Effizienz der ausschließliche Aufgabenbereich
der Technologie ist, ergeben sich drei Feststellungen: Erstens ist die nach
Effizienz strebende Technologie weder unabhängig von irgendwelchen
Zwecken oder ein Selbstzweck noch ethisch neutral, sondern dient einem
klaren Zweck: der Effizienz. Auch die Behauptung, dass die Technologie
kein Mittel ist, das irgendeinem ethischen Zweck dient, ist an sich eine nor‐
mative Aussage, die keinen Zweck oder die Technologie als Zweck für die
Technologie voraussetzt – eine normative Aussage, die ethisch begründet
werden muss, vorbehaltlich des oben genannten erforderlichen Kriteriums
für ethische Begründungen.

Zweitens besitzt die Technologie eine soziale und ethische Dimensi‐
on. «Technologie kann nicht als ein Instrument zur Erreichung von Zielen
verstanden werden, die außerhalb der Kontexte liegen, in denen sie funk‐
tioniert, sondern die relationalen Kontexte, in denen Technologie funktio‐
niert, sind mit Werten durchdrungen, die berücksichtigt werden müssen.
Somit hat die Technologie, so wie sie in konkreten Situationen tatsächlich

105 Vgl. Taddy 2019; Bishop 2006; Goodfellow et al. 2017; Agrawal et al. 2018; LeCun et
al. 2018; Jain 2017.

106 Vgl. Frey / Osborne 2013; Rotman 2013.
107 Vallor / Bekey 2017: 338.
108 Vgl. Nature 2016; Kirchschläger 2017a.
109 Vgl. Spice 2017.
110 Kaplan / Hänlein 2018: 17.

2.2 Ziele und Mittel

39

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


funktioniert, eine kontextabhängige ethische Qualität. Technologie schafft
eine ethische Situation, und diese Situation sollte den Kontext für die
Entscheidungsfindung liefern.»111

Drittens: Das Streben nach Effizienz als ausschließliche Aufgabe der
Technologie lässt die Technologie ohne jede Daseinsberechtigung. «Der
Prozess der technologischen Entwicklung schreitet blindlings voran, ohne
ein normales Gleichgewicht zu finden. Wie wir an den Atomwaffen und der
Umweltzerstörung sehen können, sind die Auswirkungen auf die menschli‐
che Gesellschaft immens.»112 So wie sie voranschreitet, läuft die Technolo‐
gie Gefahr, sich von jedem Sinnhorizont zu lösen und sich von Mensch und
Natur zu entfremden. «Die von Menschenhand geschaffene Welt trennt
die menschliche Existenz von allen rein tierischen Umgebungen, aber das
Leben selbst liegt außerhalb dieser künstlichen Welt, und durch das Leben
bleibt der Mensch mit allen anderen lebenden Organismen verbunden.
Seit einiger Zeit sind viele wissenschaftliche Bestrebungen darauf gerichtet,
auch das Leben 'künstlich' zu machen, das letzte Band zu zerschneiden,
durch das auch der Mensch zu den Kindern der Natur gehört (...) Die
Frage ist nur, ob wir unsere neuen wissenschaftlichen und technischen
Erkenntnisse in dieser Richtung einsetzen wollen, und diese Frage kann
nicht mit wissenschaftlichen Mitteln entschieden werden; sie ist eine poli‐
tische Frage ersten Ranges und kann daher kaum der Entscheidung von
Berufswissenschaftler:innen oder Berufspolitiker:innen überlassen werden.
»113 Mit anderen Worten: Die Daseinsberechtigung der Technologie ist
nicht technologiebasiert; sie kann nicht durch Technologie herausgefun‐
den, definiert und begründet werden.114

Darüber hinaus kann die Technologie auch für andere Zwecke miss‐
braucht werden,115 indem sie sich von ihren ursprünglichen Zielen entfernt,
ausschließlich nach Effizienz strebt und jeden höheren Zweck oder Sinn
außer Acht lässt.116

Die ethischen Ziele sind jedoch weiterhin von anderen Zielen zu unter‐
scheiden. Diese anderen Ziele würden einer ethischen Beurteilung auf der
Grundlage ethischer Ziele unterzogen. Ernesto Bertarelli, ehemaliger CEO

111 Buchholz / Rosenthal 2002: 48.
112 Shibasaki 2005: 497.
113 Arendt 1958: 2-3.
114 Vgl. Jennings 2010: 27.
115 Vgl. European Group on Ethics in Science and New Technologies to the European

Commission 2014.
116 Vgl. Shibasaki 2005.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

40

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Serono, erklärt: «Wir führen niemals Forschung um der Forschung
willen durch. (...) Wenn es keinen Zweck und keinen Grund gibt, lehnen
wir die Innovation ab und verfolgen sie nicht weiter.»117 Der erste Punkt
unterstreicht die Ausrichtung auf einen anderen Zweck der Forschung; der
zweite zeigt, dass die Merkmale der Innovation eine ethische Bewertung
von Innovationen erfordern.118

Man sollte die naive Annahme überwinden, dass jeder technische Fort‐
schritt und jede Innovation eine ethisch gute Innovation ist. «Angesichts
der immensen Mehrdeutigkeit von Innovationen – in sich selbst und in
ihren Folgen – ist die ethische Prüfung von Innovationen ein Gebot der
Vernunft, das nicht länger ignoriert werden sollte.»119

Es muss jedoch hinzugefügt werden, dass der technologische Fortschritt
auch von der Grundlagenforschung abhängt, die um der Grundlagenfor‐
schung willen betrieben wird. Auch in diesem Bereich muss eine Entschei‐
dung getroffen werden, die sich an ethischen Zielen orientieren kann, in
der die Grundlagenforschung priorisiert und finanziert wird. Angesichts
knapper finanzieller Ressourcen für Forschung und Technologie und
gleichzeitig drängender globaler Probleme erscheint eine Schwerpunktset‐
zung und Prioritätensetzung notwendig. Schließlich muss die Frage geklärt
werden, wer von den Ergebnissen und Erfolgen der Technologie profitiert –
und zwar am meisten.120

2.2.3 Funktionsweise des technologischen Fortschritts

Bei der Betrachtung des Verhältnisses zwischen ethischen und ethisch ver‐
tretbaren Zielen und Mitteln, die von der Technologie in einem teilweise
durch die Technologie geschaffenen Kontext bereitgestellt werden, muss ein
weiteres Element berücksichtigt werden. Die Vorstellung von technologi‐
scher Entwicklung und technischem Fortschritt als einem linearen Prozess,
der einem genau definierten Ziel folgt, würde wahrscheinlich nicht mit der
heutigen Theorie und Realität der Technologie übereinstimmen.121 Tech‐
nologische Innovationen sind oft das Ergebnis kleiner Schritte und sind

117 Bertarelli 2002: 49-50.
118 Vgl. Kirchschläger 2013b.
119 Enderle 2015b.
120 Vgl. Hunt 2008; Shaver 2015; Donders 2015; Chapman 2009.
121 Vgl. Kuhn 1962.

2.2 Ziele und Mittel

41

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


häufig Zufallsprodukte.122 «Technologie wird in der Regel nicht nach sorg‐
fältiger Abwägung der verschiedenen möglichen Auswirkungen entwickelt.
In den meisten Fällen wird eine neue Technologie entwickelt, weil sie
kurzfristig große Vorteile verspricht und als unproblematisch eingeschätzt
wird.» 123

Ein weiteres Merkmal der Funktionsweise der Technologie ist, dass
der technologische Fortschritt schneller voranschreitet als die normativen
Überlegungen.

Darüber hinaus gibt es einige ethische Normen aufgrund bestimmter
technologischer Entwicklungen, weil die Notwendigkeit, eine ethische Re‐
gel aufzustellen, in einer technologiebasierten Realität entsteht.

Zudem sollte die Komplexität der technologischen Entwicklung und des
Fortschritts nicht unterschätzt werden. «Erstens findet die Entwicklung
von Technik und Technologie in der Regel in einem kollektiven Umfeld
statt, in dem neben den beteiligten Ingenieur:innen eine Vielzahl von
Akteur:innen die entwickelte Technologie und ihre sozialen Folgen mitge‐
stalten. Zweitens handelt es sich bei der Entwicklung von Technik und
Technologie um komplexe Prozesse, die durch lange Kausalketten zwischen
den Handlungen von Ingenieur:innen und Wissenschaftler:innen und den
letztendlichen Auswirkungen gekennzeichnet sind, die ethische Bedenken
aufwerfen. Drittens lassen sich die sozialen Folgen der Technologie oft nur
schwer vorhersagen.»124

Es ist auch bemerkenswert, dass die sozialen Folgen der Technologie
so beschaffen sind, dass eine bestimmte Technologie, wenn sie eine so‐
ziale Rolle erfüllt, die damit verbundenen «sozialen Anforderungen» über‐
nimmt.125

Außerdem sollte technologisches Handeln eher als verteilt und kollek‐
tiv denn als individuell126 betrachtet werden, ohne jedoch Kategorien wie
Schicksal und Tragödie einzuführen, um nicht zu hart mit der Technologie
umzugehen.127 Daher sollten verschiedene Akteur:innen als Subjekte der
Verantwortung identifiziert werden.128 Sie zu identifizieren ist eine kom‐
plexe Aufgabe. Die Identifizierung von Verantwortungsträger:innen sollte

122 Vgl. Boutellier et al. 2010: 136.
123 Shibasaki 2005: 489.
124 Dorn / van de Poel 2012: 2.
125 Vgl. Bostrom / Yudkowsky 2014.
126 Vgl. Lenk / Maring 2001: 100.
127 Vgl. Coeckelbergh 2012: 35-48.
128 Vgl. Coeckelbergh / Wackers 2007.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

42

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dennoch durchgeführt werden, um eine Atmosphäre der Professionalität
und der Verantwortung zu schaffen – nicht nur aus Respekt vor den Objek‐
ten der Verantwortung.129 Komplexität kann nicht als Entschuldigung für
die Vernachlässigung rechtlicher oder ethischer Verpflichtungen und Ver‐
antwortung dienen, da ethische und rechtliche Normen auch in komplexen
Situationen und Kontexten ihre Gültigkeit behalten.

Durch die Überwindung des allzu simplen Zweck-Mittel-Rahmens und
die Berücksichtigung der Eigenschaften der Technologie einerseits und
der Ethik als Quelle ethischer Ziele (und der ethischen Legitimität von
Zielen) andererseits könnte vielleicht ein Versuch, die gegenseitigen Wech‐
selwirkungen und die gegenseitigen Herausforderungen zu erfassen, das
Verständnis der Beziehung zwischen Ethik und Technologie beeinflussen.

2.3 Wechselseitige Interaktionen

Der Zusammenhang zwischen Ethik und Technologie kann auf der Grund‐
lage einer reziproken Interaktion verstanden werden, da sowohl Ethik
als auch Technologie einen Beitrag zur jeweils anderen Seite leisten. So
haben beispielsweise bahnbrechende Ideen in der Technologie und ihre
erfolgreiche Anwendung konkrete Auswirkungen auf die Ethik, da die
Technologie Werte, Lösungen für gesellschaftliche Herausforderungen und
Innovationen schafft. «Wissenschaft und Technologie haben die moderne
Gesellschaft, Wirtschaft, Politik, Recht und Kultur geprägt. Sie wirken sich
tief auf das Leben aller Menschen aus und sind heute ein zentraler Bestand‐
teil unserer gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Landschaft.»130 Auch
und gerade in der ethischen Dimension führt Technologie zu Innovation
und Dynamik,131 denn der gesellschaftliche und individuelle Wandel, der
auf Technologie beruht, muss auch in der Ethik berücksichtigt werden.132

Darüber hinaus beeinflusst die Technologie133 und insbesondere die in‐
telligente Technologie (z. B. durch «Nudging»134) zumindest das individu‐
elle Leben – und vielleicht sogar die ethische Dimension des individuellen

129 Vgl. Lenk / Maring 2001.
130 Lucchi 2016: 6.
131 Vgl. Manzeschke 2015.
132 Vgl. Kernaghan 2014.
133 Vgl. Borgmann1995.
134 Vgl. Mathis / Tor 2016.

2.3 Wechselseitige Interaktionen

43

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebens.135 «Indem sie dazu beitragen, menschliche Handlungen und Erfah‐
rungen zu gestalten, nehmen Technologien auch an unserer Art und Weise
teil, Ethik zu betreiben.»136 Während die Auswirkungen der Technologie
auf den Menschen als Subjekt der Ethik anerkannt werden, bleibt die
Technologie – im Gegensatz zur Idee einer «nichthumanistischen Ethik
der Technologie»137 – ein Objekt der Ethik und der Mensch ein Subjekt
der Ethik. Denn der Mensch kann sich bei seinen technologischen Ent‐
scheidungen für eine ethische Grundlage oder eine Orientierung an einem
ethischen Bezugsrahmen entscheiden: ob er eine Technologie schafft oder
nicht, wie und ob er eine Technologie entwirft, entwickelt, produziert, ver‐
breitet und nutzt oder nicht, ob er eine Technologie abschafft oder nicht,
ob er – bis zu einem gewissen Grad – zulässt, dass eine Technologie sein
Leben beeinflusst oder nicht, und wie er eine Technologie aus ethischer
Sicht bewertet. All dies ist Sache des Menschen, nicht der Technologie.

Schließlich – und damit verbunden – sind die Beiträge der Technolo‐
gie zum menschlichen Leben ethisch relevant und können ethisch bewer‐
tet werden.138 Die ethische Relevanz des «menschlichen Herstellens und
Benutzens»139, von «Werkzeugen und ihrem bewussten Gebrauch»140 als
Grundlage der Zivilisation, muss jedoch von der ethischen Subjektivität
oder der moralischen Handlungsfähigkeit unterschieden werden. So ist
beispielsweise ein selbstfahrendes Auto ethisch relevant, weil es Menschen‐
leben retten kann oder weil es in der Lage ist, Menschen zu schädigen oder
zu töten. Aber ein selbstfahrendes Auto als materielles Objekt – auch wenn
es eine hochentwickelte Technologie darstellt – ist kein ethisches Subjekt
oder moralischer Akteur, weil es – unter anderem (vgl. für weitere Argu‐
mente unten Kapitel 3 Kann ethisches Urteilsvermögen an Technologien
delegiert werden?) – nicht für einen Schaden oder eine Tötung verantwort‐
lich gemacht werden kann. Die Menschen hinter dieser Technologie blei‐
ben das ethische Subjekt oder der moralische Akteur. Sie treffen Entschei‐
dungen über die Interaktivität (Reaktion auf Stimulus durch Zustandsände‐
rung) – «Autonomie» (Fähigkeit, sich ohne Stimulus zu verändern) und
Anpassungsfähigkeit (Fähigkeit, die «Übergangsregeln» zu ändern, nach

135 Vgl. Guthrie 2013.
136 Verbeek 2011a: 1.
137 Vgl. unter anderem Verbeek 2011a: 21-40.
138 Vgl. Verbeek 2011a: 1-20.
139 Mitcham 2014: 11.
140 Bloch 1959: 731.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

44

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


denen der Zustand verändert wird) der Technologie; sie erschaffen, entwer‐
fen, entwickeln, produzieren, verbreiten, benutzen die Technologie oder
schaffen sie ab. Hinter den vermeintlichen «politischen Brücken»141, hinter
den vermeintlich «fehlenden Massen der Moral»142, hinter den vermeint‐
lich «künstlichen moralischen Agenten»143, hinter den vermeintlichen «Ar‐
tefakten mit Moral»144, hinter den vermeintlichen «moralischen Agenten
und vermittelten Subjekten»145 und hinter der vermeintlichen «Moral im
Design»146 steht der Mensch als ethisches Subjekt und moralischer Agent.
Der Mensch kann entscheiden, ob er Brücken zum Nachteil der Menschen
baut oder nicht – und damit seine politische Überzeugung nachhaltig ma‐
nifestiert. Menschen können zum Beispiel entscheiden, ob sie zum Schutz
des menschlichen Lebens Bodenwellen zur Geschwindigkeitsbegrenzung
bauen oder nicht. Der Mensch kann entscheiden, eine Technologie zu
schaffen, zu entwerfen, zu entwickeln, zu bauen, zu produzieren, zu ver‐
breiten, zu nutzen oder nicht zu nutzen, die eine «moralisch qualifizierbare
Handlung» ausführen kann. «Eine Handlung ist dann und nur dann mora‐
lisch vertretbar, wenn sie moralisch Gutes oder Böses bewirken kann»147.
Der Mensch kann entscheiden, ob eine Technologie diese Handlung aus‐
führen sollte, und ob eine Technologie in der Lage sein sollte, selbst zu
entscheiden, ob sie diese Handlung ausführen sollte. Nur weil eine Techno‐
logie ethisch relevant ist, weil sie ethisch positive und ethisch negative Wir‐
kungen hervorrufen kann, besitzt sie noch keine moralische Handlungsfä‐
higkeit, da es erstens einen Unterschied zwischen Leistung und moralischer
Handlungsfähigkeit gibt. Zweitens ist es eine ethische Entscheidung des
Menschen, ob eine Technologie mit solchen Entscheidungen betraut wer‐
den soll (wie weiter unten in Kapitel 3 Kann ethisches Urteilsvermögen
an Technologien delegiert werden? weiter ausgeführt wird). Drittens: Selbst
wenn eine Technologie von Menschen so gestaltet wird, dass sie «autono‐
me» Entscheidungen über ethisch relevante Fragen trifft, trifft eine Techno‐
logie diese Entscheidungen nicht mit dem Wissen, der Wahrnehmung oder
dem Bewusstsein der ethischen Qualität dieser Entscheidungen (dieser

141 Vgl. Winner 1980.
142 Vgl. Latour 1992.
143 Vgl. Floridi / Sanders 2004a; Introna 2014; Hanson 2014.
144 Vgl. Verbeek 2011a: 41-65.
145 Vgl. Verbeek 2011a: 66-89.
146 Vgl. Verbeek 2011a: 90-119.
147 Floridi / Sanders 2004a: 361.

2.3 Wechselseitige Interaktionen

45

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Punkt wird weiter unten in Kapitel 5 Die Komplexität der Ethik näher
erläutert).

Der Mensch kann Entscheidungen über die Vermittlung durch Techno‐
logie, ihre Intensität und ihren Umfang treffen. Der Mensch kann entschei‐
den, eine Technologie, die möglicherweise vermitteln kann, zu schaffen,
zu entwerfen, zu entwickeln, zu bauen, zu produzieren, zu verbreiten, zu
nutzen oder nicht zu nutzen, und er kann entscheiden, ob eine Techno‐
logie vermitteln soll oder nicht. Der Mensch kann sich der Vermittlung
durch Technologie bewusst sein, und der Mensch kann selbstkritisch über
die Vermittlung durch Technologie reflektieren. Der Mensch ist ihr nicht
machtlos und fremdbestimmt ausgeliefert.

Der Mensch kann Entscheidungen über die Vermittlung durch Design,
ihre Intensität und ihr Ausmaß treffen. Menschen können entscheiden, ein
Design zu entwerfen, das vermittelt oder nicht vermittelt, und Menschen
können entscheiden, ob ein Design vermitteln soll oder nicht. Der Mensch
kann sich der Mediation durch Design bewusst sein, und der Mensch kann
selbstkritisch über Mediation durch Design nachdenken. Auch hier ist der
Mensch der Technologie nicht machtlos und fremdbestimmt ausgesetzt.

Um ein mögliches Missverständnis des eben Ausgeführten zu vermei‐
den, muss betont werden, dass gesellschaftlichen Auswirkungen, Wirkun‐
gen, Handlungen, Einflüsse, Gestaltungen und Vermittlungen möglich und
ethisch höchst relevant sind. Daran besteht kein Zweifel. So kann Design
beispielsweise die ethische Dimension des menschlichen Lebens beeinflus‐
sen – wie das inspirierende Beispiel von «Eternally Yours» zeigt.148 «‚Eter‐
nally Yours‘ verfolgt einen unorthodoxen Ansatz innerhalb des Ökodesigns.
Anstelle der üblichen Betonung der Verringerung der Umweltverschmut‐
zung bei gleichzeitiger Wahrung von Schönheit und Sparsamkeit konzen‐
triert sich das Unternehmen auf die Verlängerung der so genannten ‚psy‐
chologischen Lebensdauer‘ des Produkts. Die meisten Produkte werden
weggeworfen, lange bevor sie kaputt oder veraltet sind, in der Regel auf‐
grund von wechselnden Geschmäckern und Moden. ‚Eternally Yours‘ ver‐
sucht, dieser Tendenz, dass Produkte vorzeitig auf der Mülldeponie landen,
entgegenzuwirken, indem es Produkte entwirft, die die Menschen dazu
einladen, sich mit ihnen zu verbinden.»149 Es wird jedoch argumentiert,
dass hinter den gesellschaftlichen Auswirkungen, Effekten, Handlungen,

148 Vgl. Verbeek 2005b: 203-234.
149 Verbeek 2005b: 12.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

46

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Einfluss, der Gestaltung und der Vermittlung durch Technologie und
Design der Mensch das ethische Subjekt und der moralische Akteur ist.

Gleichzeitig finden Wissenschaft und Technologie statt, werden betrie‐
ben und stehen in einem ethisch informierten Kontext. «Doch selbst die
einsamste und radikalste Reflexion muss als Denken mit intersubjektivem
Gültigkeitsanspruch die Sprache und damit eine Kommunikationsgemein‐
schaft voraussetzen. Damit aber ist die Grenze auch der wertfreien Welt‐
distanzierung der modernen Naturwissenschaft bezeichnet. Die wertfreie
Naturwissenschaft selber muss als Unternehmen der Wahrheitssuche in
der Dimension der Intersubjektivität auch eine Ethik voraussetzen. Doch
das wäre freilich nur eine Ethik des Unternehmens Wissenschaft, die nicht
einmal die Frage beantworten könnte, ob Wissenschaft denn sein soll. An‐
ders, wenn wir auf die subjektiven und intersubjektiven Bedingungen der
Möglichkeit des Denkens als Argumentieren reflektieren; denn hinter die‐
se Bedingungen kann niemand zurückgehen, der überhaupt irgendwelche
Fragen ernsthaft aufwirft und sie damit zur Diskussion stellt.»150

Darüber hinaus trägt die Ethik zur Technologie bei, indem sie beispiels‐
weise technologische Innovationen anregt,151  technologische Erfindungen
anerkennt152 und ethische Orientierungshilfen bietet. «Da alle Technologien
Ausdruck der Werte ihrer Erfinder sind, wird sich das, wenn wir uns um Ethik
und Moral kümmern, in den Maschinen zeigen, die wir bauen.»153 Teil dieses
Wertesystems sollten aus ethischer Sicht unter anderem auch ökologische
Belange sein. «Die industrielle Moderne – der größte Innovationsschub für
die menschliche Entwicklung seit der Erfindung des Buchdrucks – hatte
einen großen Konstruktionsfehler:  Sie  wälzte  ihre Umweltkosten auf  die
kommenden Generationen ab. Eine zentrale Aufgabe der digitalen Revoluti‐
on könnte also logischerweise darin bestehen, diesen Fehler rückgängig zu
machen. Doch stattdessen wird diese Revolution genutzt, um das exponenti‐
elle  Wachstum des  Massenkonsums anzuheizen.  Ebenso  ist  es  ihr  nicht
gelungen, die Vorteile der technologischen Innovation gerechter zu verteilen.
Auch hier deutet alles auf eine Verschärfung der sozialen Ungleichheit hin.»154

150 Apel 1986: 28.
151 Vgl. Lucchi 2016: 7.
152 Vgl. Lucchi 2016: 1-2.
153 Sullins 2013: 16.
154 Thun-Hohenstein 2017: 19.

2.3 Wechselseitige Interaktionen

47

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der ethische Diskurs über Technologie hängt von dem Verständnis ab,
dass Technologie «etwas Gemachtes» und «nichts Gegebenes»155 ist. «Die
Technologie muss das Leben ergänzen, wo sie es kann, aber sie darf nicht
willkürlich Lebensweisen unterdrücken. Ethik wendet sich also nicht gegen
den technologischen Wandel, sondern muss ein Teil der Formulierung sein,
wie der Wandel in Fortschritt oder Unterdrückung umgesetzt wird.»156

Man muss sogar noch weiter gehen und sagen, dass die Ethik zur
Technologie gehört. «Die Vorstellung, dass wissenschaftliche Erkenntnisse
wertneutral sind, ist schlichtweg falsch. Werte sind der Entstehung von
Wissenschaft und Technologie immanent, und sie reflektieren und trans‐
formieren bestimmte Werte.»157 Sinnhorizonte und ethische Ziele prägen
die Technologie in einem ethischen Sinne. «Wissenschaft und Technik zie‐
len in ihren gegenständlichen Bereichen bei aller Verschiedenheit ihrer
Methoden schließlich immer auf den Menschen. Darum lassen sich Wis‐
senschaft und Technik auch in keinem Bereich von ethischer Einsicht und
Entscheidung trennen.»158 Die Diskussion um den Unterschied zwischen
Begriffen wie «ethische Technologien», «technische Werkzeuge»159, «intel‐
ligente Computerschnittstellen»160 oder «sozio-technische Systeme»161 zeigt
die Offenheit der Technologie für die Ethik. Letztendlich impliziert diese
Diskussion die Verbindung zwischen Technologie und Ethik.

Darüber hinaus ist sich die Technologiegemeinschaft zwar ihrer recht‐
lichen Verpflichtungen und der Einhaltung von Rechtsnormen bewusst,
bemüht sich aber auch um die Einhaltung ethischer Prinzipien bei ihrer
Arbeit, z. B. Ehrlichkeit, Objektivität, Unabhängigkeit, Unparteilichkeit,
Fairness und Verantwortung für künftige Generationen.

Gleichzeitig ist eine globalisierte Technologiegemeinschaft mit verschie‐
denen Traditionen, Kulturen, Religionen, Weltanschauungen und Werte‐
systemen konfrontiert, die zu ethischen Chancen und Herausforderungen
führen können. Ethische Orientierung kann die Technologie dabei unter‐
stützen, diese Herausforderungen zu meistern und die Chancen dieser
Vielfalt und Heterogenität zu nutzen.

155 Heesen 2014: 253; 268.
156 Rainey / Goujon 2011: 174.
157 De Melo-Martín 2010: 9.
158 Auer 1982: 18.
159 Engineering and Physical Sciences Research Council 2011.
160 Van Est / Stemerding 2012.
161 Manzeschke et al. 2013.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

48

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Darüber hinaus kann die Ethik die rechtlichen Verpflichtungen und
rechtlichen Compliance-Standards der Technologie-Community regelmä‐
ßig kritisch überprüfen. Dies soll zu einer kontinuierlichen Optimierung
des rechtlichen Rahmens für Technologie führen.

Ausserdem kann die Ethik beim Agenda-Setting für Technologie helfen;
und zwar nicht nur bei der Festlegung der richtigen Prioritäten, sondern
auch bei der angemessenen Abgrenzung des Einfluss- und Verantwortungs‐
bereichs der Technologie.

Und schließlich trägt die Technologie zwar zum Fortschritt der Ethik bei,
aber es liegt auf der Hand, dass es gleichzeitig eine Ethik in der Technologie
geben muss, um die notwendigen Forschungen, Diskussionen und Studien
überhaupt durchführen zu können. Die Technologie kann Opfer von Ein‐
griffen in ihre Freiheit, von Versuchen, innovative und kreative Ansätze
zu blockieren, und von Unterdrückung von Ideen, Konzepten und Entde‐
ckungen sein. Gründe für diese Übergriffe können vermeintlich «absolute
Wahrheiten» oder die Durchsetzung alter und bestehender wirtschaftlicher
oder politischer Machtstrukturen sein. Es besteht nach wie vor die Gefahr,
dass Mitglieder der Technologiegemeinschaft ihre Forschung nicht frei und
unabhängig betreiben können. Daher bedarf es rechtlicher und ethischer
Normen, die den technischen Fortschritt unterstützen und schützen.

Diese reziproke Interaktion zwischen Ethik und Technologie entspricht
dem «interaktionistischen Modell», das die Beiträge der Technologie zur
Ethik und die Beiträge der Ethik zur Technologie würdigt.

2.4 Wechselseitige Herausforderungen

Gleichzeitig kann die Ethik die Technologie auch einschränken. Zu dieser
Kategorie gehören zum Beispiel Gesundheits- und Sicherheitsrichtlinien,
Patente, rechtliches Eigentum an geistigem Eigentum, Wettbewerbspolitik,
Verbraucherschutz und ethische Verhaltenskodizes. Diese Auswirkungen
der Ethik können als blockierend und behindernd für die technologische
Innovation empfunden werden.162

Darüber hinaus muss die Technologie ethische Prinzipien respektieren.
Zum Beispiel sollten «Entwickler:innen danach streben, künstliche Agen‐
ten zu schaffen, deren Handlungen so eingeschränkt sind, dass unethische

162 Vgl. Gurkaynak et al. 2016.

2.4 Wechselseitige Herausforderungen

49

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ergebnisse vermieden werden können.»163 Unter anderem kann die Würde
aller Menschen eine Grenze für die Technologie sein (vgl. unten Unterka‐
pitel 6.4 Menschenrechte als ethische Referenzpunkte). Deshalb darf die
Technologie den Menschen nicht als Mittel, sondern nur als Zweck behan‐
deln – z.B. auf der Grundlage des kategorischen Imperativs von Immanuel
Kant.164 Darüber hinaus muss die Technologie auch die Privatsphäre aller
Menschen respektieren (vgl. unten Unterkapitel 7.17 Datenschutz und Pri‐
vatsphäre). Auf diese Weise wird die Technologie durch ethische Normen
herausgefordert.165

Im Bereich der Digitalisierung, Automatisierung, Maschinisierung, Ro‐
botisierung und des Einsatzes künstlicher Intelligenz kann die Technologie
paradigmatisch einer ethischen Programmierung durch den Menschen fol‐
gen, die heteronom ist.166

Gleichzeitig wird die Ethik auch durch die Technologie herausgefordert.
Der technologische Fortschritt  beschleunigt  sich.  Die Abstände für neue
Technologien  und  technologische  Anwendungen  werden  immer  kleiner.
Ethik und Recht laufen Gefahr, ständig von der Technologie überholt zu
werden. Es fällt ihnen schwer, mit dem technologischen Fortschritt Schritt zu
halten. Die Wahrnehmung dieses Risikos beruht jedoch auf zwei falschen
Annahmen: Erstens wird die Ethik als reaktiv und nicht als proaktiv verstan‐
den, und zweitens «stellen einige Beobachter der modernen Kultur Ungleich‐
heiten und Spannungen zwischen zeitgenössischem Tun und Machen, zwi‐
schen Ethik und Technologie fest. Sie beklagen, dass sich zwar die Technolo‐
gie dramatisch weiterentwickelt hat, nicht aber unsere ethische Haltung im
Umgang mit ihr. Aber diese Klage ist ebenso radikal falsch wie die allgemeine
Trennung von Tun und Machen. Sie verkennt, dass eine technische Errun‐
genschaft, die Entwicklung und Einführung eines technischen Geräts immer
und bereits eine ethische Entscheidung darstellt.»167

Darüber hinaus wird die Ethik immer mehr herausgefordert, nicht nur
durch die menschliche Neugierde, die nach neuen Erfindungen und Lösun‐
gen strebt, sondern auch durch erhebliche wirtschaftliche Interessen und

163 Krenn 2016: 25.
164 Vgl. Kant 1974: 61; Düwell 2010: 77.
165 Über den technischen Fortschritt, seine Ziele, seine Grundwerte, seine gesellschaft‐

liche Bedeutung und seine Grenzen am Beispiel der Stammzellenforschung und der
Forschung am Menschen, vgl. Kirchschläger et al. 2003; Kirchschläger et al. 2005.

166 Vgl. Wallach / Allen 2009; Kirchschläger 2017b.
167 Borgman 1992: 110.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

50

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Macht.168 So muss sich die Ethik beispielsweise im Bereich der Digitalisie‐
rung, Automatisierung, Maschinisierung, Robotisierung und des Einsatzes
künstlicher Intelligenz mit der Haltung auseinandersetzen, dass die Rechts‐
ordnung eines Nationalstaates verletzt wird, solange die wirtschaftlichen
Vorteile dieser Handlungen höher sind als die Sanktionen. Die Verteidi‐
gung der ethisch vertretbaren Position, dass nicht alles, was machbar ist,
auch ethisch gut ist, stößt auf den Widerspruch von Nutzenpotenzial und
ökonomischen Anreizen. Ähnliche pragmatische Argumentationsmuster
aus einer Technologieperspektive dominieren die Diskussion, z.B.:

– dass es überhaupt keine Option ist, sich der Technologie zu verschließen;
– dass es in einer globalisierten Welt unmöglich ist, den technologischen

Fortschritt mit rechtlichen und ethischen Normen in Einklang zu brin‐
gen;

– dass die Bestimmung der Zuständigkeitsbereiche im Bereich der Techno‐
logie zu komplex ist;

– und dass die Risikobewertung von Technologien nach wie vor ungenau
und ineffektiv ist.

Schließlich entsteht der Eindruck, dass sich «bisher […] die normativen
Regelungen den gesellschaftlichen Umwälzungen bloss angepasst [haben].
Die sozialen Veränderungen, die durch technische Innovationen in den
Bereichen von Produktion und Austausch, Kommunikation und Verkehr,
Militär und Gesundheit ausgelöst werden, waren dabei stets in Führung ge‐
gangen. Die klassische Gesellschaftstheorie hat noch die posttraditionalen
Rechts-und Moralvorstellungen selbst als Ergebnis jener kulturellen und
gesellschaftlichen Rationalisierung beschrieben, die sich parallel mit den
Fortschritten der modernen Wissenschaft und Technologie vollzogen hat.
Die institutionalisierte Forschung gilt als der Motor dieser Fortschritte. Die
Autonomie der Forschung verdient aus der Sicht des liberalen Verfassungs‐
staates Schutz. Denn mit der wachsenden Reichweite und Tiefenschärfe der
technischen Verfügung über Natur verbinden sich sowohl das ökonomische
Versprechen auf Produktivitätsfortschritte und Wohlstandsgewinne wie
auch die politische Aussicht auf grössere individuelle Entscheidungsspiel‐
räume. Weil wachsende Wahlfreiheiten die private Autonomie des Einzel‐
nen fördern, standen Wissenschaft und Technik bislang in einem zwanglo‐
sen Bündnis mit der liberalen Grundvorstellung, dass alle Bürger:innen die

168 Vgl. Buchholz / Rosenthal 2002.

2.4 Wechselseitige Herausforderungen

51

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gleiche Chance haben sollen, ihr eigenes Leben autonom zu gestalten. […]
Der Wunsch nach autonomer Lebensführung verbindet sich stets mit den
kollektiven Zielen von Gesundheit und Lebensverlängerung. Der medizin‐
historische Blick mahnt deshalb gegenüber Versuchen einer ‚Moralisierung
der menschlichen Natur‘ zur Skepsis. Aus dieser empirisch ernüchternden
Sicht erscheinen die legislativen Eingriffe in die Freiheit von biologischer
Forschung und gentechnischer Entwicklung als vergebliche Versuche, sich
gegen die dominierende Freiheitstendenz der gesellschaftlichen Moderne
zu stemmen. […] Ein ganz anderes Bild ergibt sich freilich, wenn man die
‚Moralisierung der menschlichen Natur‘ im Sinne der Selbstbehauptung
eines gattungsethischen Selbstverständnisses begreift, von dem es abhängt,
ob wir uns auch weiterhin als ungeteilte Autor:innen unserer Lebensge‐
schichte verstehen werden und uns gegenseitig als autonom handelnde
Personen anerkennen können.»169

Während es offensichtlich zu wechselseitigen Herausforderungen zwi‐
schen Technologie und Ethik kommen kann, wächst auch die Verantwor‐
tung170 des Menschen durch die sich ständig ausweitende Schaffung einer
künstlichen Welt und eines «technologischen Simulakrums des natürlichen
Lebens»171 sowie die entsprechende Macht und der Einfluss des Menschen.
Was muss der Mensch tun, um dieser Verantwortung gerecht zu werden?
Wie soll man mit den oben genannten wechselseitigen Herausforderungen
umgehen? Ist «anything goes» die Lösung für diese Situation? Es besteht
Bedarf an ethischer Orientierung, die durch die im Folgenden diskutierten
ethischen Prinzipien und ethischen Referenzpunkte gegeben werden kann.

2.5 Ethische Prinzipien und ethische Referenzpunkte für Technologie

Die ethische Orientierung bei ethischen Fragen, Themen und Problemen
im Zusammenhang mit der Technologie kann ihren Ursprung in Traditio‐
nen, Kulturen, Religionen, Weltanschauungen und Philosophien haben. In

169 Habermas 2001a: 147-49. Hier bezieht sich J. Habermas auf W. van den Daele:
„Von den Anfängen der Impfung und den ersten Operationen am Herzen und
am Gehirn, über die Organtransplantation und künstliche Organe bis hin zur
Gentherapie gab es immer wieder Diskussionen darüber, ob nicht nun mehr eine
Grenze erreich sei, an der auch medizinische Zwecke die weitere Technisierung
des Menschen nicht mehr rechtfertigen können. Keine dieser Diskussionen hat die
Technik gestoppt.“ (van den Daele 2000, 24-31, 25).

170 Vgl. Kirchschläger 2014a.
171 Jennings 2010: 26.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

52

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer globalisierten Welt kann Technologie jedoch einerseits den gesamten
Planeten betreffen und andererseits Auswirkungen auf alle Menschen her‐
vorrufen. Daher gewinnt eine mögliche ethische Orientierung für die Tech‐
nologie an Relevanz, wenn sie Universalität beanspruchen kann und unab‐
hängig von einer bestimmten Tradition, Kultur, Religion, Weltanschauung
und Philosophie ist.

Diese ethischen Prinzipien und ethischen Referenzpunkte bereichern
die Beziehung zwischen Mensch und Technologie, die aus einer «Verkör‐
perungsbeziehung» (Technologien als Erweiterungen des Körpers, z.B.
Brille, Hörgerät), einer «hermeneutischen Beziehung» (Technologien als
Zugang zur Welt, z.B. Thermometer), einer «Alteritätsbeziehung» (Tech‐
nologien und Menschen interagieren, z.B. Menschen bedienen einen
Computer), einer «Hintergrundbeziehung» (Technologien wirken sich un‐
bemerkt auf den Menschen und seine Beziehung zur Welt aus)172, «Immer‐
sion» (Technologien verschmelzen mit der Welt und interagieren mit dem
Menschen) und «Augmentation» (Technologien bieten eine Repräsentati‐
on der Welt)173 bestehen indem man diese Beziehungen um eine «kon‐
struktivistische und dekonstruktivistische Beziehung» (Menschen erschaf‐
fen und zerstören Technologien), eine «interplaying relation» (Menschen
nutzen Technologien und Technologien nutzen Menschen, z. B. ihre
Daten), ein «interproduktives Verhältnis» (Menschen erschaffen Technolo‐
gie/Technologien und Technologie/Technologien erschaffen Teile von oder
in Menschen, wie z. B. Versuche, das spezifisch menschliche Denken zu si‐
mulieren, künstliche Intelligenz), eine «ethisch leitende Beziehung» (Men‐
schen entscheiden auf der Grundlage ethischer Prinzipien, ethischer Re‐
ferenzpunkte und ethischer Normen, welche Technologien sie entwerfen,
produzieren und nutzen und welche nicht) und eine «ethisch gestaltende
Beziehung» (Menschen entscheiden auf der Grundlage ethischer Prinzipi‐
en, ethischer Bezugspunkte und ethischer Normen, wie sie Technologien
entwerfen, produzieren und nutzen) ergänzt.

Diese Erweiterung mag auf den ersten Blick die Kritik provozieren, dass
sie die ethische Argumentation an einen Punkt zurückführt, an dem sie
sich zuvor befand und von dem sie sich befreit hat, nämlich die Beziehung
zwischen Mensch und Technologie als einen Konflikt zwischen beiden
wahrzunehmen. Dies ist nicht die Absicht. Vielmehr wird versucht, Michel

172 Vgl. Ihde 1990.
173 Vgl. Verbeek 2015a: 211-212.

2.5 Ethische Prinzipien und ethische Referenzpunkte für Technologie

53

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Foucaults «Kritik»174 mit der Subjektivität des Menschen, die von der Ob‐
jektivität der Technologien unterschieden wird, in Einklang zu bringen, in‐
dem «die grundlegende Verflechtung»175 von Menschen und Technologien
anerkannt wird, was bedeutet, «dass die Rahmen, von denen aus wir Tech‐
nologien kritisieren, immer durch diese Technologien selbst vermittelt wer‐
den»176, und indem die kritischen Eigenschaften der Ethik wieder gestärkt
werden, indem auch die Möglichkeit einer grundlegenden Infragestellung
technologiebasierter Innovationen und Technologien als solche einbezogen
werden. Sowohl eine Ethik innerhalb als auch außerhalb von Technologien
ist ethisch notwendig, und die Menschen können beides anstreben – auf
der konzeptionellen Grundlage des Verständnisses der Beziehung zwischen
Technologie/Technologien und Ethik als Interaktion. Die ethische Grund‐
lage für diese Versöhnung umfasst einerseits die selbstkritische Akzeptanz
der Grenzen des Menschen und der menschlichen Vernunft, die es dem
Menschen unmöglich macht, sich vollständig aus der Verflechtung von
Mensch und Technologie zu befreien. Andererseits vertraut sie auf die
Subjektivität des Menschen, die es ihm erlaubt, sich rational genug von
der Technologie zu distanzieren, um den Gegenstand «Technologie» aus
ethischer Perspektive zu analysieren, zu diskutieren, zu bewerten und zu
beurteilen. Ohne diesen letztgenannten Aspekt liefen die Menschen Gefahr,
wieder in der von Immanuel Kant kritisierten «Unmündigkeit» gefangen
zu sein, Autoritäten zu akzeptieren und ihren Befehlen zu folgen – in
der heutigen Zeit den Autoritäten des technologischen Fortschritts, der
Innovation und der wirtschaftlichen Imperative unreif zu gehorchen. Oh‐
ne diesen letztgenannten Aspekt würden die Menschen zu unreifen und
machtlosen Adressat:inen, Nutzer:innen und Konsument:innen mächtiger
Technologie reduziert.177 Ohne diesen Aspekt würde die Technologie eine
absolute und fatalistisch determinierte, vom Menschen nicht beeinflussbare
Realität darstellen, die sich z. B. wie folgt darstellt: «Die technologische
Entwicklung wird weitergehen, und die menschliche Existenz wird sich
mit ihr verändern.»178 Der Mensch ist der Technologie ausgesetzt und mit
ihr verflochten, während er z.B. eine Waffe in der Hand hält – um die
Bildsprache von Bruno Latour zu verwenden: «Du bist anders, wenn du

174 Vgl. Foucault 1984: 32-50.
175 Verbeek 2015a: 215.
176 Verbeek 2015a: 215.
177 Vgl. Weizenbaum 1976.
178 Verbeek 2015a: 214.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

54

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Waffe in der Hand hältst; die Waffe ist anders, wenn du sie in der
Hand hältst. Sie sind ein anderes Subjekt, weil Sie die Waffe in der Hand
halten; die Waffe ist ein anderes Objekt, weil sie eine Beziehung zu Ihnen
eingegangen ist. Die Waffe ist nicht mehr die Waffe im Waffenschrank oder
die Waffe in der Schublade oder die Waffe in der Tasche, sondern die Waffe
in Ihrer Hand, die auf jemanden gerichtet ist, der schreit. Was für das Sub‐
jekt, den Schützen, gilt, gilt auch für das Objekt, die Waffe, die man in der
Hand hält. Ein guter Bürger wird zum Verbrecher, ein Bösewicht wird zum
Schlimmeren; eine stille Pistole wird zur abgefeuerten Pistole, eine neue
Pistole wird zu einer gebrauchten Pistole, eine Sportpistole wird zu einer
Waffe. Der doppelte Fehler der Materialisten und Soziologen besteht darin,
von Essenzen auszugehen, von Subjekten oder Objekten. Dieser Ausgangs‐
punkt macht es uns unmöglich, die vermittelnde Rolle der Technologien zu
messen. Weder Subjekt noch Objekt (noch deren Ziele) sind festgelegt.»179

Diese Vermittlung muss berücksichtigt werden, weil sie in der Lage ist, die
Art und Weise zu erfassen, wie Menschen mit der Welt interagieren. «Ei‐
nerseits hilft der Begriff der Vermittlung zu zeigen, dass Technologien den
Charakter der Mensch-Welt-Beziehungen aktiv gestalten. Der menschliche
Kontakt mit der Realität ist immer vermittelt, und Technologien bieten
eine mögliche Form der Vermittlung. Andererseits bedeutet es, dass eine
bestimmte Vermittlung nur innerhalb bestimmter Nutzungs- und Interpre‐
tationskontexte entstehen kann. Technologien steuern Vermittlungsprozes‐
se nicht von selbst, denn die Formen der Vermittlung sind immer kontext‐
abhängig»180. Diese Vermittlung bietet eine Alternative zu einem «instru‐
mentalistischen» Technologieverständnis (neutrales Mittel des Menschen
zur Erreichung seiner Ziele) und zu einem «substantivistischen» Technolo‐
gieverständnis (bestimmender und kontrollierender Einfluss auf Individu‐
um, Gesellschaft und Kultur).181 Das interaktionistische Verständnis des
Verhältnisses zwischen Technologie/Technologien und Ethik prägt diese
Beziehung jedoch als dynamisch – mit unterschiedlichen Intensitätsgraden
in Bezug darauf, wie Menschen, Technologie/Technologien und die Welt
miteinander interagieren, und unter Einbeziehung verschiedener Arten von
Zusammensetzungen, wie sehr jede von ihnen dazu beiträgt, eine immer
neue Realität aus menschlicher Sicht zu schaffen. Zum Beispiel die Schaufel
als Vermittler zwischen Mensch und Boden zu verstehen, wie der Künstler

179 Latour 1994: 33.
180 Verbeek 2015b: 11.
181 Vgl. Verbeek 2015b: 1-12.

2.5 Ethische Prinzipien und ethische Referenzpunkte für Technologie

55

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tomi Ungerer.182 Das interaktionistische Modell umfasst die Möglichkeiten
der Vermittlung, der instrumentalistischen Verengung von Technologien,
der substantivistischen Überhöhung von Technologien, des ideologischen,
durch Technologie definierten menschlichen Selbstverständnisses bis hin
zur Selbstaufgabe zugunsten von Technologie unter der Illusion von Tech‐
nologie als Selbstzweck und der technologiekritischen Zurückhaltung von
Technologie sowie ihrer dynamischen Kombination in vielfältigen Zusam‐
mensetzungen. Der interaktionistische Ansatz stellt die Ethik in den Dialog
mit und unter den Einfluss dieser Dynamik und dieser Möglichkeiten. Er
versteht Ethik mit der Fähigkeit zu einer gewissen Distanz – genügend
Distanz für eine ethische Analyse, Diskussion, Bewertung, Einschätzung
und Beurteilung von Technologie/Technologien. Dieses interaktionistische
Verständnis von Technik/Technologien und Ethik vertraut darauf, dass der
Mensch als Subjekt letztlich in der Lage bleibt, die Waffe als Objekt abzule‐
gen und diese konkrete Waffe in diesem spezifischen Kontext als Technolo‐
gie zu reflektieren, in einem demokratischen Prozess die Produktion, die
Zugänglichkeit, den Verkauf und den Gebrauch von Waffen zu diskutieren,
sich eine politische Meinung zu bilden und eine politische Entscheidung
darüber zu treffen, Waffen im Allgemeinen als Technologie unter ethischen
Gesichtspunkten zu reflektieren, wie auch Technologie/Technologien im
Allgemeinen unter ethischen Gesichtspunkten. Dieses interaktionistische
Verständnis von Technologie/Technologien und Ethik vertraut darauf, dass
Menschen in der Lage sind, Technologie/Technologien unter ethischer An‐
leitung zu schaffen und zu zerstören.

Die Ethik sollte sich darauf konzentrieren, Technologien zu identifizie‐
ren, die ethische Möglichkeiten eröffnen und daher je nach der ethischen
Qualität der Interaktion zwischen Menschen und Technologien zugelassen
werden sollten. Die Ethik sollte von dem grundlegenden Paradigma ausge‐
hen, dass «künstliche Intelligenzen (machinae sapientes) keine evolutionä‐
ren Gegner des homo sapiens sind, sondern Instrumente (Artefakte), die
als kooperativ mit dem Menschen betrachtet werden müssen.»183

182 Vgl. Ungerer 2019: 18.
183 Benanti 2018: 114.

2 Das Verhältnis zwischen Ethik und Technologie

56

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35 - am 16.01.2026, 00:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748918462-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Einführung
	2.2 Ziele und Mittel
	2.2.1 Ziele rechtfertigen
	2.2.2 Mittel bereitstellen
	2.2.3 Funktionsweise des technologischen Fortschritts

	2.3 Wechselseitige Interaktionen
	2.4 Wechselseitige Herausforderungen
	2.5 Ethische Prinzipien und ethische Referenzpunkte für Technologie

