
5. Der subjektive Faktor

Die Frage nach dem subjektiven Faktor entspricht Kenneth Waltz‘ erster Perspek-
tive auf die internationalen Beziehungen (human behavior). Referiert werden Phi-
losophen, Theologen und Psychologen. Hier geht es, wie in den früheren Kapi-
teln, zunächst um die Frage, ob die Disziplinen, die am ehesten für subjektive
Faktoren zuständig sein könnten, tatsächlich bei ihren Theorien über Krieg und
Frieden auf subjektive Faktoren zurückgreifen oder auf andere Perspektiven
umlenken, die vielleicht im 19. Jahrhundert eine größere Rolle bei den Friedens-
theorien gespielt haben, nämlich Völkerrecht, internationale Organisation und
soziale, politische und wirtschaftliche Entwicklung und Neuordnung. Diese Berei-
che sind im 19. Jahrhundert nicht so exakt abgegrenzt, wie es moderne wissen-
schaftliche Disziplinen gerne haben; in den bisherigen Kapiteln mußten bereits 
Philosophen berücksichtigt werden, die sich auf eine Weise geäußert haben, die 
heute eher als Politikwissenschaft oder Sozialwissenschaft klassifiziert würden
(wenn sie überhaupt noch als Wissenschaft gelten würden). Auch war in den
vorigen Kapiteln bereits sichtbar, wie viele Autoren ihre Theorien über Krieg und
Frieden in die Entwicklung einer neuen Religion eingebettet haben. Der bei wei-
tem umfangreichste Eintrag im Sachregister ist „Friedensethik / weltgeschichtli-
ches Moraldefizit“; d.h. die Ansicht, daß nur ein historischer moralischer Schub 
der Menschheit den Frieden bringen könnte, ist der gemeinsame Rahmen der 
Diskussion über Krieg und Frieden von Autoren, die hier in ganz verschiedenen
Kapiteln behandelt werden. Aber sie sind recht verschiedener Ansicht, ob eine 
solche „Versitt-lichung“ in einer absehbaren Zeit erwartet werden kann. Auch die 
Philosophen und Theologen, Psychologen und Kulturkritiker, die professionell mit 
Moral beschäftigt sind und deshalb in diesem Kapitel behandelt werden, haben 
sehr diverse historische Horizonte für den Frieden.

Philosophen Die Fortschritte der Philosophie waren in der frühen Neuzeit
fast ausschließlich außerhalb der Universitäten, die zu sehr auf Einführungsunter-
richt beschränkt und zu kirchlich bestimmt waren, erzielt worden. Das hat sich
nach 1830 nicht grundsätzlich geändert, die Philosophen, die heute als historisch
(oder gar bleibend) wichtig beachtet werden, waren alle nicht in den philosophi-
schen Lehrbetrieb der Universitäten einbezogen: Comte, Leroux, Proudhon, 
Renouvier, Mill, Spencer, Schopenhauer, Feuerbach, Marx, Nietzsche, Emerson,
Peirce, Kierkegaard. Nur in einigen Ländern, v.a. Deutschland und Schottland, 
lag bereits im 18. Jahrhundert der Schwerpunkt der Philosophie an Universitäts-
lehrstühlen, im 19. Jahrhundert kam es auch in Frankreich und England zu einer 
Professionalisierung der Philosophie nach deutschem Vorbild (und dabei zu einer

613

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verspäteten und selektiven Rezeption des deutschen Idealismus). Die kirchliche 
Bindung der Universitätsphilosophie wurde gelockert, weil man nur noch von 
einer theologisch nicht zu sehr beengten Philosophie die Abwehr der modernen 
Strömungen des Sensualismus, Materialismus, Utilitarismus, Positivismus, Monis-
mus erwartete. Die Schulphilosophie, an Hochschulen gelehrt und auf den Gym-
nasialunterricht hin orientiert, war defensiv. Die triumphale Rückkehr einer intel-
lektuell erneuerten Hochschulphilosophie seit Ende des 19. Jahrhunderts liegt 
bereits außerhalb dieses Bandes. Die Ethik der Schulphilosophie des 19. Jahr-
hunderts, war ein Zwitterwesen: Einerseits hatte bereits der Deutsche Idealismus
sich auf Reflexionen über die Grundlagen des Sittlichen konzentriert, andererseits
bestand ein bleibender Bedarf an Lehrbüchern der Tugend- und Pflichtenlehre. 
Aber diese Lehrbücher waren eine aussterbende Gattung. Seit Ende des 19.
Jahrhunderts sperrt sich die Hochschulphilosophie dagegen, diesen Schulbedarf
weiter zu decken; das 20. Jahrhundert wird Metaphysik der Sitten/Metaethik,
ethische Bewegungen (eine Variante freireligiöser Bewegungen), Ratgeberlitera-
tur und zuletzt auch noch „angewandte Ethik“ weitgehend unverbunden nebenei-
nander dulden. Die europäische Tradition der praktischen Philosophie hatte, wie
der erste Band dieser Bibliographie dokumentiert, in der Regel einen Platz gefun-
den, auf Krieg und Frieden einzugehen. Bei den großen Philosophen war das nur
selten ein moralisierender Zugang, mehr wurde in Kategorien einer Überwindung
der menschlichen Neigung zum Krieg gedacht. Das begann schon mit Platons
Versuch der Erziehung der Kriegsliebhaber, in der die Philosophie selber der
Weg zum Frieden ist (zu Platon und der Erziehung der Timokraten siehe Bd. I,
162). Zuletzt hatte der Deutsche Idealismus diese Momente wieder aufgenom-
men; vor allem Aristoteles‘ Diktum, daß Verteidigung in Angriff umzuschlagen
pflegt (wenn es dagegen keine musische Erziehung gibt, siehe Bd. I, 167-168), 
war im Zeitalter der Kriege der Französischen Revolution für Fichte, Schelling,
Hegel einsichtig: Der Weg zum Frieden konnte nicht eine Frage spezieller kirchli-
cher und schulischer Belehrung über das Recht von Krieg und Frieden sein. Die 
Schulphilosophie des 19. Jahrhunderts steht unsicher zwischen Wahrnehmung
menschlicher, historischer Realität, Suche nach Ansatzpunkten für den Frieden 
und – immer noch oder schon wieder – moralischen Anweisungen des gerechten 
Krieges. Hier gibt es gegenläufige Entwicklungen: Die naturrechtliche Tradition 
hatte zwischen Philosophie und Jurisprudenz immer das Problem, wie weit der 
Frieden an das Völkerrecht delegiert werden kann, oder ob nicht gerade das Völ-
kerrecht eine moralische Voraussetzung benötigt. Den Frieden an das Völker-
recht zu delegieren wurde im 19. Jahrhundert zunehmend ein Weg der Philoso-
phen, aber es blieb die Frage, wie viel Moral – individuelle oder „Völkermoral“ –
vorausgesetzt werden muß, v.a. wenn das Völkerrecht nur noch als wachsendes
Recht legitim sein konnte. Es gibt keine säkulare Erwartung eines kommenden 
Friedens, die sich allein auf die menschliche Person bezieht, aber es gibt einen
starken Akzent auf dem Prozeß des moralischen Fortschritts. Das nimmt parallel 
zum Verweis auf das Völkerrecht zu und gibt dem späten 19. Jahrhundert häufig
bereits „neuidealistische“ Züge.

Theologen Das 19. Jahrhundert war eine Zeit relativer Stabilität in der Kir-
chenorganisation, aber dahinter verbergen sich starke dogmatische Veränderun-
gen. Das späte 18. Jahrhundert hatte – in Protestantismus wie Katholizismus –

614

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zu einem Vorrang der religiösen Aufklärung geführt, das 19. Jahrhundert brachte
parallel Erholung der konservativen Religiosität, Liberalisierung innerhalb
bestehender Kirchen und Beginn freireligiöser Bewegungen. Die Friedensbewe-
gung des 19. Jahrhunderts war zunächst abhängig von theologisch konservativen
Strömungen amerikanischer und britischer Freikirchen. Letztlich berufen sie sich 
allein auf das göttliche Gebot. Für diese frühe Phase der Friedensbewegung
steht hier der englische Quäker Jonathan Dymond. Der intellektuelle Einfluß blieb 
außerhalb der Friedensbewegung gering. Wichtiger wurden Formen theologi-
scher Liberalität, etwa bei amerikanischen Kongregationalisten und Unitariern.
Dieses Kapitel beginnt deshalb mit William Ellery Channing. In Amerika wurde es
üblich, daß Theologen, die der Friedensbewegung nahestanden, an Universitä-
ten, die noch kirchliche Lehranstalten waren, in moralwissenschaftliche Lehrbü-
cher Hinweise auf den Frieden aufnahmen. In England, wo die Colleges auch
noch als Teil der Staatskirche organisiert waren, kann die Moralwissenschaft Wil-
liam Whewells als eine Parallele dazu verstanden werden, aber indem er bei 
Frieden und Krieg auf das Völkerrecht verweist, zeigt er bereits die größeren 
Schwierigkeiten, die das britische kirchliche Establishment mit Frieden und Frie-
densbewegung hatte. In Deutschland, wo es eine Friedensbewegung erst gar
nicht gab, sind die theologischen Ethiken das pendant dazu. Es gibt sie von kon-
servativen und von liberalen Theologen, eine Äußerung zu Krieg und Frieden 
scheint erforderlich zu sein, aber Ethiken, die mehr als einen Hinweis auf den 
gerechten Frieden bieten, sind selten. Am ehesten wurden systematische Frie-
densvorstellungen in Verbindung mit liberalen Themen wie der Gottesähnlichkeit
des Menschen und der Reformulierung des Reiches Gottes als Ziel der irdischen 
Geschichte der Menschheit entwickelt. Die radikalsten religiösen Beiträge des 19.
Jahrhunderts zur Friedensethik kommen aber von freireligiösen Aktivisten und
Autoren. Die amerikanischen Non-resistants werden in historischen Darstellun-
gen der Friedensbewegung oft wie eine Fortsetzung von Gebotsethik und Bibel-
zentriertheit gesehen, aber man kann sie nur verstehen, wenn man begreift, daß
sie die deutsche Bibel- und Religionskritik durchgemacht haben. Ihr Jesus Christus
ist ein menschlicher Lehrer. Ein solcher freireligiöser Christ ist auch Tolstoi. Reli-
giöse Friedenstheorien sind im 19. Jahrhundert nicht rasch gewandert. Man den-
ke nur an den anhaltenden französischen Spott über die englische und amerika-
nische Friedensbewegung. Erst im letzten Drittel des Jahrhunderts näherten sich
die anglophone und die französische Friedensbewegung aneinander an – indem
sie auf Frieden durch Recht setzten. Die Lage in der katholischen Kirche war 
nicht so verschieden, wie meist angenommen wird. Die katholische Lehre war der 
gerechte Krieg, davon war die bei Protestanten vorherrschende Apologie der 
Notwehr und des Verteidigungskrieges nicht weit entfernt. Beispielhaft sind die 
Jesuiten Luigi Taparelli d’Azeglio, dessen Naturrecht bald aus dem Italienischen
auch ins Deutsche und Französische übersetzt wurde, und Jean-Pierre Gury,
dessen noch stärker kasuistisches Kompendium der Moraltheologie außer in
lateinischer auch in deutscher Sprache verbreitet war (und bis ins 20. Jahrhun-
dert gedruckt und bearbeitet wurde). Aber lange hatten Lehren eine Chance, die 
sich an die deutschen, bzw. französischen Diskurse hielten, auf die sie Einfluß
gewinnen wollten (Hirscher im deutschen und Gratry im französischen Raum zei-
gen die kirchlichen Schwierigkeiten, einer eigenen nationalen katholischen Positi-
on). Wenn hier nur christliche Beiträge vorkommen, dann liegt das daran, daß nur 

615

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


diese sich im 19. Jahrhundert auf eine Vermittlung mit säkularen Theorien einlie-
ßen. Nicht gesagt werden soll damit, daß es außerhalb Europas keine neuen
Entwicklungen in der Haltung zum Frieden gegeben hätte. Man denke nur an die
pazifistischen Bahai, die bereit sind, den westlichen Internationalismus als Teil 
ihrer Lehre zu sehen (siehe Bd. I, 102-105). Oder ganz anders an die Taiping,
eine chinesisch-christliche synkretistische Bewegung, mit ihrem Aufstand gegen
Dämonen und für universale Brüderlichkeit (vgl. Rudolf C. Wagner, God‘s Country
in the Family of Nations : the Logic of Modernism in the Taiping Doctrine of Inter-
national Relations, in: Religion and Rural Revival / ed. by János M. Bak and
Gerhard Benecke. – Manchester 1984. – S. 354-372). Oder die Geistertanzbe-
wegung im amerikanischen Westen, eine Verkündigung der Rückkehr der Toten
und des freien Lebens der Prärie, die James Mooney, 1896 ihr erster Historiker,
für eine religiöse Friedensbotschaft hielt, nicht weit entfernt von Buddha, Jesus 
Christus oder Mohammed. Vgl. jetzt Jeffrey Ostler, The Plains Sioux and U.S. 
Colonialism from Lewis and Clark to Wounded Knee. – Cambridge 2004. – S. 241-
360 (der weniger Friedensbotschaft sieht, als eine millenaristische Bewegung,
wie sie im Kolonialismus des 19. und 20. Jahrhunderts häufig war).

Psychologen Die Psychologie hatte eine lange Präexistenz als Teil der Philo-
sophie und verselbständigte sich im 19. Jahrhundert als experimentelle Fachwis-
senschaft. Sowohl in ihrer älteren wie in ihrer neueren Gestalt war sie v.a. Kogni-
tionspsychologie und konnte nicht viel zur Analyse politischer Zustände beitragen
(allenfalls die schottische Moralpsychologie, die die wissenschaftliche Psycholo-
gie des 19. Jahrhunderts ablösen wollte, hätte das gekonnt). Wenn Kenneth 
Waltz bei human behavior mehr an Psychologie als an Ethik denkt, zeigt das be-
reits, wie viel sich beim Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert verschoben hat. 
Das Gedächtnis der Friedenspsychologie geht dementsprechend über den Anfang
des 20. Jahrhunderts nicht zurück (vgl. Marianne Müller-Brettel, Bibliography on 
Peace Research and Peaceful International Relations : the Contributions of Psy-
chology 1900-1991. – München 1993). Traditionell läßt man die Friedenspsycho-
logie mit William James beginnen. Aber seine Suche nach einem „moral equiva-
lent of war“ (Menschen, das meint wohl Männer, brauchen Gelegenheiten, ihre
Tapferkeit zu zeigen, aber das können zivilisiertere Gelegenheiten sein als der 
Krieg) ist eher ein Abschluß, eine geschickte Formel für eine Idee des 19. Jahr-
hunderts (z.B. Channing, Emerson, Green, Guyau; wenn wir Nietzsches Spott 
über diesen Gedanken folgen wollen, gab es eine verbreitete Suchen nach „Sur-
rogaten des Krieges“). Die Autoren der frühen Friedensbewegung, die sich auf
Kritik am unchristlichen Dienst der professionellen Soldaten und an der Bewunde-
rung der Zivilisten für die sogenannten soldatischen Tugenden konzentrierten,
sind zu sehr Moralprediger, um zu einer Friedenspsychologie zu kommen. Eine
Friedenspsychologie (und -pädagogik), die dem im 20. Jahrhundert lange bevor-
zugten psychoanalytischen Zugang zumindest äußerlich ähnlichsieht, kann man 
nur bei dem Non-resistant Henry Wright finden, den Theoretiker zu nennen, aber 
nicht leichtfällt. Wenn man den Beitrag des 19. Jahrhunderts zur Friedenspsycho-
logie rekonstruieren will, muß man sich vom Denken in Disziplinen völlig befreien.
Die losen Fäden beginnen mit der schottischen Psychologie, die von Dugald 
Stewart bis Alexander Bain ein besonderes Interesse an power und self-esteem
als zentralen Merkmalen des Charakters hatte und auch das rasche Umschlagen 

616

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von dieser „Macht“ in Herrschsucht bereits gekannt hat. Emerson, der diese Tra-
dition zu einer psychologischen Deutung des Krieges genutzt hat, in welcher der
Weg der Selbstbehauptung zu einer Voraussetzung des Weges zum Frieden
wird, ist die zentrale Gestalt der Psychologie von Krieg und Frieden im 19. Jahr-
hundert. Nietzsche steht in dieser Tradition und kann eine Friedenstheorie nur als 
Theorie der Behauptung des Individuums haben. Die Analyse der Macht, die das
19. Jahrhundert nie systematisch leistete, verbirgt sich häufig hinter Napoléon-
Deutungen: Channing, Emerson, Barni, Proudhon, Tolstoi, zeitweise auch 
Nietzsche (um nur Autoren zu nennen, die in diesem Buch berücksichtigt wer-
den). Das waren sozialpsychologische Analysen der Bereitschaft, Macht zu 
unterstützen. Diese Analysen wurden im frühen 20. Jahrhundert, wohl ohne vom
19. Jahrhundert viel zu wissen, wieder aufgenommen: von Tolstois Nationalis-
muskritik über die Jingoismus-Analysen von Norman Angell und John Hobson bis 
zu den Faschismusanalysen von Karl Mannheim, die auch Analysen der Bereit-
schaft zur Teilnahme am Weltkrieg enthalten. Eher als die Suche nach einem
moral equivalent of war können die Analysen der kollektiven Ich-Schwäche als 
Vorläufer der Friedenspsychologie des 20. Jahrhunderts gesehen werden.

Propheten Ein Weg, das 19. Jahrhundert zu verstehen, ist der Weg von
den Saint-Simonisten in Ménilmontant bis zu Ruskins Guild of St George und zu
den tolstojanischen Kommunen. Daß das Zeitalter der Propheten um 1850 bereits
vorbei ist, gilt nur für die französischen romantischen Nationalisten und Sozialisten
(Paul Bénichou, Le temps des prophètes : doctrines de l‘âge romantique. – Paris
1977), die in dieser Bibliographie in früheren Kapiteln vorkommen. Für Christen in
den englischsprachigen Ländern und in Rußland und für Kulturkritiker in Deutsch-
land gilt eine andere Chronologie. Die Propheten des späten 19. Jahrhunderts
sind paradoxe Konservative: Ruskin und Tolstoi (und posthum auch Nietzsche)
sind international die bekanntesten Kulturkritiker, weitaus bekannter als alle Phi-
losophen und Theologen in diesem Kapitel. Während die konservativen Parteien 
des 19. Jahrhunderts sich mit mehr oder weniger Zaudern dem liberal und demo-
kratisch bestimmten Trend des Jahrhunderts anpaßten (und ihn damit verän-
derten), verweigerten diese Propheten sich dieser Transformation der Politik. 
Die Unzeitgemäßen des späten 19. Jahrhunderts können, im Unterschied zu 
Bénichous demokratischen und sozialistischen Propheten des frühen 19. Jahr-
hunderts, nicht auf ein kohärentes Gesellschaftsbild und eine Vorstellung der 
gesellschaftlichen Entwicklung zurückgreifen. Sie müssen die Rolle des subjekti-
ven Faktors viel stärker betonen. Wenn sie theoretisch von Belang sind, ist es
durch die Bloßstellung des status quo und der gängigen Entwicklungserwartun-
gen des Jahrhunderts. Die sowjetische Literaturkritik hat Tolstoi als „Ankläger“
bezeichnet. So kann man auch andere Propheten nennen. Wenn sie ein akade-
misches Lehramt innehatten (wie zeitweise Lagarde, Ruskin und Nietzsche), war 
es für ein anerkanntes Fach, nicht für ihre Prophetenrolle. Sie sind ein Vorschein
der Kulturkritiker, Lebensreformer, Utopisten, der Bewegungen für nationale Re-
generation oder auch der Gandhiisten des frühen 20. Jahrhunderts. Als Ganzes
ist diese Gattung ni droite, ni gauche (um eine auf das frühe 20. Jahrhundert 
gemünzte Formel zu verwenden) und auch die einzelne dieser Autoren sind noto-
risch schwer zwischen rechts und links einzuordnen.   

617

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dieses Kapitel ist sehr lang geworden, obwohl nur wenige der Namen heute noch 
vertraut sind. Das muß erläutert werden: Während es zu Friedensplänen und
wirtschaftswissenschaftlicher Literatur gute ältere Überblicksdarstellungen gibt
und auch für die politische Publizistik verschiedene partielle Überblicke bestehen,
fehlen solche Darstellungen der philosophischen und theologischen Literatur über
Krieg und Frieden. In diesem Kapitel muß deshalb mehr dokumentiert werden als
in anderen. Für Deutschland wurde versucht, alle philosophischen und theologi-
schen Ethiken einzusehen, die einen akademischen Anspruch erheben (glückli-
cherweise muß nur ein Teil davon hier präsentiert werden). Es ist ein Versuch
eine, je nach Land, weitgehend bis völlig mißachtete Literatur zu dokumentieren.

5.1 Vereinigte Staaten von Amerika
Die doppelte Gründung der Amerikanischen Friedensbewegung in New York und 
in Boston bedeutete auch unterschiedliche religiöse Einflüsse auf die Friedens-
bewegung. David Law Dodge (1774-1852), ein Kaufmann und presbyteriani-
scher Ältester in New York, folgt noch der traditionellen calvinistische Lehre von
der Erbsünde. Er leitet Krieg und Kampf vom Sündenfall ab, „from the lusts of
men that war in their members“ (Jakobus 4:1; das Verb „war“ hat hier noch die
alte verbale Bedeutung „streiten“). Dodge kennt nach dem Sündenfall nur noch 
einen zweiten historischen Wandel – den vom Alten zum Neuen Testament. Der
Geist des Krieges und der Geist des Neuen Testaments sind nicht vereinbar. Der
Geist des Neuen Testaments ist Liebe und Vergebung, weil er humility lehrt. Der
Krieg macht die gefallene Natur noch schlechter, weil er das Herz verhärtet. Wo
andere aus der Popularität des Krieges auf die Notwendigkeit von Erziehung
schließen, kennt Dodge nur die Bekehrung zu Gott. Er lehnt sogar das meist 
anerkannte Naturrecht auf Selbstverteidigung ab, denn Naturrecht ist nur das
Recht der gefallenen Natur; Selbstverteidigung zeigt mangelhaftes Gottvertrauen 
(War Inconsistent with the Religion of Jesus Christ 1812). In der Verurteilung aller
Kriege folgten Dodge große Teile der amerikanischen Friedensbewegung, seine 
religiöse Haltung war aber bald nicht mehr anschlußfähig. Noah Worcester
(1758-1837), ein zunächst kongregationalistischer, später unitarischer Geistlicher 
und Herausgeber der Zeitschrift der liberalen Christen in Boston, 1815-1828 Sekre-
tär der Massachusetts Peace Society, gehört bereits zu einer anderen religiösen
Welt. In seinem Nachruf auf Worcester betont W. E. Channing, daß die neue
Friedensidee auf einer neuen Vorstellung von der Liebe Gottes und der Würde
des Menschen beruht. Wie das folgende Jahrhundert sieht Worcester den Krieg
als einen barbarischen Brauch, den die europäische Zivilisation bewahrt hat und
über den niemand mehr viel nachdenkt. Aber schon heute will keiner mehr als der 
Angreifer gelten. Der Brauch des Krieges beruht auf dem Irrtum über dessen
inneren und äußeren Nutzen und auf der Unkenntnis seiner Übel. Die Erziehung
zu falschen Vorstellungen von Ehre führt zum Krieg, durch richtige Erziehung 
wird er verschwinden. Gegen den Krieg helfen deshalb Friedensgesellschaften
Friedenspropaganda, früh einsetzende Friedenserziehung. Mit der richtigen
Erziehung könnten alle Quäker werden. Benötigt wird eine andere Streitentschei-

618

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dung, eine Konföderation der Menschheit, die aber erst möglich ist, wenn die 
Augen der Menschen geöffnet wurden. Von Sündenfall und Erbsünde hören wir
nichts mehr, Worcester betont immer wieder, daß nichts in der menschlichen 
Natur nach Krieg verlangt. Aber die lange Geschichte dieser Verblendung wird 
nicht erklärt (A Solemn Review of the Custom of War; Showing that War is the 
Effect of Popular Delusion, and Proposing a Remedy. – Hartford 1815). Frie-
denserziehung war auch das Programm, mit dem William Ladd die regionalen
und lokalen Friedensgesellschaften vereinigen konnte. Er zitiert die Typologie der
Kriegsursachen, welche die Massachusetts Peace Society aufgrund einer Aus-
wertung von Kriegsmanifesten vorgelegt hatte, und ist nicht beeindruckt. Er will 
„the real causes“ zeigen (beansprucht also, eine theoretische Aussage zu machen).
Diese wahren Ursachen des Krieges sind psychisch: love of power, lust of praise,
thirst for gold und desire of revenge. Lust of praise sieht er als die wichtigste 
Kriegsursache. Die letzte Ursache ist aber die falsche Erziehung. Selbst den
Wehrdienst behandelt Ladd als Erziehung zu militärischem Ehrgeiz. Er wirft den
Geistlichen vor, so wenig wie die Laien den Frieden zum Zentrum ihres Glaubens
und damit ihrer Lehre gemacht zu haben. Die Frauen sind für den Frieden beson-
ders wichtig, weil sie einen großen Einfluß auf die Männer haben (The Essays of
Philanthropos on Peace and War. – Exeter, NH 1827, Neudruck 1971 in der Gar-
land Library of War and Peace). Über die Rolle der Frauen hat er später ein eige-
nes Buch geschrieben (On the Duty of Females to Promote the Cause of Peace.
– Boston 1836, Neudruck 1971 in der Garland Library of War and Peace). Ladds 
Hauptthema in den 1830er Jahren, eine neue internationale Organisation, kommt
völlig ohne diesen subjektiven Faktor aus, was ihm seine Non-resistant-Gegner
sofort vorgeworfen haben (vgl. dazu auch Abschnitte 3.1.1 und 5.1.5).

Das starke Interesse an Psychologie und Erziehung ist im 19. Jahrhundert eine 
amerikanische Besonderheit. Man wird das damit erklären können, daß Zivilisa-
tionsargumente in Amerika eine geringe Rolle gegenüber Argumenten der christ-
lichen Konversion spielen und daß Professoren für Moralphilosophie den ameri-
kanischen wissenschaftlichen Diskurs prägen. An den Hochschulen, die noch vor 
allem für die Ausbildung von Geistlichen bestimmt waren, herrschte in den Jahr-
zehnten vor dem Bürgerkrieg die schottische Moralphilosophie des 18. Jahrhun-
derts, die weitgehend Moralpsychologie war. Auch konservativere Geistliche sind 
deshalb weniger von einem traditionellen Calvinismus geprägt, als von der natür-
lichen Theologie der britischen Aufklärung. Vgl. zum Hintergrund der Professoren
Wayland, Upham, Hickok (der auch der Hintergrund von Channing und Emerson 
war): Wilson Smith, Professors and Public Ethics : Studies of Northern Moral Phi-
losophers before the Civil War. – Ithaca 1956; Edward H. Madden, Civil Disobe-
dience and Moral Law in Nineteenth-Century American Philosophy. – Seattle 
1968. Bereits in Großbritannien, dessen Friedensbewegung man auf dem euro-
päischen Kontinent nicht leicht von der amerikanischen unterscheiden konnte,
gibt es diese Hegemonie des christlichen Diskurses im 19. Jahrhundert nicht 
mehr. Emerson, der amerikanische Autor, der die stärksten Kontakte zu England
und Europa unterhielt, war der Einzige, der historische Entwicklung statt/neben
religiösem Bekenntnis in die Diskussion einführte. Die USA waren den längsten
Teil des 19. Jahrhunderts die einzige Demokratie unter den größeren Staaten.
Die Demokratische Partei vertrat einen manifest destiny-Expansionismus (mit

619

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


oder ohne Sklaverei). Damit hatte sie im Krieg gegen Mexiko 1846 eine Art „Theo-
rie“ des demokratischen Krieges. Der demokratische Frieden ist in Amerika aber 
selten ein Thema. In Europa konnte versprochen werden, daß der Frieden durch
konstitutionelle oder republikanische Institutionen kommen wird; im demokrati-
schen Amerika mußte erklärt werden, daß der Frieden mehr benötigt als Instituti-
onen. Das wachsende Gewicht der Sklavenhalter bestärkte die Zweifel am ame-
rikanischen politischen System. Auch das erklärt das Interesse in Amerika, über 
den Frieden psychologisch-pädagogisch zu reden.

5.1.1 William Ellery Channing
1780-1842, zunächst kongregationalistischer, später unitarischer Geistlicher in
Boston. Redner und Schriftsteller. Biographie: Jack Mendelsohn, Channing, the 
Reluctant Radical : a Biography. – Westport 1971.

Channing, der bedeutendste Prediger Neuenglands im Übergang der liberaleren
Kirchengemeinden zum Unitarismus, ist der Theologe der Menschenwürde. Sein
Antitrinitarismus soll kein Weg zum Deismus sein, sondern die Personalität Got-
tes und des Menschen stärken. Wir können von Gott nur über die Ähnlichkeit des 
Menschen mit Gott etwas wissen, aber auch unsere Aussagen über den Men-
schen beruhen auf der Ähnlichkeit mit Gott (Channings berühmteste Predigt heißt
Likeness to God, in: Works S. 291-302). Im Zentrum steht deshalb die Got-
tesebenbildlichkeit des Menschen Jesus, der Vorbild für menschliche Tugenden 
sein muß (Channing hält an den Evangelien fest, weil sonst Jesus zur bloßen
Fabel würde und das Christentum eine abstrakte Lehre bliebe). Die Gotteseben-
bildlichkeit setzt Furchtlosigkeit und Stärke des Menschen voraus. Die christliche 
Moral kann auf ein Prinzip reduziert werden: Liebe. Channing ergänzt die traditio-
nelle Predigt der Nächstenliebe mit der Predigt der Achtung zwischen den Men-
schen. Wir müssen lernen zu sehen, daß jeder Mensch „something important and 
of immeasurable importance“ ist (Honor all Men, in: Works S. 67-72). Die Auffor-
derung, alle Menschen zu ehren, bedeutet auch: „honor the child... honor the 
poor.“ Der späte Channing ist zunehmend mit der Kritik der amerikanischen Ver-
hältnisse befaßt, die spirituelle Gleichheit verhindern. Das Christentum wird im-
mer mehr als der Gegensatz der Selbstsucht gesehen. Channing war Prediger 
einer der reichsten Gemeinden Amerikas, er kritisiert die Selbstsucht der Unter-
nehmer. Er fürchtet, daß die Arbeiter auch in Amerika auf den Stand britischer
Proletarier gedrückt werden. Die ultimative Behinderung des Weges zu Gott ist
jedoch Sklaverei. Sklavenfrage und Arbeiterfrage gehören zusammen: Die 
Bewegung der Neuzeit geht zu Stärkung der Arbeiter; die zunehmende Förde-
rung der Sklaverei durch die amerikanische Politik ist Teil des Versuches, Arbei-
ter zu Maschinen zu machen. Channing war der erste führende Geistliche, der 
vom Norden verlangte, sich nicht zum Komplizen der Sklavenhalter zu machen.
Die Sklaven haben ein Recht (und sogar eine Pflicht) zu fliehen, aber der Norden 
hat kein Recht, sie dazu zu ermutigen oder gar Gewalt zu gebrauchen. Die Befrei-
ung muß vom Süden kommen, eine militante Abolitionsbewegung würde die Ver-
stocktheit des Südens stärken. Channing kann immer nur auf Selbstbekehrung
setzen.

620

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zur Theologie: Robert Leet Patterson, The Philosophy of William Ellery Chan-
ning. – New York 1952, Neudruck New York 1972; Daniel Walker Howe, The 
Unitarian Conscience : Harvard Moral Philosophy, 1805-1861. – Cambridge, 
MA 1970 (ein Gruppenportrait mit Channing im Kontext). Zu Politik und Men-
schenrechten: Arthur W. Brown, Always Young for Liberty : a Biography of
William Ellery Channing. – Syracus, NY 1956. – S. 222-241; Mendelsohn
a.a.O. S. 223-283; Andrew Delbanco, William Ellery Channing : an Essay on
the Liberal Spirit in America. – Cambridge, MA 1981. – S. 116-153.  

Der Frieden war Channings frühestes Reformanliegen. Die Massachusetts Peace 
Society wurde 1815 in seinem Haus gegründet und 1816 er hat den Kongregatio-
nalistischen Geistlichen die Notwendigkeit des Friedens und der Friedensbewe-
gung erklärt. Damals klingt Channing zuweilen noch wie die künftigen Redner der 
Friedensbewegung, welche die Übel des Krieges ausmalen, und wie ein typischer
Geistlicher, der nur eine moralische Ursache des Krieges sehen kann (nämlich 
die Liebe zu Erregung, Triumph und Macht). Daraus folgt, daß der Krieg durch 
Mittel der Moral bekämpft werden muß: An die Stelle der kindlichen Bewunderung
für Mut müssen „more manly sentiments“ treten (1st Discourse on War, in: Works
S. 642-653=Discourses S. 15-44). Das zeigt erstmals die Motive, die Emerson in 
seiner Rede über den Krieg 1838 ausführen wird und steht am Beginn der ameri-
kanischen Suche nach einem moral equivalent of war (William James). In seinem 
Aufsatz über Napoléon hat er das ausgeführt: Was wir an Napoléon schätzen ist 
seine Macht, seine Fähigkeit, beeindrucken zu können. Aber Napoléon ist ein
Beispiel einer Herrschaft ohne politische Ideen, so war seine Macht ein endloser 
Krieg. Wir sollen Macht bei Jesus oder den Philosophen finden, nicht bei
Napoléon, der nur zerschlägt und unterdrückt. Die unterdrückende Macht darf
aber nicht unterschätzt werden, sie ist so stark, daß sie das Christentum völlig
umgeprägt hat. Kirche und Staat müssen von der schlechten Macht zur guten
Macht, die aus Selbstbeherrschung und Selbstunterwerfung kommt, geführt wer-
den (Remarks on the Life and Character of Napoleon Bonaparte (1828), in: 
Works S. 522-559, Auszüge in: Discourses War 126-170). In seinem zweiten Vor-
trag über den Krieg, fast 20 Jahre später, werden die Übel des Krieges nicht län-
ger ausgemalt. Channing konzentriert sich auf die Frage, warum es den Krieg
immer noch gibt. Die Suche nach Ruhm ist völlig überholt und doch hat sich der 
Krieg gehalten. Die wahre Ehre eines Staates sind Institutionen, welche die ärme-
ren Klassen erheben; es geht nicht um mehr Reichtum, sondern um intellektuel-
len und moralischen Fortschritt. Channing kommt zu dem Schluß: allein Sicher-
heit kann das Ziel sein. Ein biblisches Gebot der Non-resistance kann es nicht
geben, das Christentum gibt keine Gebote, sondern einen Geist (2nd Discourse
on War (1835), in: Works S. 654-664=Discourses War S. 45-71). Die letzte Rede
über den Krieg, drei Jahre später (unten referiert), ist im Ton sehr viel pessimisti-
scher, das Zeitalter, das längst von Weltoffenheit bestimmt sein könnte, ist weiter
vom Krieg bestimmt. Statt der falschen Ruhmsucht dient nun die Selbstsucht als
Erklärung. Die Rettung kann nur das Christentum sein. In dieser Vorlesung über 
den Krieg laufen alle Themen Channings zusammen. Am klarsten hat er es kurz
vorher in seiner Gedenkrede für Noah Worcester, den Gründer der Massachu-
setts Peace Society, gesagt: „War rests on contempt of human nature“, im Krieg
werden Menschen wie Maschinen oder Tiere genommen. Er würdigt Worcesters

621

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Friedensengagement als Nachfolge Christi; so muß auch Channings eigenes
Friedensengagement verstanden werden (The Philanthropist (1837), in: Works
S. 599-607). Die Verurteilung des Krieges ist gebunden an das Gebot, alle Men-
schen zu achten: „Few things impair men’s reverence for human nature more
than war“ (Honor all Men, in: Works S. 72). Hans Morgenthau hat selbst Chan-
ning unter den Lehrern der falschen science of peace gesehen (Scientific Man vs. 
power politics. – Chicago 1946. – S. 83). Das ist nicht völlig falsch, alle Reden
Channings über den Krieg haben das Motiv des Friedens durch Zivilisation. Eine
unveröffentlichte Rede, über die Emerson 1832 berichtet, scheint allein dieses
Thema gehabt zu haben: Freiheit macht zum Krieg unfähig, sie schafft Wohlstand
und will den Wohlstand nicht aufs Spiel setzen. Der Frieden gibt den Menschen
Individualität, so daß sie ohne Führer auskommen können (The Journals and 
Miscellaneous Notebooks of Ralph Waldo Emerson III, 262-263). Channing sieht 
die zivilisatorische Tendenz aber zunehmend ambivalent, nur das Christentum
kann zum Frieden führen. Die Natur des Menschen kann Channing so düster
sehen wie die augustinischen Realisten der 1950er Jahre. Aber er kann dagegen
noch das Christentum setzen. Im Vorwort 1839 zum Druck seiner Vorlesung über 
den Krieg bemerkt er, daß er inzwischen die Aussichten des Friedens noch düste-
rer sieht. Zu Channings komplexer Deutung der Gegenwart als Tendenz zu expan-
sion, diffusion, universality gegen exclusiveness, restriction, narrowness, mono-
poly vgl. auch: Address on the Present Age (1841), in: Works S. 159-172.

Works = The Works of William E. Channing, D.D. – Boston 1903
Discourses = Discourses on War / with an Introduction by Edwin D. Mead. – Boston
1903, Neudruck New York 1972 in der Reihe Garland Library of War and Peace.

Lecture on War (1839)
in: Works S. 664-679 und in: Discourses (1903) S. 72-111
I Daß Kriege um Ehre geführt werden, aus Angst Feigling genannt zu 
werden, zeigt, daß wir noch in der Kindheit der Zivilisation stehen und das Christen-
tum wenig Einfluß auf uns hat. Kriege mögen zufällig etwas Gutes gebracht haben, 
aber das war in „unrefined ages“. Heute hat die Gesellschaft keinen Bedarf mehr
am Krieg. Channing wendet sich gegen die üblichen Auflistungen der Übel des 
Krieges. Was zählt, sind allein die moralischen Übel. Das Traurigste am Krieg ist,
was er von der menschlichen Natur offenbart.
II Da das Hauptübel des Krieges moralisch ist, muß das Mittel dagegen 
auch moralisch sein: universale Gerechtigkeit und Liebe im Geiste Jesu Christi 
gegen Selbstsucht und Bosheit. Es hilft nichts, den Krieg durch andere Mittel 
abzuschaffen, die menschliche Bosheit würde sich dann nur anders zeigen: „Christia-
nity is the true remedy for war.“ Nur aus dem Christentum können self-denial und 
self-sacrifice kommen. Es gibt heute andere Gründe gegen den Krieg: Erschöpfung
durch steigende Kosten, Nutzung neuer, profitabler Beziehungen innerhalb der 
zivilisierten Welt. Wenn aber nur Reichtum wächst, nicht aber Mäßigung, Gerech-
tigkeit und Güte, dann wird nur der Pauperismus wachsen, der die Menschen 
billig macht. In der internationalen Konkurrenz wird es Handelskriege geben. Der
Frieden braucht eine „spiritual revolution“, die zu tiefen sozialen Reformen führt.
Der nächste Krieg wird ein Prinzipienkrieg sein, die Internationalisierung des Bür-
gerkriegs zwischen Absolutismus und Liberalismus, Despotismus und freien Ver-

622

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fassungen. Europa wird, mit oder ohne Krieg, freiheitlichere Verfassungen bekom-
men, aber sie werden ohne Christentum keinen Bestand haben. Gerade freie 
Staaten benötigen mehr Christentum (wie das amerikanische Verhalten gegen 
Afrikaner und Indianer zeigt). Machtbalance ist keine vertrauenswürdige Frie-
denssicherung (Channing teilt die russophobe Sicht der europäischen Demokra-
ten von den internationalen Beziehungen in Europa).
III Gründe für Gleichgültigkeit gegenüber dem Krieg sind: Gewöhnung an
den Krieg, Glauben, daß über Krieg und Frieden allein die Regierungen entschei-
den sollen, der Glanz, mit dem Kriege inszeniert werden, die Blindheit gegenüber
der Würde des Menschen. Über Rechtmäßigkeit eines Krieges muß jeder einzel-
ne urteilen, den Kriegsdienst darf er verweigern (Verteidigungskriege sieht Chan-
ning als rechtmäßig an, solange sie nicht den ursprünglichen Grund überschrei-
ten). Beim Zustand der internationalen Beziehungen ist Mißtrauen erste Pflicht.
Die Friedensbewegung ist kraftlos, solange sie nur politisch opponiert: Krieg und 
Unterdrückung müssen im Herzen erlebt werden, ihnen muß mit Achtung und
Liebe gegenüber den Menschen begegnet werden.

5.1.2 Ralph Waldo Emerson
1803-1882, unitarischer Geistlicher, der 1832 sein Amt aufgibt und 1838 die Kir-
che verläßt. Dichter, professioneller Redner, Essayist. Biographie: Robert D.
Richardson, Jr., Emerson : the Mind on Fire. – Berkeley, CA 1995. Einführung: 
Mr. Emerson’s Revolution / ed. by Jean McClure Mudge. – Cambridge 2015.
Überblick: Ralph Waldo Emerson in Context / ed. by Wesley T. Motti. –
Cambridge 2014.

Emerson spielt eine historische Rolle im Übergang zum liberalen Christentum 
und von diesem zu einem freireligiösen Bekenntnis. Diese Position kann er mit
einem idealistischen Weltbild erhalten, das einerseits das Reflexionsniveau des 
post-kantianischen Idealismus nicht erreicht, andererseits mit dem Hinweis auf
die Offenheit der Erfahrung zur Überwindung des Idealismus beigetragen hat. An
die Stelle des Christen zwischen Welt und Gott ist das Ich zwischen Natur und 
Geist getreten. Der Geist, der von Emerson sehr verschieden benannt wird (The
One Mind, The Great Mind, Universal Mind, Intellect, Over-soul), kann nur unsi-
cher verortet werden zwischen dem Gesamtgeist der Menschheit (durchaus ver-
wandt mit Leroux Humanité oder Comtes Grand-être) und einem traditionelleren
Gott (und wird bei Bedarf an mehr Vorsehung auch „Gott“ genannt). Emersons
Ich („the thought which is called I“) ist kein vorgegebenes Selbst, sondern muß in
Erfahrung der Natur und des Geistes erst geschaffen werden. Emersons wich-
tigste ethische Kategorie ist deshalb self-reliance. Self-reliance ist bereits eine 
Kategorie der Natur, die mit Bildern des Freiheitskrieges beschrieben werden 
kann. Die Natur kommt Helden entgegen. Einerseits muß Vertrauen in den eige-
nen Geist erworben werden, andererseits erhält dieser erst durch Universali-
sierung einen Wert. Das Leben ist eine ständige Behauptung des Selbst gegen
fate, gegen die biologische Natur und die historisch-politische Situation. Self-
reliance ist Selbstbehauptung durch Selbstüberwindung. Emersons Friedensstra-
tegie ist die Dialektik der self-reliance: „Nothing can bring you peace but yourself.

623

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nothing can bring you peace but the triumph of principles“ (Self-reliance 1841, in:
CW II, 51). Die Selbstbehauptung hat bei Emerson einen militanten Ton: brave, 
fearless, willing to face danger, strong, bald, manly; die Natur will keine Feiglinge,
Gott will sich nicht durch Feiglinge offenbaren; wir müssen begreifen, daß wir in
einem Kriegszustand geboren wurden und militärische Haltung benötigen. Emer-
son erkennt zwei Wege der Selbsterziehung an: den des Helden und den des 
Heiligen. Beide schließen einander aus, denn der Weg des Helden ist zu sehr auf
das Individuum zentriert, der des Heiligen zu sehr auf das Universale. Beide 
Wege sind notwendig. Daß der Weg des Helden attraktiv erscheint und der Weg
des Heiligen unattraktiv, steht im Zentrum von Emersons gesamtem Werk (Human
Culture 1837/38, in: EL II, 327-356; der klassische Essay ist: Heroism 1841, in:
CW II). „Power“ ist ein anderer Versuch, die self-reliance zu fassen. Es ist ein
alter Begriff der Moralphilosophie und Moralpsychologie, der bei Emerson stärker
zur Macht der Persönlichkeit über andere wird (Power 1860, in: CW VI). Mit politi-
scher Macht hat das erst sekundär zu tun, wenn andere gegen diese Macht keine 
Selbstbehauptung entwickeln können. Die eigene Macht kann nur durch Wider-
stand befreit werden. Diese Selbstbehauptung ist als „Wille zur Macht“ das Erbe
Emersons bei Nietzsche. Man hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht, daß 
Emersons universalistische, moralische Züge bewahren will, die bei Nietzsches
Tod Gottes gar nicht mehr gedacht werden können. Aber man hat auch gezeigt, 
daß die Ethik des 19. Jahrhunderts aus der christlichen Vergangenheit eine hohe
Schätzung von Sympathie oder Mitleid bewahrt hatte (Schopenhauer, Comte,
Mill) und daß Emerson auch darin der Erzieher Nietzsches ist, daß er diesen
Wert bereits aufgegeben hat (Stack, Nietzsche and Emerson a.a.O. S. 280-284;
Van Cromphout, Emerson’s Ethics a.a.O. S. 95-101). Emersons Vortragstätigkeit 
nach Aufgabe seines geistlichen Amtes behielt immer einen Rest einer sakralen
Aura, er sollte und wollte erheben; auch seine Rolle als Amerikas erster weit
anerkannter öffentlicher Intellektueller lebt von dieser Aufgabe als Seher. Emer-
son hat immer wieder Anläufe zu einem systematischen Hauptwerk gemacht, 
mußte aber scheitern. Einen dogmatischen Ertrag kann es nicht geben, das ver-
hindern die immer neuen individuellen Anläufe zur self-reliance und damit der
Zweifel an der tradierten philosophischen Begrifflichkeit (gerade des Idealismus), 
die mit jedem Selbst erneuert werden muß. Emersons literarische Form war der
Essay, dessen skeptische Aufgabe er wieder entdeckt hat. Diese Essays sind
Ersatz von Dialogen. Die meisten Essays haben als Titel einen Begriff, die Essay-
sammlungen ergeben als Ganzes ein virtuelles Lexikon, in dem Begriffe in einer 
Art Phänomenologie in ihrem Anspruch vorgestellt werden und anschließend die
Grenzen dieses Anspruchs gezeigt werden. Ohne diese dialogische Struktur der
Essays und ihrer Anordnung in Sammlungen kann Emerson nicht gelesen wer-
den. Ob Emerson ein Dichter oder ein Philosoph sei, war bereits im 19. Jahrhun-
dert umstritten. Matthew Arnold hat schon damals die richtige Antwort gegeben: 
er ist etwas Drittes, ein Erzieher. Zu seinen Schülern gehörten Henry David Tho-
reau und Friedrich Nietzsche, die ethischen Gesellschaften um 1900 und der
Zen-Buddhismus. Nach der Erneuerung des Vertrauens in philosophische Termi-
nologie seit Ende des 19. Jahrhunderts war Emersons Status unter Fachphiloso-
phen gering. Daß er im Gefolge von Stanley Cavell bei Philosophen wieder 
beachtet wird, liegt daran, daß die Philosophie ihre Haltung zu Alltagserfahrung
und Sprachkritik geändert hat (Cavell wollte an Emerson, dessen Zugehörigkeit

624

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zur Philosophie immer wieder bezweifelt wurde, prüfen, was als Philosophie gel-
ten kann).

Vgl. zu Emerson als philosophischen Schriftsteller: David M. Robinson, Apost-
le of Culture : Emerson as Preacher and Lecturer. – Philadelphia 1982; Bar-
bara Packer, Emerson’s Fall : a New Interpretation of the Major Essays. –
New York 1982; Richard Wagner, Die Kunst des fortschreitenden Denkens :
Ralph Waldo Emersons Ästhetisierung von Selbst und Gemeinschaft. – Hei-
delberg 1999; Stanley Cavell, Emerson’s Transcendental Etudes. – Stanford, 
Calif. 2003 (Sammlung älterer Beiträge); Lawrence Buell, Emerson. –
Cambridge, Mass. 2003. Zur Ethik: David Van Leer, Emerson’s Epistemology.
– Cambridge 1988; Michael Lopez, Emerson and Power : Creative Antago-
nism in the Nineteenth Century. – DeKalb, Ill 1996 (Lopez hat ein Kapitel The 
Rhetoric of War, mit zahlreichen, aber etwas unsortierten Proben der militan-
ten Sprache der self-reliance); Gustaaf Van Cromphout, Emerson’s Ethics. –
Columbia, Miss. 1999. Zu Emerson und Nietzsche: George J. Stack, Nietz-
sche and Emerson : an Elective Affinity. – Athens, GA 1992; Michael Lopez
a.a.O. ; Emerson/Nietzsche / ed. by Michael Lopez. – Pullman, Wash. 1997 (=
ESQ 43).

Von self-reliance zu einer politischen Philosophie zu kommen, war schwierig.
Zunächst würdigte Emerson noch den Staat als Teil des universal mind, weil er
viele Interessen vereinte. Aber in seinem Essay Politics (1844, in: CW III) ist er 
bei einer fast anarchistischen Beschränkung des Staates angekommen: Die Auf-
gabe des Staates ist, weise Männer zu erziehen; wenn diese Aufgabe gelungen
sein wird, könnte der Staat absterben: „The appearance of Character makes the
state unnecessary.“ Georg Kateb, hat vergeblich versucht, Emerson als politi-
schen Theoretiker einzuführen, aber Emerson hat keinerlei Hinweise, wie ein
expandierender Staat einer modernen Gesellschaft aussehen müßte (darin ist er
unter den politischen Theoretikern seines Jahrhunderts freilich kaum allein). Poli-
tics beruht auf der Einsicht, daß wir noch in einem sehr niederen Stadium der 
Zivilisationsgeschichte stehen, denn es gibt kaum „reliance on the moral senti-
ment“ und deshalb keine Erneuerung des Staates „on the principles of right and
love.“ Politics kann nur als ein utopischer Text verstanden werden und ist auf eine
Zivilisationsgeschichte angewiesen. Damit unterscheidet sich Emerson nicht
wesentlich von anderen Radikalen des 19. Jahrhunderts, zum Beispiel Herbert
Spencer (mit dem er auch eine Voraussetzung für self-reliance gemeinsam hat, 
nämlich, daß erst mit einer Abnahme der Bevölkerung jeder neue Mensch sich für
einzigartig ansehen kann, vgl. Considerations by the Way 1860, CW VI, 132). 
Emersons Geschichtsbild ist nie begrifflich entwickelt worden, auch sind es eher
zwei einander fremde Geschichtsbilder. Wenn man der Idee der self-reliance 
folgt, kann es nur immer neue Entwicklung individueller Charaktere geben, die
Geschichte aneignen und abstoßen, um eigene Wahrheiten zu entdecken. Fort-
schritte gibt es nur in einzelnen Lebensläufen (History 1841, in: CW II, nicht zufäl-
lig der erste Essay der ersten Essaysammlung). Weltgeschichte ist Ideenge-
schichte, die großen Männer sind Erzieher, Stufen zu seiner freien Religion, die 
historische Ideen aneignet und überwindet. Neben Erziehern steht nur Napoléon,
der für das 19. Jahrhundert repräsentativ ist (neben Goethe, der für Selbstkulti-
vierung steht). Napoléon hatte keine eigene große Idee, konnte aber Macht orga-

625

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nisieren, weil so viele Möchtegern-Napoléons ihm folgten (Emerson gehört neben 
Channing, Barni, Proudhon, Tolstoi und Nietzsche zu den großen sozialpsycho-
logischen Napoléon-Deutern seines Jahrhunderts). Daß seine Geschichte bereits
mit Napoléon enden muß, ist ein ominöses Zeichen, dessen Bedeutung Emerson
nie ausreichend analysiert hat: Charakter spielt eine größere Rolle als die bloßen
Institutionen der Demokratie. In der Einleitung warnt Emerson vor einer so bestimm-
ten Gewaltgeschichte: die Massen waren immer nur „food for knives and powder“
der großen Männer, die Idee des Helden ist falsch, weil sie das Töten heiligt. Sein
Ideal ist die Geschichte als Pestalozzi-Schule gegenseitigen Lernens (Represen-
tative Men 1850 = CW IV; Zitat: Uses of Great Men S. 17-18). Parallel hat Emer-
son auf die Zivilisationshistorie des 18. Jahrhunderts zurückgegriffen, die vom
Fortschritt durch Erfindungen und Institutionen handelte (in History summiert
Emerson fast parodistisch die Stadien dieser Art Geschichte: militärisches Lager,
Königreich, Imperium, Republik, Demokratie). Diese Zivilisationsgeschichte
dominiert in Vorlesungen und politischen Reden, gerade in der Vorlesung über
den Krieg 1838 und in den Reden im Bürgerkrieg spielt sie eine große Rolle. Sie
war eine Legitimationsressource, Emerson hat nie versucht deren Recht zu zei-
gen. Er hat eine ambivalente Haltung zur Zivilisationsgeschichte; der Weg vom
Krieg zum Frieden ist auch Verlust der Jugendlichkeit und des Mutes der Völker, 
das Alter ist bei Individuen und Nationen „impotence of faith“. Er befürchtet, vor
allem von 1846 bis 1861 (das waren die Jahre immer neuer Zugeständnisse an
die Sklavenhalter, um die Union zusammenzuhalten), daß die in ihrer pseudofeu-
dalen Zivilisation längst überholten Südstaatler doch mehr politischen Instinkt 
haben als die Kaufleute des Nordens. Zwischen der Ideengeschichte und der 
Zivilisationsgeschichte stand Emerson noch die idealistische Geschichtsphiloso-
phie des Kampfes zwischen den Ideen der einzelnen Nationen zur Verfügung (er
kennt diesen verwaschenen Hegelianismus von Cousin her). Es ist eine Art self-
reliance auf Ebene der Nationen. In seiner selbstgewählten Aufgabe als amerika-
nischer öffentlicher Intellektueller muß er vor allem die historische Idee Amerikas
erklären. Er tut dies im Vergleich mit England, das er als die führende Nation der
Gegenwart anerkennt. England hat sich zu sehr den Sachzwängen der Politi-
schen Ökonomie unterworfen, als daß es noch einen Idealismus der Freiheit und
des Rechtes vertreten könnte. Die amerikanische Idee, die einen künftigen Füh-
rungsanspruch Amerikas rechtfertigen soll, ist non-governance oder non-
resistance. Das hat einen utopischen Charakter: Es gibt niemanden, der das heu-
te verkörpern kann, die großen Männer lieben die Musketen. Aber keine andere
Idee kann künftig als Idee standhalten (English Traits 1856, CW V, 161f).

Die Dialektik von Naturgeschichte, die mit den Kühnen ist, und Geschichte der
Nationen, die sich durch eine normative Idee behaupten, wird besonders klar in
der Rassengeschichte. Emerson war immer überzeugt, daß die Sklaverei zivilisa-
torisch überholt und moralisch verurteilt ist, aber als Kenner der Rassentheorien
seiner Zeit ist er nicht sicher, ob die Freigelassenen gegenüber der aggressiven 
weißen Rasse eine historische Chance haben werden (oder ob Schwarze einst 
nur noch in Museen besichtigt werden wie der Dodo). Er legt die Maßstäbe der
dialektischen Nationengeschichte an: Wenn die Schwarzen sich als schwach
erweisen, dann werden sie dienen müssen oder exterminiert, aber wenn sie eine
Idee in sich tragen, die für die kommende Zivilisation wichtig ist, dann werden sie

626

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


überleben und ihre Rolle spielen. Er entscheidet, daß die Schwarzen überstehen,
denn die Geschichte hat einen Punkt erreicht, an dem es einen besonderen
Bedarf an ihrem moral genius gibt – den Bedarf an ihrer Friedfertigkeit (An
Adress Delivered in the Court-House in Concord, Massachusetts, on 1st August,
1844, on the Anniversity of the Emancipation of the Negroes in the British West 
Indies, CW X, 301-327 = AS 7-33). Privat hat Emerson weiter Zweifel notiert
(1853 ist seine Autorität dafür, daß Rassen, die für neue Lebensbedingungen zu
schwach sind, untergehen werden, übrigens ein Artikel von Karl Marx über Pro-
duktionskräfte und Vertreibung, JMN XIII, 127). Emersons Präferenz war eine
multirassische Gesellschaft; in English Traits studiert er den englischen Erfolg als
Rassengeschichte und führt ihn auf die Rassenmischungen auf den britischen
Inseln zurück. Für die USA erhofft er eine ähnliche multikulturelle Erfolgs-
geschichte: die Weißen müssen die Unterdrückung beenden, befreien und behaup-
ten müssen die Schwarzen sich selber (vgl. außer der Emanzipations-Rede 1844 
auch seine Vision multirassischer USA: eine neue Rasse, ein neuer Staat, eine 
neue Religion, eine neue Literatur, JMN IX, 299-300).

Zu Emersons Schwierigkeiten zu einer Sozialphilosophie zu kommen: David
M. Robinson, Emerson and the Conduct of Life : Pragmatism and Ethical Pur-
pose in the Later Work. – Cambridge 1993. Zu Emersons politischer Theorie:
George Kateb, Emerson and Self-reliance. – Lanham 2002 (ursprünglich 
1995); Jennifer Gurley, Emerson’s Politics of Uncertainty, in: ESQ 53 (2007)
322-359; Neal Dolan, Emerson’s Liberalism. – Madison, Wisc. 2009; The Poli-
tical Companion to Ralph Waldo Emerson / ed. by Alan M. Levine and Daniel
S. Malachuk. – Lexington, Ky. 2011. 
Zu Emersons Geschichtsdenken: Philip L. Nicoloff, Emerson on Race and
History : an Examination of English Traits. – New York 1961 (noch immer das
nützlichste Werk); Phyllis Cole, Emerson, England, and Fate, in: Emerson,
Prophecy, Metamorphosis and Influence / ed. by David Levin. – New York
1975. – S. 83-105; Gustaaf Van Gromphout, Emerson and the Dialectics of
History, in: Publications of the Modern Language Association 91 (1976) 54-65;
Robert D. Richardson, Jr., Emerson on History, in: Emerson : Prospect and
Retrospect / ed. by Joel Porte. – Cambridge, Mass. 1982. – S. 49-69; Peter 
Zogas, Emerson and the Dissatisfaction of Progress, in: ESQ 60 (2014) 209-
249. Zu Emerson „racial dialectics“: Nicoloff a.a.O.; Ian Finseth, Evolution,
Cosmopolitanism, and Emerson’s Antislavery Politics, in: American Literature 
77 (2005) 729-760.

Die Frage der Gewaltlosigkeit beschäftigte Emerson seit seinen christlichen 
Anfängen, als er hoffte, das christliche Prinzip des Nicht-Widerstehens könnte 
eine Chance erhalten, aber gleich bemerkte, daß man das als Individuum immer
wieder versuchen kann, daß es unter Staaten aber nur taugt, wenn es von allen
akzeptiert wird (JMN III, 295, 3 October 1831). 1832 stimmte Emerson einem
Vortrag Channings über das Verschwinden des Krieges durch Zivilisation zu
(JMN III, 262f). 1835 wählte er in Verhandlungen über einen Vortrag für die Frie-
densgesellschaft das Thema „The circumstances which show a tendency toward 
war’s abolition“, ihn interessierte „the inhumanity or unmanlike character of war“
und „that progress which has brought us to this feeling“ (JMN V, 112). In seinen
geschichtsphilosophischen Vorträgen 1836-1838, seinen Tagebüchern und in

627

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gelegentlichen Bemerkungen in seinen gedruckten Essays gibt es immer eine
Ambivalence von normativer Verurteilung des Krieges („To wish for war is 
atheism“, JMN VIII, 241f, 1842), historischem Nachvollzug des Verschwindens 
des Krieges durch Fortschritte der materiellen und geistigen Kultur (z.B. EL I, 254-
256; II, 214), Ankündigung einer Zeit, in der Menschen nicht mehr einen Krieg 
gegen andere führen können, ohne für wahnsinnig zu gelten, wie jetzt schon
Väter, die ihre Kinder erschießen oder vergiften (EL II, 286), und Verständnis für 
„the respect of mankind for war“, weil der Krieg die „chinesische“ Stagnation der 
Gesellschaft aufbricht und den Wert jedes einzelnen Mannes zeigt (The Conser-
vative 1841, CW I, 198). Emersons Vortrag War, gehalten 1838 im Auftrag der
American Peace Society, war ein Versuch, diese Ambivalenzen systematischer
zu fassen. Der Vortrag wurde von ihm erst spät veröffentlicht und nie in eine sei-
ner Essay-Sammlungen aufgenommen, obwohl er die Struktur eines Emerson-
Essay besonders deutlich zeigt mit einer anfänglichen Phänomenologie, die wie 
ein Lob klingt, gefolgt von notwendigen Einschränkungen, die aus der Entwick-
lung des Menschengeschlechts kommen. Emerson steht in der Tradition von 
Channing, der den Frieden auf die Menschenwürde aufbaute. Aber er begriff, wie 
sehr Würde durch Konflikt erstritten werden muß. Emersons Kriegsvortrag gehört
zu den komplexeren Kriegs- und Friedenstheorien des 19. Jahrhunderts. Sowohl 
die individuelle Entwicklung des Menschen wie die Entwicklung der Menschheit
sollen Entwicklung zum Frieden durch Zivilisierung und Vernunft sein. In keinem
anderen Text hat Emerson der Zivilisationsgeschichte so sehr getraut. Entschei-
dend ist der Unterschied von Naturgeschichte und Wirken des Geistes. Die Krie-
ge der frühen Zeiten sind Natur und brauchen uns so wenig zu interessieren wie 
die Kämpfe der Einzeller in schmutzigem Wasser, der Käfer und Vögel, der
Skythen oder Kariben (Emanzipations-Ansprache 1844, AS 30 = CW X, 324).
Vgl. zu Krieg und Frieden: William Allen Huggard, Emerson and the Problem of
War and Peace. – Iowa City 1938 (noch immer die beste Analyse; Huggard 
schätzt, daß ihm ca. 1200 Äußerungen von Emerson über Krieg und Frieden be-
kannt sind, nicht wenige davon zitiert er).

Emersons prekäre zivilisationshistorische Sicht des Krieges ist durch die Dynamik
der Sklaverei in Amerika rasch unmöglich geworden. Er hat sich zögernd aber
zunehmend öffentlich engagiert. Am Anfang dieses Weges konnte er noch auf
einen „single noble wind of sentiment“ hoffen, am Ende sah er keine Alternative 
zum Krieg. Er begründet jetzt den Vorrang des höheren Rechtes vor dem positi-
ven Recht kantianisch: Wenn ein Mensch versklavt wird, ist die ganze Mensch-
heit versklavt. Sklaverei zerstört den Glauben an den menschlichen Fortschritt 
(Emanzipations-Ansprache 1844, AS 32 = CW X, 326; American Slavery 1855,
AS 91-106 = LL II, 1-14). Sklaverei bringt Klarheit in komplexe Debatten über
Moral. Der Gott des frühen Emerson war ein verborgener Gott. Aber im Kampf 
gegen die Sklaverei muß das höhere Gesetz bekannt sein. Diese Reden waren 
einflußreich, aber Emerson hat sie weiterhin von seinem gedruckten Werk, das 
ein so klares Moralgesetz kaum begründen kann, unterschieden. Zum histori-
schen Kontext: Len Gougeon, Virtue’s Hero : Emerson, Antislavery, and Reform.
– Athens, Ga. 1990; ders., „Fortune of the Republic“ : Emerson, Lincoln, and 
Transcendental Warfare, in: ESQ 45 (1999) 258-324; The Political Companion to

628

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ralph Waldo Emerson / ed. by Alan M. Levine and Daniel S. Malachuk. – Lexing-
ton, Ky. 2011.

In Emersons Legitimierung des Bürgerkrieges lassen sich drei Phasen unter-
scheiden: 1861/62 mußte er einem unsicheren republikanischen Establishment
eine Begründung bieten, warum das Ziel der Emanzipation einen Krieg rechtfer-
tigt; 1863 deutet er das Kriegserlebnis der Mobilisierung von Massen als Zeichen
der Vorsehung; seit 1865 versucht er die Lehre dieses Krieges zu bewahren. Zur
Legitimation des Bürgerkrieges greift Emerson auf seine beiden widersprechen-
den Ressourcen Zivilisationsgeschichte und absolute Moral zurück. American 
Civilization (unten referiert) ist eine Erneuerung der Zivilisationsgeschichte von
War 1838/49. Daß die Zivilisation den Krieg absterben läßt, wird nicht aufgege-
ben. Neu ist nicht, daß der Süden auf dem Weg der Zivilisation noch nicht weit
gekommen sei, sondern, daß der Norden schon weit gekommen sei. Emerson
versucht das Versprechen der nongovernance, das er 1856 als die Idee Amerikas
lanciert hatte, einzulösen. Das Menschheitsinteresse wird wichtiger als das kurz-
fristige nationale Interesse, das seit Jahrzehnten Moral und Politik in Amerika 
vergiftet. Neu ist die Verknüpfung der Zivilisationsgeschichte mit überhistorischer
Moral und Menschenrechten. Im Krieg verleiht Emerson der universalen Vernunft 
stärker Züge des traditionellen Gottes (auch dieses Wort wird wieder häufig) und
betont die göttliche Vorsehung. Er versucht die Lehren des Krieges zu bestim-
men: Er heilt tiefere Wunden als er schlägt, denn er heilt Skeptizismus und Unglau-
ben; er macht viele Leben wertvoller als bisher; ohne Waffen ist ein wirklicher 
Frieden nicht zu haben; Krieg ist kein volles Übel, sondern „a potent alternative, 
tonic, magnetiser, reinforces manly power a hundred & a thousand times.“ In den 
Journal-Eintragungen seit 1861 gibt es viele solcher Äußerungen. Seine zweite
große Rede im Bürgerkrieg (für die erneute Nominierung Abrahams Lincolns 
1863) hat vieles davon öffentlich gemacht. Es kann wie der banale Patriotismus
der Fahnen und Gesänge klingen, wir kennen das erst im August 1914 wieder so. 
Der Krieg hat eine tiefere Gesinnung offenbart: Die Erfahrung, daß Gebote der
Vernunft stärker waren als Handelsinteressen, bringt die Gewißheit einer neuen 
weltgeschichtlichen Periode. Darauf sind Emerson Forderungen und Versprechen
gegründet. Die Erde braucht „exalted manhood“, der neue Mann/Mensch kommt
aus Amerika(und nicht aus England). Außer Freiheit, Land, Gerechtigkeit und 
Arbeit für alle werden auch „honest dealings with other nations“ angekündigt. Er 
stellt den Bürgerkrieg in eine Reihe historischer europäischer und amerikanischer 
Revolutionen und Befreiungskriege; diese Kämpfe um Ideen behalten ein blei-
bendes Interesse, das feudalen Kriegen nicht zukommt. „When the cannon is
armed by ideas, then gods join in the combat, then poets are born.“ In dieser 
Rede geht es um die mangelnde britische Solidarität mit den Nordstaaten. Er
wendet sich an die Gebildeten aller (westlichen) Länder. Er muß zugeben, daß
amerikanische Politik bisher kaum Solidarität für europäische Demokraten gezeigt 
hat. Aber dieser Krieg wird den USA, denen eine nationality gefehlt hat, endlich 
eine demokratische und humanitäre Identität geben. Nicht nur Handel und Politik,
auch Künste, Vernunft und die reine Religion werden das Interesse der Mensch-
heit bestimmen. Der Norden verteidigt die Menschenrechte, der Süden leugnet 
sie. Emerson beruft sich auf Machiavelli, daß die Gewalt, die wiederherstellt, nicht 
mit der Gewalt gleichgesetzt werden kann, die zerstört (Fortune of the Republic,

629

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AS 137-154 = LL II, 319-335). Seine Lehre aus dem Krieg: „I shall always respect 
war hereafter.“ Die Kosten des Krieges an Menschenleben sind nicht zu hoch
bezahlt für „the vistas it opens to Eternal Life, Eternal Law, reconstructing & uplif-
ting society“ (The Correspondence of Emerson and Carlyle. – New York 1964. –
542, 26. September 1864). Nach dem Bürgerkrieg versucht Emerson in Gedenk-
reden diese Sicht des Krieges lebendig zu halten: Der Krieg hat vielen die göttli-
che Vorsehung wieder glaubhaft gemacht, weil sich gezeigt hat, wie viele bereit
waren, für das Menschenrecht zu sterben (Address at the Dedication of the Sol-
dier’s Monument, Concord, 19. April 1867, CW X, 470-486). Die Zivilisationsfort-
schritte, die der Krieg gebracht hat oder die dem Ende der persönlichen Herr-
schaft noch folgen werden, ein ganzes sozialstaatliches und humanitäres Pro-
gramm, sind wichtig, aber am wichtigsten ist der Fortschritt des moral sentiment.
Vernunft und Willen müssen dessen Führung anerkennen. Starke Männer lieben 
„war, tempest, hard times, which they search till they find resistance and bottom.“
Die Plantagenmanieren haben „peaceable forgiving New England to emancipa-
tion without phrase“ getrieben (Progress of Culture 1867, CW VIII). Zuletzt 
schrieb Emersons seinen Essay Heroism neu. Sein Held war bereits 1841 der
Abolitionist Lovejoy, der seine Druckerpresse mit Waffen verteidigt hatte. In der 
Neufassung 1870 ist mit John Brown ein Angreifer an die Stelle getreten. Mut ist 
eine seltene Tugend geworden, nur Indianer und Soldaten besitzen sie noch. Die
Natur hat aber beschlossen, daß nicht verteidigt werden soll, was sich nicht sel-
ber verteidigen kann. Die Pazifisten im Kansas der 1850er Jahre, die geglaubt
hatten, noch mehr Leiden bringe den Sieg, haben Tyrannen gefördert und den
Sklaven keine Ermutigung gegeben. Pazifistische Erziehung macht nicht für 
schlechte Zeiten bereit. Mut ist keine besondere Eigenschaft, sondern jedem
natürlich, der sein Ziel gewählt hat. Die Lehre John Browns ist, daß ein Mann mit 
Charakter mehr wert ist als hunderttausend ohne. Gelehrte haben für Mut wenig 
übrig, sie schrecken zurück vor der Grausamkeit der Geschichte. Die Religionen
lehren uns aber, in widrigen Umständen zu bestehen. Das widrige Schicksal lehrt 
uns Mut (Courage 1870, CW VII, 127-142). Wenn John Brown sein Held werden 
kann, muß die ganze komplexe Beziehung von Gott, Geschichte und Moral er-
starrt sein. Emerson mußte das politische Engagement mit der Aufopferung sei-
ner ursprünglichen Einsichten bezahlen. Den Bürgerkrieg kann er nur als einen 
Freiheitskrieg rechtfertigen. Er wird damit in einer Zeit, in der die Apologeten 
europäischer Befreiungskriege zufrieden waren, die Selbstbehauptung ihrer Nation
zu preisen, zum entschiedeneren Bellizisten. Er benötigt die Rechtfertigung als
Krieg um Ideen, was staatsnahe Bellizisten im 19. Jahrhundert vermieden haben. 
Er wird zum ersten Apologeten des Kulturkrieges auch in der Gegenwart. Es führt
kein direkter Weg von seinem Krieg für die Menschenrechte zum europäischen
Krieg zwischen Staaten, aber wie die Kriegführung des amerikanischen Bürger-
krieges wie eine Probe der kommenden Kriege wirkt, so wirkt Emersons Bellizis-
mus wie eine Probe der Kulturkriegssprache im Ersten Weltkrieg. Wir müssen
verstehen lernen, wie nah dieser Bellizismus dem von 1914 kommen kann und
wie groß der Unterschied doch bleibt.

630

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


AS = Emerson’s Antislavery Writings / ed. by Len Gougeon and Joel Myerson. –
New Haven 1995
CW = The Collected Works of Ralph Waldo Emerson. – Cambridge, Mass. -1971-
2013. – 10 Bde.
EL = The Early Lectures of Ralph Waldo Emerson. – Cambridge, Mass. 1959-
1972. – 3 Bde.
JMN = The Journals and Miscellaneous Notebooks of Ralph Waldo Emerson. –
Cambridge, Mass. 1960-1982. – 16 Bde.
LL = The Later Lectures of Ralph Waldo Emerson. – Athens, GA 1971. – 2 Bde.

War (Vortrag 1838)
gedruckt in: Æsthetic Papers / ed. by Elizabeth P. Peabody. – Boston 1849.
– S. 36-50
1. Neudruck in: The Works. – 11, Miscellanies (1883). – S. 179-201
Kritische Ausgabe: The Collected Works of Ralph Waldo Emerson. – vol. X
(2013) 351-364
Deutsche Übersetzung: Über den Krieg / deutsch von Sophie von Harbou. –
Berlin (u.a.) : Verl. der Friedens-Warte, 1914, 2. Aufl. Zürich 1916
Von der Gegenwart her betrachtet, erscheint der Krieg wie eine Krankheit, von
der Vergangenheit her wie eine Notwendigkeit. Krieg stärkt Sinne, Willen und 
körperliche Konstitution – Eigenschaften, die nicht gefälscht werden können. Die
Geschichte zeigt, daß Krieg ein Mittel der größten Männer war, die Natur zeigt, 
daß er in der ganzen Naturgeschichte verbreitet ist und von den Jungen und den
Unwissenden immer noch geschätzt wird. Krieg ist der erste Instinkt, aber nur ein
Instinkt; andere Instinkte bringen uns zu harmloseren, nützlicheren und höheren
Zielen. Wir müssen lernen, den reiferen und männlicheren Geist von unserer
pugnacity zu unterscheiden. Daß die Sympathie für den Krieg weltgeschichtlich 
überholt ist, zeigt die Entwicklung von Handel und Wissen. „All history is the
decline of war, though the slow decline.“ Es haben sich neue Instinkte entwickelt,
die früher verborgen waren. Die Geschichte lehrt, Ideen zu vertrauen, nicht
Umständen. Der militärische Glanz des bewaffneten Friedens beruht auf einer 
unterentwickelten Denkweise. Auf der tiefsten Stufe neigt der Mensch zum Angriff,
später zur Verteidigung, zuletzt aber opfert er sich selbst. Der gesunde Men-
schenverstand nennt Angriff kriminell, Verteidigung gerecht. Wer darüber hinaus 
alle Gewalt ablehnt, müßte auch gegen Straßenräuber auf Gegenwehr verzich-
ten. Wenn eine Nation die Friedensidee übernimmt, werden es alle respektieren, 
selbst die Gewalttätigen, denn es wird eine Nation energischer Männer sein. Aber 
auch ein weiser Mann kann nicht sagen, wie er sich in der Gefahr verhalten wird. 
Diese neue Wendung des Geistes zum Frieden kann nicht durch Friedensgesell-
schaften erlangt werden, denn der öffentlichen Meinung ist nicht zu trauen. Wich-
tiger ist, daß Personen den Status des Biestes überwinden, die Stimme Gottes
vernehmen und in den Status des Menschen übergehen. Das Friedensprinzip
kann nicht durch Feiglinge verwirklicht werden. „The manhood that has been in
war must be transferred to the cause of peace, before war can lose its charm,
and peace be venerable to me.“ Wir schätzen an militärischen Helden ihre abso-
lute Selbständigkeit (self-dependence, self-subsistency). In einer neuen Zeit wer-
den wir Menschen eher als Diener von Prinzipien, der Wahrheit und der Freiheit
schätzen. Wie der Frieden organisiert werden wird, kann man noch nicht sehen. 

631

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ein Congress of Nations kommt uns aus den Erfahrungen der gegenwärtigen 
Gesellschaft sehr wahrscheinlich vor. Aber es können ganz andere Formen ge-
funden werden. Die Vorstellung vom Frieden sollte aus Amerika kommen, nicht 
aus dem immer noch feudalen Europa.

American Civilization, in: Atlantic Monthly, 9 (April 1862) 502-511
Kritische Ausgabe: The Collected Works of Ralph Waldo Emerson. – vol. X
(2013) 394-410
Eine Rede unter verschiedenen Titeln Nov. 1861 bis Februar 1862. Nur der 1. Teil
des Textes wurde, leicht verändert, in die Sammlung Society and Solitude (1870)
aufgenommen, jetzt CW VII, 9-17.
Zivilisation ist „a certain degree of progress from the rudest state in which man is 
found.“ Jede Nation hat ihre eigene Entwicklung, einige kommen auf diesem Weg 
nicht voran. Heute werden wilden Stämme eher vernichtet als zivilisiert. Zivilisa-
tion setzt voraus, daß man traditionelle Ideen verlassen kann, overpowered durch
die Weißen werden die Stämme aber unbeweglicher. Krieg hat seine Aufgabe
bereits beim Übergang zum Ackerbau verloren, mit der Arbeitsteilung nehmen die
Zahl der Berufe des Friedens und die Gelegenheit individuelle Fähigkeiten zu 
entwickeln zu. Zivilisation beruht auf anthropologischer Anlage und günstigen
Klimaverhältnissen, aber vor allem auf Moral, Kants universalen Regeln für alle
vernüftigen Wesen. Emerson würdigt den technischen Fortschritt, aber Zivilisa-
tion beruht nicht auf Reichtum und Staatstätigkeit. Die wichtigen Gestalten der
Geschichte sind Religionsgründer; Druckerpresse, Schießpulver und Gummi-
schuhe sind nur eine Beigabe. Wo der Staat gesellschaftliche Aktivität begrenzt 
und wo gleiche Freiheit verletzt wird, ist eine hohe Zivilisation nicht möglich. 
Die Südstaaten haben der Mehrheit Freiheit und Mitsprache verweigert. Sie wol-
len einen Adel ohne Arbeit darstellen. Diese Abwertung der Arbeit verletzt „the 
natural sentiments of mankind.“ Der Versuch in einem Staat zwei verschiedene
Stadien der Zivilisation zusammenzuhalten ist gescheitert. Amerika ist das letzte
Angebot der Vorsehung an die Menschheit. Da kann das formale Recht nicht der
Maßstab sein. Amerika benötigt Leute, die außer dem Wohl der Nation auch das
Wohl der Menschheit und der Zivilisation beachten. Besser würde dieser Krieg
noch heftiger, als daß dieses Wohl vergessen wird. „Emancipation is the demand
of civilization. That is a principle; everything else is an intrigue.“ Der Süden hat
den Krieg begrüßt, das entspricht seinem halb-zivilisierten Stand. Der Norden
wollte den Krieg nicht, weil er in Handel, Kunst und genereller Kultur weiter fort-
geschritten ist. Die Soldaten des Nordens sind „labourers“; ihre Prosperität hat sie
nicht zu Stoikern oder Christen gemacht, aber das Gesetz des Universums wird 
sich durchsetzen: „The end of all political struggle is to establish morality as the
basis of all legislation.“ Republik und Demokratie sind Mittel zu einem morali-
schen Ziel: „the government of the world is moral, and does forever destroy what 
is not.“ Der Sieg fällte der Partei zu, die den Fortschritt der Ideen vertritt. Aber die
Natur muß durch „brain and arms of good and brave men“ wirken.  

5.1.3 Henry David Thoreau
1817-1862, Schullehrer, Gelegenheitsarbeiter, Landvermesser, Bleistiftfabrikant.
Schriftsteller und Redner. Biographie: Robert D. Richardson, Jr., Henry Thoreau :

632

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


a Life of the Mind. – Berkeley 1986. Überblick: The Cambridge Companion to 
Henry David Thoreau / ed. by Joel Myerson. – Cambridge 1995; Henry David
Thoreau in Context / ed. by James S. Finley. – Cambridge 2017; Dieter Schulz, Henry
David Thoreau : Wege eines amerikanischen Schriftstellers. – Heidelberg 2017.

Durch seine Berichte von Aufenthalten in der Natur Neuenglands ist Thoreau
(posthum) einer der erfolgreichsten amerikanischen Autoren des 19. Jahrhun-
derts geworden. Bei seinem Tode wurde sein Beruf als naturalist angegeben, das 
meinte schon damals nicht die neuen Naturwissenschaften. Später behalf man
sich, ihn Dichter und Philosoph zu nennen. Die Kritik hatte immer Schwierigkeiten
Walden : or, Life in the Woods, seinen Bericht vom Leben im Wald in einer
selbstgebauten Holzhütte, einer Gattung zuzuordnen. Man hat an Substitute für 
das modernen Leser*innen entglittene Epos oder für die Nationalliteratur, die
Amerika nicht hatte, gedacht, an ein Haushaltsführungsbuch in antiker Tradition,
eine Jeremiade in puritanischer Tradition, ein commonplace book, einen Ratge-
ber für junge Männer (oder die Parodie eines solchen) oder auch an eine Antwort 
auf Emersons Essay The American Scholar. Seit Stanley Cavell ihn als einen der
Philosophen sehen wollte, an denen studiert werden sollte, was Philosophie sein
kann, wird er häufig als Philosoph verstanden. Diese Literatur ist so stark von
Vergleichen mit Wittgenstein und Heidegger, mit allen möglichen Bezugsgrößen
von Xenophon bis Kafka und Adorno bestimmt, daß Mißtrauen angebracht ist. 
Was immer noch fehlt, ist eine genauere Bestimmung der Differenz zu seinem
Nachbarn, Freund und Mentor Emerson, der meinte, Thoreau habe konkreter
nachverfolgt, was er selber „in a sleepy generality“ formuliert habe. Thoreaus 
Individualismus kann als Versuch gelesen werden, Emersons self-reliance in
einem von Staatlichkeit, Kapitalismus und öffentlicher Meinung beherrschten
Leben zu finden. Thoreau ist ein Lebensreformer, sein Leben im Walde ein Expe-
riment der Lebensführung. Das gute Leben ist eine Suche nach Einfachheit, Tho-
reau sieht Bezüge von Sparta bis Cato. Man hat ihn auch als Kritiker der Politi-
schen Ökonomie gelesen, seine Selbstexperimente sollen die Vereinbarkeit von
Leben, Arbeit und Konsum zeigen.

Vgl. Sherman Paul, The Shores of America : Thoreau’s Inward Exploration. –
Urbana, Ill. 1958; Joel Porte, Emerson and Thoreau : Transcendentalists in
Conflict. – Middletown, CT 1966; Stanley Cavell, The Senses of Walden. –
New York 1972 (dt. Übers. u.d.T.: Die Sinne von Walden. – Berlin 2014); Tho-
reau’s Importance for Philosophy / ed. by Rick Anthony Furtak. – New York
2012; Lester H. Hunt, The Philosophy of Henry Thoreau : Ethics, Politics, and
Nature. – London 2020 .  

Es ist eine Theorie Amerikas sowohl in der Kritik, wie in der Hoffnung: Die Wild-
heit, die hier noch gefunden werden kann, gibt eine Hoffnung, die England und 
Europa nicht mehr haben können. Freiheit muß gegen Fremdbestimmung erlangt
werden. Thoreau, der bereits in seiner Jugend Tocqueville über die Probleme der
amerikanischen Demokratie gelesen hat, ist (wie Emerson und die Non-
resistants) ein post-demokratischer Autor, ein Verweis allein auf demokratische
Institutionen kann nicht mehr helfen. Seine Beschäftigung mit Politik ist bestimmt
vom Horror vor der Herrschaft der konventionellen Majorität in Öffentlichkeit und
Parlament. Für eine Erneuerung der Demokratie ist res privata wichtiger als res

633

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


publica, die Freiheit muß gegen die Tyrannei der Ökonomie und der Politik bewahrt
werden. Der Individualismus in Walden ist eine Antwort auf gescheiterte Experi-
mente utopischer Kommunen, sein Aufenthalt im Wald soll zeigen, daß ein Leben
abseits der Konvention trotzdem möglich ist und die moralische Stagnation abge-
wendet werden kann.

Thoreau kommt in diesem Buch wegen seinem Aufsatz über Civil Disobedience
vor. Er hatte sich geweigert, eine Steuer zu bezahlen (die er für Finanzierung des
Angriffskrieges gegen Mexiko hielt) und saß eine Nacht im Gefängnis. Erst einige
Jahre später sprach er darüber öffentlich. Er fragt in dem Aufsatz aber nicht, ob 
diese Art Widerstand legitim ist, sondern nur, warum sie trotz des schreienden
Unrechts des Staates so selten ist. In Massachusetts brauchen viele nicht länger 
Belehrungen über Recht und Unrecht von Krieg und Sklaverei, trotzdem bleibt
ernsthafter Widerstand aus. Was Thoreau in Civil Disobedience schildert, ist nach 
heutigem Verständnis kaum so zu nennen. Der Vortrag hieß 1848 wohl The 
Rights and Duties of the Individual in Relation to Government, der Essay 1849
Resistance to Civil Government; Civil Disobedience, die früheste nachgewiesene
Verwendung der Formulierung, als Titel der Neuveröffentlichung 1866 stammt
wohl aus der Einsicht, daß im Zeitalter John Browns „resistance“ für Thoreaus
Steuerverweigerung das falsche Wort geworden war. Seit Gandhi oder King hat 
sich das wieder geändert. Wie James Goodwin bereits 1979 erläutert hat, gibt es
bei Thoreau keine Gewaltfreiheit im modernen Sinne, weil er, anders als Gandhi,
kein Vertrauen in Massen hatte. Eine historische Bedeutung für die Geschichte
der Gewaltfreiheit hat der Text ohne Zweifel und hat sich daher auch bei politi-
schen Theoretikern Respekt ertrotzt. Mit den Non-resistants, deren Zeitgenosse 
er war, hat Thoreau gemeinsam, daß er den gewalttätigen Staat völlig erneuern
will, aber es gibt keinen Hinweis, daß er Pazifist war. Wir wissen, daß Thoreau 
1841 in einem Streitgespräch mit Non-resistants den Widerstand verteidigte
(Richardson a.a.O. S. 177). Aber wir wissen weder für 1841 noch für 1849, wie
weit er in diesem Widerstand gegangen wäre. Resistance to Civil Government ist
eine Programmschrift für Thoreaus Politik. 1854 sind die beiden Komponenten
dieses Programms in zwei unterschiedlichen Texten ausgeführt worden. Der 
Bericht über das notwendige abgehobene Leben einer Minderheit, das eine neue 
Demokratie vorbereiten könnte, steht in Walden. Der Aufruf, geflohenen Sklaven
zur Freiheit zu helfen, steht in Slavery in Massachusetts (1854, in: Reform Papers.
– Princeton, NJ 1975. – S. 91-109; dieser Text wurde in jener Versammlung zum
Nationalfeiertag vorgetragen, in der der Non-resistant Garrison ein Exemplar der 
Verfassung verbrannte, Garrison publizierte Thoreaus Rede im Liberator). Erst in 
A Plea for Captain John Brown (1859, in: Reform Papers a.a.O. S. 111-138 sind
Thoreaus Motive wieder zusammengekommen. Er lobt den abolitionistischen 
Guerilla-Kämpfer als den einzigen Helden, durch den Amerika gerechtfertigt wird.
John Brown wird zur Verkörperung des Ideals der Selbstbehauptung. Er hat sich 
für das Los der Sklaven geopfert, wofür ihn Presse und Republikanische Partei 
zum Verrückten erklären. John Brown ist ein neuer Jesus. Thoreaus „politische
Theorie“ ist nicht mit Civil Disobedience zum Abschluß gekommen, sondern mit
dieser Apologie der Gewalt. A Plea for Captain John Brown macht es unmöglich 
Civil Disobedience pazifistisch zu lesen. Apologet des Bürgerkrieges wurde Tho-
reau nicht: keine Zeitungen zu lesen, sondern die Natur wahrzunehmen und

634

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


durch die Natur Gott, sei die einzige Möglichkeit dem Übel zu widerstehen (Brief
vom 10. April 1861, in: The Correspondance of Henry David Thoreau. – New
York 1958. – S. 611, ähnlich 25. Juni 1861, ebd. 620). Der sterbende Thoreau hat
sich nicht länger politisch geäußert. 

Politische Theoretiker können ihn kaum als einen der ihren ernst nehmen, aber
mit seiner Hilfe die Grenzen der politischen Theorie befragen. Von Eulau und 
Arendt über Rosenblum bis zu McKenzie wurden meist nur private Meinungen
gefunden, vielleicht sympathisch, vielleicht gefährlich, aber gewiß nicht ausrei-
chend, die politische Welt zu verstehen: ohne Verständnis für Institutionen, seine
höchsten Stufen für demokratische Politik seien Freundschaft und Nachbarschaft.
Seit Kateb und Bennett wird dagegen eine neue Demokratie jenseits politischer 
Institutionen gewittert. Gegnern und Apologeten sind Krieg und Sklaverei als
unbestreitbare Anlässe für Widerstand fremd geworden.

Zu Thoreau als politischem Autor: Heinz Eulau, Wayside Challenger : Some
Remarks on the Politics of Henry David Thoreau, in: Antioch Review 9 (1949)
509-522 (Klassiker der Verweisung Thoreaus aus der politischen Theorie);
William A. Herr, A More Perfect State : Thoreau’s Concept of Civil Govern-
ment, in: Massachusetts Review 16 (1975) 470-487; Nancy Rosenblum, Tho-
reau’s Militant Conscience, in: Political Theory 9 (1981) 81-110; Helmut 
Klumpjan, Die Politik der Provokation : Henry David Thoreau ; Literat – Gesell-
schaftskritiker – Nonkonformist. – Frankfurt am Main 1984 (eine der wenigen
systematischen Arbeiten, aber mit zu viel Voegelin’schem Gnostizismus);
George Kateb, The Inner Ocean : Individualism and Democratic Culture. – Ithaca,
NY 1992; Jane Bennett, Thoreau’s Nature : Ethics, Politics, and the Wild. –
Thousand Oaks 1994; Leigh Kathryn Jenco, Thoreau’s Critique of Democracy,
in: The Review of Politics 65 (2003) 355-381; Ruth Lane, Standing ‚Aloof’ from
the State : Thoreau on Self-Government, in: The Review of Politics 67 (2005) 
283-310; A Political Companion to Henry David Thoreau / ed. by Jack Turner.
– Lexington, KT 2009 (Nachdrucke klassischer Aufsätze); Christian Maul, 
From Self-Culture to Militancy, from Conscience to Intervention : Henry David 
Thoreau Between Liberalism and Communitarianism. – Trier 2011; Jonathan 
McKenzie, The Political Thought of Henry David Thoreau : Privatism and the 
Practice of Philosophy. – Lexington, KT 2016. Zu Thoreau als Kritiker der Poli-
tischen Ökonomie: Herbert F. Smith, Thoreau Among the Classical Econo-
mists, in: ESQ 23 (1977) 114-122; Brian Walker, Thoreau’s Alternative Eco-
nomics : Work, Liberty, and Democratic Cultivation, in: American Political
Science Review 92 (1998) 845-856, Neudruck in: A Political Companion 
a.a.O. S. 39-67.

Zu Civil Disobedience: Wendell Glick, ‚Civil Disobedience’ : Thoreau’s Attack
Upon Relativism, in: Western Humanities Review 7 (1952/53) 35-42; Don W.
Kleine, Civil Disobedience : the Way to Walden, in: Modern Language Notes
75 (1960) 297-304; William A. Herr, Thoreau : a Civil Disobedient?, in:
Ethics 85 (1974/75) 87-91; Lawrence A. Rosenwald, The Theory, Practice, 
and Influence of Thoreau’s Civil Disobedience, in: A Historical Guide to Henry
David Thoreau / ed. by William E. Cain. – Oxford 2000. – S. 153-179; Robert 
A. Cross, Quit War with the State : Henry David Thoreau and Civil Disobe-

635

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dience, in: The Yale Review 93#4 (2005) 1-17 (über die Fiktionen und Ironien 
von Thoreaus unöffentlicher Protesthandlung); Bob Pepperman Taylor, The 
Routledge Guidebook to Thoreau’s Civil Disobedience. – London 2015 (der 
umfassendeste Kommentar); Dieter Schulz, Henry David Thoreau a.a.O. S. 
51-74.
Zu A Plea for Captain John Brown: James Goodwin, Thoreau and John Brown
: Transcendental Politics, in: ESQ 25 (1979) 156-168; Nancy Rosenblum,
Thoreau’s Militant Conscience a.a.O.; Jack Turner, Performing Conscience :
Thoreau, Political Action, and the Plea for John Brown, in: Political Theory 33
(2005) 448-471, revidierte Fassung u.d.T.: Thoreau and John Brown, in: A
Political Companion to Henry David Thoreau a.a.O. S. 151-177. Thoreaus 
Schätzung des Kampfes ging über seine Hochachtung für John Brown weit
hinaus: Larry J. Reynolds, Warrior Culture, in: Henry David Thoreau in
Context a.a.O. S. 205-215.

Die amerikanische Thoreau-Rezeption war bis in die 1960er Jahre unpolitisch,
die konservativen Warnungen vor Thoreau waren älter als ein breiteres Interesse
von Radikalen an Thoreau. Die amerikanische Thoreau-Lektüre änderte sich mit
Martin Luther Kings Bekenntnis zu Thoreau, mit der Bürgerrechtsbewegung und
dem Vietnamkrieg. Daß Thoreau ein Anhänger der Gewalt und nicht der Gewalt-
losigkeit sein könnte, wurde übersehen. In Großbritannien wurde er dagegen
bereits im späten 19. Jahrhundert als Anarchist und Kapitalismuskritiker gelesen.
Tolstoi hat die Übersetzung von Civil Disobedience ins Russische gefördert. Für
Gandhi war Thoreau (wie Ruskin und Tolstoi) einer der Kulturkritiker, die ihn in
der Delegitimierung des westlichen Weges ermutigten. Darüber hinaus einer, der 
ins Gefängnis gegangen war (zu jedem seiner Aufenthalte im Gefängnis soll
Gandi sein Exemplar von Civil Disobedience mitgenommen haben). Es gab in der
Literatur viel Verwirrung, was Gandhi von Thoreau wann gelesen hat und welche
Bedeutung Civil Disobedience für Gandhis Satyagraha hatte.

Vgl. zur amerikanischen Rezeption: Michael Meyer, Several More Lives to 
Live : Thoreau’s Political Reputation in America. – Westport, CT 1977; Gary
Scharnhorst, Henry David Thoreau : a Case Study in Canonization. – Colum-
bia, SC 1993. Zu Gandhis Thoreau-Lektüre jetzt: Anthony J. Parel, Thoreau,
Gandhi, and Comparative Political Thought, in: A Political Companion to Hen-
ry David Thoreau a.a.O. S. 372-392; wiederabgedruckt in Anthony J. Parel,
Pax Gandhiana : the Political Philosophy of Mahatma Gandhi. – Oxford 2016. 
– S. 180-204.

Resistance to Civil Government, in: Æsthetic Papers / ed. by Elizabeth P.
Peabody. – Boston 1849. – S. 189-211
Neudruck u.d.T.: Civil Disobedience, in: H. D. Thoreau, A Yankee in Canada,
with Anti-Slavery and Reform Papers. – Boston : Ticknor and Fields, 1866. –
S. 123-151
Kritische Ausgabe u.d.T.: Resistance to Civil Government, in: Henry D. Tho-
reau, Reform Papers / ed. by Wendell Glick. – Princeton, NJ : Princeton 
Univ. Pr., 1973. – S. 63-90, Kommentar S. 313-329.
Am besten ist die Regierung, die gar nicht regiert. Eine ständige Regierung ist
nicht besser als ein stehendes Heer. Der Mexiko-Krieg hat gezeigt, wie wenig

636

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eine solche Regierung sich um die Meinung des Volkes kümmert. Thoreau will
die Regierung nicht abschaffen, aber das Gewissen muß den Mehrheitsentschei-
dungen entgegentreten können. Die Zusammenarbeit von Leuten, die auf ihr
Gewissen vertrauen, ist wichtiger als die Gesetzgebung; Gerechtigkeit und Recht 
sind wichtiger als Gesetze. Soldaten marschieren im Gleichschritt, obwohl sie alle 
für den Frieden sind. Der Staat will keine Menschen/Männer, sondern Maschinen;
mit Helden, Patrioten, Märtyrern, Reformern kann er nichts anfangen. Das Recht
auf Revolution ist allgemein anerkannt, aber genauso allgemein wird jetzt keine
revolutionäre Situation gesehen, obwohl ein Sechstel der Bevölkerung versklavt
ist und eine Nachbarnation überfallen wurde. Thoreau kritisiert Paley (den Autor 
des moralphilosophischen Standardwerkes der englischsprachigen Welt), der das
Widerstandsrecht anerkennt, es aber aus Sorge um die öffentliche Ordnung auf 
Extremfälle beschränkt. Niemand will zugeben, daß längst ein Extremfall vorliegt. 
Alle warten, daß andere etwas tun, denn es gibt keine Männer mehr mit Rück-
grat. Das Mindeste ist, daß man die Regierung nicht unterstützt. Das ist eine Auf-
forderung an Abolitionisten, der Regierung durch den Steuerstreik wirklich zu
schaden. „Under a government which imprisons any unjustly, the true place for a
just man is also a prison.“ Wenn alle Gerechten im Gefängnis säßen, würde das
eine friedliche Revolution sein, wenn eine möglich ist. Die Verwundung des Ge-
wissens ist wie Blutvergießen: „A man’s real manhood and immortality flow out,
and he bleeds to an everlasting death.“ Am besten wäre, gar kein versteuerbares
Einkommen zu haben, denn die Reichen sind dem Staat hörig. Wie ein freier 
Bürger kam Thoreau sich im Gefängnis vor, denn die Seele kann der Staat nicht
gefangen nehmen. Zu überzeugen ist nicht Art des Staates, er kann kein höheres
Gesetz hervorbringen. Die Politiker haben durchaus Erfahrung, aber sie verstehen
nur Nutzen und können den Denkern nichts sagen. Wer gerecht sein will, kann
nicht regieren. Der Weg von der absoluten Monarchie über die begrenzte Monar-
chie zur Demokratie war ein Fortschritt des Respekts für Individualität. Die gegen-
wärtige Demokratie kann nicht das Ziel sein, die Menschenrechte müssen weiter-
kommen. Das Individuum muß als höhere Macht anerkannt werden. Daß einige
ihr Leben nicht dem Nutzen widmen, wird dazu dienen.

5.1.4 Moralwissenschaft der Universitäten
Francis Wayland (1796-1865), bapstistischer Geistlicher, Präsident der Brown
University, Providence, RI. 1859-1861 Vorsitzender der American Peace Society. 
Verfasser von Lehrbüchern der Moralwissenschaft und der Ökonomie. Zu 
Wayland als konservativem Moralwissenschaftler (mehr Moraltheologe als Moral-
philosoph) und politischem Publizisten: Wilson Smith, Professors and Public
Ethics : Studies of Northern Moral Philosophers before the Civil War. – Ithaca,
N.Y. 1956. – S. 128-146; Edward H. Madden, Civil Disobedience and Moral Law
in Nineteenth-Century American Philosophy. – Seattle, Wash. 1968. – S. 16-43;
Donald E. Frey, Francis Wayland’s 1830s Textbooks : Evangelical Ethics and
Political Economy, in: Journal of the History of Economic Thought 24 (2001) 215-
231. Wayland versuchte William Paleys utilitaristisches Lehrbuch der Moral durch
ein Lehrbuch zu ersetzen, das sehr viel mehr auf christliches Gewissen gegrün-
det war. Das ist ihm für einige Jahrzehnte an den noch theologisch geprägten 

637

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Hochschulen gründlich gelungen. Paley beurteilt den Krieg nicht moralisch, er 
gibt nur einen politischen Ratschlag (siehe unten die Einleitung zu Abschnitt 5.2).
Als Wayland sein Urteil über den Krieg in die Moralphilosophie einbezog, war es
nicht im Abschnitt über die Gerechtigkeit, sondern im Abschnitt über die Güte 
(benevolence). Auch die Bestrafung von Verbrechern behandelt er dort, weil er
unter dem christlichen Gebot, Böses mit Gutem zu vergelten, Bestrafung allein
als Umerziehung rechtfertigen kann. Aus diesem Gebot folgt auch, daß kein
Krieg, ob offensiv oder defensiv, moralisch gerechtfertigt werden kann. Die inter-
nationale Gesellschaft wird als eine Gesellschaft dargestellt, in der das Gewissen
im Geist der Liebe gerührt werden kann. Im äußersten Fall muß die angegriffene 
Gesellschaft Unrecht und Eroberung erleiden. Wayland begrenzt die Diskussion 
auf das pränationale Europa: die gesamte Geschichte Europas sei eine Geschichte
von Fremdherrschaften (The Elements of Moral Science. – New York 1835, Neu-
ausgabe: Cambridge, Mass. 1963. – S. 359-364). Wayland war für die Friedens-
bewegung wichtig, weil sein Handbuch ganz andere Kreise erreichte als die übli-
che Friedensliteratur. General Halleck fielen in seinem Völkerrechtsbuch 1861 als
Gegner des Verteidigungskrieges nur frühen Christen und der Vorsitzende der 
American Peace Society ein. In der Ausgabe von 1865 hat Wayland aber zwei
Positionen geändert: Er fordert nun unmittelbare Sklavenbefreiung und er verur-
teilt nur noch den Angriffskrieg. Der Krieg wird jetzt als Freiheitskrieg gerechtfer-
tigt: die von den Vorvätern geerbte Freiheit muß für die Nachfahren bewahrt wer-
den. Zwar wird der Krieg weiter unter Güte behandelt, tatsächlich aber als eine
Frage der Gerechtigkeit behandelt: Auf Unrecht soll mit Recht geantwortet wer-
den, zuerst mit Isolierung, zuletzt kann der Angreifer, der sich nicht wie ein
Mensch verhält, mit Gewalt bekämpft werden wie ein wildes Tier (in der Ausgabe 
1963 als Anhang Q abgedruckt). Vgl. Thomas E. Frank, Contending Values :
Francis Wayland’s Views on War, in: Foundations : a Baptist Journal of History
and Theology 21#2 (1978) 100-112.

Thomas Cogswell Upham (1799-1872), kongregationalistischer Geistlicher, Phi-
losophieprofessor am Bowdoine College, Maine. Autor von Handbüchern und
Erbauungsliteratur. Seit 1843 ein Vizepräsident der American Peace Society. Die
Beschreibung seines Lehrstuhls als „Moral and Mental Philosophy“ zeigt ein Fach
an, in dem sich Erkenntnistheorie, Psychologie und Moralphilosophie überlappen. 
Die Historiker der Psychologie erinnern sich gelegentlich an seine Rolle in der 
(Vor-)Geschichte ihres Faches. Der Friedensbewegung war Upham durch sein
Manual of Peace (New York 1836, Neudruck 1972) bekannt, ein typisches Hand-
buch über die Übel des Krieges und was die Friedensbewegung dagegen tun 
kann. Hauptursache des Krieges ist, wie bei anderen amerikanischen Pazifisten
der Zeit, der falsche Ruhm des Krieges. Die Friedensbewegung muß es schaffen,
an die Stelle der falschen national glory das Lob der wahren national glory zu
setzen: „domestic and pacific virtues“, „agricultural and mechanical arts, and all
other arts of an innocent and useful character“ sollen mehr Aufmerksamkeit und
Ehre erhalten (ebd. S. 185-191 National Glory as Connected with War). Er for-
dert Geistliche, Lehrer und Schriftsteller auf, mehr für diese Friedenserziehung
zu tun. Upham geht davon aus, daß offensive und defensive Kriege gleicher-
maßen vom Christentum verboten sind und weist die gängigen Argumente für

638

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den Verteidigungskrieg zurück. Kriegsdienstverweigerung ist wichtig, weil sie
aus dem Bekenntnis zum Frieden etwas Praktisches macht. Auch Upham kann
man als „science of peace“ à la Morgenthau fassen: Er greift in seiner Kritik der
national glory auf den Zivilisationsfortschritt zurück: schon jetzt sei erkennbar,
daß die Öffentlichkeit weniger kriegerisch geworden ist. Er glaubt aber nicht an 
einen automatischen Fortschritt zum Frieden, nötig ist die Vermittlung der Frie-
denserziehung. Im zweiten und dritten Teil des Manual ist der Weg zum Frieden
Fortentwicklung des Völkerrechts: Ein Staatenkongreß soll das Völkerrecht bis 
zur „entire and permanent extinction of war“ weiterentwickeln (das Manual druckt
den Beitrag ab, den Upham zu dem Preisausschreiben der American Peace
Society über einen Congress of Nations eingereicht hatte). In seinem Lehrbuch
der Psychologie behandelt Upham ab der 2. Auflage auch die angeborene Gesel-
ligkeit des Menschen und dabei den Krieg, weil das ein möglicher Einwand gegen 
die gesellige Natur des Menschen sein könnte. Der Krieg kommt aus dem Irrtum,
man müsse für das Nationalinteresse Krieg führen, ein Irrtum, weil die Leidenschaf-
ten und die Interessen der Anderen zu wenig bedacht werden. Mit Verstehen
wächst Güte. Ferner kommt Krieg daher, daß monarchische und despotische
Regierungen nicht die Meinung der Bevölkerung einholen und aus trivialen Ursa-
chen Kriege anfangen. Im Krieg stehen sich dann nicht Individuen, sondern Kor-
porationen gegenüber. Wenn wir die Gegner als Individuen erleben könnten,
würden wir sie nicht bekämpfen. Wir sind nicht einfach Weltbürger, sondern Bür-
ger der jeweiligen Na-tion; Patriotismus ist ein angelernter Affekt, eine Modifikati-
on der Menschenliebe. Es gibt keinen notwendigen Konflikt zwischen der weite-
ren und der engeren Liebe; wenn wir unserem Land Gutes tun, tun wir der 
Menschheit Gutes. Aber es kann nicht geleugnet werden, daß die patriotische 
Leidenschaft einen übermäßigen Raum beansprucht: Wir beschäftigen uns dau-
ernd mit den Interessen unseres eigenen Landes, übertreiben sie deshalb und 
vergessen die Interessen der Menschheit (Elements of Mental Philosophy. – 2. 
Auflage. – Portland, Me. 1837, Pt. II, Sensibilities §§ 181-184; der Text ist in den 
zahlreichen Bearbeitungen und Nachdrucken dieses Buches nicht verändert wor-
den). Beim späten Upham können wir sehen, wie brüchig diese Friedenser-
ziehung ist. Er wurde der Hauptautor einer mystischen Frömmigkeitsbewegung; 
die Grundlage der Ethik verschiebt sich von Gerechtigkeit (justice) zu Milde (mer-
cy). Er sieht weiterhin den unvollkommenen Internationalismus als das Problem:
Die union zwischen den Nationen wird nur im Prinzip anerkennt, die Staaten be-
halten sich die Entscheidung über ihre Interessen vor. Eine Verbesserung kann
nur von intensiverer Frömmigkeit kommen. William Ladd, den Organisator der 
amerikanischen Friedensbewegung, stellt er hier nicht als Verfasser eines Frie-
densplans vor, sondern als Muster eines modernen Heiligen: Der man of love
zeigt sich als man of power; wer aggressive influence aufgibt, wird über attractive
influence verfügen. Der Frieden, das kommende Reich Gottes, wird als Ruhe 
bestimmt, Ruhe vor der Vernunft und den Begierden (A Treatise on Divine Union 
Designed to Point Out some of the Initimate Relations between God and Man in 
the Higher Forms of Religious Experience. – 1856). Vgl. zum späten Upham:
Darius L. Salter, Spirit and Intellect : Thomas Upham’s Holiness Theology. –
Metuchen, NJ 1986; David Bundy, Thomas Cogswell Upham and the Establish-
ment of a Tradi-tion of Ethical Reflection, in: Encounter : a Journal of Theological 
Scholarship 59 (1998) 23-40.

639

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Laurens Perseus Hickok (1798-1888), presbyterianischer Geistlicher, Professor
und Präsident am Union College, Schenectady, NY (die Lehrstuhlbeschreibung
„Mental and Moral Science“ zeigt die verbreitete Einheitswissenschaft von Psy-
chologie und Morallehre als Teil der Ausbildung von Geistlichen). In seiner Rede 
zum Jubiläum der Connecticut Peace Society besteht er darauf, daß die Frie-
densgesellschaft ein Zusammenschluß aller Kriegsgegner sein soll, nicht nur der
radikalen Pazifisten (er war zwar überzeugt, daß der erklärte Pazifismus einer
Nation die Chance erhöht, daß sie nicht angegriffen wird; das ist aber ein Urteil
über expediency, nicht über Recht oder Pflicht eines Verteidigungskrieges). Er
zählt die üblichen Täuschungen über den Krieg auf, durch welche die Friedens-
bewegung behindert wird; allein daß der Krieg mit so vielen Täuschungen daher-
kommt, spricht schon gegen ihn. Er hat die Gewißheit, daß der Frieden sich
durchsetzen wird, wenn auch noch nicht in dieser Generation, weil der moral 
sense immer gegen Krieg entscheidet. Daß Problem ist nur, wie leicht wir den
moral sense gar nicht erst entscheiden lassen (The Sources of Military Delusion
and the Practicability of Their Removal. – Hanford 1833). Die Psychologie der 
Vernachlässigung des moral sense wird nicht weiterverfolgt. In seinem Lehrbuch
der Moralwissenschaft, das von 1853 bis 1901 häufig gedruckt wurde, ist die
Souveränität das Wesen des Staates. Die Regeln des Völkerrechts können nur
moralische Regeln sein, da sie von keiner souveränen Legislative kommen und
von keiner politischen Exekutive durchgeführt werden. Der einzige Appell ist des-
halb an „the public conscience of mankind“. So kann ein Staat gegen Verletzun-
gen seiner Souveränität und seiner Ehre kämpfen, alle weiteren Ansprüchen an
andere Staaten muß er Gott überlassen. Daß zur Verteidigung der Freiheit Krieg 
nötig ist, kann nicht bezweifelt werden, aber er darf nur ultima ratio sein. Er setzt
auf den Zivilisationsprozeß, der Intelligenz und Moral der Völker verbessert, und
auf Schiedsgerichtsbarkeit. Ein internationaler Kongreß dagegen wird immer
Grenzen an der Souveränität der Staaten finden, kann aber von der Moralwis-
senschaft nur unterstützt werden (A System of Moral Science. – Schenectady
1853. – S. 282-304 The Position of a State in Reference to Others).

5.1.5 Non-resistance
Gewaltfreiheit bedeutet im Amerika vor dem Bürgerkrieg dreierlei. 1., den Pazi-
fismus, der nicht nur den Angriffskrieg, sondern auch den Verteidigungskrieg
ablehnt (das war von den 1830er bis zu den 1860er Jahren ein Streit innerhalb 
der American Peace Society). 2., die Methode einer Mehrheit der Abolitionsbe-
wegung für die sofortige Befreiung der Sklaven. Die Abolitionsbewegung war eine 
der großen gewaltfreien Bewegungen des Jahrhunderts. Die Declaration of Sen-
timents der American Anti-Slavery Society von 1833 schreibt Gewaltlosigkeit fest, 
angesichts der Gewalt des Pro-Sklaverei-Mobs gab es aber Diskussionen über
die Grenzen der Gewaltfreiheit. Mit dem wachsenden politischen Druck auf die
Nordstaaten, bei der Aufrechterhaltung der Sklaverei zu helfen, wuchs in den
1850er Jahren die Überzeugung, daß zur Beendigung der Sklaverei Aufstand
oder Krieg nötig seien. 3., ist Non-resistance (und diese Bedeutung ist in diesem

640

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abschnitt gemeint) eine Bewegung für die Überwindung aller Gewalt nicht nur 
zwischen Staaten und zwischen Individuen, sondern auch der Gewalt des Staa-
tes im Inneren. 1838 spaltete ein Kreis um den Pionier der radikalen Sklavenbe-
freiung Garrison die New England Non-Resistance Society von der American 
Peace Society ab. Das volle Non-resistance-Programm ist eine typische Garri-
sonsche Strategie, die zurückhaltende Öffentlichkeit mit einem noch stärker
moralischen Programm zu konfrontieren. Garrisons Declaration of Sentiments ist 
eine religiöse Grundsatzerklärung und das Motto der Vereinszeitung The Non-
Resistant wies unmißverständlich auf die Quelle hin: „Resist not evil – Jesus
Christ“. Die Non-resistance-Bewegung hat mit der Abolitionsbewegung gemein-
sam, daß die Mitarbeit als eine Bekehrung aufgefaßt wurde. Daß eine gradualisti-
sche Annäherung an den Frieden zu einer Bekehrung führen wird, bezweifelte
Henry Wright als erfahrener Revivalist (Lewis Perry, Radical Abolitionism. – Ithaca,
NY 1973. – S. 60-61). Garrison verlangte von der American Peace Society, sich zu
Zielen zu bekennen, die nicht auch Militärs teilen könnten (Liberator 8. Septem-
ber 1837). Die Konzentration William Ladds und der American Peace Society auf
das Programm eines Kongresses der Regierungen nannte Garrison ein „inoffen-
sive hobby“ (Liberator 23. November 1838) und Henry Wright entwickelte das
Gegenprogramm einer kosmopolitischen Menschenversammlung, an die wegen
Verletzung von Menschenrechten appelliert werden könnte. Die Non-resistants
waren sicher, daß der Frieden durch das individuelle Gewissen kommen muß.
Diese Privilegierung der Zusammenarbeit von Individuen unterscheidet die Non-
resistants nicht von europäischen demokratischen Bewegungen mit einem gerin-
gen Interesse an internationaler Organisation, aber einem großen Interesse an
transnationaler Zusammenarbeit (vgl. auch das Streitgespräch mit William Ladd
in Non-Resistant 13. Februar 1840). 

Die amerikanische Non-resistance-Bewegung war ein Fehlstart der Organisation
des Pazifismus. Als Adin Ballou, Gründer einer christlichen Kommune, 1843 den
Vorsitz der Non-Resistance Society übernahm, zeigte die erste absolut pazifisti-
sche Friedensgesellschaft kaum noch Lebenszeichen, gegen Ende der 1840er
Jahre war Non-resistance als Organisation verschwunden. Garrison und sein 
Kreis in Boston waren längst mit der viel politischeren Strategie beschäftigt, die 
Sklavenemanzipation durch die Forderung nach Auflösung der amerikanischen
Union voranzubringen. In weiteren Krisen des Abolitionismus (Verfolgung geflohe-
ner Sklaven auch im Norden seit 1850, Guerillakrieg um Sklaverei in Kansas seit 
1854, John Browns Versuch 1859, einen Sklavenaufstand zu erregen) ging die
Non-resistance auch als Bewegung zu Ende. Nicht nur eine jüngere Generation
der Abolitionisten, auch führende Non-resistants näherten sich Rechtfertigungen
der Gewalt an. Persönlich sahen sich Garrison und Wright bis zu ihrem Lebens-
ende als Non-resistants, aber sie haben den Bürgerkrieg für notwendig gehalten
und begrüßt. Die umfangreiche Literatur ist v.a. damit beschäftigt, diesen Gegen-
satz zu deuten. Es war wohl weniger ein Umfall, als eine komplexere Dialektik der 
Gewalt. Die Non-resistants haben kein naiv-einheitliches Gebot der Gewaltlosig-
keit. Gewalt predigte Garrisons Liberator nie, aber er protestierte von Anfang an 
im Namen der consistency gegen den Doppelstandard der Gewalt, der den Skla-
ven die Gewalt verweigern will, die den Sklavenhaltern und deren staatlichen
Helfern zugestanden wird. Diese Argumentation wird von 1831 bis 1865 durch-

641

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gehalten. Vgl. zu der frühen Debatte, in der die Anerkennung eventueller Skla-
venaufstände als Freiheitskriege gefordert wird: Walker’s Appeal, in: Liberator 30.
April, 14. Mai und 28. Mai 1831 (Kommentar zu einer vielbeachteten Auffor-
derung eines schwarzen Autors zum Aufstand); The Non-Resistance Doctrine, in:
Liberator 9. Juli 1831 (der Autor nennt sich Consistency). Dieser Ton fehlt in der
Non-resistance-Debatte der späten 1830er Jahre, aber seit den 1840er Jahren 
kehrt nicht nur die Unterscheidung der Gewalt für die Freiheit von der Gewalt
gegen die Freiheit wieder, zusätzlich tritt dazu eine Unterscheidung der Gewaltlo-
sigkeit der Non-resistants von der Gewalt der übrigen, von denen die Non-
resistants zuletzt verlangen, daß sie für die Freiheit mit Gewalt kämpfen, da
Kampf das Prinzip ist, das sie anerkennen. Vgl. v.a. die Debatte auf der Jahres-
tagung der Massachusetts Anti-Slavery Society in Liberator 13. Februar 1857 
(auch wieder eine Diskussion über consistency). Die Non-resistance ist nicht, wie 
häufig gemeint wird, nur eine Gesinnungsethik. Sie sollte zugleich die Aufgabe 
einer Verantwortungsethik einnehmen. Die einzige Ausnahme unter den führen-
den Non-resistants war Adin Ballou. Als einziger konnte er aus Garrisons Decla-
ration of Sentiments eine zusammenhängende Lehre der Non-resistance machen
und als einziger protestierte er gegen die Verletzung der Prinzipien der Non-
resistance seit 1859. Aber das war ihm nur möglich durch seine völlig unpoliti-
sche, individualistische, religiöse Sicht der Non-resistance. Es wäre völlig falsch 
Garrison und Wright nicht als religiös anzusehen, aber ihre Regiösität steht den 
demokratischen, religionskritischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts nahe in
einer starken Betonung von welthistorischer Entwicklung der Religion, Bibelkritik,
Naturrechts- und Menschenrechtsargumenten. Nach dem Bürgerkrieg nahm die
Universal Peace Union, die von Pazifisten gegründet wurde, darunter Garrison, 
Wright und Ballou, das Programm der Non-resistance, das durch den Sieg der
Sklavenbefreiung etwas einfacher geworden war, wieder auf.

Über die Abolitionsbewegung als gewaltfreie Bewegung und das Ende der 
Gewaltfreiheit im Bürgerkrieg: Carleton Mabee, Black Freedom : the Nonvio-
lent Abolitionists from 1830 Through the Civil War. – New York 1970. Zu dem 
Aufstandsversuch von John Brown 1859: The Tribunal : Responses to John
Brown and the Harpers Ferry Raid / ed. by John Stauffer and Zoe Trodd. –
Cambridge, Mass. 2012 (mit Texten von John Brown und Beiträgen u.a. von
H. D. Thoreau, R. W. Emerson, Frederick Douglass, Theodore Parker, H. C.
Clarke, W. L. Garrison, Wendell Phillips, Charles Sumner, Abraham Lincoln,
Carl Schurz). Zu den Rechtfertigungen für den Krieg auch: James M.
MacPherson, The Struggle for Equality : Abolitionists and the Negro in the
Civil War and Reconstruction. – Princeton 1964. Zur Geschichte der Non-
resistance im Rahmen der Abolitionsbewegung oder der Friedensbewe-
gung: W. Freeman Galpin, Pioneering for Peace : a Study of American
Peace Efforts to 1846. – Syracuse, NY 1933; Aileen S. Kraditor, Means and
Ends in American Abolitionism : Garrison and his Critics on Strategy and Tac-
tics, 1834-1850. – New York 1969; James Brewer Stewart, The Aims and
Impact of Garrisonian Abolitionism, 1840-1869, in: Civil War History 15 (1969)
197-209; ders., Peaceful Hopes and Violent Experiences : the Evolution of
Reforming and Radical Abolitionism, 1831-1837, in: Civil War History 17
(1971) 293-309; Peter Brock, Pacifism in the United States : from the colonial
era to the First World War. – Princeton, NJ 1970. – Kapitel 12-14 und 16; 

642

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lewis Perry, Radical Abolitionism : Anarchy and the Government of God in 
Antislavery Thought. – Ithaca, NY 1973, Neuausgabe Knoxville 1995; Law-
rence J. Friedman, Gregarious Saints : Self and Community in American Abo-
lition, 1830-1870. – Cambridge 1982; Valerie H. Ziegler, The Advocates of
Peace in Antebellum America. – Bloomington 1992; Dan McKanan, Identifying
the Image of God : Radical Christians and Nonviolent Power in the Antibellum
United States. – Oxford 2002; W. Caleb McDaniel, The Problem of Democracy
in the Age of Slavery : Garrisonian Abolitionalist and Transatlantic Reform. –
Baton Rouge 2013.

5.1.5.1 William Lloyd Garrison
1805-1879, Drucker und Journalist. 1830-1865 Herausgeber der abolitionisti-
schen Zeitung Liberator. Vorsitzender der American Anti-Slavery Society. Biogra-
phie: Henry Mayer, All on Fire : William Lloyd Garrison and the Abolition of Sla-
very. – New York 1998. Hagiographisch, aber eine wichtige Materialsammlung:
Wendell Phillips Garrison/Francis Jackson Garrison, William Lloyd Garrison, 
1805-1879 : the Story of his Life Told by his Children. – New York 1885-1889. – 4 Bde.
Zu Garrison vgl. auch die zu Non-resistance genannte Literatur, bei der Garrison immer
im Zentrum steht und doch immer zu kurz kommt.

Garrison stieß 1830 auch bei weißen Amerikanern eine Bewegung für unverzüg-
liche Abschaffung der Sklaverei an und setzte damit der Bewegung für allmähli-
che Aussiedlung der Schwarzen nach Afrika, die den Kirchen und den Sklaven-
haltern nahestand, eine politische Kampfbewegung entgegen. Er pflegte von
Anfang an bewußt einen polarisierenden Stil, weil er als die Aufgabe des Publizis-
ten sah, die Öffentlichkeit erst einmal zu spalten (vgl. den Artikel, mit dem er den
Liberator eröffnet hat: To the Public, in: Liberator 1. Januar 1831). In den 1840er
und 1850er Jahren propagierte er die Auflösung der amerikanischen Union, weil 
die Sklaverei im Süden durch die Kooperation des Nordens erhalten wird (auch
Disunion gehörte zu Garrisons frühesten Einsichten, Liberator and Slavery, in: 
Liberator 7. Januar 1832). Den Bürgerkrieg hat er publizistisch gefördert, weil er
davon ausging, daß dieser Krieg auch gegen den Willen der kompromißbereiten
Politiker ein Krieg um Sklavenbefreiung werden müßte; er hatte kein Vertrauen in
die Republikanische Partei, wie sie war, aber in das, was sie werden könnte. Gar-
risons Abolitionismus ist neben O’Connells Katholikenbewegung in Irland (die 
Garrison als sein Vorbild nannte) und Cobdens Freihandelsbewegung in Großbri-
tannien (zu der Garrison Kontakte herstellte) die dritte große gewaltfreie außer-
parlamentarische Massenbewegung des 19. Jahrhunderts. Garrison schloß aus 
der Declaration of Independence auf eine Aufgabe Amerikas für Demokratie und
Menschenrechte; Sklaverei zeigte das Versagen des demokratisch verfaßten
Staates. Seine historische Leistung war, über die immer neuen Versuche hinweg, 
mit politischen Kompromissen die Union zu retten, betont zu haben, daß eine
Demokratie ohne das Menschenrecht der persönlichen Freiheit nicht möglich ist.
Er versuchte die Kritik europäischer Demokraten an der amerikanischen Sklave-
rei zum Teil des amerikanischen politischen Kampfes zu machen. Bereits das
Motto des Liberator zeigt das Bekenntnis zum demokratischen Transnationalis-

643

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mus: „Our country is the world – our countrymen are mankind“ (eine Adaption 
eines bekannten Ausspruches des Demokraten und Deisten Thomas Paine, siehe
Bd. I, 428-432). Vielen amerikanischen Historikern fällt es schwer, Garrisons Abo-
litionismus als eine politische Bewegung zu würdigen und ihr eine historische 
Bedeutung für das Ende der Sklaverei zuzubilligen; Abraham Lincoln hatte das 
anders gesehen. Vgl. jetzt aber außer der Biographie von Henry Mayer 1998: W.
Caleb McDaniel, The Problem of Democracy in the Age of Slavery : Garrisonian
Abolitionists & Transatlantic Reform. – Baton Rouge 2013.

Dieser gewiefte politische Publizist müßte in diesem Buch nicht erwähnt werden, 
wenn er nicht das Haupt der Non-resistance-Bewegung gewesen wäre. Seine
Declaration of Sentiments ist eines der radikalsten Dokumente des Pazifismus im
19. Jahrhundert: Jede physische Gewalt wird verworfen: Verteidigungskrieg,
Strafgewalt des Staates, persönliche Notwehr. Non-resistants sind Bürger des 
Reiches Gottes, Gott allein gebührt die Rache. Die Declaration beruft sich auf
den in der Bibel offenbarten Befehl Gottes und auf die Erfahrung der Geschichte, 
die zeigt, daß physische Gewalt nie zu einer moralischen Erneuerung geführt hat. 
Die rhetorische Macht dieser Erklärung ist oft gewürdigt worden, aber wenn Peter 
Brock sofort hinzufügen muß, daß es „not mere verbiage covering empty senti-
ments“ sei, zeigt sich doch zugleich, daß man ein Mißtrauen gegen diesen Text
überwinden muß (Pacifism in the United States : from the colonial era to the First 
World War. – Princeton, NJ 1970. – S. 544). Dieses Mißtrauen wird dadurch 
genährt, daß wir wissen, daß Garrison als Apologet des Bürgerkrieges endete. Es 
gab zwei Strategien, damit umzugehen: 1., den Text von 1838 erst zu nehmen
und anzunehmen, daß Garrison 1861 umgefallen oder aufgewacht sei; 2., von
vornherein eine größere Historisierung dieses Textes zu verlangen. Gerade der
scheinbar ahistorischste Pazifismus zeigt sich als durch die Krisen des Abolitio-
nismus 1835-38 und 1856-1861 historisch festgelegt. Die Kontinuität bei Garrison 
ist die Lehre, daß auch der Pazifist die Gewalt der Unterdrücker von der Gewalt 
der Unterdrückten unterscheiden muß: Wer vom Recht der Sklaven auf Kampf für
ihre Freiheit nicht sprechen will, soll das Lob für europäische Revolutionäre unter-
lassen (The Insurrection, in: Liberator 3. September 1831); wenn das Recht der
Sklaven auf Selbstverteidigung bezweifelt wird, dann kann sich niemand auf ein
Widerstandsrecht berufen (Prospect of the Liberator vol. VIII, in: Liberator 15.
Dezember 1837, das ist der Text, in dem Garrison die Non-resistance-Strategie
erstmals öffentlich ankündigt); Non-resistants müssen die amerikanische Nation 
nach deren eigenem Standard nehmen und deshalb im Kampf zwischen Freiheit
und Sklaverei Sympathien für die richtige Seite haben (Annual Meeting of the
Massachusetts Anti-Slavery Society, in: Liberator 13. Februar 1857); wenn er 
nicht mit dem Guerrilla-Abolitionisten John Brown sympathisieren würde (und mit
denen, die diesem künftig folgen werden), wäre er ein Monster (Liberator 16.
Dezember 1859). Was sich geändert hat, ist Garrisons Einschätzung der Rolle von
Überzeugung und Zwang. Der Weg zum vollen Non-resistance Programm, das nur
Überzeugung erlaubt, ist nicht gut belegt. Zum Teil muß er aus der Geschichte der
Friedensbewegung verstanden werden. Garrison, der 1829 den Militärdienst ver-
weigert hatte, wirft der American Peace Society seines Mentors William Ladd vor,
daß sie nur Ziele habe, die auch Militärs annehmen können (Liberator 8. Sep-
tember 1837 und 23. November 1838). Aber die Radikalität, die bis zur Delegiti-

644

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mierung der Regierung geht, ist nur aus der Krise der Abolitionsbewegung zu
verstehen. Spätestens 1835 hat Garrison begriffen, daß man Sklavenhalter nicht
überzeugen kann und daß die Kirchen eine Stütze der Sklaverei bleiben werden.
Beginnend mit Garrisons Söhnen hat man seinem Kontakt zu dem religiösen Per-
fektionisten John Humphrey Noyes, der den Institutionen der Republik keine Legi-
timität zugesteht und ein Strafgericht Gottes erwartet, eine große Bedeutung
zugesprochen. Man wird eine Wirkung als Katalysator annehmen müssen (ein
Brief von Noyes ist ohne Nennung des Autors und mit dem Titel Declaration of
Sentiments gedruckt in: Liberator 13. Oktober 1837). Besonders in dieser Zeit 
greift Garrison zu apokalyptischen Visionen (Brief an H. C. Wright, in: The Letters
of William Lloyd Garrison II (1971) 257-259, 16. April 1837; vgl. auch Briefe an
Elizabeth Pease, in: Letters II, 323-327, 6. November 1837, und an Joseph
Pease, in: Letters II, 673-675, 3. August 1840), nimmt aber dieses eher altmodi-
sche Wirken Gottes nur marginal in seine eigene Declaration of Sentiments auf.
Wie Garrisons Söhne auch bereits festgestellt haben, bot Noyes keine Lehre für 
den Frieden an. Aus Garrisons Brief an Wright wird klar, daß ihn die Chance der
Polarisierung interessierte: „There is nothing more offensive to the religionists of
the day than practical holiness“. Und in seiner Absage an William Ladd und die
American Peace Society machte Garrison klar, daß Non-resistance als eine
Kampfansage an die elite in Kirche und Staat gedacht war (Garrison muß zu den
ersten gehören, der das Wort „Elite“ aus der französischen demokratischen Lite-
ratur in den englischen Sprachgebrauch überführt haben): einige unbekannte 
Männer und Frauen ohne Vermögen, die als Fanatiker verschrien sind, haben 
eine Gesellschaft gegründet und ihr ein Programm gegeben, das nicht überboten
werden kann (die Provokation Garrisons, die zum Bruch mit der American Peace 
Society führte, war übrigens die gleichberechtigte Zulassung von Frauen). Das ist 
eine Radikalisierung der Kampfansage mit der Garrison 1831 den Liberator eröff-
net hatte. Trotz der raschen Bedeutungslosigkeit der Non-Resistance Society und
der Priorität der Disunion-Politik in den 1840er/1850er Jahren war die Non-
resistance für Garrison nicht bedeutungslos geworden (seine heftigste öffentliche
apokalyptische Drohung, eine Prophezeiung des Endes der Herrschaft der Tyran-
nen der Welt und eine Verfluchung der USA, gehört völlig in einen Kontext der
Disunion und der transatlantischen demokratischen Beziehungen, Liberator 10.
Januar 1845). Aber es wird erst wieder in den späten 1850er Jahren notwendig, 
Non-resistance zu verteidigen. 1856 protestiert Garrison gegen den Trend, die
Gewalt in Kansas gegen Anhänger der Sklaverei zu verteidigen. Er verteidigt
eher die Gewaltfreiheit der Abolitionisten, nicht die spezielle Non-resistance-
Position: auch Anhänger der Sklaverei sind Menschen, die man nicht einfach
abknallen darf (Liberator 14. März und 11. April 1856). 1858 analysiert er auf
einer Krisenversammlung der Abolitionisten die allgemein wahrgenommene 
Stagnation der Bewegung und empfiehlt erneut seine alten Wege, zum Teil mit
wörtlichen Rückgriffen auf 1838: Die Geschichte von 6000 Jahren zeigt, daß 
Gewalt „for such a struggle as ours“ nie zum Erfolg geführt hat, denn nur die
Übereinstimmung mit dem Geist Gottes bringt „that power over men’s minds that
we should have.“ Zu viel Politik macht „less and less potent in the moral field.“ Es 
ist anzunehmen, daß Blut fließen wird, aber die Abolitionisten sollen nicht dazu 
auffordern. Auch der Sklavenbesitzer ist ein Mensch und als Mensch heilig. Das
Unrecht korrigieren muß Gott selber (New England Anti-Slavery Convention, in:

645

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Liberator 4. Juni 1858). Es ist Garrison damals nicht mehr gelungen, diese Bot-
schaft seinen Anhängern plausibel zu machen. In einer Versammlung anläßlich 
der Hinrichtung John Browns wiederholt Garrison die gewaltfreie Aufgabe der
Abolitionisten und würdigt zugleich den religiös motivierten Kampf von John
Brown. Auch der Non-resistant muß es begrüßen, wenn Gewalt eher für die
Unterdrückten als für die Unterdrücker eingesetzt wird. Er blickt wohlwollend
zurück auf die amerikanische Revolution und die fremden Freiheitskämpfer, die
ihr halfen, und blickt voraus auf eine Zeit, wenn jeder Sklave ein John Brown sein
wird (Liberator 16. Dezember 1859). Es ist in der Forschung umstritten, wie groß
der Bruch mit Garrisons bisheriger Haltung war. Der Non-resistent Adin Ballou in 
seiner Kommune Hopedale verurteilte diese Haltung sofort und spätestens in
seiner Antwort an Ballou vollzieht Garrison den endgültigen Bruch: Gerade der
Anhän-ger der Friedensprinzipien muß den Sieg der Freiheitskämpfer begrüßen,
denn nur wo Freiheit herrscht, können Friedensprinzipien sich entfalten; wo Skla-
verei besteht ist das völlig undenkbar. Auch die höchste Stufe des Christentums 
wird nur in einem Fortschrittsprozeß erlangt (The Practical Christian, in: Liberator
13. Januar 1860). Die Spannung zwischen Überzeugen und Zwang, die Garrison
dreißig Jahre verfolgt hat, ist damit aufgelöst. Die Zeit der Non-resistance ist noch
nicht gekommen. Die Sympathie des „ultra peace man“ mit dem Freiheitskampf
wird nun so ausgelegt, daß er auf Gewalt anderer angewiesen ist. Der Weg zu
Garrisons Förderung des Bürgerkrieges ist dann nur noch ein Nachspiel. An der
persönlichen Non-resistance hält Garrison immer fest, aber das ist, nachdem die
Initiative auf den kriegsbereiten Staat übergegangen ist, eine private Haltung. 
Befreiung kommt immer von außen, den Sklavenbesitzern kann man das Ende
der Sklaverei nicht anvertrauen. Garrison weist zurück, daß die Abolitionisten den
Krieg verursacht hätten; vor jedem Freiheitskrieg gab es diese falsche Ruhe. Er
muß verteidigen, warum die Auflösung der Union, die er selber so lange verlangt
hatte, 1861 nicht die friedlichere Position gewesen wäre: Die Union, die er so 
lange in der Sprache des Propheten Isaias mit Tod und Hölle identifiziert hatte,
wird als abolitionistisch gerechtfertigt. Als Christ kann er nicht empfehlen zu töten,
auch Feinde nicht. Aber nie hat Gott so klar einer Regierung Gewalt gegeben „to
do such a work of philanthrophy and justice.“ Mit dem Ende des prophetischen
Vokabulars kehrt die Erinnerung an den Freiheitskrieg wieder: Kosciusko, Kossuth,
Garibaldi sind seine Helden (The Abolitionists and their Relations to the War, in:
Liberator 24. Januar 1862; Kossuth hatte er 1849 noch heftig für den ungarischen
Freiheitskrieg kritisiert und 1851-52 eine lange Kampagne gegen ihn geführt, weil 
dieser auf seinem Amerikabesuch einer Stellungnahme gegen Sklaverei aus-
wich). Das Urteil des Historikers kann sein, daß Garrison eine Bedeutung für das
Ende der Sklaverei hatte, wie seine Zeitgenossen und er selber meinten; aber
wenn wir Garrison selber folgen, kann das Urteil nicht sein, daß allein Garrisons 
Non-resistance diese Bedeutung zu kam. Garrisons Haltung kann nicht an der
Position der Declaration of Sentiments festgemacht werden. Wer kein Monster
sein will, muß sich auf die Ambivalenz der Gewalt einlassen und auf Garrisons
Lernprozeß im Umgang mit dieser Ambivalenz.

Wo könnte ein theoretisches Interesse an Garrison liegen? Man kann bezweifeln,
daß er für theoretische Konsistenz viel Sinn hatte, sein Maßstab war zwar con-
sistency, aber da ging es um die Stoßkraft politischer Polemik. Die Declaration of

646

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sentiments gibt sich als religiöses Dokument, aber seine Religion ist nur schwer 
zu fassen. Die biographischen Linien sind bekannt: von einer streng baptistischen
Herkunft über Quäkereinflüsse und Kirchenkritik zu einer Relativierung der Autori-
tät der Bibel und zu einem Tom Paine‘schen demokratischen Naturrecht. Die 
Declaration of Independence war von Anfang an eine seiner Quellen und die
Bibel hat er immer wie eine Menschenrechtserklärung zitiert. Auch als er die gött-
liche Inspiration des Bibeltextes leugnete, hat er darauf bestanden, daß er ihn
besser verstünde als seine besoldeten klerikalen Gegner (auch darin unterschied
er sich nicht von europäischen Demokraten). Aber es bleibt unklar, was für einen
Gott er hatte. Es ist nie der Gott des Paine‘schen Deismus geworden, es bleibt
ein strafender Gott. Garrisons Gott ist kein Non-resistant. Der junge Garrison hat-
te sich von Quäkern überzeugen lassen, daß Gott kein Krieger sein kann, der 
Übergang zur Non-resistance bringt den strafenden Gott wieder, um im Bürger-
krieg in einer Art manifest destiny der Union zu gipfeln. Garrison hat kein Zivilisa-
tionsverständnis von Geschichte im Sinne des 19. Jahrhunderts (das unterschei-
det ihn stark von seinem Mitstreiter Wendell Phillips, der im selben Moment wie 
Garrison begriffen hatte, daß das Amerika der Sklaverei nicht als Demokratie
gesehen werden kann, sich viel mit Tocqueville auseinandergesetzt hat und den
Bürgerkrieg mit einer Zivilisationstheorie erklärt – aber eben kein Non-resistant
war). Garrisons Hinweise auf die Geschichte waren immer negativ: 1838 in der
Declaration, daß Gewalt noch nie eine moralische Bewegung gefördert, 1860 in 
der Antwort auf Ballou, daß die Geschichte noch nicht so weit gekommen ist, daß 
Non-resistance etwas zu erreichen vermag. In der Kansas-Krise versuchte 
Charles Stearns, dem einst selbst Adin Ballou nicht genügend Non-resistant 
gewesen war, gegen Garrison die neue Gewaltbereitschaft der Abolitionisten zu
verteidigen. Er erinnert diesen daran, daß die Bibel als Basis für göttliche Gebote 
nicht ausreicht, damit fehlt eine Basis für absolute Non-resistance. Die Strategie
der Verteidigung der Freiheit muß durch ein Urteil über die historische Situation
gewonnen werden (Liberator 23. Mai 1856). Garrison hat diese Herausforderung 
damals nicht angenommen. Erst die Antwort an Ballou im Januar 1860 ist Garri-
sons Theorie der Non-resistance. Vgl. zu Garrisons Religion und seinem nicht 
ethischen, sondern theologischen Problem: Dan McKanan, Identifying the Image
of God : Radical Christians and Nonviolent Power in the Antebellum United Sta-
tes. – Oxford 2002. – S. 66-90.

Eine anhaltende Wirkung Garrisons auf den Pazifismus ist nicht bekannt. Tolstoi
hat von Garrison erst nachträglich durch einen Briefwechsel mit Garrisons Söh-
nen erfahren. Aber man kann sie vergleichen: Tolstois betont antipolitische Non-
resistance kann zu Adin Ballou gestellt werden. An Garrisons politische Non-
resistance erinnert eher Gandhis gewaltfreie Bewegung. Die Grundannahme, daß
Gewaltfreiheit Macht bringt („that power over men’s mind“), teilen sie, aber auch 
die Probleme, zugleich politisch und gewaltfrei zu sein. Vgl. den Kommentar bei 
Peter Brock, Pacifism in the United States S. 669f.

647

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Declaration of Sentiments, Adopted by the Peace Constitution, Held in
Boston, September 1838, in: Principles of the Non-Resistance Society. –
Boston 1839. – S. 3-9 (auch The Liberator September 28, 1838)
Non-resistants können weder einer menschlichen Regierung Gefolgschaft leisten, 
noch können sie diese mit physischer Gewalt bekämpfen. Sie können nur Gott 
als König und Gesetzgeber, Richter und Herrscher der Menschheit anerkennen. 
Seinen Untertanen ist es verboten zu kämpfen. „Our country is the world, our
countrymen are all mankind“ (das Motto des Liberator) bedeutet, daß kein Land
und kein Individuum ein Recht haben sich zu verteidigen. Es wäre absurd anzu-
nehmen, alle Staaten seien von Gott gegeben; die Gewalt der USA, Rußlands
und des Türkischen Reiches hätte nur ein ungerechter Gott verleihen können. 
Staaten sind auf Gewalt angewiesen, deshalb können Non-resistants kein Amt
annehmen, andere in solche Ämter wählen oder Prozesse führen. Die Auge-um-
Auge-Bestimmungen des Alten Testaments sind zu Ende gekommen, der Herr 
beansprucht die Rache für sich. Die Geschichte der Menschheit zeigt, daß physi-
scher Zwang nie zu moralischer Erneuerung geführt hat und Liebe der Gewalt
vorgezogen werden muß. Ziel ist, die Ankunft des Reichs Gottes zu beschleuni-
gen, gerade in dieser Zeit ist es zu erwarten. Mittel dazu sind Predigt, Presse,
Vorträge, Gesellschaften, Petitionen. Vertrauen wird in Gott gesetzt, nicht in
Menschen. Diese Prinzipien werden triumphieren, denn sie sind von Gott.

5.1.5.2 Henry Clarke Wright
1797-1870, Hutmacher, dann presbyterianischer Geistlicher. Seit 1833 professio-
neller Agitator verschiedener Reformen: innere Mission, Sonntagsschulen, Frie-
den, Sklavenbefreiung. Zuletzt Vortragsreisender mit Themen der Gesundheitsre-
form und der Eheberatung. (Psycho-)Biographie: Lewis Perry, Childhood, Marria-
ge, and Reform : Henry Clarke Wright 1797-1870. – Chicago 1980. Vgl. Wrights
Autobiographie: Human Life : Illustrated in My Individual Experience as a Child, a
Youth, and a Man. – Boston 1849.

Wright war Motor der Abspaltung der New England Non-Resistance Society von
der American Peace Society (zuweilen wird der Niedergang der Non-Resistance 
Society auf seine lange Abwesenheit in Europa zurückgeführt). Er versucht gele-
gentlich zu zeigen, warum Abolitionism und Non-resistance zusammengehören:
To Theodore D. Weld – Slavery – Armed Resistance, in: The Liberator 28. August
und 4. September 1840. Aber meistens sind Wrights Non-resistance-Texte Frie-
denspropaganda. Wie in der pazifistischen Propagandaliteratur üblich schwankt 
er zwischen dem Lob des Martyriums des Wehrlosen (To Die Is Gain, in: The 
Non-Resistant 2. März 1839) und dem Versprechen, daß Wehrlosigkeit nicht nur 
generell, sondern auch im Einzelfall gut ausgeht (Defensive War Proved to Be a 
Denial of Christianity and of the Government of God. – London 1846). Beides ist 
auf die Herrschaft Gottes angewiesen. Aber wir müssen skeptisch sein, daß 
Wright sich die Herrschaft Gottes gar zu handgreiflich vorstellte. Sein Projekt der
1840er Jahre war, eine World’s Convention on Human Rights zusammenzubrin-
gen, am besten zu verstehen als ein Non-resistance-Gegenentwurf zum Con-
gress of Nations, den William Ladd und die American Peace Society propagier-

648

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ten. Diese World‘s Convention, die wie der Congress of Nations als eine bleiben-
de Institution (wenn man da von „Institution“ sprechen kann) gedacht ist, soll ein
Treffen nicht von Staaten und Nationen zur Diskussion von nationalen Rechten
sein, sondern ein Treffen von Menschen zur Diskussion von Menschenrechten.
„Every human being should know what rights belong to him as a human being“ 
(Liberator 16. Juli 1841). In den 1840er Jahren lebte Wright lange in England, um
im Auftrag der Non-Resistance Society Kontakte zu britischen Abolitionisten und
Demokraten zu knüpfen; seine Berichte an den Liberator sind häufig Angriffe auf 
den Nationalismus als Verletzung kosmopolitischer Rechte (als Beispiele sein 
erster Bericht 3. März 1843 und einer der letzten 12. Dezember 1845; Wright hat
einen beträchtlichen Anteil an der perjorativen Verwendung von nationalism; er 
überzeugte sich in Großbritannien, daß nationalism so sehr die britische Sünde 
sei wie Sklaverei die amerikanische). Vgl. W. Caleb McDaniel, The Problem of 
Democracy in the Age of Slavery : Garrisonian Abolitionists & Transatlantic 
Reform. – Baton Rouge 2013. – S. 120-124 The Antinational Tour of Henry Clar-
ke Wright. Wrights Begriff der Menschenrechte ist v.a. „the anti-man-killing-
principle“, das abstrakte Gegenteil von Krieg, Sklaverei und Todesstrafe, aber
zuweilen weitet er es aus auf Zerstörung aller Regierungen, die „man in his phy-
sical, intellectual, or spiritual nature“ behindern, statt Liebe und Verzeihen zu för-
dern (The Dissolution of the American Union, Demanded by Justice and Humani-
ty, as the Incurable Enemy of Liberty. – Glasgow 1845. – S. 3; das Argument 
spielt in der Art Garrisons die Declaration of Independence gegen die Constitution
aus). Diese Naturrechtsposition führt den Non-resistant Wright in den 1850er 
Jahren umstandslos zur Rechtfertigung abolitionistischer Gewalt: Sklaven, dürfen
gegen ihre Versklavung rebellieren und sich mit Gewalt wehren, der Norden darf
ermutigen und helfen. Alle Gesetze, Konstitutionen, Bücher und Dekrete „of
heaven or earth“, die diesem Naturrecht widersprechen, sind nichtig (Liberator, 
13. Dezember 1850; vgl. auch Death to Kidnappers, in: Liberator 4. Oktober
1850). Wright bemüht sich 1857 eine neue Parole zu etablieren: Widerstand
gegen Tyrannei ist Gehorsam gegenüber Gott. Er griff auf die frühen Debatten im
Liberator über consistency zurück: Wer ans Kämpfen glaubt, wäre ein Verräter an 
seinen Prinzipien, wenn er den Sklaven kein Recht des bewaffneten Aufstandes
eingestehen würde (Brief an Garrison, in: Liberator 23. Januar 1857; Annual Mee-
ting of the Massachusetts Anti-Slavery Society, in: Liberator 13. Februar 1857).
1859 wurde er unter den Non-resistants der eifrigste Apologet von John Brown,
denn Jesus Christus war „a dead failure.“ Wright verteidigt weiter die Dialektik der 
Gewalt: Ein Prozent Non-resistants, wie Garrison und Wright selber, werden kei-
ne Waffen ergreifen, aber die übrigen, die keine Non-resistants sind, müssen die 
Freiheit erkämpfen, bzw. den Sklaven alle Rechte zugestehen, die sie selber im
Kampf gegen Versklavung beanspruchen würden (The Natick Resolution, or:
Resistance to Slaveholders the Right and Duty of Southern Slaves and Northern
Freemen. – Boston 1859). Aus dem Evangelium der Liebe ist das Naturrecht der
Goldenen Regel geworden: No Rights, No Duties, or: Slaveholders, as such, Have
No Rights; Slaves, as Such, Owe No Duties. – Boston 1860. Aber völlig auf Natur-
recht begrenzt, kann Wright nicht bleiben. Zu seinen hilflosen Versuchen in einem
Krieg, den er begrüßt, einen Rest der christlichen Non-resistance als Aufopferung 
(self-abnegation) zu retten: Lewis Perry, Radical Abolitionism. – Ithaca, NY 1973. 
– S. 278-282; Thomas F. Curran, Soldiers of Peace : Civil War Pacifism and the

649

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Postwar Radical Peace Movement. – New York 2003. – S. 23-27. Nach dem Bür-
gerkrieg unterstützte er die militärische Rekonstruktion und versuchte zugleich, 
die neue Universal Peace Union für das alte Non-resistance-Programm zu ge-
winnen. 

Zu einer Klärung kommt Wright nicht als Non-resistant, sondern als Theologe und 
Pädagoge. Von seiner orthodoxen Umgebung entfremdet, verlangt er statt Theo-
logie Anthropologie. Im Kern seiner Anti-Theologie steht die „sacredness of man“,
aus dieser folgt absolute Unverletzlichkeit. Krieg, Sklaverei und Todesstrafe sind
Entweihungen des Menschen. Die Bibel per se hat keine Autorität, weil sie immer
wieder die Entweihung des Menschen sanktioniert. Die Vorschriften des Christen-
tums sind nicht deshalb wahr, weil sie biblische Gebote sind, sondern nur soweit 
sie in die Seele der Menschen eingeschrieben sind. Diesen Wahrheitsanspruch 
können alle Religionen stellen. Wrights Gott offenbart sich nur noch im Gewissen. 
Jeder hat einen ihm entsprechenden Gott, auch die Sklavenhalter und die Krie-
ger. Gegen Gewalt einzutreten, bedeutet, gegen deren Gott zu sprechen. Krieg
und Todesstrafe zerstören unsere moralische Natur. Nur Liebe kann die Wunden
heilen, die der Haß geschlagen hat (Anthropology; or, the Science of Man in its 
Bearing on War and Slavery, and on Arguments from the Bible, Marriage, God, 
Death, Retribution, Atonement, and Government, in Support of These and Other
Social Wrongs. – Cincinnati 1850). Wright, der als Abolitionist mit einem anony-
men Angriff auf W. E. Channing begonnen hatte, klingt am Ende wie Channing:
„Reverence for Human Beings – the only safeguard of human rights“. Doch
Wrights Anti-Theologie ist robuster und weniger patrizisch als Channings Theolo-
gie: Wer nur den Gott der Krieger oder Sklavenhalter kennt, wird töten und ver-
sklaven; dann wäre es besser, keinen Gott/kein Gewissen zu haben (The Living
Present and the Dead Past, or: God Made Manifest and Useful in Living Men and 
Women as He was in Jesus. – Boston 1865). 

Wrights Interesse galt immer der Erziehung. Er begann in der Sonntagsschulbe-
wegung. Sein erster Versuch als Abolitionist war ein Verein „for the Moral and
Intellectual Improvement of the Colored Race“, bis er begriff, daß Sklaven, bevor
sie belehrt werden können, erst befreit werden müssen. Er organisierte Kinder-
versammlungen und schrieb Kinderbücher. Sein erfolgreichstes Buch war ein
Kinderbuch: A Kiss for a Blow, or: A collection of Stories for Children; Showing
them how to Prevent Quarreling. – Boston 1849 (oder wie der posthume Titelzu-
satz 1890 lautet: „Inculcating the Principles of Peace“). Sein Programm als Vor-
tragsreisender bereicherte er in den 1840er und 1850er Jahren um Themen der
Gesundheit; zur abolition der Sklaverei und der Gewalt sollte abolition of death
kommen. Besonders erfolgreich war er als Kritiker des Ehelebens. Natürlich lehrt 
er nicht freie Liebe, wie man ihm unterstellte, sondern umgekehrt die Beherr-
schung der Triebe; Kontrollverlust in der Sexualität schockte ihn wie Sklaverei als
Erniedrigung des Menschen. Die Natur des Menschen ist auf Liebe hin angelegt, 
Haß und Krieg sind vom Menschen selbstgemacht. Diese bessere Menschheit 
beginnt mit Zeugung und vorgeburtlicher Sozialisation in Liebe. Das Empire of the
Mother tritt an die Stelle des Reiches Gottes. Seine Lehre ist klar: bessere „Orga-
nisation“ kann es nur durch bessere Mutterschaft geben, nicht durch den Staat
und nicht durch die Kirche. Während er wie Garrison immer mehr nach Tom Paine

650

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und dem egalitären Naturrecht klingt, begreift er, daß Non-resistance erst durch
eine Friedenspsychologie Plausibilität erhalten kann. Während Garrison begreift,
wie viel Geschichte vor der neuen Gewaltlosigkeit noch kommen muß, begreift
Wright, wie viel Veränderung des Familienlebens noch kommen muß. Diese Frie-
denspsychologie formuliert er 1850 in seiner Anthropology a.a.O., von den späte-
ren Texten ist am wichtigsten: The Empire of the Mother Over the Character and
Destiny of the Race. – Boston 1863 (dt. Übersetzung 1876 u.d.T.: Über vorge-
burtliche Erziehung). Vgl. zu Wrights Friedenspsychologie und –pädagogik und
zugleich der ersten feministischen Friedenstheorie v.a. Perry a.a.O., außerdem:
Peter F. Walker, Moral Choices : Memory, Desire, and Imagination in Ninetheenth-
century American Abolition. – Baton Rouge 1978. – S. 278-304 Henry Wright : Abo-
lition, Sexuality, and ‚The Great Day Coming’; Dan McKanan, Identifying the
Image of God : Radical Christians and Nonviolent Power in the Antebellum United 
States. – Oxford 2002. – S. 91-97.

5.1.5.3 Adin Ballou
1802-1890, baptistischer, später universalistischer, noch später kongregationa-
listischer Geistlicher. Leiter der christlich-sozialistischen Kommune Hopedale. 
Seit 1843 Vorsitzender der New England Non-Resistance Society; 1865 Vorsitzen-
der der Gründungsversammlung der Universal Peace Union. Vgl. Autobiography
of Adin Ballou, 1803-1890. – Lowell, Mass. 1896. Überblicke: Peter Brock, Paci-
fism in the United States. – Princeton, NJ 1968. – S. 587-615; Lewis Perry, Radi-
cal Abolitionism. – Ithaca, NY 1973. – S. 129-157. Zu Ballous Religion und Kom-
munegründung: Jerry Vaughn Caswell, The Instability of Faith : Adin Ballou’s 
Search for Religious and Social Perfection, MA Thesis Univ. of Wisconsin 1965
(https://catalog.hathitrust.org/Record/005729169).  

Die Non-resistants hatten mit Garrisons Declaration of Sentiments von 1838 
einen geschlossenen Gründungstext, den man aber kaum theoretisch nennen 
konnte. Ballou, der seit 1837 denselben Weg zum christlichen Perfektionismus 
wie Garrison gegangen war und 1839 mit der Non-Resistance Society Kontakt 
aufgenommen hatte, war der Einzige, der eine zusammenhängende Darstellung
einer Lehre der Non-resistance versuchte. Dieser Text beruht völlig auf dem bibli-
schen Befehl und wendet sich so nur an Christen. Ballou geht es um die Wieder-
herstellung des frühen Christentums unter dem Gebot „Widersteht nicht dem 
Bösen“. Non-resistance ist kein Anarchismus, sondern die Anerkennung des Rei-
ches Gottes. Wer nicht von Gott regiert werden will, wird von Menschen versklavt
werden. Das Reich Gottes muß in den Menschen sein, bevor es um sie herum
sein kann (Non-Resistance in Relation to Human Governance. – Boston 1839). 
Der logische Schluß eines solchen Programms war die Gründung einer Kommu-
ne. Aber Ballous umfassende Abhandlung über Non-resistance 1846 erwähnt
seine Kommune (oder gar deren Schwierigkeiten) nicht direkt. Die Gesellschaft, 
in der die Liebe zur einzigen Regel werden soll, bleibt unbestimmt. Die bestehen-
den Regierungen sind so fundamental unchristlich, daß sie nicht reformiert wer-
den können („Military and injurious penal power is their very life blood – the sta-
mina of their existence“). Non-resistance ist ein Programm für die kleine Zahl der

651

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christen, die einer unchristlichen Bevölkerung „the true standard“ zeigen müssen.
Non-resistance darf nicht zu passiv gedacht werden, moral resistance gegen das
Böse ist ein Gebot. Es wird ein langer Erziehungsprozeß sein, erst wenn zwei 
Drittel der Bevölkerung Christen geworden sind, ist mit einer christlichen Regie-
rung ohne Krieg, Todesstrafe und Sklaverei zu rechnen (Christian Non-
Resistance in all its Important Bearings : Illustrated and Defended. – Philadelphia 
1846, Neudrucke 1910 und in der Garland Library of War and Peace 1972).
Ballou versichert uns nicht nur, daß diesem Ziel nichts in der menschlichen Natur 
entgegensteht, er kennt auch ein „law of progress“: Zunahme an Einsicht. Dafür
beruft der Non-resistant sich ausgerechnet auf einen einstigen Ministerpräsiden-
ten, François Guizot, der aus dem Wesen der Regierung, auf Wahrheit angewie-
sen zu sein, einen Fortschritt von der Staatsgewalt zur Einvernehmlichkeit dedu-
ziert hatte (ebd. S. 233-234). Aber alles, was Ballou sonst über den Staat sagt,
läßt einen solchen Mechanismus des Fortschritts nicht erkennen. In den Diskus-
sionen der späten 1850er Jahren war Ballou der einzige prominente Non-
resistant, der die ahistorische und apolitische Deutung der Non-resistance noch 
für eine Handlungsanweisung hielt. Als er sich beklagte, daß selbst Garrison
abgefallen sei, handelte er sich dessen Erklärung ein, daß Non-resistance als 
Politik noch nicht eine Sache der Gegenwart sein könne. Vgl. zu diesem Streit mit
Garrison über „the bellicose John Brown Nonresistants“, der sich nicht zufällig als
Streit über die Bedeutung von Bibel und kirchlicher Organisation fortsetzte: Adin 
Ballou in Reply to J. Miller McKim, in: Liberator November 4, 1859; Autobiography
S. 416-422, 438-449. Zu Garrisons Antwort siehe oben in Abschnitt 5.1.5.1. Es ist 
durchaus typisch für Ballou, daß A Discourse on Christian Non-Resistance in 
Extreme Cases. – Hopedale 1860 (abgedruckt in der Garland Library of War and
Peace 1972) eine bloße Wiederholung des Standes von 1846 ist, ohne jeden
Hinweis auf die Desintegration der Bewegung. Mehr Zustimmung bekam Ballou
von Tolstoi, mit dem er einige Briefe wechselte. Aber Ballou fand Tolstoi als
Theologen wirr und als Ausleger des Gebotes „Widersteht nicht dem Bösen“ gar
zu passiv (der Briefwechsel ist gedruckt u.d.T.: The Christian Doctrine of Non-
Resistance, in: The Arena 3 (December 1890) 1-12, Korrekturen in: New England
Quarterly 4 (1931) 777-782; vgl. Autobiography S. 508-511).

5.2 Großbritannien
Die moralphilosophische Diskussion in Großbritannien war vom Kampf zweier
Schulen bestimmt: Der Utilitarismus hatte eine hegemoniale Stellung, das sagen
auch seine idealistischen Gegner, die ihre Ethik als Widerstand formulieren. Der
Utilitarismus dominierte zunächst auch in Kirche und Universitäten. William Paley
(1743–1805), der auch die für die spätaufklärerische Kirche unverzichtbaren 
Lehrbücher über die göttliche Inspiration der Bibel und die göttliche Ordnung der
Natur geschrieben hat, beherrschte mit seiner Moralphilosophie den Lehrbetrieb 
in England und Amerika für Jahrzehnte. Paley polemisiert gegen die Vorstellung, 
daß die Bibel eine Liste von Geboten Gottes sei: es müssen immer die Umstände 
der Handlungen bedacht werden, nur nützliche Regeln können verpflichten (The

652

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Principles of Moral and Political Philosophy 1785. Zwar wurde seine Moralphilo-
sophie bald als unchristlich kritisiert (und später verurteilte auch der Utilitarist 
John Stuart Mill diese „expediency of the most obvious and vulgar kind“), aber es
gab keinen Ersatz für dieses Lehrbuch. Moralphilosophie (oder -theologie) war an
den beiden englischen Universitäten im frühen 19. Jahrhundert kein bedeutendes 
Fach. Im 19. Jahrhundert wurde der Utilitarismus zunehmend von Agnostikern
und Atheisten weiterentwickelt, die keine Universitätsanbindung hatten (bzw. eine
eigene, unkonfessionelle Universität gegründet hatten). Der Utilitarismus hatte 
enge Beziehungen zu Empirismus, Evolutionslehre und Liberalismus. Es war
dieser säkulare Utilitarismus, den man auf dem Kontinent für den britischen Bei-
trag zur Moralphilosophie hielt, verurteilte und rezipierte. 

William Whewell (1794-1866), anglikanischer Geistlicher, Professor für Moralphi-
losophie und Master of Trinity College, Cambridge, versuchte die Moralphiloso-
phie der Universitäten zu erneuern. Seit einiger Zeit wird er als Wissenschaftshisto-
riker und –theoretiker wieder beachtet (weil die Wissenschaftstheorien des 20.
Jahrhunderts eher mit ihm als mit seinem Gegner John Stuart Mill übereinstimm-
ten). Aber im 19. Jahrhundert hatte Whewells Wissenschaftstheorie einen Sinn, 
der im 20. Jahrhundert nur in marginalen Bereichen christlicher Apologie fortge-
setzt wurde: um einen Platz für den Schöpfer zu retten, bekämpft er den Anspruch 
der Naturwissenschaft, Einheitswissenschaft zu sein. Whewell hat als erster ein
Lehrbuch verfaßt, das Paley an den Universitäten ersetzen sollte. Seine Moral-
wissenschaft hat zwei Funktionen: menschliche Moral gegen naturalistische Kon-
strukte zu verteidigen (der Utilitarismus, auch schon in Paleys Spielart, habe zu
wenig begriffen, daß der Mensch ein intellektuelles, soziales, moralisches, reli-
giöses, spirituelles Geschöpf sei) und Politik gegen ahistorische naturrechtliche
Forderungen zu verteidigen. Einen eingeborenen „moral sense, independent of
the culture and development which human life necessarily produces“, wie ihn 
die schottische Universitätsphilosophie des 18. Jahrhunderts gelehrt hatte, lehnt
Whewell ab. Stattdessen lehrt er den allmählichen Fortschritt in Orientierung am
aktuellen Recht. Die moralischen Wahrheiten sind ewige Wahrheiten, ihr Entde-
ckungszusammenhang ist historisch. Nur das Recht kann unseren moralischen 
Ideen Form und Substanz geben; dafür muß das Recht sich aber allmählich der 
Gerechtigkeit annähern. Die nationale Gesetzgebung vollzieht diese Anpassung. 
Es ist ein dialektisches Verhältnis: das Recht deutet die Moral und die Moral kor-
rigiert das Recht. Die Rechtsentwicklung ist eine Balance von Ordnung und Frei-
heit (Elements of Morality, including Polity. – London 1845, 4. Aufl. 1864). Whe-
well ist wohl der letzte Universitätslehrer gewesen, der eine vollständige Ethik 
deduzieren wollte. Er konnte die zunehmende Zahl utilitaristischer und evolutio-
nistischer Autoren nicht weiter beeindrucken (Mill tat Whewells Lehrbuch ab als
„a catalogue of received opinions“), aber die idealistische Philosophie, die sich 
seit den 1860er Jahren an den britischen Universitäten durchsetzte, war weiter 
ein Versuch, den naturalistischen Ansätzen Widerstand zu leisten.

Dem britischen Diskurs über Krieg und Frieden hat William Paley noch bis weit
ins 19. Jahrhundert hinein die Themen vorgegeben. Paley sagt nicht, daß Kriege 
moralisch seien; seine Strategie ist, die Moralphilosophie für unzuständig zu

653

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


erklären. Ob ein Staat einen gerechten Krieg führen darf, ist eine Frage der 
Nutzenabwägung. Bei Konflikten zwischen Individuen ist das Recht an die Stelle 
der zu komplexen Nutzenabwägung getreten. International kann nur das Völker-
recht eine Analogie sein, aber die Regeln des Völkerrechts sind oft völlige Willkür,
ihre moral force beruht auf dem Gewissen der Souveräne, wobei angenommen
werden muß, daß international die Vertragstreue nicht so strenggenommen wer-
den kann, wie innerhalb des Staates (siehe Bd. I, 396-406 zur Herkunft dieses
Arguments von David Hume). Jeder gerechte Krieg ist ein Verteidigungskrieg;
Paley zählt außer Verteidigung des Territoriums auch Verteidigung der Wirtschaft
eines Landes dazu. Aber es gibt gute Gründe, warum bestimmte Vergrößerungen
des Territoriums nützlich sind, z.B. Herstellung „natürlicher Grenzen“, Schaffung 
verteidigungsfähiger Staaten oder Mächtegleichgewicht. Paley nennt deshalb 
generellere Regeln der Nutzenabwägung: Der Verlierer muß so viel Nutzen 
haben wie der Sieger und es darf nicht um Ehrenfragen gekämpft werden, die
vom national interest verschieden sind (darauf hätte sich durchaus noch Bis-
marck berufen können und wie Bismarck akzeptiert Paley, daß Kriege um natio-
nale Ehre geführt werden dürfen, wenn die Ehre das Nationalinteresse berührt).
In der Kriegführung sieht er alles als erlaubt an, was zum Ziel und zur Beendi-
gung des Krieges notwendig ist (darauf hätte sich Feldmarschall Moltke berufen
können). Das Heer muß ein Berufsheer sein, das hat die europäische historische 
Erfahrung gezeigt. Er verlangt ordentliche Bezahlung der Soldaten und will, um
der Gefahr einer Abschließung des Militärs zu begegnen, die Offiziere nur aus 
den besten Familien nehmen (Principles of Moral and Political Philosophy (1785),
IV/12 Of War, and of Military Establishments). Paley kennt den Unterschied zwi-
schen der Moral eines Christen und der Moral der Welt sehr wohl. In seinem
Buch über die Beweise für die Bibel als göttliche Offenbarung führt er auch das
Argument an, daß die Moral der Evangelien völlig fremd in einer heidnischen
Umgebung sei; der heidnischen Hochschätzung von Freundschaft, Patriotismus 
und aktivem Mut tritt „passive courage or endurance of sufferings“ entgegen. Es
sind zwei gegensätzliche menschliche Charakterformen. Wenn der heroische
Charakter dominieren würde, dann würde das zu ständigem Streit führen, wenn
dagegen der Charakter, den Jesus Christus gepredigt hat, dominieren würde, 
könnte die Welt wie eine Gesellschaft von Quäkern werden (Evidences of Christia-
nity. – Dublin 1794. – II/2 The Morality of the Gospel). Dieses Argument ent-
nimmt Paley einer christlichen Apologie von 1776, aber indem er es zitiert, hat er
der systematischen Gegenüberstellung von Held und Heiligem im 19. Jahrhun-
dert eine eindrucksvolle Nachgeschichte verschafft (z.B. bei Emerson und über 
Emerson bei Nietzsche). Paley kann nur den Nutzen der beiden Charaktere 
abwägen. Es gibt bei Paley keine Spekulationen, ob die Welt vom heidnischen 
Charakter zum christlichen Charakter fortschreitet.

Whewell legt den Beziehungen zwischen Staaten das Völkerrecht als Leitfaden 
der Gerechtigkeit zugrunde, hat aber das Problem, daß das Völkerrecht selber so 
unvollkommen ausgebildet ist. Es gibt kein common tribunal, deshalb ist zwi-
schen Staaten der Krieg nötig. Wegen dieser unvollkommenen Ausbildung des 
Völkerrechts, spricht Whewell von international jus statt international law. Er ist
bereit, dieses jus an Stelle von law zu akzeptieren, weil es viele Regeln, Maximen 
und Prinzipien hat, die von verschiedenen Autoritäten akzeptiert wurden und 

654

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


generell die Zustimmung der Nationen haben. Dieses Völkerrecht muß Moral
anerkennen und muß deshalb wie die Gesetzgebung des Staates progressiv
sein. Er weist auf Rechte hin, die moralisch bereits fraglich geworden sind (wie
die Okkupation staatenloser Gebiete und das Eroberungsrecht). Als Philosoph 
zeigt Whewell sich in seinem Buch nur wenig, er gibt keine Aussicht auf ein ande-
res Völkerrecht und auf internationale Rechtsprechung. Er ist hinter gleichzeitigen
völkerrechtlichen Debatten zurückgeblieben, in denen eine historisch wachsende
Völkerrechtsgemeinschaft oder Völkerrechtsbewußtsein dem Völkerrecht zugrun-
degelegt wird. Nur in seinen moralphilosophischen Vorlesungen 1846 macht er 
sich vom real existierenden Völkerrecht etwas freier. Es gibt „demands for a bond 
which shall unite all nations together in the names of justice and humanity.“ Daß
dies nicht durch „any supranational authority“ geleistet werden soll, sondern
durch „a universal international understanding“, ist für Whewell zu selbstverständ-
lich, als daß er es begründen würde. Er verwirft auch die Idee einer universalen
christlichen Kirche über den Nationalkirchen als Gefahr eines Universalstaates;
die Angst vor dem Papsttum als Feind der nationalen Souveränität sitzt noch tief.
Es geht darum, dem Völkerrecht eine Institution zu geben, ein „universal tribunal 
of nations“, dessen „just sentences and humane counsels... delivered by wise
and loving voices“ von der ganzen Menschheit gehört werden, „because all have
learned to reverence wisdom and love“ (Lectures on Systematic Morality. – Lon-
don 1846. – S. 154-179 International Law). Das ist so untechnisch formuliert, daß
man nicht einmal weiß, ob er eine Art Gerichtshof ohne Exekutive oder nur eine 
internationale Öffentlichkeit der Völkerrechtslehrer meint. Es ist deutlich eine
Zukunftshoffnung. Und weil er so entschieden eine supranationale Institution
ausschließt, muß er die Voraussetzung eines moralischen Weltpublikums beto-
nen. In dem Anhang zur letzten Ausgabe der Elements 1864 geht Whewell auf
Friedenspläne ein. Annäherungen an einen internationalen Zustand gab es in
jeder Zeit: das Römische Reich, Kirche und Reich des Mittelalters, Kongresse und
Allianzen der Neuzeit. Das ist eine gar zu großzügige Liste und ein Ausblick fehlt. 
Aber niemand kann Whewell vorwerfen, er habe die Zukunft des Völkerrechts nicht
ernst genommen: er stiftete den Lehrstuhl für Völkerrecht in Cambridge.

Abgesehen von dem Quäker Jonathan Dymond, der aus einer universitätsfernen
Gegenkultur kam, und dem Propheten John Ruskin, der ein ambivalentes Ver-
hältnis zur Universität hatte, werden hier nur Autoren behandelt, die an dem Uni-
versitätsprojekt einer neuen Morallehre beteiligt waren. Im Gegensatz zu Amerika 
war in England bereits ausgeschlossen, daß ein biblischer Pazifismus an den
Universitäten gelehrt werden konnte. Die Gegner der universitären Moralwissen-
schaft sind in anderen Kapiteln behandelt worden, weil sie in ihren Friedens-
theorien stärker außenpolitisch, bzw. sozialwissenschaftlich als ethisch argu-
mentieren (siehe oben zu John Stuart Mill (Abschnitt 2.3.1.1) und zu Herbert 
Spencer (Abschnitt 4.2.2), beide hatten keine Universität besucht und wirkten
an keiner, waren national und international aber viel bekannter als die Professo-
ren der Philosophie). Henry Sidgwick, Grotes Schüler und später dessen Nach-
folger auf dem Lehrstuhl für Moralwissenschaft in Cambridge, der versuchte, 
Moralwissenschaft auf John Stuart Mills Version des Utilitarismus zu gründen,
wird erst im nächsten Band behandelt, weil seine Friedenstheorie zu seinem eher
politikwissenschaftlichen Spätwerk gehört.

655

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.2.1 Jonathan Dymond 
1796–1828, Textilhändler in Exeter. Gründer einer örtlichen Friedensgesellschaft 
und externes Mitglied des Rates der Peace Society.

Als Quäker und als Kaufmann hatte Dymond mit den englischen Hochschulen
nichts zu tun. Sein Interesse an Moralphilosophie war das eines Quäkers, der
jeden Krieg als von Gott verboten ansieht. Dem Utilitaristen Paley wirft er vor, 
daß er das göttliche Gesetz als das entscheidende Moralgesetz zwar prinzipiell 
anerkennt, sich konkret aber nicht darum kümmert, daß es im Evangelium ein 
göttliches Verbot des gewaltsamen Widerstandes gibt. Auf Paleys Trennung von
innen (mit Recht und Regierung und nur beschränkter Selbstverteidigung) und
außen (mit unsicherem Recht und keiner Regierung und deshalb Krieg) antwortet 
Dymond, daß die Grenzen der Selbstverteidigung nicht durch die Existenz von
Staaten, sondern durch den Befehl Gottes bestimmt sind. Staaten wie Individuen 
ist es verboten zu töten. Seine Ablehnung des Verteidigungskrieges argumentiert
aber mit Erfahrung: Zuerst gibt man vor, andere zu verteidigen, dann Besitz, dann 
Ehre und zuletzt die begangenen Verbrechen. Sobald der Kampf beginnt, sind
die Heere beider Seiten Aggressoren: „Their business is destruction, and their 
business they will perform.“ Dymond geht vom Sicherheitsdilemma aus: Der, den
wir fürchten, hat vorher vielleicht uns gefürchtet. Er interessiert sich nur für
Kriegsursachen, die moralische Fehlentwicklungen zeigen. die „causes of war“ 
werden zu „causes of our complacency with war.“ Der wichtigste Grund der Popu-
larität des Krieges (daß der Krieg populär ist, bezweifelt Dymond nie) ist Ruhmes-
liebe. Dymond will dem Krieg die Glorie nehmen, indem er zwischen der Tugend 
der courage, die bei Christen eher als bei Soldaten vorkommt, und dem bloßen 
Instinkt der bravery unterscheidet. Er moralisiert das Sicherheitsdilemma, national 
irritability ist eine der Kriegsursachen, wer sich leicht bedroht fühlt, wird leicht zur 
Bedrohung. Auch Kriegsfolgen werden moralisch gesehen: Gehorsam ersetzt
moral reasoning. Der Krieg braucht Unterwürfigkeit. Im Krieg verliert man den 
Sinn für „sentiments of humanity“, doch der Gegensatz zum Christentum ist das
eigentliche Übel des Krieges. Daß Kriege auch Nutzen bringen können, muß er
nicht widerlegen; das ist einfach nur irrelevant. 1823 mißtraut Dymond der Moral-
philosophie: Paleys Abwägungen sind zu kompliziert, Dymond verlangt klare
Anweisungen und klare Sanktionen. Es gibt nur ein göttliches Gebot, der Christ
darf nicht selber urteilen, also verletzen Mörder und Krieger in einem Verteidi-
gungskrieg gleichermaßen das Gebot. Dymond muß Paleys expediency ableh-
nen, weil damit beansprucht wird, entgegen Gottes Gebot selbst zu urteilen: „The
almighty certainly knows our interests.“ Freilich hat Dymond eine eigene Art expe-
diency: Er will mit vielen Geschichten belegen, daß Gewaltfreie nicht angegriffen 
werden. Diesem Argument traut er freilich nicht: Christen müssen in Gottvertrau-
en leiden. Eine Welt ohne Krieg wird zum Experiment, das auszuprobieren lohnt.
Dymond weiß, daß seine Arbeit nicht dem traditionellen Quäkertum entspricht:
von der Gnade Gottes ist wenig die Rede, von der Moral viel. Die Neufassung ist 
ein Versuch, doch eine christliche Moralphilosophie zu formulieren. Das biblische
Gebot bleibt entscheidend, aber Naturrecht und expediency werden jetzt weitere
Quellen für die Ermittlung des göttlichen Willens. Dymond schlägt zu vielen gesell-
schaftlichen Fragen Reformen vor, für die er einen Willen Gottes höchstens indi-

656

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rekt erschließen kann, aber das Kapitel über den Krieg sticht weiterhin durch sei-
nen strengen biblischen Legalismus hervor. Dymond verkörpert mehr als andere
Autoren diesen Legalismus der christlichen Friedensbewegung. Paley wußte, daß 
er nicht in einer christlichen Welt lebt, und kennt keine historische Entwicklung
der politischen Moral. Dymond, für den allein Jesus Christus ein bedeutungsvol-
les historisches Ereignis war, hofft auf eine Verchristlichung, ja er sieht sie kom-
men, da sie ein Versprechen Gottes ist. Diese Verchristlichung wird vom Krieg
verhindert. Dymond zitiert nach Paley „that no two things can be more different 
than the heroic and the Christian character.“ Anders als Paley kann er sich mit
dieser Dichotomie nicht beruhigen. Aber das einzige Zeichen für den Fortschritt
der Verchristlichung in der Geschichte ist die Existenz der Quäker. 

Es gibt zwei Fassungen des Textes: An Inquiry into the Accordancy of War with
the Principles of Christianity, and an Examination of the Philosophical Reasoning 
by which it is Defended : with Observations on some of the Causes of War and
some of its Effects (1823). Dieses Büchlein wurde bis 1847 mehrfach in England
und Amerika gedruckt, danach noch einmal in Philadelphia 1892 und 1973 in der 
Garland Library of War and Peace. Dymond bearbeitete es als ein Kapitel seiner
posthum erschienenen Essays on the Principles of Morality and on the Private 
and Political Obligations of Mankind. – London 1829 (es gibt keine wesentlichen
Unterschiede, außer daß die Polemik gegen Paley an andere Stellen des Buches
verlagert wurde). Dieses Buch erlebte bis 1894 neun Auflagen. Das Kapitel über
den Krieg wurde separat gedruckt als: War : an Essay, erstmals Manchester
1889, versehen mit einem Vorwort des berühmten pazifistischen Politikers John 
Bright; dieser Text, meist mit dem Bright-Vorwort, wurde mehrfach gedruckt, zuletzt
1915 und 1973 ebenfalls in der Garland Library of War and Peace. Dymonds 
Texte waren die erfolgreichsten Texte der Friedensbewegung im 19. Jahrhundert 
(wenn man auch bedenken muß, daß einige der Ausgaben nicht auf eine Nachfra-
ge zurückgegangen sein werden; bestimmt nicht die deutschen Übersetzungen des
Inquiry, die 1850 in Philadelphia und 1851 in London gedruckt wurden, um auch
Deutschland auf die internationale Friedensbewegung aufmerksam zu machen).
Die erste Ausgabe der Essays hat Robert Southey sehr ausführlich und zustim-
mend in der konservativen Quarterly Review Januar 1831 besprochen; die letzte
Ausgabe hat D. G. Ritchie im International Journal of Ethics 1896 gewürdigt als
einen der wenigen Versuche von protestantischer Seite, ein vollständiges System 
der Moral vorzulegen. Dymond ist damit der einzige Pazifist vor Tolstoi (mit dem
ihn Ritchie vergleicht), der außerhalb der Friedensbewegung so prominent wahr-
genommen wurde; beide Rezensionen sind freilich dafür die einzigen Spuren. 
Beide Rezensenten schaffen es, auf das Kriegskapitel nicht einzugehen.

5.2.2 Frederick Denison Maurice
1805-1872, anglikanischer Geistlicher, Professor für Literatur und 1846-1856 für
Theologie am King’s College London, Gründer und Leiter des Working Men’s 
College, 1866-1872 Professor für Moralphilosophie in Cambridge. Vgl. J. N. Mor-
ris, F. D. Maurice and the Crisis of Christian Authority. – Oxford 2005. 

657

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Als Maurice den Lehrstuhl Whewells und Grotes übernahm, war er seit Jahrzehn-
ten einer der bekanntesten Geistlichen der Anglikanischen Kirche, ein Haupt der 
Broad Church-Bewegung, des christlichen Sozialismus, der Arbeiterbildungsbe-
wegung. Alle drei Bewegungen gehören durchaus zusammen. „Broad Church“ 
war der Versuch, die Anglikanische Kirche durch Opferung bestimmterer Dogmen
als Kern der englischen Nation zu bewahren. Dieser Nationalismus ist sozial, 
aber nicht demokratisch. Im Zentrum von Maurice’ Sozialphilosophie (eher Sozial-
theologie) steht deshalb der Begriff der Kirche und deren Beziehung zu Gesell-
schaft und Menschheit. Als Professor in Cambridge tat er wenig, Whewells und 
Grotes Programm der Professionalisierung der Moralphilosophie fortzuentwi-
ckeln, sondern griff auf sein eigenes geschichtsphilosophisches oder geschichts-
theologisches Programm zurück. Bereits in den 1840er Jahren hatte er die Kirche
als eine Institution gerechtfertigt, die zugleich national und universal ist: Eine 
Nation ohne spirituellen Universalismus ist gefährlich, ein internationaler Staat auf 
dieser �asis kann nur Eroberung sein. Französische Revolution und Arbeiterbewe-
gung wollen einen Staat für die gesamte Menschheit und deshalb ohne Beziehun-
gen zur Vergangenheit. Solche Versuche sind immer am nationalen Willen 
gescheitert. Eine universale Gesellschaft muß den nationalen Willen berücksich-
tigen. Eine spirituelle Gesellschaft kann nicht national beschränkt sein, deshalb
kann allein die Kirche eine universale Gesellschaft sein (The Kingdom of Christ,
or Hints to a Quaker, Respecting the Principles, Constitution, and Ordinances of
the Catholic Church. – 2. Auflage. – London 1842, S. 174-196, eine Kritik der
universal society der Französischen Revolution). Seine Vorlesungen in Cambridge
klingen wie ein Versuch, den Text der 1840er Jahre neu zu schreiben, systemati-
scher und ohne zu aufdringliche Apologie des Anglikanismus. Er stellt drei For-
men der Sozialmoral vor, die zugleich weltgeschichtliche Stufen und bleibende
soziale Lebensbereiche sind: Familie, Nation, Menschheit. Die dritte weltge-
schichtliche Periode begann mit dem Fehlstart des Römischen Imperiums als
Nation, deren Universalismus auf Lügen beruhte. Das Reich Gottes ist dagegen
ein Reich für alle Nationen. Wenn das nicht beachtet wird, folgt blutiger Universa-
lismus. Der Erhalt der Nation muß als Kriegsgrund anerkannt werden, aber nur
der Erhalt kann anerkannt werden. Die Revolution wollte die universale Bruder-
schaft, aber nicht den universalen Vater. Die Revolutionskriege haben gezeigt,
daß dieser Versuch scheitern mußte. Maurice nimmt seinen Zeitgenossen Comte
ernst, dessen Universalismus kann er loben, aber er muß tadeln, daß bei Comte 
die Nationen verloren gehen (Social Morality. – London 1869, 2. Aufl. 1872).
Maurice kämpft gegen das, was Hans Morgenthau „universalistic nationalism“
genannt hat, den Versuch einer Nation, ihre soziale Idee anderen Nationen auf-
zudrängen. Hier ist es der demokratische Internationalismus der Französischen
Revolution. Dagegen kann er noch ungebrochen auf eine „spiritual universal
society“ verweisen, die bei ihm nur die universale Kirche sein kann, die aber nur
nationale Institutionen hat. Maurice hatte eine bedeutende Wirkung auf die sozia-
len Ideen in England, seine Vorstellungen der internationalen Gesellschaft waren
eher ohne Wirkung (John Seeley ist eine Ausnahme). Das wird daran liegen, daß 
die Erinnerung an die Revolutionskriege nur den Sieg der Nationen bewahrt hat
und der „universalistic nationalism“ nicht mehr (und noch nicht wieder) als Gefahr 
erschien.

658

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Social Morality. – London (u.a.) : Macmillan, 1869
Ch. 11 War
Daß Recht, Sprache und Regierung für eine Nation wichtig sind, wird von nie-
mandem bezweifelt. Aber auch Krieg ist wichtig. In einer Art Phänomenologie des
Krieges mustert Maurice die üblichen Legitimationen: Jede Nation in Europa ist
erst durch Krieg entstanden, Krieg ist das einzige Mittel eine Nation zu reformie-
ren, Krieg hat das Christentum gefördert, er fördert Handel, er wurde als Prinzi-
pienkrieg empfohlen (von Burke gegen die Revolution). Maurice akzeptiert, daß
das Reich Christus ein „Kingdom for all Nations“ ist. Ohne Nationen würde aus 
dem Reich Gottes ein Weltreich, das die Nationen imitiert, während es auf ihnen
herumtrampelt. Die mittelalterliche Kirche war ein solches Weltreich geworden.
Deshalb haben gerade Geistliche die Pflicht, den Krieg zu verteidigen, wenn der
Frieden nur Selbstsucht und „loss of moral fibre and purpose“ bringt. Die Anhän-
ger des Friedens um jeden Preis berufen sich auf die Bergpredigt, haben aber
niedere Beweggründe: Warum nicht die Ordnung der eigenen Vorfahren durch 
die einer anderen Nationen ersetzen, wenn die neuen Herren den Handel nicht
behindern? Menschliches Leben soll nicht für Phantome der Reichsbildung oder
der Handelsförderung geopfert werden, aber die Verteidigung einer Nation ist
kein Phantom. Ohne Verteidigung würde Gewalt über Recht und damit die Rei-
chen über die Armen triumphieren. Maurice protestiert gegen Kriege für die Zivili-
sation und feiert die griechische Verteidigung an den Thermopylen. Die neue
Militärtechnik ist nicht das Problem, die Erfindungen der Wissenschaft sind an 
sich kein Fluch. Das wahre Problem ist, daß die Soldaten selber Maschinen und 
Schlächter werden. Man darf den Beruf des Soldaten nicht herabsetzen, nur weil 
er den materiellen Wohlstand nicht erhöht. Der Kaufmann, der Soldaten verach-
tet, weil sie nicht zum materiellen Wohlstand beitragen, hört auf, ein Bürger des
Staates zu sein, wie der Soldat, der Kaufleute verachtet. Maurice versichert, daß
er nicht para bellum predige. Nur Imperien müssen mißtrauisch sein, eine Nation
nicht. Eine Nation ist für sich, ihre Rechte und ihre Freiheit bewaffnet, nicht gegen
andere Nationen.

5.2.3 John Grote
1813-1866, anglikanischer Geistlicher, seit 1855 Professor für Moralphilosophie
in Cambridge. Vgl. zur Biographie und zur Bedeutung der idealistischen Philoso-
phie in der intellektuellen und religiösen Landschaft Englands Mitte 19. Jahrhun-
dert: John Richard Gibbins, John Grote, Cambridge University and the Develop-
ment of Victorian Thought. – Exeter 2007.

Grote setzt den Kampf seines Lehrers Whewell gegen eine positivistisch-
utilitaristische Einheitswissenschaft fort, um einen Ort für Selbstbewußtsein, 
Reflexion und Urteil zu bewahren. Die Moralwissenschaft muß einen dualisti-
schen Ansatz bewahren, neben Eudaemonics, die naturalistische Lehre vom
Glück, muß Aretaics treten, eine idealistische Lehre von Tugend und Pflichten. 
Moral ist nicht Lehre vom eigenen Glück, sondern vom Glück der anderen; das
Gute wird der Liebe angenähert und von der Selbstliebe getrennt. Aber die wich-
tigste Pflicht ist self-improvement zu geistiger Freiheit und zu Aktivität. Wie bei

659

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Whewell ist die Moral auf Konventionen und Recht angewiesen, aber genauso
auf Überwindung des status quo. Eine Philosophie des Fortschritts ist nur idealis-
tisch begründbar. Die Glücksphilosophie des Utilitarismus ist nur eine Philosophie
für einen konfliktlosen Zustand der Geselligkeit, der keinen Bedarf mehr an einer 
Moralphilosophie hätte. Die tatsächliche Gesellschaft ist aber von Interessenge-
gensätzen geprägt und die menschliche Natur von einem Bedürfnis nach Rivali-
tät. Die für die Moral so wichtige Entwicklung des Selbst ist immer gefährdet, blo-
ße self-indulgence zu werden. In dieser Lage benötigen wir moralische Ideale.

Grote hat einen sehr weiten Konfliktbegriff und analysierte den Krieg als eine
Form des Konflikts. Er ist an einer allgemeinen Konflikttheorie interessiert und
bezieht internationalen Konflikt ein, hat aber wenig Interesse, verschiedene Ana-
lyseebenen zu trennen. Er glaubt nicht an rasche Auflösung des Nationalstaates 
oder raschen Aufbau internationaler Schiedsgerichtsbarkeit. Wichtiger ist zuneh-
mende Verständigung zwischen den Nationen. Letztlich geht es dem Moralphilo-
sophen darum, daß alle Konfliktlösungen scheitern müssen, die nur Interessen
vermitteln wollen, statt den Friedenswillen auf Wahrheit zu verpflichteten. Der
Frieden ist angewiesen auf die rationale Rekonstruktion der Streitfragen und auf
die Bereitschaft der Gegner, im Streit dieses Vernunftmoment anzuerkennen.
Das ist bei der Rolle von Selbstbehauptung und Rivalität in der menschlichen
Natur und bei der dauernden Fortentwicklung von Streitgegenständen ein langer
Prozeß. Grote warnt vor Verkürzung dieses Prozesses: Krieg und Streit sind 
geringere Übel, als die Zustimmung zu Unrecht. Für den Moralphilosophen sind 
die Bewahrung von Wahrheit und Recht das Wichtigste. Sein Konfliktmodell 
bedeutet für den internationalen Konflikt, daß Interessenkonflikte unvermeidbar
sind und in ihnen Krieg eine Option ist, daß die Eskalation von Meinungskonflik-
ten zum Krieg aber unbedingt vermieden werden muß.

A Treatise on Moral Ideals. – Cambridge : Deighton, Bell, 1876.
Der posthum publizierte Text wurde ca. 1863-1865 geschrieben.
Ch. 20 Discussion, controversy, war
Moral muß nur Thema werden, weil es conflicting interests gibt. Die menschliche
Geschichte ist eine Geschichte von Interessen- und Meinungskonflikten. Konflikte 
werden gesucht, denn nur durch Widerstand erfahren wir unsere Freiheit und 
Macht (power). Dieser anthropologische Mechanismus zieht alle möglichen Moti-
ve an sich: Liebe, Freundschaft, Brüderschaft, Geselligkeit werden durch Konflik-
te gestärkt. In allen Konflikten gibt es Anteile von Vernunft und Gewalt. In der 
Diskussion kommt die Vernunft beider Seiten zusammen, im Streit bleibt die
Gewalt verbal, in Kampf und Krieg schreitet sie zur Tat. In einem Interessenkon-
flikt ist das einzige moralische Interesse, daß er entschieden und damit die Fort-
dauer des Konfliktes beendet wird. Entscheidung durch Recht hat Präferenz. Ist
diese im Streit nicht zu haben, ist die zweitbeste Option Entscheidung um jeden
Preis. In einem Meinungskonflikt ist das moralische Interesse eine gerechte 
Lösung; ist diese nicht zu haben, ist die zweitbeste Option, den Streit unentschie-
den zu vertagen. Zur Streitlösung gibt es innerhalb einer Gesellschaft Regierung,
d.h. Macht (power); wo diese fehlt, tritt ein Schiedsgericht an die Stelle, d.h. Ver-
nunft (reason). Der Konflikt wird nie aufhören, denn die moderne Zivilisation
schafft immer neue Situationen, die entschieden werden müssen. Kampf oder

660

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Krieg gibt es, wenn es keine Macht gibt, die zu einer Lösung zwingen kann, oder
keine Neigung der Parteien zu einer Entscheidung der Vernunft. Zwischen Staa-
ten kann es allenfalls Schiedsgerichte geben, die aber sowohl zwischen Privat-
leuten, wie zwischen Staaten etwas Fragwürdiges haben. Unsere Interessen
können wir aufgeben, unsere Meinungen nicht; Wahrheit und Gerechtigkeit sind
wichtiger als eine Konfliktlösung. Sprüche, daß Krieg Unrecht ist oder internatio-
naler Konflikt immer mit einer Schiedsentscheidung gelöst werden muß, helfen 
nicht weiter. Für Konfliktlösung entscheidend ist, daß Haß vermieden wird und die 
Feindschaft gute Aussichten hat, das angestrebte Ziel tatsächlich zu erlangen.
Das bedeutet in der Gegenwart für den Krieg zwischen Staaten, daß er nur für
genau bestimmte Gründe geführt werden darf. Es wird nicht nach Rechtmäßigkeit
gefragt, sondern danach, ob die Parteien ihren Zweck durch Krieg erreichen kön-
nen und ob es lohnt, für einen bestimmten Zweck, die Existenz als Nation aufs
Spiel zu setzen. Krieg ist universal verbreitet, aber ein allgemeiner Kriegsbegriff 
ist nutzlos, da die Bandbreite vom Kampf aller bis zum Kampf professioneller
Soldaten reicht. In der Zivilisation wollen wir nicht länger ständigen und grausa-
men Krieg. Aber darüber hinaus glauben wir nicht, daß der Krieg durch Zivilisation 
beendet wird. Er wird neue Formen annehmen für neuen Anlässe, welche die
Zivilisation ständig schafft. Die neuzeitlichen Wissenschaften haben neue Mei-
nungskriege gebracht, das Wachstum der Wirtschaft neue Interessenkriege. Zum 
internationalen Konflikt bietet Grote vier Beobachtungen an: 1., Schiedsgerichte
werden nur eine Chance haben, wenn sie mit einer bedenklichen Verringerung 
der Unabhängigkeit der Nationen verbunden sind. Das häufigste Thema wird die
Entscheidung über nationale Unabhängigkeit sein, die einer internationalen Insti-
tution, die kaum auf vorhandenes Recht zurückgreifen kann, nicht anvertraut
werden wird. Ein Schiedsspruch ist dann aber entweder oppression oder negotia-
tion. So wird von kluger Diplomatie mehr zu erwarten sein. 2., erwartet (und
erhofft) er nicht, daß Kriege durch Neubewertung von Interessen verhindert wer-
den. Große Gesellschaften können nicht einfach ihre gemeinsamen Ziele aufge-
ben. Sie werden durch Ehre, Sympathie, Entrüstung und Ressentiment zusam-
mengehalten. Die Neubewertung von Interessen bedeutet, diesen Zusammenhalt
zu schwächen und Nationen weniger Nationen sein zu lassen. Solange Nationen 
Kriege führen, müssen diese Kriege auch für Ruhm geführt werden. Kein Utilita-
rist wird die Völker davon abbringen, daß Ruhm höchste happiness ist. 3., erwar-
tet er einen Rückgang der Häufigkeit von Kriegen durch Toleranz zwischen Völ-
kern. Dazu tragen Handel, Verkehr und Zunahme von Kenntnissen bei. Der Krieg 
um Meinungen, den Grote vermeiden will, wird allmählich aufhören. Nationen
werden aufhören, andere Nationen zu religiösen, philosophischen und politischen 
Doktrinen zu bekehren. Man hat gelernt, daß Bewußtsein, nicht Gewalt, Voraus-
setzung von Doktrinen ist. 4., zurückgehen wird der Krieg, weil man begreift, wie 
wenig Kriegsziele erreicht werden. Der Krieg ist oft absurd, völlig unbrauchbar,
Wahrheit zu bestimmen, und nur schlecht geeignet, Recht zu wahren (aber
manchmal das einzige Mittel). Solange es Unrecht gibt, muß es Streit geben, es
wäre nicht wünschenswert, daß der Sinn für Unrecht für den bloßen Frieden
schwindet. Güte trägt dazu bei, daß wir nicht so schnell Anstoß nehmen und den
Kampf weniger grausam wollen. Aber sie kann nicht Interessen beenden, das 
kann nur Gerechtigkeit, die im Konflikt Prinzipien anwendet und Interessen
systematisiert. Gerechtigkeit benötigt gegenüber den Uneinsichtigen Zwang. Das

661

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


würde nicht zu Kriegen führen, wenn die menschliche Natur nicht konstante Riva-
lität wollte. Krieg hat immer einen Doppelcharakter: Ausbruch des Gefühls der 
Feindschaft und Versuch ein Ziel zu erreichen. Hoffnungszeichen sind, daß das
Gefühl der Feindschaft abnimmt und der Nutzen des Krieges immer fraglicher 
wird. Die Fortschritte des Völkerrechts sind häufig kritisiert worden, weil man
fürchtet, ein humanisierter Krieg könnte Alternative zur Beendigung der Kriege
sein. Aber offenbar ist das neue Völkerrecht so absurd, daß der Krieg abgeschafft
wird, wenn er mit diesem Völkerrecht geführt wird. Als letzte Kategorie des Kon-
fliktes behandelt Grote die Kontroverse, die nie zu Ende kommen kann. Vernunft 
ist auf ständige Überprüfung von Meinungen gegründet, unsere gegenwärtigen 
Meinungen sind Folgen alter Debatten, die kommende Genration wird neue Mei-
nungen haben. Man könnte sich eine Entscheidung durch einen impartial and 
intelligent auditor vorstellen. Aber das ist nicht die Realität der Meinungskämpfe. 
Es ist Teil der menschlichen Natur, sich nicht überwinden zu lassen. Das hat die
gute Seite, daß die Menschen an ihrer Geistesrichtung und ihrer philosophischen 
und religiösen Bruderschaft festhalten. Aber eine Methode, die Wahrheit zu fin-
den, ist dies nicht.

5.2.4 John Ruskin
1819-1900, Sohn eines wohlhabenden Weinimporteurs. Zeichenlehrer des
Working Men’s College 1854-1858, Kunstprofessor an der Universität Oxford
1869-1878 und 1883-1885. Seit 1888 psychische-geistige Störungen. Zur Bio-
graphie: Wolfgang Kemp, John Ruskin : 1819-1900 ; Leben und Werk. – Mün-
chen 1983; Tim Hilton, John Ruskin. – 1985-2000. Zur Einführung: George P.
Landow, Ruskin. – Oxford 1985.

Ruskin war Kunstkritiker oder Kunsthistoriker, einige Jahre ein Lehrstuhlinhaber,
der einen Beitrag zur Professionalisierung des Faches geleistet hat. Aber die
etablierte Kunstgeschichte hat Probleme an Ruskin anzuknüpfen. Schon der
Kunstschriftsteller war Sozialkritiker: Kunst zu schaffen und zu erkennen ist eine
moralische Tätigkeit, eine Gesellschaft, die falsche Götter des weltlichen Erfolges
verehrt, ist dazu unfähig. Ruskin hätte Hoher Priester der viktorianischen Kunstre-
ligion werden können, es gab Bedarf. Er verweigert sich aus Religiösität: Das
moderne Publikum muß lernen, daß seine Begeisterung für Kunst Idolatrie gewor-
den ist. Vgl. außer Modern Painters und Stones of Venice, beides Studien über 
den Verlust der religösen Basis der Kunst, auch die kurze Genealogie der Kunst-
geschichte in seiner Rede über den Handel: Die Griechen haben die Weisheit
verehrt, das Mittelalter den Gott des Gerichtes und des Trostes, die Renaissance 
den Gott des Stolzes und der Schönheit. Jetzt wird in England nur noch die Göttin
des Erfolges verehrt; Kunst, Wissenschaft und jede Freude sind damit unverein-
bar (Traffic 1864, in: The Crown of Wild Olive, in: W XVIII).

Vgl. zu Ruskin als Kunstschriftsteller: John D. Rosenberg, The Darkening
Glass : a Portrait of Ruskin’s Genius. – New York 1961; George P. Landow,
The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin. – Princeton, NJ 1971;
Paul L. Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument : the Design of the Major Works. –
Ithaca, NY 1985; Michael Wheeler, Ruskin’s God. – Cambridge 1999.

662

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ruskins Sozialkritik beginnt mit seinen Arbeiten zur Kunst, als er die Mechanisie-
rung in der Neuzeit als Ende der freien Arbeit der Steinmetze analysiert. Seine
erste Reformrede 1857 verlangt, daß die Nation Arbeitern eine Ausbildung und
Sicherheit im Beruf garantieren muß, dafür werden sie sich paternal interference
unterwerfen. Ausgangspunkt ist Carlyles Botschaft in Past & Present, daß die
hierarchische Gesellschaft des Mittelalters für Arbeiter einen eigenen Platz vor-
sah, während der moderne Marktkapitalismus sie mit Hungerlöhnen, ohne Bildung
und ohne Sicherheit ausnutzt. Ruskin versuchte den sozialen Moralismus
Carlyles zu einem theoretischen Angriff auf die ökonomische Wissenschaft zu 
formulieren, aber es blieb Moralismus. Ruskin bekämpft das Konstrukt des homo 
economicus als Basis der Wissenschaft der Ökonomie. Ihm geht es um nationale
Ökonomie, nicht um die private Kunst reich zu werden. Er verwirft jeden Wertbe-
griff, der nicht als Steigerung des Lebens bestimmt ist („There is no wealth but 
life“). Die Arbeiterfrage ist keine Frage der Verteilungsgerechtigkeit: moderne
Arbeit tötet und jeder Lohn dafür ist ungerecht. Die nationale Produktion muß die
Produktion „of souls of a good quality“ sein. Ruskin hat viele konkrete Vorschläge
vom Mindestlohn, über staatlichen allgemeinen Schulunterricht, staatliche Werk-
stätten, staatliche Läden für Qualitätsprodukte, berufliche Fortbildung und Alters-
versorgung, aber es geht immer um kreative Arbeit, die an die Produktion sinnvol-
ler Güter gebunden ist. Arbeitern steht Sicherheit gegen den Markt zu. Der Staat, 
der den Arbeitern diese Sicherheit verschaffen kann, wäre ein Staat, in dem allen
öffentliche Ämter zugeteilt werden; Adel, Kaufleute und auch Arbeiter werden wie
Inhaber von ihnen anvertrauten Ämtern gesehen. Ruskins Interesse an Freiheit
oder Gleichheit ist gering, dieser utopische Staat ist sehr paternalistisch gedacht.
Aber wahre Herren wollen über tüchtige Leute herrschen, nicht über verarmte 
und gedemütigte. Ruskin hat zwanzig Jahre lang an die „working men of Eng-
land“ geschrieben, aber er hat ihnen nie mehr als eine freiwillige Unterordnung
unter eine Elite bieten können, die es so nicht gab und nie gegeben hatte.

Vgl. seine sozialkritischen Reden und Schriften der 1860er Jahre: Unto This 
Last : four Essays on the First Principles of Political Economy (1860, Buch-
ausgabe 1862, in: W XVII); Munera pulveris : Six Essays on the Elements of 
Political Economy, (1862-63, Buchausgabe 1872, in: W XVII, der Titel heißt
ungefähr: „Geschenke des Staubes“); The Crown of Wild Olive : three Lec-
tures on Work, Traffic, and War 1866, in: W XVIII); Time and Tide, by Wear
and Tyne : twenty-five Letters to a Working Man of Sunderland on the Laws of 
Work (1867, in: W XVII); in den 1870er/1880er Jahren schrieb seine eigene
Zeitschrift Fors Clavigera : Letter to the Workmen and Labourers of Great Bri-
tain (gesammelt in: W XXVII-XXIX, der unübersetzbare Titel greift auf Symbo-
le für Stärke zurück). Zu Ruskin als Sozialkritiker: James Clark Sherburne,
John Ruskin or the Ambiguities of Abundance : a Study in Social and Econo-
mic Criticism. – Cambridge, Mass. 1972; Philippe Jaudel, La pensée sociale
de John Ruskin. – Paris 1972; P. D. Anthony, John Ruskin’s Labour : A Study 
of Ruskin’s Social Theory. – Cambridge 1983; Paul L. Sawyer a.a.O. S. 159-
223 Wealth and Life; Judith Stoddart, Ruskin’s Culture Wars : Fors Clavigera
and the Crisis of Victorian Liberalism. – Charlottesville, Va. 1998; Willie
Henderson, John Ruskin‘s Political Economy. – London 2000; David M. Craig,
John Ruskin and the Ethics of Consumption. – Charlottesville, Pa. 2006.

663

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Problem der Ruskin-Lektüre ist, die Art seine Texte zu bestimmen. Er wurde
als Bußprediger verstanden. Oder als Utopist (freilich ohne Hinweise auf eine
Fortschrittsgeschichte, umso mehr auf Verfallsgeschichten). Er hat sich nach sei-
nem Landhaus als „Don Quichotte von Denmark Hall“ bezeichnet und sich einen 
Old Tory genannt – von der Art Walter Scotts oder Homers. Beides meint dassel-
be: eine Ritterlichkeit, von der durch den Verrat der Herren an den Arbeitern
nichts übriggeblieben ist. Ruskin fragt immer nach der Legitimität von Institutio-
nen, sein Maßstab ist die ursprüngliche Funktion, die Institutionen erfüllen sollten: 
Ökonomie, die nicht für das Leben produziert, und Politik, in der die oberen Stän-
de ihre Führungsaufgabe nicht wahrnehmen, können nicht legitim sein. Es gibt in
diesem Zeitalter des Historismus keinen Autor mehr, der noch so unverblümt
normativ denkt (außer Tolstoi). Er sucht in der Religionsgeschichte nach Spuren
einer Offenbarung der wahren Werte. Der Weisheitslehrer Salomon, der antike
Landwirtschaftsschriftsteller Xenophon, der zeitgenössische Schriftsteller und
Landgeistliche Jeremias Gotthelf können Quellen für das richtige Leben werden. 
Zunehmend werden spätmittelalterliche Kunstgeschichte (St. Franziskus in den 
Bildern Giottos, der Hl. Georg in venezianischen Bildern) und Naturgeschichte zu
Quellen (der späte Ruskin schreibt über die Veränderung der Wolken im 19. 
Jahrhundert und über den moralischen Bedarf an Pflanzen und Vögeln, eine Ver-
fallsform der Physikotheologie). Es ist eine typologische Methode, die bei Platon
und in der mittelalterlichen Theologie gewisse Vorbilder hat, aber dem 19. Jahr-
hundert völlig fremd geworden war. Die ganze Welt wird zu einem Zeichensystem
für das gute Leben, das mühsam entziffert werden muß: „wise humanity“ spricht
die höchsten Wahrheiten in Bildern aus, die wie Träume vorkommen und „to the 
vulgar seam dreams only“ (Munera Pulveris, in: W XVII, 208). Fors Clavigera ist
ein langer Kurs in der Entzifferung der Menschlichkeit in Geschichte, Kunst und
Natur. Ruskin beruft sich auf „our great teachers“ Carlyle und Emerson (beide
freilich der Welt der Mammon-Verehrung bereits zu nahe). Er will Erzieher sein, 
seine Utopie ist Erziehungsutopie. Time and Tide begründet zugleich das Recht
auf Erziehung und die Pflicht zur Erziehung. Dieses Buch konnte noch wie ein
utopischer Plan klingen, Fors clavigera nur noch wie ein Produkt der Verzweif-
lung. Die Guild of St George war Ruskins Versuch, wenigstens in einem begrenzten 
Rahmen einen Ort für sein paternalistisches Erziehungsprogramm zu schaffen
(mit ihm als master und seinem Vermögen als Anschub). Es war die letzte große
Kommune des Jahrhunderts der Kommunen (es gibt sie immer noch). Vgl. zu Rus-
kins Ideen-Typologie: George P. Landow, The Aesthetic and Critical Theories of John
Ruskin. – Princetin, NJ 1971; Michael Wheeler, Ruskin’s God. – Cambridge 1999. Zu 
Ruskin als Erzieher: Sara Atwood, Ruskin’s Educational Ideals. – Farnham 2011.

Ruskin war der Erbe des seit den 1850er Jahren niedergehenden christlichen
Sozialismus und des Kreises um Carlyle. Zur Zeit seines Verstummens 1888 
wirkte er wie ein Prophet aus einer längst vergangenen Zeit. Nach 1890 hat er 
eine breite, aber sehr diverse Wirkung: Tolstoi, Monet, Hobson, Wilde, Rhodes,
Gandhi, Proust, Pound, Beard, Attlee. Orthodoxe „Ruskinianer“ hat es nicht gege-
ben. Frederick Harrison, der Comteaner, lobte als Präsident der Ruskin Union die
utopische Kraft, aber bedauerte, daß Ruskin zwar von Comte gelernt habe, daß
es keine Ökonomie ohne Gesellschaftslehre geben könne, aber einfach kein 

664

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Comteaner wurde. John Hobson, dessen häretische Ökonomie Ruskin wohl eini-
ges verdankt, hat als Sekretär der Ruskin Union einen eher skeptischen Bericht 
geschrieben, ob man von Ruskin etwas Bestimmtes lernen könne. Ruskin wirkte 
auf Ökonomen mit historischer Methode (beispielsweise T. E. Cliffe Leslie), auf
Arbeiterbildungsbewegung, Kunsterziehungsbewegung, Kunsthandwerksbewe-
gung. Sein starker Einfluß in Oxford auf künftige hohe Beamte brachte Ruskins 
Themen in die britische Sozial- und Bildungspolitik. In den Anfängen der Labour
Party war Ruskin wichtig (in einer Umfrage 1906 nannten die meisten Labour
Abgeordneten als ihren Inspirator nicht sozialistische Autoren, sondern den utopi-
schen Tory), aber man hat bezweifelt, daß er der etablierten Partei Lehren geben
konnte. Seine Anhänger erwarteten keine geschlossene Lehre, sondern einen
moralischen Anstoß. Hobson hat ihn einen Erzieher genannt. Gandhi, der 1908
Unto This Last u. d. T. Sarvodaya in Gujarati übersetzte (eher eine Paraphrase)
ist in seiner Kapitalismuskritik vielleicht der orthodoxeste Ruskinschüler, weil er
noch ein ungebrochenes Verhältnis zur Tradition Platons, Carlyles und Ruskins
hatte, die falschen Verhältnisse mit der Kraft der Wahrheit zu konfrontieren. Aber
auch Gandhi war kein Konservativer. Wer Ruskins Bilder einer wahren Gesell-
schaft und Ökonomie wörtlich nahm, mußte im 20. Jahrhundert Faschist werden 
(wie Ezra Pound). Neuere Hinweise auf Ruskin konnten nur noch an bestimmten
Themen ansetzen, von Konsumethik (David M. Craig, John Ruskin and the Ethics 
of Consumption 2006) bis Buchpreisbindung (Roland Reuß, Fors : der Preis des
Buches und sein Wert 2013). Vgl. zur Wirkung: Elizabeth T. McLaughlin, Ruskin
and Gandhi. – Lewisburg, Pa 1974; Ruskin and the Dawn of the Modern / ed. by 
Dinah Birch. – Oxford 1999; Gill Cockram, Ruskin and Social Reform : Ethics and
Economics in the Victorian Age. – London 2007; Stuart Eagles, After Ruskin : the
Social and Political Legacies of a Victorian Prophet, 1870-1920. – Oxford 2011.

Bis heute wird Ruskin nebeneinander als heftiger Bellizist und als hartnäckiger
Kritiker des Krieges bezeichnet. Dieser Widerspruch liegt nicht an einer betonten 
Unklarheit Ruskins, gerade seine Äußerungen zum Krieg folgen seiner üblichen 
Methode: Er hat einen Begriff des wahren Krieges als ritterlichem Beistand und
verwirft den wirklichen Krieg, der mit seinem Urbild nichts mehr zu tun hat. Wie in
Wirtschaft und Gesellschaft soll entlarvt werden, daß der wirkliche Krieg sich mit
Rechtfertigungen schmückt, die nicht ihm gelten. Ruskin hat sich zu fast jedem 
europäischen Krieg seiner Zeit, vom Kriegkrieg bis zum Deutsch-Französichen
Krieg, geäußert, immer ist es Kritik der britischen Non-Intervention. Seine Sorge 
ist, daß die Selbstsucht des kommerziellen Englands dessen Rolle als ritterlich
intervenierende Macht vernichtet (Krimkrieg: W V, 410-417 (der Schluß von
Modern Painters III, ein Buch, in dem eine solche Stellungnahme gewiß nicht
nahelag); Italien: W XVIII, 535-545, 1859; W XXXVI, 412-413, 1862; Schleswig-
Holstein: W XVIII, 548-549, 1864; Deutsch-Französischer Krieg: W XXXIV, 500-
502, vgl. auch den Beginn von Fors Clavigera Januar 1870, W XXVII, 11-12).
Großbritannien muß auch international konfliktträchtiges state-building anneh-
men; das Beispiel ist Hilfe für Griechenland, die aus Rücksicht auf Rußland unter-
lassen wurde (er kommt immer wieder darauf zurück: W XVIII, 550-551, 1865;
Time and Tide, in W XVII, 449; und ganz am Ende noch einmal in The Storm-
Cloud of the Nineteenth Century 1884, in W XXXIV, 44). Auch Kolonialismus
kann als ritterliche Hilfe verklärt werden: Er schreibt gegen Handelskriege und

665

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ausbeutung abhängiger Länder (W XVIII, 546-547, 1863; XXII, 148-149, 1872;
XXXVII, 451, 1873; XXVIII, 105, 1874; XXIX, 212, 1877; XXXIII, 89, 1884) und 
preist zugleich die Hilfe für bedrängte indische Völker (A Knight’s Faith : Passa-
ges in the Life of Sir Herbert Edwardes (1885), in: W XXXI, 377-510 eine Hagio-
graphie für einen militärischen Freund, der eine bedeutende Rolle in der Unter-
werfung und Regierung des Punjab gespielt hatte). Hinweise auf ein Kolonialpro-
gramm enthalten auch die Rede vor Artillerieoffizieren in Woolwich im Dezember 
1869 (The Future of England, in: The Crown of Wild Olive, in: W XVIII, 513) und 
seiner Antrittsvorlesung in Oxford Februar 1870 (in: W XX, 42-43), seine bekann-
te Agenda, daß England durch seine aristokratische Elite wieder zu einem Land
des Friedens werden könnte; es geht um Entdeckungen, Kampf gegen Naturkräf-
te, Gründung von Industrien in einem geeigneten Klima und auch „bringing our-
selves into due alliance and harmony of skill with the dexterities of every race,
and the wisdoms of every tradition and every tongue.“ Ruskin erwartet vom Krieg
einen Gewinn für die Kunst; aber nicht aus einem agonalen Bedürfnis junger 
Männer, sondern aus Verteidigung und Intervention für eine gerechte Sache. Es
müssen Ideenkämpfe sein: Den Krimkrieg verteidigt er damit, daß keine Nation 
einen langen Frieden aushält, aber das soll nur Nationen betreffen, die ihre Rech-
te verteidigen (der Typus ist Sparta vs. Persien). Kommerzielle Kriege in China
oder Japan bringen der Kunst nichts, versäumte Intervention in einem Ideenkrieg
(gemeint ist die fehlende britische Hilfe für Polen) ist das Ende der Kunst (W XVIII,
546-547, 1863). Konzentriert hat Ruskin seinen Bellizismus in einem Exkurs zu 
einem ikonographischen Text zur Göttin Athene: Durch vice and injustice werden
auch künftig immer neue Konflikte entstehen, die nur durch Schlachten entschie-
den werden können, „the keepers of order and law must always be soldiers.“ Es
bleibt wichtig zu wagen, zwischen Gut und Böse zu entscheiden. Aber Athene,
die junge Kriegerin, haßt den Krieg, der um seiner selbst wegen geführt wird (The
Queen of the Air 1869, in: W XIX, 397-400; das ist die umfassendste Äußerung
zum Krieg abgesehen von der War-Rede).

Die originäre Einsicht des Kriegskritikers Ruskin war die Verwandlung der Kriege
in der Gegenwart. Die Kriegskritik muß als Teil seiner Kritik der kapitalistischen
Produktion verstanden werden: Die moderne Produktion von Waffen ist das Muster
einer Produktion ohne Wert, die Tod statt Leben fördert. Er protestiert gegen Öko-
nomen, die zwischen der Produktion von Pfirsichen und Bomben nicht unter-
scheiden können. Gerechte Kriege kosten nicht viel. Er identifiziert Kriegskredite 
als die Ursache der modernen Kriege, während die Ökonomen zwischen Zinsen
für Gelder, die vor 50 Jahren in Munition gingen, und Geldern, die in der Gegen-
wart für produktive Arbeit ausgegeben werden, nicht unterscheiden können.
Wenn Kapitalisten keine andere Verwendung für ihr Geld sehen, überzeugen sie 
Bauern, daß sie Gewehre brauchen, um einander tot zu schießen. Dieser moder-
ne Krieg ist ein mechanisierter Krieg, in dem nicht länger Herren gegeneinander
antreten, sondern Bauern, Gewehrfabrikanten und Pulverchemiker. Dieser Krieg, 
in dem sich nicht die menschlichen Qualitäten der Nationen vergleichen, sondern 
der Reichtum der Nationen, muß verworfen werden. Bis in die Zeit des Ersten
Weltkrieges wurden dem mechanisierten Krieg weiter heroische Qualitäten zuge-
schrieben. Ruskin mit seinem Sinn für Heroismus, hatte dem immer widerspro-
chen (und suggeriert, daß der gerechte Krieg nicht nur ohne Kriegsanleihen, son-

666

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dern auch ohne moderne Waffen auskommt). Die klassischen Stellen, die Ruskin
selber noch bis 1885 zitieren wird, stehen bereits 1862 in Unto This Last (W XVII,
103-104) und 1872 in der Buchausgabe von Munera Pulveris (W XVII, 142). Rus-
kins Anläufe zu einer Analyse des Jingoismus setzen daran an, daß die Kapitalisten 
nur deshalb Kriege finanzieren und für Kriege produzieren können, weil „die Bau-
ern“ oder der „civilized mob“ überredet wurden. Die Rolle von Propaganda, Kabi-
netten oder „passion of the populace“ wird nicht geklärt (vgl. W XVII, 381, 1867;
XVII, 142, 1872; XXVIII, 639, 1876; XXXIV, 525, 1876).      

Frieden ist bei Ruskin positiver Frieden, nur die Reform der gesamten ökonomi-
schen und politischen Ordnung könnte den Frieden bringen. Frieden ist das Gegen-
teil zu der modernen Unordnung und damit zum Kapitalismus. Viele seiner Texte
enden mit einer Vision des Friedens, der in der Gegenwart unmöglich geworden 
ist: Modern Painters 1860, in: W VII, 460 (eine religiöse Formulierung seines Pro-
testes gegen Konkurrenz, Streit, Rivalität und die Hoffnung auf Macht statt auf
Liebe); Unto This Last 1862, in: W XVII, 112-113 (Beilegung von Streit reicht 
nicht, peace-creators müssen givers of calm sein, die zuerst calm empfangen
haben; das kann der Handel nicht leisten, denn er ist „essential restless – and
probably contentious“); der Vortrag Traffic 1864, in: The Crown of Wild Olive, in:
W XVIII, 458 (einem „honest and simple order of existence“ folgen und der Weis-
heit, deren Wege Frieden sind); der Vortrag Work 1865, in: The Crown of Wild
Olive, in: W XVIII, 427-432 (nur mit dem Charakter eines Kindes kann man das 
Reich Gottes erlangen, nicht durch die neueste Waffentechnik). Eine seiner Frie-
densstrategien ist Freihandel als eine Vision, daß jedes Land seine eigene natio-
nale Produktion hat und daß friedliches Zusammenleben der Völker als Aus-
tausch ohne Konkurrenz und Unterbietung möglich ist (Unto This Last, in: C XVII,
72; Time and Tide, in: W XVII, 317-318). Der positive Frieden folgt aus seiner 
Idee der humanen Produktion. Die Arbeiter weist er an, lieber zu sterben, als in
der Rüstungsindustrie zu arbeiten, eine Anwendung seines Grundsatzes, daß
Arbeit gute Arbeit sein muß (Fors clavigera 7, Juli 1871, in: W XXVII, 129-130).
Friedensstrategie ist auch Ruskins Forderung, daß es neben soldiers of the sword
auch soldiers of the plough geben soll: Die Regierung muß die Aufgaben des Frie-
dens so ernst nehmen, wie sie die des Krieges nimmt, so daß auch zivile Berufe
eine Beschäftigungssicherheit erhalten, wie der Beruf des Soldaten sie hat (A Joy 
for Ever, in: W XVI, 26; Unto This Last, in: C XVII, 75; Time and Tide, in: C XVII,
463). Man kann hier eine Quelle von Ruskins Friedensstrategien erkennen: die
fourie-ristisch-saint-simonistische Idee der industriellen Armeen (siehe Bd. I, 460-
464 und in diesem Band bei Saint-Simonisten). Auch bei Ruskin hat diese Idee
kolonialistische Konnotationen einer allgemeinen Urbarmachung der Erde.

Eine spezialisierte Friedenserziehung kennt Ruskin nicht, der Friede würde kom-
men, wenn die Erziehung gefördert würde und die Kardinaltugenden wirklich
gelehrt würden. Alle Streitigkeiten könnten friedlich beigelegt werden, wenn eine
ausreichende Zahl von Menschen gelernt hat, sich den Prinzipien der Gerechtig-
keit zu unterwerfen, der Krieg benötigt dagegen einen ausreichenden Anteil von
Leuten, die einen Streit nur durch Gewalt entscheiden können. Er geht dazu über,
die europäischen Kriege nicht länger als Verteidigungskriege zu akzeptieren,
sondern durch das Sicherheitsdilemma zu erklären: der Krieg kommt aus dem

667

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mißtrauen (Munera Pulveris 1862, in: W XVII, 285-286). Das Zeitalter, in dem 
Nationen wie Räuber übereinander herfallen, ist vorbei oder geht wenigstens zu 
Ende. Wenn Nationalverteidigung kein aktuelles Problem mehr ist, dann kann
Nationalerziehung den Frieden bringen (Time and Tide 1867,W XVII, 447-448). In
Sesame and Lilies variiert Ruskin 1865 seine Formel von Armeen des Pfluges
und Armeen des Schwertes: wenn Bauern an Büchern statt Bajonetten geübt
würden, sind „armies of thinkes, instead of armies of stabblers“ möglich. Aber er 
bezweifelt, daß der kapitalistische Reichtum eher Literatur als Krieg unterstützen
wird (W XVIII, 103). Auch hier zeigt sich ein eurozentrischer Nationalismus: Rus-
kins nationale Vision ist ein England mit höherer Bildung und wiederhergestellter
Umwelt, nach Eisen graben soll „some inferior race in this world.“ Nur diese natio-
nale Vision kann die Aufgabe der Kunsterziehung bestimmen, aber unter heuti-
gen Bedingungen ist diese Vision nicht zu verwirklichen (On the Present State of
Modern Art 1867, in: W XIX, 228-229). Ruskins bedeutendster Versuch einer Art 
Friedenserziehung war seine Rede vor den Kadetten der Militärakademie 1866
(unten referiert). Was aus den Windungen des Textes sichtbar ist, hat Ruskin
noch einmal in seinem Nachwort 1873 klargemacht: Es ein Beispiel der Erziehung
der jungen Kriegsliebhaber. Im 19. Jahrhundert ist Ruskin neben Tolstoi, dessen 
Krieg und Frieden zu dieser Zeit erschien, Hauptvertreter dieser platonischen 
Friedenspädagogik der Entwöhnung von der Liebe zum Krieg. Die War-Rede ist
der einzige längere Text Ruskins zum Frieden und erstaunlich viele seiner The-
men der 1860er Jahre werden hier berücksichtigt. Im Nachwort 1873 macht Rus-
kin auch den Aufbau dieser Rede deutlich. Es ist eine Phänomenologie des Krie-
ges, nicht viel anders als bei Emerson oder Proudhon. Aber während diese Zivili-
sationstheorien haben, die aus dem Bellizismus der Erscheinungen des Krieges
herausführen, hat der konservative Kritiker nur eine Verfallsgeschichte. Ruskin 
besteht darauf, daß nicht sein Urteil über den Krieg widersprüchlich sei, vielmehr 
seien die Tatsachen zu vielfältig und zu widersprüchlich. Bei anderen Themen
habe er schweigen können, bis er sein Urteil klären konnte, aber beim Krieg haben
die Zeitumstände ein rasches Urteil erzwungen.

Ruskin gibt uns gelegentliche Hinweise auf sein ungeschriebenes Buch über den 
Krieg. Er war von Carlyles Geschichte Friedrichs II. beeindruckt: Die Preußische
Monarchie wird zum Muster für die Parallelität von Armeen des Schwertes und
Armeen des Pfluges, die Guild of St. George hat er zunächst als einen Ort gedacht,
der in England einen Ersatz für preußische Staatsmaximen bieten könnte (Brief
an einen Journalisten, 20. August 1870, W XXXVII, 15). Den preußischen Sieg 
über Frankreich sah Ruskin zunächst als Teil dieser Erfolgsgeschichte, gegen die
Annexion von Elsaß und Lothringen protestierte er (offener Brief vom 7. Oktober
1870, in dem Ruskin einen Frieden verlangt, auf den Frankreich mit Ehre einge-
hen kann, W XXXIV, 500-502; dort und am Beginn von Fors Clavigera im Januar
1871 (W XXVII, 11) kritisiert er die britische Regierung, für ihren mangelnden
Druck auf Preußen). In dem Anhang zur erweiterten Ausgabe von The Crown of 
Wild Olive 1873 werden Exzerpte aus Carlyles Buch abgedruckt, das Material, 
das Ruskin analysieren wollte und bei dem er nicht zu einem klaren Urteil kam. 
Tatsächlich ist sein Urteil deutlich: Friedrich war ein großer König, für das, was er
im Frieden zum Neuaufbau seines ruinierten Landes tat; hätte er es nicht vorher
im Krieg ruiniert, wäre er ein größerer König gewesen. Der preußische Aufstieg

668

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


war zu sehr mit moderner Militärtechnik und Disziplin verbunden, als daß er für
Ruskins Ritterlichkeit stehen konnte (Appendix: Notes on the Political Economy of
Prussia, in: 1873 ed., W XVIII, 515-533). Im nächsten (und letzten) Hinweis auf
dieses Buchprojekt wird aus seiner geplanten Apologie der protestantischen
Familie eine Klage über die Deutschen als Vernichter von Kunst in Frankreich
und Italien. Auch durch Bildung können sie ihre Selbstsucht nicht überwinden. 
Weil sie den mittelalterlichen Katholizismus nicht verstanden, hat ihre Reformati-
on nur zerstört. Auch bei Ruskin hätte nach 1870 eine Theorie des Krieges und
des Friedens eine Theorie Deutschlands werden müssen. Ruskins Absage an 
sein Buch über Preußen und seinen Soldatenkönig ist ein Schlüssel zu seinem
Spätwerk: Er wendet sich von den konservativen Utopien ab und sucht in der
mittelalterlichen Bilderwelt Typologien für seine Reform und seine St.-Georgs-
Gilde (Fors Clavigera 40, April 1874, in: W XXVIII, 68-70).

Hinweise zum Krieg bei Ruskin: John A. Hobson, John Ruskin, Social Refor-
mer. – London 1898. – S. 321-325 (Hobson verbannt den Kommentar zur
War-Rede in einen Anhang – wegen dem „merkwürdigen Lob“ des Krieges,
obwohl er sieht, daß es vor allem um Freiheitskriege geht, die er auch nicht
verwirft; der Kritiker des Jingoismus des Burenkrieges, sah in Ruskin einen 
Vorläufer); James Clark Sherburne, John Ruskin or the Ambiguities of Abundance
a.a.O. S. 196-208 War and Empire (der ausführlichste Überblick über die Wand-
lungen von Ruskins Haltung zu Krieg und Frieden, eine Sammlung von Stel-
len, deren Interpretation v.a. im Empire-Abschnitt nicht immer sicher ist);
Daniel Pick, War Machine : the Rationalization of Slaughter in the Modern
Age. – New Haven, Conn. 1993. – S. 65-74 Ruskin and the Degradation of
True War (guter Kommentar zur War-Rede, aber zu sehr auf diesen Text
beschränkt). John MacKenzie sieht Ruskin als eine zentrale Figur in der Ein-
stimmung Großbritanniens auf den Kolonialkrieg, seine Sicht des Krieges in
den beiden Reden in Militärinstitutionen in Woolwich sei „a moral and chivalric
framework for colonial war“ (Einleitung zu Popular Imperialism and the Military 
: 1850-1950 / ed. by John M. MacKenzie. – Manchester 1992). Das ist nicht
falsch, aber gewiß zu undifferenziert und versäumt so die wichtigere Frage
danach, wie auf den Kolonialkrieg eingestimmt wurde. 

W = The Works of John Ruskin : Library Edition. – London 1903-1912. – 39 Bd.
Die Reformschriften wurden 1994 in sechs Bänden u.d.T.: The Social and Eco-
nomic Works of John Ruskin nachgedruckt.

War : Lecture Delivered at the Royal Military Academy, Woolwich, 1865
gedruckt in: The Crown of Wild Olive : three Lectures on Work, Traffic, and 
War. – London : Waverly 1866
Neudruck in: The Works of John Ruskin : Library Edition. – London : Allen
vol. 18 (1905) S. 459-493
Deutsche Übersetzung: Krieg, in: Der Kranz von Olivenzweigen : vier Vor-
träge über Industrie und Krieg / deutsch von Anna Henschke. – Leipzig :
Diederichs, 1901 (Ausgewählte Werke ; 3) S. 127-190
Kunst und Krieg haben durchaus miteinander zu tun: die Kulturgeschichte zeigt, 
daß weder friedliche Hirtengesellschaften, noch Handelsgesellschaften große

669

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kunst hervorgebracht haben, sondern nur kriegerische Gesellschaften. Eine Aus-
nahme sei Rom, die kriegerischste aller Nation, die den Krieg zu sehr vom prakti-
schen, zu wenig vom poetischen Gesichtspunkt gesehen hat. Seit dem Ende des
Mittelalters geht die große Kunst zurück. Es stimmt nicht, daß alle guten Dinge
mit dem Frieden zusammengehen: statt mit Wissen, Wohlstand und Zivilisation
ist der Frieden mit Sinnlichkeit, Selbstsucht und Tod verbunden. Aber die Vorteile
des Krieges gelten nur für einen bestimmten Typ Krieg: einen Krieg, der nicht 
zerstört, sondern die natürliche Ruhelosigkeit und Kampfliebe der Menschen zu
einem schönen (wenn auch gefährlichen) Spiel diszipliniert im Kampf gegen Übel.
Zu solchen Kriegen sind alle Menschen geboren, aus solchen Kriegen sind durch
alle bisherigen Zeitalter hindurch die heiligsten Empfindungen und die höchsten
Tugenden erwachsen. Ruskin unterscheidet drei Kriegstypen: den Krieg als Spiel,
den Krieg zur Eroberung, den Krieg zur Verteidigung. Der Krieg als Spiel ist legi-
tim unter der Bedingung, daß die Herren persönlich kämpfen. Die Menschheit ist
schon immer in zwei Klassen geteilt, Müßiggänger und Arbeiter. Alle Arbeiter,
darunter zählen auch die verantwortungsbewußten Könige, lehnen den Krieg ab.
Wenn dieser Krieg stellvertretend durch Bauern geführt wird und nur ein Wettbe-
werb zwischen den Gewehrfabrikanten und Pulverchemikern beider Seiten ist,
kann er keinen Nutzen für die Kultur haben. Die Argumente, die gegen den Krieg
angeführt werden können, sind tatsächlich Argumente gegen den modernen 
chemischen und mechanischen Krieg. Der Krieg zur Eroberung ist der häufigste
Krieg, den Könige und Völker führen. Das liegt an den falschen Propheten des
Eigennutzes. Tatsächlich ist Eroberung eine schlechte Staatskunst: Es kommt 
nicht auf die Menge der Untertanen und die Ausweitung des Territoriums an,
sondern auf die richtige Gesinnung der Untertanen. Wahre Macht kommt aus
Güte und Gerechtigkeit der Regierung. England hat viel von seinem Ansehen als 
ritterliche Nation verloren, weil es aus Gewinnsucht die falschen Kriege geführt
und die richtigen unterlassen hat. Das Prinzip der Nicht-Intervention hat es
selbstsüchtig gemacht. Die jungen Männer, die Soldaten werden, denken aber 
am meisten an den Verteidigungskrieg. Ruskin warnt seine adeligen Zuhörer, daß 
sie, die zu stolz sind, shopkeeper zu werden, Sklaven der shopkeeper werden.
Sie müssen ihre Führungsrolle wahrnehmen, damit das Land verteidigungswürdig
bleibt. England war groß „while her fields were green and her faces ruddy.“ Am
Ende wendet sich Ruskin an die Frauen. Sie haben den größten Einfluß auf die
Männer und tragen deshalb Schuld dafür, daß Schwerter nicht zu Pflugscharen
umgeschmiedet werden. In dem Moment, in dem sie ihr Mitgefühl auf die im Krieg
sterbenden Bauern ausweiten würden, wäre der Krieg zu Ende. Sie müssen ihren
Söhnen beibringen, daß Tapferkeit Angeberei von Narren ist, wenn sie nicht von
Gerechtigkeit und Gottesfurcht bestimmt ist.

5.2.5 Thomas Hill Green
1836-1882. Seit 1866 Dozent am Balliol College, seit 1878 Professor für Moral-
philosophie in Oxford. Stadtverordneter in Oxford. Zur Biographie: R. L. Nettle-
ship, Memoir, in: CW III, xi-clxi.

670

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Green war einer der ersten britischen Idealisten. Seine Metaphysik, die nur als 
einleitender Teil seiner Prolegomena to Ethics (posthum 1883, jetzt in: CW IV)
entwickelt wurde, ist ein Versuch, eine nicht-naturalistische Ethik zu begründen, 
weil er Empirismus, Utilitarismus, Positivismus, Evolutionstheorie, Kulturgeschich-
te nicht zutraut, eine Ethik zu formulieren. Es ist eine Ethik der self-realisation
durch Charakterbildung und der Unterschied zu John Stuart Mill oder zu dem
befreundeten Henry Sidgwick ist nicht groß, aber Green besteht darauf, daß nur 
ein idealistischer Ansatz diese Transformation des Utilitarismus schaffen könnte. 
Moral soll eigene Ziele, die potentiell von Trieben abhängig sind, durch Ziele erset-
zen, von denen angenommen werden kann, daß sie gemeinsame Ziele einer
Gruppe von Menschen und potentiell der Menschheit sein könnten. Ein freier 
Willen kann nur ein Willen sein, der nach selbst gegebenen Geboten handelt, die
putativ universale Gebote sein müssen. Greens Ethik ist eine Variante der kantiani-
schen Ethik und der kategorische Imperativ ist, wie bei Kant, der einzige Imperativ
der Ethik, der theoretisch feststeht. Die von Green vorausgesetzte Metaphysik
variiert Kants Postulate der praktischen Vernunft. Er benötigt ein ewiges Bewußt-
sein (consciousness, mind, spirit), das sowohl das Vorbild der zu entwickelnden 
Persönlichkeit sein soll, wie das Reich Gottes, dessen Teil wir sind. Die self-
realization ist die Verwirklichung des Göttlichen in uns (über das wir bisher nur in
Negationen reden können). Es ist sowohl ein individueller Prozeß der Charakter-
bildung wie ein welthistorischer Prozeß der Werteentwicklung, in dem immer 
mehr Bereiche dem Gewissen unterworfen werden und eine immer weitere
Gemeinschaft als von unseren moralischen Zielen betroffen angesehen wird. Die
englische Tradition hatte Probleme, Greens Entwicklung vom personal good zum
common good zu verstehen, weil sie viel stärker in einem Gegensatz von egoisti-
schen Interessen und Kollektivismus denkt; dem Philosophen der self-realization
wurde vorgeworfen ein Philosoph der Anpassung zu sein. Auch seine Metaphysik
des Geistes wurde als Vermischung mit Religion getadelt, ihr Gott sei nur ein
deus ex machina. Noch die neueren, philologisch sonst verläßlichen Kommentare
zu Green neigen dazu, diese Postulate herabzuspielen (PE §§ 180-191 The Per-
sonal Character of the Moral Ideal ist wenig kommentiert worden). Das Problem 
einer gegenwärtigen Rezeption Greens ist dasselbe wie das einer Rezeption
Kants: wir müssen begreifen, warum diese metaphysischen Konstrukte als nötig
erschienen, und wir müssen entscheiden, ob sie in eine Philosophie der univer-
sellen Kommunikationsgemeinschaft transformiert werden können (Comtes
Humanität hat Green nicht getraut). 

Vgl. zur Philosophie Greens: G. F. Barbour, Green and Sidgwick on the
Community of the Good, in: Philosophical Review 17 (1908) 149-166; Jean 
Pucelle, La nature et l’esprit dans la philosophie de T. H. Green : la renais-
sance de l’Idealisme en Angleterre au XIXe siècle. – Louvain 1960-68; The
Philosophy of T. H. Green / ed. by Andrew Vincent. – Aldershot 1986; Geoff-
rey Thomas, The Moral Philosophy of T. H. Green. – Oxford 1987; Maria
Dimova-Cookson, T. H.Green’s Moral and Political Philosophy : a Pheno-
menological Perspective. – Basingstoke 2001; T. H. Green : Ethics, Metaphy-
sics, and Political Philosophy / ed. by Maria Dimova-Cookson and W. J. Man-
der. – Oxford 2006; Colin Tyler, The Metaphysics of Self-realization and Free-
dom. – Exeter 2010.

671

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Greens politische Theorie, die in Lectures on the Principles of Political Obligation
(posthum 1886, jetzt in: CW II, 334-553 und Harris/ Morrow S. 13-193) entwickelt
wurde, muß verstanden werden aus der Ethik der gesellschaftlichen Entwicklung 
eines common good. Ihm geht es um Befähigungen zur Moral. Im Gegensatz zur
Naturrechtstradition, die angeborene Rechte des Individuums annimmt, sie aber
nur durch einen Machtstaat begrenzt bewahren kann, sind bei Green Rechte 
durch die Geselligkeit des Menschen gegeben: Allen, die als Mensch unter Men-
schen leben können, müssen gleiche Rechte eingeräumt werden. Das common 
good muß eine Realität werden, der kategorische Imperativ braucht eine reale
Basis. Rechte sind ein Freiheitsspielraum auf Gegenseitigkeit, eine Macht, die
den Mitgliedern einer Gesellschaft die Fähigkeit geben soll, ihre eigene Version 
des idealen Gutes zu entwickeln. Zwar gehen Rechte bei Green aus der geselli-
gen Menschennatur hervor, aber sie sind nicht vom Anfang der Geschichte an
fertig gegeben, sondern werden in einem langen historischen Prozeß von der
frühen Staatsbildung bis zu den neuen Komplexitäten der modernen Gesellschaft 
ausgehandelt und erkämpft. Der Staat ist für Green Diener dieses gesellschaftli-
chen Prozesses. Legitim sind nur Staaten, die auf einem gesellschaftlichen Kon-
sens beruhen (Green bescheinigte deshalb dem größten der zeitgenössischen
Staaten, Rußland, daß er nur aus Höflichkeit ein Staat genannt werde). Aufgabe
des Staates ist, die Entwicklung der gesellschaftlichen Rechte zu schützen und
zu fördern. Staat und Gesellschaft können niemandem einen Charakter geben,
aber die Charakterentwicklung zum common good ist nur in einer Gesellschaft
möglich, die self-realization begünstigt. Green wurde so zu einem frühen Theore-
tiker des Sozialstaates, man hat das Sozialliberalismus oder liberalen Sozialis-
mus genannt („sozialistisch“ meint Begrenzung des Erbrechtes und Nationali-
sierung des Grundbesitzes). Es ist eine antilibertäre Theorie: Wenn Freiheit ein
so hohes Gut sein soll, muß sie einen positiven Inhalt haben; es reicht nicht Skla-
ve der Natur zu werden, weil man nicht Sklave von Menschen werden will. Auch
Eigentum ist eines der Rechte, die auf dem gesellschaftlichen Willen, den Indivi-
duen Macht zu geben, beruhen. Gegen die Auswüchse des ökonomischen Indivi-
dualismus ist aber zurzeit mehr Staatsintervention nötig. Theoretisch soll der 
Staat als Machtentfaltung absterben, wenn die Moralentwicklung diese Staatsge-
walt überflüssig gemacht hat. Green ist aktiver Politiker geworden (das konkrete 
common good kann nur von Bürgern befördert, nicht von Philosophen bestimmt
werden). Seine Themen waren Schulpolitik und Alkoholregulierung, hier sah er 
die größten Hindernisse für den Weg zum common good.

Vgl. zu Green politischer Philosophie: Paul Harris, Moral Progress & Politics :
the Theory of T. H. Green, in: Polity 21 (1988/89) 538-562; Peter Nicholson,
The Political Philosophy of the British Idealists. – Cambridge 1990. – S. 54-
197; Colin Tyler, Civil Society, Capitalism and the State. – Exeter 2012. Zu
Green als Politiker vgl. Colin Tyler, T. H. Green, Advanced Liberalism and the
Reform Question 1965-1876, in: History of European Ideas 29 (2003) 437-458
und die politischen Reden, von denen eine Auswahl gesammelt ist in CW V,
225-409. Die theoretische wichtigste politische Rede ist: Lecture on Liberal 
Legislation and Freedom of Contract 1882, in: CW III, 365-386 und Har-
ris/Morrow S. 194-212.

672

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Greens Wirkung im späten 19. Jahrhundert wird als sehr bedeutend eingeschätzt,
war aber diffus. Er hat eine Bedeutung für den Übergang der Philosophie an briti-
schen Universitäten vom Grundstudium zur Fachwissenschaft und für Jahrzehnte
sind britische Universitätsphilosophen (viele waren seine Freunde und Schüler) 
damit beschäftigt, die von Green skizzierten Ansätze in eine Form zu bringen, die 
verteidigt werden konnte. Eine orthodoxe Schule Greens gab es nie. Für Oxforder
Studenten, die nach einem sozialen Engagement suchten, war er als idealisti-
scher Philosoph und radikaler Politiker ein charismatischer Lehrer, aber es ist
schwierig festzustellen, was von Green tatsächlich gelernt wurde. Man hat die 
Spuren Greens im späten 19. Jahrhundert in der Sozialarbeitsbewegung und den
Ethischen Kirchen und Gesellschaften, bei Liberalen und Labour (aber auch bei
konservativen Denkern) gefunden. Die Historiker von New Liberalism und ethi-
schem Sozialismus sind jedoch skeptischer geblieben. Zur Wirkung in der briti-
schen Philosophie: W. J. Mander, British Idealism : a History. – Oxford 2011. Zur 
Wirkung auf politische Bewegungen: Andrew Vincent/Raymond Plant, Philoso-
phy, Politics and Citizenship : the Life and Thought of the British Idealists. –
Oxford 1984; Matt Carter, T. H. Green and the Development of Ethical Socialism.
– Exeter 2003; Denys P. Leighton, The Greenian Moment : T. H. Green, Religion 
and Political Argument in Victorian Britain. – Exeter 2004. Mit dem Ersten Welt-
krieg war seine Wirkung vorbei. Gerade die Professionalisierung der Philosophie
zwischen den Wissenschaften, die Green befördert hatte, hat den Idealismus an 
britischen Universitäten langfristig marginalisiert. Die Erinnerung an Green diente
noch zur Abgrenzung, etwa in Isaiah Berlins Unterscheidung von negativer und
positiver Freiheit, in der Green für die verurteilte positive Freiheit steht (1958). 
Eine der ersten großen Monographien zu Green war ein Unternehmen der Histo-
risierung: verstehen, warum eine Lehre, die uns so wenig zu sagen hat, so be-
deutend sein konnte (Melvin Richter, The Politics of Conscience : T. H. Green
and his Age. – London 1964; die Antwort im Stil der Zeit war: Religionsersatz). 
Das hat sich seit den 1980er Jahren geändert. Das Interesse kam aus der
(Selbst-)Kritik des Liberalismus, aus dem Bedarf an einer Sozialphilosophie, die
kommunitaristische Ansätze fundieren könnte und doch eine unbezweifelt liberale
Herkunft hat. Dieses Interesse ist immer beschränkt geblieben auf englischspra-
chige Länder ohne jüngere idealistische Tradition, auch dort blieb die Wirkung
gering (verglichen mit der Rezeption kontinentaler Philosophien von zweifelhaf-
tem Liberalismus). Auch der Versuch, Green einen Platz in der Tradition von New
Labour zu geben (der zitierte Autor Matt Carter war 2003-2005 Generalsekretär
der Labour Party), war nicht erfolgreicher als vergleichbare französische Bemühun-
gen um französische Solidaristen des 19. Jahrhunderts. Eine Wirkung auf Dis-
kussionen der Gegenwart hatte am ehesten Greens Theorie der gesellschaftli-
chen Konstitution von Rechten, aber, wie zu erwarten war, mit einer Verkürzung 
des idealistischen Begründungszusammenhangs, vgl. von den vielen Arbeiten 
von Rex Martin: T. H. Green on Individual Rights and the Common Good, in: The 
New Liberalism : Recovering Liberty and Community / ed. by Avitai Simhony and
David Weinstein. – Cambridge 2001. – S. 49-68; Human Rights and the Social 
Recognition Thesis, in: Journal of Social Philosophy 44 (2013) 1-21; dagegen mit 
einem Hinweis auf Greens eigenen Begründungszusammenhang: Gerald F. 
Gaus, The Rights Recognition Thesis : Defending and Extending Green, in: T. H.

673

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Green : Ethics, Metaphysics, and Political Philosophy / ed. by Maria Dimova-
Cookson and W. J. Mander. – Oxford 2006. – 209-235.

Es gibt bei Green einen doppelten Bezug zu internationalen Beziehungen und
Frieden. Einmal einen kosmopolitisch idealistischen, der an die Universalisierung
der Werte und Rechte anknüpft, zum andern einen, der von der historischen
Rückständigkeit der Staaten hinter diesem Ideal ausgehen muß. Es ist ein mora-
lischer Imperativ, daß common good über die Gemeinschaft des Staates hinaus
entwickelt werden muß. Es gibt eine potentielle Pflicht „of every man to every
men.“ Diese theoretische Diskussion der Rechte und Pflichten in der Menschen-
gesellschaft in Prolegomena ist unten referiert. Sie muß notwendig ergänzt wer-
den um die Darstellung des historischen Fortschrittes von den Griechen, die noch
keine Universalisierung von Pflichten kannten, bis zu einer Gegenwart, in der
jede Einengung von Pflichten durch Staatsgrenzen zu einer Pflichtverletzung 
geworden ist. Diese Geschichte nimmt einen großen Teil von Prolegomena ein.
Green ist nicht so naiv anzunehmen, daß die Ausweitung der Gesellschaften nur
ein geistig-moralischer Prozeß gewesen wäre. Handel und Eroberung haben ihre 
Rolle gespielt; aber Handel und Eroberung sind zu selbstsüchtig, als daß sie eine
human brotherhood schaffen könnten. Zu den Interessen der Händler und Erobe-
rer muß „the interest in being good and doing good“ kommen (PE § 281). Die
Universalisierung der Moral zeigt sich in der Neudefinition der Tugend der
Tapferkeit: heute ist von dieser Tugend der Dienst für Kranke und Unwissende
geblieben (PE § 258). Das Moment des Abenteuers ist deutlich geringer als bei 
William James, der dafür die Rede von einem moral equivalent of war aufbrachte.
Greens Selbstmoralisierung des Menschen nach dem erst zu schaffenden Bild
Gottes ist gewiß nicht als Umerziehung von Kriegsliebhabern gedacht. Bereits in
der Moraltheorie in Prolegomena geht Green davon aus, daß die Entwicklung der
Moral in einer nationalen Gesellschaft stattfinden muß (PE § 184), aber erst in
der politischeren Argumentation in Lectures on the Principles of Political Obliga-
tion macht der Anhänger Mazzinis klar, daß der Nationalstaat keine quantité nég-
ligeable ist. Green ist sich klar, daß eine kosmopolitische Ethik durch eine politi-
sche Theorie der internationalen Beziehungen ergänzt werden muß. Greens 
zweiter, politischer Ansatz der Internationalen Beziehungen geht von der Qualität
der staatlichen Institutionen aus. Der Nationalstaat ist die einzige legitimierbare 
Form eines Staates, denn für den Prozeß der Entwicklung des common good
werden nicht einfach loyale Untertanen benötigt, sondern intelligente Bürger. Die
dafür nötige patriotische Leidenschaft ist erst bei einer Bindung der Gesellschaft
durch Gemeinsamkeit des Territoriums, Erinnerungen und Traditionen, Weisen
zu fühlen und zu denken, Sprache und Literatur erreichbar (LPPO §§ 122-123). 
Er bezweifelt, daß das russische und das osmanische Reich Staaten genannt 
werden können (LPPO § 132 und § 168). Der Weg zum Internationalismus muß
über den Nationalstaat laufen. Seine theoretische Aussage zum Krieg bringt
Green in einer Kritik Spinozas unter, es ist eine negative Einsicht: Feindschaft 
zwischen den Staaten kann nicht als unausweichlich gelten. Aber auch seinen
Friedensbegriff verdankt er Spinoza: „virtue based on strength of mind“. Ein
Machtstaat ist dazu nicht fähig (LPPO §§ 34-35). Green ist in der Doppelheit von
Moralentwicklung und Staatsentwicklung Kants Friedenstheorie nahe. Aber bei
Green beruhen die künftigen internationalen Beziehungen viel weniger auf inter-

674

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nationaler Organisation als bei Kant. An die Stelle internationaler Verstaatlichung
ist der lange Prozeß der Annäherung an ein gemeinsames Rechtsbewußtsein
getreten. Damit meint Green einerseits die Anerkennung von Rechtsgleichheit 
über Grenzen hinweg, was Gegenstand des internationalen Privatrechts ist
(LPPO § 141), anderseits das Streben nach Unparteilichkeit in Konflikten zwi-
schen Staaten. Ein internationaler Gerichtshof kann erst am Ende stehen, nicht 
am Anfang. Aber der Krieg verhindert, daß die Rechtsgesellschaft weiterentwi-
ckelt wird. Nationen sind nicht ideale Staaten, sondern haben Leidenschaften
(durchaus ein Beitrag zur Debatte über die Situation seit 1870), deshalb werden
alle Streitfragen zwischen Nationen vom nationalen Standpunkt hergesehen. Wie 
bei Kant ist die Demokratie ein Mittel gegen die Boshaftigkeit der Staaten. Hans
Morgenthau hat Green als einen Ahnen des demokratischen Friedens identifiziert
(Scientific Man vs. Power Politics. – Chicago 1946. – S. 65). Aber bei Green wird
klarer als bei Kant, daß der Weg zum Frieden nicht eine Aktion verständiger Teu-
fel sein kann. Der Organisation muß Moral vorausgehen. Ein Vorläufer einer Wis-
senschaft Internationaler Beziehungen kann Green nicht sein. Aber auch er denkt
die Ausweitung des common good über Staatsgrenzen wenig idealistisch: die 
Bürger schrecken vor Verlusten durch Internationalismus zurück. Das erinnert
durchaus an Momente bei Kant, aber Green macht hier den Unterschied von 
common interest und common good nicht zum Thema. Der Mazzinist Green ana-
lysiert den gegenwärtigen Stand, in dem dynastische Herrschaften sich gegen 
wahre Staaten halten können und auch England sich in die Welt der dynasteia
hineinziehen läßt. Es gibt zu viele „Quasi-Staaten“ gerade unter den Großmäch-
ten (bei Colin Tyler, Civil Society, Capitalism and the State a.a.O. S. 161f, 171f. 
wird Greens Analyse mit Robert Jacksons Analyse des Fehlens positiver Souve-
ränität verglichen). Von Green gibt es Kommentare zur Außenpolitik: Als Student
vertrat er eine Non-intervention-Position, die an Mill und Mazzini erinnert: zwar
kann Einmischung in die Entwicklung anderer Nationen nur Schaden anrichten,
aber solche Nationen gibt es im Zeitalter der Dynastien kaum noch; weitere Aus-
weitungen dieser Dynastien müssen im Namen des Völkerrechts durch Interven-
tion unterbunden werden (Can Interference with Foreign Nations in any Case be 
Justifiable?, in: CW V, 15-19 (1856 oder kurz danach). Als radikaler Politiker un-
terstützte er Gladstones Kampf gegen Disraelis Balkan- und Indienpolitik (The
Turkish Atrocities in Bulgaria, 12. September 1876, CW V, 261-263, Against Dis-
raeli’s Foreign Policy, 16. Januar 1878, CW, 313-317, National Loss and Gain 
under a Conservative Government, 5. December 1879, CW V, 347-355). Imperia-
lismus ist bei Green nur selten und flüchtig ein Thema geworden. In dem gerade 
genannten Aufsatz aus seiner Studentenzeit akzeptiert er die übliche britische
Sicht, daß sich Indien selbst einer höheren Zivilisation ergeben habe (CW V,
16), in einer späten Vorlesung referiert er die Pazifizierung Indiens als einen 
möglichen gerechten Krieg (LPPO § 164), verurteilt aber, daß Großbritannien
durch Herrschaft über Indien in die Welt der dynasteia einbezogen wurde
(LPPO § 173). 

Die erste und lange die einzige Darstellung von Greens Hinweisen auf inter-
nationale Beziehungen war von Zeitverhältnissen abhängig: der britische 
Idealismus sollte vom deutschen geschieden werden, entsprechend wird zu
Hegel viel gesagt, zu Green aber nur wenig: D. A. Routh, The Philosophy of
International Relations : T. H. Green versus Hegel, in Politica 3 (1938) 223-

675

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


235. Spätere Hinweise auf die internationalen Beziehungen bei Green finden
sich in der Regel in den Überblicken über britische liberale oder idealistische
Traditionen der Internationale Beziehungen, sind aber sehr knapp: Peter
Nicholson, Philosophical Idealism and International Politics : a Reply to Dr Savi-
gear, in: British Journal of International Studies 2 (1976) 76-83; John R. Gib-
bins, Liberalism, Nationalism and the English Idealists, in: History of Euro-
pean Ideas 15 (1992) 491-497; David Boucher, British Idealism, the State,
and International Relations, in: Journal of the History of Ideas 55 (1994) 671-
694; der., British Idealist International Theory, in: Bulletin of the Hegel Society
of Great Britain 31 (1995) 73-89 (gekürzte Version); Duncan Bell/Casper Syl-
vest, International Society in Victorian Political Thought : T. H. Green, Herbert 
Spencer, and Henry Sidgwick, in: Modern Intellectual History 3 (2006) 207-
238, v.a. 217-221 und 234-235; Georgios Varouxakis, ‚Patriotism’, ‚Cosmopo-
litanism’ and ‚Humanity’ in Victorian Political Thought, in: European Journal of
Political Theory 5 (2006) 100-118, v.a. 105-107. Das neue Interesse an Green
war kommunitaristisch, damit war das Interesse an der kosmopolitischen
Ausweitung auf die Weltgesellschaft gering. Vgl. aber Matt Hann, ‚Who is my
Neighbour?’ : T. H. Green and the Possibility of Cosmopolitan Ethical Citi-
zenship, in: Ethical Citizenship : British Idealism and the Politics of Recogni-
tion / ed. by Thom Brooks. – Basingstoke 2014. – S. 177-199 (Hann hat die 
Spannung zwischen dem ethischen Kosmopolitismus und dem politischen
Nationalismus begriffen, aber nicht mehr den Rahmen der historisch-
politischen Entwicklung der Moral).

CW = Collected Works of T. H. Green / ed. by Peter Nicholson. – Bristol :
Thoemmes, 1997. – 5 Bde. (Bd. 1-3 sind ein Neudruck der Works of Thomas
Hill Green 1885-1888, Bd. 4 ein Neudruck der Prolegomena to Ethics von 1883,
Bd. 4 Additional Writings / ed. von Peter Nicholson enthält bisher unveröffentlich-
te Texte.)

Harris/Morrow = T. H. Green, Lectures on the Principles of Political Obligation
and other Writings / ed. by Paul Harris and John Morrow. – Cambridge 1986
(enthält korrigierte und annotierte Texte).
PE = Prolegomena to Ethics
LPPO = Lectures on the Principles of Political Obligation

Prolegomena to Ethics / ed. by A. C. Bradley. – Oxford : Clarendon Press,
1886, Neudruck als Collected Works of T. H. Green, Bristol 1997. – Bd. IV
Der posthum publizierte Text geht zurück auf Vorlesungen 1878-1882
§§ 206-217 The Extension of the Area of Common Good (Lauftitel: Duty to
Humanity)
Wir wissen nur wenig über die frühesten Gesellschaften, können aber von Vor-
stellungen der Hilfe zwischen Nachbarn ausgehen, freilich bei sehr engen Vor-
stellungen, wer Nachbar ist. Die Weltgeschichte ist ein Prozeß der Ausweitung
der Vorstellung der Nachbarschaft. Bei den Griechen gab es noch keine interna-
tionalen Pflichten, für uns ist jede Einschränkung von Pflichten durch Grenzen 
eine Pflichtverletzung geworden. Die Halbgebildeten haben gehört, daß „interna-

676

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tional“ anderes gilt als „national“, und sie machen sich lustig über die „fraternity of
men and nations.“ Dieser Unterschied gilt aber nur, solange es Menschen gibt, 
für die es Pflichten, die nicht erzwungen werden können, nicht gibt. In der moder-
nen Welt sind aber bereits Pflichten verwirklicht, die nicht erzwungen werden
können und die gegenüber allen Menschen gelten. „Practical men“ lehnen die
Universalisierung der Pflichten ab, weil sie zu wissen glauben, daß der Kosmopo-
lit ein schlechter Patriot sein muß. Dazu stehen Klassenprivilegien einer Auswei-
tung der Gesellschaft entgegen. Noch bewundern wir die capabilities to command
mehr als die capabilities implied in social self-adjustment. Das ist ein Zeichen, wie 
sehr wir in unserer moralischen Entwicklung zurückgeblieben sind. Daß wir nach
humanitären Pflichten fragen, zeigt aber, daß wir bereits fortgeschritten sind. Die
Rechtsgleichheit unter Menschen wird nur noch durch den Krieg begrenzt, wenn 
die claims of a common country so sehr in den Mittelpunkt treten, daß claims of a
common humanity außer Kraft gesetzt werden. Diese historische Entwicklung der
Moral ist durch stoizistisches Weltbürgertum, Christentum, römisches Recht und
zuletzt Kants kategorischen Imperativ geprägt. Potentiell meint das eine Gesell-
schaft aller, die miteinander kommunizieren können. Die Hindernisse sind in Ge-
sellschaften aller Größe dieselben, aber je ausgedehnter die Gesellschaft wird,
desto größere Möglichkeiten hat die Selbstsucht: Unwissenheit, Konkurrenz-
kampf, geographische Unterschiede. Aber der historische Prozeß geht doch zu 
„gradual removal of obstacles to that recognition of a universal fellowship.“
Reason setzt sich gegen selfishness durch.

Lectures on the Principles of Political Obligation / ed. by R. L. Nettleship. –
London : Longmans, Green, 1895 (Philosophical Works vol. II), Neudruck
als Collected Works of T. H. Green, Bristol 1997. – Bd. II
Korrigierte und annotierte Fassung in: T. H. Green, Lectures on the Princip-
les of Political Obligation and other Writings / ed. by Paul Harris and John
Morrow. – Cambridge 1986
Der posthum publizierte Text geht zurück auf Vorlesungen 1879-1880
Lecture K The Right of the State over the Individual in War
Krieg ist kein Mord, hat aber einen Ursprung in human agency, auch wenn der
Verantwortliche nicht eindeutig bestimmt werden kann. Die einzige Rechtferti-
gung eines Krieges ist die Bewahrung des guten Lebens, damit sind nur Frei-
heitskriege zu rechtfertigen. Aber auch da muß mit national vanity gerechnet wer-
den. Dynastische Interessen sind zunehmend auf nationale Ambitionen angewie-
sen, die ebenso fragwürdig sind. Es ist nicht auszuschließen, daß Kriege trotz
schlechter Absichten durch ihr Ergebnis („gains to mankind“) gerechtfertigt wer-
den können. Beispiele sind die römische Eroberung Galliens und aktuell die Pazi-
fizierung Indiens, die deutsche Einheit und die Hilfe für Christen im türkischen
Reich. Aber auch dann bleibt eine Schuld. Weil jeder Mensch ein Recht auf Leben
und Freiheit hat, ist der Krieg ihm gegenüber immer Unrecht. Kriege gehören
nicht zum Wesen des Staates, sondern sind ein Versagen des Staates; nicht
Organisation als Staat führt zu Krieg, sondern mangelhafte Organisation des
Staates. In der Wirklichkeit ist ein Staat nicht ein Gefüge von Institutionen zur 
Bewahrung von Rechten, sondern eine Nation, die Leidenschaften hat und des-
halb alle internationalen Fragen vom eigenen Standpunkt aus sieht. Das gehört
zur Natur der Nationen, ein kosmopolitischer Standpunkt wäre das Ende des 
Patriotismus. Nationen, die zueinander im Naturzustand stehen, sind auf ihr eige-

677

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nes Urteil angewiesen. Die Errichtung einer Zwangsgewalt wäre so unerwünscht
wie unerreichbar. „Projects of perpetual peace, to be logical, must be projects of
all-embracing empire.“ Aber, wenn Nationen richtig verfaßt sind, fällt die Gegner-
schaft zwischen Nationen weg. Wahre Patrioten wollen für ihre Gemeinde/Nation 
tätig sein; in gut eingerichteten Staaten gibt es keine „diversion of patriotism into 
military channel.“ Dieser Militarismus ist ein Überrest aus einer Zeit, als der Staat
noch nicht als Nationalstaat etabliert war. Krieg ist ein Überrest der Vergangen-
heit. Kriege (und Heere sowieso) gehören zur dynasteia, nicht zur politeia. Besse-
re Regierung würde mehr Freiheit, mehr transnationale Beziehungen und Frei-
handel und mehr „sense of common interest“ bringen. In den internationalen
Beziehungen herrschen auch bei den Bürgern Interessen vor; aber gute Bürger 
schrecken vor der Verletzung der Rechte anderer zurück. Erst damit können auch
die Regierungen ausreichend unparteiisch werden und damit wird internationale
Vermittlung möglich. Ein internationaler Gerichtshof ist bisher nur eine weit ent-
fernte Möglichkeit, aber die Philosophie muß zeigen „that there is nothing in the
intrinsic nature of a system of independent states incompatible with it.“

5.2.6 Francis Herbert Bradley
1846-1924. Fellow des Merton College, Oxford.

Bradley war einer der führenden Philosophen des britischen Idealismus im späten 
19. und frühen 20. Jahrhunderts. Sein Idealismus ist ein kritischer, kein konstruie-
render Idealismus (so daß er unsicher war, ob er seine Lehre „Idealismus“ nen-
nen sollte). Bradley „Absolutes“ hatte die Aufgabe, allen Erscheinungen eine 
absolute Geltung abzusprechen. Das Wahre, Gute, Schöne, die Realität, selbst
Gott werden als bloße Erscheinungen aufgezeigt. Alle Widersprüche der Erschei-
nungen sollen im Absoluten aufgehoben sein, aber es muß bei dieser bloßen
Versicherung bleiben. Das soll nicht Skeptizismus sein, denn die vorläufigen
Wahrheiten sind keine Illusionen, aber geschlossene Theorien können wir nicht
formulieren. Bradley setzt die anti-szientistische Tradition der britischen Universi-
tätsphilosophie gegen Empirismus, Determinismus und Utilitarismus fort. Erst seit
den 1920er Jahren gelang es der analytischen Philosophie, die Vorherrschaft an
britischen Universitäten zu übernehmen. Ein halbes Jahrhundert später spielt der
große negative Dialektiker wieder eine Rolle in der Frage nach den Grenzen der
analytischen Philosophie. Vgl. zur theoretischen Philosophie: Richard Wollheim,
F. H. Bradley. – Harmondsworth 1959; W. J. Mander, An Introduction to Bradley’s
Metaphysics. – Oxford 1998; Pierfrancesco Basile, Experience and Relations : an 
Examination of F. H. Bradley’s Conception of Reality. – Bern 1999; Michel Della 
Rocca, Bradley‘s Apearance and Reality, in: Ten Neglected Classics of Philoso-
phy / ed. by Eric Schliesser. – New York 2017. – S. 120-147.

Auch in der Ethik ist Bradley ein negativer Denker. Er folgt seinem Lehrer Green
darin, daß es nicht Aufgabe der Ethik sein soll, eine neue Moral zu verkünden, 
sondern die Entwicklung der Moral zu verstehen, auch seine Ethik ist eine Ethik
der self-realization. Aber während Green eine Vorstellung eines realen Fort-
schritts der Moral hat, kann Bradley nur zeigen, daß alle vorhandenen Theorien 

678

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Moral Widersprüche enthalten: utilitaristische Theorien, die Lust zum Ziel machen,
so sehr wie eine kantianische Pflichtenethik. Am ehesten kann eine hegelianischen 
Sittlichkeit Ausgangspunkt sein („My station and its duties“), aber diese Sittlichkeit 
kann Menschen, die längst die Sitten auch anderer Gesellschaften kennen, nicht
(mehr) zufrieden stellen, so daß doch eine postkonventionelle Moral als Korrektiv
nötig ist (eine kantianische Konstruktion, Bradley weiß, daß Kant nicht auf eine
abstrakte Pflichtenethik festgelegt werden kann). Aber diese ideale Moral hat
Widersprüche, ersten wäre sie erst Moral, wenn sie verwirklicht wäre (wie Kant
muß Bradley dafür auf das Reich Gottes verweisen), und zweitens bleibt der gute 
Willen immer dialektisch auf den bösen Willen angewiesen (eine Vermittlung gibt
es erst im Absoluten). Bradley gibt nicht nur keine neue Moral, er hält jedes System 
der Moral innerhalb der Grenzen der Ethik als Wissenschaft für unmöglich. In
seiner späten Metaphysik ist Moral eine der Erscheinungen des Guten geworden,
neben Schönheit, Stärke und selbst Zufall (luck). Mitten im britischen Idealismus
hören wir einen Ton, der uns eher aus dem Antiidealismus Nietzsches vertraut
ist, an die Stelle universaler Moralgebote ist die Würdigung von „every human
excellence“ getreten. Es ist ein Übergang in Metaphysik, nicht ein Versprechen
einer neuen höheren Moral. Zu Bradleys originellsten Leistungen gehört, daß er
den Prozeß der Moral vom frühkindlichen Lustprinzip über die Sozialisation in
konventioneller Moral zu postkonventionellen Formen der Moral auch psycholo-
gisch konstruiert hat, was Parallelen erst in der Psychoanalyse und der Entwick-
lungspsychologie des 20. Jahrhunderts gefunden hat.

Vgl. Richard Wollheim a.a.O. S. 233-276 Morality and God; Don MacNiven,
Bradley’s Moral Philosophy. – Lewiston, NY 1987 (wichtig für Bradleys Ent-
wicklungpsychologie, aber zu sehr bereit, Hinweise auf eine neue metaphysi-
sche Moral zu sehen); Jean-Paul Rosaye, F. H. Bradley et l’idéalisme britan-
nique : les annés de formation (1865-1876). – Arras 2012; Varol A. Keene, 
The Interplay of Bradley’s Social and Moral Philosophy, in: The Moral, Social 
and Political Philosophy of the British Idealists / ed. by William Sweet. – Exe-
ter 2009. – S. 87-110. Der beste Überblick über die dialektische Struktur von
Bradleys Ethical Studies (1876): Peter Nicholson, The Political Philosophy of
the British Idealists. – Cambridge 1990. – S. 6-53. Bradley hat kurz nach der
Publikation von Ethical Studies versucht, das Argument klarer zu formulieren
(On Morality, in: The Collected Works of F. H. Bradley I (1999) S. 253-274,
1877 oder 1878 geschrieben) und hat das Buch nicht ein weiteres Mal erschei-
nen lassen, aber seine Änderungen für die posthum erschiene 2. Auflage sind
gering). 

Bradley war als politischer Theoretiker marginal. Seine Aufsätze haben nur ein
Thema: Polemik gegen eine christliche absolute Unverletzlichkeit des Lebens.
Absolut ist general welfare. Gerechtigkeit ist nur ein untergeordnetes Prinzip der
Ethik, es gibt höhere Pflichten ungerecht zu sein. Für einen Philosophen, dessen
Hauptleistung war, die Kluft zwischen Erscheinungen und Absolutem zu notieren,
ist das ein professionelles Versagen. Seine politische Philosophie fällt hinter die
Moralphilosophie zurück, selbst hinter den Abschnitt My station and its duties, der
sorgfältig auf eine Balance von Individuum und Kollektiv geachtet hatte (und es
fällt hinter den Stand von Hegels oder Greens Rechtsphilosophie zurück). In sei-
ner Empfehlung von „moral surgery“ ist nicht einzusehen, was daran noch „moral“ 

679

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sein soll. Es ist letztlich eine utilitaristische Theorie, die an die Stelle des größ-
ten Glücks der größten Zahl das Wohlergehen der Staaten oder Nationen gesetzt
hat. Vgl. Some Remarks on Punishment, in: International Journal of Ethics 4 
(1893/94) 269-284, Neudruck in: Collected Essays I (Oxford 1935) S. 149-164
(Peter Nicholson vermutet, daß dieser Aufsatz in den späten 1870er Jahren ge-
schrieben wurde); The Limits of Individual and National Self-Sacrifice (unten refe-
riert). Bradley hat später in unveröffentlichen Texten seine Polemiken gegen ein
christliches Gebot der Unverletzlichkeit des Lebens (Gordon Kendal, F. H. Brad-
ley : an Unpublished Note on Christian Morality, in Religious Studies 19 (1983)
175-183, nach 1907 geschrieben) und gegen Gerechtigkeit als höchstes Ziel 
(Moral Desert and Personal Immortality, in: The Collected Works of F. H. Bradley
III (1999) S. 255, nach 1915 geschrieben) wiederholt. Vgl. Peter Nicholson, Brad-
ley as a Political Philosopher, in: The Philosophy of F. H. Bradley / ed. by 
Anthony Manser and Guy Stock. – Oxford 1984. – S. 117-130 (in der Neubearbei-
tung in The Political Philosophy of the British Idealists 1990 hat Nicholson die
Hinweise auf Bradleys politische Aufsätze gestrichen).

Bradley äußert sich zu internationalen Beziehungen in zwei unterschiedlichen
Zusammenhängen. Schon in Ethical Studies 1876 macht er klar, daß die persön-
liche Moral des Individuums die staatliche Realität nicht verdrängen kann, Fort-
schritte sind Reaktionen auf lokale Umstände, auch die ideale Moral kann keinen
kosmopolitischen Individualismus begründen (ES S. 189-192). Als cosmopolitan 
morality kann Bradley allein anerkennen, daß moderne Gesellschaften gegensei-
tig Fortschritte ihre Moral beobachten (ebd. S. 204-205). Die Vorstellung einer
Menschheit als einer real corporate unity ist zu wenig real, als daß sie dem guten 
Selbst gegen das schlechte Selbst helfen könnte (ebd. S. 231-232). Wir können
die realization of humanity als Reich Gottes sehen, aber das gehört in die Religion, 
nicht in die Ethik (ebd. S. 330-333). In einem Anhang, einer Polemik gegen Fre-
deric Harrisons comteanischen Humanismus, verlangt er von dem Comteaner 
sich zu entscheiden, ob er die Menschheit gegen jede historische Erfahrung als 
reale Einheit sieht oder ob er den Mut zu einer Metaphysik der Menschheit auf-
bringen kann. Was uns bleibt ist nur Hoffnung, „that some day, we know not 
when, humanity may become an organic whole“ (ebd. S. 343; er beruft sich hier 
auf Trendelenburg, den konservativsten unter den deutschen Theoretikern des
werdenden Rechts). Bradleys unten referierter Aufsatz von 1878 oder 1879 klingt
wie eine Ausarbeitung dieser Polemik, wobei die Polemik gegen christliche Heili-
gung der Person neben die Polemik gegen kosmopolitischen Humanismus tritt. 
Wie so oft bei Bradley, ist es ein kritischer Zugang, aber seine eigene Auffassung
ist unmißverständlich: Entwicklung der Person, der Völker und der Menschheit
gibt es nur durch Konflikt. Während innerhalb des Staates die Grenzen der
Selbstbehauptung festgelegt sind und innerhalb der Nation ein Selbstopfer Sinn
macht, gibt es international kein Verbot des Krieges (und sollte es auch nicht 
geben). Nur Verschwinden des Krieges im Laufe eines historischen Prozesses 
kann sich Bradley vorstellen. Wir erfahren nicht, wieso der Krieg verschwinden 
kann, wenn es keine internationale Exekution geben soll, aber wir müssen davon 
ausgehen, daß Wachstums der internationalen Moral gemeint ist, freilich ganz
anders, als christliche Pazifisten und Humanisten es sich vorstellen. Einige der
Überblicke über die internationale Theorie der britischen Idealisten erwähnen 

680

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kurz auch Bradley; sie wollen zeigen, daß T. H. Green und F. H. Bradley letztlich
dieselbe Theorie haben, nämlich daß es keine der nationalen Gemeinschaft ver-
gleichbare internationale Gemeinschaft gibt, daß aber eine Entwicklung zu einer
Weltgemeinschaft möglich sei (Peter Nicholson, Philosophical Idealism and Inter-
national Politics : a Reply to Dr Savigear, in: British Journal of International Stu-
dies 2 (1976) 76-83, zu Bradley S. 76f.; David Boucher, British Idealist Internatio-
nal Theory, in: Bulletin of the Hegel Society of Great Britain 31 (1995) 73-89, zu
Bradley S. 80). Das ist nicht falsch, aber verwischt, daß Green einen solchen 
internationalen Prozeß für geboten erklärt, während Bradley letztlich nur ein 
Gebot der Selbstbehauptung im internationalen Bereich kennt.

The Limits of Individual and National Self-Sacrifice, in: International Journal 
of Ethics 5 (1894/95) 17-28
Neudruck in: Collected Essays I (Oxford 1935) S. 165-176
Bradleys gibt als Entstehungszeit des Textes 1878 oder 1879 an
Bradley schreibt gegen drei falsche Positionen der internationalen Moral: die 
Christliche Partei, die Partei der Britischen Interessen und die Humanitären, die
ein unbegrenztes Selbstopfer von Nationen für das internationale Recht verlan-
gen. Dagegen spricht die Realität der Selbstentwicklung in Konkurrenz. Weder
zwischen Individuen noch zwischen Staaten gibt es eine Gleichwertigkeit. Gewalt-
freiheit beruht auf der Wertlosigkeit des Lebens. Die Humanitären wollen nationa-
le Moral auf die Welt anwenden, aber sie wollen nicht akzeptieren, daß Selbstbe-
hauptung die Grundlage der Entwicklung der nationalen Moral ist. Universale 
Menschenrechte kann es nicht geben, weil Rechte aus der „condition of our life“
kommen und damit nicht absolut sein können. Es gibt Recht zwischen Staaten.
Aber dieses Völkerrecht kann nicht abstraktes Eigentum der Staaten anerkennen,
so wenig wie das innerstaatliche Recht das der Individuen. Staaten dürfen ein 
Selbstopfer verlangen, denn die Einzelnen können davon ausgehen, daß ihre
Werte von ihrer Nation fortgesetzt werden. Eine Nation, die sich durch Gewalt-
verzicht selber opfern würde, kann nicht davon ausgehen, daß anderen Nationen 
ihre Werte fortsetzen; Nationen sind „alien in race and alien in ideas“. Internatio-
nale Verrechtlichung kann sich Bradley allenfalls als einen internationalen Staat
mit Exekutive (force) vorstellen. Das wäre nicht der peace at any price der Pazi-
fisten. Es könnte Kriege im Namen der Humanität geben: „There is but one 
Humanitarian and one friend of peace – the man who is for war in the name of
Humanity.“ Den christlichen Pazifismus, der sich auf das Evangelium statt auf die
Selbstbehauptung beruft, verwirft Bradley; wir haben mit der frühchristlichen Sek-
te, die homeless, sexless, nationless war, nichts mehr zu tun; unsere Moral 
beruht auf familiy, property, nation. Die Selbstbehauptung bis zum Krieg kann im 
Laufe der Geschichte verschwinden, so wie sie innerhalb der Nationen bereits
verschwunden ist. Aber dieser Prozeß braucht die Konkurrenz der Nationen, nicht 
das pazifistische Selbstopfer einer Nation.

681

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.3 Frankreich
Unter französischen Philosophen des 19. Jahrhunderts bestand Einigkeit zumin-
dest in einem Punkt, daß nach Jahrzehnten der Dominanz von sensualistischen,
materialistischen und utilitaristischen Ansätzen ein politisch-sozialer Neuanfang
mit einem philosophischen Neuanfang verbunden sein mußte. Aber so wie die
politisch-sozialen Antworten auf die Revolution sehr verschieden waren, so waren
auch die philosophischen Antworten sehr verschieden. Die französische konstitu-
tionelle Monarchie benötigte eine Philosophie, die eine Stütze zugleich gegen
radikale und reaktionäre Bestrebungen sein sollte. Sie leistete sich eine Schulphi-
losophie, die nach außen das Ansehen Frankreichs in einer vom deutschen Idea-
lismus bestimmten Landschaft mit einer eigenen spekulativen Philosophie wie-
derherstellen sollte, und im Innern den Philosophieunterricht an Hochschulen und
Schulen zugleich von den Überresten der Philosophie des 18. Jahrhunderts und
den Ansprüchen der Katholischen Kirche, ihre vorrevolutionäre Dominanz im
Erziehungswesen wiederherzustellen, freihalten könnte. Die ethischen Theorien
der Schulphilosophie sind von theoretischen Kompromissen geprägt: sie sollten 
interessengeleiteter Ethik Widerstand leiten, hatten dafür aber eine zu ambivalen-
te Haltung zwischen Transzendentalphilosophie und Naturalismus. Ihr Beitrag
zum Frieden war gering. Die katholische Philosophie war zunächst vor allem eine
reaktionäre Gesellschaftslehre, erst nach 1830 bereit, sich mit einigen Folgen der
Revolution zu arrangieren; sie wollte durch den Rückgriff auf die französische
rationalistische, theistische Philosophie des 17. Jahrhunderts eine Alternative zur
idealistischen, pantheistischen Philosophie des 19. Jahrhunderts formulieren. Im 
späten 19. Jahrhundert geriet die französische Schulphilosophie zunehmend in
Schwierigkeiten: In Europa aufkommende soziologische und neukantianische 
Ansätze machten wissenschaftliche Neuorientierungen nötig und die Festigung
der Republik verlangte neue politische Begründungen. Die französischen republi-
kanischen Philosophen des späten 19. Jahrhunderts, hier vertreten durch Charles
Renouvier und Alfred Fouillée, hatten eine komplexe Beziehung zu Kant und 
auch zur Möglichkeit des Friedens. Die Aufklärungsphilosophie hielt sich am
stärksten in den soziologischen und sozialistischen Strömungen, die zumindest in
ihren Fortschrittserwartungen dem 18. Jahrhundert folgten. Diese Richtungen
werden im Abschnitt 4.1 behandelt, weil sie soziale Reorganisation für mindestens
so wichtig hielten wie moralische Faktoren. Aber die Saint-Simonisten, Comte oder
Leroux haben darauf bestanden, daß institutionelle und religiöse Lösungswege
zusammengehören, auch Proudhon wollte zur Theorie der Gerechtigkeit als Phi-
losoph sprechen. Sie müssen zur Ergänzung des gegenwärtigen Kapitels heran-
gezogen werden. Jules Barni, der Übersetzer von Kants Friedensschrift, ist oben
im Abschnitt 3.3.1 behandelt.

So verschieden die philosophischen Ansätze waren, so sehr gibt es doch The-
menfelder, die als speziell französisch angesehen wurden. Vgl. Marie-Claude
Blais, La solidarité : histoire d’une idée. – Paris 2007.

Paul Mabille, von dem nur bekannt ist, daß er Philosophielehrer war, ist der
extremste Bellizist in Frankreich. Anlaß seiner Apologie des Krieges war die Kon-

682

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zentration der internationalen Friedensbewegung auf Schiedsgerichtsbarkeit. Der
Krieg ist universal, von den Sternen bis zum guerre intestine, es ist ein kosmi-
sches Prinzip (und er zitiert auch schnell Heraklit „la guerre est la mère de toutes
choses“). Aber der Krieg der Menschen kommt nicht aus der Natur: Das Recht ist
eine Art Krieg und der Krieg bewaffnetes Recht, nur Wohltätigkeit ist Werk des
Friedens. Ein Teil der Kämpfe, die er „Krieg“ nennt, würden heute als strukturelle
Gewalt bezeichnet werden: Hunger, bestimmte Krankheiten, Tyrannei, soziale
Ungleichheit können schlimmer sein als eine Schlacht. Krieg und Frieden verei-
nen und organisieren die Menschen, aber mit verschiedenen Mitteln. Er lobt die
générosité und politesse, die es zwischen Feinden geben kann, und mehr noch
das Opfer für die Gemeinschaft als Mittel gegen die egoistische Moral des Ver-
gnügens. Die Rolle des Krieges ist vor allem sozial: Das Duell ist auf Aristokratie
und Bürgertum beschränkt, der Krieg erfaßt alle. Mabille distanziert sich von
Kriegen, die allein ein Abschlachten sind. Sein Buch von 1884 enthält eine Kurz-
form eines Kriegsrechtsbuches und er verteidigt den gerechten Krieg und die
Gegenseitigkeit in den Formen der Kriegführung. Der Sieg beweist einen Vor-
rang, aber der Sieger von heute kann der Verlierer von morgen sein. Ein interna-
tionales Tribunal würde diese Verdienstordnung zwischen den Staaten zerstören. 
Der Krieg kann nicht verschwinden, wird aber immer zivilisierter. Frieden könnte 
es nur geben, wenn alle Menschen physisch und moralisch gleich und genügend 
Lebensmittel für alle vorhanden wären. Das individuelle Leben müßte abgeschafft
werden. Nationalreichtum und vie individuelle sind die Ursachen von Konflikt und
Krieg. Das Recht, das die Unterschiede von Reich und Arm anerkennt, belohnt 
den moralischen Wert des Kampfes. Dagegen hilft nicht Rechte aufzuzählen und 
sie Naturrechte zu nennen, die Natur verleiht keine Rechte. Aber jeder ist mit der 
Fähigkeit geboren, für sein Leben zu kämpfen. Auch Staaten! Nur das Recht auf 
Krieg/Kampf ist natürlich, es steht auch Unzufriedenen und Deklassierten, Anar-
chisten und Nihilisten zu (La guerre, ses lois, son influence civilisatrice, sa per-
pétuité. – Paris 1884). Seine Polemik gegen Schiedsgerichtsbarkeit im Zeitalter
der Haager Konferenz unterscheidet sich kaum von seinem früheren Buch:
Schiedsgerichtsbarkeit ist Unsinn, weil der Krieg natürlich ist. Todesstrafe und
Duell und die Revolutionen von 1830, 1848, 1870, 1871 werden immer noch an-
erkannt, niemand verweist stattdessen auf Schiedsgerichte. Mabille sieht Frank-
reich von fünf Reichen bedroht: England, Deutschland, Rußland, Amerika, China.
Wir merken, daß er eine Generation vertritt, die nicht mehr die Sprache der Har-
monie der Nationen nutzt. Aber er schreibt vor der entente cordiale von 1904 und 
vor der Sprache der internationalen Zusammenarbeit. Allein der Krieg kann Ehre
und Unabhängigkeit eines Landes bewahren. Die Gegner der internationalen 
Schiedsgerichtsbarkeit bemühen in der Regel den Unterschied von Konflikten
zwischen Individuen und zwischen Staaten, Mabille führt beide Arten von Konflik-
ten auf Konkurrenz zurück; der Frieden kann immer nur vorläufig sein. Es ist ein
traditionelles bellizistisches Lob: Voraussetzung der Harmonie kann nur Diversität
sein, nicht Monotonie und Uniformität. Die Liebe gibt das Leben, aber der Krieg
erhält es (L’arbitrage international est contraire a nos mœurs. – Paris 1902).
Wenn man den französischen Philosophielehrer Mabille mit dem deutschen Phi-
losophielehrer Lasson vergleichen will, muß man betonen, daß Lasson auch des-
halb bekannter werden konnte, weil seine Kritik des Pazifismus als typisch 
deutsch akzeptiert wurde. Lasson hatte auch mehr Geschick in der Konzentration

683

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seiner Argumente auf das hegelianisch-völkerrechtliche Motiv des fehlenden Prä-
tors über den Völkern. Auch Mabille ist kein Sozialdarwinist (das war man in
Frankreich weder 1884 noch 1902), aber er kling wie ein Ersatz für den Sozial-
darwinismus. Er zitiert Proudhon als Bellizisten, aber die von Proudhon voraus-
gesetzte revolutionäre Entwicklung zum Frieden ist verschwunden. Während der 
Bellizismus der französischen Rechten sich bald auf den Verlust des edlen Krie-
ges durch die Französische Revolution konzentrieren wird, fehlt Mabille jeder 
historische Sinn (er kann die französischen Volksheere 1792 und 1870 feiern und
sofort zu Parthern oder Galliern rutschen). Stilistisch unterscheidet er sich kaum
von ähnlich rhetorischen Werken der Friedensbewegung, die ebenfalls üppig auf
Exempla der humanistischen Bildung zurückgreifen. Für wen könnte er repräsen-
tativ sein? Er teilt 1902 mit, sein Buch von 1884 sei vom Kriegsministerium 
empfohlen und gekauft worden.

5.3.1 Cousin und die französische Schulphilosophie
Frankreich leistete sich eine staatlich zentral geförderte Philosophie, wie es sie
weder in Deutschland noch in England gab. Es gab doppelten Bedarf: Einerseits
sollte der sensualistischen oder gar offen materialistischen französischen Philo-
sophie des 18. und des frühen 19. Jahrhunderts als einer Philosophie der Revolu-
tion begegnet werden. Cousin sagte im Vorwort seiner Discours politique (1851),
es gehe um die philosophische Reflexion der Französischen Revolution (die er 
mit Descartes beginnen läßt). Andererseits sollte gezeigt werden, daß die franzö-
sische Nation, die in die Gemeinschaft der Nationen zurückgekehrt war, einen
eigenen Beitrag auf dem Niveau der zeitgenössischen Philosophie, die von schot-
tischen und deutschen Autoren bestimmt war, leisten konnte. Es mußte eine Phi-
losophie sein, die Bewußtheit und Spontaneität, als Basis der Moral betonen
konnte, ohne dem Subjektivismus des deutschen Idealismus zu verfallen. Es soll-
te eine Anknüpfung an den Rationalismus der französischen Philosophie des 17.
Jahrhunderts sein. Die Schulphilosophie mußte auch eine Alternative zur katholi-
schen Philosophie bieten, die diese französische Philosophie des 17. Jahrhun-
derts noch getreuer erneuern wollte. Die Schulphilosophie sollte der Kirche den
Zugriff auf den Philosophieunterricht in den staatlichen Institutionen der höheren
Bildung verwehren. Philosophen wie Cousin, Jouffroy und Janet haben nicht al-
lein durch ihre Vorlesungen und Schriften gewirkt, sondern auch als Bildungspoli-
tiker und in der Ausbildung der Philosophielehrer. Die Schulphilosophie war mit 
der konstitutionellen Monarchie im Kampf gegen reaktionäre und demokratische
Forderungen verbunden, ihre große Zeit war die Julimonarchie. Exemplare von
Cousins Du Vrai, du Beau, et du Bien wurden noch Jahrzehnte lang als Schul-
preise verteilt, aber der Niedergang dieser eklektizistischen Philosophie war nicht
aufzuhalten. Dieser Eklektizismus hatte versucht, Metaphysik und Wissenschaf-
ten anzunähern, das späte 19. Jahrhundert betonte den Unterschied. Die Nach-
folger Cousins konnten nur über einen allmählichen Übergang zu Kantianern, 
Bergson und Durkheim das französische System des Philosophieunterrichts ret-
ten. Die Literatur nimmt die Theorien der Schulphilosophie kaum noch ernst, son-
dern studiert einen Musterfall von Institutionalisierung der Philosophie: Patrice
Vermere, Victor Cousin : le jeu de la philosophie et de l’État. – Paris 1995; John I.

684

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Brooks <III>, The Eclectic Legacy : Academic Philosophy and the Human Sci-
ence in Nineteenth-century France. – Newark, Del. 1998. 

Die erneuerte französische Philosophie beginnt mit dem bellizistischen Pauken-
schlag von Cousin. Bereits seine Schüler Jouffroy und Damiron teilen diesen phi-
losophischen Bellizismus nicht und betonen die Entwicklung der europäischen
Zivilisation. Sie sind auch gleich an Rechtfertigung der Kolonisierung als Zivilisie-
rung beteiligt. Die letzte Generation der Schulphilosophen vermeidet ein philoso-
phisches Urteil zu Krieg und Frieden und verweist auf das sich wandelnde Völker-
recht.

5.3.1.1 Victor Cousin
1792-1867, Professor an der Sorbonne, nach 1830 Leiter der École Normale
Supérieur, Mitglied der Kommission für Öffentliche Erziehung, Staatsrat, Pair de 
France, Erziehungsminister. Cousin war gewiß eine repräsentative Figur der Juli-
Monarchie, seine Neueinrichtung des Philosophieunterrichts in Frankreich hat
seine eigene Philosophie lange überlebt, in vielem bis heute.  

Die Kommentatoren haben Cousin einen Platoniker genannt, aber auch einen
Skeptiker. Er begann die Restauration der französischen Philosophie 1818 nach
Jahrzehnten der Vorherrschaft sensualistischer Ansätze mit einer Vorlesung über
das Wahre, das Gute, das Schöne (und er beendete seine Karriere 1853 mit einer
kompletten Neufassung dieses Textes). Er betont die Notwendigkeit dieser
höchsten Begriffe, als wolle er umstandslos an die rationalistische Ontologie 
anknüpfen. Aber es geht in beiden Fassungen eher um die Schwierigkeiten, höchs-
te Begriffe zu klären. Cousin ist davon überzeugt, daß die Menschheit (d.h. alle
Sprachen und alle Institutionen) dieselben Grundideen gemeinsam hat: gut/böse, 
gerecht/ungerecht, Pflicht/Interesse, Tugend/Glück. Die Philosophie muß diese
Begriffe klären. Aber den individuellen Systemen der Philosophen mißtraut er. So
wenig die realen staatlichen Institutionen mit der Gerechtigkeit identisch sind, so 
wenig sind die philosophischen Systeme mit der Philosophie identisch. Er erwar-
tet nicht, daß sich das ändert. Es gibt nur wenige philosophische Denkstile, die im
Laufe der Philosophiegeschichte immer wiederkehren und nie völlig verschwin-
den können. Cousins konkretes Problem ist, das Recht der spekulativen Philoso-
phie und damit der Moralphilosophie gegen die sensualistische Philosophie zu
verteidigen, weil das Frankreich des 19. Jahrhunderts nicht mit einer Philosophie
zufrieden sein kann, die im Schatten von Versailles entstanden ist. Aber gegen
die Exzesse des Stoizismus (damit ist die kantianische Pflichtethik gemeint) muß
auch der Sensualismus gerechtfertigt werden. So verteidigte Cousin das Natur-
recht und die Bedeutung der Ideen des Guten, der Gerechtigkeit, der Pflicht, der 
Freiheit und des Verdienstes gegen eine auf Interessen und Lust beschränkte
Philosophie. Aber ein absolutes moralisches Gesetz ist unbekannt. Cousin ver-
teidigt auch die göttliche Vorsehung, hütete sich aber genauer zu werden; es war
ein offenes Geheimnis, daß er eher Pantheist als Theist war (Cours de philoso-
phie professé 1818 sur le fondement des idées absolues du vrai, du beau et du

685

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bien. – Paris 1836; Neufassung: Du vrai, du beau et du bien. – Paris 1853). Vgl.
Patrice Vermere, Victor Cousin : le jeu de la philosophie et de l’État. – Paris 1995.

Cousin war vor allem als Philosophiehistoriker tätig und man kann seinen Ek-
lektizismus nur als Philosophie eines Philosophiehistorikers verstehen. Als er
1828, nach acht Jahren Verbannung von seinem Lehrstuhl (wegen liberaler 
Tendenzen), seine Vorlesungen wieder aufnehmen konnte, begann er mit einer 
Einleitung in die Geschichte der Philosophie. Er verteidigt die Identität von
Geschichte und Philosophie. Das ist ein Appell an die Philosophen, Philoso-
phiegeschichte studieren, und an die Historiker, Philosophie als Teil der Geschichte
ernst zu nehmen. Philosophie ist eine der Sphären, in denen eine Nation ihre 
eigene nationale Idee verwirklicht, die sie von anderen Nationen unterscheidet
und die ihr deshalb ihre Existenzberechtigung gibt. Der Fortschritt der Menschheit
verlangt nicht nur, daß die Nationen nebeneinander ihre Idee verwirklichen, son-
dern auch daß sie versuchen, ihre jeweilige Idee zur führenden Idee der Epoche 
zu machen.

Seine Apologie des Krieges, die keine sein will, beruht auf dieser Identität von
Idee und Nation. Die Identifizierung ist schlecht begründet, seine Hinweise auf die
inneren Konflikte und Bürgerkriege sind plausibler. Aber Cousin braucht den
Krieg zur Erklärung der Diffusion der Ideen. Keine Nation kann auf den Export
ihrer Ideen verzichten, keine Nation kann kampflos den Erfolg fremder Ideen dul-
den. Damit wird der Krieg Teil des Fortschritts der Menschheit, der ewige Frieden
wäre Stillstand. Wir erfahren nicht, wie ein Krieg „ein blutiger Austausch von
Ideen“ sein kann, Hinweise auf friedlichen Austausch von Ideen in der Geschichte 
fehlen bei Cousin. Auch erfahren wir nicht, warum ein militärischer Sieg immer
ein Sieg der fortgeschritteneren Idee gegen die Idee von gestern ist. Was hier an
begrifflicher Fassung fehlt, wird durch evokative Beispiele ersetzt: es sind die
bekannten weltgeschichtlichen Übergänge im europäischen Geschichtsbild: die
Schlachten der Perserkriege, der Sieg Alexanders gegen Persien, der Sieg Cae-
sars im Römischen Bürgerkrieg. Der Friedensbewegung fallen nur sinnlose Krie-
ge ein, Cousin nur sinnvolle. Die umstandslose Rechtfertigung auch der Kriege
der Gegenwart als Ideenkriege gibt es in der Philosophie des 19. Jahrhunderts
nur noch bei Cousin.

Man kann Cousins Geschichtsphilosophie nur durch den Einfluß Hegels erklären.
Er hat Nachschriften von Hegels damals noch ungedruckten Vorlesungen zur 
Geschichte der Philosophie und zur Philosophie der Geschichte verwendet (soweit
es ihm seine mangelhaften Deutschkenntnisse erlaubten); ein Teil der internatio-
nalen Wirkung Cousins ging auch darauf zurück, daß Hegels Vorlagen einem
breiteren Publikum noch unbekannt waren. Die Nationen als Träger von spezifi-
schen Ideen und die Weltgeschichte als Fortschritt durch die Durchsetzung der
Ideen der jeweils weltgeschichtlichen Völker sind in der Tat eng an Hegel orien-
tiert. Aber für die Rolle des Krieges gibt es bei Hegel keine Entsprechung. Hegels
spezifischer Bellizismus des Lobes der Opferbereitschaft im Kriege (die zeigt,
daß die Bewahrung des Eigentums nicht das höchste Ziel des Staates sein kann)
und Hegels realistische Analyse der Rolle des Krieges in einer internationalen
Gesellschaft ohne „Prätor zwischen den Völkern“ haben keine Entsprechungen 

686

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bei Cousin. Der Krieg als blutiger Austausch von Ideen hat dagegen keine Ent-
sprechung bei Hegel, der in der Philosophie der Geschichte immer darauf besteht,
daß Kriege von zufälligen Interessen verursacht werden und ihre eventuelle Rolle
in der Weltgeschichte erst in der reflexiven Betrachtung unter dem Gesichtspunkt
einer Geschichte des Fortschritts der Freiheit erkennbar werden kann. So gibt es 
bei Hegel das berüchtigte eurozentrische Lob der Durchsetzung der europäi-
schen Eigenart in der Weltgeschichte (bei der auch die Perserkriege auftauchen), 
aber es gibt bei ihm kein Lob von Kriegen im neueren Europa als Mittel des welt-
geschichtlichen Fortschritts. Es gab deutsche Hegelianer, die darin wie Cousin
eine Lücke bei Hegel gesehen haben. Man muß hier vor allem den Juristen Eduard 
Gans nennen, einen der engsten Hegelschüler und mit Cousin befreundet. Ob die
Gespräche zwischen Gans und Cousin 1825 auf Cousins Kriegstheorie wirkten
oder ob Cousins Vorlesungen von 1828 auf Gans wirkten, können wir nicht wis-
sen. Zu Hegel siehe Bd. I, 620-644, zum deutschen Hegelianismus im 19. Jahr-
hundert siehe oben bei deutschen Völkerrechtlern im Abschnitt 2.5.4 und unten in
der Einleitung zu deutschen Philosophen im Abschnitt 5.4).  

Man kann Cousins philosophischen Bellizismus nur verstehen als Theorie des
Revolutionszeitalters. Schon Paul Janet hat darauf aufmerksam gemacht, daß
Cousin die Verbindung von Kampf und Ideen mit den frühen Historikern der Revo-
lution wie Thiers und Mignet gemeinsam hat (und auch mit deren Antipoden de
Maistre). Die Vorlesungen enden mit der Schlacht von Waterloo. Cousin feiert die 
französische Verfassung von 1814 als einen Kompromiß/eine Synthese von
Monarchismus des 17. Jahrhunderts und Freiheitsverlangen des 18. Jahrhun-
derts (und feiert seine eigene eklektische Philosophie als ein paralleles französi-
sches Unternehmen in der Philosophie). Der Sieg, den er feiert und dessen Aner-
kennung er verlangt, ist die Überwindung des blutigen Systemkonfliktes. Umso
weniger können wir verstehen, warum seine Theorie des Krieges nicht ein Ende
der Kriege durch Zivilisation bedenkt. Wenn es sein kann, daß die Völker auf die
französische Idee des monarchischen Konstitutionalismus blicken, dann kann an
der notwendigen Konfrontation der Ideen der Völker etwas nicht stimmen. Das
hat auch Cousin geahnt: 1846 erklärt er die Idee, daß Europa oder die Mensch-
heit nur ein einziges Volk seien oder gar einer einzigen Regierung unterstehen 
sollen zu einer Idee, welche die Philosophie verteidigen muß (Séances et travaux
de l'Académie des Sciences Morales et Politiques 10 (1849) 455f.). Aber wir hören
nicht, wie das mit seiner Vorlesung von 1828 vereinbar ist. Die Standardidee des
19. Jahrhunderts wird die Verkörperung von Ideen durch Nationen bleiben, aber 
als Harmonie der nationalen Ideen. Die Vorlesungen wurden bis zum Anfang der
3. Republik häufig aufgelegt. In Kritiken des Bellizismus in der französischen 
Friedensbewegung wird er regelmäßig zitiert, sein Nachfolger Paul Janet spricht
1884 von der „célèbre apologie de la victoire et du succès.“ Cousin als Bellizist
hatte aber zunächst keine Schüler. Erst im Ersten Weltkrieg wird es wieder Apo-
logien des Krieges um Ideen geben. Aber spätestens seit dem Zweiten Weltkrieg
müssen wir begreifen, daß diese Art Bellizismus der Entscheidung zwischen poli-
tischen Zukunftswegen nicht einfach aus der Theorie des Krieges eliminiert wer-
den kann, wie es das 19. Jahrhundert nach Cousin dachte. 

Vgl. zu Cousins Geschichtsphilosophie: Paul Janet, Victor Cousin et son œuv-
re III, in: Revue des deux mondes, 1. Februar 1884. – S. 645-653; Alfred Cor-

687

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nelius, Die Geschichtslehre Victor Cousins unter besonderer Berücksichtigung
des hegelschen Einflusses. – Diss. Köln 1958 (eine gute Dokumentation von
Cousins Abhängigkeit von Hegel, aber ohne Sinn für den völlig anderen Cha-
rakter von Hegels Bellizismus); Philip L. Nicoloff, Emerson on Race and Histo-
ry : an Examination of English Traits. – New York 1961. – S. 70-78 (zur inter-
nationalen Rezeption, speziell zu Emersons ambivalenter Haltung).

Cours de l’histoire de la philosophie : introduction à l’histoire de la philo-
sophie. Paris : Pichon et Didier, 1828
Spätere Ausgaben 1840, 1841, 1847, 1861, 1868, 1872. Neudruck Paris 1991.
Engl. Übers.: Introduction to the History of Philosophy. – Boston  1832
IX Soweit wir historisch zurücksehen können, war die Menschheit nie eine 
Einheit. „L’élément historique ... c’est l’élément de la difference.“ In jeder histori-
schen Epoche gibt es verschiedene Nationen, alle mit einer eigenen Idee. Aber 
nur eine der nationalen Ideen kann die dominierende Idee sein. Wenn ein Volk
keine Idee hat, ist seine Existenz unverständlich. Jedes Volk muß die fünf allge-
meinen Ideen des Nützlichen, des Gerechten, des Schönen, des Heiligen und
des Wahren durch seine nationale Idee verwirklichen. Der Konflikt dieser Sphä-
ren kann bis zum Bürgerkrieg führen. Zwischen den Nationen ist der Krieg um
Ideen unvermeidlich. Denn die stärksten Ideen, die mit dem Geist der Epoche 
übereinstimmen, müssen sich durchsetzen. Diese Äußerungen sollen nicht eine
Apologie des Krieges sein, sondern Feststellung der Natur des Krieges. Es muß
Krieg geben oder Stillstand der Menschheit. Ein ewiger Frieden wäre Stillstand 
der Menschheit. Jedes Volk würde ewig in der rohen Exklusivität seiner Idee blei-
ben. Krieg ist ein blutiger Austausch von Ideen. Die Menschenfreunde übersehen 
die Ursachen der Kriege. Er nennt große Entscheidungsschlachten der Weltge-
schichte: die Perserkriege, die Siege Alexanders, den Römischen Bürgerkrieg, 
die Abwehr der Araber bei Tours und Poitiers, die Schlacht bei Lepanto – immer 
hat die Partei der Zukunft gesiegt. Geschichte ist das Urteil Gottes über die
Menschheit, Kriege sind das Mittel, dieses Urteil zu verkünden. Im Sieg zeigt sich 
die moralité du succès. Moral und Zivilisation sind kein Gegensatz, sondern zwei
Aspekte derselben Idee der göttlichen Weltregierung. Klugheit und Mut sind
Tugenden, Unklugheit und Schwäche Untugenden. Eine Nation die ihre Ideen 
ernst nimmt, verteidigt sich. Neben seiner Philosophie ist sein Militärsystem das
letzte Wort eines Volkes. Jedes wirklich historische Volk hat eine Idee zu verwirk-
lichen, zuerst bei sich selber, dann bei anderen Völkern. Die Zivilisation schreitet
durch Eroberungen voran. Jedes historische Volk ist für eine Zeit ein eroberndes
Volk. Wenn die Idee erschöpft ist, ist auch die Nation erschöpft und verläßt die
Weltbühne.  
X Die Ideen einer Nation werden von großen Männern verkörpert. Sie sind
große Männer, weil sie Männer mit Erfolg sind, aber sie haben Erfolg, weil sie 
repräsentativ sind. Als Beispiel dienen siegreiche Krieger. Cousin verteidigt des-
halb nach Sieg und Macht auch Ruhm. Es gibt freilich auch Kriege, die weltge-
schichtlich keinen Sinn haben. Als aktuelles Beispiel nennt er die napoleonische 
Kontinentalsperre, die 18 Jahre Europa bewegte und schon jetzt fast vergessen 
ist. Man muß auf Seiten des Siegers stehen, denn die Sache des Siegers ist immer
die bessere Sache, nämlich die Sache der Zivilisation und der Menschheit.

688

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


XIII Die Revolutionskriege zerstörten die Demokratie in Frankreich und
schwächten den Absolutismus in Deutschland. In den Schlachten von Leipzig und
Waterloo sollte zwischen monarchie paternelle und démocratie militaire entschie-
den werden. Tatsächlich haben die europäische Zivilisation und die französische
Konstitution gesiegt. Ganz Europa hofft auf das Gelingen des französischen Kon-
stitutionalismus. Die Zukunft Europas beruht auf dem Desaster von Waterloo!

Théodore Jouffroy (1796-1842), Lehrämter an Ecole Normale Supérieure, Col-
lège de France und Sorbonne, Abgeordneter, lehrte Naturrecht, aber tatsächlich
gibt er unter diesem Namen eine Metaethik (und eine Kritik der Traditionen der
Metaethik). Wie sein Lehrer Cousin sieht er es als seine Aufgabe als Philosoph 
an, zu begründen, daß der Mensch überhaupt ein moralisches Wesen ist, ange-
legt dem Guten zu folgen, nicht den Interessen. Aber der sens commun ist nicht
so rigoristisch und gestattet persönliche Ziele. Es muß eine Verbindung zwischen
bien personnel und bien absolu gewahrt bleiben. Der historische Verlauf der Phi-
losophiegeschichte hat das Gute, dem wir folgen sollen, nie bestimmen können.
Wir müssen davon ausgehen, daß es nicht bestimmbar ist. So bleibt nur ähnlich
wie bei Adam Smith oder Immanuel Kant bei jeder Handlung zu fragen, ob sie
intersubjektiv gerechtfertigt werden könnte. Das Gute bleibt immer Suche nach
dem Guten. Das ist der Punkt, an dem Jouffroy von der unerreichbaren kantiani-
schen Vernunftethik, deren Vorrang er in der Theorie akzeptiert, zur psychologi-
schen Ethik der Schottischen Schule und ihrer Präferenz für erreichbare Harmo-
nie zurückkehrt (Cours de droit naturel. – t. III (1842) Vorlesungen 29-32; dieser
dritte Band wurde posthum von Jean Philibert Damiron veröffentlicht, in späteren
Editionen stehen diese Vorlesungen im zweiten Band). Jouffroys eigenen Umgang 
mit Fragen internationaler Beziehungen müssen wir aus Gelegenheitsschriften
ermitteln. In seinen geschichtsphilosophischen Vorlesungen 1826 untersucht 
Jouffroy die nationalen Unterschiede innerhalb der europäischen Zivilisation und 
die Unterschiede zwischen der europäischen und den anderen Zivilisationen.
Rassenunterschiede haben in einer Zivilisationsgeschichte nichts zu suchen, es
geht um die Unterschiede der großen Religionen und damit auch der Philosophie 
(so gehört das schwarze Haiti unzweifelhaft zum christlichen Bereich). Ihn interes-
siert das Verhältnis von christlichen, muslimischen und asiatischen Nationen (die
letztgenannten nennt er hinduistisch, aber es ist deutlich auch China gemeint).
Der Rest, die wilde Menschheit der Stammesgesellschaften, zählt nicht, denn
dort gibt es nur idées très vague. Diese Wilden werden wohl missioniert werden.
Er glaubt nicht, daß das Christentum die asiatischen Religionen missionieren 
kann, aber die europäische Zivilisation wird sich auch dort ausbreiten, das liegt
an ihrer immensen Machtüberlegenheit: Disziplin, Armee, strategisches Genie,
Reichtum, Industrie, Maschinen, Steuern. Es ist abzusehen, daß die europäi-
schen Völker miteinander in Frieden leben werden, die anderen Zivilisationen
sind deshalb dieser europäischen Macht umso mehr ausgeliefert. Jouffroy redet 
fast nur von England in Indien, hat aber keinen Zweifel, daß Rußland einst das
Osmanische Reich erobern wird. Er hat also außer den Stämmen Afrikas auch 
die Staaten Asiens aufgegeben. Innerhalb der Christenheit zählen auch nur wenige
Nationen: Frankreich, England, Deutschland. Diese erfinden, andere imitieren 
nur. Es sind die Züge der bekannten europäischen Triarchie: Deutschland gelehrt,

689

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


England praktisch, Frankreich mit den fortschrittlichsten sozialen Ideen. Die Zeit
Richelieus, die Zeit der Bürgerkriege in Europa ist vorbei. Es interessieren nicht
mehr Balance oder Domination in Europa, sondern die Zusammenarbeit für die
Zukunft der Menschheit. Es geht nicht um die Vergrößerung von Ländern, son-
dern um „l’union de l’Europe et de la civilisation du monde par l’union et les idées
de l’Europe.“ Nur der Minister, der nicht auf Patriotismus setzt, wird etwas für sein
Land tun (De l’état actuel de l’humanité, in: Th. Jouffroy, Mélanges philoso-
phiques. – Paris 1833. – 101-146; es handelt sich um zwei private Vorlesungen 
aus der Zeit, als die Ecole Supérieure wegen liberalen Tendenzen geschlossen 
war; die erste Vorlesung erschien am 13. Oktober 1827 im liberalen Globe, zu
dessen Gründern Jouffroy gehörte, die zweite Vorlesung erst 1833). Ihren syste-
matischen Ort erhält diese Einschätzung in der Naturrechtsvorlesung als Plurali-
tät der menschlichen Ziele: die Unterschiede der Zivilisation zwischen den Völ-
kern ist so groß wie innerhalb eines Volkes zwischen den Individuen, auch das 
aufgeklärteste Individuum kann nur einen kleinen Teil der mystères de la création
fassen. Auch hier kombiniert Jouffroy die Pluralität mit einem radikalen Fort-
schrittsdenken: Eine Annäherung an das unbekannte universalistische Mensch-
heitsziel ist nur durch Harmonie aller unserer natürlichen Kräfte möglich, gerade 
der Fortschritt dieser Harmonie macht den Fortschritt der Zivilisation aus. Auf
niederen Zivilisationsstufen fehlt diese Harmonie der menschlichen Kräfte (Cours
de droit naturel a.a.O. Vorlesungen 29-30). Wir erfahren im Cours nicht, was der 
Zivilisationsfortschritt konkret für das Zusammenleben der Zivilisationen und Völ-
ker bedeutet. Aber in einem Aufsatz zur Algerienpolitik wird der Politiker Jouffroy
einmal deutlich: Eine große Nation braucht ein großes Vorhaben. Die großen
Staaten der Geschichte – Rom, Venedig, England – waren Aristokratien. Das 
demokratische Frankreich soll aber nicht zur außenpolitischen Mittelmäßigkeit
verurteilt sein. Trotzdem muß er eine Rechtfertigung haben, warum Algerien ero-
bert werden darf: Es ist gar keine Nation, sondern eine Ansammlung getrennter
Völker und Regionen, die Franzosen treten an die Stelle der Türken, die hier ge-
nauso fremd waren. „Notre politique est en bonnes mains en Afrique.“ Mehr phi-
losophische Perspektive bietet der Philosoph der Suche nach dem gemeinsamen
Gutem der Menschheit (und der Hindernisse dieser Suche) nicht an (De la poli-
tique de la France en Afrique, in: Revue des deux mondes t. 14 (1838) 581-622).

Jean Philibert Damiron (1794-1862), Gymnasialprofessor und Dozent an der
Ecole Normale Supérieure, seit 1838 Professor an der Sorbonne, hat tatsächlich
Vorlesungen gehalten, die konkret auf die Beziehungen zwischen den Völkern
eingehen. Seine Ethik beruht auf der rigorosen Rückführung auf die psychologi-
sche Natur des Menschen (Psychologie war der erste Band seines Cours de Phi-
losophie), aber die Äußerungen zu internationalen Beziehungen könnten genau-
so gut aus einem politischen Aufsatz stammen, sie haben keinen Zusammen-
hang zur Psychologie (und auch nicht den schulbuchartigen Ton). Europa ist die
Königin der Zivilisation, Frankreich durch seine politische, soziale und militärische
Aktion der Minister dieser Königin. Die Ungleichheit zwischen den Völkern muß
kein Grund für Unordnung sein. Die Starken sind nur etwas zuvorgekommen. Die
Schwachen verhalten sich verschieden: in Afrika gibt es Völker, die mit nichts
Europäischem zu tun haben wollen, Lateinamerika ist völlig an Europa orientiert. 

690

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Es gibt Völker, die von der Vorsehung ausersehen sind, wie es große Männer 
gibt. Wenn die materiellen und geistigen Kommunikationsmittel zunehmen, wird 
es auf der Erde keine Kontinente mehr geben, sondern allein einen Kontinent,
eine einzige Völkerfamilie (Cours de Philosophie, 2e partie: Morale. – Paris 1834.
– ch. III, Du bien de l’âme considérée dans son rapport avec la société, section 3, 
Du bien de l’âme dans son rapport avec la société de peuple à peuple). Der Ab-
schnitt über Pflichten und Rechte der Völker hat nichts mit Völkerrecht zu schaf-
fen, sondern ist bestimmt von der Unterscheidung der Starken und der Schwa-
chen unter den Völkern. Es geht um Hilfe zur Zivilisation. Als Mittel zählt er Rei-
sen, Handel, Missionen, Literatur und Kunst auf. Der Philosoph zeigt sich allein
darin, daß es um eine moralische Steigerung gehen soll, eine Weitergabe des 
esprit public. Aus diesem Auftrag der Vorsehung folgt das Recht auf Intervention. 
Zuschauer bei den Unruhen eines anderen Volkes zu sein, ist nicht menschlich.
Aber diese Interventionen dürfen nicht mit Massakern, Versklavung und Eroberung
zu tun haben, das würde gegen die Gerechtigkeit/Rechtsgleichheit verstoßen.
Damiron hat einen sehr weiten Interventionsbegriff, intervention par les armes ist
nur eine Kategorie. Bei Völkern, die eine internationale Gesellschaft bilden, ist
Nichtintervention ausgeschlossen, denn jede Interaktion ist eine Intervention. Ein
Recht auf Intervention haben aber nur die Staaten, die Lehrer und Beschützer
sind. Die schwachen Staaten haben die Pflicht, die Gesellschaft der Starken zu
suchen. Undankbarkeit ist auch bei Völkern eine Untugend. Damiron konstruiert 
die Pflichten in der internationalen Gesellschaft nach Analogie der Pflichten in der
Familie. Aber es gibt Völker, die wissen nicht, was ihnen fehlt, sie hüten ihre Bar-
barei eifersüchtig und bekämpfen die Missionare einer besseren Zivilisation, das
meint die Erschlagung des Forschungsreisenden Mungo Park (ebd. section 6, 
Devoirs et droit de l’âme dans la société politique, et dans la société de peuple à
peuple). Damiron ist klarer als Jouffroy gegen Eroberungen, aber wie groß der 
Unterschied tatsächlich ist, läßt sich nicht sagen. Er schleppt eine gehörige
Portion von Condorcets Vision der ungleichen, aber harmonischen Entwicklung
der Zivilisation mit sich (siehe Bd. I, 437-442), Aber letztlich weiß er, daß diese 
Hoffnung abgelaufen ist, ohne zu reflektieren, was daraus für die Moralphiloso-
phie folgt.

Später hat die Schulphilosophie zur praktischen Moral nur noch elementare Ein-
leitungen und Schulbücher hervorgebracht. Die Äußerungen zu internationalen
Beziehungen schrumpfen dort auf Kurzreferate des Völkerrechts, ohne daß der
Beitrag der Moral zum Völkerrecht theoretisch gefaßt wird. Die Autoren haben
Sinn für die Fortschritte des Völkerrechts, aber es fehlt die (deutsche) Idee der
Annäherung im Rechtsbewußtsein. Adolphe Franck (1809-1893), der den Lehr-
stuhl für Natur- und Völkerrecht am Collège de France innehatte, aber eher zur
Theorie des Straf- und Zivilrechts geschrieben hat (und sich in der Friedensbe-
wegung engagierte), konstruiert die Rechte und Pflichten der Staaten nach dem
Muster der Rechte und Pflichten der Individuen: das erste Recht ist Selbstvertei-
digung, die erste Pflicht ist, andere Nationen zu achten. Das bedeutet Unabhän-
gigkeit. Die Zeit des Eroberungsgeistes ist abgelaufen, Gewalt ist nur noch für
Recht zulässig. Während Individuen sich im Staat in der Regel nicht mehr selber 
verteidigen brauchen, müssen es Staaten weiterhin. Aber immer seltener. Eines

691

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Tages könnte zwischen zivilisierten Staaten das Recht auf Krieg erlöschen.
Aggression ist kein Recht des Individuums und kann deshalb auch nicht in Ana-
logie auf Staaten übertragen werden. Franck neigt freilich dazu, die legitime Ver-
teidigung stark auszuweiten: außer dem Territorium darf auch die Ehre geschützt
werden; sie ist nicht nur notwendig für die Selbständigkeit, sie ist das Leben sel-
ber. Auch dürfen Staaten ihren internationalen Einfluß und ihre Mitsprache in der
internationalen Politik verteidigen. Gerecht ist auch eine Intervention aus humani-
tären Gefühlen (wie Griechenland 1827 oder Syrien 1861). Wie die Moral entwi-
ckelt sich auch die Wissenschaft vom Völkerrecht, sie ist eine der wichtigsten 
Anwendungen der Moral. Früher war jeder Fremde ein Feind, das hat sich geän-
dert (der Jude Franck nennt wie üblich die Rolle des Christentums, sieht aber
auch, was selten ist, eine Rolle des jüdischen Gesetzes). An die Stelle des Natio-
nalitätenhasses war aber zunächst der Religionshaß getreten. Heute ist der Krieg 
eine Ausnahme geworden, die öffentliche Meinung erkennt nur noch gerechte
Kriege an. Es folgt eine Liste von Fortschritten im Völkerrecht wie Neutralität,
Sicherheit der Gesandten, Verbot des Sklavenhandels, Auslieferung von Verbre-
chern, Schutz des Urheberrechts. Franck versichert, daß solche Fortschritte wei-
tergehen werden, aber er nennt kein Geschichtsprinzip, das ihn zu dieser Annahme
führen kann (Morale pour tous. – Paris 1869 – Kap. 34-36; Schulbuchausgabe
u.d.T.: Éléments de morale).

Paul Janet (1823-1899), Professor an der Sorbonne, als Leiter der Prüfungs-
kommission für Philosophielehrer eine Art Nachfolger von Cousin als Schulhaupt, 
ist am ehesten als Moralphilosoph originell. Seine Metaethik gehört zu den fran-
zösischen Ethiken des 19. Jahrhunderts, die Kant theoretisch akzeptieren, aber 
statt dessen Vernunftethik (auch Janet nennt Kant „einen großen Stoiker“) eine
Moral begründen wollen, die eine Grundlage in der Natur des Menschen hat, einen
vernünftigen Eudämonismus, den Janet als die vorherrschende ethische Theorie
von Aristoteles bis John Stuart Mill sieht. Die Zerstörung des Wunsches nach
Glück ist eine Chimäre. Seine Ethik ist eine Gewissensethik; das Problem einer
Gewissensethik ist, daß sie zu subjektiv wird, wenn es statt einer universalen
Moral allein eine Vielzahl von Bräuchen gibt (Janet prüft die anthropologische
Literatur kritisch und kommt zu dem Schluß, daß halbtierische Menschenrassen
ohne Sinn für Moral Erfindungen sind). Aber es gibt einen Zivilisationsprozeß, der
das Gewissen verändert: Sklaverei verschwindet, Religionen verlieren ihre Ge-
walttätigkeit und das Recht auf Krieg wird auf das Notwendigkeit beschränkt. Mit
dem wachsenden Sinn für die Würde des Menschen und die menschliche Brü-
derschaft werden noch bestehende Widersprüche in der Moral verschwinden.
Aber die Kluft zwischen der notwendigen Doktrin eines absoluten moralischen 
Gesetzes und der tatsächlichen Moral der Menschen kann auch durch diesen 
Fortschritt nicht aufgehoben werden. Janet muß deshalb à la Kant auf ein Postu-
lat zurückgreifen: Das moralische Gesetz setzt eine Welt voraus, die mit dem
moralischen Gesetz übereinstimmt (La Morale. – Paris 1874; engl. Übersetzung 
u.d.T.: The Theory of Morals. – New York 1883, zur moralischen Einheit des 
Menschengeschlechts vgl. v.a. Kap. III/4). Seine praktische Ethik, die auch in
unterschiedlichen Bearbeitungen für die Schule vorliegt, kommt selten über simple
Begriffsbestimmungen hinaus; die kaum 20 Seiten zur Moral der Staaten unterein-

692

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ander klingen fast wie das Inhaltsverzeichnis eines Völkerrechtslehrbuches. Janet 
besteht auf der Lehre vom gerechten Krieg, der einzige gerechte Grund ist Ver-
teidigung des Territoriums. Präventivkriege und Kriege zur Zivilisierung werden 
ausgeschlossen. Es ist nicht gerecht, ein Volk zu erobern unter dem Vorwand,
ihm Reichtum oder Freiheit oder Moral zu bringen (Éléments de morale. – Paris 
1869, hier verwendet ist die englische Übersetzung, die der dritten französischen
Auflage von 1884 folgt: Elements of of Morals. – New York 1884. – S. 182-189
Duties of Nations among themselves – International Law). Janet hat darauf auf-
merksam gemacht, daß es bei der Apologie des Krieges seines Vorgängers
Cousin um eine Apologie des Sieges des französischen Konstitutionalismus ging.
Ob das eine ausreichende Deutung Cousin‘ ist, sei dahingestellt, es war aber die
einzige Apologie des Krieges, die Janet 1884 noch offenstand (Victor Cousin et 
son œuvre III, in: Revue des deux mondes, 1. Februar 1884. – S. 645-653).

5.3.2 Gratry und der katholische Pazifismus
Die hier genannten katholischen Geistlichen waren theologisch und politisch libe-
ral. Damit gehörten sie zu einer Minderheit, die freilich in den 1850/60er Jahren
eine größere Wirkung hatte als vorher (als der französische Katholizismus Stütze
der Reaktion gegen den Konstitutionalismus gewesen war) und nachher (als er
Stütze des Monarchismus gegen die Republik wurde). Die bevorzugte Lehre der 
katholischen Moraltheologie zu Krieg und Frieden war im 19. Jahrhundert die
mehr oder weniger intakte Lehre vom gerechten Krieg nach scholastischen Quel-
len. Das wichtigste Werk war wohl auch hier die französische Übersetzung des
Naturrechts von Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio SJ. Ein eigenes Werk aus
Frankreich, von Jean-Pierre Gury SJ (1801-1866), ist inhaltlich dürftig (wie in der
katholischen Kasuistik üblich, wird der Krieg neben Selbstmord und Duell unter
dem Tötungs-Verbot behandelt; Gury zählt die traditionellen Kriterien des gerech-
ten Krieges auf unter Berufung auf Thomas von Aquin). Er hatte einen staunens-
werten Erfolg: Compendium theologiae moralis wurde seit der ersten Ausgabe
Lyon 1850 lateinisch in verschiedenen europäischen Staaten in einer nur schwer
überschaubaren Fülle von Ausgaben bis 1932 bearbeitet und nachgedruckt; von 
der deutschen Übersetzung u.d.T.: Moraltheologie gab es zwei Ausgaben 1858
und 1869). Man muß damit rechnen, daß de Maistres Bellizismus (siehe Bd. I,
464-470) im konservativen französischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts
auch nach der Desintegration der Restaurationsphilosophie gewirkt hat. Abbé 
Garaude, der 1885 sein Buch für den Frieden gegen einen geistlichen Kritiker
verteidigen mußte, ging davon aus, daß es ein geistliches Milieu gab, für das de
Maistre immer noch der einzige Autor war, der über den Krieg geschrieben hat.
Vielleicht hatte die Kirche aber weniger ein Problem mit dem Frieden als der mit 
interkonfessioneller Zusammenarbeit in der Friedensbewegung. Eine eigene ka-
tholische Friedensbewegung, wie es sie in Deutschland bereits gab (nämlich als
antiborussische Bewegung), gab es in Frankreich erst im 20. Jahrhundert.

693

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.3.2.1 Alphonse Gratry
1805-1872, Ausbildung zum Artillerieoffizier, Geistlicher der Ecole Normale Su-
périeure, einer der Erneuerer der Oratorier, Professor für Moralphilosophie an der
Sorbonne, Mitglied der Academie Française. Biographie: Amédée Chauvin, Le
père Gratry : 1805-1872 ; l’homme et l’œuvre. – nouv. éd. – Paris 1911.

Gratry knüpfte an den Rationalismus des 17. Jahrhunderts an, eine französische
Möglichkeit, den pantheistischen Idealismus des 19. Jahrhunderts zu umgehen,
ohne an den antirevolutionären Traditionalismus und den ultramontanen Tho-
mismus gebunden zu sein. In seinem systematischen Hauptwerk über die Kennt-
nis Gottes, des Denkvermögens und der Seele (1853-1857, deutsche Überset-
zung u.d.T.: Studien 1858-1859) geht er davon aus, daß die Gotteserkenntnis 
natürlich ist, der Mensch besitzt einen sens divin, parallel zum Sinn für das Gute, 
Schöne, Wahre. Eine Philosophie, die nicht mehr von Gott reden will, kann auch
nicht mehr vom Menschen reden. Mensch-sein ist Entwicklung zur göttlichen
Weisheit. Gott redet unaufhörlich zum Gewissen, aber nur die lebendige Seele,
die den Tod akzeptiert, kann ihn hören. Gott ist der Grund der Seele, die Quelle
der Intelligenz und des Willens. Die zunehmend neuscholastische Kirche witterte
bald Mystik und Pantheismus. Zur Zeit des Vatikanischen Konzils war er ein füh-
render Gegner der päpstlichen Unfehlbarkeit und unterwarf sich erst kurz vor 
seinem Tode. So wie Gratry versucht hatte, den Pantheisten des 19. Jahrhun-
derts die Vernunft streitig zu machen, so versuchte er später den religionslosen
Theoretikern der Zivilisation den Fortschritt streitig zu machen. Wie viele Gelehrte
im 19. Jahrhundert weist er auf die Notwendigkeit einer neuen Wissenschaft von 
den Gesetzen des Lebens der Nationen hin: eine Wissenschaft von der Hoffnung
und von den Pflichten. Sie beruht auf den Gesetzen der Natur, der Würde des
Menschen und den Geboten Gottes. So neu diese Wissenschaft sein soll, sie 
geht kaum über die biblische Goldene Regel hinaus. Sie soll in den Anweisungen
Gottes in der Bibel enthalten sein: Für das Verhalten des Menschen zur Natur gilt
das Gebot an den Menschen, sich die Erde untertan zu machen, für das gesell-
schaftliche Verhalten gilt das Buch der Weisheit, für das Verhalten zu Gott gilt die
Anweisung, nach dem Reich Gottes zu streben. Es gibt drei Zeitalter der Annähe-
rung an Gott: Erlernen der Naturbeherrschung, Erlernen der Gerechtigkeit, das 
kommende Zeitalter der Religion (das erste Zeitalter ist noch nicht abgeschlos-
sen, das letzte hat mit Jesus Christus bereits begonnen). Der Fortschritt muß
moralischer Fortschritt sein. Gratrys wichtigste Quelle (nach der Bibel) ist 
Frédéric Bastiats Lehre von der Harmonie der Welt, eine Art Physiko-Theologie, 
in der an die Stelle des Beweises aus der Natur der Beweis aus dem geselligen 
Leben getreten ist. Harmonie und Gerechtigkeit werden identifiziert, Gerechtigkeit
kann mit Gott identifiziert werden und (fast) auch das Leben (er kann Thomas von
Aquin zitieren: quasi quaedam vita universi). Gratry hat eine Neigung alle großen
Begriffe aneinander anzunähern, ohne ihr Verhältnis genauer zu bestimmen: 
Gerechtigkeit, Wahrheit, Freiheit und Frieden. Es ist eine Warnung vor Atheismus
und Materialismus, die den Fortschritt gefährden. Im Gefolge Bastiats wird die
Geschichte auf Arbeit gegründet und spoliation wird das Hindernis des Fort-
schritts. Gratry verspricht Freihandel und Produktionsgenossenschaften. Seine 
Deutung der Gegenwart ist Krisendiagnose: mit Freiheit, Gerechtigkeit und

694

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wahrheit wachsen die Gefahren. Es ist wie die Krise des Erwachsenwerdens
(Gratry war ein Psychologe der Lebensalter, Guillaume Cuchet hat ihn den Ent-
decker der midlife crisis genannt, bei Gratry natürlich eine spirituelle Krise der
Wende zum jenseitigen Sinn des Lebens). Das Erwachsenenalter der Welt wird
republikanisch sein (La morale et la loi de l’histoire. – Paris 1868, 2. Aufl. 1871,
das Buch geht auf seine Vorlesungen an der Sorbonne zurück). Gratry hatte in
den 1850/60er Jahren ein großes Ansehen in Frankreich, aber in der Krise des 
liberalen Katholizismus in einem Zeitalter des Konfessionalismus und Antirepubli-
kanismus konnte er lange weder als Religions- noch als Moralphilosoph wirken.
Erst im 20. Jahrhundert konnte er als ein Vorläufer der modernen Theologie 
und der christlicher Demokratie wiederkehren.

Vgl. B. Pointud-Guillemot, Essai sur la philosophie de Gratry. – Paris 1917;
Louis Foucher, La philosophie catholique en France au XIXe siècle avant la
renaissance thomiste et dans son rapport avec elle (1800-1880). – Paris
1955. – S. 197-236 Un essai de conciliation : L’éclectisme mystique du P.
Gratry; Eugenia Paschetto, Alphonse Gratry (1805-1872), in: Christliche Phi-
losophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts / hrsg. von
Emerich Coreth ..., I (1987) 518-534; Alphonse Gratry (1805-1872) : marginal
ou précurseur? / sous la direction de Olivier Prat. – Paris 2009; Guillaume 
Cuchet, Penser le christianisme au XIXe siècle : L’éclectisme mystique 
d’Alphonse Gratry, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 98 
(2014) 75-101; Guillaume Cuchet, Penser le christianisme au XIXe siècle :
Alphonse Gratry (1805-1872) ; Journal de ma vie et autre textes. – Paris 2017
(mehr eine Gratry-Anthologie). Zu Gratrys Sozialphilosophie: B. Pointud-
Guillemot, La doctrine sociale de Gratry. – Paris 1917.

Während der Revolution 1848 veröffentlichte Gratry einen antirevolutionären
Katechismus der sozialen Pflichten, in dem er politische Gewalt als Mord und die
Nichtbeachtung der Brüderlichkeit als Diebstahl bezeichnete. So unhistorisch das
Büchlein ist, schon wegen der Form eines Katechismus, so sehr ist bereits der
Fortschritt der Maßstab: die sozialen Sünden halten den Fortschritt auf. Das
Menschengeschlecht ist eine natürliche Einheit. Das weiß die Welt seit Jesus
Christus. Das bedeutet nicht Welteroberung, sondern „une grande république
fédérative“. Er verweist auf das Mittelalter, als die Christenheit, „la république
chrétien, une sorte de république fédérative“ gewesen sei, mit gemeinsamen 
Recht, gemeinsamer Sprache und internationaler Schiedsgerichtsbarkeit. Auch
heute ist das möglich. Im 18. Jahrhundert hatte man dieses Ziel, hatte aber kein
„lien social“, weil man das Christentum nicht wollte. Gratrys Internationalismus ist
sicher nicht kosmopolitisch, sondern nationalistisch. Er wendet sich gegen Phi-
lanthropen und Sozialisten, welche die Idee der patrie zerstören wollen. Patrio-
tismus ist eine göttliche Inspiration. Er hat viel patriotisches Selbstlob der franzö-
sischen Balance von unité sociale und individualité personnelle (Freiheit gibt es
im Übermaß in angelsächsischen Ländern, ebenso Einheit in China). Jenseits der 
patrie sieht Gratry eine weitere Gesellschaft, assemblée universelle, die mit der
Kirche identifiziert wird. Es ist die unsichtbare himmliche Gemeinschaft mit Gott;
wie die augustinische civitas Dei umfaßt sie nicht die „hérétiques du genre humain“,
Lügner und Egoisten sind ausgeschlossen. Diese ewige und universale Gesell-
schaft lebt im Herzen des Menschengeschlechts und kann allein durch die Katho-

695

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lische Kirche sichtbar werden. Nur mit der Katholischen Kirche ist Fortschritt in
den irdischen Gesellschaften möglich (Demands et réponses sur les devoirs
sociaux. – Paris 1848, besonders Kapitel 3, Le genre humain 4, La patrie und 12,
L’assemblée universelle; Neuausgabe 1871 anläßlich der Pariser Kommune 
u.d.T.: Les sources de la régénération sociale, dort Kapitel 2, 3 und 11). In einer
Betrachtung anläßlich des Pariser Friedens 1856 zog Gratry die Konsequenzen
aus seinem religiös-moralischen Internationalismus für den Frieden: Dieser aktu-
elle Friedensschluß war ein Frieden, wie ihn Menschen erreichen können, aber
es muß der Frieden gesucht werden, den Gott geben kann. Auch diesen Frieden
müssen die Menschen machen, Gottes Beitrag ist die sagesse éternelle als Hilfe
für die durch Leidenschaften und Konflikte entstellte Menschheit. Damit der Krieg
aufhören kann, müssen sich die Herzen zu Frieden, Gerechtigkeit und Liebe
wenden. Der Ausgangspunkt des Friedens ist die Ebenbildlichkeit des Menschen
mit Gott. Dieser größere Frieden wird „l’organisation du globe dans la justice et
dans la paix“ genannt. Das meint auch jetzt keine internationale Organisation,
sondern bessere politische Institutionen in den Staaten. Als Gratry 1861 seine
Betrachtungen über die Kluft zwischen dem Reich Gottes, das bereits vor zwei
Jahrtausenden begründet wurde, und dem Zustand des 19. Jahrhunderts wieder 
aufnimmt, geht es nicht nur allgemein um das Ausbleiben des moralischen Fort-
schritts, sondern speziell um drei Krisen: die Christenverfolgungen in Damaskus
und die Unterdrückung katholischer Völker in Polen und Irland. Er kritisiert die
besonders schlechte Organisation des Osmanischen Reiches und erwartet die
Zerstörung des Islam. Fast mazzinistisch sieht er eine heilsgeschichtliche Rolle
der Nationen: Hegemone werden historisch immer bestraft. Er erwähnt die Tradi-
tion der europäischen Friedenspläne seine eigene confédération pacifique erin-
nert aber mehr an die Kongreßidee Napoléons III.: Man braucht nur ein gemein-
sames europäisches Wort, um den osmanischen Staat zu zerstören, der nie eine
Nation war. Diese Einigkeit der christlichen Nationen stellt er sich vor wie die
plötzliche Einigkeit der Nationalversammlung am 4. August 1789 zur Beendigung
der Leibeigenschaft. Wir erfahren nicht einmal, ob er sich die Implosion des Islam
angesichts der europäischen Einigkeit als Krieg oder völlig gewaltlos vorstellt. 
Keinen Zweifel gibt es, daß die europäische Einigkeit eine moralische Wende
voraussetzt. Dazu kommen die vertu vivante de l’Evangile und Adolphe Thiers’ 
durchaus realistische Forderung „se contenir“ zusammen: Wer sich nicht be-
schränken kann, kann auch nicht triumphieren. Die Kritik des Egoismus wird in
der Meditation über England ausgeführt: Es ist das Land des Egoismus, der spo-
lation, des Bruchs mit den Harmonien der Welt. Gratry nimmt England die Unter-
drückung Irlands, das Seerecht (piraterie légale), die Herrschaft in Indien, die
Bedrohung Chinas und den Schutz des Osmanischen Reiches übel. Europa muß
wählen zwischen dem heidnischen und muslimischen Geist des Egoismus, der
Haltlosigkeit, der Gewalt und des Krieges und dem christlichen Geist des Mitleids, 
der Enthaltsamkeit, der Milde und des Friedens. Es war ein Jahr einer britisch-
französischen Annäherung und Gratry hat dafür eine christliche Vision: eine
gemeinsame Mission für Ordnung und Gerechtigkeit auf der ganzen Erde (La
paix : méditations historiques et réligieuses. – Paris 1861). Demands et réponses
hat die Form eines Katechismus, La Paix die Form eines Zwiegespräches mit
Gott, der Seele der Königin Victoria und der Seele des englischen Volkes. Erst
seine Moralphilosophie von 1868 ist als theoretische Stellungnahme belastbar. Er

696

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bestimmt justice als die wahre Sozialwissenschaft und paix als die älteste Tochter 
der Gerechtigkeit. Der Krieg ist ein Hindernis der Gerechtigkeit neben Berau-
bung/Ausbeutung, Duell und Attentat, aber nur ein relatives Übel (La morale et la
loi de l’histoire a.a.O. I/5 L’obstacle). Nach Bastiat referiert er den Krieg als Raub,
nach einem Thomas von Aquin-Kommentar des 18. Jahrhunderts die traditionelle 
Lehre vom gerechten Krieg (geschrumpft auf den gerechten Grund, wie auch
sonst im 19. Jahrhundert üblich). Sein eigener Beitrag klingt wie die Friedensbe-
wegung des 19. Jahrhunderts: Kritik an den Kosten des bewaffneten Friedens.
Doch er hält sich streng an die katholische Lehre: Für die Gerechtigkeit muß 
Krieg geführt werden. Der Mensch hat den göttlichen Auftrag, der Gerechtigkeit
zur Herrschaft auf der Erde zu verhelfen. Warum wir mit dem Bösen leben müs-
sen ist ein Mysterium/Geheimnis. Aber in Europa (besonders in Frankreich) sind
die Menschen nicht mehr so satanisch wie vor 100 Jahren. Zwischen europäi-
schen Nationen ist der Krieg fast nicht mehr möglich (ebd. I/8 L’homicide). Er
beruft sich auf die Bergpredigt, „la doctrine de la paix absolue“: Die Friedfertigen
sind die einfachen Leute, die arbeiten, ihre Familie ernähren und damit die
Menschheit fortsetzen. Gratry erzählt parallel die Geschichte des Friedens (die
stark an Guizots europäisch-christliche Zivilisationsgeschichte erinnert) und die 
Geschichte der Gewalttätigkeit, des Krieges und des Absolutismus. In der Fran-
zösischen Revolution kommen beide Stränge zusammen: mit der Entmachtung
der violents hört die Gewalttätigkeit auf (ebd. II/8 Les violents). Das Kapitel über 
das Menschengeschlecht ist ein Kapitel über Nationen. Heilsgeschichtlich sind
die gentes in Christus cohaerentes et concorporales (Epheser 3, 4-6). Wenn man
eine Nation unterdrückt, verletzt man den ganzen Körper der Menschheit. Das
Altertum hatte die Nationen zu hoch gestellt, erst das Christentum bringt univer-
salité und égoisme de race zusammen. Die nationalen Einheiten müssen immer
besser organisiert werden (damit ist Volkssouveränität gemeint, die Völker sollen
plus souveraine werden), aber sie werden distinkte Einheiten bleiben, denn das
ist die Voraussetzung von Austausch und zunehmender Übereinstimmung. Für
diese Welt des Friedens und des Austausches ist das Wissen nötig, daß alle
Nationen Organe eines Körpers sind und keine Vorteile erlangen kann durch 
Schädigung anderer Nationen. Das ist eine allgemeine Regel für Menschen, Völ-
ker, Klassen und Regierungen, deshalb müssen Revolutionen und Kriege ver-
mieden werden. Die assemblée de Dieu ist der Schlußstein (ebd. II/13 Devoir 
envers le genre humain, dieses 60 Seiten lange Kapitel ist der Schluß der Moral-
philosophie). Gratry ging einen Weg von der Predigt gegen die Sünden zu einer
christlichen Sozialwissenschaft, deren empirischer Gehalt freilich gering ist. Diese
Moralphilosophie klingt, als führe sie nur Bastiats Lehre von der universalen Har-
monie aus. Gratry hat immer die nationale Gliederung der Menschheit vorausge-
setzt und er hat immer eine nur spirituelle Einheit der Nationen akzeptiert. Säku-
lar sind die Nationen bei ihm nur schwach begründet und es wird nie recht klar, 
welche Aufgabe sie im sich entfaltenden Reich Gottes noch haben werden. 
Gratry erwartet den Frieden von der Moral und der Reorganisation der Staaten.
Eine strikte Trennung der Sphären innen/außen interessiert ihn nicht. 1868 ver-
meidet er deutlich, die Intervention, die ihm 1861 so viel bedeutetet hatte, auf 
einem theoretischen Niveau zu besprechen. Internationale Organisationen wer-
den nie skizziert. Die universale spirituelle Gesellschaft hat Züge des Reiches 
Gottes, das inwendig und himmlisch ist, und Züge der real existierenden katholi-

697

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Kirche. Der Frieden beginnt zunächst in Europa bei den christlichen Völ-
kern und wird später die gesamte Welt umfassen. Überblicke zum Frieden bei
Gratry: B. Pointud-Guillemot, Le pacifisme de Gratry, in: La paix par le droit 28 
(1918) 337-343 (wie in der Zeitschrift des juridischen Pazifismus und gerade im
Jahre 1918 zu erwarten ist, deutet Pointud-Guillemot alle Hinweise auf con-
fédération und organisation als Hinweise auf den Völkerbund); Olivier Prat,
L’internationalisme du Père Gratry et son héritage, in: Alphonse Gratry (1805-
1872) a.a.O. S. 117-129. Père Gratry war 1867-1869 der prominenteste katholi-
sche Mitarbeiter in Frédéric Passys Ligue Internationale et Permanente de la
Paix. Als Geistlicher mußte er sich bei der Arbeit für die Ligue zurückhalten, seine
kirchlichen Oberen forderten ihn bald auf, diese Zusammenarbeit mit Vertretern
anderer Konfessionen und Laizisten zu unterlassen. Vor dem Ersten Weltkrieg
hat die katholische Friedensbewegung in Frankreich sich zunächst als Société
Gratry organisiert. Vgl. zu Gratrys Engagement und die kirchliche Reaktion darauf: 
Olivier Prat a.a.O. und Guillaume Cuchet a.a.O. (2017). – S. 30-32.

Louis Bautain (1796-1867, Professor an der Akademie in Straßburg), ein idealisti-
scher und fideistischer Philosoph, war nicht nur ein Lehrer von Abbé Gratry, son-
dern auch ein Vorläufer in der Anerkennung republikanischer Politik und in der
neuen Wertung des Friedens. In seinem Handbuch der Moralphilosophie behan-
delt er den Patriotismus unter den Pflichten gegenüber der Gesellschaft: im Alter-
tum fanatisch, jetzt aber gemäßigt, v.a. durch das Christentum, das „éminemment
favorable à la formation de la nationalité libre“ ist. Das Evangelium versucht eine
Versöhnung der Völker durch die Einigung des Menschengeschlechts. Noch gibt 
es Kriege, aber sie sind nicht mehr vom Haß geprägt und enden nicht mehr in
Sklaverei oder Vernichtung. Der christliche Geist hat Völkerrecht und internatio-
nale Beziehungen verändert. Deshalb können wir auf eine Zeit hoffen, in der sich
das Evangelium weiter durchsetzt und der nationale Haß weiter schwindet und 
die Streitigkeiten der Völker gelöst werden, wie die der Bürger in einem Staat:
„par la discussion libre du droit et de la justice, à laquelle présidera la charité.“
Bautain feiert die Fortschritte der Zivilisation und den Verkehr zwischen den
Völkern. Auch hier versichert er uns, daß diese Universalität der intellektuellen 
und moralischen Beziehungen eine Frucht des Evangeliums ist. Das Ziel der 
Menschheit ist ihre Einheit in Gerechtigkeit und Wahrheit. Der Krieg wird als
eines der Attentate auf das Leben behandelt (wie Mord, Selbstmord, Todesstra-
fe und Duell). Gerechtfertigt werden kann nur der Verteidigungskrieg. Das bezieht 
sich auf Angriffe auf Territorien, Unabhängigkeit und Rechte. Diese Aufzählung
strapaziert die Analogie zur Selbstverteidigung von Individuen, die Analogie ist 
das Fehlen eines Richters zwischen den Völkern. Die Völker nehmen den Krieg
wie ein Gottesurteil, Bautain ist unsicher, wie er sich dazu stellen soll. Die
Geschichte bestätigt diese Annahme nicht, aber die Wege der Vorsehung 
überschreiten unser eigenes Verstehen. Die Fortschritte des Völkerrechts mißt er 
dann aber nicht an der Verbreitung des Evangeliums und der Völkerverständi-
gung, sondern am positiven Recht der Kriegführung in neuerer Zeit (Philosophie
morale. – Paris 1842, §§ 91-92, 110, 114, Neubearbeitung ohne substantielle
Veränderungen: Manuel de philosophie morale. – Paris 1866, §§83-84, 100, 
104).

698

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Charles Loyson, bekannt als Père Hyacinthe (1827-1912), Karmeliter, ein 
berühmter Prediger. Seit 1867 in der Ligue Internationale et Permanente de la 
Paix engagiert. Nach dem Vatikanischen Konzil Gründer einer Église Gallicane in
Anlehnung an die anglikanische Kirche. Père Hyazinthe ging in seinen Predigten 
über Sozialmoral von der Legitimität der Nationalstaaten aus: Nationen werden
nicht durch Blut geeint, sondern durch einen gemeinsamen Geist, für den die
Religion nicht der einzige, aber der wichtigste Faktor ist. Um das Vaterland zu 
lieben, muß man an es glauben. Das ist eine völlig mazzinistische Konstruktion.
Gegen persönlichen Egoismus und bloßes humanitäres Gefühl wird der National-
staat als soziale Gerechtigkeit bestimmt. Eine politische Bindung zwischen den
Staaten lehnt er summarisch ab, internationale Föderation diskutiert er erst gar
nicht. Die Bindung zwischen den Staaten muß moralisch sein. Die société univer-
selle de la justice internationale wird wie die Geselligkeit der Individuen und Fami-
lien von den 10 Geboten bestimmt: nicht töten, nicht stehlen, kein falsches Zeug-
nis ablegen ... Diese Gesellschaft ohne Institutionen kann nur religiös zusam-
mengehalten werden. Die einzige internationale Organisation ist die katholische
Kirche als société universelle des âmes et des nations. Gewalt hat diese Kirche
nicht, das Reich Gottes ist nicht von dieser Welt. Es ist eine Konstruktion, die an
F. M. Maurice erinnert und es verwundert nicht, daß Loyson die Nähe zur angli-
kanischen Kirche als nationaler Verkörperung der universalen Kirche suchte. Der 
Krieg muß aus der Sündhaftigkeit des Menschen erklärt werden, er ist für den
Menschen nicht natürlich und nicht von Gott gegeben (wie einige Katholiken mei-
nen, eine Anspielung auf die Tradition de Maistres). Der ewige Frieden ist eine
Chimäre. Aber durch Fortschritt der Ideen, der Sitten und der Institutionen wird
der Krieg seltener. Père Hyacinthe unterscheidet zwischen dem heidnischen 
Krieg im Dienst der Leidenschaften, der letztlich den Weltstaat als Ziel hat, und 
dem christlichen Krieg, „la force au service du droit“, der nur Verteidigungskrieg
sein kann. Das Christentum will unabhängige Nationen. In der Idee des National-
staates sind der gerechten Grund und die rechte Autorität der klassischen Lehre
vom gerechten Krieg auf den Stand des 19. Jahrhunderts gebracht (La société
civile dans ses rapports avec la christianisme : compte rendu des conférences de
Notre-Dame prechées avent 1867. – Paris 1868, vgl. v.a. 4., De la société entre
les nations und 5., De la guerre). Daß Père Hyacinthe den ewigen Frieden für
eine Chimäre erklärt, hat in der Friedensbewegung viele Proteste ausgelöst.
Deren Leiter Frédéric Passy hat diesen moralischen Historismus gegen den ahis-
torischen Glauben an den ewigen Frieden verteidigt (vgl. Wilhelmus H. van der 
Linden, The International Peace Movement 1815-1874. – Amsterdam 1987. –
S. 651-653, dort auch zur kirchlichen Kampagne gegen Père Hyacinthe, die zum 
Beginn seiner Trennung von der römischen Kirche wurde). Im Deutsch-
Französischen Krieg hat sich Père Hyacinthe die schwierige Aufgabe gestellt, 
zugleich für britische Unterstützung Frankreichs zu werben und deutsch-
französischen Nationalhaß zu verhindern: Dieser Krieg kann nicht als Krieg zwi-
schen Rassen verstanden werden, das wäre ein antikes Konzept. Schon seit den
hebräischen Propheten, Jesus Christus, den Weisen Indiens, Griechenlands und 
Roms, sind die Rassen zwar nicht zerstört, aber perfektioniert worden: Sie behal-
ten ihre Unterschiede, sind aber keine Feinde mehr. Obwohl Loyson keinen Ras-

699

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


senkampf sieht, greift er ausgiebig auf den lateinisch-germanischen Unterschied
zurück: Die lateinische Rasse steht für das Prinzip Stadt/Staat, die germanische
Rasse für das Prinzip Familie, die jüdische Rasse für das Prinzip Religion. Des-
halb kann das Ende der lateinischen Rasse noch nicht gekommen sein. Das ist
Cousins Lehre, daß Nationen erst untergehen, wenn ihr Prinzip überholt ist 
(France et Allemagne : discours prononcé à Londres, le 10 Décembre, 1870. –
London 1871). Später engagierte Loyson sich für deutsch-französische Verstän-
digung (Sandi E. Cooper, Patriotic Pacifism : Waging War on War in Europe
1815-1914. – New York 1991. – S. 162 und 181).

5.3.3 Charles Renouvier
1815-1903, Privatgelehrter. Vgl. Louis Prat, Charles Renouvier philosophe : sa
doctrine, sa vie. – Paris 1937.

Charles Renouvier, der französische Philosoph des 19. Jahrhunderts, der am 
ehesten eine bleibende Achtung erlangt hat, wurde politisch in sozialistischen 
Kreisen vor 1848 sozialisiert. Er schloß sich dem Kreis um Pierre Leroux und
Jean Reybaud an, die mit Hilfe metaphysischer Spekulationen eine Balance zwi-
schen Sozialismus und Individualismus halten wollten. Renouviers Philosophie ist 
postrevolutionäre Theorie. Er mußte die Lehren von 1848/1851 begreifen. Spä-
testens der Staatsstreich von 1851 hatte gezeigt, daß persönlicher Fortschritt 
nicht unmittelbar zu sozialem Wandel führt. Sein Kritizismus wird oft als Kantia-
nismus bezeichnet, aber man kann ihn auch einen Anti-Kantianer nennen. Er 
macht die Unterscheidung von idealer Moral und realem menschlichen Streben
mit, bezweifelt aber, daß Vernunft und Pflichtmoral Anweisungen für das wirkliche
Leben geben können. Seine Moral ist von der Dichotomie von idealer und ange-
wandter Moral geprägt. Freiheit kann nicht Voraussetzung der Moral sein, son-
dern muß erst Ziel der Moral sein. Die ideale Moral ist Verpflichtung auf Gegen-
seitigkeit, auf Gerechtigkeit und Respekt vor der Würde des anderen. Renouviers
politische Ethik ist, gegen die Illusionen der Ökonomen und der Sozialisten, auf
Solidarität gegründet (die er einen der am besten dokumentierten menschlichen
Instinkte nennt, die aber, wie alle Instinkte, von Kant mißachtet wird). Vom Sozia-
lismus ist er zu Sozialgesetzen und Eigentumsförderung gegangen, die Arbeitern
die Chance zu geben, von Proletariern zu selbständigen Individuen zu werden.
Renouviers Kritizismus sollte Kritik an metaphysischen Resten bei Kant sein, am
Ende klingt es aber wie eine Rückwendung zu Leibniz’ Monadologie. La nouvelle 
monadologie (1899, mit Louis Prat als Mitautor) und Le Personnalisme (1903)
sind eine Theodizee oder Kosmodizee, ein Versuch eine gerechte Weltordnung
als plausibel zu zeigen. Wie Kant sieht Renouvier, daß die Postulate der prakti-
schen Philosophie Gott, Unsterblichkeit und Freiheit notwendig sind als Stütze
einer Moral des Individuums in einer ungerechten Gesellschaft, aber er sieht, daß
auch hier Kants Formalismus nicht ausreicht. Er orientiert sich an Leibniz’ Mona-
dologie und an der christlichen Heilsgeschichte. Es ist eine Geschichte von der
göttlichen Schöpfung, vom Fall durch menschliche Freiheit und von der Wieder-
herstellung von Schöpfung und Menschheit. Als Bedingung für diese Wiederher-
stellung wiederholt Renouvier seine Moralphilosophie der Gerechtigkeit und des

700

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Friedens, jetzt aber gestützt durch das Versprechen einer neuen Erde und eines 
neuen Menschen, einer Wiederherstellung des übermenschlichen Anfangs der
Geschichte und von Bindungen, die nicht mehr die von Familie und Staat sein
werden. Nur so kann er noch zu Möglichkeit und Hoffnung kommen. Renouvier 
war einer der letzten großen Philosophen, die ein streng konstruiertes rationalisti-
sches metaphysisches System vorlegten (das 20. Jahrhundert konnte den Wider-
spruch von Tugend und Glück nur noch als Existenzphilosophie bearbeiten). Der
epistemologische Anspruch wird so tief angesetzt, wie keine Schulphilosophie
akzeptieren könnte (er beruft sich auf Platon, daß es ausreicht, wenn Menschen
im Gespräch über die Ordnung der Welt Hypothesen als plausibel akzeptieren
können), aber es sollte Philosophie sein, nicht Religion. Wir können diese theisti-
sche Metaphysik nicht länger als eine plausible Hypothese akzeptieren, bereits
seine Zeitgenossen konnten es nicht.

Zu Kritizismus, Ethik und Personalismus: Gabriel Séailles, La philosophie de 
Charles Renouvier : introduction à l’étude du néo-criticisme. – Paris 1905;
O. Hamelin, Le système de Renouvier. – Paris 1927 (Vorlesungen 1906/07);
Louis Prat a.a.O. (Apologie des Spätwerkes, an dem Prat selber einen großen
Anteil hatte); Roger Verneaux, L’idéalisme de Renouvier. – Paris 1945; ders.,
Renouvier disciple et critique de Kant. – Paris 1945; Vittore Collina, Plurale filo-
sofico e radicalismo : saggio sul pensiero politico de Charles Renouvier 
(1815-1903). – Bologna 1980; William Logue, Charles Renouvier : Philosopher 
of Liberty. – Baton Rouge, La. 1993; John I. Brooks, The Eclectic Legacy :
Academic Philosophy and the Human Sciences in Nineteenth-century France.
– Newark, Del. 1998. – S. 149-154 (knappe, gute Einführung); Marie-Claude
Blais, Au principe de la république : le cas Renouvier. – Paris 2000 (die beste
neuere Darstellung Renouviers); Fernand Turlot, Le personnalisme critique de
Charles Renouvier : une philosophie française. – Strasbourg 2003 (eine
Sammlung von Inhaltsangaben von Büchern und Aufsätzen Renouviers, hilf-
reich, weil Renouvier selber eher unelegant schreibt). Zu Renouviers republi-
kanischer und solidaristischer politischen Philosophie: Roger Picard, La philo-
sophie sociale de Renouvier. – Paris 1908; Vittore Collina a.a.O.; Marie-
Claude Blais a.a.O.; Renouvier : philosophie politique / mis en œuvre par Marie-
Claude Blais. – Paris 2003 (Corpus : revue de philosophie no. 45).

Wenn an die Stelle apriorischer Annahmen über die Menschen als vernünftige
Wesen die Erfahrung der Menschheit mit sich selber tritt, muß Renouviers Philo-
sophie zu einer Geschichtsphilosophie werden. In der Introduction à la philoso-
phie analytique de l‘histoire (1864, Neuausgabe 1896), seiner Antwort auf Kants
Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, versucht er die Annahme eines
metaphysischen Bösen in der christlichen Lehre vom Sündenfall und bei Rousseau
und Kant durch eine Genealogie von Gut und Böse zu ersetzen. Zur natürlichen 
Anlage des Menschen gehören Egoismus und Altruismus. Die einen neigen zur
Herrschaft, die anderen zur Unterwerfung. Das Übergewicht des einen oder
anderen entsteht erst durch die Traditionen der Völker: die einen begünstigen
sanfte Sitten und Reflexion, die anderen Gewalt und Verachtung der Arbeit. Der
moralische Fortschritt der Menschheit ist auf die Individuen angewiesen, die Indi-
viduen werden aber durch den Widerstand der Gesellschaften aufgehalten (den 
Gegensatz von idealer Moral und sozialen Fakten nennt er in La Nouvelle Mona-

701

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dologie a.a.O. S. 442 „aliénation de la conscience“). Renouvier nennt die Völker
in der Terminologie des 19. Jahrhunderts „races“, es geht in der Moralphilosophie 
um races éthiques, die von ihren Überlieferungen bestimmt sind. Er kritisiert die 
Neigung der Historiker, mit „Rasse“ (im modernen Sprachgebrauch) zu erklären, 
was mit Institutionen und Religionen erklärt werden muß. Seine eigene „Rassen“-
Geschichte ist die Gegenüberstellung geschlossener Gesellschaften (sein belieb-
testes Attribut für sie ist Trägheit/paresse) und offener Gesellschaften (er steht
am Anfang einer Tradition, in die Henri Bergson und Karl Popper gehören wer-
den). Das ist eine eurozentrische Konstruktion, eine Reproduktion der im 19. 
Jahrhundert vorherrschenden Dreiteilung in unhistorische Stämme (mit denen die
Menschheit nicht mehr zu tun hat als mit Tieren), in Völker, die eine wichtige Rol-
le in der Entwicklung von Religion und Staat gespielt haben, aber wegen dem
Übergewicht der Bräuche der Ungerechtigkeit verfallen sind (damit sind die asia-
tischen und antiken Gesellschaften gemeint), und den races libres (zu denen 
eigentlich nur die europäischen Völker zählen; obwohl seine Geschichtsphiloso-
phie auch gegen den vermeintlichen Fatalismus der Hegelschen Philosophie des
Forschritts gerichtet ist, hat der Franzose nur einen direkten Streit mit Hegel: er 
will außer Germanen auch Kelten und Slawen genannt sehen). Während dieser 
welthistorische Eurozentrismus in der Regel triumphalistisch war, verliert Renou-
vier bald das Vertrauen in die Europäer. Zunächst schloß er aus seiner Ge-
schichtsrekonstruktion auf ein paneuropäisches Bewußtsein: Das Christentum
verwirft er, aber gemeinsamer Respekt für Vernunft und damit für Recht und damit
für Frieden ergibt eine gemeinsame europäische Zivilisation und eine Basis für
Anerkennung der Gleichheit der europäischen Völker (De la nécessité de consti-
tuer en Europe un sentiment européen, in: Critique philosophique 2 (1872) 33-
42). In seiner späten Philosophie betont Renouvier, daß Zivilisation keine Rettung
ist: das zeigen die antiken Staaten und die europäische Moderne. Zivilisierungs-
missionen, die er bereits 1869 in seiner Diskussion des Kriegsrechtes abgelehnt
hatte, lehnt er 1899 noch einmal ab: die sauvages werden von der Zivilisation 
behandelt, wie sie vorher sich gegenseitig behandelt hatten (La Nouvelle Mona-
dologie a.a.O. ch. 125). Parallel hatte Renouvier in den vier Bänden der Philoso-
phie analytique de l‘histoire (1896-1897) einen umfassenden Kampf gegen alle
Traditionen der Geschichtsphilosophie geführt, weil sie alle einen Fortschritt ohne 
moralische Fortschritte versprechen. Das ist gleichzeitig gegen den Pantheismus 
der Idealisten wie gegen Positivisten und Sozialisten gerichtet. Die Erwartungen
des Fortschritts aus Zunahme des Wissens statt Zunahme der Moral ist eine
Form des Fatalismus: die Ereignisse seit 1793 haben Condorcets Fortschrittser-
wartungen „dementiert“; der größte Fortschritt war der Fortschritt der Zerstörungs-
kraft. Kant bescheinigt er eine komplexere Sicht, aber auch er schleppe zu viel 
Optimismus des 18. Jahrhunderts mit. Jede Fortschrittsgläubigkeit ohne individu-
elle Moral ist Hindernis des Fortschritts. Die späte Metaphysik zeigt aber, wie
wenig er dieser Ethik der kleinen Schritte trauen konnte. Mit Spencers Verspre-
chen einer biologischen und sozialen Evolution zu einem neuen Menschen will er 
nichts zu tun haben, umso mehr muß er auf das eschatologische Versprechen
setzen. Vgl. P. Mony, L’idée de progrès dans la philosophie de Renouvier. – Paris
1927. Zu Renouvier als Gegner des Sozialdarwinismus (er verurteilt ihn 1874 als 
falsche Theorie und eine deutsche Idee): Jean-Marc Bernardini, Le darwinisme
social en France (1859-1908). – Paris 1997. – S. 130-132 (die lamarckschen

702

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Züge, die Renouvier von der mangelnden Intelligenz der afrikanischen Stammes-
bevölkerung und der europäischen Unterschichten reden lassen und die vom
Sozialdarwinismus nicht weit entfernt sind, werden bei Bernadini zu wenig ausge-
führt; es ist jedoch nicht der gewöhnliche Lamarckismus: bei Renouvier zeigt 
mangelnde Intelligenz einen Niedergang, die ältesten Gesellschaften waren nicht
egoistisch, brutal oder dumm). Renouviers Kritizismus in der Zeit des Bonapartisti-
schen Regimes ist innere Emigration. In der erneuerten Republik finanzierte er die 
Zeitschrift Critique philosophique (1872-1889), die seinen Kritizismus bekannter
machte und für Parlamentarismus (gegen Konservative und Jakobiner) und für
ein laizistisches Erziehungssystem kämpfte (er führte auch eine lange Kampagne
dafür, daß Frankreich, wie er selber, vom Katholizismus zum Protestantismus
übertreten sollte). Die laizistischen Republikaner um 1900 haben ihn dafür geehrt,
aber er verwarf ihren Republikanismus als positivistisch. Auch dagegen ist sein
personalistisches Spätwerk gerichtet. Die Philosophen um 1900 haben ihn eben-
falls geehrt, für einen Privatgelehrten hatte er erstaunlich viele Anhänger unter 
professionellen Philosophen. Aber in der Zeit eines erneuerten Kantianismus 
hatte sein antikantianischer Kritizismus keine langfristige Chance, sein leibnizia-
nischer Theismus schon gar nicht. Marie-Claude Blais hat seine Wirkung auf 
Durkheim und Alain beachtet: aber beide waren Comte und dem Positivismus
stärker verpflichtet. Erst nach Jahrzehnten der Vergessenheit hat Renouvier mit
dem neuen französischen Interesse an einer eigenen Tradition des Liberalismus 
und des Solidarismus wieder einen Platz erhalten. 

Renouvier hat eine negative und eine positive Friedenstheorie. Die negative The-
orie ist die Kritik der Fortschrittsidee, die den Friedenstheorien des 19. Jahrhun-
derts zugrunde liegt. Nachdem er bereits 1897 festgestellt hatte, daß nicht die
Aufklärung, sondern nur die Zerstörungskraft zugenommen hat, greift er 1899 die 
Wissenschaft direkt an. Es ist ein Angriff auf die Illusion einer Science of Peace in
der Art von Hans Morgenthau: Die Wissenschaft kann nicht Frieden und Gerech-
tigkeit versprechen und ist nicht vorbereitet, zu ihnen zu verhelfen (La nouvelle
monadologie a.a.O. ch. 123 La sciénce, son esprit, ses limites, les illusions dont 
elle est la source). Die positive Friedenstheorie ist der ewige Frieden durch Moral, 
der aber kaum auf Erden zu erwarten ist. Als Renouvier 1864 ankündigte, daß die
Moralphilosophie nicht Kant folgen kann, weil dieser am Phänomenalen uninteressiert
ist, nannte er den Zustand, in dem nach der idealen Moral gelebt werden könnte, 
bereits „Frieden“ und den Zustand, in dem die Moral tatsächlich angewandt wer-
den muß, „Krieg“ (Introduction à la philosophie analytique de l’histoire 1864, S. 108,
2. Aufl. 1896, S. 140; mit dieser Unterscheidung, die er einmal „la luminieuse 
distinction“ nannte, folgt er wohl Victor Cousin (oder dem Editor, der 1836 Cou-
sins Cours de philosophie professé 1818 sur le fondement des idées absolues du
vrai, du beau et du bien redigierte, der bereits zwischen dem Friedenszustand der 
absoluten Gerechtigkeit und dem Kriegszustand des Interesses unterschieden 
hatte; in Cousins eigener Edition seiner Vorlesungen 1853 kommen diese Bezeich-
nungen nicht mehr vor). Seine Moralphilosophie formuliert Renouvier als Frie-
denstheorie. Er unterscheidet zwischen dem „Friedenszustand“ der Welt der Ver-
nunft und der theoretischen Moral und dem „Kriegszustand“ der Welt des Kon-
flikts und der angewandten Moral. Man muß die Moral wegen der Hypothese des 
Friedens akzeptieren, aber tatsächlich ist die angewandte Ethik nur möglich als

703

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Historisierung von Gut und Böse (Science de la morale. – Paris 1869. – ch. L-LIII).
Indem das Böse mit dem Krieg identifiziert wird, verliert der Krieg seine politische
Definition, die er bei Kant hatte und auch noch bei Spencer, dessen evolutionäre 
Ethik sonst an Renouviers Unterscheidung von absoluter und angewandter Ethik 
erinnert. In seiner Ausweitung der Rede vom Friedens- und Kriegszustand ver-
weist Renouvier aber bereits auf strukturelle Gewalt: Das ideale Ziel ist „une
société humaine sans guerre et sans tyrannie.“ Auch Sklaverei, Kasten und alles, 
was auf die Tyrannei von Menschen über Menschen zurückgeht, gehören zum
Krieg wie die ausgeübte Gewalttätigkeit. Krieg kann nicht durch Gewalt definiert
werden, denn Lüge und Betrug sind alternative Mittel, um das zu erreichen, was 
notfalls mit Gewalt erreicht wird (Introduction a.a.O. 1864, S. 711f.; 1896, S. 559f.).
Wenn der Krieg das Paradigma für die reale Welt ist, wird die angewandte Ethik 
vom Recht auf Verteidigung bestimmt. Das Recht der Individuen auf Selbstvertei-
digung steht außer jedem Zweifel. In Kapitel 8 der Introduction 1864 (=1896 Kapi-
tel 9) polemisiert er zugleich gegen die persönliche Ambition der esprits domina-
teurs und gegen Unterwürfigkeit aus Liebe. Liebe und Gerechtigkeit können in
einen Gegensatz geraten. Es ist die Gerechtigkeit, die zur Menschenwürde führt,
die Liebe kann zu Selbsterniedrigung führen (schon gar nichts hält er von Heili-
gen, Leuten der Leidenschaft im religiösen Bereich). Renouvier gehört, wie ande-
re Moralphilosophen des 19. Jahrhunderts, in die Tradition der Selbstbehauptung
und des Mißtrauens gegen das Selbstopfer. Dazu gehört auch, daß er in Science 
de la morale die Tugend der force (moralische Stärke und Gegensatz des Lasters
der Trägheit) „la vertu par excellence“ nennen kann. Er bekämpft den „babyloni-
schen“ Zustand, in dem alle Güter durch Knechtschaft erlangt werden könnten,
als einen falschen Frieden; der „republikanische“ (d.h. heißt der antike) Zustand, 
daß durch Freiheit alle Übel erlangt würden, müßte als menschlicher vorgezogen
werden. Das Recht oder besser die Pflicht zur Selbstverteidigung hilft ihm, in
Analogie zur Selbstverteidigung der Individuen eine Theorie der gerechten Ver-
teidigung von Gesellschaften zu entwickeln. Das wird 1869 das Thema von
Science de la morale. In der Zusammenfassung seiner Geschichte der Ge-
schichtstheorien mißt er 1897 noch einmal aus, ob die Welt dem Frieden nahe-
gekommen ist. Er lobt die Friedensvereine und die Bemühungen um Schiedsge-
richtsbarkeit (in gewissen Fällen) und sogar die Föderation der zivilisierten Natio-
nen (in der Theorie). Aber es bleibt ein Teufelskreis: In einer Welt des Hasses 
kann nicht mit Abrüstung begonnen werden, ohne daß dies zum Selbstopfer wird, 
das keine Pflicht sein darf. Man muß das Recht auf Verteidigung als ein Recht
ernst nehmen (Philosophie analytique a.a.O. IV, 705). Noch 1903 nennt er das 
Selbstopfer einen Irrtum, der gegen die Logik der Schöpfung verstößt.

Auch wenn im Zentrum des Friedens bei Renouvier die Moral steht, diskutiert er
institutionelle Friedensstrategien. Seine erste Friedensstrategie ist die Überwin-
dung der „natürlichen Nationen“, der alten Rassen des vorhistorischen Europas,
die Krieg und Tod längst zerstört haben. Dagegen wird der moderne Staat ge-
setzt. Darin ist Renouvier ein Vertreter der Mehrheitsmeinung des 19. Jahrhun-
derts. Wir kennen das heute am ehesten von Renan, der diese Lehre später rhe-
torisch geschickter vorgetragen hat. Revouvier hat aber den systematischen Ort
dieser Präferenz für den modernen Staat klarer bestimmt: Der Staat, der gegen
die Ansprüche der Nationalitäten ausgespielt wird, ist der Vernunftstaat, die Staa-

704

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ten, die nur einzelne Nationalitäten repräsentieren würden, werden mit Instinkten
assoziiert. Daß in der Welt des Krieges der Vernunftstaat nicht für irrelevant 
erklärt wird, zeigt eine Unsicherheit in der Trennung von idealer und angewandter
Ethik. Renouvier gibt diese Unsicherheit zu, indem er die Bedingung stellt, daß
ständig in der Wirklichkeit geprüft werden muß, ob die Staaten wirklich an Ver-
nunft und Recht orientiert sind oder ob Agenten eines falschen Patriotismus als 
„ouvriers de l’humanité“ nur posieren. Kants ewiger Frieden durch eine Föderati-
on republikanischer Staaten ist auch für Renouvier das einzige Ziel, das durch die
Philosophie, und das heißt durch die Vernunft, gerechtfertigt werden kann. Kants
Verschiebung der Lösung von der Moral zu Institutionen, die nach 1995 von Poli-
tikwissenschaftlern so sehr gelobt wurde, tadelt Renouvier: Kant setzt die Morali-
sierung, die erst Folge des Friedens sein könnte, einfach voraus (Philosophie
analytique a.a.O. IV, 707-709). Der Glauben an einen vorgegebenen Weg zur 
Föderation ist eine optimistische Illusion, die von den kleinen Schritten der Moral 
abhält. Die Bedingung für eine Föderation wäre, wie bei Kant, eine freie Verfas-
sung der teilnehmenden Staaten. Anders kann Gerechtigkeit zwischen den Staa-
ten nicht erwartet werden. Näher bestimmt und mehrfach wiederholt hat Renou-
vier nur ein Merkmal der freien Verfassung, das zum Frieden führen kann: die 
Verteidigung muß auf einer Armee aus Bürgern beruhen, die freiwillig kämpfen. 
Weder bei Individuen noch bei Nationen muß Bewaffnung per se ein Problem
sein: So wie wir einem ehrlichen Mann auch trauen, wenn er Waffen besitzt, so 
können wir einem Staat trauen, dessen Armee nicht aus ignoranten Armen 
besteht, die mechanisch diszipliniert werden. Dieses Argument scheint bei
Renouvier ein eigenes Gewicht zu erhalten, auch unabhängig von Föderation der 
Staaten und demokratischer Verfassung, wohl weil es eine Annäherung an den 
Frieden durch moralischere, selbständigere Individuen ist. Bis zuletzt, in Le per-
sonnalisme, hält Renouvier an Kants Föderation als einziger vernünftigen Lösung
für den ewigen Frieden fest, aber die Föderation setzt die Bereitschaft, Konflikt zu
lösen, bereits voraus. Der widerspenstige Staat kann, im Gegensatz zu individu-
ellen Kriminellen, erfolgreich zu Gewalt greifen, deshalb kann die Föderation nur
eine Föderation von nations consentantes sein. Schiedsgerichte setzen voraus,
daß beide Parteien Gewalt unbedingt vermeiden wollen. Staaten müssen weiter-
hin gerüstet sein, aber in der Gegenwart geschieht das nicht mehr durch freie
Bürgersoldaten, sondern durch eine moderne Sklaverei. Es gibt nur die Wahl 
zwischen zwei Möglichkeiten: daß die Interessen, Leidenschaften und Ideen
durch Vernunft zu einer Einheit gebracht werden oder daß die Konflikte dem 
Zufall überlassen bleiben. Man muß sich vor der Verführung der theoretischen
Vernunft hüten, die durch eine Vision einer vereinigten Welt fesselt, aber doch 
nur zu einem leeren Optimismus ohne praktische Energie führt. So bleibt Renou-
vier als Friedensstrategie nur Moral: Der ewige Frieden beruht auf jeder Person. 
Aber die angestrebte société des êtres raisonables liegt jenseits der Geschichte
und des historischen Rechts. Man kann annehmen, daß ihm bereits 1869 die
Konstella-tion seines Spätwerkes klar war, indem er wiederholt: Es kommt auf die
Individuen an, auf das Gewissen, die Kenntnisse, die Liebe (wir sollten Renouvier
nicht zu eng auf „Moral“ festlegen, er meint einen komplexeren subjektiven Fak-
tor). Das Kollektiv ist nichts außer durch Individuen und ihre Assoziation. Er endet 
mit einem Verweis auf die jenseitige Welt, diesmal völlig biblisch: hier haben wir 
keine bleibende Stadt, sondern wir suchen die künftige (Le Personnalisme a.a.O. 

705

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


S. 207-210, er zitiert Hebr. 13, 14). Die Menschheit kann nur noch auf die escha-
tologische Verwandlung ihrer Verhältnisse warten. Die kleinen Schritte für den 
Frieden, werden auch im Spätwerk empfohlen, einen großen Fortschritt zum 
Frieden hatte er schon in den 1860er Jahren nicht erwartet. In seinem anerkannt 
pessimistischen Spätwerk mußte er nicht noch pessimistischer werden. Was die
beiden späten Schriften von den Bearbeitungen der 1860er Jahren unterscheidet,
ist das nicht erklärte Verschwinden des Rechts der Verteidigung, aber an die
Stelle ist nicht absoluter Pazifismus getreten. Renouvier und Tolstoi waren in 
Europa die beiden Denker, die am stärksten betonten, daß der Frieden nur von
der Bekehrung der Individuen kommen kann. Aber man muß die Unterschiede
sehen. Renouvier hat mit Tolstoi gemeinsam, daß er die gesamte christliche Tra-
dition, die auf Jesu Christi folgte, verwirft, aber er verwirft auch Tolstoi: sowohl die
Kirchen, wie ihr Kritiker unterschlagen die eschatologische Botschaft (Philosophie 
analytique de l’histoire II (1897) 409-416; IV (1897) 581-586). Verglichen mit dem
eschatologischen Apparat, den der Franzose Renouvier für nötig hält, um auf den 
Wandel zum Frieden hoffen zu können, ist der russische Mystiker Tolstoi tatsäch-
lich der freireligiöse Rationalist, als den ihn seine Gegner gesehen haben. Noch
einen weiteren Unterschied muß man beachten: Während Tolstoi als Repräsen-
tant einer russischen religiösen Kultur gesehen werden konnte (und zuweilen sich
selber so sah), war es undenkbar, daß Renouvier, mit oder ohne Eschatologie, 
als repräsentativ für den französischen Weg zum Frieden genommen werden
konnte.

Im 20. Jahrhundert gab es noch Erinnerungen an Renouviers Kritik des Nationali-
tätenprinzips. Julien Benda ergänzte seine Polemik gegen den Nationalismus der
Intellektuellen (Le trahison de clercs 1927) durch ein Lob Renouviers als eines
Intellektuellen, der gegen den Haß der Nationen kämpfte (Les idées d’un républi-
cain en 1872, in: La nouvelle revue française 19 (1931) no. 215, S. 215-227). 
Auch die erste Geschichte der Theorien internationaler Beziehungen gab ihm
noch seinen angemessenen Platz zwischen Proudhon und Lord Acton als Vertei-
diger der individuellen Freiheit gegen Nationalismus (Frank M. Russell, Theories
of international Relations. – New York 1936. – S. 225-226). In der neueren Litera-
tur gibt es nur noch ein Referat des Abschlußkapitels von Science de la morale
(Marie-Claude Blais a.a.O. S. 218-235 Nationalité et état : le droit international).
Blais sieht eine Verwandtschaft mit Habermas’ Verfassungspatriotismus. Aber
eine moderne Rezeption würde es schwer haben, weil Renouvier immer darauf
besteht, daß die Freiheit eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung
des Friedens ist. Die Moral der Individuen muß dazukommen.

Science de la morale. – Paris : Ladrange, 1869. – 2 Bde.
Neuausgabe Paris 1908
Neudruck Paris 2002 in der Reihe Corpus des œuvres de philosophie en
langue française
ch. XCIII Du droit de la guerre et du droit des gens en générale
Gegen die traditionelle Lehre vom Naturzustand besteht Renouvier darauf, daß 
nicht nur Konflikt, sondern auch Frieden und Gerechtigkeit Fakten sind. Das Völ-
kerrecht ist nicht von der Idee des Rechtes, sondern vom Nationalinteresse
bestimmt. Die Gegenwart ersetzt das täuschende Wort „Interesse“ durch „Bewah-

706

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rung“ und „Sicherheit“, damit kann nur noch juste défense legitim sein. Es gelten
dieselben Regeln wie für die Selbstverteidigung von Individuen: Es ist nur Vertei-
digung erlaubt und die Rückkehr zum Frieden darf nicht verhindert werden. Da
Nationen nicht in einer staatlich geordneten Gesellschaft leben, bleibt der Krieg
notwendig. Auch ein internationaler Gerichtshof und eine internationale Exekution
würden das nicht ändern, weil sich Staaten einem Rechtsspruch eher entziehen
können als Individuen. Theoretisch ist das Völkerrecht Teil des generellen droit 
de défense, praktisch regelt es Beziehungen zwischen Staaten, die vom idéal
moral weit entfernt sind. Der größte Fortschritt wäre, wenn die Staaten sich an
der Moral statt am Brauch orientierten und das idéal de la paix akzeptieren wür-
den. Einen historischen Gesellschaftsvertrag gibt es zwischen Staaten nicht, aber
zwischen Staaten, die Verträge schließen, gibt es ihn doch „à un certain degré.“
ch. XCVI Le droit international
Die Idee natürlicher Nationen ist irrelevant, denn eine Nation, die sich institutiona-
lisiert, ist etwas anderes als eine nationalité. Der Begriff eines vernünftigen Staa-
tes beinhaltet nichts als Moral und Recht. Sitten, Religion und Sprache sind wich-
tig, aber nicht essentiell. Der Begriff der Nationalität beruht auf einem système
des faits sociaux involontaires, ja fast auf Instinkten. Der Begriff des Staates da-
gegen beruht auf Reflexion und Willen; er unterwirft sich alle faits de diversités
legitimes. Es mag sein, daß in einem état systematique die Freiheit nur wenig
respektiert wird, aber in einer nation naturelle, wo der Brauch bestimmt, gewiß
noch weniger. Ziel ist nicht, Staat und Nation zur Deckung zu bringen, sondern
die Autonomie der Staatsbürger zu respektieren. Wichtiger als Sezession wäre
Reform des Staates. Große Staaten sind Instrumente des Fortschritts der
Menschheit, ob sie diese Aufgabe tatsächlich erfüllen, kann nur an Moral und
Recht überprüft werden. Das Nationalitätenprinzip ist das Gegenteil dieser Mis-
sion der Staaten. Der Krieg hat längst ursprüngliche Rassen, Sitten, Religionen,
Sprachen und damit natürliche Nationen zerstört. Die Vernunft schafft Harmo-
nien, die wir diesen alten Ordnungen vorziehen. Es kann nicht zwei Arten von
Moral für Personen und für Staaten/Regierungen geben. Kein Mandat kann den
Auftrag zu Unrecht beinhalten. Kriege zwischen Staaten und Streit zwischen Per-
sonen haben dieselben Motive und dieselben unmoralischen Handlungen. Legi-
tim sind nur freie Staaten, nur sie sind zu einer rationalen internationalen Politik
fähig. Aber es ist nicht zu erwarten, daß freie Völker nie Krieg führen würden. Das
haben bereits die Demokratien des Altertums gezeigt. Aber es gibt Gründe zu
hoffen, daß freie Staaten zunehmend Frieden und Gerechtigkeit anstreben. Zur
bloßen Selbständigkeit der Nation müssen Klugheit und Moral kommen. Das
moderne, friedliche Wirtschaftsleben ist ein Unterschied zu den kriegerischen
Gesellschaften des Altertums. Eine Freiwilligenarmee aus freien Bürgern würde
aggressive Kriege verhindern, die auf mauvaises passions und fausse gloire
zurückgehen. Renouvier bespricht vier Fälle unrechtmäßiger Kriege, es sind die
üblichen im 19. Jahrhundert besprochenen Interventionen: eine Nation zur Auf-
nahme internationaler Beziehungen zwingen, eine bessere Verfassung durchset-
zen, einer Nation gegen Rechtsverletzungen beistehen, in innere Konflikte einer
Nation eingreifen. Für einen Teil der Fälle gibt es durchaus Rechtfertigungen, 
aber Renouvier lehnt alle ab, weil die Komplexität in der Regel zu groß ist und
das Ende ein Teufelskreis der Gewalt sein kann und weil diese Gewalt in die
Sphäre der Moral zwischen Menschen übergreifen wird. Es ist ein Fehler, den

707

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


großen Staaten eine besondere Beziehung zum Guten und zum Fortschritt der
Moral zuzuschreiben. Eine Vielzahl von unabhängigen Staaten, mehr oder weni-
ger im Gleichgewicht, ist für den Frieden eine bessere Grundlage als ein großer 
Staat, der ständig wächst. Wegen der Rivalität der Staaten ist das ein gefährlicher
Zustand. Glauben an den natürlichen Fortschritt der internationalen Beziehungen
und des Völkerrechts, an Bindungen durch Interessen, an Vernunft der Regierun-
gen ist keine glaubwürdige Basis für Hoffnungen auf den Frieden. Initiator solcher
neuen Beziehungen könnte eigentlich nur Frankreich sein, das in den letzten 200
Jahren für mehr Völkerrechtsverletzungen verantwortlich war, als jeder andere 
Staat. Einen internationalen Gerichtshof, der von den Nationen keine Opfer ver-
langen würde, außer dem Opfer falscher Ehre, oder gar eine Föderation zu
erwarten, ist oberflächlich optimistisch. Solche Fortschritte brauchen den guten
Willen von bestimmten Personen, es ist aber eine Illusion, anzunehmen, daß
Regierungen besser seien als Individuen. Die Ideen des Friedens, der Gerechtig-
keit und der Arbeit, die sozialen Ideen per excellence, müssen die Welt erst
erobern. Die Moral kann nur das Ziel formulieren: eine Föderation freier, unab-
hängiger, gerecht organisierter Staaten. Diesen Gesellschaftsvertrag können nur
Vernunft und Willen erreichen, nicht die Gewohnheiten. Der ewige Frieden beruht 
auf jeder Person, nicht auf der liaison empirique von Staaten, die von Brauch und 
Gewalt bestimmt sind. Die société des êtres raisonables liegt aber jenseits der
Geschichte und des historischen Rechts. 

Zu Varianten der im Ganzen gleichbleibenden Sicht des Friedens: Introduction à la
philosophie analytique de l‘histoire nimmt bereits viel vorweg (1864, ch. 5 u. 6=1896, 
ch. 6. u. 7). Aus Science de la morale müssen außer den referierten politischen
Kapiteln auch L bis LIII über den Konflikt zwischen Geschichte und Moral beach-
tet werden, in denen Frieden und Krieg moralphilosophisch definiert werden. In
der neuen Republik hat er in seiner Zeitschrift nicht nur zur Verfassungs- und
Religionspolitik geschrieben, sondern auch häufig über internationale Politik (Tur-
lot a.a.O. S. 147-168 L’Allemagne, la France et l’Europe vues par Renouvier en
1872 gibt Inhaltsangaben der einschlägen Aufsätze in La Critique philosophique).
In Philosophie analytique de l‘histoire ist die Conclusion in Band IV (1897) eine 
Variante der Friedenstheorie (S. 699-705 Du progrès vers l’unité politique und
S. 705-712 Des progrès de la coutume et de la raison). In seinen späten Schrif-
ten: La nouvelle monadologie (1899) S. 325-451 Les sociétés; Le personnalisme
(1903) S. 129-210 La sociologie du personnalisme.

5.3.4 Alfred Fouillée
1838-1912, Gymnasialprofessor, Dozent an der Ecole Nationale Supérieure, seit
1875 krankheitsbedingt Privatgelehrter.

Fouillée ist einer der vielen Kämpfer des 19. Jahrhunderts gegen Kants Dualis-
mus von reinen Vernunfthandlungen (denen im 19. Jahrhundert niemand wirklich
folgt) und deterministischer Natur (denen die von Fouillée bekämpfte positivistische
Tradition durchaus folgt). Er antwortet mit einer Phänomenologie des Bewußtseins,
die beide Seiten des Dualismus umfassen sollte. Ideen werden als eine Einheit 

708

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von Intellekt, Willen und Antrieben vorgestellt. Ohne solche dynamischen Ideen
wäre die Seele passiv. Die Entwicklung des Bewußtseins ist eine unendliche
Produktion neuer Ideen, die als Kräfte im Leben, in der Gesellschaft und in der
Welt wirken (Rudolf Eisler hat idées-forces als „Kraft-Ideen“ übersetzt, aber 
„Ideen-Kraft“, eine Alternative, die Eisler nennt, ist vorzuziehen). Die idées-forces,
die Fouillée analysiert sind Freiheit, Recht, Moral, Gerechtigkeit. Es sind Ideen,
die auf ein soziales und moralisches Bedürfnis antworten. Die Geschichte der 
Gesellschaften, nicht allein die Geschichte der Philosophie, ist die Geschichte der
Klärung und Fortentwicklung solcher Ideen: Das Ziel der Menschheit ist, ihre
eigene Geschichte mit Bewußtsein zu machen (La science sociale contemporaine
(1880) S. 207). Nietzsche warf er vor, diese Geschichte der Menschheit verpaßt
zu haben. Neuere Kommentatoren wie Annamaria Contini und Jean Lawruszenko
sind sich einig, daß Fouillée „cette terrible antinomie de la liberté et du détermi-
nisme“ nie wirklich auflösen konnte. Eine metaphysische Theorie der Möglichkeit
von idées-forces hat er gar nicht vorgelegt, sondern sich überwiegend auf die
Kritik methodisch reinerer, aber von ihm als zu einseitig bekämpfter Theoriean-
sätze beschränkt: Kants Transzendentalphilosophie, Durkheims Beschränkung
auf faits sociaux und die neue Vorliebe seiner Zeit für die Psychologie des Unbe-
wußten. In seinen Auseinandersetzungen mit Nietzsche hat er gegen den Willen
zur Macht einen Willen zum Bewußtsein gesetzt. Fouillées Philosophie sollte eine
„Versöhnung/Vermittlung“ (conciliation) von methodischen, aber einseitigen 
Ansätzen sein, „Versöhnung“ wurde ein ständiger Vorwurf der Apologeten neuer,
reinerer Methoden gegen ihn. Kritisiert haben ihn vor allem die Soziologen, die 
auf der Trennlinie von Philosophie und Wissenschaft bestanden, um die sich am
Ende des 19. Jahrhunderts neukantianische Philosophie und positivistische Sozio-
logie gleichermaßen bemühten. Auch Fouillée hat Philosophie und Soziologie
getrennt, wollte aber eine engere Nachbarschaft halten: Die Soziologie sollte die
Bedeutung der individuellen Entwicklung des Bewußtseins für die Gesellschaft
anerkennen, während Durkheim eine Gesellschaft, die auf den Willen ihrer Mit-
glieder angewiesen ist, als zu prekär verwirft. Die Position einer Philosophie,
einer Psychologie und einer Gesellschaftswissenschaft ohne Subjekt muß immer
wieder von neuem durchdacht werden; Fouillée bleibt aktuell als einer der Kritiker
des Verschwindens des Subjektes in der Wissenschaft. Die Philosophie der idées-
forces wurden zu Fouillées Lebzeiten viel diskutiert, aber die langfristige Wirkung 
blieb aus. Sein wichtigster Schüler war sein Stiefsohn Jean-Marie Guyau. In sei-
ner Fouillée-Monographie hat Guyaus Sohn 1913 eine eindrucksvolle Liste von 
Leuten zusammengestellt, auf die Fouillée gewirkt haben soll: von Nietzsche bis
Dewey. Aber es sind eher Parallelen: Den unsicheren Weg zwischen ldealismus 
und Naturalismus teilte Fouillée mit seiner Zeit.

Vgl. zur Philosophie der idées-forces und zur Auseinandersetzung mit der
Soziologie: Augustin Guyau, La philosophie et la sociologie d’Alfred Fouillée.
– Paris 1913; Elisabeth Ganne de Beaucoudrey, La psychologie et la
métaphysique des idées-forces chez Alfred Fouillée. – Paris 1936; Annamaria
Contini, L’intelligence créatrice : puissance et volonté de conscience dans la 
philosophie d’Alfred Fouilée, in: Alfred Fouillée : au carrefour de la philosophie
et de la sociologie / mis en œuvre par Jean Lawruszenko et Jordi Riba. – Paris
2007 (Corpus : revue de philosophie No 53) S. 33-64; Jean Lawruszenko,
Une critique paradoxale de la sociologie durkheimienne, ebd. S. 87-115.

709

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fouillées Sozialethik ist, wie bei anderen französischen Philosophen, gegen die
transzendentale Pflichtenethik Kants gerichtet. Es gibt bei Fouillée keinen Platz 
mehr für eine ideale Ethik, nur noch die Annäherung von Ich und Anderen im
Fortschreiten der idées-forces. Die Idee des eigenen Ichs kann nur entwickelt 
werden durch die Entwicklung der Idee des Anderen als eines ebenso eigenen
Ich. Das Ich erhält erst durch die Erfassung eines anderen Ichs eine Wirklichkeit 
und das Andere erlangt Eigengewicht je mehr es als ein anderes Ich erfaßt wird:
cogito ergo sumus. Die Moral der idées-forces kennt keine Pflichten, moralischere 
Subjekte sind bewußtere Subjekte. Das Ziel soll die Identifikation von Individuum
und universaler Gesellschaft im Willen sein (La morale des idées-forces. – Paris
1907. – S. 211-214). Der Altruismus der Ethik stand nie in Frage, nur sollte aus 
dem kategorischen Imperativ ein realer Prozeß der Moralisierung/Individualisierung
werden, denn Kant vertrete einen Dualismus, bei dem die Naturseite nicht viel
anders als im Egoismus Nietzsches aussieht und die Pflichtenethik ein bloßer 
Anhang ist, den Nietzsche zu Recht nicht duldet. Aber um den Altruismus gegen 
Nietzsche zu verteidigen, mußte Fouillée immer stärker die Ethik der Lebensstei-
gerung, mit der Guyau und er begonnen hatten, durch die teleologische Antizipa-
tion des Endes des Prozesses der idées-forces ergänzen, was ohne eine nie
eingestandene Minimalversion eines kantianischen Dualismus kaum gelingen
konnte. Fouillée hat bereits in L’idée moderne du droit (1878) seine Ethik als
Sozialethik skizziert: Recht muß auf Freiheit gegründet werden, nicht auf Macht
oder Interesse, zur Freiheit muß ein Moment von Gleichheit kommen. Die Grund-
lage der geforderten (und das heißt bei Fouillée auch erwarteten) Brüderlichkeit
und Solidarität ist der Begriff der propriété sociale. Dieser Begriff wird von Proud-
hons Erklärung des Eigentums aus der gemeinsamen Arbeit kommen, ist aber 
gegen den Sozialismus gerichtet. Solidarität muß mehr sein als Sozialgesetzge-
bung: die Ideen, die nur gemeinsam erarbeitet werden können, sind gemeinsa-
mes Eigentum. Das Individuum ist auf die gemeinsame Ideenentwicklung ange-
wiesen, die Solidargemeinschaft auf die Individuen. An den Solidaristen Fouillée
hat man sich am längsten erinnert und das neue Interesse an Fouillée gilt dem 
Philosophen des Solidarismus. Aber dieses neue Interesse wird begleitet von
Warnungen: zu elitär für ein Vorbild einer demokratischen politische Philosophie! 
Bei Fouillée geht es um einen Prozeß: von der Aristokratie zur Demokratie; und um
conciliation der Ideen: In der Demokratie soll die wahre Idee der Aristokratie be-
wahrt werden. Das ist Legitimation der Erziehung. Zunächst wollte Fouillée die
Rolle der Intellektuellen in der egalitären Republik rechtfertigen, in der radikalen
Republik nach der Dreyfus-Affäre wirkte das bereits etwas abgestanden.

Zu Fouillées Sozialethik und politischer Theorie: Jean Lawruszenko, Alfred 
Fouillée : un exemple d’articulation des liens politique, sociale et moral. –
Diss. Paris VIII 2005; Laurent Fedi, Des idées-forces à la volonté de 
puissance : Alfred Fouillée : critique du vitalisme de Nietzsche, in: Alfred
Fouillée : au carrefour de la philosophie et de la sociologie / mis en œuvre par
Jean Lawruszenko et Jordi Riba. – Paris 2007 (Corpus : revue de philosophie
No 53) S. 117-141; Patrick Cingolani, Sociologie et propriété sociale, ebd.
S. 171-188; Alain Mallet/Jean-Claude Monier, Alfred Fouillée : l’idée-force de
la démocratie. – Paris 2015.

710

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fouillée denkt den Prozeß der idées-forces als Friedensprozeß: „De luce pax, de
pace lux“ (Humanitaires et libertaires au point de vue sociologique et morale. –
Paris 1914. – S. 156). Kontext ist freilich zunächst die Überwindung des Klassen-
kampfes, nicht des Krieges. Die Identifikation von Individuum und universaler
Gesellschaft, das Ziel der Moral, kann nicht einfach als kosmopolitische Erweite-
rung der Dialektik von Ich und Anderen gedacht werden. Fouillée ist ein interna-
tionalistischer Nationalist oder nationalistischer Internationalist. Die Ideenentwick-
lung und die Entwicklung der solidarischen Gesellschaft sind auf einen nationalen
Rahmen angewiesen; die vorausgesetzte Solidarität und Öffentlichkeit sind natio-
nal gegeben. Der nationale historische Prozeß ist ambivalent in der Verpflichtung
auf nationale Tradition der Ideen und auf ihre Überwindung durch den weiteren
Prozeß der Ideenentwicklung. Bereits L’idée moderne du droit (1878) ist ein Ver-
gleich nationaler Traditionen: die französische Idee des Rechtes gründet das 
Recht auf Freiheit, statt auf Macht (die deutsche Idee) oder Interesse (die engli-
sche Idee); das französische Defizit ist, daß Gleichheit und Brüderlichkeit nicht 
dieselbe Bedeutung erhalten haben wie Freiheit. Daß die philosophische Idee der 
Universalrepublik von einem Deutschen stammt, kann er kaum zugeben: Kant
muß auf französische Anregungen zurückgegriffen haben (so wie umgekehrt 
Renans Rassismus an dessen deutscher Schulung liegen müsse). Der Existenz-
kampf zwischen den Völkern ist ein Kampf der idées directrices. Aber es muß 
davon ausgegangen werden, daß diese Differenzen der Ideen, die jetzt historisch
und logisch unvermeidlich sind, nur provisorisch sind. Dieser Ausblick auf die
Zukunft der Ideen muß als ein Schlüssel zu Fouillées Philosophie der idées-
forces begriffen werden, aber sein Werk ist vom Nationalismus der Gegenwart 
bestimmt: Er findet immer neue Weisen, französische Demokratie zu loben (und 
zuweilen zu tadeln) und hinter deutschen Ideen Militarismus zu wittern. Ein nicht
geringer Teil seiner Publikationen sind Aufsätze und Bücher zur vergleichenden
Völkerpsychologie. Diese Bücher wurden bis in die 1930er Jahre nachgefragt,
viel länger als seine philosophischen Werke. Er hat Cousins Idee fortgesetzt, daß
Ideenentwicklung einen nationalen Charakter hat. Aber weil sein philosophisches 
Unternehmen in der Vermittlung von Philosophie, Psychologie und Soziologie
besteht, sieht er sich herausgefordert, die unterschiedliche Ideenentwicklung der
Völker auch „soziologisch“ zu begreifen. Er läßt sich ein auf eine Würdigung der 
Charaktertheorien, vor allem Theorien des Nationalcharakters. Er weiß, daß von
Kant über Mill bis zu seinen eigenen Zeitgenossen viele an diesem Vorhaben 
bereits gescheitert sind, sein eigener Versuch ist kaum gelungener. Während er
in L’idée moderne du droit noch Renan für seine rassistischen Theorien kritisiert
und unumwunden sagt, daß eine Anerkennung von Rassengesichtspunkten in 
der internationalen Politik in Europa zu ewigem Krieg führen müßte, macht er 
später den neuen Rassenhierarchien erhebliche Zugeständnisse. Für den Ras-
sencharakter hat er die neue Literatur über Intelligenzunterschiede und Rassen-
mischung studiert. Die eurozentrische Globalisierung wird Rassenmischung,
Kasten auf Rassenbasis und Ausrottung bringen. Die Zukunft der Weißen ist pre-
kär, in Afrika durch das Klima bedroht, in Asien durch die politische Erholung der
großen Reiche. Fouillée fordert ein Bündnis der europäischen Mächte gegen „les
menaces des jaunes et des noirs“ (Tempérament et caractère selon les individus,
les sexes et les races 1895; sammelt Aufsätze 1893-94). Mehr hat er über den
Nationalcharakter europäischer Völker geschrieben. Psychologie du peuple 

711

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


français (1898) ist noch stark von der Unsicherheit geprägt, wie viel Gewicht den
physischen Faktoren gegeben werden muß (er zitiert die Rassentheorien viel
ausführlicher als 1895, mit vielen Zweifeln und einigem Spott, kommt aber doch
zu keinem philosophischen Urteil über den Wert solcher Theorien). Esquisse
psychologique des peuples européens (1903) kehrt zurück zur Konkurrenz natio-
naler Ideenentwicklungen, kann freilich keine soziologische Erklärung der natio-
nalen Unterschiede bieten. Auf der letzten Seite der Esquisse können wir das 
Ergebnis seines Jahrzehnts der Rassen- und Nationalcharakterforschung lesen
und nicht überraschend ist es eine Bestätigung der Philosophie der idées-forces:
Es ist ein Gesetz der Geschichte, daß die wissenschaftlichen und sozialen und
damit die intellektuellen und moralischen Faktoren nach und nach bedeutender 
als die ethnischen, geographischen und klimatischen Faktoren werden. Im Zeital-
ter der schwindelerregenden Entdeckungen der Wissenschaft und der Industrie 
kann kein Volk einen ewigen Vorrang beanspruchen, keines ist zu unaufhaltba-
rem Niedergang verurteilt, alle profitieren von der universalen Solidarität, von
Entdeckungen und Erfahrungen der anderen. Das Gesetz der Solidarität wird die 
ursprüngliche Originalität der Rasse und Geographie ablösen. Die Zukunft gehört
nicht den Angelsachsen, Germanen, Griechen oder Neulateinern, sondern den
Gelehrtesten, Industriellsten, Moralischsten (ebd. S. 546). Diese Stellungnahme
wird Fouillées Spätwerk bestimmen (die Conclusion des Esquisse ist freilich eine
weitere Verteidigung der französischen Idee des sozialen Rechtes gegen deutsche,
bzw. angelsächsische Verehrung von Gewalt und Erfolg). 

Sein erster direkter Beitrag zum Frieden in Europa war eine Antwort auf eine
Umfrage im Umkreis der Haager Konferenz und der Diskussion über internationa-
le Schiedsgerichtsbarkeit. Fouillée hat keine Zweifel, daß der Krieg überholt ist,
weil Nationen nicht durch Eroberungen zusammengehalten werden, sondern
durch Ideen und Interessen. Einheit ist ein intellektuelles und ökonomisches Phä-
nomen. Aber wir hören vor allem von den Pathologien der Ideenentwicklung: Für
die Spannungen in Europa wird der Haß zwischen den Nationen verantwortlich
gemacht und für diesen die Presse; Außenministerien und Friedensbewegung
sind sich einig, daß die Presse kontrolliert werden muß, um die principes guer-
riers zu bekämpfen. Eine ständige Schiedsgerichtsbarkeit kann nützlich sein in
Streitigkeiten zwischen europäischen und überseeischen Staaten oder zwischen
europäischen Staaten um Kolonien, aber es gibt keine Hinweise, daß sie in
einem Zeitalter, in dem es auf Geschwindigkeit der Mobilisierung ankommt,
innerhalb Europas etwas taugen kann. So bleibt Fouillée nur der Hinweise auf
internationale Zusammenarbeit auf Kongressen und Konferenzen. Das ist defen-
siver Realismus: Die Franzosen müssen den Militarismus als notwendiges Übel
akzeptieren, aber sich hüten, dieses Übel als ein Gut zu sehen (Répondre à une
Enquête sur la guerre et le militarisme, in: Humanité nouvelle, Mai 1899. – S. 52-
57; das ist die Umfrage, zu der Tolstoi seine berühmte Verurteilung der Friedens-
bewegung beigesteuert hat, andere noch heute bekannte Teilnehmer waren Émi-
le Durkheim, Alfred Fried, Jacques Novicow, Georges Sorel, Berta von Suttner). 
Auch Fouillées umfangreichste Äußerung zum Frieden, die unten referierte Stel-
lungnahme von 1904 (der er einen grundsätzlichen Rang zugewiesen hat, indem
er sie in eines seiner Bücher aufgenommen hat), gehört in den Zusammenhang
der Haager Konferenz, nämlich in eine Debatte darüber, was bei den Friedensbe-

712

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mühungen vom Patriotismus übrigbleibt. Aus dem defensiven Realismus wird 
Kritik am kosmopolitischen Pazifismus: Die Entwicklung kosmopolitischer Ideen 
muß sich im Takt mit der Lage des internationalen Systems halten. Defensiver
Realismus und französischer Patriotismus sind hier untrennbar verbunden. Viel-
leicht sollte man diesen Realismus gar nicht mehr defensiv nennen, denn er
betont deutlicher als je, daß in der künftigen Europäische Union nicht alle Völker 
einen Platz finden werden. Nur Völker mit eigenen Nationalideen können sich
halten. Die alte Lehre von der Harmonie der europäischen Nationalideen und die
Lehre vom Verschwinden der unhistorischen Völker sind trotz seiner langjährigen 
Polemiken gegen „Hegelianismus“ nahtlos integriert. Die Entwicklung eigener 
idées forces kann zu einer Bürde werden. In der Conclusion seines abschließen-
den moralphilosophischen Werkes wiederholt er, daß die Universalisierung, die
nicht anders als bei Kant die Moral bestimmen muß, in der Wirklichkeit noch nicht 
vorhanden ist, im genre humain actuel existiert Comtes humanité integrale noch
nicht real, sondern der Kampf ungleicher Völker und Rassen um ihr Leben und
um die Herrschaft (nicht anders als in den vom Klassenkampf bestimmten natio-
nalen Gesellschaften). Demokratie und soziale Reformen geben eine Hoffnung. 
Aber ein Friedensversprechen kann das erst einmal nicht sein: zu den Charakter-
zügen der Gegenwart gehört auch „l’extension politique et économique des gran-
des nationalités.“ Mit der Ausdehnung der großen Nationen und der großen Ras-
sen meint er, wie eine Erläuterung zeigt, die „imperialismes“, die er in Anfüh-
rungsstriche setzt, und die „mission civilisatrice des peuples supérieures“, die er
nicht nur nicht in Anführungsstriche setzt, sondern noch verstärkt: „que n’est un
vain mot“ (Morale des idées-forces. – Paris 1907. – S. 375). Zumindest proviso-
risch ist der Kosmopolitismus der idées-forces auf ein pseudo-kantianisch mit 
Universalisierung und Desinteressiertheit begründetes Opfer des Engen für das 
Weite geworden, ein abstrakter weiterer Horizont des Individuums. Einer von 
Fouillées letzten Texten wurde für den Weltkongreß der Rassen 1911 geschrie-
ben. Er beruft sich auf sein Ergebnis von 1903, daß der Weg von natürlichen Fak-
toren zu wissenschaftlichen und sozialen und damit zu intellektuellen und morali-
schen Faktoren geht. Die Idee, die eine Rasse oder eine Religion von sich selber
hat, ist in der Regel eine Idee ihrer eigenen Überlegenheit. Man kann den daraus 
entstehenden Haß nur durch andere Ideen bekämpfen. Wissenschaftliche und
moralische Ideen vereinen, während ethnische und religiöse Ideen trennen. Aber
mit diesem Wechsel der Ideen verschwindet der Vorrang einzelner Ideen nicht,
sondern wird zu einem Vorrang der Gelehrtesten, der Industriellsten, der Morali-
schen (auch das ist ein Selbstzitat von 1903, als er freilich nur von europäischen
Völkern sprach). Diese wissenschaftliche Ausrichtung kann der Keim des univer-
sellen Friedens werden: Eisenbahnen, Telegraphen, Handel. Aber am wichtigsten
sind philosophische Ideen: Es gibt viele Systeme, aber nur eine Liebe zur Wahr-
heit. Eine Welteinheit durch Mission ist eine Chimäre. Religion kann kein Export-
gut werden. Religionen gehören nicht zu den Kräften, die den Frieden schaffen, 
das kann nur die Wissenschaft (Le rapprochement des races au point de vue
sociologique, in: Humanitaires et libertaires au point de vue sociologique et moral
(1914). – S. 199-209). Fouillée macht hier den asiatischen Zivilisationen ein sehr 
eurozentrisches Angebot, von den Afrikanern im Zeitalter der mission civilisatrice
hören wir weiter nichts. Fouillées Verhältnis zum Darwinismus ist tatsächlich sei-
ne übliche gepriesene und gescholtene Strategie der Versöhnung: Wie bei Theo-

713

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rien in anderen Bereichen gesteht er der Biologie in der Moral einen Wahrheits-
anspruch zu, aber keinen Alleinvertretungsanspruch; den natürlichen Wurzeln zu
entkommen ist die Leistung der Bewußtseinsgeschichte (Les éléments sociolo-
giques de la morale (1905) S. 57-141 Élements biologiques de la morale. Morale
biologique).

Eine brauchbare Abhandlung zu Frieden, Nation, Rasse und Zivilisation bei
Fouillée gibt es nicht, nur polemische Hinweise auf problematische Positio-
nen: Jean-Marc Bernardini, Le darwinisme social en France (1859-1918) : 
fascination et rejet d’une idéologie. – Paris 1997. – S. 233-239; Gérard Noiriel, 
Les origines républicaines de Vichy. – Paris 1999. – S. 245-247; Olivier Le
Cour Grandmaison, Fouillée, parrain contestable, in: Le Monde 12. Dezember
2009 (https://www.lemonde.fr/idees/article/2009/12/12/fouillee-parrain-
contestable-par-olivier-le-cour-grandmaison_1279824_3232.html).

L’idée de patrie, in: Revue de métaphysique et de morale 12 (1904) 109-136
Neubearbeitung u.d.T.: L’idée de patrie : le nationalisme et l’internationalisme,
in: Alfred Fouillée, La démocratie politique et sociale en France. – Paris :
Alcan, 1910. – S. 81-120
II/1 Valeur scientifique de l’idée de patrie
Exklusiver Nationalismus ist soziologisch ein Irrtum (weil es keine wirklich abge-
schlossenen Nationen gibt) und moralisch eine Ungerechtigkeit (weil er Haß 
gegen andere Nationen bedeutet). Nationalismus ist gerechtfertigt, weil nationale
Ideen nötig sind. So können Nationen nicht verschwinden, sondern nur ihr Status 
kann sich ändern (etwa, wenn sie Teil einer Föderation werden). Nicht alle Natio-
nen haben denselben Wert und dieselbe Zukunft. Nationen ohne eigene Nationa-
lideen werden verschwinden, während die Nationen, die einst die europäische
Union bilden werden, ihren eigenen Geist nie aufgeben werden.
II/2 Patrie et humanité
Das Vaterland (patrie) ist eine Realität, die Menschheit ein Ideal. Comtes Grand-
Être ist eine Idee (und der Begründer des Positivismus somit ein Idealist). Als
Idee ist „Menschheit“ wahr, eine idée-force. Jeder Mensch ist Teil der humanité
morale. Aber die Menschheit wird weiter in Nationen gegliedert sein: es gibt kei-
nen Organismus ohne Organe; Gefühle gehen vom Partikularen zum Generellen
(Familie – Vaterland – Menschheit); Gesellschaft ist wegen Arbeitsteilung nötig
(aber jedes Individuum kann auch grenzüberschreitenden Gesellschaften ange-
hören: religiös, philosophisch, wissenschaftlich, ökonomisch); die internationale
Solidarität, die auf Getreide, Metallen und Industrieprodukten beruht, kann nicht
die wahre nationale Solidarität auflösen (Fouillée kann sich aber vorstellen, daß
internationale Zweckgemeinschaften zu reineren nationalen Gemeinschaften
führen); Kunst, Religion, Philosophie sind durchaus national geprägt, nur die Wis-
senschaft ist länderübergreifend: Wissenschaft und Patriotismus müssen nicht in
Konflikte kommen.
II/3 L’internationalisme communiste
Ein Irrtum, weil Patriotismus und Bourgeoisie identifiziert werden. Eine höhere 
Solidarität muß eine tiefere nicht auflösen.
II/4 L’internationalisme libertaire
Gegen Anarchisten, Anhänger Nietzsches und Kosmopoliten: Kommunikation
über Grenzen hinweg muß Solidargruppen nicht zerstören.

714

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II/5 Les perspectives internationales
Frankreich bekennt sich zu einem Idealismus, die anderen großen Nationen sind 
Realisten und sehen Nationen als biologische Einheiten (dafür soll Deutschland
und für Deutschland ausgerechnet Nietzsche stehen). Können die Franzosen das 
idéal humaine festhalten, ohne utopisch zu werden? Die erste Aufgabe einer 
Demokratie ist, für das Aufhören des Krieges zu arbeiten, aber das kann nicht 
Frieden um jeden Preis sein. Der falsche Frieden würde zum Triumph des Krie-
ges. Der Weg der Geschichte geht zur Einheit der Menschheit. Aber es ist unge-
wiß, ob die Mittel friedliche oder kriegerische sein werden. Die Schiedsgerichts-
barkeit ist ein Ideal, dem die Realität einer internationalen Regierung fehlt. In 
einem Europa, das von Konflikten und aggressiven Ansprüchen geprägt ist, müs-
sen auch die Anhänger des Friedens und der Friedensbewegung auf Rüstung
bestehen. Weder als Soziologe noch als Moralist kann er Frankreich raten, ein-
seitig abzurüsten. Der Frieden kann nur durch Gleichgewicht der Waffen und 
Gleichgewicht der Wirtschaftskraft erreicht werden. Nur so ist Respekt vor der
internationalen Gerechtigkeit möglich. Frankreich braucht Allianzen (konkret die
Annäherung an England und Rußland). Die Anhänger des exklusiven Nationalis-
mus und des exklusiven Internationalismus, des guerre systématique und des
paix systématique, haben genauso unrecht. Es ist eine Synthese nötig: Für das 
eigene Vaterland, aber nicht gegen andere Vaterländer. Frankreich ist die huma-
nitärste Nation, seit 1789 steht es für ein neues, soziales Recht. Die einseitige
Schwächung Frankreichs beschädigt diese französische Aufgabe für die 
Menschheit. Kants Bedingung für die Konstitution der Vereinigten Staaten von
Europa ist, daß jeder Staat gerüstet ist, sonst kann er vor diesem großen Tag 
verschwunden sein.

Vgl. dazu auch den Beitrag, der die Themen vorgegeben hatte: Alphonse Darlu,
L’idée de patrie, in: Revue de métaphysique et de morale 11 (1903) 792-798.

5.3.5 Jean-Marie Guyau 
1854-1888, Gymnasialprofessor, seit 1876 krankheitsbedingt Privatgelehrter.

Fouillées Stiefsohn begründete eine altruistische Ethik auf naturalistischer Basis. 
Das Leben ist ein Prozeß der Steigerung, höchstes moralisches Ziel ist Intensi-
vierung des Lebens, Handeln heißt Bejahen. Tätigkeit ist das wahre Heilmittel 
gegen Pessimismus. Nur wer gibt und teilt, erfährt ein intensiveres Leben. Egoisti-
sche Lust ist nicht vorstellbar. Geselligkeit ist kein Opfer, welches das Individuum
bringt, sondern eine Chance. Die Sanktion des Egoismus ist sittliche Isolation, die
höheren Freuden haben eine gemeinschaftsbildende Kraft. Dieses soziale Ziel
muß nicht angezielt und schon gar nicht verordnet werden. Guyau kann eine
Moral ohne Pflichten und Sanktionen versprechen, weil die Verfolgung eigener 
Ziele die Moral der Gegenseitigkeit impliziert. Es ist ein Wandel von einer Vielzahl
von Pflichten zur instinktiven oder selbst auferlegten Pflicht der Selbstentwicklung 
zur Person. Guyaus höchster Wert ist Würdigkeit, geliebt zu werden. Aus der
Transformation der Sanktionen kommt die Idee der Kooperation, der Anspruch
auf Unterstützung aller Lebewesen, die Glieder desselben Universums sind, eine

715

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Solidarität vom Einzeller bis zum höchstentwickelten Organismus (dieser natura-
listische Solidarismus ist gar zu deutlich Nachfolger der Physikotheologie). Mehr
als diese Würdigkeit kann Guyau nicht versprechen. Er wendet sich zugleich
gegen Utilitarismus (dessen bester Kenner auf dem Kontinent er war) und Kant.
Das Ergebnis ist nicht weit von John Stuart Mills „höherer Lust“ entfernt, aber er 
bezweifelt, daß Mill diese utilitaristisch begründen konnte. Er verwirft Kants trans-
zendentalphilosophische Methode und will die gegenseitige Achtung der Würde
naturalistisch begründen. Dabei will er Kant Autonomie überbieten: Weder eine
Moral, die auf Geboten beruht, noch eine, die weiter auf Sanktionen beruht, kann
wirklich Moral sein. Guyaus altruistischer Instinkt klingt weniger intellektualistisch
als Fouillées Entwicklung der Ideen, aber auch er meint keine statisch gegebene
Naturausstattung (dem Utilitarismus wirft er eine pessimistische Anthropologie
vor, ohne Sinn für Veränderbarkeit der menschlichen Natur). Zwar ist der Altruis-
mus in der Evolution seit der Entwicklung der Zweigeschlechtlichkeit angelegt, 
aber beim Menschen ist er auf die Unterstützung der weltgeschichtlichen Entwick-
lung des Menschengeschlechts und der individualgeschichtlichen Entwicklung der
Personen angewiesen. Guyau erzählt eine Zivilisationsgeschichte der Entwick-
lung religiöser Ideen und ihrer Auflösung in modernen Gesellschaften. Er kündigt 
eine Zukunft freier Assoziationen an. Mitleid und Nächstenliebe werden die Dog-
men überdauern. Die Menschheit steuert auf eine Balance von Individualisie-
rung und Moralisierung zu. Erziehung ist Moralisierung durch Individualisierung.
In der Erziehung wird die Menschheitsgeschichte rekapituliert und weiterge-
bracht. Soziale Anpassung muß reflexiv werden statt reflexhaft. Das von Natur
her egoistische Kind lernt durch Erfahrung, gesellig zu werden. Liebe ist eine
Antwort auf Liebe. In seiner Pädagogik nähert sich Guyau am stärksten Fouillées
Philosophie der idées-forces an. 

Guyaus drei moralphilosophischen Schriften müssen als Einheit gelesen wer-
den: Esquisse d’une morale sans obligation ni sanction (1885, dt. 1909 u.d.T.:
Sittlichkeit ohne ‚Pflicht’); Irréligion de l’avenir : étude sociologique (1887, 
deutsch 1910 u.d.T.: Die Irreligion der Zukunft); Éducation et hérédité : étude 
sociologique (posthum 1889, deutsch 1913 u.d.T.: Erziehung und Vererbung). 
Vgl. Alfred Fouillée, La morale, l’art et la religion d’après Guyau. – 2. Aufl. –
Paris 1892; Josiah Royce, Studies of Good and Evil. – New York 1898. – S. 349-
384; Matteo Fabris, Il problema morale nel pensiero di G. M. Guyau. – Bolog-
na 1979; Marco Orru, Anomie : History and Meaning. – Boston 1987. – S. 94-
117 The Ethics of Anomie in Nineteenth Century France; Hans Hablitzel, 
Lebensphilosophie und Recht bei Jean-Marie Guyau (1854-1888), in: Recht
und Rechtsbesinnung : Gedächtnisschrift für Günther Küchenhoff / hrsg. von 
Manfred Just ... – Berlin 1987. – 61-99; Karl Albert, Philosophie der Sozialität.
– Sankt Augustin 1992. – S. 166-181; Geoffrey C. Fidler, On Jean-Marie 
Guyau, Immoraliste, in: Journal of the History of Ideas 55 (1994) 75-97; Jordi
Riba, Le monde anomique de Jean-Marie Guyau. – Paris 1999; Philippe Saltel, 
La puissance de la vie : essai sur L’Esquisse d’un moral sans obligation ni
sanction de Jean-Marie Guyau. – Paris 2008 (hat den provisorischen Charak-
ter der Esquisse erkannt und den Grundsatz beachtet, daß Guyaus Werke im
Zusammenhang gelesen werden müssen); Laurent Muller, Jean-Marie Guyau
ou l‘éthique sans modèle. – Villeneuve d‘Ascq 2018.

716

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Wirkung dieser Lehre im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert war enorm,
wozu schon das suggestive Versprechen einer Moral ohne Pflichten und Strafen
eingeladen haben mag. Hier sei nur auf zwei bekannte altruistische Ethiker hin-
gewiesen, die Guyau als den Abschluß der europäischen Tradition der Moralphi-
losophie und Ausgangspunkt ihrer eigenen Theorie sehen: Pjotr A. Kropotkin
findet bei Guyau seine Idee einer von Kooperation bestimmten Evolution (Ethik. –
Berlin 1923. – S. 243-250), Albert Schweitzer den ersten Hinweis auf seine Ehr-
furcht vor dem Leben (Kultur und Ethik. – München 1923. – S. 181-186). Ein viel-
beachteter Leser Guyaus war Friedrich Nietzsche, der mit Erstaunen seine eige-
ne Philosophie des Willens zur Macht in Guyaus Lehre der Intensivierung des
Lebens wiedererkannte, aber sofort Guyaus altruistische Schlüsse heftig zurück-
wies (Nietzsches Randbemerkungen sind in der deutschen Übersetzung der
Esquisse abgedruckt, wer auf der exakten Abfolge dieser Bemerkungen besteht,
findet sie im Nachdruck der 1. Auflage der Esquisse, herausgegeben von Ilse
Walther-Dulk. – Weimar 2012; Nietzsches Randbemerkungen zu Irréligion wur-
den von Walther-Dulk rekonstruiert: Regard sur la réception de Guyau par 
Nietzsche à la lumière de ses annotations sur L’Irreligion de l’avenir, in: L’effet
Guyau : de Nietzsche aux anarchistes / sous la responsibilité de Jordi Riba. –
Paris 2014. – S. 7-72). Ein anderer wichtiger Guyau-Leser war Émile Durkheim.
Sowohl seine Theorie der organischen Arbeitsteilung, wie seine Religionssoziolo-
gie sind anti-subjektivistische Antworten auf Guyaus Ethik und Soziologie. Vgl.
dazu die oben genannten Arbeiten von Orru und Riba (dieser betont, daß nie eine
echte Debatte zwischen Guyaus individualistischer Hoffnung auf anomie und 
Durkheims soziologischer Warnung vor anomie stattgefunden hat; das sei einer
der Gründe, warum Guyau weiter gelesen werden muß).

Guyau war kein politischer Publizist und seine einzige direkte Äußerung über den
Krieg ist sein Gedicht La Guerre, eine Erinnerung an den Deutsch-Französischen 
Krieg, eine Hymne an die Menschheit mit dem Versprechen „je travaille pour toi“. 
Als Ursache der Kriege identifiziert er den Haß: „“La haine : l’injustice appelle
l’injustice; / Triste fecondité, le mal produit le mal!“ (Vers d’un philosophe (1881) 
S. 175-177). Die 1880er Jahre, in Europa nicht von Kriegen bestimmt, waren viel-
leicht nicht die Zeit, vorrangig Menschheit und Frieden zum Thema zu machen. 
Aber die Psychologie des Konfliktes und des Hasses wurden ein zentrales The-
ma: die Kette von Haß, Ungerechtigkeit und Übel muß zerbrochen werden. Die
Entwicklungslogik in Esquisse kann verstanden werden als Genealogie der 
Sicherheit. Es handelt sich um zwei Prozesse: den Weg von Vergeltung und
Rache zur Sicherheit (und darüber hinaus zur Liebe) und den Weg vom Kampf
zur Sicherheit (und darüber hinaus zur Kreativität). Ein unbezweifeltes Lebensge-
setz ist die Verteidigung gegen Angriffe. Das Leben ist dauernde Vergeltung,
dauernde Abwehr von Angriffen. Strafe hat ihre Wurzel im Selbsterhaltungstrieb. 
In einer Gesellschaft, in der Einzelne sich nicht länger verteidigen müssen, hat
der Haß seinen Sinn verloren. Haß empfinden schon heute nur noch die Ehrgei-
zigen, die Ungebildeten und die Dummköpfe. An die Stelle des Hasses werden
Selbst-achtung und Liebe zu allen Menschen treten, ohne Rücksicht auf deren 
intellektuellen, sittlichen und physischen Wert. Guyaus Philosophie der Strafe 
erinnert an Renouviers droit de défence, aber Guyau will mehr als Sicherheit: erst 
die Liebe könnte einen Zustand ohne Sanktionen sichern (die moralischen Äqui-

717

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


valente der Sanktionen werden in der 1. Auflage der Esquisse 1885 im 3. Buch 
behandelt; das ist trotz der Veränderung der Reihenfolge der Bücher auch in der 
posthumen 2. Auflage 1890 und in der deutschen Übersetzung das 3. Buch
geblieben). Zum Leben gehört die Gefahr und damit die Freude am Kampf und
am Sieg. Beispiele sind Krieg, Jagd, gefährliche Reisen, Kampf des Arztes gegen 
das gelbe Fieber, Kampf des Willens gegen die Leidenschaften. Mit der Hoch-
schätzung des Risikos ist die Hochschätzung der Verantwortung verbunden.
Guyau zitiert ausführlich eine begeisterte Schilderung einer Schlacht durch einen 
deutschen Marschall, aber er kündigt an: Mit der Entwicklung von Wirtschaftswis-
senschaft und Soziologie kann man, denen, die wenig Wagnis vertragen, Sicher-
heit bieten. Diejenigen, die viel Wagnis brauchen, können das zum Nutzen der
Menschheit einsetzen. Er hat Beispiele von Feuerwehr bis Krankenpflege, dort 
könnte Selbstopfer nötig sein (das Vergnügen an Risiko und Kampf und an intel-
lektueller Arbeit als moralische Äquivalente der Pflicht werden in der 1. Auflage der
Esquisse 1885 im 4. Buch behandelt; das ist in der posthumen 2. Auflage 1890
und in der deutschen Übersetzung das 2. Buch). Renouvier, der dieses Zukunfts-
versprechen nicht geben kann, nennt Guyau einen Romantiker, der nicht anders
als Herbert Spencer seine Ethik auf Utopien gründen muß. Nietzsche, der weder
eine altruistische Utopie noch eine Theodizee entwickeln will, sagt zur verspro-
chenen Liebe ohne Rücksicht auf den Wert der zu liebenden Menschen schlicht:
incredibile!, aber zur Ablösung des Kampfes durch einerseits Sicherheit und 
andererseits Wagnis für die Menschheit: gut! Der Anarchist Kropotkin hat bereits
1889 die Bedeutung von Kampf und Wagnis für die Moral bei Guyau erkannt (La
morale anarchiste. – Paris 1889), Kropotkins eigene Ethik ist bis zum Lobpreis für
diese „Freude an Wagnis und wirklichem Kampf und die Freude an Wagnis im
Denken“ gekommen (Ethik. – Berlin 1923. – S. 249f.). Bei anarchistischen Pazi-
fisten wie Bart de Ligt hat diese Botschaft weitergewirkt. Aber auch auf die kom-
mende Friedenspsychologie könnte Guyaus Ethik gewirkt haben, die Ähnlichkeit
der Argumentation in William James‘ Rede vom „moral equivalent of war“ (1906)
zu Guyau sind besonders deutlich.

Ein Unterschied zwischen Fouillée und Guyau ist, daß Fouillée systematisch 
Nationen als Subjekt der Transformation der Moral braucht, während Guyaus
Assoziationen der Zukunft, die Ideen fortentwickeln werden, weder in einen natio-
nalen noch in einen transnationalen oder gar kosmopolitischen Rahmen gestellt
werden. Seine Entwicklungstheorie kommt aber über den üblichen Ethnozentris-
mus und Eurozentrismus des 19. Jahrhunderts nicht hinaus. In seiner Kritik des 
Optimismus bemerkt Guyau, daß nicht nur friedliches Zusammenwirken, sondern
auch der Kampf dem Fortschritt dienen kann. „Der Egoismus hat das englische 
Volk groß gemacht“ (Esquisse 1885 S. 67-68 = Sittlichkeit S. 25-26). Einen direk-
ten Weg zur kosmopolitischen Moral gibt es nicht. Die abschließende Apologie 
der Tätigkeit endet mit einer Warnung, zu viel vom Universalismus einer rein ver-
nünftigen Gerechtigkeit oder allgemeiner Menschenliebe zu erwarten, am bestän-
digsten ist das Mitleid, das einem bestimmten Menschen Gutes tun will (Esquisse
1885 S. 243 = Sittlichkeit S. 201). In Irréligion beschäftigt ihn die Zukunft der 
Rassen: Als die Kriege noch Vernichtungskriege waren, überlebten die stärksten
und intelligentesten Rassen. Heute führen die Sieger gute Verwaltung und Hygiene
ein und die schwächeren Rassen wachsen unter der Herrschaft der Sieger.

718

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Guyau distanziert sich sowohl von Renans Erwartung, die weiße Rasse werde zu
einer Rasse von Aristokraten, wie von der durch eine Menschheitsreligion geein-
ten Menschheit der Positivisten. Er erwartet Rassenmischung, bei der es auf den
Anteil der „begabten Völker“ ankommt: Wer in Frankreich, Deutschland und
Großbritannien nichts zur Fortpflanzung tut, begeht eine Sünde gegen die 
Menschheit. Die älteste Religion war eine Religion der Familien, die Religion der
Zukunft wird es wieder werden (Irréligion II/7; am Ende des Kapitels spielt statt 
dieser europäischen Triarchie nur noch der französische Geburtenrückgang eine
Rolle). Guyaus Vorstellung höherer und niederer Rassen dürfte das gerade in
Frankreich übliche lamarckianische Bild der Vererbung erworbener Eigenschaften 
sein, gegen das er in Éducation et hérédité polemisiert, aber wohl nur um den
Alleinvertretungsanspruch der Vererbung zurückzuweisen (siehe auch oben zu
Fouillées Studien zur Rassenkunde in diesen Jahren (Abschnitt 5.3.4). Guyaus 
abschließende altruistische Philosophie des 19. Jahrhunderts gibt wenig Hinwei-
se auf die Universalisierung eines naturalistischen (statt apriorischen) Altruismus.
Dieses Unternehmen, das Comte mit der Vision der Menschheit als dem neuen, 
wahren Grand-Être begonnen hatte, kommt bei Guyau kaum noch aus dem
Umfeld der Nationen hinaus. 

Eine wissenschaftliche Untersuchung von Guyaus Gesellschaftsbild fehlt. Michel 
Onfray hat eine Liste illiberaler Sätze zusammengestellt (fast alle aus dem post-
humen Buch Éducation et hérédité), seine Kommentare dazu sind grobschlächtig:
was nicht den offenbar erwarteten Anarchismus zeigt, wird umstandslos mit der
Ideologie des Vichy-Regime identifiziert (Contre-histoire de la philosophie, VII, La
construction du surhomme. – 2011. – S. 49-174). Ilse Walther-Dulk will diese Tö-
ne als Verfälschungen durch Guyaus Nachlaßverwalter Fouillée erweisen; da der 
Nachlaß verloren ist, bleibt das eine Geschmackssache. Sie simplifiziert sowohl
Guyau wie Fouillée (Nietzsche, Onfray und der junge Guyau : eine Berichtigung.
– Weimar 2015).

5.4 Deutschsprachiger Raum
Der deutsche Vorrang in der Philosophie war im 19. Jahrhundert innerhalb und
außerhalb Deutschlands unumstritten, aber deutsche Philosophen sprechen
damals eher von einer Krise der Philosophie in Deutschland. Schon die Zeitge-
nossen erzählen eine Geschichte von Fall und Wiederaufstieg der Philosophie, 
die Philosophiehistoriker sind ihnen gefolgt. Niedergang meint das rasche Ende
des Hegelianismus, Aufstieg den neuen Kantianismus. Aber zwischen einem
genuinen Hegelianismus (den es nur bei Hegel selber gab) und der Rückkehr zu
einer genuinen Transzendentalphilosophie seit den 1880er Jahren liegt ein hal-
bes Jahrhundert, in dem Kant immer wieder gegen Hegel angerufen wurde, es 
aber bei der Anrufung blieb. In einem Land mit etwa 20 Universitäten (und etwa 
einem Dutzend Unterrichtsverwaltungen) konnte der Transformationsprozeß nur 
komplex sein. Schon bald nach Hegels Tod verliert die spekulative Systemtheorie
an Ansehen; das Verschwinden des Hegelianismus, der einzigen Schulbildung

719

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des deutschen Idealismus, ist fast eine Selbstauflösung. Aber eine Schulphiloso-
phie, die zwischen Idealismus und Materialismus einen Zwischenweg finden
konnte, wurde, für einen Rest an Teleologie, Person, Verantwortung, weiter benö-
tigt. Zunächst dominierten einerseits Herbarts realistische Metaphysik und ande-
rerseits der Spekulative Theismus, ein eklektizistischer Spätidealismus, der wei-
terhin ein System bieten will, jetzt aber gegen den Pantheismus des Idealismus 
und gegen Hegels Desinteresse an Individualität gerichtet. Auch dem Materialis-
mus, der seit den 1850er Jahren zum Streit unter Naturwissenschaftlern geführt
hatte und für den sich das Publikum stark interessierte, mußte die Schulphiloso-
phie widersprüchliche Wege des Rückzuges entgegensetzen: Hermann Lotzes
geordneten Rückzug der Metaphysik, Wilhelm Wundts induktive Philosophie, die
Erkenntnistheorie der vielen sogenannten Neukantianer der 1860/70er Jahre, die
Wissenschaften anerkennen, aber in ihre Grenzen weisen wollten (tatsächlich
waren diese frühen Neukantianer recht unkantianische Empiristen und Psycholo-
gisten). Daß der Materialismus nicht die bürgerliche Weltanschauung wurde, wird
weniger auf die Überzeugungskraft der Schulphilosophien zurückgehen, als auf 
das folgende jahrzehntelange Einverständnis der Naturwissenschaftler und Philo-
sophen, auf eine einheitliche Weltanschauung zu verzichten und die Sphären der
Naturwissenschaften und der Geistes- und Sozialwissenschaften getrennt zu
lassen. Nur in dieser prekären Selbstbeschränkung konnten die Philosophen des
19. Jahrhunderts noch Lehrer der Philosophie des 20. Jahrhunderts werden. Die
Lehren, welche die Öffentlichkeit interessierten und die immer noch häufig für die
Philosophie des 19. Jahrhunderts gehalten werden, wurden von den Universitä-
ten ferngehalten: Religionskritik der Linkshegelianer, Materialismus der Naturwis-
senschaftler, Schopenhauerscher Pessimismus. Vgl. Herbert Schnädelbach, Phi-
losophie in Deutschland 1831-1933. – Frankfurt am Main 1983; Klaus Christian
Köhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus : die deutsche Universi-
tätsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus. – Frankfurt am Main 1986
(wichtig für die tatsächliche Filiation der philosophischen Schulen und für die poli-
tische Geschichte der Philosophie an den Universitäten); Frederick C. Beiser,
The Genesis of Neo-Kantianism, 1798-1880. – Oxford 2014 (wichtig für die ein-
zelnen dieser frühen „Neukantianer“).

In einer besonders tiefen Krise befand sich die praktische Philosophie. Der 
Deutsche Idealismus hatte keine Tradition begründet. Von Kant distanzierte man
sich: zu rein, zu noumenal (Ethik für vernünftige Wesen, nicht für Menschen), zu 
formal (ohne konkreten Inhalt oder offen für alle möglichen Inhalte). Der Gehalt 
des kategorischen Imperativs, die gegenseitige Anerkennung der Menschenwür-
de, sollte bewahrt werden, aber es durfte kein kategorischer Imperativ mehr sein.
Kants Metaphysik der Sitten, der man Inhaltslosigkeit kaum vorwerfen kann,
konnte wegen ihrer rigorosen Scheidung von Rechts- und Tugendlehre kein Vor-
bild für die Gemeinschaftsethiken des 19. Jahrhunderts werden. J. G. Fichte, der
am stärksten auf Ethik konzentrierte Philosoph der europäischen Tradition, wurde
von seinen Nachfolgern durchaus bestaunt, aber in seiner Forderung nach stän-
diger Neuerfindung von Welt, Gesellschaft und Individuum folgte ihm niemand: Er
habe den Menschen eine Aufgabe gestellt, die nur Götter erfüllen können. Hegel,
der ursprüngliche Kritiker der Kant-Fichteschen Moral, wurde durch seine Kon-
zentration der praktischen Philosophie auf Rechtslehre für die Ethik der nächsten

720

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jahrzehnte genauso folgenlos. Die Ethik dieser Zeit war Herbart und Schleierma-
cher verpflichtet. Von Herbart kam die neue Definition der Ethik als Urteilen über
die Angemessenheit von Handlungen, von Schleiermacher die Ethik als Deskrip-
tion von Prozessen (höchstes Gut ist die Entwicklung der sittlichen Gemeinschaft,
die zugleich die Synthese von Natur und Vernunft ist) und darüber hinaus das
Festhalten an den Traditionen der Güter-, Tugend- und Pflichtenlehre (was nicht
unterschätzt werden darf, das machte die akademischen Ethiken noch einmal zu
enzyklopädischen Kompendien, in denen das Gesellschaftsleben in Familie, bür-
gerlicher Gesellschaft und Staat einen Platz finden konnte (zu Schleiermacher
siehe Bd. I, 609-620, eine wichtige Ergänzung: Ueli Hasler, Beherrschte Natur :
die Anpassung der Theologie an die bürgerliche Naturauffassung im 19. Jahr-
hundert (Schleiermacher, Ritschl, Herrmann). – Bern 1982. – S. 61-171). Die
Ethiken des spekulativen Theismus, die auf Schleiermacher zurückgreifen (zu-
weilen zusätzlich auf Herbart) repräsentieren einen Stand, auf dem das philoso-
phische System nur noch durch die Ethik zusammengehalten werden kann und 
deshalb zur Anthropologie tendiert, bei dem Philosophen Immanuel Hermann
Fichte nicht anders als bei dem Theologen Richard Rothe. Nach 1850 verschwin-
det diese Art ethischer Systeme für fast 30 Jahre. Als Friedrich Jodl, einer der
Begründer der ethischen Bewegung des späten 19. Jahrhunderts, um 1870
begann, sich für Ethik zu interessieren, riet man ihm davon ab: darauf könne er
keine Karriere als Philosoph begründen, das sei nur für Kinderstube und Kanzel
(bei der Herkunft Herbarts von der Pädagogik und Schleiermachers von der The-
ologie keine unangemessene Kennzeichnung). Friedrich Albert Lange, der litera-
risch erfolgreichste der frühen sogenannten Neukantianer, hatte 1858 geunkt, nur 
die Sozialstatistik könne noch Ethik sein, ein denkbar weit von Kant entfernter
Standpunkt (der aber gut dazu paßt, daß Lange als Publizist zwischen Linkslibe-
ralismus und Sozialdemokratie bekannt wurde). Er hielt immer daran fest, daß
Ethik keine philosophische Wissenschaft sein könne; wenn er auf Schiller zu-
rückgriff, waren es nicht dessen kantianische philosophische Schriften, sondern 
dessen Gedichte; er ist ein Pionier des späten 19. Jahrhunderts, aber eher des
erhebenden Neuidealismus als des analytischen Neukantianismus. In den 1870er
Jahren hat die Schulphilosophie wieder begonnen, sich für Ethik zu interessieren.
Es gibt zahlreiche Untersuchungen über die Grundlagen der Ethik. Bei allen
Unterschieden haben diese ein einheitliches Ziel: gegen Kant zu einer eudämo-
nistischen, aber nicht egoistischen Ethik (zurück) zu finden. Diese Abhandlungen
knüpfen an Herbart und Lotze an, dazu kommt – eingestanden oder nicht – die 
Rezeption der englischen Utilitaristen, zumal auch diese längst vom Nutzenkalkül
fortwollten. Von diesem Grundkonsens sind auch die wenigen darwinistischen 
Ethiker außerhalb der Schulphilosophie nicht weit entfernt. Kaum beteiligt sind an 
dieser Erneuerung der Ethik dagegen die sogenannten Kantianer. Als Wilhelm
Windelband 1883 seine Moralphilosophie skizziert, war es seit Jahrzehnten die
erste Skizze aus einer transzendentalphilosophischen Sicht und im Inhalt doch 
nicht viel mehr als eine Apotheose preußischer Pflichterfüllung im Namen Kants.
Das ist bis in den Weltkrieg ständig wiederholt worden, aber in dieser Schlichtheit 
selten von Philosophen (Vom Princip der Moral, in: Präludien : Aufsätze und
Reden zur Philosophie und ihrer Geschichte. – 9. Aufl. – Tübingen 1925. – Bd. II, 
S. 161-194). Die große Zeit der neukantianischen Ethik liegt erst im frühen 20.
Jahrhundert und gehört nicht mehr in diesen Band. Die unten aufgeführten fünf

721

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Handbücher der 1880er Jahre (Baumann, Laas und Wundt waren Lehrstuhlinha-
ber für Philosophie, Steinthal und Lazarus gehörten der Universität an, haben
diese Bücher aber nicht in ihrem Lehrzusammenhang geschrieben) sind bereits
in der Minderzahl gegenüber den zahlreichen metaethischen Abhandlungen,
auch waren sie „idealistischer“ als ihre eudämonistischen Zeitgenossen. Das
umfassende Moralkompendium mit Güter-, Pflichten- und Tugendlehre war schon
nicht mehr zeitgemäß (es wird nicht bedeutungslos sein, daß Steinthal und Laza-
rus und halbwegs auch Wundt, bereits einer älteren Generation angehörten). 
Bedarf an Kompendien gab es durchaus, aber die Schulphilosophie wollte und
konnte das in der Regel nicht länger bieten. Warum es diesen Rückgang und den
plötzlichen Neuaufstieg der philosophischen Ethik gab (dem auch ein Rückgang 
der Geschichts-, Religions- und Rechtsphilosophie entsprach, die von den Philo-
sophen als Programm nicht aufgegeben wurden, aber doch weitgehend den zu-
ständigen Fachwissenschaften überlassen wurden), ist von der Philosophiege-
schichte nicht geklärt worden (Köhnkes politische Deutung als moralische Aufrüstung
gegen den Sozialismus übersieht völlig die Diskussion der Schulphilosophie über
einen modernen Eudämonismus).

Die großen Philosophen des Idealismus haben eine Philosophie von Krieg
und/oder Frieden als eine Aufgabe der Philosophie akzeptiert, aber damit keine
Lehrtraditionen begründet. In der Wissenschaft von den internationalen Beziehun-
gen erinnert man sich gut an Kant als archetypischen Kosmopoliten und zuweilen
an Hegel als Kommunitaristen, aber das darf man sich nicht als Schultraditionen 
des 19. Jahrhunderts vorstellen. Kants ewiger Frieden beruht auf drei Säulen: 1.,
dem moralischen Gebot, auch die Staaten einer staatsanalogen Rechtsinstitution
zu unterwerfen, 2., der politischen Einschätzung, daß nur die Staaten zu dieser
rechtlichen Beurteilung taugen, die sich einem öffentlichen Urteil stellen, und 3.,
der Erwartung, daß eine Institutionalisierung nicht auf eine allgemeine Versittli-
chung warten kann, sondern aus Eigennutz kommen wird (und sei es erst durch
die Erfahrung weiterer Kriege). Alle drei Momente mußten eine direkte Nachfolge 
bei Konservativen verhindern, das ist von Lasson über Moltke bis Treitschke gut
bekannt. Erstaunlicher ist der heftige Widerstand gegen diese Idee des ewigen
Friedens bei Liberalen und Demokraten, auch das ist inzwischen für die südwest-
deutschen Liberalen um Rotteck gezeigt worden. Aber als Liberale kommen sie
von der Idee des ewigen Friedens nicht einfach los und benötigen Surrogate und
das Versprechen einer zivilisatorischen Annäherung. So verweisen die politi-
schen Autoren auf das kommende Völkerrecht. Die Völkerrechtsautoren sagen, 
daß Träume vom ewigen Frieden ewig Träume bleiben werden. Sie können sich
eher ein schwaches Schiedsgericht oder ein starkes Konzert von durchaus nicht 
republikanischen Großmächten vorstellen. Ihre Hoffnung ist das Wachsen der 
gemeinsamen Völkerrechtsgesinnung, was manchmal mehr nach epistemic
community als nach Moralisierung aussieht. Die Philosophen müssen aber nach
der Rolle der Moral auch in den internationalen Beziehungen fragen und bezwei-
feln in der Regel gegen Kant, daß ein Weg zu einer internationalen Verrechtli-
chung ohne Versittlichung denkbar ist (und deshalb zweifeln sie zunehmend 
daran, daß eine internationale Verrechtlichung möglich ist, die den Krieg been-
den, nicht nur zivilisieren könnte). Explizite Auseinandersetzungen mit Kant gibt
es am Anfang bei Herbart (ein Zweifel), in der Mitte bei Edmund Pfleiderer (eine

722

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Warnung) und und am Ende bei seinem Bruder Otto Pfleiderer (die Idee des ewi-
gen Friedens sei durch die christliche Idee der Menschheit und das deutsche
Heer der allgemeinen Wehrpflicht überholt). In Deutschland war der getreueste 
Kantianer unter den Philosophen und Völkerrechtsautoren, was den Frieden
angeht, übrigens der als Hegelianer bekannte Karl Ludwig Michelet (siehe oben
in der Einleitung zu deutschen Völkerrechtsautoren Abschnitt 2.5.4). Es ist auffal-
lend, daß gerade die neuen Kantianer, die zunehmend die Lehrstühle besitzen,
kein Interesse an Kants Friedenstheorie gezeigt haben und auch sonst kein 
Interesse, über Krieg und Frieden zu schreiben (vielleicht allein deshalb, weil sie 
kein Interesse an einer alle Sachgebiete umfassenden Speziellen Ethik haben).
Die einzige Ausnahme war Otto Liebmann (bekannt geworden durch sein tönen-
des „Zurück zu Kant!“), freilich in einer ungewöhnlichen Literaturgattung, seinem 
Tagebuch seines Dienstes als Freiwilliger im Deutsch-Französischen Krieg. Er
erwähnt dort Kants „höchst seltsame Schrift“, aber was er ihr entnimmt ist nur 
„der ehrliche Krieg“ – es soll keine Freischärler geben. Die Franzosen sind Anar-
chisten, keine kantianischen Republikaner. Wie einst Goethe will Liebmann sei-
nen Bericht über die neue Campagne in Frankreich mit einer weltgeschichtlichen
Prophezeiung krönen und kündigt das Zeitalter der Humanität und des Friedens 
an. Seine unphilosophischen Kameraden denken realistisch an ein Zeitalter der 
deutschen Hegemonie, denn die Franzosen werden nicht vergessen. Aber Lieb-
manns Hoffnung auf ein Zeitalter des Friedens sieht nicht viel anders aus: Sieg 
eines friedliebenden Volkes über ein kriegerisches Volk. Es ist die übliche Idee 
von der europäischen Familie der Nationen, in der aber Deutschland mehr Gewicht
zukommen muß als bisher, die deutsche kosmopolitische Tradition muß mit ei-
nem neuen politischen Gewicht vereint werden (Vier Monate vor Paris : 1870-
1871 ; Belagerungstagebuch eines Campagne-Freiwilligen im K. Pr. Garde-
Füsilier-Regiment. – Stuttgart 1871. – S. 99-102, 145-149). Um Liebmanns Hal-
tung zum Krieg gibt es Meinungsverschiedenheiten: Köhnke a.a.O. S. 219-222
zeichnet ihn als Muster eines schneidigen Borussen und Militaristen, Beiser
a.a.O. S. 302-306 wiegelt ab: mehr ein unsicherer Pazifist, als ein Bellizist. Tat-
sächlich ist Liebmanns Botschaft, die Macht in der Mitte kann den Frieden gebie-
ten, die Parole, die 1870/71 Moltke und die Liberalen vereinte. Was diesen Text
disqualifiziert, ist seine Banalität.

Hegelianische Motive sind im 19. Jahrhundert in Deutschland deutlicher zu ver-
folgen als kantianische und während IB-Theoretiker heute sich nur noch an einen
allgemeinen Kommunitarismus Hegels erinnern, ist es noch nicht lange vorbei, 
daß die Frage nach der Kontinuität „von Hegel zum Ersten Weltkrieg“ oder „von
Hegel zu Hitler“ mehr Interesse gefunden hat, weil sie zu einer Deutung Deutsch-
lands stilisiert werden konnte. Hier soll kein Kommentar zu Hegel gegeben wer-
den (das war Gegenstand der Darstellung Bd. I, 620-644) und auch nicht zur
Berufung auf und zur Abwehr gegen Hegel im 20. Jahrhundert (das muß einem
späteren Band überlassen werden); was hier interessiert ist allein Kontinui-
tät/Diskontinuität des Bezugs auf Hegel von 1830 bis 1890. Was als erstes auf-
fällt: Hegels drei Zugänge zu einer Theorie der Internationalen Beziehungen wer-
den völlig getrennt gelesen.
1. Die Völkerrechtsautoren lesen selten mehr als Hegels äußeres Staatsrecht,
das weitgehend dem Völkerrecht des 18. Jahrhunderts folgt (Grundlinien der Phi-

723

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


losophie des Rechts §§ 330-340). Hegel geht von den Fakten der Selbstbe-
hauptung der Staaten und des Umschlagens von Verteidigung zu Angriff aus (ein
Motiv seines Lehrers Aristoteles, das ihm die Revolutionskriege bestätigt haben) 
und betont deshalb den Unterschied zwischen einem Völkergericht, das eine
Verschmelzung der Völker voraussetzt, und einem Völkerschiedsgericht. Die 
deutschen Völkerrechtsautoren des 19. Jahrhunderts dagegen versuchen bis auf
wenige Ausnahmen zu einem Völkerrecht zu kommen, das nicht nur auf Überein-
künften über Interessen, sondern auch auf einem wachsenden gemeinsamen
Rechtsbewußtsein beruht. Sie stehen in Traditionen einer internationalen Gesell-
schaft, für die Konservative und Demokraten mehr Sinn als Hegel hatten (mehr
zu hegelianischen Völkerrechtsautoren oben bei den deutschem Völkerrechtsdis-
kursen). Im 19. Jahrhundert klingt übrigens neben dem Philosophen Lasson nur 
der Politiker Bismarck, als habe er Hegels Völkerrecht begriffen: Krieg ist das
Unvermögen zu einer Übereinkunft zu kommen, Kriege dürfen nur um nationale 
Interessen geführt werden, eine breitere Partizipation an außenpolitischen Ent-
scheidungen führt zu Instabilität. Philosophen und Theologen, die den Grundli-
nien folgen, führen die Konstruktion wie die Völkerrechtler bis zu den souveränen 
Staaten und gehen dann nicht zu einer irgendwie geselligen Staatenwelt weiter, 
sondern wie Hegel selber zum kosmopolitischen Weltgeist (oder auch zum Reich
Gottes).
2. Die wenigen (und einflußlosen) deutschen Autoren, die sich bevorzugt an
Hegels Geschichtsphilosophie halten (Grundlinien §§ 341-360, später ausführli-
cher in Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte) akzeptieren die Welt-
geschichte als das Weltgericht und sehen den Erfolg in Kriegen als Zeichen der
Kraft und damit des Rechtes eines Staates. Aber sie haben keinen Sinn mehr
dafür, daß für Hegel Kriege auf der Ebene historischen Handelns immer nur ego-
istische, zufällige Begebenheiten sein können und daß das Urteil der Weltge-
schichte bei ihm (nicht anders als bei Kant) nur ein Urteil der Philosophie von
einem antizipierten vernünftigen Ende der Geschichte her sein kann. Einen blo-
ßen Machtstandpunkt lehnt Hegel ab. Die letzten weltgeschichtlichen Kriege waren 
bei Hegel die Völkerwanderung der Germanen/Deutschen gegen Rom. Kriege
innerhalb Europas haben nichts mit weltgeschichtlichen Fortschritten zu tun (im
Gegensatz zu Kolonialkriegen); an Napoléon hat sich gerade die Ohnmacht der
Kriege deutlicher gezeigt als je. Völlig anders sieht Constantin Rößler post-
hegelianisch weltgeschichtliche Kriege in Europa und läßt jede erfolgreiche
Selbstbehauptung einer Nation im Namen der Weltgeschichte geschehen (oben 
Abschnitt 2.5.2.3); eine ähnliche post-hegelianische Konstruktion hat der Jurist
und direkte Hegelschüler Eduard Gans (oben Abschnitt 2.5.4).
3. Am ehesten wird im 19. Jahrhundert bei Philosophen und Theologen Hegel mit
dem Bellizismus des frischen Windes über faulenden Wassern verbunden. Was 
bei Hegel diesen Bellizismus von der Banalität allenfalls bewahren kann, ist die
damit verbundene Kritik des absoluten Wertes der Sicherheit und seine Begrün-
dung der Notwendigkeit des Opfers, das dem Egoismus der bürgerlichen Gesell-
schaft so sehr widerspricht (Grundlinien §§ 321-329). In dieser Analyse der Defi-
zite der bürgerlichen Gesellschaft hat er keine Nachfolger unter den Schulphilo-
sophen und Schultheologen des 19. Jahrhunderts. Die Theologen haben zuwei-
len ihren eigenen Bellizismus nach diesem Muster, wenn sie die Frömmigkeit als
sittliche Leistung des Krieges preisen können; Marheineke und Rothe, die Hegel

724

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


direkter folgen, behelfen sich mit der Spaltung zwischen der historischen Rolle
des Krieges und der heilsgeschichtlichen Rolle des Friedens..

Über die anderen großen Philosophen des Zeitalters des Idealismus – J. G. Fich-
te, Schelling, Schleiermacher, Krause – muß nicht viel gesagt werden: die fol-
genden Jahrzehnte zeigen keine Vertrautheit mit ihren Ausführungen über Krieg 
und Frieden. Das ist paradox, denn die Rückkehr zur Rolle der Moral in den 
internationalen Beziehungen, die Herbart eingeleitet hat, erinnert viel stärker an
diese Philosophen als an Kant oder Hegel. Sowohl Fichte (der im 19. Jahrhundert
zum großen deutschen Patrioten geschrumpft ist, ohne daß man sich viel auf die 
Begründungen für diesen Patriotismus eingelassen hat) wie Schleiermacher (der
einen so großen Einfluß auf die philosophischen und theologischen Ethiken im
19. Jahrhundert hatte, ohne daß seine Zivilisierungstheorie des Friedens, die 
eigentlich dem 19. Jahrhundert besonders nah war, zur Kenntnis genommen
wurde) hatten wesentlich komplexere Theorien der Rolle der Moral in den interna-
tionalen Beziehungen als ihre Nachfolger. J. G. Fichte hatte erst im überhitzten 
Neufichteanismus der Weltkriegspublizistik einen grotesken Auftritt als der
deutsche Philosoph par excellence (siehe in diesem Band eine Probe in den spä-
ten Schriften von Wilhelm Wundt im Abschnitt 5.4.3.6), seine Friedenstheorie ist
bis heute wenig, die von Schleiermacher nie kommentiert worden.

Die theologische Ethik war im 19. Jahrhundert eine viel robustere Gattung als die 
philosophische Ethik. Während diese nach der Mitte des Jahrhunderts fast ver-
schwand und um 1880 zwar wiederkehrte, aber immer seltener als Kompendium
einzelner Pflichten, hat sich die protestantische theologische Ethik bis zum Ende 
unseres Zeitraums nicht grundsätzlich verändert (und wurde auch nach 1890
zunächst bruchlos fortgesetzt). Auf der Kanzel wurden praktische Handbücher
benötigt, als die Philosophie fast nur noch an den Prinzipien der Sittlichkeit Interes-
se zeigte. Es gibt zwischen 1830 und 1890 fast 40 solcher theologischen Ethiken.
Daß es unter den Theologen so wenig wie unter den Philosophen und den Juristen
einen Pazifisten gab, muß nicht erst gesagt werden. Etwa ein Viertel dieser Ethi-
ken fällt für uns aus, weil Krieg und Frieden kein Thema sind (sei es, daß sie zu
populär sind, sozusagen ganz „Kinderzimmer“, sei es daß sie zu konservativ sind
und Belehrungen zur Politik, zumal zur auswärtigen Politik, nicht als Teil ihres
Berufs ansehen). Die Hälfte der theologischen Ethiken wird hier nicht referiert, 
weil sie zwar Aussagen zu Krieg und Frieden als Aufgabe der Moraltheologie
akzeptieren, aber nicht über eine undifferenzierte Bekräftigung der traditionellen
christlichen Lehre vom gerechten Krieg, der bewaffneten Notwehr, des Verteidi-
gungskrieges hinausgehen. Das ist auch im 19. Jahrhundert die Position, die man 
am ehesten mit der christlichen Lehre an den Universitäten verbinden kann. 
Zuweilen lohnt es sich dennoch, auf den Ton zu hören, etwa, wenn Adolf von 
Harleß (das Haupt der bayrischen konfessionalistischen lutherischen Kirche, des-
sen Christliche Ethik sich von 1842 bis 1893 in acht Auflagen behauptete) aus 
der Begründung des Rechtes auf kriegerische Notwehr umstandslos zur „christli-
chen Freudigkeit zum Kriege“ kommt. Oder wenn Franz-Xaver von Linsenmann
(der als letzter katholischer Moraltheologe des 19. Jahrhunderts einen Kampf 
gegen kasuistische Moraltheologie führte) 1878 deutlich machte, daß er im Zeital-
ter der stehenden Heere dem gerechten Krieg nicht länger traute, ihm aber für die 

725

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Warnung vor der kriegerischen Gesinnung dann nicht seine eigene religiö-
se/theologische Tradition einfällt, sondern Laotse. Das hier referierte letzte Vier-
tel, 8 Lehrbücher oder Überblicksvorlesungen, enthält zumindest einige differen-
zierende Äußerungen zu Krieg und Frieden, die erlauben, etwas über die Ent-
wicklung der theologischen Friedensethik in Deutschland im 19. Jahrhundert zu
sagen. Einige der theologischen Ethiken bis zur Jahrhundertmitte, Hirscher bei 
den Katholiken, Rothe bei den Protestanten, gehören zu den bedeutendsten Ethi-
ken des 19. Jahrhunderts: Sie bemühen sich, die Herausforderung des deutschen
Idealismus aufzunehmen und können als theologisches Gegenstück zu den Ethi-
ken des spekulativen Theismus gelten. Es sind Ethiken, die Schleiermachers
Weg zur Idee der sittlichen Selbstbildung und zur Bildung des Reiches Gottes
fortsetzen (noch können ihm darin Katholiken so gut wie Protestanten folgen). Zu 
solchen Ethiken gehört ein Ausblick auf einen kommenden Frieden; der Krieg als
Notwehr wird anerkannt, muß aber überwunden werde. Trotz ihrer heilsgeschicht-
lichen Deutung des Weges zum Frieden stellen diese Ethiken, auch hier Katholi-
ken nicht anders als Protestanten, nicht die Kirche an Stelle des moralischen
oder juridischen Internationalismus: Der Weg zum Frieden kann nur ein Weg der 
Moral sein. Eine Weltkirche als Friedensstrategie ist eine unprofessionelle Phan-
tasie politischer Publizisten, die Angst vor einem Weltstaat haben (siehe oben 
Paul Pfizer, Julius Fröbel und Constantin Frantz). Die Ethiken aus den Jahrzehn-
ten der Reichsgründungszeit haben den Weg zu einer Friedensordnung aufgege-
ben, stattdessen verweisen sie zunehmend auf den christlichen Wert der Selbst-
behauptung der Nationen und auf das bestehende Völkerrecht. Alfred Ritschl, der
einflußreichste Theologe dieser Zeit, ist dafür repräsentativ: Er setzt die Tradition
fort, das biblisch verkündete Reich Gottes mit der Versittlichung des Menschen 
zu identifizieren, aber er fordert nur so viel Frieden, wie das jeweils gegenwärtige
Völkerrecht hergibt. Für diese Inanspruchnahme Gottes für den status quo wurde
er im Ersten Weltkrieg, lange nach seinem Tod aber stellvertretend für die Theo-
logie des deutschen Protestantismus, von Karl Barth angegriffen. Dieser Angriff
führte nicht zum Ende des nationalistischen Protestantismus, aber zum Ende der 
Tradition protestantischer Güter-, Tugend- und Pflichtethiken (und damit eines
systematischen Ortes, bei dem theologische Ethiken auf Krieg und Frieden ein-
gehen konnten und mußten). Zur Beurteilung der Gattung theologischer Ethiken
muß man auf dieses Ende sehen. (Diese untergegangene Gattung ist übrigens
nur flüchtig erforscht worden und die Äußerungen über Krieg und Frieden haben
dabei nicht im Zentrum des Interesses gestanden).

Die katholische Entwicklung war anders: trotz Hirscher, Werner (und zuletzt auch
des oben genannten Linsenmann) war die kasuistische Tradition des rechtsana-
log verstandenen gerechten Friedens immer lebendig. Ein Beispiel der einheimi-
schen Produktion: Alois Adalbert Waibel OFM, Moraltheologie nach dem Geiste
des heiligen Alphons Maria Lignori und reichlicher Kasuistik bearbeitet, Bd. VIII
(1844), 705-739 und 859-930 (ein Kompilator, der viel aus dem 18. Jahrhundert 
mitschleppt). Die späteren deutschen Texte in dieser Tradition sind nur dürftige
Abrisse zu Lehrzwecken. Prominenter waren Übersetzungen: 1855 das Natur-
recht von Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio SJ (siehe oben Abschnitt 3.6.1),
1858 das Kompendium der Moraltheologie von Jean-Pierre Gury SJ. Die Restau-
ration des Naturrechts und der Scholastik setzte sich im deutschen Katholizismus

726

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


durch, diese Tradition des gerechten Krieges wurde im 20. Jahrhundert überwie-
gend als eine katholische Tradition und als die dominante katholische Tradition 
wahrgenommen.

5.4.1  Die Philosophische Ethik bis zur Jahrhundertmitte

5.4.1.1 Johann Friedrich Herbart
1776-1841, Professor der Philosophie in Göttingen, Königsberg und wieder Göt-
tingen. Zur Biographie: Walter Asmus, Johann Friedrich Herbart : eine pädagogi-
sche Biographie. – Heidelberg 1968-1970.

Herbart, einer der frühesten Schüler von J. G. Fichte, wurde zum führenden rea-
listischen Gegenspieler der idealistischen Philosophie. Während die idealistische 
Metaphysik vor allem einer Fundierung der Subjektivität gegen materialistisch-
sensualistische Ansätze dienen sollte, ist Herbarts realistische Metaphysik, eine
Art Monadologie, eher zur Fundierung der Naturwissenschaft geeignet. Für Her-
bartianer war es das grundlegende Dogma, daß die Begriffe der theoretischen
Philosophie, die sich auf Dinge beziehen (und auch die menschliche Psyche als 
Ding fassen müssen), und die Begriffe der praktischen Philosophie nichts miteinan-
der zu tun haben können. Die Zeitgenossen fürchteten, daß die Spontaneität des 
Subjekts ihren Platz verliert, und die folgenden Generationen sahen im Kampf
gegen den neuen Materialismus der Naturwissenschaft diesen Ansatz nicht als
hilfreich. Herbart war einer der Gründer der Psychologie als wissenschaftlicher
Disziplin (aber seine mathematische Darstellung wurde in der Regel als ein Fehl-
start angesehen). Als ein Begründer der Pädagogik als wissenschaftlicher Diszip-
lin war er schon bei seinen Zeitgenossen geschätzt und bis heute spielt die Aus-
einandersetzung mit Herbarts Bildungstheorie in der Pädagogik eine Rolle. Vgl. 
zu Herbarts Philosophie: Franz Träger, Herbarts realistisches Denken : ein Abriß.
– Amsterdam 1982; Matthias Heesch, Johann Friedrich Herbart zur Einführung. –
Hamburg 1999. Von allen bedeutenden post-kantianischen Philosophen war Her-
bart der einzige, an den sich eine kontinuierliche Schultradition anschloß. Es war
der Wunsch nach einer Philosophie ohne Spekulation (die Zeitschrift der Herbar-
tianer 1861-1896 hieß entsprechend Zeitschrift für exakte Philosophie). In
Deutschland gab es Herbartianer auf Lehrstühlen (wenn auch mit einer auffälli-
gen Konzentration in Leipzig, die nicht nachhaltig sein konnte) und Herbartianis-
mus als eine weitverzweigte Lehrerbewegung. In der Habsburgermonarchie,
wurde der Herbartianismus in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts zur Schulphilo-
sophie und hatte einen entsprechend großen Einfluß auf die dortige Philosophie
(und Literatur) noch in der 1. Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Herbarts Ethik ist im Zusammenhang mit seiner Pädagogik entstanden, Sittlich-
keit ist auf Erziehung angewiesen (“kein leisester Wind von transzendenter Frei-
heit“). Ethik als Wissenschaft muß eine Lehre von Billigung oder Mißbilligung von
Verhalten sein, die sich von parteiischem Lob und Tadel unterscheiden sollen.

727

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Man hat oft kritisiert, daß Herbart die Ethik der Ästhetik annähert, aber das war
bei ihm gewiß keine romantische oder nietzscheanische Idee; Ästhetik war das
einzige verfügbare Paradigma des Urteilens. Eine bloße Tugendlehre ist irrele-
vant. Es geht um unmittelbar fassbare praktische Ideen, die das Wollen bestim-
men: Freiheit, Wohlwollen, Vollkommenheit, Recht, Billigkeit (damit ist die Erwar-
tung gemeint, daß Taten wie verdient Lohn und Strafe finden). Das Wollen hat
gesellschaftliche Voraussetzungen: Rechtsprechung, Verwaltung, Erziehung und
Kirche. Die Staatsgewalt kann keine moralische Gesellschaft schaffen („Man
kann – sich gesellen; man kann nicht – gesellt werden“). Die moralische Gesellig-
keit, die Herbart skizziert, beruht auf der Kommunikation („gegenseitige Mitteilung“)
des kleinstaatlichen Bildungsbürgertums. Es ist ein konservativer Entwurf (die
Abgrenzung von seinem Lehrer J. G. Fichte ist hier deutlich): niemand kann sich 
der Gesellschaft als ihr Erzieher gegenüberstellen, vielmehr erzieht sie den Ein-
zelnen; der Begriff der Tugend soll nicht in die Gesellschaft hineingetragen wer-
den, sondern in der Gesellschaft gefunden werden: „Dazu mögen die Einzelnen
einander auffordern“ (Allgemeine praktische Philosophie. – Göttingen 1808). Her-
bart hat auf die Notwendigkeit aufmerksam gemacht hat, daß Individualpsycholo-
gie durch eine Sozialpsychologie ergänzt werden muß und daß der Einzelne nur
in der Geschichte und die Geschichte nur als Zusammenwirken der Einzelnen
verstanden werden kann. Die Historiker der Psychologie haben diesen Gedanken
in seinen späten Schriften zur Psychologie gefunden (vgl. zuletzt: Gustav Jahoda,
Johann Friedrich Herbart : Urvater of Social Psychology, in: History of Human
Sciences 19 (2006) 19-38). Aber man kann den Ursprung dieses Gedankens
bereits in der praktischen Philosophie von 1808 finden: Gesellschaft setzt eine
gemeinsame Gesinnung voraus, die durch Kommunikation entsteht. Man muß 
deshalb die Tugend in der Gesellschaft finden, nicht dieser predigen. Es bildet
sich ein gemeinsamer Geist, der jedem einzelnen eigen ist und doch keinem
fremd. Herbart hat dieses Programm nie ausgeführt, nur der unorthodoxe Herbar-
tianer Moritz Lazarus hat es in seiner Völkerpsychologie versucht. Die orthodoxe-
ren Herbartianer publizierten dagegen meist nur Schulversionen von Herbarts
Schrift zur praktischen Philosophie. Immanuel Hermann Fichte war der einzige
Philosoph der folgenden Generation, der Herbarts Ethik inhaltlich fortentwickelte,
im Rahmen des spekulativen Theismus freilich denkbar weit entfernt von Her-
barts Trennung von Metaphysik und Ethik. In den metaethischen Debatten im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts spielte Herbarts Bestimmung der praktischen
Philosophie als Urteilen über Handlungen eine große Rolle, aber das Interesse
an den Inhalten seiner Ethik war gering. 

Zu Absicht und Struktur von Herbarts praktischer Philosophie: Josef Kühne, 
Der Begriff der Bildsamkeit und die Begründung der Ethik bei Johann Fried-
rich Herbart. – Zürich 1979. Von älteren Auseinandersetzungen immer noch
nützlich: Immanuel Hermann Fichte, System der Ethik, Bd. 1 (1850, Neudruck
1969) 354-393; Carl Stange, Einleitung in die Ethik, Bd. 1 (1900) 55-81 Die 
Ethik als Lehre vom sittlichen Urteil (Herbart).

Herbarts Ethik muß als Konflikttheorie gelesen werden. Seine Idee des Friedens
ist Überwindung des Streites durch Wohlwollen. Das Recht soll die streitenden
Willen beschränken. Das Rechtssystem soll dem Streit vorbeugen und den Streit
schlichten. Billigkeit bedeutet auch, nicht einfach nachgeben. Aber gegen diese

728

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zufriedenstellung des Rechtes bestehen Ansprüche des Wohlwollens. Uneinge-
standen wird das Wohlwollen zur obersten Idee der praktischen Philosophie, es 
weist das Recht in Schranken und widerspricht der Billigkeit direkt. Die Erziehung,
der Weg zu besserer Gesinnung, steht über dem Streit. In seinem zweiten Buch
zur Ethik 1836 (unten referiert) hat Herbart seine Darstellung der Beziehung zwi-
schen Recht und Moral in Auseinandersetzung mit Kant und J. G. Fichte geschärft. 
Kant und Fichte haben die alte Unterscheidung von Naturrecht und Moral über-
nommen, statt sie aufzuheben; das Naturrecht muß aber auf die Moralwissen-
schaft gegründet werden. Kant hat versäumt, den Streit als verwerflich zu bezeich-
nen, dabei braucht man Zwang doch nur wegen dem Streit. Das Recht darf sich
nicht gegen Moral isolieren, die Moral nicht gegen Religion; die Moral muß offen 
sein zu Staatsrecht und Religion. Gerechtigkeit ist eine Tugend. Das Recht
beruht auf dem Wohlwollen.  

In diesem Buch von 1836, seinem letzten längeren Text, ist Herbart auch auf 
internationale Beziehungen eingegangen (mit der eher fadenscheinigen Begrün-
dung, daß über innerstaatliche politische Fragen bereits so viel geschrieben wor-
den sei; im Zeitalter des hannoverischen Verfassungskonflikts drückt er sich wohl 
eher um eine Stellungnahme zur inneren Politik). Wie die anderen Philosophen
und Theologen der frühen Jahrzehnte unseres Zeitraumes besteht er darauf, daß
Sittlichkeit die Basis des Völkerrechts ist. Die Völkermoral wächst bereits durch 
gegenseitige Aufsicht zwischen den Staaten. Die Vorstellungen von der internatio-
nalen Gesellschaft 1836 sind den allgemeinen Ausführungen von 1808 verwandt: 
durch gegenseitige Mitteilung werden Normen entwickelt. Die Beziehungen im
internationalen Verkehr ähneln den Beziehungen in der Honoratiorengesellschaft,
in der die Einzelnen einander zur Tugend auffordern. Herbart kann sich eine
transnationale Angleichung nur in dieser Elite vorstellen, eine Angleichung ganzer
Nationen aneinander jedoch nicht. Das Nationale ist für Herbart, schon darin ist
er als ein Vertreter einer früheren Zeit erkennbar, ein natürlicher Rest, dem die
eigentlich kosmopolitische Bildung Widerstand leistet. Das Ehrgefühl der Eliten
macht es aber möglich, daß sie den Hinweisen der anderen Staaten auf die
wachsende Völkermoral folgen können. Das eigentliche Völkerrecht oder gar
internationale Institutionen kommen bei Herbart nicht weiter vor. Er geht von der 
Hilflosigkeit von Recht und Gerechtigkeit im internationalen Bereich aus. Er pro-
testiert, daß „die Kriege mit ihren Opfern und Gefahren, die Friedensschlüsse mit
ihrer geringen Zuverlässigkeit“ traditionell dem Naturrecht zugewiesen werden,
damit pflegt man diese Gegenstände der Tugendlehre zu entziehen (Analytische
Beleuchtung § 26). Die Verpflichtung des Völkerrechts auf den gerechten Krieg
kann man vergessen, wenn sofort ab dem Kriegsausbruch nach der Gerechtigkeit 
des Kriegsgrundes nicht länger gefragt wird (ebd. §§ 73-74). So hilflos die Völ-
kermoral da aussehen mag, in der Begründung der internationalen Beziehungen
auf Moral kann Herbart einen Fortschritt sehen: Weil Kant den ewigen Frieden als
eine Rechtsinstitution begreift, mußte er ihn als ein Gebot, das nie verwirklicht 
werden kann, ansehen (ebd. § 95). Herbarts sieht seine Völkermoral dagegen als 
eine Idee, die wachsen kann. Es gibt keine Spuren einer Rezeption dieses Tex-
tes. Die Herbartianer hatten kein Interesse an internationalen Beziehungen. 
Gustav Hartenstein, dessen Darstellung der Ethik im Anschluß an Herbart für die
Herbartianer mindestens so wichtig war wie Herbarts eigene Texte, hat dies

729

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


begründet: solange auch in dem verhältnismäßig kleinen nationalen Ganzen „nur
eine unvollkommene gesellschaftliche Durchdringung stattfindet“, ist es müßig,
von der hypothetischen Möglichkeit von Staatenvereinigungen zu sprechen (Die
Grundbegriffe der ethischen Wissenschaften. – Leipzig 1844. – S. 427). Damit ist
der Herbartianer gewiß konsequenter als Herbart selber.

Analytische Beleuchtung des Naturrechts und der Moral, zum Gebrauch
beim Vortrage der praktischen Philosophie. – Göttingen : Dieterich, 1836. –
XVIII, 264 S.
in: Sämmtliche Werke / hrsg. von Gustav Hartenstein. – Leipzig : Voss, Bd. 
8. – Schriften zur praktischen Philosophie, Teil 1. – 1851 (Neudruck 1890)
in: Sämtliche Werke / hrsg. von Karl Kehrbach … – Langensalza : Beyer, Bd.
10. – Kleinere Schriften 1831-1833. – 1902 (Neudruck: Aalen 1989)
§ 183 Da es kein positives Völkerrecht gibt, wäre eine Wissenschaft vom Völ-
kerrecht immer unvollständig, sie muß deshalb ergänzt werden von einer Wis-
senschaft von der Völkermoral, aber es ist unklar, ob es diese geben kann.
§ 185 Anders als der Staat hat die ideale Gesellschaft keine geographisch 
bestimmten Grenzen. Das Völkerrecht seit Grotius hat dazu beigetragen, daß 
Verhandlungen zwischen Staatshäuptern zunahmen und eine gegenseitige Auf-
sicht in Gang kam, die dem Krieg vorbeugen kann.
§ 186 Diese Aufsicht ist keine volle Gewalt, aber auch nicht bloße Kontempla-
tion. Sie hat zwar nicht Sittlichkeit hervorgebracht, aber Sitten. Man muß bei sol-
chen Entwicklungen mit langen Zeiträumen rechnen und man muß sich dabei an
die alte Barbarei der Kriege erinnern. Eine moralische Kraft ist im Werden begrif-
fen, sie wächst durch gegenseitige Beobachtung, während die Hoffnung abnimmt, 
durch Eroberungskriege etwas Wesentliches gewinnen und das Gewonnene
behaupten zu können.
§ 187 Wenn die gegenseitige Aufsicht nicht unwirksam ist, kann eine Art föde-
ralistischer Zustand erwartet werden: ein System von Bündnissen zwischen Staa-
ten, deren Konflikte ausgeglichen wurden. Die Interventionen werden aufhören,
nicht weil man sich weniger um die Nachbarn kümmert, sondern weil man die
Anlässe für Interventionen frühzeitig vermeiden will.
§ 188 Bei Privatpersonen im Naturzustand kann Besonnenheit nicht vorausge-
setzt werden (sie ist eine Frage des Bildungsgrades); bei Staaten kann man aber
auch im Naturzustand Maximen und Erfahrungen voraussetzen, die sie vertrau-
enswürdig machen. Dazu gibt es eine internationale öffentliche Meinung, die ein
Staat nicht zum Schweigen bringen kann. Herbart setzt auf das Ehrgefühl der
höheren Lebenskreise.
§ 189 Das politische Gleichgewicht nähert sich allmählich einer rechtlichen
Geselligkeit. Auch das Kultursystem macht Fortschritte. Die Scheidung durch 
Sprachen und Sitten verschwindet mehr und mehr, die Kirchen betonen das 
Gemeinsame stärker als das Verschiedene, die Wissenschaft tauscht sich über
Grenzen hinweg aus. Daraus ist erkennbar, daß die Völkermoral nicht auf bloßes 
Völkerrecht angewiesen ist.
§ 190 Aber das Verwaltungssystem (=staatliche Institutionen) hat schwere 
Mängel. Deshalb kann es wenig auf eine Völkermoral wirken. Die Völkermoral ist 
so mehr Idee als Wirklichkeit.

730

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


§ 209 Die Erde ist begrenzt, Auswanderung kann nicht ewig ein Mittel sein, die
Rohstoffe können knapp werden. Die Klimazonen sind so verschieden, daß nie-
mals angenommen werden kann, daß alle Menschen eine gleiche Geistesbildung
haben werden.
§ 210 Man muß deshalb davon ausgehen, daß bleibend eine Vielzahl von
Staaten und Staatsformen, Kirchen und Glaubensformen sich halten werden.
Freilich wird die gebildete Klasse immer homogener werden und doch überall auf
eigenen Unterlagen ruhen, die nicht gleichartig werden können. Die Menschen,
die originale Ideen hervorbringen, lassen sich sowieso nicht zur Gleichförmigkeit
nötigen, außer in der Wissenschaft mit ihrer strengen Disziplin.

5.4.1.2 Johann Ulrich Wirth
1810-1879, Pfarrer in Winnenden, Württemberg. Mitherausgeber der Zeitschrift
für Philosophie und philosophische Kritik.

Wirth war zwar Geistlicher, aber seine Ethik ist nicht als Beitrag zur theologischen
Ethik, sondern zur praktischen Philosophie gedacht. Sein oberster Grundsatz folgt
einer naturrechtlichen Tradition: jeder muß seine unendliche Freiheit beschränken, 
um die allgemeine Freiheit Aller möglich zu machen. In der Polemik gegen die
subjektive Moral kann er klingen wie Hegel im Kampf gegen Kant und Fichte. Die
Konstruktion des Völkerrechts folgt demselben Grundsatz: „nur dem wahrhaften
Bewußtsein, daß der Staat nicht das Höchste für den Willen, vielmehr ein Endli-
ches sei, verdankt das Völkerrecht seine Existenz“ (System der speculativen 
Ethik II, 341; der Theologe leitet dieses Bewußtsein übrigens nicht, wie sonst
auch Nichttheologen, aus dem Christentum ab, sondern aus dem „germanischen
Geist“). Wirths Abteilung zum Völkerrecht ist mit über 50 Seiten umfangreich.
Davon ist einiges gewiß nur dem Versuch geschuldet, eine Enzyklopädie der
praktischen Philosophie zu bieten (z.B. ist völlig schleierhaft, was die umständli-
che Behandlung der Usancen der Diplomatie in einer Ethik zu suchen hat). Aber 
auch in dieser Kompilation ist ein konsistenter Versuch erkennbar, einen Mittel-
weg zwischen Selbständigkeit der Staaten und internationaler Gemeinschaft zu 
formulieren. Sein Völkerrecht beruht auf konstitutionellen Staaten, in denen ein 
Volk in seinen Institutionen seinen wahren Willen erkennen kann (ebd. II, 339f.). 
Auf diesem Konstitutionalismus beruht das Recht auf Unabhängigkeit der Staaten
und deshalb der gerechte Krieg. Eine internationale Gemeinschaft, die den ewi-
gen Frieden durchsetzen will, ist ausgeschlossen. Aber er schlägt eine Art Liga 
der Neutralen vor (so heißt das im späteren 19. Jahrhundert), die darüber wacht,
daß Kriege nur innerhalb der Schranken eines gerechten Krieges geführt werden.
Damit will er sowohl Kant wie Hegel korrigieren. Wirth fordert aber nicht nur für
die Einhegung des Krieges eine Überwindung der absoluten Souveränität, son-
dern auch die Entwicklung von internationalen Rechtsbeziehungen (eine Idee die 
er seinem Studium in Tübingen verdanken könnte, wo Robert von Mohl den Aus-
bau der internationalen Verwaltung zwischen Souveränität und internationaler 
Geselligkeit lehrte). Aber der Philosoph und Theologe stellt nicht die Fortentwick-
lung des positiven Völkerrechts in den Mittelpunkt, sondern, wie es seit Hegel 
üblich ist, muß von der Sittlichkeit in Form des Rechtes zum absoluten Geist

731

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


übergegangen werden. Wirth identifiziert die Entwicklung des absoluten Geistes 
durch Religion, Wissenschaft und Kunst mit dem Reich Gottes, das er wie das
Weltrecht ein „kosmopolitisches Band“ nennt (ebd. II, 397). Aber das Reich Got-
tes ist ohne Institutionen. Wirth versichert, daß das Völkerrecht auf der Entwick-
lung des internationalen Geistes beruht, aber wir werden von diesem Kosmopoli-
tismus des Geistes nicht zum Völkerrecht zurückverwiesen.

System der speculativen Ethik, eine Encyclopädie der gesammten Disciplin
der praktischen Philosophie. – Heilbronn : Drechsler
Bd. 2. – Concrete Ethik. – 1842. – X, 543 S.
S. 366-391 Die feindlichen Völkerverhältnisse
Der Krieg hat als Zweck, etwas zu erzwingen. Sittlich ist der Krieg nur, wenn er 
ein objektives Recht erzwingen soll, etwa im Streit um einen Vertrag oder nach
Verletzung eines Vertrags. Ein gerechter Krieg kann nur ein Defensivkrieg sein
(was defensiv ist, wird vom Kriegsgrund her bestimmt). Mit der Zerstörung der 
Unabhängigkeit eines Staates, wäre seine Existenz als „ein freies, selbstlebendi-
ges Ganzes“ beendet. Diese Unabhängigkeit zu verteidigen ist das Wesen der 
Tapferkeit. Nur wenn der Staat auch im Frieden schon im Bewußtsein und Willen
der Einzelnen besteht, kann von dem Einzelnen verlangt werden, im Krieg sein 
unmittelbares Selbst zu opfern. Die Kriegsmacht kann eine Miliz oder ein stehen-
des Heer sein (dieses fordert der Fortschritt der Kriegskunst), aber nicht das feu-
dalistische Unwesen eines gewerbsmäßigen Soldatenstandes. Da Krieg nur für
ein Recht geführt werden soll, darf beim Friedensschluß nur die Aufhebung des
ursprünglichen Unrechts verlangt werden. Wirth sieht aber vor, daß in Ausnahme-
fällen um des dauerhaften Friedens willen auch Annexionen möglich sein müs-
sen. Der Friedensschluß muß nicht Akt der feindlichen Staaten sein, er kann
auch Akt einer Staatenallianz sein. Damit kann der Frieden zur Garantie für die
schwächere der verfeindeten Parteien werden. Die Staatengemeinschaft hilft
einem Staat, der im Friedensschluß über die ursprüngliche Wiedergutmachung
des Unrechts hinaus geschädigt wurde, v.a. wenn der Sieger versucht die Selb-
ständigkeit des Verlierers zu zerstören. Das Ziel der Allianz ist nicht Verhütung
aller Feindseligkeiten zwischen den Staaten, denn diese können notwendig sein, 
sondern Sicherung des Rechts der Verlierer und damit indirekt aller Völker. Diese
Allianz ist ein neues Prinzip, das die Gegenwart bereits anerkannt hat. Ziel der
völkerrechtlichen Idee ist weder Weltmonarchie noch Staatenbund noch Völker-
tribunal. Die Völker sollen um des ewigen Friedens willen nicht ihre Unterschiede
vergessen. Aber daraus folgt nicht, daß das höchste Ziel der Staaten ihre Beson-
derheit sein soll. Das Völkerrecht beruht auf der Mannigfaltigkeit der Nationalitä-
ten, die einander gefährden. Die Selbsterhaltung der Nationalitäten bringt das 
Völkerrecht hervor. Das Völkerrecht ist die Vollendung der Rechtsidee und zugleich
schon Übergang zur absoluten Sittlichkeit. Es beruht zwar auch auf Verträgen,
aber wesentlich auf dem Geist, auf der freien Sitte.

5.4.1.3 Heinrich Moritz Chalybäus
1796-1862, Philosophieprofessor in Kiel, 1852-1854 wegen Ablehnung der däni-
schen Gesamtstaatsidee suspendiert. Bekannt als Historiker der Philosophie von

732

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kant bis Hegel (ihm verdankte das 19. Jahrhundert die handliche, allzu handliche
Definition der Hegelschen Methode als These-Antithese-Synthese).

Chalybäus zeigt typische Merkmale der Philosophie internationaler Beziehungen 
der spekulativen Theisten, aber auch deren Grenzen. Er besteht darauf, daß die
Rechtsidee (deren Ziel die Ehre ist) offen sein muß zum Reich Gottes (dessen 
Ziel die Liebe ist). Aber das bedeutet nicht wie bei Wirth vor ihm und Immanuel
Hermann Fichte nach ihm Offenheit zu einer irgendwie institutionalisierten inter-
nationalen Gemeinschaft. Er ist ein typischer Vertreter des liberalen Nationalis-
mus, wie er in den 1840er Jahren gerade an der Universität Kiel dominierte (siehe 
oben bei Droysen in Abschnitt 2.5.2.2). Chalybäus Ethik ist als Kritik einer „Histo-
riosophie“, die alle Zufälligkeiten rechtfertigt und damit jede Ethik unmöglich
macht, Kritik des Hegelianismus. Aber gleichzeitig kämpft er gegen einen Liebes-
begriff, der zu selbstlos ist (technisch formuliert: zu wenig Zweiheit in der Einheit
hat), damit sind die theologischen Ethiker Schleiermacher und Rothe gemeint.
Liebe hat immer ein Moment der „Egoität“; Zweiheit und Einheit sind nicht zwei
Phasen, die aufeinander folgen. Diese Dialektik der Liebe steht auch hinter seiner 
Theorie des Rechts der konstitutionellen Nationen. Wenn er den Angriffskrieg 
rechtfertigt, klingt es bereits wie eine Deutschland-Klausel, die sich die Völker-
rechtler erst mit Bluntschli 1868 gestatteten. Seine Basis sind nie näher bestimm-
te „Naturrechte der nationalen Rechtsstaaten“ (die Warnungen des positiven Völ-
kerrechts vor solchen Ansprüchen kann man vergessen, denn dieses Völkerrecht
gründet sich zugleich auf pacta sunt servanda und fait accompli). Daß ein System
von Nationalstaaten stabil sein kann, liegt nicht an internationalen Institutionen,
sondern an der Zivilisationsgeschichte, in der die ursprüngliche Isolierung der 
Völker unwiederbringlich von Imperien gebrochen wurde, die Imperien aber durch
zivilisierte Nationen überwunden wurden, ohne daß die alte feindselige Abge-
schiedenheit zurückkehrte. Das Band zwischen Nationen kann nur ein morali-
sches Band sein. Als philosophischer Theist kommt auch Chalybäus auf das
Reich Gottes auf Erden zu sprechen. Aber es kann nur diese Geschichte der
Moralisierung bedeuten („den Prozeß der Bildung im Innern“ von Geschlecht zu 
Geschlecht weiterzugeben), alles weitere muß dem Glauben an einen persönli-
chen Gott und an menschliche Unsterblichkeit überlassen werden. Wie sehr er
damit schon im spekulativen Theismus auf Unverständnis stoßen konnte, zeigt
der Kommentar von Immanuel Hermann Fichte: Nach den Sphären der Familie
und des Staates hätte die der Humanität kommen müssen, bei Chalybäus hat die
Religiösität keine eigene Sphäre (System der Ethik, II/1. – Leipzig 1851. – S. XIV-
XXVII (wohl der erste und letzte eingehende Kommentar zu Chalybäus‘ Ethik).

System der speculativen Ethik, oder Philosophie der Familie, des Staates
und der religiösen Sitte. – Leipzig : Brockhaus, 1850. – 2 Bde.
§ 227-228 Die Souveränität des Staates nach außen
Die Souveränität kann nach außen erst auftreten, wenn die innere Auseinander-
setzung zwischen Fürstensouveränität und Volkssouveränität zu einer Vermitt-
lung gekommen ist. Zwar kann sich der Absolutismus in Kabinetts- und Erobe-
rungskriegen entladen, aber damit macht ein Staat sich zeitweise gefürchtet, aber 
nicht geachtet und anerkannt. Wirklichkeit und Wahrheit des Souveränitätsbe-
griffs ist Anerkennung im Kreis der Staaten. So wie ein rechtlicher Mann allen 

733

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


anderen das gleiche Recht gibt, so ist ein Staat souverän nur, wenn er das Völ-
kerrecht anerkennt und im Völkerrecht seine Anerkennung findet. Das Völker-
recht ist nicht ein äußeres Recht, das neben das innere Recht treten würde, es
gibt nur ein Recht, zu dessen Wesen gehört, nach allgemeiner Anerkennung zu 
streben. Zur Natur des Rechtes gehört es, daß es nicht von einem Subjekt allein
verwirklicht werden kann. Das gilt auch in internationalen Beziehungen, wo mate-
rielle Interessen, unterschiedliche Nationalcharaktere und die Abstufung von Zivi-
lisation bis zur Barbarei zu Zerwürfnissen und Krieg führen. Vernünftigerweise 
sollen Kriege auf Notwehr der Völker beschränkt sein und ihr Ziel auf Wiederher-
stellung des Friedens. Aber auch der Angriffskrieg, „welcher historische Schran-
ken durchbricht, die der politischen Entwickelung, worauf ein Volk von Natur und 
Rechts wegen angewiesen ist, von außen entgegengestellt werden“, ist ein ge-
rechter Krieg. Für eine internationale Ordnung müssen die Naturrechte der natio-
nalen Rechtsstaaten beim Friedensschluß geachtet werden (die Ehre des Sie-
gers gebietet Großmut). Wenn der Friedensschluß das ewige Recht der Nationa-
lität mißachtet, wird bei neuer Gelegenheit ein neuer Krieg folgen. Es gibt natio-
nale Hoffnungen auf Wiedergewinnung der Unabhängigkeit, die Jahrhunderte
oder gar Jahrtausende überstanden haben (wie bei Polen und Juden). Das natür-
liche Vernunftsrecht der Nationalstaaten ist unsterblich wie im bürgerlichen Leben
das Recht der Jahrhunderte lang geknechteten Persönlichkeit. Da der Frieden
nicht in der Hand eines Staates liegt, müssen die Staaten gerüstet sein.
§ 229 Schlußbetrachtung über den Staatenorganismus
Die Sphäre des Rechtes und des Staates ist die Vermittlung von Natur/Familie
und Moral/Reich Gottes. Sie kann sich von diesen nicht abschließen, weil sie
sonst gar nicht vermitteln könnte. Das Recht trägt die „höhere geistige Union der
Menschheit“ in sich, aber ohne in sie überzugehen. Es war konsequent, daß Hegel
seine Rechtsphilosophie/Ethik mit dem Staat abschloß, ein Universalstaat über 
den Einzelstaaten hätte nur ein Zwittergebilde zwischen Staat und Kirche erge-
ben. Historisch möglich sind nur Bundesstaat, Staatenbund oder völkerrechtlicher
Verkehr. Ein allumfassender Staatenorganismus ist nur „in der bekannten prosai-
schen Art“ als internationales Staatenrecht möglich. Die Geschichte zeigt, daß
unsere Territorialgrenzen auf ungerechte Eroberungskriege und patrimoniales
Erbrecht zurückgehen. Das erwachte Nationalbewußtsein und das natürliche
Recht der Nationen führen zurück zu Natur, die aber nicht die rohe Natur von
einst ist. Der spröde Partikularismus ist von den historischen Reichen gebrochen
worden. Die starre Bindung in diesen Reichen mußte wiederum zerbrochen wer-
den. Aber die alte feindselige Abgeschiedenheit kehrt nicht wieder. Das bindende 
Moment der Einheit ist jetzt ein inneres, moralisches Band.

5.4.1.4 Immanuel Hermann [von] Fichte
1796-1879, Philosophieprofessor in Bonn und Tübingen. Als eine Art Biographie:
Hermann Ehret, Immanuel Hermann Fichte : ein Denker gegen seine Zeit. –
Stuttgart 1986.

Die letzte Ethik des Spekulativen Theismus stammt von einem der Schulhäupter;
sie hat die Motive dieser Schule am stärksten integriert und auf internationale 

734

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Beziehungen angewendet. Seit seinen frühen Jahren war Immanuel Hermann.
Fichte einer der Erben und einer der konsequentesten Gegner der spekulativen
Philosophie seines Vaters Johann Gottfried Fichte, Schellings und Hegels. Das
war ein sehr bestimmter Widerspruch, nicht gegen Metaphysik und philosophi-
sche Spekulation an sich gerichtet, aber gegen deren pantheistische Konsequen-
zen. Fichte sah sich als „Persönlichkeitsphilosoph“. Mit dem persönlichen Gott
geht auch der Mensch als ewige Person verloren. Es ist Spekulation in anthropo-
logischer und ethischer Absicht. Wie für die Theologie des 19. Jahrhunderts ist
die Gottesebenbildlichkeit zentral. Seine Gegner werfen ihm vor, daß er Gott dem
Menschen annähert, er sieht als seine Leistung, daß er den Menschen Gott
annähert. Die Herkunft seines persönlichen Gottes und des unverlierbaren Per-
sönlichkeitskern des Menschen aus dem Christentum ist gar zu deutlich. Fichtes 
„Gottinnigkeit“ ist ein ontologischer Ersatz für Kants Postulate der praktischen 
Philosophie (das Wort meinte damals noch nicht besondere Frömmigkeit, son-
dern ist K. Chr. F. Krauses deutsches Wort für seinen Panentheismus, der Pan-
theismus vermeiden und einen Bund mit Gott ermöglichen sollte). Schon Zeitge-
nossen haben Immanuel Hermann Fichte als Epigonen und Eklektiker abgetan,
einen Vorwurf, den er nicht fürchtete: Er sah sich als einen neuen Typ Philoso-
phen nach Vorbild der Naturwissenschaft: statt neuer Originalsysteme gemein-
sames Fortentwickeln der philosophischen Lehre. Die Philosophie für ein Zeitalter
kann nicht von einem Einzelnen geschaffen werden. Dieses Programm erinnert
an die französische Schulphilosophie (auch im theistischen Ziel), aber wie es sich
für den Verfasser einer kommunitarischen Ethik gehört, sah er diese philosophi-
sche Forschung als eine bürgerliche Gemeinschaftsleistung (er gründete die erste
Zeitschrift für Philosophie und organisierte die 1. Deutschen Philosophenver-
sammlung). So lange der spekulative Pantheismus und dessen atheistische Jün-
ger der Gegner waren, hatte Fichte mit seinem spekulativen Theismus geantwor-
tet; als seit den 1850er Jahren der Materialismus der Naturwissenschaftler der
Gegner wurde, adoptierte auch Fichte in seiner Anthropologie und seiner Psycho-
logie eine induktive Methode im Stil der Zeit. Am Ende mußte er zur Verteidigung
der Seelenfortdauer spiritistische Forschung verteidigen. Es ist ein trauriges Ende
der Epoche der philosophischen Spekulation in Deutschland. Posthum haben nur 
Theosophen und Anthroposophen an ihn erinnert. Philosophen und Theologen
haben erkannt, daß dieser Versuch für die Philosophie zu religiös und für die
Religion zu philosophisch war. Nur in der Zeit des beginnenden existentialisti-
schen und christlichen Personalismus gab es noch einmal Neugier.

Vgl. zu Metaphysik und Psychologie: Hildegard Herrmann, Die Philosophie
Immanuel Hermann Fichtes : ein Beitrag zur Geschichte der nachhegeliani-
schen Spekulation. – Berlin 1928; Johannes Ebert, Sein und Sollen des Men-
schen bei Immanuel Hermann Fichte : von spätidealistischer Spekulation zur
Existenz. – Würzburg 1938; Dimitrije Najdanović, Die Geschichtsphilosophie
Immanuel Hermann Fichtes. – Berlin 1940; Pietro De Vitiis, Immanuel Her-
mann Fichte, Bd. 1. – L‘Aufhebung del panteismo hegeliano. – Perugia 1978; 
Anatol Schneider, Personalität und Wirklichkeit : nachidealistische Schel-
lingrezeption bei Immanuel Hermann Fichte und Christian Hermann Weiße. –
Würzburg 2001; Yves Heinz Hellmuth, Das innere Licht : Immanuel Hermann
von Fichtes Bewusstseinslehre als Metaphysik des Geistes. – Diss. Bochum 
2009. Zu Fichtes Bedeutung für die Entwicklung der Philosophie als Disziplin

735

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in Deutschland: Klaus Christian Köhnke, Entstehung und Aufstieg des Neu-
kantianismus : die deutschen Universitätsphilosophie zwischen Idealismus 
und Positivismus. – Frankfurt am Main 1986. – S. 88-105.

Fichtes Ethik geht, um Egoismus und Kollektivismus auszuschließen, von Gleich-
ursprünglichkeit und verbundener Entwicklung von Einzelnen und Gemeinschaft
aus. Es ist eine Ethik der Entwicklung, die abstrakte Idealbegriffe des Wünschens 
und Sollens ausschließt. Die moralische Entwicklung geht von der Rechtsidee
(Anspruch auf gegenseitige gleiche Berücksichtigung), über die Idee der ergän-
zenden Gemeinschaft (die Individualität wird nicht im Egoismus gefunden, son-
dern in der jeweiligen individuellen Ergänzungsbedürftigkeit, was der so begrün-
deten Gemeinschaft schnell einen hierarchischen Charakter gibt) zur Idee der 
Gottinnigkeit („sich in Gott wissen ist zugleich das Bewußtsein der Einheit und 
Gleichheit Aller in Gott“). Die ergänzende Gemeinschaft ist bürgerliche Gesell-
schaft in der Annäherung an Liebe; um sie von Hegels betont liebesferner bürger-
lichen Gesellschaft zu unterscheiden, braucht er diese Einheit in Gott. Er folgt
Krause und Herbart (und einigen Hinweisen Kants), daß Moral als Gemein-
schaftsbildung verstanden werden muß. Politisch folgen daraus ein liberaler Kon-
stitutionalismus, Dezentralisierung und Ergänzung der staatlichen Tätigkeit durch 
die bürgerliche Gesellschaft. Diese Geselligkeit benötigt, um nicht zu erstarren, 
eine religiös-sittliche Gemeinschaftsbildung. Fichte sah 1851 als das Hauptpro-
blem der Gegenwart nicht mehr die Verfassungsfrage, sondern die soziale Frage. 
Er hätte der deutsche Solidarist werden können, aber es ist dann doch nur die 
übliche deutsche Art, allen Ständen ein Gewicht zu geben, und ein Liberalismus,
der Konkurrenz nicht aufhebt, aber reguliert. 

Über Fichtes System der Ethik, die wohl sein wichtigstes Werk ist, wurde nur 
wenig Systematisches geschrieben. Vgl. Pietro De Vitiis, Immanuel Hermann
Fichte, Bd. 2. – Etica, politica e religione in Immanuel Hermann Fichte. –
Perugia 1980; Wolfram Schmitz, Staatsinitiative – Bürgerschaftsengagement 
– Kirchenerneuerung : Immanuel Hermann Fichtes Ethik als sozialphilosophi-
sche Grundlegung einer Gesellschaftsreform. – Göttingen 2014. Wichtige 
Bemerkungen zur Struktur der Ethik auch bei D. Najdanović a.a.O. S. 176ff.
und A. Schneider a.a.O. S. 139ff., 191ff.

Fichte versucht seine Philosophie der sich bildenden Person und Gemeinschaft 
mit Ansätzen im real existierenden Völkerrecht in Verbindung zu bringen. Der 
Ausgangspunkt ist realistisch, der Ausblick ist Weltgesellschaft. Verglichen mit
der späten Staatslehre seines Vaters (die er 1820 herausgegeben hatte, siehe
Bd. I, 572-573) beginnt der jüngere Fichte mit einem weniger radikalen Realismus 
und endet nicht mit der Auflösung des Staates. Er hat einen Evolutionismus, der
konsequenter (oder, wenn man will, simpler) als seine idealistischen Lehrer Aus-
sagen über Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unterscheidet. Die drei Stu-
fen selbstsüchtiger Egoismus, wechselseitige Anerkennung, Bund gemeinsamer, 
humaner Zwecke findet er immer wieder in der Gesellschaftsentwicklung, aber 
besonders klar im Völkerrecht. Das Völkerrecht von Krieg und Frieden ist Ver-
gangenheit, das Vertragsrecht der Staaten ist Gegenwart, der Weltbund ist die 
Zukunft. Im Ausgangspunkt beim gegenwärtigen Völkerrecht folgt er Heffter, um 
zu einem kommenden Frieden voranzuschreiten, den auch Heffter nötig genannt 

736

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hat, aber als positiver Jurist nicht darstellen konnte. Auch Fichte sieht nicht, wie 
ein Völkerrecht, das den Krieg als Rechtsmittel anerkennt, zum Frieden kommen 
könnte. Auch in den internationalen Beziehungen muß das Rechtsprinzip durch
die Ideen der Vollkommenheit und des Wohlwollens überwunden werden (erst
Fichte hat Herbarts Theorie des Streites konsequent auf den Krieg angewendet). 
Das Wohlwollen gehört in den Bereich der menschlichen Gemeinschaft, beginnt
also nicht zwischen Staaten, sondern zwischen Individuen, die über Grenzen
hinweg miteinander verkehren und eine internationale öffentliche Meinung ausbil-
den. Die Staaten werden dieser neuen öffentlichen Meinung einst folgen. Das
bloße Recht muß durch ergänzende Gemeinschaft der Vervollkommnung und 
des Wohlwollens überwunden werden, diese sind letztlich erst durch Gottinnigkeit
zu erwarten. Fichtes Ethik endet nicht mit einem Weltstaat oder einem Weltrecht, 
sondern mit der Mission, die er sich nur christlich vorstellen kann (inhaltlich ist es
aber eher sein eigener rationaler Theismus). Die Idee der Menschheit kommt aus 
dem religiösen Geist der Familie. Die Mission, die Seelsorge sein muß, nicht 
Unterjochung, verkündet diesen religiösen Geist. Die humane Gesellschaft und 
der Frieden brauchen die Annäherung an das Reich Gottes durch die weltweite 
Erinnerung an dieses Ziel (System der Ethik II/2, §§ 186-187). Fichte blieb der 
einzige deutsche Philosoph dieser Epoche, der über den status quo des interna-
tionalen Systems hinausdachte. Man kann das auf den liberalen Tübinger 
Gesprächszusammenhang zurückführen: mit Mohl setzt er auf den Völkerverkehr 
der Individuen, mit Fallati auf die Notwendigkeit, das Völkerrecht der Verträge
und der Konferenzen zu überschreiten). Fichtes Völkerrechtsphilosophie ist die
Einzige, die eine Rückwirkung auf die Völkerrechtstheorie gehabt hatte. August
von Bulmerincq hat ihn als Abschluß des philosophischen Völkerrechts gewür-
digt, aber der Völkerrechtswissenschaft die Aufgabe gestellt zum positiven Recht 
weiterzugehen. Von Fichtes Überschreitung der Rechtsidee ist die Hoffnung auf 
eine Annäherung der Rechtsgesinnung der Völker geblieben. Nach Fichte begann 
auch bei den Philosophen der Weg zu mehr außenpolitischem Realismus.

Fichtes politische Schriften sind geprägt vom Nationalismus der deutschen Libe-
ralen, die versicherten, daß ein vereintes Deutschland den Frieden in Europa
fördern wird, dabei aber Forderungen stellten, die kaum friedensverträglich sein
konnten. In einer anonymen Schrift von 1831 (zur Zeit der internationalen Krise
um die belgische Unabhängigkeit) fordert er eine Konstitutionalisierung des
Deutschen Bundes als Vorbedingung, daß Deutschland in Europa ernst genom-
men wird. Er will nicht unbedingt zum Frieden raten: Die Nationalehre soll dem
Volk über alles gehen. Wie viele Liberale glaubt er, eine deutsche Verfassung
würde die Niederlande und die Schweiz in den Deutschen Bundesstaat bringen
(Deutschland, was es ist, und was es werden muß : mit besonderer Rücksicht auf 
Preussen und Bayern. – Zweibrücken 1831). 1859, in einer Einleitung zu den 
Reden an die deutsche Nation seines Vaters während des sich anbahnenden
Krieges um die italienische Einigung, kann er wie Hegel klingen: die lange Frie-
denszeit hat dazu geführt, daß nur noch an Privatangelegenheiten gedacht wird.
Er vertritt die übliche Friedensstrategie deutscher Liberaler: Eine nationale Einheit 
Deutschlands würde das Ende der Kriege auf dem Kontinent bedeuten, denn
Deutschland hat kein Bedürfnis nach Eroberungen. 1871, in einer weiteren Einlei-
tung zu den Reden, kann er davon ausgehen, daß die deutsche Einheit vollendet

737

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist und eine längere Friedenperiode beginnt. Aber er will ein ewiges deutsch-
österreichisches Bündnis, mehr als eine diplomatische Konstellation.

System der Ethik, Bd. II/2., Darstellender Teil: Die allgemeinen ethischen
Begriffe und die Tugend- und Pflichtenlehre. – Leipzig : Dyck, 1851 (Neu-
druck: Aalen 1969)
Der Organismus der Staatengesellschaft
§ 158 Sein Begriff und Einteilung
Was sonst „Völkerrecht“ (oder „äußeres Staatsrecht“) genannt wird, wird als 
„Organismus der Staatengesellschaft“ behandelt, weil bloße Rechts- und Ver-
tragsverhältnisse nicht das höchste Ziel der Rechtsidee erreichen. Das Völker-
recht ist nur der sichernde Beginn des Weges zur „ergänzenden Gemeinschaft“
zwischen den Völkern, die zum Bewußtsein gemeinsamer humaner Zwecke 
kommen und zu einem Bund der zivilisierten Staaten hindrängen, der allmählich 
die ganze Erde umfassen wird. Die Stufe des Weltstaatenbundes ist noch Zukunft,
aber bereits im gegenwärtigen Völkerverkehr lassen sich bereits Zugeständnisse
an diese schlummernde Idee nachweisen.
§ 159 Das Recht des Krieges und des Friedens
Es ist anerkannt, daß der Frieden der regelmäßige Zustand ist und der Krieg eine
rechtmäßige Veranlassung benötigt. Der tatsächliche Völkerverkehr ist aber noch
nicht auf diesem Rechtsstand: Weil es international keinen „befehlenden Willen“ 
gibt, ist der Krieg der Normalfall, der Frieden nur Waffenstillstand. Aber auch in
diesem Zustand wirken bereits Rechtsgefühl und Wohlwollen zwischen den Völ-
kern, sie haben die Unterscheidung zwischen rechtmäßigen und unrechtmäßigen 
Kriegen gebracht. Voraussetzung ist die Anerkennung der Staaten untereinander
als souveräne Staaten mit bindenden Verträgen.
§ 160 Das Vertragsrecht der Staaten
Verträge sollen unverbrüchlich gehalten werden, da es aber keinen Richter über 
den Staaten gibt, sind jedoch Vertragsbrüche und die folgenden Rechtsstreitigkei-
ten die Wirklichkeit. Der höchste Grad der Selbsthilfe ist der Krieg, der rechtmä-
ßig nur ist, wenn er für einen rechtlichen Zweck geführt wird. Das kann ein Ver-
teidigungskrieg zur Abwehr eines ungerechten Angriffs sein, ein Angriffskrieg
wegen schon erlittenen Rechtsverletzungen oder ein Schutzkrieg gegen barbari-
sche Völker (der kein Vernichtungskrieg sein darf, sondern eine erziehende Auf-
gabe haben soll). Ein Prinzipienkrieg ist rechtswidrig und widersinnig. Ist der 
Krieg als rechtmäßiges Mittel anerkannt, kann es auch zur Pflicht des Staates
werden, für sein Recht und seine Ehre zu kämpfen. „So scheinen die Kriege, wie
ein notwendiges Übel, sich verewigen zu müssen; denn ein durch Mittel der
Gewalt durchgeführter Rechtsstreit findet niemals sein definitives Ende, weil nicht
das Recht, sondern der zufällige Erfolg ihn schlichtet.“ Das Recht kann den 
„bewaffneten, kriegdrohenden Friedenszustand“ nicht beenden, man muß auf die 
Ideen der Vollkommenheit und des Wohlwollens zurückgreifen. Vom Blickpunkt 
der Idee der Vollkommenheit her, wird der Krieg als ein Übel erkannt und als ein
unzuverlässiges Mittel sich Recht zu verschaffen. Deshalb hat man Auswege in
Miliz, Schiedsgericht, Kongressen gefunden. Die Regierungen, die in der Gegen-
wart Parteikämpfe fürchten müssen, sehen den Vorteil des Friedens. Aber mit
den Parteikämpfen ist die Gefahr politischer und konfessioneller Prinzipienkriege 
wiedergekehrt; ein solcher Krieg würde ein europäischer Bürgerkrieg werden. Die

738

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Idee des Wohlwollens wirkt nicht von Staat zu Staat, sondern zwischen Individu-
en, denn der Staat kann nur Rechtspflichten haben, keine Liebespflichten. Die
Individuen erzeugen durch Handel Wanderung und Austausch einen Völkerver-
kehr. Patriotismus und Kosmopolitismus erscheinen nicht als Gegensätze, son-
dern als Ergänzungen. Es entsteht eine öffentliche Meinung und ein Schamgefühl 
der Staaten, welche Krieg, völkerrechtswidrige Rohheit und Bruch von Verträgen
nicht mehr als Selbsthilfe oder schlaue Politik ansehen. 
§ 161 Der Weltstaatenbund
Der Weg zum Weltstaatenbund beginnt, wenn der Staat sich zu den humanen
Zwecken bekennt. Die Vertragsverhältnisse treten aus dem Stadium des Vorteils 
in das Stadium des Wohlwollens. Das ist ein allmählicher Übergang, die Siche-
rung des Friedens führt zu einem Vertrauensverhältnis. Nötig ist aber, diesen 
Übergang in seinem Prinzip zu begreifen: die Staaten müssen vom trennenden
Standpunkt des Rechts zum Standpunkt der „ergänzenden Gesellschaft“ voran-
schreiten. Solche Bünde sind nur unter zivilisierten Staaten möglich; je mehr die
Bildung voranschreitet, desto unaufhaltsamer entwickeln sie sich. Das geht von 
Handelsverträgen über Staatenbündnisse und Bundesstaaten bis zum künftigen 
Weltstaatenbund der Humanität, der nur mit Waffen der Aufklärung kämpft. Auf
der Stufe des Rechts gilt unbedingte Nichteinmischung, auf der Stufe des Wohl-
wollens folgt die Notwendigkeit, der Humanität Geltung zu verschaffen. Fichte 
denkt an die „kosmopolitischen Verträge“ gegen Seeräuberei und Sklavenhandel, 
für christliche Missionen, Schutz des literarischen Eigentums und des Weltver-
kehrs. „Universalstaat“ und „Weltstaatenbund“ lassen sich nur verstehen als Uni-
versalisierung der gleichen Grundsätze hoher Gesittung, nicht als ein wirklich
organisierter, vertragsmäßiger politischer Bund. Entscheidend ist, „dass alle Staa-
ten dazu sich bekennen, in ihrem letzten Ziele nur um der Menschengemein-
schaft willen da zu sein.“

5.4.1.5 Moritz Lazarus
1827-1903 (hebräischer Vorname: Moses). Professor in Bern (zuletzt mit einem 
ordentlichen Lehrstuhl für Völkerpsychologie), Dozent an der Kriegsakademie in 
Berlin, Honorarprofessor an der Universität Berlin. 1860 Mitgründer der Zeitschrift 
für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft. Einer der führenden Sprecher 
des Reformjudentums und einer der führenden Kämpfer gegen den Antisemitis-
mus der 1880er Jahre. Zur Biographie: Ingrid Belke, Moritz Lazarus und Hey-
mann Steinthal : die Begründer der Völkerpsychologie in ihren Briefen, Bd. 1 
(1971) S. XIV-LXXX. Vgl. außerdem Alfred Leicht, Lazarus, der Begründer der
Völkerpsychologie. – Leipzig 1904 (Leichts Lazarus-Biographie kam nicht zustan-
de, dieses Büchlein enthält aber wichtige Texte aus Lazarus‘ Nachlaß).

Lazarus ist bekannt geworden als Begründer der Völkerpsychologie als Wissen-
schaft vom Volksgeist; er ist bekannt geblieben, wenn auch immer gleich hinzu-
gefügt wird, daß es sich um eine (inzwischen bereits mehrfach) gescheiterte Wis-
senschaft handelt. Die Begründung dieser Wissenschaft und ihr Scheitern kann
man nur verstehen, wenn man die Projekte des jüngeren und des älteren Lazarus
beachtet. Er begann mit einem dreifaltigen Programm: Völkerrechtstheorie,

739

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Humanitätsgesellschaft und Völkerpsychologie. Seine erste Schrift war eine poli-
tische Kampfschrift für den preußischen Anspruch auf politische Führung in
Deutschland, begründet mit den historischen Leistungen für Protestantismus,
Aufklärung und idealistische Philosophie. Hier interessiert nicht diese linkshegelia-
nische Variante der Hohenzollernlegende, sondern die Völkerrechtstheorie im 2.
Teil der Broschüre: Das früheste Prinzip des Staates war bloße Macht, das wider-
spricht der sittlichen Natur des Menschen. Verträge werden durch Macht erhal-
ten, aber innerhalb der Staaten führt das zu Revolutionen und im Völkerrecht zu 
Kriegen. Das Völkerrecht muß in der Natur der Menschheit gegründet sein (wie
das Staatsrecht in der Natur des Menschen). Verträge gelten im Namen des 
Rechts, nicht im Namen der Willkür. Das Völkerrecht, das nach Hegel auf Sitte
beruht („die dumpfe und unbewußte Macht der Sitten“), ist wie alles Recht auf
Sittlichkeit angewiesen, auf das sittliche Rechtsgefühl oder die sittliche Gesin-
nung der Nationen selbst („die lichtvolle, alles bewegende Kraft der Sittlichkeit“). 
Statt an Hegel muß man sich an Kant halten, der ewige Frieden ist eine zwar
unausführbare Idee, aber eine kontinuierliche Annäherung ist möglich. Mit Kos-
mopolitismus, der kein Interesse für die Geschichte der Völker und Sitten hat,
habe das nichts zu tun. Hegel fällt aber in den umgekehrten Fehler zu großer
Hingabe an die Geschichte. Gemeint ist Hegels Rechtsphilosophie, Hegels Philo-
sophie der Weltgeschichte wird dagegen gelobt als Befreiung des Geistes im 
Fortschreiten der Geschichte: Hegel erkannte die Bedeutung des Selbstbewußt-
seins eines besonderen Volkes für den Fortschritt der Geschichte. Gegen Hegels
Heraushebung eines Volkes protestiert Lazarus: die anderen Völker sind nicht
müßig. Schon gar nicht darf es Herrschaft eines Volkes sein. Für die ältere Geschich-
te kann eine solche Herrschaft anerkannt werden, aber gewiß nicht für die neue-
re, „in welcher wir immer mehrere Staaten im Gleichgewicht sowohl der Kultur als
der Macht sich gegeneinander verhaltend antreffen.“ Der höchste Zweck des 
Staates ist nicht nur Freiheit, sondern auch eine Verbindung der Freien zu stiften. 
International entspricht dem „die sittlich organisierte Menschheit.“ Die Idee der
Menschheit kann sich nicht in einem Volk ausdrücken, so wenig wie die National-
idee eines Volkes in einem einzigen Menschen. Da es über den Staaten keinen 
Richter gibt, hat man das Völkerrecht für eine Illusion gehalten. Aber es gibt einen 
Zwang: den Krieg. Eine Exekution ohne Prozeß kann genauso gut Recht wie 
Unrecht sein. Es kommt deshalb auf den sittlichen Charakter der einzelnen Natio-
nen an. Damit ist die Entfaltung des sittlichen Lebens in Staat, Religion, Kunst, 
Wissenschaft und Industrie gemeint. Das alles zusammen ist Nationalität. Die
Nationalität eines jeden Volkes muß gewahrt und geschützt werden. Dieser
Schutz ist vereinbar mit einer hegemonialen Rangordnung der Staaten, die auf
Vertrauen beruht, konkret gemeint ist die preußische Hegemonie in Deutschland,
einer Nation mit vielen Staaten (Die sittliche Berechtigung Preußens in Deutsch-
land. – Berlin 1850). Auf diesen eher unscheinbaren Text hat später Lazarus‘ 
Mitstreiter Heymann Steinthal die ganze Völkerpsychologie zurückgeführt; das 
wurde häufig wiederholt, aber nie bemerkt, um wie viel deutlicher es ein völker-
rechtlicher Text ist. Der weltgeschichtliche Fortschritt beruht auf der gegenseiti-
gen Anerkennung der Entwicklung des Nationalgeistes der Völker. Die Völ-
kerpsychologie sollte eine Friedenslehre sein. Vgl. auch ein unveröffentlichtes 
Plädoyer 1851 für einen internationalistischen Nationalismus: Allgemeine Huma-
nität umfaßt auch die Liebe zu Familie, Gemeinde, Nation und Staat, ohne diese

740

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


engeren Gemeinschaften gibt es keine allgemeine Menschenliebe. Der eng
nationale Staat ist mit dem Altertum untergegangen; griechisch-römische Philo-
sophie und das religiöse Leben der Juden haben eine neue Stufe der Humanität 
vorbereitet, Jesus ist ein Wendepunkt der Humanität (Entwurf zur Gründung einer
Humanitätsgesellschaft ohne Grenzen des Staates, der Nation und der Religion,
Referat des jetzt verlorenen Manuskriptes bei Leicht a.a.O. S. 12-17).

Der Ausgangspunkt der Völkerpsychologie war die wissenschaftliche Herausfor-
derung, den Volksgeist, „jenes geheimnisvolle Ding“, zu verstehen. „Volksgeist“ 
hatte bedeutet: öffentliche Meinung im Sinne eines nationalen Diskurses; den in
Sitte, Recht und Institutionen verkörperte Geist (Hegels Übertragung von Mon-
tesquieus esprit de lois); und Kulturerscheinungen wie Sprache, Recht, Mythen
und Volksliteratur, die nicht individuellen Schöpfern zugeordnete werden können 
(dafür standen Wilhelm von Humboldt, Friedrich Carl von Savigny oder Jacob
Grimm). Lazarus forderte eine Wissenschaft davon, wie dieser Volksgeist 
zustande kommt und sich verändert. Dafür griff er auf Herbarts Anregungen zu 
einer Sozialpsychologie zurück. Bei Herbart gibt es keine Andeutungen, daß die
Sozialpsychologie eine Völkerpsychologie sein muß und auch Lazarus und
Steinthal sehen in der Einleitung zu ihrer Zeitschrift für Völkerpsychologie und 
Sprachwissenschaft 1860 die Grundlage, daß das Volk die wichtigste menschli-
che Gemeinschaft sei, zunächst nur als hypothetisch an. Dort wird bereits ange-
deutet, daß es auch eine Psychologie transnationaler Beziehungen geben müs-
se. Die folgenden Programmschriften haben schnell den Primat des Volksgeistes
aufgegeben, die Völkerpsychologie sieht eher nach einer Gruppensoziologie aus
(oder laut Christina Schneider gar nach einer Theorie des Vereinswesens). Laza-
rus Thema ist die Auflösung des Volksgeistes durch die korrespondierenden Pro-
zesse der Arbeitsteilung und der Innerlichkeit. Statt von „Volksgeist“ spricht Laza-
rus deshalb allgemeiner von „Gesamtgeist“, am Ende wird „objektiver Geist“ der
von Lazarus und Steinthal bevorzugte Begriff. Die Grundidee bleibt dieselbe: Der
objektive Geist ist älter als die Individuen, ist aber zu seiner Fortentwicklung auf
die Individuen angewiesen. Diese Programmschriften sind geschrieben gegen
alle Versuche, aus einem naturalistischen Begriff des Volkes einen statischen
Volksgeist abzuleiten. Eine reine Ethnologie, die Rassengeschichte der Völker-
wanderungen und Völkermischungen, wird abgelehnt. Die objektiven Bestim-
mungen eines Volkes durch Abstammung, Sprache, Religion usw. sind ein unge-
nauer Führer, der Geist vermischt Gruppen und „ähnlicht“ sie einander an: „ein
Volk ist eine Menge von Menschen, welche sich für ein Volk ansehen, zu einem
Volk rechnen“ (Lazarus/Steinthal, Einleitende Gedanken über Völkerpsychologie
(1860), bei Eckardt a.a.O. S. 160). In seiner nächsten Programmschrift hat Laza-
rus die Rolle der politischen Geschichte für die Volksbildung betont: Jedes Volk
definiert sich selbst. Jedes Volk ist rein geistig: „Sie sind nicht ein Volk, sie schaf-
fen es nur unaufhörlich.“ Das Volk ist das erste Erzeugnis des Volksgeistes.
Strenggenommen gibt es keinen allgemeinen Volksbegriff: jedes Volk hat sich
nach seinem eigenen Begriff eines Volkes geschaffen (Ueber das Verhältniß des 
Einzelnen zur Gesammtheit (1862), bei Köhnke a.a.O. S. 83-97). Lazarus war im
19. Jahrhundert einer der ersten entschiedenen Theoretiker der Willensnation.
Das verdankte der deutsche Nationalliberale (außer Anregungen W. von Hum-
boldts) zunächst dem schweizerischen Umfeld, in dem er in den 1860er Jahren

741

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seine Ideen entwickelte. Die Theorie der Willensnation ermöglichte ihm später,
eine Rolle für die Juden im deutschen Staat zu definieren. In seiner Rede 1879 
gegen Treitschkes Antisemitismus kann er sich auf Selbstzitate aus seinen Pro-
grammschriften der 1860er Jahren beschränken. Neu ist nur, daß er nach dem
Deutsch-Französischen Krieg die Rolle der Opfer des Krieges und der Tugenden 
des Krieges für die Bildung einer Nation betont. Aber er erinnert auch an die Zeit
vor 1866: gerade die Deutschen wissen, daß ein Volk geistig zusammengehalten
wird (Was heißt national?. – Berlin 1880, Neudruck in: Treu und Frei : gesammel-
te Reden und Vorträge über Juden und Judenthum. – Leipzig 1887. – S. 53-113,
es gab 1925 einen Neudruck des Vortrags, zuletzt noch einmal in: Der „Berliner
Antisemitismusstreit“ 1879-1881 : kommentierte Quellenedition / bearb. von Kar-
sten Krieger. – München 2004. – Bd. I, 37-89). Lazarus‘ Frage von 1879 „Was 
heißt national?“ könnte eine Quelle für Ernest Renans Frage von 1882 „Was ist
eine Nation?“ gewesen sein (auch wenn Renans Weg zur Willensnation nicht erst
1879 begann). Ein Unterschied ist gewiß Renans überlegene Rhetorik und Kon-
zentration auf das Thema. Ein anderer aber auch, daß Renan sofort als Protago-
nist einer französischen Nationaltheorie akzeptiert wurde, während in Deutsch-
land der Jude Lazarus nie Protagonist einer deutschen Nationaltheorie werden 
konnte. 

Einen Überblick über Lazarus‘ Programme der Völkerpsychologie von 1851
bis 1865 gibt der Sammelband: Grundzüge der Völkerpsychologie und Kul-
turwissenschaft / hrsg. von Klaus Christian Köhnke. – Hamburg 2003 (am 
wichtigsten: Über Begriff und die Möglichkeit einer Völkerpsychologie 1851,
die ursprüngliche, noch unentwickelte Anregung; Über das Verhältnis des
Einzelnen zur Gesammtheit 1862; Einige synthetische Gedanken zur Völ-
kerpsychologie 1865, die abschließende Theorie des objektiven Geistes). Der
einflußreichste Text in der Rezeption der Völkerpsychologie, Lazarus‘ und
Steinthals gemeinsame Einleitung in den 1. Band der Zeitschrift für Völ-
kerpsychologie und Sprachwissenschaft 1860 (Einleitende Gedanken über
Völkerpsychologie) ist zuletzt abgedruckt in: Völkerpsychologie – Versuch
einer Neuentdeckung / hrsg. von Georg Eckardt. – Weinheim 1997. – S. 125-
202. Die Literatur über die Völkerpsychologie ist fast durchweg davon behin-
dert, daß man denkt, Lazarus setze der Abstammungsnation einen Begriff der
Kulturnation entgegen (Sprache gegen Rasse). Köhnke hat gesehen, daß der
Weg von der Kulturnation zur Willensnation geht; das hat ihn jedoch dazu ver-
leitet, Lazarus nur noch als Begründer einer allgemeinen Kulturwissenschaft 
zu würdigen und zu übersehen, wie sehr im 19. Jahrhundert der Volksgeist im 
Zentrum einer solchen Kulturwissenschaft bleiben mußte. Daß die Völkerpsy-
chologie keine Psychologie – herbartianisch oder sonst wie – war, wußten die
Zeitgenossen schnell. Die Herbartianer wollten mit dieser neuen Wissenschaft 
nichts zu tun haben. Aber sie haben an der falschen Stelle nachgeschlagen, 
in Herbarts Psychologie, statt in dessen Ethik der gesellschaftlichen und
transnationalen Kommunikation. Zur Völkerpsychologie vgl. Julius Franken-
berger, Objektiver Geist und Völkerpsychologie : eine Studie zum Verständnis
alter Völkerpsychologie, in: Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kri-
tik 154 (1914) 68-83, 151-168; Christina Maria Schneider, Wilhelm Wundts 
Völkerpsychologie. – Bonn 1990. – S. 18-47; dazu die Einleitungen der Sam-
melbände von Eckardt und Köhnke.

742

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zum Verhältnis Lazarus/Renan vgl. A. Leicht, Lazarus der Begründer a.a.O. 
S. 19f., bzw. Moritz Lazarus‘ Lebenserinnerungen / bearbeitet von Nahida La-
zarus und Alfred Leicht. – Berlin 1906. – S. 261-263 (Lazarus begrüßte, daß 
seine Lehre durch Renan verbreitet wurde).

Die Völkerpsychologie und die Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwis-
senschaft sind durchaus auf großes Interesse gestoßen, aber es kam nie zur
Bildung einer akademischen Disziplin Völkerpsychologie. Gründe waren gewiß
das Judentum der Gründer, die ihnen nur Positionen in der Universitätshierarchie 
gaben, die eine Institutionalisierung eines neuen Faches verhinderten (nur in 
Bern hatte Lazarus einen Lehrstuhl für Völkerpsychologie erhalten), daß Lazarus 
eher als Publizist wahrgenommen wurde, vor allem aber die zunehmende Spal-
tung der Philologie in Geisteswissenschaften und Volkskunde: Die historischen
Geisteswissenschaften wollten individuelle Leistungen erforschen und sich nicht
auf eine Wissenschaft beziehen, die kollektive Entwicklungen erforscht; die
Volkskunde hatte dagegen ausschließlich Interesse an vormodernen, vorindivi-
duellen Entwicklungen und deren Überresten in der Gegenwart. Sein Schüler
Georg Simmel übernahm den Begriff des objektiven Geistes, kappt aber alle
Beziehungen zur Volksgeist-Tradition. Am Ende konnte „Völkerpsychologie“ ein 
Wort für Nationalcharakter werden, ein immer nur essayistisches Genre, in dem
„Charakter“ statisch war und zunehmend „Rasse“ eine der Erklärungen wurde;
beides hatte Lazarus beenden wollen. Siehe unten zu Wilhelms Wundts Versuch,
Völkerpsychologie neu zu begründen (in Abschnitt 5.4.3.6).

Zur Rezeption der ursprünglichen Völkerpsychologie vgl. Céline Trautmann-
Waller, Aux origines d‘une science allemande de la culture : linguistique et
psychologie des peuples chez Heymann Steinthal. – Paris 2006. – S. 263-
296; Egbert Klautke, Völkerpsychologie in Germany, 1851-1955. – New York 
2013. – S. 27-44. Vgl. auch Köhnke a.a.O. S. XI-XV: Lazarus‘ Kulturlehre fand 
mit Wilhelm Dilthey, Georg Simmel und Hans Freyer durchaus gewichtige
Nachfolger, die sich aber lieber auf Hegel beriefen, bei dem es diesen Kultur-
begriff gar nicht gab.

In den Programmschriften zur Völkerpsychologie kam Lazarus nicht auf seine 
humangesellschaftliche Zielsetzung von 1851 zurück. Dieses Thema nahm er
erst in seiner Ethik des Judentums wieder auf. Die Ethik begann als ein interna-
tionales Projekt des Reformjudentums, das Lazarus alleine fortführte: Gegen den
europäischen Antisemitismus der 1880er Jahre sollte der Beitrag des Judentums
zur europäischen Moral dokumentiert werden (der erste Band erschien 1898, der
zweite Band 1911 wurde nach hinterlassenen Notizen zusammengestellt). Es 
sollte eine systematische Darstellung sein, aber aufgrund historischer jüdischer
Quellen (Lazarus‘ früheste Ausbildung war Talmudgelehrsamkeit). In einer hefti-
gen Polemik nannte Hermann Cohen, der es als Talmudgelehrter und Kant-
Kenner wissen mußte, diese Ethik ein Kant-Plagiat. Klarer ist aber die Anknüpfung
an Herbart: Ethik ist Sozialethik und ihr Ziel ist die Überwindung des Streites. Laza-
rus will zeigen, daß die jüdische Ethik schon seit dem Altertum universell ist, für
sie ist keiner ein Fremder; die national-partikularistischen Strömungen der jüdi-
schen Tradition muß er marginalisieren (Die Ethik des Judentums, I (1898)
§§140ff.). Lazarus deutet Heiligung als Vereinigung und protestiert gegen das

743

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lob des Krieges: Der Krieg kann in der Tat die Einzelnen verbinden, aber die 
Völker trennt er. Vom Standpunkt eines Volkes gesehen steht der Krieg hoch, 
vom Standpunkt der Völkervielfalt oder der Menschheit sehr tief (ebd. § 281). Das 
Ideal des Geistes und der Ethik ist der Friede. In der Theorie bedeutet Friede „die
Erhaltung, Förderung, Stärkung, Ausbildung relativer Vollkommenheit im 
Schwachen.“ Der Frieden ist die Gesinnung, die allem Verkehr zugrunde liegt.
Erst der Frieden mit allen Menschen ist der wahre Frieden (Die Ethik des Juden-
tums II (1911) § 383). Wie alle deutschen Ethiker des 19. Jahrhunderts rechtfer-
tigt Lazarus den Verteidigungskrieg (er zitiert die jüdische Tradition des Pflicht-
krieges und erläutert sie als Krieg fürs Vaterland). Auch die im 19. Jahrhundert
übliche Ablehnung der egoistischen Abschließung vom Völkerverkehr kann er in 
der jüdischen Tradition finden (ebd. § 507-508). In seinem Schlußabschnitt über
Menschheit und messianische Hoffnung faßt er zusammen: wie der einzelne
Mensch und das Volk muß die Menschheit ethisch eine Einheit werden. Der land-
läufige Patriotismus beruht auf Gegensatz, Widerstreit und Konkurrenz zwischen 
den Völkern. Die messianische Friedensidee lehrt dagegen, daß die Völker
miteinander wirken sollen, wie die Gemeinden und Regionen innerhalb eines
Staates. „Wahrhaft patriotisch sein heißt: den eigenen Staat zum wirksamen 
Glied in der Gesamtheit der Menschheit erheben.“ Das kann erst in einer Zukunft
erwartet werden, in der Recht und Liebe „nicht bloß leerer Hauch und Rauch
bleiben, sondern führende Kraft in den Herzen sein werden!“ (ebd. § 513). Laza-
rus hat hier seine frühe Forderung, die Völkerbeziehungen auf Moral zu gründen,
ausgeführt. Aber in einem neuen Idealismus, der ihn völlig von seinem Meister 
Herbart unterscheidet und noch mehr von seinen deutschen Kollegen im späten
19. Jahrhundert. Als Widerspruch gegen die Entwicklung der Philosophie in
Deutschland ist es begreiflich, aber statt einer Wissenschaft der Völkerpsycholo-
gie ist nur ein neuidealistisches, humanistisches Bekenntnis geblieben (siehe 
auch unten zu Steinthals Ethik 1884 in Abschnitt 5.4.3.5). Hermann Cohen, ein 
ehemaliger Schüler von Lazarus und Steinthal, wollte in seiner Rezension 1899 
von der völkerpsychologischen Konstruktion eines Gesamtgeistes des Judentums 
nichts mehr wissen und als Neukantianer von keiner Religion eine systematische
Ethik annehmen: Religionen geben nur eine unsystematische Sittenlehre, kein
wissenschaftliches Prinzip (Das Problem der jüdischen Sittenlehre, in: Monats-
schrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 43 (1899) 385-400, auch 
in: H. Cohen, Jüdische Schriften III (1924) 1-35). Vgl. zur Ethik: David Baumgardt, 
The Ethics of Lazarus and Steinthal, in: Yearbook of the Leo Baeck Institute 2
(1957) 205-217; Ingrid Belke a.a.O. S. LXXIII-LXXX.

5.4.1.6 Karl Christian Planck
1819-1880, Repetent am Tübinger Stift. Privatdozent der Philosophie in Tübin-
gen. Lehrer am Gymnasium in Ulm und am Evangelischen Seminar Blaubeuren, 
Leiter des Evangelischen Seminars Maulbronn. Zur Biographie: Mathilde Planck, 
Karl Christian Planck : Leben und Werk. – Stuttgart 1950.

Planck, einer der wenigen deutschen Autoren des 19. Jahrhunderts, an die sich 
die Traditionspflege der Friedensbewegung erinnert, war ein Theologe und Philo-

744

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


soph, der keinen Lehrstuhl erhielt, am Anfang seiner Laufbahn vielleicht wegen
der Opposition der Pietisten, am Ende aber, weil seine Naturphilosophie als 
Relikt einer früheren Zeit angesehen wurde. Von seinem ersten größeren Werk 
Die Weltalter (1850/51) bis zu seinem letzten Werk Testament eines Deutschen
(nach 1870 geschrieben, 1881 posthum veröffentlicht) hat Planck immer wieder,
mit gewissen Varianten, dieselbe Philosophie dargestellt, in der Naturphiloso-
phie und Rechtsphilosophie eine Einheit bilden. In den 1840er Jahren war er 
einer der ersten deutschen Philosophen, die einen idealistischen Ausgangs-
punkt der Philosophie ablehnten, aber in den 1870er Jahren einer der letzten, 
die an der anti-mechanistischen Naturphilosophie des frühen 19. Jahrhun-
derts festhielten. Er besteht auf dem Anfang der Philosophie bei der in der 
Anschauung gegebenen Wirklichkeit, aber konstruiert diese Wirklichkeit aus 
Kräften, die zugleich zu abstrakt und zu konkret sind. Aus Licht und Wärme 
einerseits und Schwerkraft andererseits entsteht eine vollständige Kosmogo-
nie/Geologie/Biologie/Anthropologie (es klingt zuweilen wie eine goetheanische
Natur in ein System gebracht). Warum Planck so hartnäckig an dieser Naturphi-
losophie festhielt, kann nur aus einem Primat der praktischen Philosophie erklärt
werden: Die Natur wird moralisiert, alle Vorgänge der unvermittelten Vereinzelung 
werden als „selbstische Besonderung“ verdächtig, Licht und Wärme werden dage-
gen zu Kräften, die Welt und Erde zur Heimat des Menschen machen können. 
Die durch menschliche Sittlichkeit erneuerte Natur hat ihr Ziel in Gott, nicht ihren
Ursprung. Die Natur ist der Ausgangspunkt der Entwicklung des Menschen aber 
auch Modell des menschlichen Verhaltens: Partikularität und Einheit sind bedenk-
liche Grenzformen, die Natur vermeidet sie und Menschen sollen sie vermeiden.
Der zweite Band von Die Weltalter, der den Titel des Werkes erst verständlich
macht, und der entsprechende zweite Teil von Testament eines Deutschen sind 
eine Geschichtsphilosophie, die überwiegend Religionsphilosophie ist. Die Mensch-
heit hat sich in ihrer Geschichte von der Natur entfremdet und wurde als Ganzes 
und in den Beziehungen zwischen den Menschen selbstisch partikular. Dieser
Egoismus des bloß Praktischen muß aufgehoben werden. Jesus Christus steht 
auch bei Planck im Zentrum der Geschichte: das Evangelium der Liebe und des
allgemein Menschlichen kann nicht überboten werden, ist aber behindert von
seiner Form einer Jenseitsreligion. Auf das Reich des Vaters und des Sohnes,
die beim bloßen Sollen bleiben, muß das Reich des Geistes folgen, das von
Menschen gemacht wird. Die Erneuerung der Welt durch eine Religion der Dies-
seitigkeit wird, in Analogie zur urchristlichen Gemeinde, von einem kleinen Kreis 
kommen. Nur auf christlicher Basis läßt sich ein allgemein rechtliches Bewußtsein
gründen. Weil das Christentum aber bloß sittlich ist, ohne eigenen Begriff des 
Rechts, wurde der falsche, auf Raub beruhende Eigentumsbegriff zum Recht erklärt. 
Das Christentum muß zum wahrhaftigen Leben in der Gemeinschaft werden, eine
Anweisung, die Planck mit theologischen Ethikern seiner Zeit wie Richard Rothe 
teilt (vgl. dazu außer den beiden Hauptwerken auch: Das Christentum und die
Rechtsfragen der Gegenwart, in: Theologische Jahrbücher 11 (1852) 469-534).

Die neue Rechtsordnung hat drei Stufen: eine Neuordnung der gesellschaftlichen 
Beziehungen, eine darauf beruhende Neuordnung des Staates, und eine auf bei-
den beruhende Neuordnung der internationalen Beziehungen. Planck geht davon
aus, daß jeder Mensch von Geburt her ein Anrecht auf Unterhalt hat auf Grund 

745

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eines Anrechts auf einen Anteil am Boden. In einer arbeitsteiligen Gesellschaft
steht ihm als Kompensation ein Recht auf (und eine Pflicht zur) Berufsausübung
zu. Dieses Recht wird ergänzt durch ein Anrecht auf Austausch in der arbeitsteili-
gen Gesellschaft (auch mit der damit verbundenen Pflicht). Keine bürgerliche
Beschäftigung kann bloßer Privaterwerb sein, reiner Privatbesitz ist von falscher
Unbedingtheit und Partikularität. Philosophiegeschichtlich erinnert die Konstruktion
an J. G. Fichte, in einem zeitgenössischen Kontext an die Forderung nach einem
Recht auf Arbeit im französischen Sozialismus, in der deutschen sozialpolitischen
Tradition ist es eine Forderung nach Berufsverbänden statt unregulierter 
Konkurrenz. Ein prominenter liberaler Kritiker hat es als „schwäbischen 
Sozialismus“ verspottet (Robert von Mohl (anonym) in: Allgemeine Zeitung
16. 4. 1852, S. 1705-1706). Verbunden wird dieses Berufsrecht mit Mißtrau-
en gegen Parlamentarismus nach französischem oder englischem Muster.
Plancks Staat soll auf zwei Säulen beruhen: einer Wahlmonarchie, die für 
die Wahrung des Berufsgesetzes zuständig ist (monarchisch heißt, nicht 
von den Interessen von Wählern abhängig), und einer Volksvertretung, die 
Grundbesitzer und Berufsgruppen vertritt. In einigen Versionen seiner Theo-
rie betont er Selbstverwaltung und Berufsordnung so stark, daß man an die
korporatistischen/syndikalistischen/gildensozialistischen Staatstheorien des frühen
20. Jahrhunderts denken muß. Vgl. Die Weltalter, Bd. I (1851) S. 366-446; 
Testament eines Deutschen (1881) S. 436-442. 578-688. Außerdem: Katechis-
mus des Rechts, oder Grundzüge einer Neubildung der Gesellschaft und des 
Staates. – Tübingen 1852 (die vollständigste monographische Behandlung);
Ueber die wahre positive Bedeutung des Rechtsbegriffs, in: Allgemeine Monats-
schrift für Wissenschaft und Literatur (1852) 907-927 (Kurzversion der Monogra-
phie); Der bureaukratische Staat nach seinem Ausgangspunkt und Ziel, in: 
Deutsche Vierteljahrsschrift 1857, 107-147; Sechs Vorträge über die rechtlich-
bürgerlichen Tugenden der deutschen Nation (1866), in: K. Chr. Planck, Deutsche
Zukunft : ausgewählte politische Schriften. – München 1922. – S. 6-180.

Zu Plancks neuer Rechtsordnung gehört eine internationale Ordnung. Plancks
Geschichte der „selbstischen Partikularität“ ist auch eine Geschichte der Ent-
stehung der modernen Nationen: diese beruhen auf dem falschen Eigentumsbe-
griff, der wiederum auf Raub beruht. Die Berufsordnung muß auch international
gelten. Die bisherige Partikularität der Staaten ist ein Zustand des Krieges, selbst
wenn der nicht aktuell erklärt ist. Der ewige Frieden, sagt Planck 1850, kann nicht 
„der flache Idealismus des bloß formellen Rechtsbegriffes“ sein. Man kann
Plancks Berufsgesetz in seinen nationalen und internationalen Folgen als eine 
Antwort auf Hegel Bellizismus des Zeitalters der bürgerlichen Gesellschaft lesen:
Hegels Bellizismus ist in dem gegenwärtigen Zustand „gewiß wahr“, aber bei 
Hegel ist der Krieg nur eine unwahre Aufhebung eines unwahren Zustandes. Was
aber bei Hegel immerhin ein Fortschritt in der Analyse der Realität war, muß bei
Planck Erwartung einer ganz anderen Zukunft werden (für die er 1850 außer 
einer neuen Reformation allenfalls die Eisenbahnen aufführen kann). Ohne die
neue Berufsordnung, sagt er 1852, wären eine internationale Ordnung und Abrüstung
eine Torheit. Was mit dem jeweils herrschenden Rechtszustand zusammenhängt,
kann man nicht bekämpfen. Über Friedenskongresse kann man nur die Achseln
zucken. Bis es die neue innere Ordnung gibt, sind Kriege selbstverständlich. Erb-

746

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fürsten und Militär/Krieg gehören unlösbar zusammen. Da zitiert er noch einmal 
Hegel, versichert aber, gerade die Gegenwart „hat sich in einer noch unfertigen
Weise in den dauernden Frieden hinein gelebt.“ Weil der Konkurrenzkapitalismus
an die falsche Eigentumsordnung gebunden ist, kann der gesicherte, allgemeine
Frieden nicht ohne eine neue Ordnung kommen. In dieser stellen die Völker
einander überschüssigen Boden für Kolonien zur Verfügung. Auch die Verkehrs-
pflicht zum Austausch von Gütern gilt international; kein Staat darf sich der Neu-
ordnung entziehen. Als Hüter „des natürlichen, rein an sich gültigen Rechtsgeset-
zes“ benötigt Planck eine „universelle Rechtsgewalt“; diese achtet darauf, daß 
kein Staat sich diesem Gesetz und dem gebotenen Verkehr entzieht, bestätigt die
gewählten Regenten der Staaten und kontrolliert die Einhaltung des naturrechtli-
chen Berufsgesetzes in der positiven Gesetzgebung der Staaten und in den posi-
tiven Verträgen zwischen den Staaten. Es soll ein Erbmonarch sein, nur dieser 
kann vom Einfluß der zu kontrollierenden Staaten frei sein. Dieser Erbkaiser ist
nur für Fragen der Normen zuständig, für Fragen der Zweckmäßigkeit und der 
partikularen Interessen gibt es eine Ratsversammlung der Staatenoberhäupter.
Obwohl Planck immer von einer internationalen Rechtsgewalt spricht, macht er 
am Ende klar, daß es beim Amt des Erbkaisers um eine Autorität geht, die geisti-
ger Natur ist und nur auf allgemeiner Anerkennung beruht (Testament S. 674). 
Bereits 1852 hatte Robert von Mohl über den Widerspruch von Aufgabenfülle und
Mangel an exekutiven Institutionen gespottet, diese „Natürliche Rechtsgewalt“ 
solle besser „Se. Allwissenheit Allmacht der Vizegott“ heißen (a.a.O. S. 1705). 
Aber das späte 19. und das frühe 20. Jahrhundert hätten durchaus vom Begriff
der „Souveränität des Rechts“ aus verstehen können, worauf Planck hinauswill. 
Planck ist sich klar, daß die Forderung nach einer internationalen Gewalt der
ganzen Entwicklung der Neuzeit widerspricht, die zu ungeregelter Freiheit gegan-
gen ist. Über den Übergang zu dieser neuen Ordnung erfahren wir fast nichts. 
Planck geht davon aus, daß es einige Zeit lang Konflikte zwischen dem Erbkaiser
und den Staaten geben wird, aber immer seltener, je mehr Staaten die neuen 
Regelungen übernehmen. Wir erfahren aber nichts über Konfliktregelung in die-
ser wachsenden internationalen Ordnung. Planck gibt keine Hinweise auf Quellen
seiner Lehre. Am ehesten erinnert sie an Dantes Weltherrscher, der reich an
normativer Kraft, aber arm an Regierungsgewalt ist (siehe Bd. I, 215-221). Zeit-
lich näher liegen: Friedrich Schlegel, der den positiven Frieden in der Tradition
des deutschen Kaisertums suchte (siehe Bd. I, 581-584), oder Karl Christian
Krause, der das universelle Weltrecht auf einen Bund mit der Natur und auf einen 
monarchischen und hegemonialen Staat gründete (siehe Bd. I, 594-600). Man
sollte auch die eigene Tübinger Tradition denken: Johannes Baptista Fallati, der
die Hegelsche Staatstheorie durch eine monarchische internationale Ordnung
ergänzen wollte (Planck gehörte zu Fallatis Freundeskreis und folgt ihm in der 
hegelianischen Begründung, warum Staat und universelle Rechtsautorität monar-
chisch gedacht werden müssen), oder Jakob Friedrich Reiff, der ähnlich den
Widerspruch zwischen Hegels Rechtsstaat nach innen und Rechtlosigkeit nach
außen kritisiert hatte (Planck hatte bei Reiff studiert). 

Was im Rahmen der Rechtslehre wie ein abstrakter Schluß aus der Universalität
des Rechts aussieht, wird von Planck selber immer sofort als ein deutscher Beruf
präsentiert. Die anderen Nationen sind nicht fähig, Sitz der universellen Rechts-

747

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


autorität zu sein, weil sie einen eigenen nationalistischen Staat ausgebildet haben 
und damit in „selbstischer Partikularität“ leben. In Deutschland gab es diesen
abgesonderten Nationalstaat nie, es hatte bereits im Mittelalter mit dem Kaiser-
tum eine universalistische Institution, zwar nur ein Traum dieses Rechtszustan-
des, aber das einzige Vorbild, das es für eine internationale Ordnung je gab. 
Deshalb denkt sich Planck einen deutschen Erbkaiser, aber mit einer Hegemonie
Deutschlands soll das nichts zu tun haben (Deutschland wird nur ein Staat wie
viele sein). Theoretisch ist es nicht die deutsche Nation, mit der die internationale 
Ordnung beginnt (und schon gar nicht die germanische Rasse, wie Friedrich
Schöll a.a.O. 1919 meinte), sondern die Nation, die mit der neuen Berufsordnung 
beginnt. Planck hat diese Lehre während seiner gesamten Laufbahn als Autor
beibehalten, aber das Vorzeichen hat sich während dieses Zeitraums völlig ver-
ändert. Während er 1850 noch davon ausgehen konnte, daß Deutschland ganz
anders als die anderen Nationen sei, mußte er seit der kleindeutschen Einheit
durch Preußen, das Ende dieser Sonderstellung erkennen. Die beiden Texte zum 
Konflikt zwischen Süddeutschland und Norddeutschland von 1866 und 1868 zei-
gen ein Zwischenstadium. Planck ist außenpolitisch nicht naiv, er weiß, daß hin-
ter dem preußischen Militarismus die Konfrontation mit dem Nationalstaat Frank-
reich steht und daß Süddeutschland allein zwischen Habsburgerreich und Preu-
ßen, seine Selbständigkeit nicht aus eigener Kraft bewahren kann, der preußi-
sche Schutz ist „temporär notwendig“. Der Text 1868 ist sogar eher ein Versuch,
in Süddeutschland Verständnis für Preußen zu schaffen, ohne seinen schwäbi-
schen Antinationalismus opfern zu müssen. Er kann nicht sagen, wie Einsichten
aus dem Bereich des außenpolitischen Realismus mit der Forderung nach Ein-
richtung der Berufsordnung zusammengebracht werden kann. Mit der deutschen
Nationalstaatsbildung durch Preußen läuft die Zeit für eine neue Ordnung ab.
Das Testament eines Deutschen, seine Arbeit der 1870er Jahre, ist ein Produkt 
dieser Krise: Er beruft sich weiter auf den historisches Sonderweg Deutsch-
lands, aber tatsächlich müßte diese Besonderheit erst wiederhergestellt wer-
den. Auch die anderen Völker spüren bereits, was fehlt, seitdem auch Deutsch-
land sich durch „militärisch nationale Zusammenfassung“ als Nationalstaat kon-
stituiert hat (S. 679). Deshalb die Forderung nach einer neuen Religion, die bei
Planck nie gefehlt hatte, aber am Ende aufdringlicher wird als je zuvor (Testa-
ment a.a.O. S. 682-692 über „die letzte Umgestaltung“ und eine Art Schlußge-
bet). Vgl. zur internationalen Ordnung: Die Weltalter, Bd.  I (1850) 388-392. 428-
446; Katechismus des Rechts (1852) S. 29-34, 121-131, 210-246 (die detaillier-
teste Darstellung der „natürlichen Rechtsgewalt“ über den Staaten); Testament 
eines Deutschen (1881) 657-688 (in dieser letzten und posthum am stärksten
verbreiteten Fassung der Lehre sieht sie chaotischer aus als in früheren Versio-
nen). Planck hat in einer Reihe von Aufsätzen und Reden internationale Konflikte 
und Krisen kommentiert, aber diese Stellungnahmen gehen kaum über erneute
Empfehlungen seiner Reorganisation von Staat und Gesellschaft hinaus: Ruß-
land und die Rußenfurcht, in: Karl Heinrich Gaese, Materialien zu einer Karl-
Christian-Planck-Biographie. – Diss. Tübingen 1958. – S. 169-174 (Krimkrieg);
Sechs Vorträge über die rechtlich-bürgerlichen Tugenden der deutschen Nation
(1866), in: Deutsche Zukunft : ausgewählte politische Schriften. – München
1922. – S. 66-180; Süddeutschland und der deutsche Nationalstaat (1868),
ebd. S. 181-248; Rede nach der französischen Kriegserklärung im Juli 1870,

748

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ebd. S. 288-291; Manchestertum und deutscher Beruf, in: Zeitschrift für die
gesamte Staatswissenschaft 31 (1875) 304-419 (Krieg-in-Sicht-Krise). In Die
Weltalter ist die Balkankrise seit 1875 einer der Hintergründe (bei der Nieder-
schrift offenbar noch nicht zum Krieg geworden, aber er versichert uns, daß beim 
gegenwärtigen Nationalismus ein deutsch-russischer Krieg kommen muß). Planck 
wurde zuweilen als Vertreter eines deutsch dominierten Mitteleuropa angesehen.
Dafür gibt es in der Tat Anknüpfungspunkte und man kann auch die bekannten 
deutschen Töne von nichthistorischen Völkern, die nicht voll zählen, heraushören,
aber er bemüht sich, sein Mitteleuropamodell darzustellen als Versöhnung eines
nicht-nationalistischen Deutschland mit Völkern, die sich zwischen Deutschland
und Rußland nicht selbständig halten können, aber ihr Nationalstreben gesichert 
sehen wollen. In Katechismus (1852) geht es da noch um die Völker des Habs-
burgerreiches, in Süddeutschland (1868) sieht er alle Völker des Balkans bis zur 
türkischen Grenze vertraglich an das zu schaffende nicht-nationalistische Groß-
deutschland gebunden, weil sie sonst von einem gewiß nationalistischen Rußland
bedroht wären (gegen ein nationalistisch geeintes Deutschland würden diese 
südosteuropäischen Völker ihre eigene Nationalität jedoch ebenfalls verteidigen
müssen). Die internationale Pflicht zu Verkehr und Austausch wird von Planck
von 1850 bis 1881 immer nur in einem Nord-Süd-Rahmen diskutiert. Es ist eine
globale Arbeitsteilung zwischen einem Norden, der von intelligenteren Berufen
dominiert wird, und einem agrarischen Süden. Er stellt sich in tropischen Ländern
einen Überschuß an Land und Ernten vor, der mit den übervölkerten und klima-
tisch benachteiligten Ländern des Nordens geteilt werden soll. Wie wir uns das
vorstellen sollen, wenn nicht imperialistisch, wird nicht mitgeteilt. Erst die neue
Weltrechtsordnung kann eine Legitimation dafür bringen, daß die auf niedrigerer
Kulturstufe stehenden Bevölkerungen von der vordringenden europäischen Kultur
genötigt werden können, in den internationalen Verkehr und Austausch einzutre-
ten. Die Sklaverei wird durch die neue Ordnung beendet, aber die Afrikaner stehen
der Kindheit noch nahe und sind nur zur Bebauung des Bodens berufen, ihre 
Arbeit wird die Basis für die höhere europäische Kultur sein (Katechismus S. 221-
228). 1866 und 1881 soll das Berufsgesetz bereits die Heranbildung der
schwarzen Rasse, die Neugestaltung des Orients und die Wiedergeburt der
stagnierenden muslimischen Völker durch die Tätigkeit der Kulturvölker sichern
(Sechs Vorträge S. 154-155; Testament S. 660-665).               

Planck ist in den letzten Jahrzehnten selbst aus den historischen Darstellungen
der deutschen Philosophie verschwunden. Er hatte lange Anhänger, aber es war
eine Tradition, die auf seine Freunde, seine Kinder und seine Schüler in Ulm und 
Blaubeuren angewiesen war, nach dem lokalen Gedenken zu seinem 100. Todes-
tag gibt es keine Spuren dieser schwäbischen Tradition mehr. Rekonstruktionen 
seiner Naturphilosophie in der Planck-Literatur wurden immer zu idealistisch oder
zu materialistisch. Die meisten seiner Anhänger waren sowieso nur an der religiö-
sen Botschaft und am Berufsgesetz interessiert, so wie diese zuletzt in Testament 
eines Deutschen präsentiert worden waren (dieses Buch wurde die Hauptgrundlage
der Planck-Tradition, 1912 und 1925 wurde es neu aufgelegt, zuletzt gab es 1954
eine gekürzte Fassung, in der die grundlegende Naturphilosophie vollständig
fehlt). So wie das Testament selber Krisenliteratur war, so kommt auch die
Planck-Tradition v.a. aus den Krisen des deutschen Reiches in und nach den

749

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Weltkriegen. Die führenden Autoren dieser Tradition waren seine Tochter und
Biographin Mathilde Planck (1861-1955), eine bekannte Frauenrechtlerin und
Politikerin der Demokratischen Partei in Württemberg (Der Berufsstaat nach der
Rechtslehre Karl Chr. Plancks. – Jena 1918; Einleitung zur Ausgabe der politi-
scher Schriften Plancks u.d.T. Deutsche Zukunft. – München 1922. – S. IX-XXXI; 
Das unsichtbare Reich. – Stuttgart 1946) und sein Sohn Reinhold Planck (1866-
1936), ein bekannter liberaler und sozialer Geistlicher und gelegentlicher SPD-
Politiker (Vom Privatrecht zum Gemeinrecht : der Weg zur Selbsterneuerung des
deutschen Volkes. – Jena 1917; Der Rechtsbegriff Karl Chr. Plancks. – Neuhof 
1922; vgl. auch Der Sieg des Deutschen : ein Wort an den deutschen Protestan-
tismus im Reformationsjahr 1917. – München 1917, K. Chr. Planck wird hier nicht 
erwähnt, aber vorausgesetzt, die Agoraphobie der deutschen Tradition des posi-
tiven Friedens zeigt sich besonders in den Polemiken gegen England und Frank-
reich und gegen die Bewegung für einen Rechtsfrieden). Diese Literatur setzt 
Plancks Suche nach einem betont deutschen Weg des Berufsgesetzes und die 
Fremdheit zum westlichen Parlamentarismus fort. Die Planck-Tradition scheint 
ein Gegenentwurf der deutschen (schwäbischen) Linken zum Neufichteanismus
der deutschen (norddeutschen) Rechten zu sein. Aber man kann auch hier, wie
so oft in Deutschland und wie gerade auch in den korporatistischen Traditionen
im 20. Jahrhundert auch außerhalb Deutschlands, zwischen links und rechts nicht 
exakt unterscheiden. Schon 1919 versuchte Friedrich Schöll, ein bekannter 
Lebens- und Schulreformer, ein Anhänger Paul de Lagardes, Planck dem All-
deutschen Verband anzudienen (Karl Christian Planck und die deutsche Aufgabe.
– Stuttgart 1919). Der Tiefpunkt wird 1936 mit Reinhold Plancks Werben um den 
Nationalsozialismus erreicht, bei dem er einen ganz ähnlichen deutschen Weg
sieht (darin war er unter den Planck-Anhängern nicht allein). Alfred Rosenberg,
der offizielle Ideologe des Nationalsozialismus, hatte Karl Chr. Planck gewogen 
und für zu abstrakt befunden, nicht Blut und nicht Boden. Wenigstens dieses
Fehlen des Rassismus verteidigt Reinhold Planck gegen Rosenberg und die 
Deutschen Christen im Namen der Rechtsidee, was wiederum seinem Werben
einen reichlich naiven Zug gibt (Karl Chr. Planck, ein Wegweiser des Dritten Rei-
ches. – 1936). Auf die internationale Ordnung des Berufs- und Verkehrsgesetzes
wird in der Planck-Tradition allenfalls beiläufig hingewiesen. Die pazifistische
Planck-Tradition scheint nur eine Tradition der Familie Umfrid gewesen zu sein. 
Otto Ludwig Umfrid (1822-1913), ein mit Planck befreundeter Rechtsanwalt, war
an Plancks Natur- und Religionsphilosophie interessiert, begriff aber den Zusam-
menhang mit der Friedenstheorie: die Überwindung der selbstischen Partikularität
seit der Entstehung der Welt. Der Mensch wird erst Mensch, wenn er einen Bund 
mit Mutter Erde schließt. Erst eine irdische Religion kann eine neue Ausrichtung
der Geschichte bringen (Das Recht und seine Durchführung nach K. Chr. Planck,
in: Archiv für Geschichte der Philosophie 17 (1904) 60-93, dort S. 86ff. zu den 
internationalen Implikationen des Berufsgesetzes). Sein Sohn Otto Umfrid (1857-
1920), der große Propagandist der deutschen Friedensbewegung vor dem Ersten
Weltkrieg, ist so bereits ein Planck-Anhänger in zweiter Genera-tion. Planck hatte 
eine große Bedeutung für Umfrids theologischen Liberalismus, Umfrids zahlrei-
che Polemiken gegen den deutschen Militarismus haben aber keinen speziellen
Anknüpfungspunkt bei Planck. Erst als er, erblindet und von der Zensur behin-
dert, sich von seinen Aktivitäten zurückgezogen hatte, diktierte er noch ein Buch

750

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


über die Anthropologie und Geschichtsphilosophie Plancks, in dem auch der 
Zusammenhang der Philosophie Plancks und damit dessen Friedenstheorie for-
muliert wird: Eine Anschauung, die das irdische Leben nur als einen niederen
Vorhof des ewigen Lebens ansieht, wird sich mit der massenhaften Vernichtung
von Menschenleben abfinden. Eine Auffassung aber, die in der Natur selber die
Heimat des Geistes erkennt, muß sich mit Entsetzen abwenden (Da die Zeit erfül-
let ward … : Wandlungen deutschen Denkens und Wollens dargestellt nach der
K. Chr. Planckschen Philosophie. – Leipzig 1917. – S. 146). Es ist wohl Otto 
Umfrid zu verdanken, daß die Historiker der Friedensidee und der Friedensbewe-
gung gelegentlich auf Planck verwiesen haben – verkürzt um den philosophi-
schen Kern: Veit Valentin, Geschichte des Völkerbundgedankens in Deutschland.
– Berlin 1920. – S.141-142; Lothar Wieland, Karl Christian Planck, in: Die Frie-
densbewegung : organisierter Pazifismus in Deutschland, Österreich und in der
Schweiz / hrsg. von Helmut Donat und Karl Holl. – Düsseldorf 1983. – S. 306-
307, bearbeitet in: Biographical Dictionary of Modern Peace Leaders / ed. by
Harold Josephson. – Westport, Conn. 1985. – S. 756-758 (zum „organisierten
Pazifismus“ hat Planck freilich nicht gehört).

5.4.2  Die theologische Ethik bis zur Jahrhundertmitte

5.4.2.1 Johann Baptist [von] Hirscher
1788-1865. Professor für Moraltheologie (katholisch) in Tübingen und Freiburg.
Domkapitular und Dekan des Domkapitels in Freiburg. Mitglied der Ersten Kam-
mer der badischen Landstände.

Hirscher war einer der angesehensten katholischen Theologen seiner Zeit, des-
halb aber ein Hauptopfer der forcierten Rückkehr zur Scholastik (nicht verboten, 
aber vergessen, wie ein Gutachter in einem Indexierungsverfahren 1869 vorher-
sagte). Im 20. Jahrhundert, vor allem in der Zeit um das Vatikanische Konzil gab
es intensive Bemühungen, seine bleibende Aktualität zu zeigen. Hirscher lehrt
das subjektive Werden der objektiven christlichen Wahrheit. Er besteht gegen die 
Moraltheologie der Aufklärung darauf, daß auch die Sittenlehre theologisch
gelehrt werden muß. Wie sehr er dabei von der Philosophie seit Kant und deren
Begriffen des Reiches Gottes als eines sittlichen Reiches in der Menschheit 
abhängig wird, ist unklar. Jedenfalls war er kein spekulativer Theologe: Sein
Begriff des Reiches Gottes beruht auf der christlichen Verkündigung, er gibt der
Kirche einen Platz in der Heilsgeschichte.

Vgl. zu Hirscher als Moraltheologe: Adolf Exeler, Eine Frohbotschaft vom
christlichen Leben : die Eigenart der Moraltheologie Johann Baptist Hirschers
(1788-1865). – Basel 1959; Josef Rief, Reich Gottes und Gesellschaft nach 
Johann Sebastian Drey und Johann Baptist Hirscher. – Paderborn 1965; Wal-
ter Fürst, Wahrheit im Interesse der Freiheit : eine Untersuchung der Theolo-
gie J. B. Hirschers (1788-1865). – Mainz 1979. Zu Hirscher als Kirchenpoliti-

751

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ker: Joachim Faller, „Mir scheint, es wäre an der Zeit zu handeln ...“ : Werk
und Wirken in einer Epoche des Umbruchs (1845-1865). – Freiburg 2006.

Hirscher war sich bewußt, daß es eine Neuerung in der katholischen Morallehre
war, wenn er die Verwirklichung des Reiches Gottes zum Ausgangspunkt seiner
Moraltheologie macht. Er distanzierte sich 1851 von den kasuistischen Handbü-
chern, die im Katholizismus immer beliebter würden: Es soll nicht um Beurteilun-
gen einzelner Verhaltensweisen gehen, sondern um den durchgehenden Kampf 
der christlichen Tugend gegen die Sünde. Der Kampf gegen die Sünde ist ein
Kampf der christlichen Gemeinschaft. Wenn er aber am Ende seines Werkes zu
Beziehungen zwischen Staaten kommt, muß Hirscher wie üblich auf Konstruktio-
nen aus dem Naturrecht zurückgreifen. Keiner betont so wie er die Analogie zwi-
schen Staaten und Personen. Wie Personen erkennen Staaten gegenseitig ihre 
Unverletzlichkeit an und achten ihre wesentliche Rechte wechselseitig. Wie ein
Liberaler gründet er diese Achtung auf konstitutionelle Verhältnisse im Innern. Es
muß ein Geist der Gerechtigkeit herrschen. Dieser Zusammenhang gilt verstärkt,
wenn ein Volk das Christentum wahrhaft aufgenommen hat. Auch zwischen Völ-
kern ist der höchste Maßstab nicht Gerechtigkeit, sondern Wohlwollen. Die Ana-
logie von Person und Staat liegt vor allem dem Völkerrecht zugrunde: Staaten 
haben ein Recht auf ungestörte Entfaltung und ungehinderte rechtliche Rege-
lung ihrer inneren Angelegenheiten. Für Verträge gelten dieselben moralischen 
Beschränkungen wie zwischen Personen. Das Christentum ist Verstärkung der
weltlichen Moral: ein christliches Volk kann gütig und großmütig sein. Hirscher
treibt die Analogie so weit, daß er als Normalfall annimmt, es gäbe ein Völkerge-
richt: Keiner soll Richter in eigener Sache sein, deshalb richten die Völker ein
solches Gericht ein. Der gerechte Staat unterwirft sich widerstandslos dem Urteil.
Der ungerechte wird mit Gewalt dazu gebracht (Sanktionen). Von dieser Annah-
me aus kann der tatsächliche historische Zustand als defizitär behandelt werden: 
Den Krieg gibt es, wenn ein solches Völkergericht fehlt. Dann gilt (wieder in Ana-
logie zu Verhältnissen zwischen Personen) Notwehr. Nur ein Verteidigungskrieg
kann ein gerechter Krieg sein (auch Angriff für eine gerechte Sache ist Vertei-
digung). Es müssen zuvor alle anderen Mittel erschöpft sein (man muß prüfen, ob 
überhaupt eine Verletzung vorliegt, denn Völker sind rasch gekränkt; dann muß 
der Staat sich zunächst beim Gegner beklagen, danach öffentliche Anklage vor 
allen Völkern erheben). Es muß um wichtige, unveräußerliche Güter gehen (auch
für Völker gilt: leidet lieber Unrecht!). Die Kriegführung muß verhältnismäßig sein
(das ist außer den Regeln des zeitgenössischen Kriegsrechts das Gebot, daß ein
Krieg allein das begangene Unrecht gut machen, nicht neues Unrecht begehen
darf). Aus diesem Recht des Krieges folgt Wehrpflicht (Die christliche Moral als 
Lehre von der Verwirklichung des göttlichen Reiches in der Menschheit, Bd. III 
(Tübingen 1836) S. 706-717 Die Staaten im Verhältnisse zueinander; 5. Aufl. 
1851, Bd. III, S. 737-745). Trotz des eklatanten Widerspruches zwischen dem 
moralischen Zustand mit Völkergericht und dem tatsächlichen Zustand mit Krieg
gibt es bei Hirscher keinerlei Hinweise auf eine historische Annäherung an die 
Moral. Die Verchristlichung wäre das Reich Gottes auf Erden. Aber Hirscher gibt
nur einen Ausblick auf das himmlische Reich Gottes. Diese Heilsgeschichte ist
keine Fortschrittslehre im Sinne des 19. Jahrhunderts.

752

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.4.2.2 Philipp Konrad Marheineke
1780-1846. Professor für Theologie (protestantisch) in Erlangen, Heidelberg und
Berlin. Prediger und Konsistorialrat. Marheineke stand Hegel nahe und gab
Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Religion heraus. Als Überblick
immer noch: Elise Ihle, Philipp Konrad Marheineke : der Einfluß der Philosophie
auf sein theologisches System. – Diss. Leipzig 1938. Die neuere Literatur ist zu 
sehr darauf fokussiert zu diskutieren, ob der theologische Dogmatiker Marheine-
ke wirklich ein Hegelianer war und überhaupt einer sein konnte: Fritz Wagner,
Der Gedanke der Persönlichkeit Gottes bei Ph. Marheineke : Repristination eines
vorkritischen Theismus, in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Reli-
gionsphilosophie 10 (1968) 44-88; Luís Henrique Dreher, Metaphors of Light :
Philipp K. Marheineke‘s Method and the Ongoing Program of Mediation Theolo-
gy. – Bern 1998. 

Seine theologische Moral kann als ein Hinweis gelesen werden, wie Theologen
mit Hegels Theorien zu Völkerrecht und Krieg umgehen konnten. Wie in der
Dogmatik gibt es von vornherein Grenzen eines Hegelianismus in der Ethik: Mar-
heineke hat eine Pflichtenlehre, die über die Sittlichkeit der historischen Entwick-
lung der Institutionen hinausgeht, und ein Primat der Kirche, die Grundlagen für 
die Sittlichkeit von Familie und Staat schafft. Sein Thema ist der sittliche Weltzu-
stand, den das Christentum geschaffen hat. Der Krieg kommt im System der theo-
logischen Moral (Berlin 1847; der posthumen Ausgabe liegt eine Vorlesung von 
1837 zugrunde) an zwei Stellen vor. Einmal in eher kasuistischer Tradition einge-
klemmt zwischen Totschlag, Todesstrafe und Selbsttötung. Bevor Marheineke
aber den Krieg wie üblich als Notwehr rechtfertigt, äußert er sich grundsätzlicher
über den Krieg als „dialektische Völkerbewegung“: Das biblische Tötungsverbot
kann nicht unmittelbar dem Verhalten der Staaten zugrunde gelegt werden, wie
es einige Sekten fordern, sondern muß an den Kriegsursachen gemessen wer-
den. Er rechtfertigt den Verteidigungskrieg, aber auch den Kampf für die Ehre,
der zwischen Privatleuten als unsittlich gilt, „nicht so für das Allgemeine, welches 
der Staat ist.“ Die Bergpredigt ist für einen Weltzustand bestimmt, „der geschicht-
lich noch nicht war und auch jetzt noch nicht ist.“ Das Liebesgebot muß durch das
Rechtsgebot des Römerbriefes ergänzt werden. Marheineke zählt auch die
Rechtfertigungen für Kriege auf, die er als ungerechte Kriege erkennt: Kolonial-
kriege haben die Zivilisation und die Mission gefördert, alle Kriege befördern die
Frömmigkeit, indem sie die Endlichkeit aller Dinge offenbaren (das ist wohl die 
religiöse Entsprechung zu Hegels weltlichem Bellizismus, daß der Krieg die bür-
gerliche Gesellschaft an die notwendige staatliche Gemeinschaft erinnern kann). 
Nur für Privatkriege der Fürsten, die gar keinen historischen Sinn haben, gibt es
keine Rechtfertigung. Wenn dagegen zwei Völker sich gegenüberstehen, steht 
das Recht auf einer Seite, das Unrecht auf der anderen. Er lobt die Idee der
Schiedsgerichtsbarkeit und macht sogar auf Kants Friedensschrift aufmerksam.
Die Leiden des Krieges sind ein Unglück, aber keine Untaten, denn der Zweck
des Krieges ist der Frieden, nicht das Töten. Diese Unterscheidung, die das
Kriegsrecht bestimmt, ist die historische Leistung des Christentums (System der 
theologischen Moral. – Berlin 1847. – S. 328-332; dieser posthumen Ausgabe
liegt eine Vorlesung von 1837 zugrunde). Die zweite Stelle zum Krieg ist die Dis-

753

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kussion des sittlichen Verhältnisses eines Staates zu den anderen. An dieser 
Stelle gelten nicht die Bedingungen des Naturrechts, sondern die des Völker-
rechts. Das Völkerrecht bestimmt die Beziehungen zwischen den Staaten, aber
es ist erst in der neueren Zeit auf christlicher Grundlage entwickelt worden und
läßt dem Unrecht noch viel Raum. Die Heilige Allianz ist ein neuer Status des 
Völkerrechts, das Völkerrecht ist zur Grundlage der europäischen Weltpolitik und
des Welthandels geworden und nur noch einige halb-barbarische Staaten haben
keine Vertragsbeziehungen. Der Kern des Völkerrechts ist Anerkennung der
Selbständigkeit, also des Prinzips der Nichtintervention (was Despotien und De-
mokratien schwerfällt). Christlich ist am Völkerrecht, daß alle Menschen dieselbe
Bestimmung haben und deshalb auch alle Völker und Staaten die gleichen Pflich-
ten gegeneinander. Was Markeineke „Staatensystem“ nennt, heißt seit Hedley
Bull eine internationale Gesellschaft: alle Staaten wissen „sich als Glieder eines 
einzigen Ganzen“ (oder in der gegebenen monarchischen Form: alle regierenden 
Häupter sehen einander als Mitglieder einer Familie). Zu dieser Einheit gehört
„das christlich-kosmopolitische Interesse“, das sich gerade jetzt in der Abschaf-
fung des Sklavenhandels und der Seeräuberei gezeigt hat. Ganz monarchisch ist
dieses Staatensystem bei Marheineke schon nicht mehr, er lobt die Rolle der 
Presse dafür, daß die Völker einander nicht mehr gleichgültig sind. Angriffskriege
waren nur im Naturzustand gerechtfertigt, in dem das Recht des Stärkeren gilt, 
„wie ein Orkan auf dem Meer oder eine Feuersbrunst.“ Das Völkerrecht ent-
sprang aus dem Bemühen, diesen gewaltsamen, rechtlosen Zustand zu been-
den. An die Stelle tritt die geordnete Vermittlung oder Intervention der anderen 
Staaten. Diese sind damit „Organe der völkerrechtlichen Idee, womit der Krieg 
verhindert oder erstickt werden kann.“ Ein Staat, der diese Regeln nicht anerken-
nen will, gibt den anderen ein Recht, ihn in seine Schranken zu weisen. Je barba-
rischer das Völkerrecht verletzt wird, desto größere Pflicht besteht für die anderen
Staaten, Widerstand zu leisten. Aber immer noch gehen Politik und Moral ganz 
verschiedene Wege und die christliche Lehre hat noch viel zu tun. „Nur durch die 
Macht des christlichen Bewußtseins kann es geschehen, daß alle einzelnen Staa-
ten sich einem Allgemeinen unterordnen, welches die sittliche Idee der Mensch-
heit ist.“ Die Menschheit kann nicht bestimmter auf die einzelnen Staaten wirken.
Daß die Staaten die Idee der Menschheit anerkennen und sich ihr unterwerfen,
nicht wegen eigenem Vorteil sondern für die ganze Welt, kann nur von der „Idee
der absoluten Menschheit in Christo“ kommen (ebd. S. 551-556; vgl. auch S. 233-
247 über Nationalität und Humanität, völlig im Gefolge Hegels eine Apologie des
europäischen Staates, der gerade in seiner Nationalität die Rohheit der früheren
Stadien der Weltgeschichte überwunden hat: „Der Patriotismus hat den Kosmo-
politismus zu seiner Wahrheit“). Der konservative Moraltheologe Wuttke hat Mar-
heineke (zusammen mit Hegel und Rothe) als einen verdammt, der lehre, daß 
„die rechte und gesunder Entwicklung der Menschheit“ durch den Krieg bedingt
sei (Handbuch der christlichen Sittenlehre. – Bd. II (1862) § 179). Wuttke selber
legt seiner Darstellung ein Schema von Verhältnissen der Sünde und Verhältnis-
sen der Erneuerung durch die Erlösung zugrunde. Marheinekes Darstellung
beruht auf einer ähnlichen Doppelheit: Einerseits muß die Rolle des Krieges unter 
den Bedingungen der unvollendeten Transformation des europäischen sittlichen
Weltzustandes studiert werden, andererseits muß die Erwartung, die das Christentum

754

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


darüber hinaus enthält, formuliert werden. Beide Phasen der Geschichte müssen
theologisch verstanden werden.

5.4.2.3 Richard Rothe
1799-1867. Dozent am Predigerseminar in Wittenberg, Theologieprofessor (pro-
testantisch) an den Universitäten Heidelberg, Bonn und wieder Heidelberg. Mit-
glied der Ersten Kammer der badischen Landstände. 1863 Mitgründer und Ideenge-
ber des liberalen Deutschen Protestantenvereins. Zur Biographie und (Kirchen-)Politik 
vgl. Adolf Hausrath, Richard Rothe und seine Freunde. – Berlin 1902-1906; Friedrich
Wilhelm Graf, Rothe, Richard, in: Biographisch-bibliographisches Kirchenlexikon 
VIII (1994) Sp. 759-823.

Richard Rothe sah sich als Begründer der theologischen Ethik; was unter diesem
Namen bisher bekannt war, sei nur ein „trübes Gemisch von biblischer Lehre und
philosophischer Ethik“ gewesen. Aber auch andere sahen ihn als den bedeu-
tendsten protestantische Ethiker (nach Schleiermacher): er bemühte sich darum, 
die Ethik umfassend theologisch zu begründen, und darum, die einzelnen Pflich-
ten durchgängig auf das ethische Gesamtziel zu beziehen. Seine Theologie ist
eine theologische Version des spekulativen Theismus. Die Gottesebenbildlichkeit,
die den Menschen zum Mitschöpfer an der Vollendung der Schöpfung machen 
soll, wird erst in der Geschichte des Menschengeschlechts erreicht, in einer Ent-
wicklung von der Natur zur Vergeistigung. Diese Versittlichung ist eine irdische 
Annäherung an das Reich Gottes. Das kann nicht vom Individuum geleistet wer-
den, nur von der gesamten Menschheit. Die Güterlehre, die das ethische Ziel 
bestimmen soll, ist eine Weltgeschichte der Sozialformen geworden von den iso-
lierten Familien über vorstaatliche Gesellschaften und den Staat bis zum Völker-
recht und zu einer allgemeinen Staatengemeinschaft, deren Vollendung bereits 
den Übergang zum irdischen und dann zum kaum noch irdisch zu nennenden
Reich Gottes ist (denn am Ende sieht Rothe eine Menschheit ohne weitere Fort-
pflanzung und sonstige Sinnlichkeit). Rothe identifiziert die Entwicklung der Sitt-
lichkeit weitgehend mit der Entwicklung des Staates (wie bei seinem Lehrer Hegel
ist eine Annäherung an den Vernunftbegriff des Staates gemeint, aber er macht
klarer, daß damit nur zukünftige Staaten gemeint sein können, nicht irgendein real
existierender Staat). Er wirft Hegel vor, die Ethik auf das Recht zu beschränken
und nie zu fragen, warum die rechtlichen Pflichten überhaupt beachtet werden.
Im Gefolge Schleiermachers (ein anderer seiner Lehrer) werden Geselligkeit,
Wirtschaft, Wissenschaft und Kunst als Gemeinschaftsbildungen analysiert. 
Gemeinschaftsbildung muß wirkliche, nicht nur äußerliche Vereinigung sein. In
der Gemeinschaftsbildung wird eine sittliche Persönlichkeit geschaffen, die mehr 
ist als die natürliche Individualität, die der Mensch mit den höheren Tieren ge-
meinsam hat. In der Gemeinschaft mit Gott und den Menschen wird der Mensch
frei. Die Kirche fehlt in der Reihe der Gemeinschaften: sie hat aber bei Rothe
große Bedeutung, solange das Christentum und seine Moral gelehrt werden
müssen; wenn die Moral gesellschaftlich gelebt werden wird, kann die gesonderte 
Kirche absterben. Wenn Rothe schon zur Zeit seines Todes aus der aktuellen
Diskussion verschwunden ist, lag das auch daran, daß die Theologen ihn als

755

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


einen eher philosophischen Ethiker wahrnahmen. Das neuere Interesse an Rothe
beruhte auf seiner Hoffnung, das Christentum werde seine nur kirchlich-religiöse
Periode überschreiten, und auf dem Wunsch der theologischen Generation von
1968, Rothe möge „endlich diejenige Wirkung erlangen, die ihm im 19. Jahrhun-
dert versagt blieb“ (Manfred Baumotte, Friedrich Julius Stahls und Richard Rothes
Version des ‚christlichen Staates‘ : neuzeitliches Christentum und Demokratie, in:
Die Freiheit planen : christlicher Glaube und demokratisches Bewußtsein / hrsg.
von Wolf-Dieter Marsch. – Göttingen 1971). Spätere Kommentare sind zurückhal-
tender geworden was die unmittelbare Relevanz angeht.   

Vgl. Hans-Joachim Birkner, Spekulation und Heilsgeschichte : die Geschichts-
auffassung Richard Rothes. – München 1959; Christian Walther, Typen des 
Reich-Gottes-Verständnisses : Studien zur Eschatologie und Ethik im 19.
Jahrhundert. – München 1961. – S. 117-136 Das Reich Gottes als die vollen-
dete Verchristlichung der Welt : Rothes Reich-Gottes-Verständnis; Günter
Geisthardt, Theologische Konzeptionen von Gesellschaft : Studien zu Richard 
Rothe, Wolfgang Pannenberg und Trutz Rendtorff. – Frankfurt am Main 1987.
– S. 21-156; Matthias Heesch, Transzendentale Theorie und religiöse Erfah-
rung : ihre Vermittlung als erkenntnistheoretische Grundintention in Richard
Rothes Theologischer Ethik. – Frankfurt am Main 1990; Falk Wagner, Theolo-
gische Universalintegration, in: Profile des neuzeitlichen Protestantismus /
hrsg. von Friedrich Wilhelm Graf, Bd. 1 (Gütersloh 1990) S. 265-286 (guter
Überblick); Trutz Rendtorff, „Weltgeschichtliches Christentum“ : Richard Rothe 
; theologische Ortsbestimmung für die Moderne, in: Zeitschrift für neuere
Theologiegeschichte 7 (2000) 1-19. 

Internationale Beziehungen werden bei Rothe, wie üblich, im Anschluß an den
Staat behandelt. In der Güterlehre, in der das ethische Ziel festgelegt wird, wer-
den Krieg und Frieden Teil der weltgeschichtlichen Entwicklung der moralischen
Gemeinschaften, nämlich des Staates, des Völkerrechts und der allgemeinen
Staatengesellschaft. Die unten referierten §§ 454-463 kommen aus der Güterleh-
re, in der 2. Auflage wurden sie stark überarbeitet, aber nicht grundsätzlich ver-
ändert (dort §§ 425-439). § 457 wurde in der 2. Auflage aus der Idealentwicklung 
der Menschheit entfernt, weil das Völkerrecht Folge von Konflikt und Krieg ist. In 
Orientierung an späte Vorlesungen hat der Herausgeber des posthumen dritten 
Bandes diesen Paragraphen in § 511 des Kapitels Das natürliche Sündenverder-
ben aufgenommen; auch dort paßt er in seiner alten Form nicht recht, denn es
geht stark um die Rolle des Krieges bei der Überwindung der Naturverhältnisse
(Rothe teilt Kants Befürchtung, daß der Frieden erst kommen könnte, wenn die
Natur den Menschen durch neue Kriege zum Frieden schleift). Die Staaten ent-
stehen auf dem Naturfundament von Volksphysiognomie und Sprache, das ist
eine Analogie zur ursprünglichen, bloßen Individualität der einzelnen Menschen. 
Mit der Staatenbildung ist aber bereits eine Überwindung der bloß natürlichen
Volkseigentümlichkeit eingeleitet. Eine Nation wird durch die Idee, die sie von
sich hat, geschaffen, dieser Prozeß schafft zugleich transnationale und internatio-
nale Beziehungen: den Staat zu völkerrechtlichen Bindungen, das Völkerrecht zur 
Staatenorganisation, die Staatenorganisation zum Reich Gottes als Vereinigung
aller im Schöpfungsplan vorgesehenen Individualitäten. Diese Logik der Staat-

756

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lichkeit und die christliche wechselseitige Achtung der Völker sind aufeinander 
angewiesen. Die Kirche hat keine internationale Aufgabe.

In der Pflichtenlehre stehen Krieg und Frieden, weil Verhaltensanweisungen für
eine Gegenwart gegeben werden müssen, die auf dem welt- und heilsge-
schichtlichen Weg noch nicht weit gekommen ist. Bei der Überarbeitung der Ethik
und auch in seinen Vorlesungen ist Rothe nicht mehr bis zur Pflichtenlehre ge-
kommen. Referiert werden §§ 1167-1170 aus dem Kapitel über Staatspflichten
im 3. Band (die Paragraphen wurden 1871 unverändert abgedruckt im 5. Band
als §§ 1158-1161). Was in der Güterlehre so klar ist, ist in der Pflichtenlehre wi-
dersprüchlich. § 1167 über den Wandel der Nationalität verweigert, wie in der
Güterlehre gefordert, alle Zugeständnisse an Nationaleitelkeit und -stolz. Der 
dabei dem deutschen Volk gegebene Rat, die politische Schwäche als Chance zu
begreifen, ist im nationalistischen 19. Jahrhundert gewiß einzigartig (vgl. den bei
Graf a.a.O. Sp. 797-799 zitierten Brief aus der Zeit nach dem preußischen Sieg
bei Königgrätz 1866, in dem Rothe die Reichsbildung durch Preußen als notwen-
digen Fortschritt anerkennt, aber Gott dankt, in einer früheren Periode gelebt zu
haben: der Durst nach Macht verändert den deutschen Charakter unvorteilhaft). 
Auch § 1168 mit der Forderung eines organisierten Rechtsinstitutes zwischen
den Staaten ist eine Ausarbeitung des Völkerrechtsparagraphen der Güterlehre. 
Der Kriegsabschnitt § 1169, in dem es um die Zwänge in der unvollkommenen 
Gegenwart geht, ist dagegen ein merkwürdiges patchwork: Leitmotiv ist, wie in
anderen philosophischen und theologischen Ethiken der Zeit, der Verteidigungs-
krieg als gerechter Krieg (er sammelt alle aufgetretenen Argumente zu Eingren-
zung des Krieges bei Schleiermacher, Hirscher und Wirth). Aber er strapaziert 
den Begriff der Verteidigung. Kriege, die nicht vermieden werden können, müs-
sen angenommen werden. Prinzipienkrieg (ein postrevolutionäres Thema) und 
Züchtigungskrieg (die Debatte des 18. Jahrhunderts um den ungerechten Feind)
können noch als eine Art Verteidigungskrieg verstanden werden. Wenn er aber
auch der Eroberungskrieg anerkannt, fällt er völlig aus dem Konsens der Juristen,
Philosophen und Theologen (daß Schleiermacher davon nichts wissen will, teilt er 
mit; er beruft sich – allerdings fälschlich – auf Marheineke). Für die Lehre, daß ein 
sittlich geschwächtes Volk seine staatliche Existenz verlieren soll, hat er einen
zeitgenössischen Vorgänger (Wirth), für die Rechtfertigung von Eroberungen zur 
Sicherung der materiellen Existenz eines Staates muß er bis auf Johann Gottfried
Fichte zurückgreifen (in politischen Diskussionen fehlt dieser Kriegsgrund auch
bei einigen Zeitgenossen nicht, aber als ein Argument des Rechts oder der Moral
wird er erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts präsentiert). Nach dieser fragwür-
digen Eingrenzung des Krieges endet Rothe mit dem Bellizismus der „Reinigung
der versumpften, ungesunden sittlichen Atmosphäre“ (die Quelle ist Hegel; wäh-
rend die Ethiker seiner eigenen Zeit einen eventuellen sittlichen Nutzen des Krie-
ges als zufällig und deshalb moralisch irrelevant aus der Ethik verwiesen haben).
Rothes Problem ist seine ethische Entwicklungsgeschichte der Menschheit: Wo 
andere Ethiker den realen Krieg in einer Entwicklungsgeschichte abtun können 
und in der Pflichtenlehre nur die Verteidigung zulassen, ist Rothes Entwicklungs-
geschichte so sehr idealisiert, daß alle historischen Eigenschaften des Krieges
ihren Platz in der Pflichtenlehre finden müssen. Während Wuttkes Vorwurf des
Bellizismus gegenüber Marheineke, der durchaus zwischen Geschichte und

757

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Pflicht trennt, unfair ist, hat er gegenüber Rothe recht: Der Kriegsparagraph der
Pflichtenlehre, der die Lösung von der Sünde behandeln sollte, referiert und
akzeptiert die fortgesetzte Versündigung. In der Geschichte kann Rothe keinen 
direkten Weg zum Frieden durch Moral versprechen.

Theologische Ethik. – Wittenberg : Zimmermann, 1845-1848. – 3 Bde 
2., teilweise völlig neu ausgearb. Auflage: Wittenberg 1869-1871. – 5 Bde
Neudruck der zweiten Auflage: Waltrop 1991
§§ 454-463 Die einzelnen Staaten und der allgemeine Staatenorganismus
§ 454 Die Vollendung der sittlichen Gemeinschaft ist mit der Entwicklung des 
Staates abgeschlossen. Aber der einzelne nationale Staat kann nicht Abschluß 
der Entwicklung des Staates sein, weil er auf dem Volk, einer beschränkten mate-
riellen Naturbasis, beruht. Die sittliche Gemeinschaft des bloß nationalen Staates 
ist noch nicht die das gesamte menschliche Geschlecht umfassende allgemeine
Gemeinschaft, deren Realisierung sittliche Aufgabe ist. Damit würden Öffentli-
ches Leben und Geselligkeit, Wissenschaft und Kunst noch hinter der völligen
Lösung der sittlichen Aufgabe zurückbleiben.
§ 455 Dieser natürliche Rest wird im Laufe der Entwicklung der einzelnen natio-
nalen Staaten aufgelöst, weil der nationale Staat selber darauf angewiesen ist, 
seine partikularistische, volkstümliche Geschlossenheit zu überschreiten. Das 
Bedürfnis nach Ergänzung ist für Welthandel und Wissenschaft evident, aber
auch der gesellige Trieb und die Kunst wenden sich Entwicklungen jenseits der 
nationalen Grenzen zu. Die Staaten folgen diesem bürgerlichen Verkehr und bil-
den eine allgemeine Gemeinschaft für eine universelle Politik.
§ 456 Zur Überwindung der ursprünglichen natürlichen Begrenztheit führt
gerade die Entwicklung der Eigentümlichkeit. Die Schranken fallen, aber nicht die
Unterschiede. Es bildet sich ein allgemeiner Staatenorganismus. 
§ 457 Solange die natürliche Partikularität nicht überwunden ist und die Völker
ihre Eigentümlichkeit noch mit Humanität identifizieren, muß mit Konflikten und
Kriegen gerechnet werden. Kriege sind nicht nur unumgänglich, sondern auch 
sittlich gerechtfertigt, solange es keine friedliche Schlichtung der Konflikte gibt. 
Gerade deshalb haben die einzelnen Staaten ein Bedürfnis nach einem geordne-
ten Rechtsverhältnis unter sich. Das Völkerrecht kann nur eine Zwischenstufe 
sein, denn es beruht auf dieser noch unvollständigen Ablegung der Partikularität. 
Mit dem Bewußtsein, daß die Eigentümlichkeit nicht die universelle Humanität ist, 
wird der allgemeine Völker- und Staatenbund kein bloßes Rechtsverhältnis mehr
sein. Die Kriege, die das Völkerrecht geschaffen haben, werden auch den Prozeß
seiner Überwindung vorantreiben.
§ 458 Da der allgemeine Staatenorganismus auf der Entwicklung aller Volksei-
gentümlichkeiten beruht, werden Vielheit und Verschiedenheit nicht ausgelöscht,
sondern mit voller Schärfe ausgeprägt. Das ist die Bedingung der harmonischen
Lebensbewegung des Ganzen. 
§ 460 Der allgemeine Staatenorganismus setzt die vollendete Entwicklung der
einzelnen Staaten voraus, diese Entwicklung setzt die Entwicklung aller Sphären 
(Kunst, Wissenschaft, geselliges und öffentliches Leben) voraus, diese wiederum 
die Entwicklung der Persönlichkeiten. Die Realisierung des allgemeinen Staaten-
organismus ist auf die Vollendung des moralischen Prozesses angewiesen und
ist zugleich dessen Vollendung.

758

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


§§ 1106-1177 Die Staatspflichten
§ 1167 Zu den Pflichten des Staates gehört die Entwicklung eines kräftigen 
Nationalbewußtseins, eine schwierige Aufgabe, weil es für ein Volk schwierig ist,
seine Eigentümlichkeit richtig zu erkennen. Die Nationalität hat (wie jede Indivi-
dualität) Beschränktheiten, die an ihren eigentümlichen Vollkommenheiten betei-
ligt sind. Die Deutschen müssen erkennen, daß ihre politische Schwäche (der 
fehlenden Zentralstaat und damit geringer Einfluß auf die europäische Politik) 
eine Stärke ist. Ihre Aufgabe liegt in der Sphäre des Geistes nicht in der Sphäre
der Weltpolitik. Es muß neben so vielen nach außen gekehrten Völkern auch ein 
nach innen gekehrtes Volk geben. Beides in einem Volk zu entwickeln grenzt ans
Unmögliche. Die Deutschen werden dadurch auf die Entwicklung der Sittlichkeit
verwiesen und nehmen großen Anteil an der Entwicklung bei anderen Völkern
und halten Nationalegoismus, Nationalstolz und Nationaleitelkeit von sich fern. 
Diese Reinheit ist aber nur durch Christentum möglich.
§ 1168 Der Staat muß gegen die anderen Staaten ein völkerrechtliches Verhält-
nis einhalten und auf eine völkerrechtliche Verbindung zwischen allen einzelnen 
nationalen Staaten und damit auf einen allgemeinen Staatenorganismus hinwir-
ken. Vor der Bildung eigentlicher Staaten haben die Völker sich nur für egoisti-
sche Zwecke umeinander gekümmert. Je mehr bei ihnen im Innern die politische
Idee ins Bewußtsein kommt, desto mehr treten sie auch untereinander in einen
politischen Verkehr und teilen einander mit, was das politische Leben fördern
kann. Alle Staaten müssen dafür sorgen, daß in keinem Staat die politische Ord-
nung überhaupt umgestürzt wird. Ansonsten gilt Nichteinmischung, Intervention 
ist Ausnahme. Da Konflikte nicht ausbleiben können, müssen nicht unmittelbar
beteiligte Staaten für friedlichen Ausgleich wirken. Mit zunehmendem freundli-
chem Verkehr ist das ein Interesse auch der Staaten. Es wird sich ein internatio-
naler Gerichtshof (wie Kant ihn verlangt) entwickeln, in welcher Form auch immer. 
Durch das Bewußtsein der Idee des Staates wird diese internationale Rechtsinsti-
tution wie von selbst kommen. Das Christentum und die zunehmende finanzielle
Unmöglichkeit einen Krieg zu führen, haben daran einen Anteil.
§ 1169 Die Notwendigkeit und damit die sittliche Rechtmäßigkeit des Krieges 
kann noch nicht ausgeschlossen werden, auch wenn solche Kriege sittlich anor-
mal bleiben. Prinzipienkriege können gegenwärtigen kaum vermieden werden; in
ihnen ist Vermittlung unmöglich, denn jeder Vermittler würde als Partei wahrge-
nommen. Es sind die intensivsten Kriege: weltgeschichtliche Krisen, durch wel-
che die Menschheit notgedrungen durchgehen muß. Jeder Staat hat die Pflicht,
für seine politischen und sittlichen Prinzipien zu kämpfen. Der Krieg ist dann fak-
tisch Völkerprozeß, weil es keine andere Institution gibt. Vertilgungskriege kön-
nen nie gerechtfertigt werden. In einem Krieg müssen wirklich unveräußerliche
Güter verteidigt werden: Freiheit, Ehre, Nationalität eines ganzen Volkes. „Jeder 
sittlich rechtmäßige Krieg ist ein Nationalkrieg.“ Die Zeiten der Kabinettkriege sind 
vorbei. Vor einem Krieg muß geprüft werden, ob das Volk wirklich verletzt wurde,
muß gütliche Verständigung versucht werden, müssen alle sonstigen Mittel
erschöpft sein. So ist nur Verteidigung erlaubt, aber unter Verteidigung können
auch der Züchtigungskrieg gegen Völker, die ihre Nachbarn ständig bedrohen,
fallen. In Zeiten großer weltgeschichtlicher Umbrüche und zur Sicherung der poli-
tischen Existenz will Rothe sogar den Eroberungskrieg als Verteidigung gelten
lassen. Vom einzelnen Bürger kann nicht erwartet werden, daß er die Rechtmä-

759

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ßigkeit eines Krieges beurteilen kann. Er muß seine Zweifel öffentlich ausspre-
chen, kann sich aber guten Gewissens doch dem Krieg anschließen. Wenn der
Krieg mit Menschlichkeit geführt wird, kann er ein Schauplatz hoher menschli-
chen Tugenden sein und ein Mittel zu Reinigung einer ungesunden sittlichen 
Atmosphäre, „zur Erfrischung und Erstärkung der Völker.“ Auch ein Mittel zur
Verbreitung der Kultur kann er sein.
§ 1170 Der Staat muß eine Kriegsmacht unterhalten (bereits die innere Sicherheit
benötig das). In der Form eines Volksheeres kommt die Nation zu ihrem vollen 
Selbstgefühl, das auch unterlegene materielle Kraft kompensieren kann.

5.4.2.4 Ferdinand Flores Fleck
1800-1849. Theologieprofessor (protestantisch) in Leipzig und Gießen. 

Als Theologe hatte Fleck kein hervorragendes Ansehen bei Zeitgenossen oder
Nachwelt, seine Leistungen als Exeget und Dogmatiker waren eher konventionell. 
Er hatte nicht mehr gegen die alte Orthodoxie und den alten Rationalismus zu 
kämpfen, er verteidigte einen „aufgeklärten Supranaturalismus“ gegen die neue
Evangelienkritik. Philosophisch hält er es mit Herbartianern und spekulativen
Theisten (beides liegt in Leipzig nahe, aber wir wissen nicht, wie tief es ging). Als
Moraltheologe ist er nur mit seinem Vortrag zu Krieg und Frieden hervorgetreten,
allein dank dieses posthum veröffentlichten Textes ist er nicht völlig vergessen. 
Der Herausgeber dieser Schrift könnte recht haben, daß Fleck auf die internatio-
nale Friedensbewegung seit 1848 reagieren wollte. Es wäre dann einer der Texte, 
die durch die Friedensbewegung angeregt wurden (in Flecks Fall nicht direkt, es
gibt keinen Hinweis, daß er sich an einem Preisausschreiben beteiligen wollte),
die aber den Weg zum Frieden komplexer sehen, als die Friedensbewegung ihn 
sah. Das 19. Jahrhundert hat sich für diese Friedensschrift nicht interessiert. Spä-
ter wurde er als ein Anhänger der Idee eines Völkerbundes angesehen, sympa-
thisierend, aber alles andere als zuversichtlich (Veit Valentin, Geschichte des
Völkerbundgedankens in Deutschland. – Berlin 1920. – S.76f.; Andreas Volkmer,
Kriegsverhütung und Friedenssicherung durch Internationale Organisation :
deutsche Ideen und Pläne 1815-1871. – Diss. Marburg 2012. – S. 26-29). Was
übersehen wurde: Fleck spricht als Theologe. In der moralisch unvollkommenen
Welt muß der Krieg als Notwehr akzeptiert werden; das ist auch bei Fleck ein
naturrechtliches Argument. Jedes Lob des Krieges, das darüber hinaus geht,
beansprucht aber, von den Plänen Gottes mehr zu wissen, als Menschen wissen 
können. Der Text ist eine theologische Kritik der geschichtsphilosophischen Apo-
logie des Krieges. 1849 könnte man dabei an eine Polemik gegen hegelianischen 
Bellizismus denken, aber deutlich ist bei Fleck nur die Abgrenzung von seinem 
eigenen theologischen Lehrer Heinrich Gottlieb Tzschirner, der freilich eine sol-
che Vielfalt von Argumenten präsentiert hatte, daß andere davon wie die Quelle
von Flecks eigenen Argumenten aussehen, darunter übrigens auch diese War-
nung davor, die Pläne Gottes kennen zu wollen (zu Tzschirners Über den Krieg
1815 siehe Bd. I, 669-670; es gibt in seinem Vortrag keine Zeichen, daß Fleck
spätere Literatur überhaupt kannte). Zu den Argumenten, in denen sich Tzschir-
ner und Fleck einig sind, gehört der Verweis auf den Fortschritt. Fleck setzt damit

760

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seine Antrittsvorlesung in Gießen 1847 fort, die völlig optimistisch sein wollte und
Kant und Herbart vorrechnete, daß sie nicht eindeutig Position für den Fortschritt
bezögen. Gegen Theorien des ständigen Rückschritts oder der zirkulären Stag-
nation zeigte er damals Begeisterung für Fortschritte in Wissenschaft und prakti-
schen Disziplinen, in Sittlichkeit und öffentlicher Meinung. Direkt sage das Christen-
tum zwar nichts über den Fortschritt, Fleck erlaubte sich aber zu deduzieren: der
christliche Gott wird die Menschen nicht im Dunklen tappen lassen (Der Fort-
schritt des Menschengeschlechts zum Besseren. – Gießen 1848). Dagegen ist 
1849 sein Argument für den Frieden im Plan Gottes bemerkenswert defensiv. Der
Krieg ist bei Fleck eine Probe der optimistischen Geschichtstheorie. Den Ver-
dacht, der Krieg könne einen positiven Zweck in der Geschichte haben (eine An-
sicht, die Fleck auch seinem Lehrer Tzschirner vorwerfen muß), kann er theore-
tisch nicht ausschließen. Er fordert zu praktischer Widerlegung auf.

Der Krieg und der ewige Friede : nach Vernunft und Christenthum. – Leipzig
: Fritzsche, 1849. – LIV, 61 S.
I Populäre Ansichten vom Kriege
Die praktische Vernunft verdammt jeden Krieg. Streit ist unvermeidbar, soll aber
nicht zum Krieg führen. Der Krieg ist ein Rückfall ins Tierische und ins Recht des 
Stärkeren. Fortschritte von Gesittung und Wohlstand, Künsten und Wissenschaf-
ten benötigen äußere Ruhe. Die jüdischen Propheten und das Christentum sind 
sich einig, daß der Gott des Heils ein Gott des Friedens ist. Der Messias ist Frie-
densfürst. Aber auch Philosophen haben die Idee des ewigen Friedens ausge-
sprochen: rechtliche Entscheidung statt Waffengewalt.
II Philosophische und christliche Erörterung des Gegenstandes. Gründe
für und gegen den Krieg
Wenn der Krieg vernunftwidrig ist, so könnte er doch naturnotwendig sein, denn
alle Versuche, ihn zu ersetzen, sind gescheitert: Universalstaat (hemmt individu-
elle und soziale Entwicklung), Isolierung der Völker (widerspricht dem Drang der
Menschen und Völker), Völkertribunal (braucht zu viele günstige Voraussetzun-
gen), Gleichgewicht (benötigt mehr Kriege als es verhindert), Kirche (eine solche 
Kirche gibt es nicht); Heilige Allianz (eine edle Idee, aber durch Mißbrauch in Ver-
ruf geraten). So bleibt der ewige Frieden ein Vernunftgebot, aber die Vernunft
muß ihren Bankrott erklären und wir können alleine auf die moralische Perfektibi-
lität setzen. „Nur von Innen heraus kann der Menschheit geholfen werden.“ Gera-
de heute, wo wieder Prinzipienkriege drohen, ist ein wachsender guter Willen
gefordert. Völker müssen aufhören sich zu hassen, sie müssen einander ihre
Vorzüge gönnen, freieren Handelsverkehr aufnehmen und in religiöser Hinsicht
duldsamer werden. Das Christentum kann dabei helfen, denn der Erlöser wollte 
den Krieg nicht, da haben Quäker und Mennoniten recht. Aber pazifistische Zu-
rückhaltung würde die Bösen begünstigen. Wir müssen die Bergpredigt als eine
Hyperbel der Antithese in orientalischem Stil lesen. Solange die Verhältnisse 
nicht anders sind, muß auch der Christ den Krieg als Notwehr im Kampf um un-
veräußerliche Rechte anerkennen. Wegen dieser Einschränkung auf Notwehr
sind aber die meisten Kriege der Geschichte als ungerechte Kriege zu erkennen. 
Auch für diese gibt es psychologische und geschichtsphilosophischen Argumen-
te: Die Menschennatur enthalte Haß und Liebe, Eigennutz und Wohlwollen, einen
Trieb zur Trennung und zur Vereinigung. So wie der Krieg Staaten vernichtet,

761

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schaffe er neue und verjünge die Menschheit. Dagegen muß man theologisch
antworten: Wir kennen Gottes Plan nicht. Deshalb ist es sicherer, den subjektiven 
Standpunkt, daß Krieg verwerflich ist, einzunehmen. Die Vorteile, die man dem
Krieg zuschreibt, könnten alle nur zufällig mit ihm verknüpft sein oder nur für frü-
he Zeiten gelten. Nur Gott kann entscheiden, was höheren Wert hat: die glänzen-
den Eigenschaften des Krieges oder die stillen christlichen Tugenden der Bürger
im Frieden. Frühere Geschlechter haben die Schule des Krieges durchgemacht, 
um zum Frieden zu kommen, warum sollten wir es nicht mit der Schule des Frie-
dens versuchen?

5.4.2.5 Karl Werner
1821-1888. Professor für Moraltheologie am Theologischen Seminar in St. Pölten
und Theologieprofessor (katholisch) an der Universität Wien. In späteren Jahren
v.a. als Philosophie- und Theologiehistoriker bekannt. Vgl. Joseph Pritz, Mensch
als Mitte : Leben und Werk Carl Werners, Bd. 1. – Wien 1968 (v.a. S. 62-75 über 
Werners Publizistik im Umkreis der Revolution von 1848,  beleuchtet auch die
Genese seiner Ansichten vom Frieden); Walter Schroeder, Karl Werner als Sozial-
philosoph. – Dissertation München 1963 (ein Überblick).

Karl Werner zeigte nach dem Ende des etatistischen Josephinismus einen Mit-
telweg zwischen spekulativer Theologie (seine Ethik ist Anton Günther gewidmet)
und Scholastik auf. Er war der katholische Moraltheologe, der am stärksten von
der zeitgenössischen protestantischen Moraltheologie gelernt hatte. Die Protestan-
ten werden gewürdigt, weil sie die christliche Ethik als Wissenschaft begründet
haben. Er setzt sich ab von Kasuistik, Thomismus und Mystik, die bisher die
katholische Moraltheologie bestimmt hatten. Wie bei den meisten protestanti-
schen Moraltheologen und bei Johann Baptist Hirscher, seinem wichtigsten 
katholischen Vorgänger, ist seine Ethik heilsgeschichtlich angelegt. Von den
meisten deutschen protestantischen theologischen Ethiken, die sich zur politi-
schen Moral äußern, unterscheidet sie sich dadurch, daß dem Abschnitt über den
Staat nicht selbstverständlich ein Abschnitt über die Beziehungen zwischen den
Staaten folgt. Für den Katholiken kann allein die Kirche die Menschengemein-
schaft darstellen. Das ist jedoch keine dogmatische Forderung nach einer Rolle des 
Papstes, wie es ultramontane Katholiken vorher oder nachher vertreten haben, 
sondern ein komplexer historischer, heilsgeschichtlicher und moralischer Prozeß.
Werner kennt drei soziale Ideen der christlichen Gesamtkirche: Völkerrecht, Got-
tesfrieden und Weltheiligung. Das Völkerrecht hat zum Ziel ein Völkerschiedsge-
richt, aber die Wirklichkeit in der Zeit der Sünde bleibt der Krieg. In der Art des
19. Jahrhunderts erklärt Werner das Recht des Krieges mit der Mission, die jedes
Volk empfangen hat. Sein Muster des ewigen Friedens kommt nicht von dem
Völkerrechtsphilosophen Kant, sondern von dem Propheten Isaiah: Der ewige
Frieden kann nur durch Moralisierung aller Völker kommen, ein Vorgang der bei 
Werner unbestimmt zwischen Vollendung irdischer Geschichte und Wiederkunft
Jesu Christi steht. Auch in dieser Sicht des Reiches Gottes und in der Betonung 
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen erweist Werner sich als ein Autor des 
19. Jahrhunderts.

762

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


System der christlichen Ethik, Dritter Teil: Pflichtenlehre. – Regensburg :
Manz, 1852. – XX, 755 S.
§ 183 Völkerrecht
Das Völkerrecht beruht auf der göttlichen Mission der Völker, die von der Kirche
gelehrt wurde. Die Völker des Altertums waren rechtlose Beute von Eroberern. 
Freilich ist das Völkerrecht auch in der christlichen Gesellschaft prekär und die
öffentliche Meinung ist kein Schutz vor dem Übermut der Starken. Vertragsrecht
und Gleichgewicht halten nur mühsam stand. Man hat deshalb ein Völkergericht 
postuliert. Der Idee nach kann das nur dem Papst zustehen, so wie es im Mittelal-
ter auch real von ihm ausgeübt wurde. Aber die Völker haben heute einen höhe-
ren Grad politischer Mündigkeit und die Staaten sind besser organisiert; deshalb 
wird die Kirche diese Aufgabe nicht mehr direkt ausüben, zumal sich zu viele 
Völker der Kirche entzogen haben. Das Völkergericht kann nur ein Schiedsgericht
sein, ohne andere Sanktion als moralischem Ansehen. Das ist Wiederherstellung
der Theokratie in einem geistigen und geläuterten Sinn. Als Ziel der Mensch-
heitsentwicklung muß das unterstellt werden, liegt aber in weiter geschichtlicher
Ferne. Es ist nicht gewiß, ob es im irdischen Heilsplan überhaupt vorgesehen ist.
So bleibt zunächst nur das christliche Gewissen, das als öffentliche Meinung
wirkt. Er setzt auf die „natürliche Notwendigkeit“, die von Gott selbst zur Unter-
stützung seines providentiellen Weltleitungsplan gesetzt ist, und auf die sittliche
Potenz des monarchischen Prinzips, das im Verkehr der Völker mäßigend wirkt.
§ 184 Gottesfriede
Der Gottesfriede wurde im Mittelalter innerhalb der Staaten benötigt, zwischen 
den Staaten hat diese Idee weiter Bedeutung. Aber mit einer Verwirklichung ist
nicht zu rechnen, „bis die Welt ganz Kirche geworden, und die Menschheit in Gott
vollendet ist.“ Erst dann wird die durch die Sünde eingedrungene Zwietracht voll-
kommen bewältigt sein. Wegen der Zwietracht entsteht der Krieg, der wie der 
Frieden selber ein göttliches Recht in Anspruch nehmen kann. Der Krieg ist
unvermeidlich, denn die Mächte des Guten und Bösen können nicht gleichzeitig
nebeneinander bestehen. Das Gute hat die Pflicht, sich gegen das Böse zu ver-
teidigen. Die Staaten oder Völker haben ein Notrecht, wegen der Mission, die
jedes Volk empfangen hat, müssen sie ihr Recht verteidigen. Die Naturseite die-
ser Mission ist der Selbsterhaltungstrieb. Der Frieden ist unmittelbarer Willen Got-
tes, der Krieg ist göttliche Zulassung „und hat seinen nächsten Ursprung in den
Leidenschaften der Menschen.“ Der Krieg ist Teil „der gottentfremdeten Welt“ und 
offenbart in seinen Ursachen und Folgen die Sünde. Der ewige Frieden kann
nicht in der irdischen Geschichte erreicht werden (er zitiert nicht Kant, sondern 
die Friedensprophezeiung bei Isaiah, eine Rückkehr der paradiesischen Unschuld).
Die Menschen, so wie sie sind, könnten ihn nicht ertragen.
§ 185 Weltheiligung
Das eschatologische Weltende des ewigen Friedens ist nicht apokalyptisch, son-
dern die Bekehrung aller Menschen, die freilich nur durch ein erneutes Eingreifen
Jesu Christi vorstellbar ist. Aufgabe des Papsttums ist es, die Völker darauf vor-
zubereiten (die Leistung des Protestantismus für diesen geistlichen Fortschritt ist
rein kritisch und wird zur Kräftigung des Katholizismus führen). Alles, was in der
Tugend- und Pflichtenlehre beschrieben worden ist, ist weltheiligendes Tun:
Nachahmung des göttlichen Handelns, das wir durch Jesus Christus kennen.
Weltheiligung ist möglich durch die Gottesähnlichkeit des Menschen.

763

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.4.3 Der philosophische Weg zum Realismus
Siehe auch oben bei Friedrich Adolf Trendelenburg, dessen historische Bedeu-
tung eher in der theoretischen Philosophie liegt, der hier aber als Naturrechts-
und Völkerrechtsautor behandelt wird (oben Abschnitt 2.5.4.7).

5.4.3.1 Rudolph Hermann Lotze
1817-1881. Professor der Philosophie in Leipzig, Göttingen, Berlin (zunächst lehr-
te er parallel auch Medizin). Biographie: Reinhardt Pester, Hermann Lotze : Wege
seines Denkens und Forschens ; ein Kapitel deutscher Philosophie- und Wissen-
schaftsgeschichte im 19. Jahrhundert. – Würzburg 1997.

Lotze war gewiß der angesehenste der Universitätsphilosophen der mittleren
Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts, nicht nur in Deutschland; „Lotzes Philosophie
allein verträgt den Maßstab der klassischen Systeme“ (Gerhard Lehmann). Aber
es ist merkwürdig schwierig geworden, Bedeutung und Ansehen gerade Lotzes
zu erläutern. Wie alle Schulphilosophen des 19. Jahrhunderts hatte Lotze die
Aufgabe übernommen, zwischen Idealismus und Materialismus einen Mittelweg
zu finden: Einerseits sollte in der Naturwissenschaft nur der „Mechanismus“ gel-
ten (das sollte jede romantische, vitalistische, teleologische Naturphilosophie
ausschließen), andererseits sollte der „Mechanismus“ in Anthropologie und Ethik 
keinerlei Geltung haben. Die Welt der Wissenschaft muß ergänzt werden durch 
die Bedürfnisse des Gemüts und der Werte („Gemüt“ war ein Begriff der Schul-
philosophie des 18. Jahrhunderts für den Ort der Wertschätzung der Tugenden). 
In gewissem Sinn verstehen auch Tiere, aber der Mensch verlangt Würde der
Eindrücke. Damit setzt Lotze die Hauptlinie des Idealismus fort, die von Rousseaus
Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars zu dem Primat der praktischen Philo-
sophie bei Kant und Fichte führte. Unser Weltbild erhebt unser Menschenbild: wir
müssen glauben, daß wir an einer übersinnlichen Welt mitarbeiten. Lotze hat die 
Systemphilosophie aufgegeben, hält aber daran fest, daß es in der Philosophie
um den Zusammenhang der Welt gehen muß, der aber nur persönlich gefunden 
und anderen nur wie in einer Unterhaltung vorgeschlagen werden kann. Diese 
gemäßigte Skepsis kann nur so viel bieten, wie benötigt wird, um radikale Skep-
sis des Materialismus zurückzuweisen. Alle dominierenden Schulen, alle großen 
Namen des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts in Deutschland und in der
englischsprachigen Welt sind von der Auseinandersetzung mit Lotze geprägt,
aber es gab keine Lotze-Schule. Mit dem neuen Glauben an verläßliche philoso-
phische Methoden im 20. Jahrhunderts wurde geraunt, er habe zu wenig Mut 
gehabt, um einer der großen Philosophen zu sein. Er wurde mit einem General 
verglichen, „der nach einer verlorenen Schlacht das geschlagene Heer in der 
letzten noch nicht verlorenen Widerstandsfestung sammelt“ (Paul Tillich); man
vermißte den „Prankenschlag“ des älteren Fichte (Hermann Glockner) oder das
„gebieterische Lehrwort“ Hegels (Ernst Bloch). Erst mit dem Verblassen der metho-
dischen Gewißheiten der Schulen des 20. Jahrhunderts hat das Interesse an Lotze
wieder zugenommen. Man interessiert sich für einen Begründer des vermeintli-
chen Spezialfaches der philosophischen Anthropologie.

764

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vgl.: Max Wentscher, Fechner und Lotze. – München 1925. – S. 73-198; 
Ernst Wolfgang Orth, Der Anthropologiebegriff Rudolf Hermann Lotzes und
seine Bedeutung für Philosophie und Wissenschaften der Gegenwart, in: Der
Mensch und die Wissenschaften vom Menschen / hrsg. von Gerhard Frey und
Josef Zelger. – Innsbruck 1983. – S. 371-382; ders., R. H. Lotze : das Ganze
unseres Welt- und Selbstverständnisses, in: Grundprobleme der großen Phi-
losophen : Philosophie der Neuzeit IV / hrsg. von Josef Speck. – Göttingen
1986. – S. 9-51; Reinhardt Pester a.a.O.; Daniel Gruschke, „Schlüssel zu der 
Welt der Formen“ : der Wertbegriff des Rudolf Hermann Lotze. – Marburg
2011; Frederick C. Beiser, Late German Idealism : Trendelenburg and Lotze.
– Oxford 2013. – S. 125-315; ders., Lotze‘s Mikrokosmus, in: Ten Neglected 
Classics of Philosophy. – New York 2017. – S. 84-119; Florian Bach, Die klei-
ne Welt : Hermann Lotze‘s Mikrokosmos : die Anfänge der Philosophie des
Geistes im Kontext des Materialismusstreits. – Hamburg 2018. Aus der um-
fangreichen Literatur zur Wirkungsgeschichte: Lotze et son héritage : son
influence et son impact sur la philosophie du XXe siècle / Federico Boccaccini 
(dir.). – Bruxelles 2015; Denken im Zwiespalt : zum 200. Geburtstag des Phi-
losophen Rudolph Hermann Lotze : Tagungsband / hrsg. von Jürgen Voll-
brecht. – Bautzen 2017.

Auch Lotzes praktische Philosophie will einen Mittelweg zwischen Idealismus und
Materialismus gehen. Einerseits sieht er in Gemüt/Gewissen ewige Werte gege-
ben und nicht zufällig sind es die alten Transzendentalien des Seins: das Gute 
und das Schöne (dazu auch das Heilige und, für die theoretische Philosophie,
das Wahre). Inhaltlich bestimmt werden die Urteile aber erst durch das persönli-
che Gemüt und durch die menschliche Geschichte, erst durch menschliche Will-
kür werden die allgemeinen Ideen in die Wirklichkeit eingeführt. Wir brauchen die 
Idee des Guten, um das Belieben der einzelnen und die Veränderung der äuße-
ren Umstände in Schranken zu weisen. Diese Ideenentwicklung ist gegen positi-
vistische Geschichtskonstruktionen gerichtet, aber auch gegen Hegel, der auf
schönere Ideen verweist, statt nach irgendeinem lebendigen Menschen zu fra-
gen, dessen Glück darauf wartet. Lotzes Ethik ist eine eudämonistische Ethik, in
den 1880er Jahren wird die ethische Diskussion in Deutschland weitgehend Lotzes
Mittelweg eines gemäßigt altruistischen Eudämonismus folgen. Aufgabe der
Geschichtsphilosophie ist, das Glück im Fortschritt der Welt zu bewerten. Eine 
Voraussetzung für Glück ist Hochschätzung der Arbeit, die der Antike noch fehlte,
die aber auch die moderne Gesellschaft nur mühsam erreichen kann, weil das
Lebendige aus dem arbeitsteiligen Arbeitsprozeß verschwindet. Lotze verweist
auf die Notwendigkeit von Arbeiterassoziationen und Arbeiterbildung. Die 
Menschheit hat den Punkt, daß keine völlige Umgestaltung mehr zu wünschen
sei, noch nicht erreicht. Gegen Nostalgie für frühere, engere Gemeinschaften
protestiert Lotze: es gibt ein Bedürfnis nach Ergänzung und Austausch, nur weite-
re Verkehrsräume befriedigen diesen Austausch. Lotze ist der wichtigste Apolo-
get einer offenen Gesellschaft in der deutschen Philosophie des 19. Jahrhun-
derts, aber er besteht zugleich auf der notwendigen Vermittlung von globaler Öff-
nung und Sicherheit einer engeren Heimat. Da Lotzes Geschichtsphilosophie 
weder den Wissenschaftsanspruch des Positivismus noch Hegels antizipierendes
Urteil vom Weltende her beanspruchen will, kann sie nur ein persönliches Urteil

765

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sein. Jeder muß für sein Handeln zu einem Urteil über den Lauf der Geschichte
kommen, aber wir können hoffen, daß sich die Geschichte als Weg zur Gemein-
schaft der Menschheit zeigt. Als politischer Philosoph im engeren Sinne ist Lotze
gemäßigt konservativ. Im politischen Streit geht es nicht um allgemeine Ideen,
sondern um bestimmte historische Verwirklichung. Gesellschaftliche Ordnung
beruht auf historisch erzielten Einigungen über Recht. Recht ist Menschenwerk,
es hat keine Heiligkeit. Er empfiehlt seiner Zeit eine konstitutionelle Monarchie,
die am ehesten diese gemäßigte Fortentwicklung des Rechtes sichern kann
gegen Forderungen aus einem vermeintlichen Naturrecht und gegen den Angriff
der Interessen der Gegenwart auf das erlangte und das zukünftige Recht (er hat
eine hohe Achtung vor der Bedeutung der berufsständischen Tradition, aber die
Zeit, darauf eine Verfassung zu gründen, ist abgelaufen). Lotzes praktische Phi-
losophie in lehrmäßiger Form sollte der dritte Teil seines System der Philosophie
sein, der nicht geschrieben wurde. Wir besitzen nur die Einleitung und müssen
sie ergänzen durch Passagen aus Mikrokosmus und die Vorlesungen zur prakti-
schen Philosophie. Mikrokosmus ist ursprünglich als Geschichtsphilosophie kon-
zipiert worden, als eine Aktualisierung von Herders Unternehmen (vgl. jetzt die
Büchern VII, Die Geschichte und VIII, Der Fortschritt). Aber Lotze als Geschichts-
und Kulturphilosoph ist auch von neueren Kommentatoren, die den Mikrokosmus
zur Ergänzung seiner Logik, Metaphysik und Ethik brauchen, nur flüchtig beach-
tet worden. Vgl. jedoch Pester a.a.O. S. 255-276.

Unter den vielen Themen des Mikrokosmus finden auch die internationalen
Beziehungen einen Platz, nur 10 von über 1500 Seiten, aber es ist der wichtigste
Beitrag aus der deutschen Schulphilosophie in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts 
zu den internationalen Beziehungen. Im Zentrum stehen die transnationalen
Beziehungen und die Frage, wie viel Berechtigung der Staat behält. Auch hier 
wird das Recht des Alten verteidigt gegen unbegrenztes Vertrauen in das Neue.
Diese Passage steht in einem Abschnitt über Fortschritt im öffentlichen Leben
und die Grenzen von Planungen. Trotz aller Fortschritte der Weltläufigkeit wird
der Krieg wohl nicht verschwinden; er zeigt die ursprüngliche menschliche Grau-
samkeit, er kann aber humaner werden (Mikrokosmus Bd. II (1858) Buch VI/3, in
den Ausgaben 1923 und 2017 auf S. 402-403). Die kosmopolitische Ansicht, daß
die Teilung der Menschheit in Staaten, zwischen denen dann Konflikte möglich
sind, ein abnormer Zustand ist, scheitert am Recht jeder Nation in der Geschichte
zu wirken, das „durch die eifersüchtige Ausbildung der ihr ganz eigentümlichen
Gaben und durch den Stolz und Selbsterhaltungstrieb, der aus der Liebe zu die-
sen Eigentümlichkeiten entspringt.“ Man kann den Krieg nicht durch Recht besei-
tigen, man kann ihn aber rechtlich beschränken (Grundzüge der praktischen Phi-
losophie : Dictate aus den Vorlesungen. – Leipzig 1882. – § 75 Aufgabe der Regie-
rung in der Sorge für die Macht und die Sicherheit des Staates nach außen; diese 
Ausgabe enthält die Vorlesung SS 1880, die 2. Auflage 1884 greift auf eine Vor-
lesung von 1878 zurück und enthält keine Hinweise auf internationale Beziehun-
gen). Der Krieg muß akzeptiert werden, weil selbstbewußte Nationen rasch zu 
„Übermut“ neigen, gegen den Widerstand nötig ist. Es ist ein Motiv, das von Aristo-
teles oder Hegel gut bekannt ist. Wie Hegel will Lotze ein Analytiker sein, kein
Moralist. Die Analyse ist historischer geworden. Lotze nimmt die transnationalen
Beziehungen ernster als Hegel. Das Bedürfnis nach Selbständigkeit und das

766

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bedürfnis nach Austausch müssen vermittelt werden. Das Bedürfnis nach Aus-
tausch kann der kriegerische Staat nicht länger erfüllen. Aber die Nation wird neu
definiert als Einheit der gemeinsamen Arbeit, deren Zusammenhalt nicht aufge-
geben werden kann. Eine volle kosmopolitische Einheit ist weder wünschenswert 
noch zu erwarten. Das Bedürfnis nach einer Heimat muß akzeptiert werden; was 
darüber hinaus an Einheit nötig ist, bringt der transnationale Verkehr. Eine uni-
versale Kommunikationsgemeinschaft (Lotze interessiert sich für geistigen Aus-
tausch, nicht für Güterverkehr) bringt noch nicht den Frieden. Lotzes Hinweise
auf das Völkerrecht zeigen das Zeitalter Napoléons III.: Es ist ein diplomatisch
definiertes Völkerrecht, das von Kongressen der europäischen Großmächte fort-
entwickelt wird. Es gibt ausreichend Erfahrungen, die nahelegen, daß die Idee 
eines Schiedsgerichts nur scheitern kann. Neben den Hinweisen zum Völkerrecht
enthält der Abschnitt Erfüllbare und unerfüllbare Postulate Lotzes Empfehlung der
konstitutionellen Monarchie. Der Unterschied ist deutlich: während er für Mäßi-
gung von Konflikten im Inneren der Staaten eine konkrete Verfassung empfehlen 
kann, hat er für die Beziehungen zwischen den Staaten keinen Rat, nur eine
Mahnung das Recht erst zu nehmen. Die Kommentare zu Lotze haben sich für 
seine Überlegungen zu internationalen Beziehungen nur flüchtig interessiert: 
Wentscher a.a.O. S. 147 hat ein sehr knappes, aber sachliches Referat; William
R. Woodward, Hermann Lotze : an Intellectual Biography. – Cambridge 2015. –
S. 431-433 würde Lotze gerne zum Kosmopoliten (und Antikolonialisten) machen, 
vergißt aber die gewiß genauso prominente „kommunitaristische“ Seite.

Lotze hofft, daß sich die Geschichte als Weg zur Gemeinschaft der Menschheit
zeigt, denn diese Gemeinschaft kann nur in der Geschichte entstehen. Das muß 
im 19. Jahrhundert eine Stellungnahme zu Rassenvielfalt und Kolonialverhältnis-
sen enthalten. Ob die Menschheit wirklich eine einzige Gattung ist, kann die Phi-
losophie nicht entscheiden und Intelligenzunterschiede zwischen den Rassen 
kann sie nicht einfach verneinen. Lotze sieht eine falsche Zukunftshoffnung, die 
das Angeborene loswerden und eine neue Menschheit schaffen will. Für die phi-
losophische Beurteilung ist entscheidend, daß Unterschiede der Naturanlagen in
der Geschichte eine geringe und abnehmende Rolle spielen. Die Weißen sind die 
aggressivste Rasse. Die Schwarzen haben wenig Neigung zur Kulturentwicklung
gezeigt (dafür eine höhere religiöse Neigung) und von Weißen wollen sie sich
nicht zivilisieren lassen, verständlich angesichts der Aggressivität der Weißen. 
Aber Rassen, die sich gar nicht anpassen, werden im Laufe der weiteren Geschich-
te verschwinden. Er denkt wie üblich an Indianer und Südseebewohner. Wenn
solche Rassen aber wie Schnee dahin schmelzen, sind daran die Kolonialregie-
rungen schuld (Mikrokosmus VI/2, Das menschliche Naturell und VII/4, Die äuße-
ren Bedingungen der Entwicklung).  

Mikrokosmus : Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit ;
Versuch einer Anthropologie, Bd. III. – Leipzig : Hirzel, 1864
Weitere Ausgaben des Bandes: 1872, 1880, 1888, 1909, 1923, 2017 (1923 und
2017 u.d.T.: Mikrokosmos). Übersetzt ins Russische, Englische und Italienische.

767

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VIII. Buch, Der Fortschritt – 5. Kapitel, Das öffentliche Leben und die Gesell-
schaft, Abschnitt: Erfüllbare und unerfüllbare Postulate
Wir kennen Gesellschaften nur auf Staaten aufgeteilt. Denkbar wäre auch eine 
allgemeine Gesellschaft, deren Staat man sich freilich ganz anders als die bestehen-
den Staaten vorstellen müßte. Die zunehmenden Beziehungen haben die Bedeu-
tung der staatlichen Abgrenzungen bereits verändert. Es gibt so viele Annähe-
rungen zwischen den Gesellschaften, daß man fragen kann, warum es noch 
Staaten geben soll (auch im Innern wird der Staat zur Bestimmung, was billig ist,
kaum gebraucht). Beziehungen brauchen ein gemeinsames Recht. Die Kosmopo-
liten wollen einen Weltstaat, weil einzelne Verträge keinen ausreichenden Rechts-
zustand schaffen können. Aber Weltstaatsentwürfe sind wertlos, weil es auf das
Verhalten der einzelnen Menschen ankommt: sie kämpfen gegen bestehendes
Recht, sind neuem Recht aber nicht gewachsen. Die hinter solchen Plänen
stehenden Gedanken und Gesinnungen können jedoch dem Handeln eine ande-
re Richtung geben. Die bisherige Geschichte war vom Streit zwischen den Staa-
ten bestimmt, die Gegenwart legt Wert auf Entfaltung geistiger Kräfte und physi-
sche Wohlfahrt und zweifelt deshalb an Staaten, die das ganze Leben organisie-
ren wollen und zu Kriegen führen. Für ein befriedigendes Leben reichen kleine
Gemeinden mit einer gemeinsamen Sprache (jeder muß auf Verständnis zählen
können). Die Bedürfnisse der Bildung brauchen aber mehr Austausch mit frem-
den Lebenskreisen und auswärtigen Verkehr. Historisch haben sich immer Grup-
pen ähnlicher Sprache vereint und eine gemeinsame Rechtsanschauung entwi-
ckelt. Ein Bewußtsein dieser Gemeinsamkeiten wird durch Abgrenzung entwi-
ckelt, wobei es heute nicht mehr um Abgrenzung der eigenen Kultur gegen die 
Rohheit geht, sondern um Wechselwirkung zwischen Gemeinschaften mit feinen
Unterschieden. Ein Volk will einen ehrenwerten Anteil an „der Bildungsarbeit der
Menschheit“. Da aber das Selbstgefühl jeder entwickelten Nationalität zur Unter-
drückung fremder Nationalitäten neigt, ist eine Bereitschaft nötig, sich gegen
Übermut zu verteidigen. Nationenbildung ist erst auf der Entwicklungsstufe seß-
hafter Völker möglich: Nation ist eine Einheit aus einem Territorium (definiert als
Raum der gemeinsamen Arbeit einer arbeitsteiligen Gesellschaft) und dem daraus 
abgeleiteten Bewußtsein einer gemeinsamen Geschichte und Zukunft. Kosmopo-
litische Verschmelzung der Gemeinschaften ist weder zu wünschen, noch zu
erwarten: der Verkehr bringt bereits die nötige Einheit und kann das Bedürfnis
nach einer engeren Heimat nicht verschwinden lassen.
Ein großer Teil der politischen Leiden liegt an den internationalen Beziehungen
und dem Fehlen eines ausgebildeten Völkerrechts: beständige Rechtsgrundsätze
bilden sich erst und finden noch keine allgemeine Achtung. Verträge gelten nur,
wenn sie fortdauernd als sinnvoll angesehen werden. Keine Generation kann die
nächste unwiderruflich binden. Streit zwischen widerstrebenden Willen aufzulö-
sen, hat bereits im Privatleben Grenzen: Allianzen sind anerkannt, Schiedsgerich-
te nicht. Schiedsgerichte sind eine gute Idee, Ausführbarkeit und Aufrichtigkeit 
der Motive kann man bezweifeln. Einen Völkerareopag wird es allenfalls als Kon-
zert der Großmächte geben, die jedoch spezielle Interessen haben. Die interna-
tionalen Konflikte sind durch historische Erfahrung der Nationen bestimmt, deren
Wert und Dringlichkeit können andere Nationen gar nicht beurteilen. Keines der 
großen internationalen Probleme ist von den europäischen Kongressen zufrie-
denstellend gelöst worden, keine der von ihnen geschaffenen politischen Bildun-

768

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen war dauernd lebensfähig. So bleibt nur die Aufforderung, das Recht zu ach-
ten, wo immer es erkennbar ist. Wo man es nicht erkennen kann, muß man sich 
an das halten, was man für Recht hält „und den Rest der Vorsehung anheimstel-
len.“ Kommende Generationen sollen nicht mit einem falschen Frieden belastet
werden.   

5.4.3.2 Edmund Pfleiderer
1842-1902, Bruder des unten aufgeführten Theologen Otto Pfleiderer. Theologe 
und Philosoph. Im Krieg 1870/71 Feldgeistlicher. Philosophieprofessor in Kiel und
Tübingen. Bekannt v.a. durch Arbeiten zur Philosophiegeschichte.

Pfleiderer verteidigte in seiner Moralphilosophie 1880, wie die meisten damaligen 
Moralphilosophen, einen selbstlosen Eudämonismus, kluge Liebe wird zum defi-
nitiven ethischen Prinzip erklärt. Das ist als eine Weiterentwicklung von Lotzes
Ethik gedacht, von Kant bleibt nur die Betonung der guten Gesinnung und die
Warnung davor, Kultiviertheit oder Zivilisiertheit mit Sittlichkeit zu verwechseln
(Eudämonismus und Egoismus : eine Ehrenrettung des Wohlprinzips. – Leipzig 
1880). Das ist keine systematische Güter- oder Pflichtenlehre, so daß wir für 
Pfleiderers Haltung zu Kosmopolitismus, Nation und Krieg auf Gelegenheits-
schriften angewiesen sind. Er begann im Umkreis der Nationalliberalen Partei mit 
einer Streitschrift gegen Kosmopolitismus, den er in der Geschichte als „Weltbür-
gertrost“ in kleinstaatlicher Enge und in der Gegenwart als Schlagwort der sozia-
listischen und der katholischen Internationalen („besser Antinationale“) abtut.
Diesen Ton kennt man von seiner Partei. Das einzige systematische Argument ist 
die (im 19. Jahrhundert gut bekannte) Verurteilung des zu engen antiken Patrio-
tismus. Pfleiderer will vom Rohen das Natürliche, das durch den Geist treu be-
wahrt und verklärt wird, unterscheiden. Daher seine Definition des Nationalstaa-
tes: Staat allein ist zu abstrakt, Nation allein „zu stoffmäßig und zerflossen, daher
wenig greifbar.“ Eine Nation in mehreren Staaten oder ein Vielvölkerreich haben 
nur „Nationalbewußtsein zweiten Grades“ und werden nur durch den Druck star-
ker Nachbarn oder durch materielle Interessen zusammengehalten. Da er Moral-
philosoph ist, verlangt er, den hohen sittlichen Wert dieses Patriotismus anzuer-
kennen. Als Lotze-Anhänger weiß er jedoch, daß man, wie alles Sittliche, auch
die patriotische Pflicht nicht beweisen, sondern nur darlegen und fühlen kann.
Sofort gerät er dabei in den Bellizismus des „männlichen Hegels“: der nationale
Krieg hebt die egoistische Selbstsucht der Bürger auf. Das einzige philosophi-
sche Argument bleibt die Versicherung, daß in der echten Vaterlandsliebe ein 
Weltinteresse eingeschlossen ist: anders als der Kosmopolitismus will der Patrio-
tismus sein Gegenteil nicht vernichten (Kosmopolitismus und Patriotismus. – Ber-
lin 1874). Er akzeptiert mit Kant, daß der Krieg „die stärkste Begriffswidrigkeit und
das Hauptskandalon einer vernünftigen Weltgeschichte“ sei. Bei der bekannten
Natur des Menschen ist es unwahrscheinlich, daß der ewige Frieden durch Moral 
erreicht wird; daß er durch Verständigkeit und ökonomischen Zwang erreicht 
wird, ist dagegen wahrscheinlich. Der Krieg vertreibt den Krieg durch übermäßige
Rüstung. Je mehr das Volk mitsprechen darf, desto unwahrscheinlicher werden
vermeidbare Kriege (wie so oft bei deutschen Liberalen, ist die Mitsprache weni-
ger Demokratie als allgemeine Wehrpflicht). Er zitiert das kantianische Argument,
daß die Natur die unwilligen Menschen zum Frieden schleift. Diesem „ewigen

769

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Frieden“ kann nicht getraut werden: Wenn der Frieden aus Interesse und Not
kommt (Kants Weg), dann wird der Frieden mit sozialen Übeln belastet sein, die 
nur durch neue Kriege zu heilen wären (wie Hegel sagt). So müssen wir doch auf
Moral setzen: Charakterbildung im Kleinen führt zur Menschheitscharakterbildung 
im Großen. Die Menschen brauchen den Glauben, daß sie nicht an einem indivi-
duellen Stückwerk arbeiten, „sondern an einem von der Geschichte nach uns
sicher fortzusetzenden Ganzen.“ Diesen „evolutionistischen Optimismus“ haben 
sich die Idealisten bewahrt. Echter Idealismus lernt Geduld und schwärmt nicht
(Die Idee eines goldenen Zeitalters : ein geschichtsphilosophischer Versuch mit 
besonderer Beziehung auf die Gegenwart ausgeführt. – Berlin 1877, zum Krieg
v.a. S. 85-103). Zum dritten Mal nimmt Pfleiderer das Thema in einer akademi-
schen Festrede 1898 auf. Er diagnostiziert eine „merkwürdige Internationalität“
als Zeichen der Zeit: Weltpost, Weltbürger, Weltkongresse, Weltpolitik; die einen
haben Weltmacht und Weltreich, die anderen suchen einen Platz an der Sonne.
Raum und Zeit scheinen nur noch peinliche Einschränkungen zu sein. Die
Menschheit wird zu einem Organismus mit einem motorischen und sensiblen 
Nervensystem. Aber parallel zu dem Gemeingefühl des Menschengeschlechts 
wächst das Nationalitätenprinzip. Das ist kein Gegensatz: je mehr Verkehr, desto 
mehr werden die zusammengebracht, die von Natur bereits zusammenhängen.
Daß alle Völker und Volkskreise in das geschichtliche Leben einbezogen wer-
den, kann nur zu Zusammenstößen führen, bis die soziale Frage nach außen
durch eine rationalere Erdaufteilung und nach innen durch die richtige Güteraus-
gleichung gelöst wäre. In diesem Prozeß bedeutet der ewige Frieden wenig, die
Schwärmer müssen warten (Über den geschichtlichen Charakter unserer Zeit. –
Tübingen 1898). Pfleiderer ist am ehesten eine Art Geschichtsphilosoph, der wie
Herbart und Lotze weiß, daß Geschichtsphilosophie nötig ist, aber wie diese 
nicht sagen kann, wie Geschichtsphilosophie fortgeführt werden kann. Wie 
Schleiermacher, Herbart und Lotze will er Realist sein. Er prüft, ob der Fortschritt
mehr Glück bringt und sieht Prozesse kommen, die niemand wünscht. Er rea-
giert mit einem unbestimmten Idealismus, der zugleich auf Moralerziehung ver-
weist und vor Hoffnung auf rasche Lösungen warnt. Seine Lehre soll realistische
Hoffnung sein.     

5.4.3.3 Julius Baumann
1837-1916. Gymnasiallehrer in Frankfurt am Main, Philosophieprofessor in Göt-
tingen.

Baumanns Philosophie der Orientierung über die Welt (so lautet der Titel seines
Hauptwerks von 1871) ist eine Fortsetzung Lotzes, dessen Schüler und Kollege
er war. Die umständliche Vorsicht, die man Lotze vorgeworfen hat, ist noch mehr
Baumanns Kennzeichen. Sein Ziel ist das übliche Ziel der Schulphilosophie im 
19. Jahrhundert: Sensualismus und Materialismus zu vermeiden. Er wollte einen 
Platz für Religion bewahren, die ein natürliches Bedürfnis des menschlichen 
Gemütes ist. Er kommt dem zeitgenössischen Monismus entgegen, läßt aber
Spielraum für eine rationale Religion (die Ernst Troeltsch als „Halbmaterialismus“ 
abgetan hat).  Auch Baumanns Ethik verspricht Versöhnung: Die drei Wege der
sinnlichen Annehmlichkeit, der Erkenntnis/Kultur und der tätigen Lie-
be/Wohlwollen sollen alle ein Recht haben (ganz wörtlich: von einer Verfassung

770

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verlangt er, einen Platz für alle drei Wege zu sichern), aber Liebe/Wohlwollen hat 
Vorrang, weil dieser Weg auch die beiden anderen umfassen kann. Das mensch-
liche Ziel wird, „das Leben dem Dienste Anderer weihen.“ Es muß eine Gemein-
schaft errichtet werden, in der diese drei Lebensweisen aufeinander einwirken
können. Diese Gemeinschaft des Verkehrs muß weltweit gedacht werden. Die
nationalen Staaten müssen sich als Glieder dieser Welt sehen (Philosophie als
Orientierung über die Welt. – Leipzig 1872. – S. 401-429 Grundbegriffe der
Moral). Das Handbuch der Moral ist ein Versuch, Ethik als Entwicklungsgeschich-
te und Ethik als Pflichtenlehre zu versöhnen und die drei Stränge der Ethik zu 
verbinden. Das Prinzip der Moral ist „Erhaltung und Förderung der Menschheit.“ 
Baumann mustert die verschiedenen moralischen Ziele des materiellen Wohls,
der körperlichen Betätigung und der geistigen Betätigung, die auf physiologisch-
psychologischen Temperaments- und Charakterunterschieden, die der Pädagoge 
erkennen, fördern und begrenzen muß. Was jedoch zuerst auffällt, sind nicht die
versprochenen Versöhnungen, sondern die Spaltung in Morallehre und Rechts-
lehre. Die Morallehre wird breit und praktisch ausgemalt („Handbuch“ meint hier
ein Vademecum für den praktischen Gebrauch), die Rechtslehre ist dagegen, wie
im Titel angekündigt, nur ein Abriß. Rechtsphilosophie sei der neue Name für
das, was bisher Naturrecht hieß. Tatsächlich ist die Rechtsphilosophie des 19.
und 20. Jahrhunderts theoretische Reflexion über den Status des positiven 
Rechts, zeitweise auch des Naturrechts, die Kompendien der Rechte und Pflich-
ten, die für die Naturrechtstradition typisch waren, verschwinden dagegen.
Baumann steht am Ende einer Tradition: das Moralkompendium wird zum päda-
gogisch (und lebensreformerisch) geprägten Vademekum, die Rechtsphilosophie
regrediert zu einem Naturrecht, das sich vor Philosophie hütet. Es ist das letzte
philosophische Naturrechtskompendium geblieben (wenn man von der katholi-
schen theologischen Tradition absieht). In der Morallehre findet Baumann keinen
rechten Grund, auf Fragen internationaler Beziehungen einzugehen (bzw. nur bei
moralisch eher peripheren Zusammenhängen, z.B., daß es bei einem eventuellen
Ende der Wehrpflicht Sport geben müsse, wohl eine Antwort auf den befreunde-
ten Albrecht Ritschl, der Militär als eine Art Sport gerechtfertigt hatte). Immerhin 
verdanken wir dieser pädagogischen Anlage einen frühen Hinweis auf die Not-
wendigkeit der Friedenserziehung: Wohlwollen wird in der Familie gelernt, ihr Ort
ist zunächst auch nur die Familie. Die Ausweitung zum Patriotismus war ein lan-
ger historischer Prozeß, dieser Familien- und Nationalsinn muß auf die Mensch-
heit ausgeweitet werden. Die Schule soll Interesse für die Menschheit erwecken.
Völkerverkehr ist, „dass der Mensch Leute anderer Nationen gesehen habe und 
mit ihnen hat verkehren müssen.“ Es soll nicht um allgemeine Menschenliebe
ohne Unterschiede gehen (Handbuch a.a.O., Moral § 48, übrigens beruft er sich
dafür auf den konfuzianischen Philosophen Mencius). Die Rechtsphilosophie
endet, wie in solchen Kompendien üblich, mit internationalen Beziehungen. Seine 
Vorlage könnte Pufendorf gewesen sein: die naturrechtliche Menschengemein-
schaft und die Rechte der Staaten (die jetzt als Nationalstaaten gesehen werden) 
sind vereinbar, internationale Verrechtlichung gibt es hier nicht. Die Kriege kön-
nen durch Rechtsbewußtsein seltener werden, die Kriegsbereitschaft kann nie auf-
hören. Damit ist Baumann nicht weit von anderen seiner Schule, Lotze und Pfleide-
rer, entfernt: die transnationalen Beziehungen sind ein Zeichen der Hoffnung, aber 
den ewigen Frieden bringen sie nicht. Über Baumann ist wenig geschrieben wor-

771

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den; vgl. aber zu der Frage, was Nietzsche von Baumann übernahm und was er 
nicht übernehmen wollte: Marco Brusotti, Die Leidenschaft der Erkenntnis : Philo-
sophie und ästhetische Lebensgestaltung bei Nietzsche von Morgenröthe bis 
Zarathustra. – Berlin 1997

Handbuch der Moral nebst Abriss der Rechtsphilosophie. – Leipzig : Hirzel,
1879. – S. 372-445 Abriss der Rechtsphilosophie
§ 63-65 Zur Lehre von den völkerrechtlichen Beziehungen
Recht ist eine Beziehung von Mensch zu Mensch. Besondere Rechtsgenossen-
schaften einzelner Menschengruppen, wie Staaten, können diese allgemein-
menschliche Beziehung nicht aufheben. Diese naturrechtliche Beziehung ist eine
Beziehung auf Gegenseitigkeit. Daß es kein Recht zwischen den Staaten gibt ist
falsch; in religiöser Form gab es das Naturrecht schon immer (Gastfreundschaft,
Fremde unter Schutz der Götter usw.). Gerade wilde Völker haben es immer
respektiert (außer sie seien so häufig angegriffen worden, daß sie in Fremden nur
noch Feinde sehen). Dieses Naturrecht gebietet freien Verkehr; kein Staat/Volk
soll seine Produkte dem Austausch grundsätzlich verschließen. Für diesen freien 
Verkehr ist es weder nötig noch wünschenswert, daß ein Universalstaat entsteht.
Einzelstaaten beruhen darauf, daß Ähnlichkeit in Denk-, Gefühls- und Willensart
engere Zusammenschlüsse wünschenswert machen. Aus dem freien Verkehr
kann ein Recht auf Einwanderung in wenig besiedelte Regionen geschlossen 
werden, aber der Boden gehört der Altbevölkerung. Er kritisiert die europäischen
Staaten der Neuzeit, die Recht nur in Christenheit oder Zivilisation sehen wollten
„und dabei die loseren Rechtsgenossenschaften fremder Völker gar nicht als sol-
che anerkannt“ haben. Auf Zwang und Strafen kann auch international nicht ver-
zichtet werden. Deshalb werden Krieg und Militär „stets bleibend“ sein. Damit der
Krieg ein Mittel des Rechtes sein kann, müssen naturrechtliche Forderungen
beachtet werden: Menschen und Gütern auf eigener und feindlicher Seite dürfen 
möglichst wenig gefährdet werden, das Recht soll durch einen Friedensschluß
möglichst schnell wiederhergestellt werden, nur die geordnete Wehrkraft des an-
deren Staates und dessen unmittelbare materielle Mittel dürfen angegriffen wer-
de. Kriege können durch Ausbreitung richtiger Rechtsansichten unter den Völkern
allmählich abnehmen, die Kriegsbereitschaft aber nicht, denn Rechtsabweichun-
gen bleiben immer möglich und die Differenzen in der Rechtsanschauung sind
noch sehr groß.
§ 66 Wodurch ein Volk mächtig wird und bleibt?
Macht ist ein relationaler Begriff, der sich auf Widerstandskraft bezieht 
(Baumann illustriert das an Indianerstämmen, deren Macht sich an der Macht
anderer Stämme gemessen hatte, aber gegen die organisierte Macht der Wei-
ßen geschwunden ist). Ein Volk kann durch richtige Lebensweise kräftig werden,
aber mächtig im politischen Sinn, ist es erst, wenn es mächtiger als der potentiel-
le Gegner ist. Es geht nicht darum, andere Staaten zu beherrschen. Weltreiche
sind stets untergegangen, zunehmend wird begriffen, daß man die Bedingungen
der Macht im eigenen Volk finden muß. Baumann befürchtet, daß Maschinen und 
die wachsende Bedeutung ästhetischer und theoretischer Interessen die Wehr-
kraft vermindern. Bloße Muskelkraft kann roh sein und die Geschichte ist ent-
sprechend kriegerisch. Aber ohne körperliche Betätigung und Disziplin kann das 

772

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Recht, als Grundlage des freien menschlichen Zusammenlebens, nicht bewahrt
werden.

5.4.3.4 Ernst Laas
1837-1885. Gymnasiallehrer in Berlin, Philosophieprofessor in Straßburg.

Ernst Laas war zu seiner Zeit wohl der einzige Inhaber eines philosophischen
Lehrstuhls an einer deutschen Universität, der sich selber einen Positivisten
nannte. Mit Comtes Schule in Frankreich hat er nur die Grundhaltung gegen die
Metaphysik gemeinsam, es ist ein Kampf für Empirismus und Sensualismus 
gegen das Apriori der deutschen Idealisten. Er schätzt die gesamte Philosophie-
geschichte als einen Irrtum ein, weil es schon Platon nicht gelungen war, Prota-
goras zu widerlegen, und es dem gesamten folgenden Idealismus nicht besser
ging. In der Ethik denunziert Laas alle neueren Ethiken als platonisch, aber ver-
kündet zugleich, daß diese Platoniker (gemeint sind Kant und Herbart) und die
Positivisten (alle möglichen Theorien des wohlverstandenen Interesses von Epikur 
bis Bentham) gegen moderne Sophisten etwas gemeinsam haben: den Ausgangs-
punkt, daß es eine Moral gibt! Ihr gemeinsamer Feind sind die, die keine Ver-
pflichtungen anerkennen: der methodische Egoismus Stirners, extreme Manches-
ter-Schule, darwinistische Biologie, Kampf ums Dasein als Mittel der Kultur. Laas
sieht seine Spielart des Positivismus als via media. Seine eigene „positivistische“ 
Ethik beruht völlig auf der Sitte, dem was jeweils für richtig gehalten wird. An-
sprüche haben nicht nur die Individuen, sondern auch die Gesellschaft. „Alle 
Pflichten und Rechte sind Ausflüsse sozialer Ordnungen.“ Ziel ist Fortdauer der 
Ordnung. „Antiplatonisch“ heißt hier, daß alle Güter und Tugenden als historisch
gemacht erkannt werden. Er muß aber selber gleich fragen, ob sein Positivismus
nicht besser „Idealismus“ heißen müßte, und er kann diese Frage nicht klar ver-
neinen. Er nennt sich nur deshalb weiter Positivist, weil das Ideal der Moral nicht
anders als die Sitte keine fertige Weisheit, sondern eine Arbeit der Gesellschaft
ist: fortschreitende Solidarität als Ziel der kooperierenden Menschheit. Überblick
über Laas‘ Ethik: Ludwig Salamonowicz, Die Ethik des Positivismus nach Ernst
Laas. – Diss. Berlin 1935.

In den internationalen Beziehungen der zivilisierten Nationen müssen Pflichten
am Ideal des Friedens orientiert sein. Frieden bedeutet, daß jede Nation (und die
Gruppen und Personen in ihr) ihre Naturgaben ungestört entwickeln und für den 
allgemeinen Kulturfortschritt verwenden kann. Die Moral muß dieses Ideal den
positiven Satzungen und Usancen entgegenhalten. Der Krieg ist unter Umstän-
den nötig, aber allenfalls ein notwendiges Übel. Die Tugenden, die er in der 
Geschichte hervorgebracht hat, können auch ohne Krieg hervorgebracht werden;
ohne Notwendigkeit sind seine Tugenden gar keine. Verglichen mit der wohletab-
lierten Tradition der Identifizierung von Notwehr mit Verteidigungskrieg irgendei-
ner Art ist Laas jedoch sehr ungenau darüber, was einen Krieg notwendig macht, 
selbst das ominöse „reinigende Gewitter“ der bellizistischen Tradition kommt vor.
Laas ist wohl der einzige deutsche Moralphilosoph, der in seiner Ethik eine Ver-
pflichtung auf die Annäherung an den ewigen Frieden mit einer Polemik verbindet

773

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gegen „junkerhaften Übermut und Gewalttrotz“, der immer neue Vorwände für
Kriege sucht. Chauvinismus steht schon heute „unter völkerrechtlichem Verdikt“,
aber Ehr- und Rechtsempfindlichkeit, Selbstsucht der Völker und die Meinung, 
man komme mit Druck und Gewalt weiter als mit Nachgiebigkeit und Vergleich,
behindern die Ausbreitung völkerrechtlicher Satzungen. Es ist bei Völkern
schwieriger als bei Individuen, von der Notwendigkeit und dem Nutzen gemein-
samer Rechtsnormen zu überzeugen. Vor allem gegen wildere Stämme führen
die Staaten sich auf wie gegen Tiere. Aber man kann auf eine Zukunft der völker-
verbindenden Strömungen setzen: Handel, Gedankenaustausch, gegenseitige
Bedürftigkeit, Humanitätsideen. Der Positivist konstruiert das als wohlverstande-
nes nationales Interesse. Er hofft auf ein allgemein respektiertes Völkertribunal
und einen internationalen Interventions- und Exekutionsapparat (seine Autorität 
ist der „Platonist“ Kant, aber nicht Zum ewigen Frieden, sondern Idee zu einer 
allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, wo stärker betont wird, daß
der ewige Frieden eine unendliche Aufgabe ist). Nur Erziehung des Menschen-
geschlechts kann eine Lösung sein: die theistische Theologie muß ersetzt wer-
den durch wohlverstandenes Interesse, das er „Maß und Frieden“ nennt. „Gott“
ist eine Formel für den realen Fortschritt der Normen: Im Wettkampf der Völker
siegen die, deren Sitten und Institutionen an Nationalwohlstand und technischer
Geschicklichkeit orientiert sind, denn das führt zu Gerechtigkeits- und Solidari-
tätsgefühlen. Am Ende zeigt Laas sich doch als Positivist in der engeren Bedeu-
tung des Wortes: Einer Art Zentralstelle, die Aufgaben übernimmt, die bisher in-
ternationale Kongresse haben, soll das völkerrechtlich anerkannte Amt anvertraut 
werden, Konflikte der Völker durch Schiedssprüche zu schlichten. Die Quelle ist 
Comte, es ist Comtes Äquivalent des mittelalterlichen Papsttums (Idealistische
und positivistische Ethik. – Berlin 1882. – S. 257-261, 293-294, 302-304, 307,
345-355, 396-398; es ist der 2. Band des dreibändigen Werkes: Idealismus und
Positivismus : eine kritische Auseinandersetzung).

5.4.3.5 Heymann Steinthal
1823-1899 (hebräischer Vornamen: Chajim). Professor für Sprachwissenschaft in
Berlin. Dozent an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums in Berlin.
Zur Biographie: Ingrid Belke, Moritz Lazarus und Heymann Steinthal : die Be-
gründer der Völkerpsychologie in ihren Briefen, Bd. 1 (1971) S. LXXXI-CXLII. 
Überblick über seine wissenschaftliche Tätigkeit: Chajim H. Steinthal : Sprach-
wissenschaftler und Philosoph im 19. Jahrhundert / hrsg. von Hartwig Wiedebach
und Annette Winkelmann. – Leiden 2002; Céline Trautmann-Waller, Aux origines
d‘une science allemande de la culture : linguistique et psychologie des peuples 
chez Heymann Steinthal. – Paris 2006. Als Sprachtheoretiker führte er die For-
schungen Wilhelms von Humboldt über die Rolle der Grammatik für den Volks-
geist fort, als Mitstreiter seines Freundes Moritz Lazarus war er an der Propagie-
rung der neuen Wissenschaft der Völkerpsychologie beteiligt.

Um 1870 ging Steinthal von der Sprachtheorie zu religiösen und ethischen Fra-
gen über. Er betont jetzt, daß Völkerpsychologie nicht deshalb so wichtig ist, weil 
sie historisch Gewordenes erklären kann, sondern weil Ethik und Religionsphilo-

774

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sophie eine Grundlage brauchen. Ein Anlaß für diesen Wandel war sein Enga-
gement an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums. Er vertritt ein 
extrem liberales Judentum, Religionen sind nur Symbole im menschlichen Stre-
ben nach Erhebung. Dieses Bedürfnis konnte zunächst nur mythisch ausgedrückt
werden. Weil gewisse Mythen durch ihre Geschichte geheiligt sind, kann man sie 
nicht ohne Verlust aufgeben (Mythos und Religion. – Berlin 1870, Neudruck in: Zu
Bibel und Religionsphilosophie : Vorträge und Abhandlungen. – Berlin 1890. –
S. 127-150). Was von der Religion bleibt, ist die Lehre der Humanität und darin
hat das Judentum einen Vorrang: „Die Einheit der Menschheit nicht als Tatsache 
der leiblichen Geburt, sondern als Betätigung einer sittlichen Kraft, diese fordert 
und hofft der Prophet“ (Die Schöpfung der Welt, des Menschen und der Sprache
nach der Genesis, Vortrag 1868, gedruckt in: Zu Bibel a.a.O. S. 114).

Steinthals Ethik steht im Gefolge Herbarts, er deutet aber die Idee der Vollkom-
menheit neu und privilegiert die Idee des Wohlwollens. Steinthal wittert, daß Her-
barts Idee der Vollkommenheit als Harmonie des Willens von einer Kraft ausgeht,
die auch unsittlich sein könnte: Bloße Tätigkeit ist noch keine Sittlichkeit. Er
schränkt die Vollkommenheit auf Harmonie allein des Sittlichen ein, sie wird tätige
Liebe zur Sittlichkeit. Steinthal hat damit die bei Herbart angelegten, aber doch 
gescheuten „idealistischen“ Aspekte voll entwickelt. Wie jeder einzelne, so ver-
vollkommnen sich die Gesamtheit und die gesamte Menschheit sittlich und unter-
liegen deshalb einer ethischen Beurteilung. Steinthal Beurteilung der Menschheit
ist betont eurozentrisch: Herbarts Anforderungen könne jeder afrikanische Stamm
erfüllen, der Fortschritt vom Negerrecht über das römische Recht zum heutigen
deutschen Recht wurde nicht bedacht (und die Rechtsideen werden fortschreiten,
was Steinthal übrigens mit einer Anspielung auf Proudhon illustriert: noch ist nicht 
ausgemacht, ob Eigentum als Diebstahl zu werten sei). Die Idee der Vollkom-
menheit erinnert „an die Steigerung des sittlichen Ideals und die Erhöhung der
unserer Pflege anvertrauten menschlichen Würde“ (Die ethische Idee der Voll-
kommenheit, in: Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 
11(1880) 161-223). Dieser neu gefundene „Idealismus“, der nichts mit einem
metaphysischen oder erkenntnistheoretischen Idealismus zu tun hat, wird 
Steinthals Ethik von 1885 prägen. Es muß eine ideale Ethik sein, weil es gar kei-
ne andere Ethik geben kann, aber eine transzendentale Grundlegung ist nicht
länger möglich. Die Ethik muß ohne den mythologischen Gott auskommen, des-
halb muß die Gesinnung entscheidend sein. Dieser „Idealismus“ beruht auf Laza-
rus‘ Theorie des objektiven Geistes als kollektiver Produktion, Tradierung und
Fortentwicklung von Ideen. Der Anlaß ist freilich nicht Fortschrittsgewißheit, son-
dern Krisenbewußtsein: In Deutschland haben das neue Interesse an Naturfor-
schung und geschichtlichen Studien und der Mangel an bürgerlichem Selbstbe-
wußtsein im Polizeistaat das Interesse an Ethik beschädigt. Die Zeitgenossen
haben diesen ethischen Idealismus nicht geteilt. Georg Simmel, ein Schüler der
Völkerpsychologen, kritisiert den zu hohen und reinen Idealismus, der den realen 
Konflikt zwischen Egoismus und Altruismus nicht wahrnehmen will und in Harmo-
nie, in „einer milden, gemütvollen Stimmung“, die Wirklichkeit so sehr übersieht,
daß Idealismus in Phantastik übergeht. Lazarus‘ objektiver Geist dürfe nicht mit
Herbarts moralischen Ideen identifiziert werden, denn der objektive Geist ist ein 
Produkt der Geschichte, so daß auch Hexenglauben und Antisemitismus dazu 

775

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gehören (Steinthal-Rezension in: Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philoso-
phie 10 (1886) 487-503). Neuere Kommentatoren haben diesen Idealismus ähn-
lich bewertet: David Baumgardt, The Ethics of Lazarus and Steinthal, in: Year-
book of the Leo Baeck Institute 2 (1957) 205-217 (eine so idealistische Ethik 
konnte nur in einer langen Friedenszeit geschrieben werden); Ingrid Belke,
Steinthals Allgemeine Ethik, in: Chajim H. Steinthal a.a.O. S. 189-238 (verbindet
Kritik mit einem nützlichen Überblick über das Buch). Ein Kommentar zu Simmels 
Steinthal-Kritik: Céline Trautmann-Waller a.a.O. S. 253-260.

Das Recht ist bei Steinthal wie bei Herbart eine Friedensordnung, Friedfertigkeit 
ist eine Tugend. Friedfertigkeit darf nicht mit Konfliktscheu verwechselt werden, 
Kampf ums Recht muß ethisch gefallen. Daraus folgt für Steinthal die übliche
Rechtfertigung des Verteidigungskrieges, „wie die Sachen bis heute liegen.“ Aber 
daraus darf nicht gefolgert werden, daß der Krieg für ewig in der Rechtsordnung
erhalten werden müsse und nicht dem ewigen Frieden weichen könne (Allgemei-
ne Ethik § 156, vgl. ebd. § 149). Zwischen dieser Präferenz für Friedfertigkeit und
seiner Apologie des Kosmopolitismus stellt Steinthal keine Beziehung her. Das 
Problem, das die Philosophen seiner Zeit sahen, daß internationale Konflikte und 
transnationale Beziehungen durchaus vereinbar sind, machte Steinthal nicht zum 
Thema. So wird die künftige internationale Verrechtlichung ein Gebot. Steinthal
setzt auf den Kosmopolitismus des Geistes. Aber wir erfahren nicht, wieso die 
Völker sich als Diener der Menschheit sehen sollen oder wollen. Wir erfahren nur,
wieso sie es können. Der Völkerpsychologe weist das Argument zurück, daß
Erziehung des Menschengeschlechts Gesamtbewußtsein voraussetzt: sie setzt 
nur Gesamtgeist voraus. Er reproduziert die Lehre des 19. Jahrhunderts von der
Harmonie der nationalen Missionen und rutscht sofort in bekannte Verachtung 
geschichtsloser Völker. Simmels Einwand, daß der objektive Geist als historische 
Entwicklung nicht mit einem normativen Ziel identifiziert werden darf, trifft auch
den Kosmopolitismus. Wir haben keine Garantie einer künftigen besseren Ent-
wicklung der Menschheit, sondern nur Anknüpfung an eine Vergangenheit der
humanitären Prophetie. Der Geist, der als humanitärer Volksgeist fortentwickelt
werden soll, ist der Geist der jüdischen Propheten. Lazarus und Steinthal hatten
wohl eine Arbeitsteilung verabredet und bei Steinthal fehlt Lazarus‘ jüdisches 
Material. Aber Steinthals idealistisch-humanistische Ethik bleibt uneingestanden
im Horizont einer religiösen Ethik, wie es Lazarus‘ Ethik bewußt bleibt. 

Allgemeine Ethik. – Berlin : Reimer, 1885. – XX, 458 S.
Neudrucke Berlin 1970 und Saarbrücken 2007
§ 270-272 Volk – Menschheit
„Volk“ ist ein mehr leiblicher Begriff, Völker sind zunächst ein Forschungsgegen-
stand der Zoologie. „Nation“ ist ein Fremdwort für das mehr Geistige: „Nationen
sind die idealen Völker.“ Der Nationalgeist ist die „in allen Individuen eines Volkes
lebende und herrschende Gesinnung und Auffassungsweise.“ Auch das Men-
schengeschlecht soll eine solche reale geistige Einheit bilden, zum Träger eines
einheitlichen objektiven Geistes werden und mit Bewußtsein einen Organismus 
bilden, dessen Organe die Nationen sind. Anfänge zu dieser Organisation sind
schon gemacht, mitten in ihrem egoistischen Treiben erinnern die Nationen sich,
daß sie der Humanität dienen sollen. So gibt es Kriegsrecht und Anfänge friedli-

776

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


cher Institutionen, wie die Weltpost. Die Ethik muß an der Forderung nach dem
ewigen Frieden festhalten, so wenig davon auch verwirklicht ist. Ein Volk wird 
Nation, also Volk im idealen Sinne, erst durch eine ausgezeichnete geistige Leistung,
erst wenn es die Humanität in einer höheren und besonderen Weise darstellen kann,
erst wenn es so die Humanität bereichert. Die mehr oder weniger wilden Völker
der Erde, auch Europas, muß man nicht weiter beachten. Aber auch die höheren 
Nationen sind noch viel zu egoistisch. Sie sehen sich nicht als Völker Gottes, die
eine jeweils bestimmte Mission zur Vermehrung und Erhöhung der Humanität
haben. Noch immer wird Patriotismus als Gegensatz zur Humanität gesehen, 
„während es in Wahrheit Synonyme sind.“ Die Pessimisten glauben das nicht und 
haben für die Vergangenheit recht, aber man kann hoffen, „das Recht des Idealisten
werde für die Zukunft immer deutlicher werden.“ Hermann Lotze hat diese Hoffnung
verworfen, weil er die Analogie von Einzelnen und Völkern verwirft, Erziehung sei 
nur auf Einzelne anwendbar, denn Völker haben kein Bewußtsein. Steinthal
erklärt dagegen den objektiven Geist der Menschheit für „das Allerrealste“, für
den einen und einzigen Geist.

5.4.3.6 Wilhelm Wundt
1932-1920. Professor für Medizin in Heidelberg, für Philosophie in Zürich und
Leipzig. 1866-1869 Mitglied der Zweiten Kammer der Badischen Landstände
(Badische Fortschrittspartei). Es gibt keine zufriedenstellende Biographie, vgl.
aber seine Erinnerungen bis ca.1876 (Erlebtes und Erkanntes. – Stuttgart 1920)
und eine Sammlung biographischer Fragmente (Gustav A. Ungerer, Forschungen 
zur Biographie Wilhelm Wundts und zur Regionalgeschichte. – Ubstadt-Weiher
2016). Überblick: Jochen Fahrenberg, Wilhelm Wundt (1832-1920) : Gesamt-
werk: Einführung, Zitate, Kommentare, Rezeption, Rekonstruktionsversuche. –
Lengerich 2018.

Wilhelm Wundt hat einen weltweiten Ruhm als Begründer des ersten Psychologi-
schen Labors, ein Meilenstein in der Verselbständigung der Psychologie als aka-
demischer Disziplin. Wundt ging den Weg von der medizinischen Physiologie zur
eigenständigen Psychologie, ein Weg vom Verhalten geköpfter Frösche zur
Empfindung von Tonstärken und Farbkontrasten. Aber schon als Mediziner hatte
er eine Kulturpsychologie begründen wollen, die auf Fakten zurückgreifen mußte, 
die der Laborbetrieb nicht erfassen konnte. Dieser Begründer der Selbständigkeit
der wissenschaftlichen Psychologie führte zugleich einen Kampf gegen Philoso-
phie, die Psychologie abstoßen will, und gegen Psychologie, die keinen Bezug
zur Philosophie wahren will. In Zürich hatte er einen Lehrstuhl für „induktive Phi-
losophie“ und jahrzehntelang sollte Wundt den Traum des 19. Jahrhunderts von
einer Philosophie ohne spekulative Voraussetzungen verkörpern. Sein System 
umfaßt Logik, Metaphysik und Ethik. An die Stelle apriorischer Wahrheiten treten
verallgemeinernde Axiome als Abschluß der Ermittlung der Fakten. Seine Psy-
chologie sollte seelische Dynamiken darstellen, Wechselwirkungen auf denen 
Affekte und Willensvorgänge, Phantasie- und Verstandestätigkeit beruhen. Eine
Metaphysik monadischer Aktivitätspunkte dient diesem Voluntarismus (je nach
Präferenz, hat man rückblickend mit Leibniz, parallelisierend mit Nietzsche oder

777

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vorausschauend mit Whitehead verglichen). Gerhard Lehmann hat ihn wie Her-
bert Spencer als „Wissenschaftssynthese“ klassifiziert: Philosophie, die zur Deu-
tung der wissenschaftlichen Ergebnisse notwendig ist, aber von diesen getrennt
keinen Sinn ergeben kann. Wie Lotze, der andere Arzt-Philosoph seiner Zeit, 
muß Wundt aus der doppelten Eingrenzung von Idealismus und Materialismus
verstanden werden. Daß beider Philosophien sich so rasch auflösten, liegt auch
daran, daß ihre Fragestellung durch weitere wissenschaftliche Arbeitsteilung zum
Verschwinden gebracht wurde und daß das philosophische Interesse am „Zu-
sammenhang der Dinge“ verloren ging. Die neuere Literatur zu Wundt besteht
zum größten Teil aus Fallstudien zur langfristigen Wirkungslosigkeit eines der
großen Mandarine der Wissenschaft des 19. Jahrhunderts. 

Zu Wundts „induktiver Philosophie“: Rudolf Eisler, W. Wundts Philosophie und 
Psychologie : in ihren Grundlehren dargestellt. – Leipzig 1902; Werner Nef,
Die Philosophie Wilhelm Wundts. – Leipzig 1923; Gerhard Lehmann, Geschich-
te der Philosophie, Bd. IX (1953) 143-156; Alfred Arnold, Wilhelm Wundt –
sein philosophisches System. – Berlin 1980 (in der Präsentation umfassend,
aber zu oft mit dem – durchaus zutreffenden – Urteil zufrieden, daß das nicht 
Marxismus-Leninismus ist). Zur Komplexheit von Wundts Psychologie: Arthur
L. Blumenthal, A Reappraisal of Wilhelm Wundt, in: American Psychologist 30
(1975) 1081-1088; ders., The Founding Father We Never Knew, in: Contem-
porary Psychology 24 (1979) 547-550; Daniel N. Robinson, Toward a Science
of Human Nature : Essays on the Psychologies of Mill, Hegel, Wundt, and
James. – New York 1982. – S. 127-172; Wilhelm Wundts anderes Erbe : ein
Missverständnis löst sich auf / hrsg. von Gerd Jüttemann. – Göttingen 2006;
Saulo de Freitas Araujo, Wundt and the Philosophical Foundations of Psycho-
logy : a Reappraisal. – Cham 2016.

Während Wundts individualpsychologische und philosophische Arbeiten um 1890
vorlagen und er sie nur noch ergänzt und verteidigt hat, widmete er seine letzten
Jahrzehnte der Völkerpsychologie, die von 1900 bis 1920 in 10 Bänden erschien.
Völkerpsychologie hatte bereits 1863, wie Tier- und Kinderpsychologie, zu
Wundts frühestem Programm einer vergleichenden Psychologie gehört; daß die 
Völkerpsychologie von Lazarus und Steinthal gerade Psychologie nicht war, hat 
Wundt früh erkannt. Seine Völkerpsychologie wurde Erforschung von Sprache,
Mythos und Sitte in der menschlichen Frühgeschichte ohne ausgeprägte Indivi-
dualität, eine Studie der Differenzierung von Sprache und Logik, von Mythos und
Religion/Kunst und von Sitte und Recht/ Staat. Wundts Rede vom Volkscharakter
erinnert stark an den Volksgeist bei Lazarus (beiden meinen die Pfadabhängig-
keit der Entwicklung). Elemente der Völkerpsychologie (1912), eine Art Summe
der Völkerpsychologie, skizziert die Stufen der Entwicklung der Menschheit. Das
moderne Zeitalter der Menschheit, das stärker von individuellen Leistungen und 
damit von der Wechselwirkung von Individuen und Gemeinwillen bestimmt ist (es 
beginnt übrigens bereits im Altertum), ist ausdrücklich nicht Gegenstand der Bän-
de der Völkerpsychologie. Wundt bietet eine unendliche Fülle an Stoffen und die
Völkerpsychologie war bei seinen Hörern und den Käufern seiner Bücher beliebt,
Psychologie, Anthropologie oder Soziologie des 20. Jahrhunderts vermißten aber
große Theorien. Zu Wundts Völkerpsychologie siehe auch: Vorlesungen über die
Menschen- und Thierseele (1863, Neudruck 1990), Vorlesung 55; Ethik (1886) 

778

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


S. 384-397 Individualwille und Gesammtwille; System der Philosophie (1896) 
S. 611-635 Entwicklungsformen des Geistes; Logik, Bd. 3, Logik der Geisteswis-
senschaft, 4. Aufl. 1921, S. 223-240 Die Völkerpsychologie.

Die Literatur zur Völkerpsychologie mustert in der Regel Wundts Programm-
schriften für die zu gründende Wissenschaft Völkerpsychologie durch und
versucht den Unterschied zu Lazarus und Steinthal zu bestimmen. Zu selten
wird bestimmt, welchen Platz die Völkerpsychologie in Wundts System der
Philosophie einnimmt, oder geprüft, was er in seinen Büchern zur Völkerpsy-
chologie tatsächlich tut. Vgl. Christina Maria Schneider, Wilhelm Wundts Völ-
kerpsychologie : Entstehung und Entwicklung eines in Vergessenheit gerate-
nen wissenschaftshistorisch relevanten Fachgebietes. – Bonn 1990; Berthold
Oelze, Wilhelm Wundt : die Konzeption der Völkerpsychologie. – Münster
1991; Mark Galliker, Die Verkörperung des Gedankens im Gegenstande : zur 
kontroversen Begründung der Völkerpsychologie, in: Psychologische Rund-
schau 44 (1993) 11-24; Egbert Klautke, The Mind of the Nation : Völkerpsy-
chologie in Germany, 1851-1955. – New York 2013. – S. 58-103 (zu Rezep-
tion und Nichtrezeption). Sammlungen der Programmschriften: Völkerpsycho-
logie – Versuch einer Neuentdeckung : Texte von Lazarus, Steinthal und
Wundt / hrsg. von Georg Eckardt. – Weinheim 1997; Wilhelm Wundt – Völ-
kerpsychologie : ein Reader / hrsg. von Christa M. Schneider. – Göttingen
2008.

Mit den meisten Ethikern seiner Zeit hat Wundt gemeinsam, daß er keine apriori-
sche Ethik und doch eine Pflichtethik bieten will. Auch das gehörte bereits zu dem
Programm von 1863, als er Kants Formalismus tadelt, jedoch die Definition des
Sittlichen als eines Allgemeinen lobt: der Eudämonismus ist dagegen immer pri-
vat geblieben. Wundt will der Universalisierung der Ethik eine nicht-
transzendentale Begründung verschaffen durch eine Kombination von Induktion 
(empirische Erforschung vorhandener Moralregeln) und Deduktion (Ermittlung 
von Maximen auf der jeweiligen Höhe der Zeit). Ethische Ziele können nur vorläu-
fig ermittelt werden, erst am Ende der Geschichte könnten wir das ethische Ziel 
der Menschheit kennen (Vorlesungen über die Menschen- und Thierseele. –
Leipzig 1863, Neudruck Berlin 1990, Vorlesungen 37-38). Die Ethik 1885 ist die
Ausführung dieses Programms der Formulierung von Imperativen auf erfah-
rungswissenschaftlicher Grundlage. Es ist eine Untersuchung der Tatsachen des
sittlichen Lebens, der historischen sittlichen Weltanschauungen und der psycholo-
gischen Grundlagen. Neben dem Einzelwillen muß der Gesamtwillen der Gemein-
schaft berücksichtigt werde. Der moderne Individualismus ist historisch eine
Abweichung, die weder theoretisch noch ethisch nachhaltig sein kann. Mit fort-
schreitender Kulturentwicklung wird die Wechselwirkung zwischen Individualcha-
rakter und Gruppencharakter das vorherrschende Moment. Das eigene Individu-
alwohl ist für Wundt kein sittlicher Zweck, das Wohl anderer Einzelner auch nicht,
anerkannt werden nur Gesamtwohl und Fortschritt der sozialen Einheiten: statt
Kants unaufhebbarer Würde der Individuen bleibt die Selbstverpflichtung auf den
Dienst an der Gemeinschaft und auf humane Ideale. Dabei soll es einen ethi-
schen Vorrang für weitere Gesellschaftskreise vor engeren geben; es ist eine
Moral, die den Staat über Familie und freie Geselligkeit stellt (Ethik 430-431). Die
Ethik gehörte mit vier Auflagen zu Lebzeiten und einer posthumen zu den erfolg-

779

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


reicheren Ethiken der Zeit, aber das Zeitalter der modernen Nachdrucke hat sie
nicht erreicht. Sie wurde (nach einer Angabe von Jochen Fahrenberg) häufiger
rezensiert als irgendein anderes von Wundts Werken. Ideengeschichtlich wichtig 
war die Rezension von Émile Durkheim, die ein Katalysator für dessen Suche
nach einer positiven Moralwissenschaft wurde. Er akzeptiert Wundts Programm
einer Ethik auf Erfahrungsbasis und akzeptiert, daß diese Mischung von Fakten
und Imperativen tatsächlich eine Ethik ist. Während andere deutsche Gesell-
schaftsethiker von Anpassung der Individuen an die Gesellschaft ausgehen, habe
Wundt erkannt, daß eine moralische Leistung nötig ist, eine Befreiung aus der
Selbstverhaftung des Individuums. Aber die Verbindlichkeit der Moral könne 
Wundt nicht mehr erklären, bei ihm kommt Moral nur zur Selbstverpflichtung. Zu 
diesem Idealismus Wundt komme Wundt nicht durch Hochschätzung des Indivi-
duums, sondern durch maßlose Geringschätzung, er gestehe dem Individuum
kein Glück zu. Wozu dann dieser Aufwand? Weitere gesellschaftliche Horizonte 
werden nicht einfach wertvoller (La science positive de la morale en Allemagne,
in: Revue philosophique 24 (1887) S. 113-142, dt. Übersetzung in: E. D., Über
Deutschland : Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. – Konstanz 1995. – S. 121-
161). Neuere Einschätzungen sind selten: Werner Loh, Wilhelm Wundts Ethik 
und ihre Relevanz, in: Wilhelm Wundts anderes Erbe a.a.O. S. 218-231 ist ein
Plädoyer für eine empirische Ethik; daß Wundt deshalb der einzige Ethiker der
Neuzeit ist, der für die Ethiker der Zukunft brauchbar sei, ist sicher übertrieben).

In seinen programmatischen Vorlesungen von 1863 waren Krieg und Frieden 
noch kein Thema, aber das Verhältnis der Nationen zur Menschheit: Der Gesamt-
willen der einzelnen Völker hat über sich die Menschheit, die auch eine gewisse
Gemeinsamkeit der Entwicklung zeigt; da diese Entwicklung nicht als natürlicher 
Prozeß verstanden werden kann, muß von einem Gesamtwillen auch der
Menschheit gesprochen werden. So wie der Verkehr innerhalb einer Gesellschaft
dem Willen der Einzelnen einen gewissen Zwang antut, so wird durch Wechsel-
beziehungen der Völker ihr Willen beschränkt. Nur in der Geschichte der ganzen
Menschheit ist ein Gesamtwillen erkennbar, der keinen entgegenstehenden
höheren Willen erfährt (Vorlesungen über die Menschen- und Thierseele. –
Leipzig 1863, Neudruck Berlin 1990, Vorlesung 55). Diese Aussage hat Wundt
1886 in der Ethik ausgearbeitet. Aber sein Argument, daß die weiteren Gesell-
schaftskreise einen höheren sittlichen Rang als die engeren haben, erfährt einen
deutlichen Bruch. Eigentlich sollte man denken, damit würde ein kosmopolitischer
Vorrang der Menschheit vor den Staaten begründet: so wie soziale Normen höhe-
ren Wert haben als individuelle Normen, haben humane Normen einen höheren
Wert als soziale Normen (Ethik S. 469-470; tatsächlich erkennt Durkheim Wundts
Ethik nur deshalb den Charakter einer Ethik zu, weil dort alle gesellschaftlichen
Kreise nur stellvertretend für die Menschheit stehen). Wundt sieht das an Kultur
mitarbeitende Individuum beteiligt an der Formierung eines Gesamtcharakters
der Menschheit, zu dem ein gesellschaftlicher Zusammenhang (noch) fehlt (Ethik
413). Die humanen Zwecke entpuppen sich so rasch als bloßes Bewußtsein dafür,
daß allgemeine geistige Leistungen in Staat, Kunst und Wissenschaft der gesam-
ten Menschheit gehören (Ethik 432-435). So kosmopolitisch war auch schon
Hegel! Wundts humane Normen sind nur Selbstverpflichtung, den erkannten Ide-
alen wirklich zu dienen, sie haben keinerlei kosmopolitische Zusammenhänge 

780

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(Ethik 482-484). Ein Gesamtwillen, dem der Einzelwillen geopfert werden muß, ist
nur gegeben, wenn tatsächlich eine Gemeinschaft besteht. Das ist für die
Menschheit nicht der Fall. Völkerverkehr und Völkerrecht reichen nicht aus, eine
solche Gemeinschaft zu begründen. Der Verband der Kulturstaaten ist aber 
bereits ein Äquivalent einzelner Funktionen einer Gesellschaft. Wundt bemüht
sich, zugleich die Unterschiede zur staatlichen Gemeinschaft und die Momente 
einer internationalen und transnationalen Vergesellschaftung zu zeigen. Dazu
gehört auch, daß er in späteren Auflagen der Ethik dogmatische Folgerungen aus
der Souveränität korrigiert hat. Aber auch ein wachsendes globales Verantwor-
tungsgefühl konstituiert noch keine Solidargemeinschaft. Wundts Verband der 
Kulturstaaten erinnert an Hedley Bulls Beschreibung der internationalen Gesell-
schaft als anarchical society; auch das Bewußtsein, daß diese internationale Ge-
sellschaft zunächst keine weltweite Vergesellschaftung war, teilt Wundt mit der 
English School. In der Vorstellung einer wachsenden Bedeutung des Völker-
rechts und der abnehmenden Wahrscheinlichkeit eines völlig willkürlichen Angrif-
fes ist Wundt mit den Kommentatoren seines Jahrhunderts einig. Aber ein Inter-
nationalist ist er nicht. Wie die anderen deutschen Philosophen der Zeit, sieht er 
eine große Bedeutung der transnationalen Beziehungen für den Frieden, aber
wie auch sie, macht er keine Versprechen für ein Ende der Kriege. Der Krieg ist
nicht allein Kampf um Recht, sondern auch Kampf für Interessen und damit gibt 
es keine Aussicht auf eine internationale Gerichtsbarkeit. Die Position der Ethik
von 1886, die man paradoxer Weise einen nationalistischen Kosmopolitismus
nennen kann, hat Wundt nicht nur bis zur letzten Bearbeitung 1912 durchgehal-
ten, sondern eine Kurzversion auch in sein philosophisches Lehrbuch aufge-
nommen: Die Kulturgesellschaft der Menschheit beruht auf dem freien Wettbe-
werb der Völker und setzt deshalb selbständige Nationalstaaten voraus. Die wich-
tigste sittliche Idee ist die Idee einer vollendeten Willensgemeinschaft der
Menschheit. Das Ideal der Verbindung der Menschheit zu einer einzigen sittlichen
Gesamtpersönlichkeit ist das höchste und abschließende Ideal, ein Zustand voll-
ständigen Glücks, vollständigen Friedens und freier Entfaltung der geistigen Kräf-
te. Dieses Ideal ist vielleicht nie erreichbar, muß aber immerfort erstrebt werden.
Aber es war ein Fehler der Aufklärungszeit, den ewigen Frieden von willkürlichen
internationalen Verträgen zu erwarten; die Friedenspläne des Abbé de Saint-
Pierre hätten gewiß zum Krieg führen müssen (System der Philosophie (1889) 
S. 614f., 639f.; letzte Auflage 1919). In seiner Entwicklungsgeschichte der
Menschheit bemerkt Wundt, daß es uns fremd geworden ist, daß Völker geistige
Schöpfungen hervorbringen, denn wir leben längst in einem Zeitalter, in dem all-
gemeine geistige Schöpfungen die Völkergrenzen überschritten haben (Elemente 
der Völkerpsychologie 1912. – S. 2). Er identifiziert die weltgeschichtliche Stufe 
der nationalen Gesellschaften mit dem heroischen Zeitalter des frühen Altertums,
bereits die antiken Reichsbildungen haben einen Zug zu Weltreich, Weltkultur,
Weltreligion gebracht. Aber auch heute befinden wir uns noch nicht in einem
Zeitalter der Humanität. Seit Jahrtausenden sind jedoch immer größere Teile der 
Menschheit auf dem Weg dazu. Während das Altertum dieses Ziel nur als Welt-
reich denken konnte, wurde in der Moderne eine Vielheit nationaler Sprachen und 
Nationalstaaten denkbar. Das ist eine neue Form der Weltkultur, „deren charakte-
ristischer Zug jene Vereinigung humaner und nationaler Bestrebungen ist, inner-
halb derer wir uns noch heute befinden“ (ebd. S.487).

781

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wundt ist einer der wenigen Autoren in diesem Band, die 1914 noch lebten und
schrieben, eine seltene Gelegenheit, nach Kontinuität und Brüchen im außenpoli-
tischen Weltbild eines deutschen Liberalen zu fragen. Seine nationalistischen
Weltkriegsschriften sind Volkscharakterliteratur: Für die Engländer steht Bentham,
der auf Egoismus festgelegt wird, für die Deutschen J. G. Fichtes Sozialethik. Eng-
land wollte die deutsche Mitarbeit an der Menschheitskultur verhindern. Er fordert
für Deutschland einen Teil der englischen Kolonien und das russische Baltikum.
Nur so können die Nationen weiter an der Menschheitskultur arbeiten (Über den
wahrhaften Krieg : Rede gehalten in der Alberthalle zu Leipzig am 10. September
1914. – Leipzig 1914). In einer ausführlicheren, aber nicht solideren philosophie-
geschichtlichen Schrift will Wundt begründen, was er in seiner Rede vorausge-
setzt hatte: Die Philosophen sprechen den Nationalcharakter ihres Volkes aus.
Der zeigt sich in den großen Krisen, so in diesem Krieg. Der Krieg hat den engli-
schen Weg des persönlichen und nationalen Egoismus entlarvt, allein der deut-
sche Weg des sozialen Idealismus kann noch zum Fortschritt der Menschheit
beitragen (Die Nationen und ihre Philosophie : ein Kapitel zum Weltkrieg. –
Leipzig 1915, das Buch wurde bis 1944 nachgedruckt, bis 1921 fast jährlich).
Wundts abschließender Band der Völkerpsychologie 1920 ist eine entwicklungs-
geschichtliche Summe der vorherigen Bände und zugleich eine Weltkriegsschrift.
Er läßt die Weltgeschichte schnell zu Fichte und Napoléon III. kommen: die
Grenzen von Staat und Kultur müssen übereinstimmen, dem nationalen Kultur-
staat wird die Zukunft gehören. Die modernen Nationen arbeiten gemeinsam an
der Entwicklung der Menschheit, der Weltkrieg ist ein Bruch in dieser Entwick-
lung. Die Einheitskultur, an die Briten und Franzosen glauben, kann es nicht
geben. Zivilisation ist eine gemeinsame Leistung der Kulturvölker. Sie beherrscht
den friedlichen Verkehr, aber sie wird den Nationalstaat nicht aufheben: alle künf-
tige Evolution ist Fortentwicklung im Rahmen des Nationalstaates (Völkerpsycho-
logie, Bd. 10, Kultur und Geschichte. – Leipzig 1920. – S. 171, 178-179). Es fol-
gen Polemiken gegen Parlamentarisierung nach westlichem Vorbild und gegen
die deutsche Bereitschaft, dem Völkerbund beizutreten, der nur Fortsetzung des
Kriegsbündnisses der Entente und damit des Großmächtekonzerts des 19. Jahr-
hunderts sei. Der Diktatfrieden von Versailles ist ein Bruch mit der völkerrechtli-
chen Entwicklung der Neuzeit, die Kant theoretisch gefaßt hat: Grundlage des
Friedens kann nur ein gerechter Friedensschluß sein. Ein abgenötigter Frieden, 
der einen Konkurrenten um die Weltstellung vernichten soll, muß nicht gehalten
werden (ebd. S. 450-464). Wundts letztes Buch, eigentlich seine Memoiren, wird
zu einer Sammlung seiner Klagen über Utilitarismus und Parlamentarismus. Es
ist eine Polemik gegen den nationalistischen Universalismus (um mit Hans Mor-
genthaus zu sprechen): der Westen hält seine Lehren für universal, die Deut-
schen müssen für ihre Eigenart kämpfen. Aber das kippt sofort zu einem deutschen
Universalismus: Weil die Deutschen noch eine Erinnerung an ihre Eigentümlich-
keit bewahrt haben, können sie und nur sie die Weltkultur regenerieren. Das soll
aber auch eine Kritik am Deutschen Reich von 1870 sein, das Weltbedeutung für
privaten Gewinn statt für geistige Güter angestrebt hat. Nur mit einer politischen
Kehre kann Deutschland die „führende Macht der Kulturvölker“ sein (Erlebtes und
Erkanntes. – Stuttgart 1920. – S. 344-399; die Broschüre Die Weltkatastrophe
und die deutsche Philosophie. – Erfurt 1920 ist eine gekürzte Version des Schlu-

782

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ßes der Erinnerungen). Es ist schwer zu entscheiden, wie weit Wundts Befunde
und Ziele sich durch den Weltkrieg verändert haben. Sein Tadel des Utilitarismus
Benthams und sein Lob der Sozialethik Fichtes sind nicht neu, jetzt ist beides
aber völlig zur Karikatur geworden. Einst hatte Wundt Nationalcharakterliteratur
als eine journalistische Gattung von seiner Völkerpsychologie ferngehalten (die 
wurde daraufhin als „Völkerpsychologie ohne Völker“ verspottet), jetzt verkündet
er einen archaischen nationalen Charakter, der im Alltag und im Frieden verbor-
gen sein kann, aber in der Philosophie und im Krieg sich besonders deutlich
offenbart. Die Idee, daß die Nationen für die Kultur der Menschheit arbeiten, war 
der Zielpunkt seiner Ethik. Wenn nur noch Deutschland für die Menschheit arbei-
tet, ist das nicht nur als Hyperbolik einer Weltkriegsschrift zu sehen (bzw. als
nationalistisches Trostbedürfnis in Krieg und Niederlage), sondern zerstört die 
Balance des nationalistischen Internationalismus des 19. Jahrhunderts. Wundts
Beschränkung der Völkerpsychologie auf weltgeschichtliche Entwicklung hinter-
ließ die Leerstelle einer Kulturpsychologie oder Kultursoziologie der Modernen, in
die Wundts späte Mischung von Volkscharakter und nationaler philosophischer
Tradition widerstandslos drängen konnte. Wundt steht für die liberale Hoffnung
des 19. Jahrhunderts auf die Friedensverträglichkeit des bloßen Nebeneinanders
der Nationalstaaten und er verkörpert den Umbruch von diesem Harmoniemodell
zum nationalistischen Lob der bloßen Eigentümlichkeit. Zu Wundt im Ersten
Weltkrieg haben wir nur knappe Sondierungen: Gustav A. Ungerer, Völkerpsy-
chologie – Ethik – Politik : Wilhelm Wundt und der Erste Weltkrieg, in: Ungerer,  
Forschungen zur Biographie a.a.O. S. 73-88; Peter Hoeres, Krieg der Philoso-
phen : die deutsche und die britische Philosophie im Ersten Weltkrieg. – Pader-
born 2004. – 276-280. Es fehlt biographische Forschung. Seit dem Austritt des
linksliberalen Abgeordneten aus der Badischen Ständevertretung 1869 (aus
Abneigung gegen die bismarcksche Einigungspolitik, vgl. Ungerer a.a.O. S. 89-
104), wissen wir nicht mehr viel über seine politische Haltung. Wir sollten auch
mehr wissen über seine Rolle als Mentor der nationalistischen Deutschen Philo-
sophischen Gesellschaft und über das Verhältnis zu seinem Sohn Max Wundt
(der wie kaum ein anderer Philosoph das Kriegserlebnis feierte, ein Antidemokrat
der ersten Stunde und später einer der Rassisten unter den Ordinarien des 
Faches Philosophie war).

Ethik : eine Untersuchung der Tatsachen und Gesetze des sittlichen Le-
bens. – Stuttgart : Enke, 1886. – XI, 577 S.
Neuauflagen 1892 (2 Bde.), 1903 (3 Bde.), 1912 (3 Bde.), unveränderter Neu-
druck 1923-24
Engl. Übersetzung 1897-1902
S. 565-575 Die Menschheit
1 Der wirtschaftliche Völkerverkehr
Der Handel ist im Laufe der Geschichte zum wichtigsten Faktor der Friedenssi-
cherung geworden. Er hat die Entwicklung des internationalen Rechts befördert
und die „Idee eines allgemeinen Verbandes der Menschheit zu einem sittlichen
Gesamtleben“ vorbereitet. Mit der internationalen Arbeitsteilung wächst die Not-
wendigkeit des internationalen Verkehrs. Jeder Staat wird im wirtschaftlichen
Verkehr von eigenen Interessen geleitet, selbstlose Hingabe gibt es dort nicht. 

783

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Trotzdem hat sich auch in diesem Bereich die Idee der Rechtsgleichheit durchge-
setzt.
2 Das Völkerrecht
Das Völkerrecht beginnt sich zu einer höheren Form der Rechtsgemeinschaft zu
entwickeln, die alle Kulturstaaten vereinigt. Es bildet sich ein internationales Gewohn-
heitsrecht, die letzte Stufe, die das übereinstimmende Rechtsbewußtsein der 
Völker erreichen kann. So hat die Rechtsgemeinschaft der Völker eine Verwal-
tungsorganisation und in gewissem Maße auch eine Verfassungsorganisation, 
aber diese Organisationen müssen international freier gestaltet werden als natio-
nal. Regelmäßigkeit der Bedürfnisse und immer allgemeiner anerkannte Gültig-
keit schaffen eine konstante Praxis, die den Zwang gesetzlicher Vorschriften er-
setzen kann. Vom juristischen Standpunkt her mag diese Freiheit der Rechtsbil-
dung eine Schwäche sein, vom ethischen Standpunkt her kann es eine Stärke
sein: die freiwillige Tat hat ethisch einen höheren Wert. Der Traum einer Weltre-
gierung wird umso unmöglicher, je mehr sich das sittliche Bewußtsein der einzel-
nen Völker entwickelt. Eine Kodifizierung des Völkerrechts wird immer Privatar-
beit bleiben, die nicht anders als wissenschaftliche Arbeiten wirkt: durch allmähli-
che Läuterung der Anschauungen. Aber die Wissenschaft hat auf die internatio-
nale Rechtsentwicklung einen wesentlich geringeren Einfluß als auf die nationale, 
weil der individuelle geistige Einfluß gegenüber weiteren Lebenskreisen geringer
ist und weil international gesetzgebende Organe fehlen und fehlen müssen. So
schreitet die internationale Rechtsentwicklung nur langsam voran, aber durch die 
Macht der Bedürfnisse sicher. Die Idee der allgemeinen Rechtsgemeinschaft der
Menschheit hat dazu geführt, daß Kriege nicht mehr nach Willkür, ohne Rechen-
schaft über die Motive, geführt werden. Stattdessen ist der Friede ein durch Ver-
träge und Gewohnheiten geschützter Rechtszustand geworden. Der Krieg geht 
aus einem Konflikt der Interessen hervor, indem der bisherige Rechtszustand
nicht länger ausreicht. Wenn keine Vermittlung gelingt, muß der Krieg den 
Rechtszustand auslegen (in diesem Falle ist der Zivilprozeß die innerstaatliche
Analogie) oder einen neuen Rechtszustand schaffen (in diesem Falle ist der Ver-
fassungskonflikt, der ja auch zum Bürgerkriegen führen kann, die innerstaatliche
Analogie). Die Idee des ewigen Friedens ist eine Idee des 18. Jahrhunderts, die 
den Krieg als völlig rechtsfrei sieht und deshalb sein Ende fordern muß. Reine 
Gewaltkriege sind bereits unmöglich geworden, aber Kriege um unversöhnliche
Rechtsanschauungen und unlösbare Interessenkonflikte können nicht verschwin-
den. Ein mit ausreichender Macht ausgestattetes Tribunal wäre mit der Souverä-
nität, die Grundlage der internationalen Rechtsgemeinschaft ist, nicht vereinbar.
3 Der Verband der Kulturstaaten
Die internationale Gesellschaft der Kulturstaaten ist nicht weniger hierarchisch 
gegliedert als die nationale, denn auch sie ist aus einem Wechselspiel gemein-
samer und widerstreitender Interessen hervorgegangen. Aber international gibt 
es nur freie Selbstregulierung, während es national einen umfassenderen staatli-
chen Gesamtwillen gibt. Die höhere Form der menschlichen Gesellschaft zwi-
schen den Völkern ist neu. Unterschiede der Macht und des Ansehens gab es 
schon immer, aber dazu gekommen ist dauernde gegenseitige Anerkennung,
welche die Analogie zu Freiheit und Gleichheit der Bürger im Staat erst geschaf-
fen hat. Voraussetzung war die Existenz einer Mehrzahl annähernd gleich mäch-
tiger Staaten. Die Großmächte sind zu Hütern der Ordnung geworden. Zunächst

784

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


haben sie versucht, auch die innere Ordnung der Staaten zu bestimmen, aber 
erst die Lossagung von dieser Interventionspolitik sichert die internationale
Rechtsgleichheit.
4 Das geistige Gesamtleben der Menschheit
„Die Idee der Menschheit ist keine ursprüngliche, sondern eine allmählich ent-
standene, immer noch werdende.“ Aus anfänglichen Bruchstücken des geistigen
Lebens ist allmählich ein Ganzes entstanden. Diese Einheit der Menschheit beruht 
zwar auf materiellen Grundlagen, ist aber wesentlich geistige Gemeinschaft.
Nachdem die Antike bereits einen geistigen Besitz geschaffen hatte, wurde die
Idee der Menschheit vom Christentum in Form der Glaubensgemeinschaft gebracht.
Ihr sind Wissenschaft und Kunst gefolgt. Die politische Vereinigung der Kultur-
staaten zu gemeinsamer friedlicher Arbeit ist der letzte Schritt dieser Entwicklung: 
Dauerhafte Bürgschaft gegen kriegerische Verwicklungen bringt ununterbrochene
Entfaltung und Austausch der geistigen Kräfte. Das wird nicht zum Verschwinden
der nationalen Unterschiede der Begabung und des Charakters führen. Wie im
Austausch zwischen Individuen wird im Austausch zwischen Völkern die Indivi-
dualität zunehmen, ohne daß der Austausch zurückgeht. Der zunehmende per-
sönliche grenzüberschreitende Verkehr der Individuen verschiedener Nationen
fördert ein „Bewußtsein eines Gesamtlebens der Menschheit, das fortan in der
Geschichte sittliche Aufgaben löst, damit ihm neue gestellt werden.“

Die wichtigsten Änderungen späterer Auflagen: In § 2 wird 1892 die Abfertigung 
des ewigen Friedens als eine überholte Idee des 18. Jahrhunderts gemäßigt. 
Vieles, was bei Kant noch Forderung sein mußte, ist Teil des Völkerrechts gewor-
den. Die Souveränität wird Grenze der bisherigen Annäherung des Rechtes 
bestimmt: Trotz aller Hemmnisse der internationalen Verrechtlichung kann das 
internationale Verantwortungsgefühl wachsen. In § 1 wird ab 1903 der Kolonia-
lismus als Symptom des Weltverkehrs der Großstaaten anerkannt. Die damit ver-
bundenen sittlichen Gefahren können bewältigt werden durch Selbstregulierung
der divergierenden Interessen und durch Annahme der Pflicht, Rassen zu erziehen, 
die ihren Kulturaufgaben bisher nicht gewachsen waren.

5.4.4 Der theologische Weg zum Realismus

5.4.4.1 Adolf Wuttke
1819-1870. Philosophiedozent in Breslau, Theologieprofessor (protestantisch) in
Berlin und Halle. Mitglied des Preußischen Abgeordnetenhaus 1866-1867 (Kon-
servative Partei). Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Wuttke, Karl Friedrich Adolf, in: 
Biographisch-bibliographisches Kirchenlexikon XIV (1998) Sp. 200-241 (Graf 
behandelt Wuttke sehr viel ausführlicher, als in diesem Lexikon üblich, weil er ihn
als exemplarisch für das konservative „Kulturluthertum“ nimmt).

Wuttke war konservativ – kirchlich (lutherisch-konfessionell), intellektuell (anti-
spekulativ) und politisch (altkonservativ). Bekannt war er als Prediger und Publi-

785

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zist, als Polemiker gegen alle Formen eines liberalen Protestantismus. Seine 
christliche Sittenlehre ist sein einziges größeres theologische Werk geblieben.
Das Buch erlebte noch eine weitere von Wuttke bearbeitete Auflage 1864-1865,
dazu zwei posthume Ausgaben 1874-1875 und 1886. Dieser Erfolg ist unter den 
philosophischen und theologischen Ethiken des 19. Jahrhunderts selten und dürf-
te am Parteistandpunkt liegen. Statt der seit Schleiermacher üblichen Gliederung
in Güter-, Tugend- und Pflichtenlehre hat Wuttke eine Gliederung nach der Heils-
geschichte: ohne Sünde, in der Sünde, nach der Erlösung. Der Zustand ohne 
Sünde ist nicht als paradiesischer Anfang vor dem Sündenfall gezeichnet, son-
dern als das sittliche Gemeinwesen in seiner Doppelgestalt als Staat und Kirche. 
Zu der Verkehrung der Sittlichkeit in der Sünde (ein Zustand, der per definitionem
alle nicht-christlichen Völker umfaßt, aber auch die Realität der christlichen Völker
beschreibt) gehört die Zerrissenheit der Menschheit durch die Vielheit der einan-
der fremd und feindlich gegenüberstehenden Staaten und Völker. Entweder 
schließen sich die Völker ab (wie China und Japan) oder sie versuchen die Ein-
heit durch Aufhebung der Selbständigkeit anderen Völker gewaltsam zu erzwin-
gen. Der Krieg ist die „weltgeschichtliche Bekundung der Sünde.“ Nur im Krieg
tritt der Haß voll als Gewalt auf. Der Mensch, der Gott sein will, versucht Herr
über andere zu sein oder muß ihr Sklave werden. Der Krieg ist Sünde und Strafe
der Sünde zugleich. So ist er mit der sittlichen Weltordnung durchaus vereinbar,
aber etwas Rechtmäßiges, Schönes und Gesundes, das die rechte und gesunde
Entwicklung der Menschheit hervorbringt (diese Lehre sieht er bei Hegel, Mar-
heineke und Rothe), kann er nie sein. Mit gleichem Recht könnte man jeden Mord
und Raub zu etwas Gutem für die Menschheit erklären (Handbuch der christli-
chen Sittenlehre. – Berlin 1861-1862. – § 217 Verhältniß der Staaten unter einan-
der: Der Krieg). Wo dagegen der christliche Geist herrscht, bewirkt die Vielzahl 
der Völker nicht Zwiespalt, sondern ein friedliches Verhältnis gegenseitiger Lebens-
förderung. Aber der Krieg ist in den unteren Stufen der christlichen Geschichte
(auf denen wir uns noch befinden) noch nicht aufgehoben, die Notwehr ist nicht 
nur ein Recht, sondern eine sittliche Pflicht. Wenn Christen den Krieg aber als 
unüberwindliche Notwendigkeit sehen, sprechen sie das Urteil über ihr Christen-
tum. Die Entwicklung der christlichen Geschichte zeigt tatsächlich immer größere 
Unterordnung der engeren sittlichen Gemeinschaftskreise und der kleineren
Staatenbildungen unter eine höhere Ordnung und Macht. Der Deutsche Bund
kann ein Vorbild für die Gesamtheit der christlichen Staaten und Völker sein. Aber
das kann nicht einfach eine äußerliche Verfassung und ein Schiedsgericht sein,
sondern setzt einen mächtigeren christlichen Geist voraus, als es gegenwärtig 
der Fall ist. Bei aller Polemik gegen den pantheistischen Bellizisten Hegel wartet
Wuttke rasch mit einem christlichen Äquivalent auf: Der Frieden ist für ein sittlich
unreifes Volk gefährlich, denn er führt zu ungeistlicher Sicherheit, Selbstsucht,
Schlaffheit, Genußsucht und Weltsinn – da kann der Krieg zur Wohltat werde. „So 
lange der Krieg sittlich möglich ist, hat er auch ein gewisses Recht; und erst wo
der Friede Christi wahrhaft in den Herzen der Völker waltet, wird der Krieg zu
einem unbedingten Unrecht, aber auch zur Unmöglichkeit.“ Auch bei Wuttke ist
der gerechte Krieg nur als Verteidigungskrieg erlaubt, aber ein christliches Äqui-
valent zum weltgeschichtlichen Recht des Krieges ist auch hier rasch gefunden:
Völker, die durch innere Zerrüttung und sittliche Entartung eine Quelle von Gefah-
ren und Störungen werden, haben ihr Recht als Glieder in der Gemeinschaft der

786

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


christlichen Völker verwirkt und sind dem höheren Recht der sittlichen Gesamt-
heit verfallen. Dieses christliche Recht kann ein christlicher Staat ohne Vorwurf
selbst durch Eroberung vollziehen, um eine Unterwerfung unter die Anforderun-
gen höherer Gesittung zu erzwingen (ebd. § 317 Das sittliche Verhältniß der 
Staaten zu einander (Frieden und Krieg)).

5.4.4.2 Albrecht Ritschl
1822-1889. Theologieprofessor (protestantisch) in Bonn und Göttingen. Zur Bio-
graphie: Otto Ritschl, Albrecht Ritschls Leben. – Freiburg i. B. 1892/96.

Zur Zeit seines Todes war Albrecht Ritschl der einflußreichste und zugleich der
umstrittenste protestantische Theologe in Deutschland (und damals bedeutete 
das noch, allenfalls mit einem geringen Zeitverzug, weltweit). Aber jede Reflexion
über Ritschls Bedeutung ist immer zugleich eine Reflexion über das rasche Ende
dieser Bedeutung: er hat keine Epoche gemacht, sagte Karl Barth, er bedeutet 
nur eine Episode (oder, mit Helmut Thielicke positiver formuliert: „der Theologe, 
den das 19. Jahrhundert gebraucht hat“). In dem Vakuum, welches das schwin-
dende Vertrauen in Orthodoxie, Rationalismus und spekulative Theologie hinter-
lassen hat, versucht Ritschl die Theologie neu zu begründen: Er kehrt zurück zu
einer auf die Offenbarung fundierten Theologie. Aber er will alle Ansprüche an 
eine Dogmatik abwehren, die über die biblische Offenbarung hinaus gehen: Die
Schultraditionen wußten zu viel. Von Gott wissen wir allein, was wir durch Jesus 
Christus wissen; von Jesus Christus kennen wir nur sein irdisches Leben und die
Verkündigung des Reiches Gottes. Von Gott können wir nur wegen der Got-
tesebenbildlichkeit reden, aber diese Ähnlichkeit beruht nur auf dem Geist des
Menschen, nicht auf seiner sinnlichen Natur. Im Reich Gottes ist der Mensch über
die Natur (das was an ihm natürlich ist) gestellt und kann deshalb von Gott geliebt
werden und lieben. Das Reich Gottes als Gemeinschaft mit Gott und den Men-
schen ist eine übernatürliche Gemeinschaft der Liebe, auf Erden hat das Reich 
Gottes wegen der sinnlichen Natur des Menschen immer Grenzen. Ritschls via
media für das 19. Jahrhundert war eine prekäre Balance. Seine Schüler gingen
verschiedene Wege. Besonders nachhaltig war der lange Feldzug von Karl Barth
gegen Albrecht Ritschl. Mit dem Verblassen der Plausibilität von Barths eigener
kirchlicher Dogmatik kam es zu einem starken Interesse an dem originalen
Ritschl. Diese Ritschl-Renaissance war eine Ehrenrettung (der auf Offenbarung
gegründete Dogmatiker sah Barth plötzlich ähnlicher als dem Kulturprotestantis-
mus seiner Zeit) und eine Historisierung (letztlich ist es nicht gelungen, ihn aus 
dem 19. Jahrhundert zu befreien, in das Barth ihn verwiesen hatte).

Vgl. Gösta Hök, Die elliptische Philosophie Albrecht Ritschls : nach Ursprung 
und innerem Zusammenhang. – Uppsala 1942; Karl Barth, Die protestanti-
sche Theologie im 19. Jahrhundert. – Zollikon 1947. – S. 598-605; Christian 
Walther, Typen des Reich-Gottes-Verständnisses : Studien zur Eschatologie 
und Ethik im 19. Jahrhundert. – München 1961. – S. 137-155 Das Reich Got-
tes als die im Sittlichen zu realisierende Herrschaft Gottes : Ritschls Reich-
Gottes-Begriff; Hermann Timm, Theorie und Praxis in der Theologie Albrecht 
Ritschls und Wilhelm Herrmanns : ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des

787

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kulturprotestantismus. – Güterlsloh 1967. – 27-88 Das teleologische System 
des Reiches Gottes : Albrecht Ritschl; Rolf Schäfer, Ritschl : Grundlinien eines
fast verschollenen dogmatischen Systems. – Tübingen 1968; James Rich-
mond, Albrecht Ritschl : eine Neubewertung. – Göttingen 1982 (engl. Original
1978); Ueli Hasler, Beherrschte Natur : die Anpassung der Theologie an die
bürgerliche Naturauffassung im 19. Jahrhundert (Schleiermacher, Ritschl, 
Herrmann). – Bern 1982; Helmut Thielicke, Glauben und Denken in der Neu-
zeit. – Tübingen 1983. – S. 353-374; Gottes Reich und menschliche Freiheit :
Ritschl-Kolloquium (Göttingen 1989) / hrsg. von Joachim Ringleben. – Göttin-
gen 1990.

Ritschl kämpfte gegen die Deutung des Christentums als individuelle Abwendung
von der Welt, gegen Mönchtum, Askese und Pietismus. Es soll nicht mehr Welt-
verneinung geben, als zur Weltbeherrschung (der Herrschaft über die menschli-
che Natur) nötig ist. Christliche Ethik ist Berufsethik, Bewährung in den natürli-
chen Gemeinschaften Familie, Stand und Volk. Die natürlichen Gemeinschaften
sind für Sünde anfällig, weil sie partikulare Gemeinschaften sind, die ihr eigenes
Wohl auch durch Egoismus verfolgen. Das Reich Gottes hebt das Partikulare auf.
Aber das Allgemeine kann nur im Besonderen erreicht werden. Christliche Ethik 
ist ein Gebot, das Leben in den partikularen Lebensgemeinschaften zu moralisie-
ren. Eine völlige Vermeidung der Sünde ist nicht möglich, weil der Mensch auf
Erden immer an seine sinnliche Natur gebunden bleibt. Familie, bürgerliche
Gesellschaft und Staat beruhen auf Recht. Das Christentum hebt den Rechtszu-
stand nicht auf. Aber Recht kann Sittlichkeit nicht ersetzen, es ist kein produktives
Prinzip sittlicher Gemeinschaft. Es hat im Reich Gottes, der allgemeinen Liebes-
gemeinschaft, nichts zu suchen. Das Streben nach dem Reich Gottes durch 
Erziehung und Gottesdienst zu fördern ist Aufgabe der kirchlichen Gemeinschaft.
Karl Barth hat ihm die Berufsethik übelgenommen: das Heilsgeschehen diene 
Ritschl nur dazu, eine Selbsttätigkeit zu feiern, die doch nur befähigt, eine Rolle 
zu akzeptieren. Damit unterstelle Ritschl Gott den Zielen des Menschen. Ritschl
wird zum „Urtyp des nationalliberalen deutschen Bürgers im Zeitalter Bismarcks“,
von „unerhörter Eindeutigkeit und Sicherheit“ (a.a.O. S. 599). Ritschl selber hätte
widersprochen: „die christliche Religion in der Form der religiösen Tugend ist
Demut“ (Rechtfertigung III³, 601). Ritschl Ethik muß aus diversen Texten rekon-
struiert werden. Die Vorlesungen (auf dem Stand bis 1872) hat Rolf Schäfer her-
ausgegeben. Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung Bd. III
(1874, 3. Aufl. 1888) ist das Buch, das dafür berüchtigt ist, die Dogmatik an die 
Ethik verraten zu haben. Das Schulbuch Unterricht in der christlichen Religion 
(1875, Studienausgabe 2002 mit den Abweichungen der späteren Ausgaben) ist 
die Formulierung der Ethik als Berufsethik. Helga Kuhlmann referiert Ritschls 
Ethik nach einem Diktat von 1882. Die Grundlegung der Ethik (das entspricht der 
traditionellen Güterlehre), ist regelmäßig Thema der oben angegebenen Ritschl-
Literatur, zur speziellen Tugend- und Pflichtenlehre wurde nur wenig geschrie-
ben. Vgl. Helga Kuhlmann, Die Theologische Ethik Albrecht Ritschls. – München
1992; Albrecht Ritschl: Vorlesung „Theologische Ethik“ ; auf Grund des eigen-
händigen Manuskripts / hrsg. von Rolf Schäfer. – Berlin 2007.

788

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu Krieg und Frieden hat Ritschl sich am ausführlichsten (aber auch nicht gerade 
ausführlich) in seinen frühen Vorlesungen geäußert. Das Christentum hebt den
natürlichen Unterschied der Nationen nicht auf, die Christen sind nicht nur als
„Atome des Volkes“ einzeln zum Christentum berufen. Staat und Christentum
stehen in einer Wechselwirkung: die Christlichkeit des Volkes fördert die sittlichen 
Aufgaben des Staates, während umgekehrt „die Epochen angespannten und 
fruchtbaren Nationalbewußtseins erweckend und stärkend für das christliche 
Gemeinbewußtsein sind“ (er denkt da an den Protestantismus im niederländi-
schen Unabhängigkeitskrieg und an den englischen Bürgerkrieg). Trotz dieser 
Wechselwirkung dürfen Staat und Christentum nicht identifiziert werden. Nur das
Reich Gottes ist Gemeinschaft der höchsten sittlichen Zwecke und Gemeinschaft 
aller Völker zum absoluten sittlichen Zweck, während der Staat die Gemeinschaft 
eines Volkes ist, zum besonderen sittlichen Zweck. Das Verhältnis zwischen
Staaten ist nicht „von der christlichen Liebe, sondern nur durch das Völkerrecht
und im Notfalle durch den Krieg geordnet.“ Man kann nicht durch eine Berufung
auf die Bergpredigt den Krieg als Mittel des Schutzes von Recht, Nationalität,
Ehre und sonstigen geistigen Gütern ausschließen. Als die höchste Kulturmacht
muß das Christentum den Krieg rechtfertigen, wenn er direkt Kulturmittel ist oder
indirekt das Kulturmittel der körperlichen Übungen hervorruft. Eine heilige Allianz
hat sich als Widerspruch herausgestellt. Aber das Völkerrecht beruht darauf, daß 
die abendländischen Völker im Austausch geistiger Güter stehen, der dem Miß-
brauch der Macht eines Staates ein Gegengewicht entgegenstellt (Albrecht 
Ritschl: Vorlesung „Theologische Ethik“ a.a.O. § 32 Der ethische Begriff vom
Staate und § 33 Das christliche Volkstum und der christliche Staat). In Ritschls
Schulbuch ist der Kontext der Äußerungen zum Krieg (der nie beim Namen 
genannt wird), daß Christen den Rechtsstaat fördern werden. In dem Maße, in
dem dies bei den einzelnen Völkern geschieht, wird das „die Achtung ihrer gegen-
seitigen Rechte verstärken“. So lange aber Völker oder Staaten mit Angriffen
rechnen müssen, dürfen sie sich wehren mit Mitteln, die zwar nicht verbreche-
risch sein dürfen, aber doch nicht auf die Mittel beschränkt sind, die im rechtli-
chen und sittlichen Verhalten einzelner Christen gegenüber ihrem Staat oder im 
Verkehr untereinander zulässig sind (Unterricht in der christlichen Religion a.a.O. 
§ 33). Aus Ritschls späten Vorlesungen sind, weil eine Edition fehlt, nur wenige
Sätze über internationale Beziehungen, Krieg und Frieden bekannt, deren Kon-
text in Kuhlmanns Referat des Manuskripts von 1882 (a.a.O. S. 212-213) zudem
nicht klar erkannt werden kann. Aber deutlich ist die Betonung der Grenze des
Völkerrechts, weil Zwangsmaßnahmen in Konflikten zwischen Staaten fehlen: Es
muß gerechte Kriege geben und die Staaten müssen gerüstet sein. Ritschl wen-
det sich gegen Pazifisten einerseits, die er in seiner üblichen Art als weltflüchtige 
Christen denunziert (ihr Christentum ist asketisch, grüblerisch, nervös, hysterisch 
und überhaupt empfindlich) und gegen Bellizisten andererseits, die Kriege als
„direkte Organe der geistlichen Weltleitung“ ansehen (wobei er Feldmarschall
Moltke nennt, wohl wegen dessen viel zitierten Brief an den Völkerrechtler Bluntschli).
Ritschl möchte also weder Pazifist noch Bellizist sein. Klar ist er Nationalist, und doch
warnt er kontinuierlich vor Nationalstolz. Die sittlichen Güter der Familie, des
Standes und des Patriotismus können umschlagen in bornierten Familiensinn,
Standeshochmut und Nationaleitelkeit; diese nationale Eitelkeit „kann die humane
Anerkennung des Rechtes anderer Völker verletzen“ (Rechtfertigung und Ver-

789

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


söhnung III³ §§ 36 und 53; Die christliche Vollkommenheit. – Göttingen 1874. –
S. 12-13; Unterricht § 28). Das Prinzip, daß jede Gemeinschaft von einer höheren
in ihre Schranken gewiesen werden muß, gilt auch für den Staat. Aber während
Familie und Stände in der bürgerlichen Gesellschaft über sich noch das Recht 
und den Staat haben, bleibt über den Völkern allein das Reich Gottes der allge-
meinen Nächstenliebe. Eine „natürliche“ Institution über den Völkern und Staaten
kann Ritschl sich nicht vorstellen. Wir müssen ihn einen Realisten nennen. Alle
Wege des Internationalismus und Transnationalismus spielen bei Ritschl keine
Rolle oder werden explizit zurückgewiesen, nur den Hinweis auf ein prekäres
Völkerrecht hat er behalten. Das wird man als eine diplomatische, nicht als eine
juristische Deutung des Völkerrechts verstehen müssen. Jedenfalls weiß er, daß
das Völkerrecht von der Bewahrung der Mächtebalance abhängt. Als einzigen
Beitrag der Sittlichkeit (und damit des Christentums) sieht er ein eventuell wach-
sendes Rechtsbewußtsein bei den einzelnen Völkern, das auch zu Achtung des
Rechtes der anderen Völker führen könnte. Mit dieser Achtung des Rechtes ist
eine eurozentrische Grenze des Verständnisses für andere Völker verknüpft. Er
bezweifelt im Namen der zeitgenössischen Ethnologie, daß das für alle Völker 
bestimmte Christentum, tatsächlich alle erreichen wird. Das frühe Christentum hat
sich im römischen Reich ausgebreitet, einem Erobererstaat, der aber ein Rechts-
staat war und eine kosmopolitische und personalistische Philosophie besaß. Die-
se Voraussetzungen gibt es weder in asiatischen Staaten noch bei afrikanischen
Stämmen (Rechtfertigung und Versöhnung III³, 128-130, 292-295; der Kontext
dieser Äußerungen ist Kritik der pietistischen Missionspraxis, die einzelne Seelen 
gewinnen will, aber die Aussichten der Bekehrung ganzer Völker nicht reflektiert).
Dazu zwei Urteile: Ueli Hasler a.a.O. S. 206 (Legitimation kolonialistischer Aus-
beutungs- und Zerstörungspolitik); Helga Kuhlmann a.a.O. S. 232-234 (auch kei-
ne volle Absolution).

Daß Ritschl hier referiert wird, liegt (abgesehen von seiner eminenten Bedeutung
in der theologischen Diskussion seiner Zeit) daran, daß die Literatur zur Kriegs-
theologie des Ersten Weltkrieges ein merkwürdiges Interesse an Ritschl gezeigt
hat. Wilhelm Pressel, der Schleiermacher nicht wegen dessen dokumentierter
Haltung zu Krieg und Frieden beachtet, sondern weil dessen „Kulturprotestantis-
mus“ den Kriegsdienst der Theologie erst ermöglicht habe, teilt dem „Kulturpro-
testanten“ Ritschl eine ähnliche Rolle zu (Die Kriegspredigt 1914-1918 in der 
evangelischen Kirche Deutschlands. – Göttingen 1967). Karl Hammer sagt deutli-
cher, daß Ritschl kein Bellizist war, hat aber dieselbe Strategie, Ritschls „Kultur-
protestantismus“ für die Kriegstheologie der nächsten und übernächsten Genera-
tion verantwortlich zu machen (Deutsche Kriegstheologie (1870-1918). – Mün-
chen 1971). Diese Bücher haben einen Wert als Dokumentation der Kriegstheo-
logie, setzen sonst aber nur Karl Barths Feldzug gegen Albrecht Ritschl fort und
übergehen die lange Geschichte der akademischen Kriegs- (und zuweilen auch) 
Friedenstheologie des 19. Jahrhunderts. Barths Angriff war zunächst gegen
Friedrich Naumanns Instrumentalisierung des Christentums für den deutschen 
Imperialismus gerichtet, mußte aber, um zum Generalangriff auf die deutschen
Theologen zu taugen, auf Ritschl und die Ritschlianer, aus deren Schule Barth
selber kam, ausgeweitet werden. Auf Ritschls eigene Kriegstheologie hat er sich
nicht eingelassen. Auch Barth war kein Pazifist, sondern ein Schweizer, Verteidi-

790

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gungskrieg war nicht sein Problem. Sein Problem war die „Selbstgewißheit des
modernen Menschen“, da Fehlbarkeit kein zentrales Thema dieser deutschen
Theologie war. Tatsächlich führt kein direkter Weg von Ritschls Reich Gottes zum
Deutschen Reich und von der Offenbarung Gottes durch Jesus Christus zur Offen-
barung Gottes in der Volksgemeinschaft. Ritschl hätte 1914 gewiß den Weltkrieg
als gerechten Krieg angesehen (wie fast alle deutschen Gelehrten) und mit eini-
ger Wahrscheinlichkeit sich an der Rede über die deutschen Kulturaufgaben betei-
ligt (wie viele deutsche Gelehrte), aber wenn er zwischen Heilsgeschichte und 
Geschichte nicht länger hätte unterscheiden können, hätte er seine theologische
Ethik verleugnen müssen. Wir brauchen eine differenziertere Beurteilung der
Kriegstheologie in ihren Kontinuitäten seit dem 19. Jahrhundert und ihren Brü-
chen im frühen 20. Jahrhundert und in der akuten Krise 1914. Wenn Ritschl 1914 
eine Bedeutung zukommt, dann eher durch das, was bei der Trennung von Reich
Gottes und Mitarbeit am sündigen Staat fehlt: das Gebot der Versittlichung der
Politik weiß nichts vom christlichen Widerstand gegen eine unchristliche Politik 
und nichts von einer anderen Art von Politik. Die Haltung der Ritschlianer zum 
Krieg war unterschiedlich. Es gab keinen radikalen Pazifisten, aber ein breites
Spektrum von der Mitarbeit in der Friedensbewegung (Martin Rade, der doch das
„Augusterlebnis“ 1914 als eine Offenbarung Gottes sehen konnte) bis zur Versi-
cherung, auch Krieg könne eine Form der Feindesliebe im Sinne der Bergpredigt
sein (Ferdinand Kattenbusch, der doch kein Bellizist im Gefolge Hegels oder
Moltkes sein wollte). Einen umfassenden Überblick über die Haltung der Ritschlia-
ner im Weltkrieg gibt es nicht und das zeigt erneut, wie unvollendet die Forschun-
gen über die Kriegstheologie des frühen 20. Jahrhunderts abgebrochen wurden.

5.4.4.3 Heinrich Wiskemann
1819-1875. Studium der Theologie (protestantisch) und der Klassischen Philolo-
gie. Gymnasialprofessor in Hersfeld.

Wiskemanns Publikationen gingen oft auf Preisschriften zurück, die Haager Gesell-
schaft zur Verteidigung der christlichen Religion hatte bereits früher einen Text
über Sklaverei gekrönt. Für einen späteren Text über „das Schicksal des Weibes“ 
erhielt er den Preis nicht, weil er die Frage nach dem Einfluß des Christentums
nicht genügend beachtet hatte (Allgemeine Deutsche Biographie 43 (1898) 539-
541). Eigentlich hätte diese Gesellschaft das auch zu seiner Schrift über den
Krieg sagen können. Wie schon der Verfasser des Eintrags in der Allgemeinen
Deutschen Bibliographie bemerkte: Wiskemanns Arbeiten hatten, völlig unabhän-
gig vom Thema, „durchweg einen nationalökonomischen und sozialpolitischen
Inhalt.“ Zwar ist Wiskemann der üblichen Überzeugung, daß weder Antike noch 
Judentum ein Problem mit dem Krieg hatten und daß erst mit dem christlichen
Liebesgebot eine Friedensethik begann, die Krieg nur noch zur Verteidigung und 
zur Prävention rechtfertigt, seine eigenen Vorschläge kommen aber ohne das
Christentum aus. Die äußeren Bedingungen des Friedens sind die zivilisatori-
schen Fortschritte (und entsprechend ist Thomas Buckle seine Hauptautorität): 
der Frieden braucht eine ökonomische Basis von reichlicher Gütererzeugung 
und angemessener Verteilung der Produkte, konstitutionelle Monarchien oder

791

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Republiken, Verkehr zwischen Völkern, Völkerrecht, Bundesstaaten. Die inneren
Bedingungen des Friedens sortiert Wiskemann in geistige, religiöse und sittliche
Bildung. Wenn sich jemand auf Buckle beruft, bedeutet das von vornherein, daß
der Fortschritt des Intellekts größere Bedeutung hat als der Fortschritt der Moral, 
und tatsächlich handelt Wiskemann von Wissenschaft, Handel, Verkehr und
Anwendung der Dampfkraft. Wissenschaft und Bildung bringen bessere Regie-
rungsformen und Weiterarbeit am Völkerrecht. Einen direkten Einfluß der Religio-
nen auf Vermehrung oder Verminderung der Kriege kann er nicht erkennen
(bemerkt aber, die besondere Neigung der Vertreter der Religionen zu Zwie-
tracht). Erst auf der vorletzten Seite kommt er zur sittlichen Bildung und damit zur 
Rolle des Christentums: sittliche Bildung kann das politische Leben verbessern. 
Aber er kehrt gleich noch einmal zur Notwendigkeit des Fortschritts zurück: „Der
Strom des Lebens führt rastlos neue Güter herbei und seine Arme verteilen sie
an alle, auch an die früher vergessenen Orte“ (Der Krieg : eine von der Haager
Gesellschaft zur Vertheidigung der christlichen Religion gekrönte Preisschrift. –
Leiden 1870. – S. 213). Die Aufgabenstellung und der Bericht über die Zuerken-
nung des Preises sind abgedruckt in: Theologische Studien und Kritiken 42
(1869) 381-388 (Wiskemann stand der Preis schon deshalb zu, weil die anderen 
Einsendungen sich gar nicht erst die Mühe gemacht hatten, irgendetwas zu Krieg 
oder Frieden zu sagen).

5.4.4.4 Ernst Achelis
1838-1912. Pfarrer, seit 1882 Professor für praktische Theologie (protestantisch)
in Marburg, ein führender Vertreter dieses Faches (das nicht mit Moraltheologie
verwechselt werden darf).

Achelis Vortrag ist einer der wenigen argumentierenden, nicht homiletischen Tex-
te von Theologen in einem Krieg (das wurde erst im Ersten Weltkrieg eine häufi-
ge Gattung). Achelis war ein Schüler von Richard Rothe, aber Moraltheologie ist
sein Vortrag nicht. Zwar beginnt er mit der Prüfung, ob die Bibel den Krieg verbie-
tet (die vorherrschende Meinung), da man das exegetisch nicht klar entscheiden 
könne, geht er zu säkularen Argumenten über: Die Leistung des Christentums ist, 
vollen Sinn für Individualität gebracht zu haben. Selbstbehauptung und Selbstbe-
jahung sind christliche Pflichten (freilich kann damit nicht das natürliche Selbst
gemeint sein, die erste Pflicht des Christen ist Selbstprüfung). Diese Selbstbe-
hauptung soll auch für die Volksindividualität gelten. In einer kommenden Zeit
wird das Harmonie der Völker bedeuten, auf die schon die Bibel hinweist. Die
Deutschen sind zu dieser Harmonie besonders bereit. Dagegen fehlt Kosmopoli-
ten der Sinn für diese Rolle der Völker. Der gerechte Krieg ist Verteidigung der
Individualität der Völker. Erst in einem solchen Krieg erkennt man diese nationa-
len Werte (Der Krieg im Licht der christlichen Moral : ein Vortrag. – Bremen
1871). Wenn Achelis den Krieg grundsätzlicher beurteilt, unterscheidet er sich 
nicht viel von Wuttke: der Krieg ist ein Übel, eine Züchtigung. Aber sein Nationa-
lismus ist neuartiger und seine Autorität ist Treitschke: es muß ein Nationalstaat 
sein, der das ganze Volk umfaßt. Die Lehre vom Verteidigungskrieg als gerech-
tem Krieg wird umgedeutet: der Krieg um die nationale Einheit ist eine Art Krieg

792

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


um das Recht oder die Pflicht eine Nation zu sein. Man kann ihn zu Bluntschlis
entsprechender Erneuerung des gerechten Krieges im Namen der deutschen
Einheit stellen. Wenn Achelis den Krieg als Züchtigung bezeichnet, ist das ein
traditioneller christlicher Topos, aber es ist spezieller gemeint: der notwendige
nationale Krieg ist Strafe für das Desinteresse der Deutschen an der nationalen
Einheit. 

5.4.4.5 Albert Stöckl
1823-1895. Professor der Philosophie am Lyzeum in Eichstätt, an der katholi-
schen theologischen Akademie in Münster und erneut in Eichstätt. Domkapitular
in Eichstätt. Mitglied des Reichstags 1877-1881 (Zentrum). Stöckl war als Philo-
sophiehistoriker an der Erneuerung der Scholastik in Deutschland beteiligt.

Stöckls Aufsatz beginnt wie eine Predigt über die Schrecken des Krieges, wird
aber rasch zu einer Theodizee eigener Art: Man muß an Gott glauben, sonst 
werden der Krieg und die vom Krieg bestimmte Weltgeschichte zu trostlos. Nur
auf der Oberfläche ist das der übliche Standpunkt des gerechten Krieges, für den
Kriterien aufgelistet werden (nur als äußerstes Mittel, keine Eroberung erlaubt,
aber Präemptivkrieg und Krieg für verweigerte Rechtsansprüche erlaubt). Die 
Idee des ewigen Friedens ist ein edles Gefühl, aber wenn es um Recht geht, rei-
chen Gefühle nicht. Das Christentum ist auf das Ideal des ewigen Friedens hin
ausgerichtet, aber es hebt für die Gegenwart Rechtsansprüche nicht auf, erst in
einer christlicheren Zukunft könnten sie erlöschen. Die Rede von der „Erziehung 
des Menschengeschlechts“ ist jetzt auch in der katholischen Moraltheologie
angekommen. Diese Erziehung läuft (à la Kant) über die Übel des Krieges. Aber 
Stöckl kann schnell zum Bellizismus kommen: Krieg rettet entweder ein Volk aus
dem Sumpf der Verweichlichung und des Wohllebens oder er bedeutet politische
Auflösung. Die Wunden des Krieges heilen, die Belebung bleibt. Das ist ein bana-
lisierter Hegelianismus (banalisiert, weil die bei Hegel zugrunde gelegte Unter-
scheidung von privaten Lastern und öffentlicher Tugend nicht zum Thema gemacht
wird). Aber Stöckl versichert uns, daß dieser Trost im Krieg nur vom Christentum 
kommen kann. Da der Krieg dennoch ein Übel bleibt, müssen wir versuchen, ihn
abzuwenden, dazu das Gebet um Erhaltung und Wiederkehr des Friedens. Das 
Christentum ist der Frieden und nur im Christentum ist Frieden. Dazu ist aber
Verchristlichung nötig; die biblische Verkündigung lautet deshalb: „Et in terra
pax hominibus bonae voluntatis“ (Der Krieg im Lichte des Christentums, in: Der 
Katholik : Zeitschrift für katholische Wissenschaft und kirchliches Leben 51=N.F.
25 (1871) 385-412).

5.4.4.6 Johann Christian Konrad [von] Hofmann
1810-1877. Theologieprofessor (protestantisch) in Erlangen, Rostock und erneut 
Erlangen. 1863-1869 Mitglied des bayrischen Landtages (Bayrische Fortschritts-
partei). Einer der angesehensten protestantischen Theologen des 19. Jahrhun-
derts („Die ältere Generation im protestantischen Bayern verehrt ihn noch heute 

793

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


als ihren besonderen Kirchenvater“, spottete Karl Barth noch ein halbes Jahrhun-
dert nach Hofmanns Tod). Er gehörte zu der Generation, die nach Rationalismus,
spekulativer Theologie und radikaler Bibelkritik einen robust supranaturalistischen
lutherischen Konfessionalismus wiederherstellen wollte. Als Exeget versprach er,
für die in der persönlichen Heilserfahrung gegebenen Glaubenssätze den Schrift-
beweis zu erbringen, ohne auf Philosophie zurückgreifen zu müssen. Im Zentrum
steht Heilsgeschichte: Verlust und Wiedererlangen der Gottesgemeinschaft. Die 
Völker, ihren Vaterlandssinn, ihren Nationalreichtum und ihre Weltstellung, die er 
in der gläubigen Erfahrung vorfindet, findet er im Alten Testament in Berichten
über das Volk Israel wieder: ein Volk, das nicht auf Eroberung angelegt war, des-
sen Nationalreichtum geistige Güter sein sollten und dessen Weltstellung auf der
Entfaltung geistiger Güter beruhen sollte. Die Machtentfaltung der Israeliten war
eine Versündigung, welcher der Untergang folgte. Zwar sind die Völker ein Pro-
dukt der Sünde, aber auch die Wiedergeborenen werden bis zum Ende der 
Geschichte Bürger ihrer zu Sünde geneigten Staaten bleiben. Die Menschheit
kann er nur als die Vereinigung der Erlösten, aber nicht als eine kosmopolitische
Gemeinschaft erwarten (Der Schriftbeweis : ein theologischer Versuch, II/2 
(1855) 396-433). Man könnte Hofmanns Theologische Ethik als eine bloße Lehre
des gerechten Krieges übergehen, wenn er nicht so außerordentlich stark den
Patriotismus und die Weltstellung des eigenen Staates betonen würde. Er kennt 
ein ethisches Gebot, den eigenen Staat in der Konkurrenz der Staaten zu fördern. 
Jeder gehört von Gott aus zunächst zu seinem eigenen Gemeinwesen. Kosmo-
politismus ist eine Sünde, denn er verdirbt den Rechtssinn, den Sinn für das 
staatliche Gemeinwesen. Aber die Förderung des eigenen Staates beruht auf 
Anerkennung der gleichen Berechtigung der anderen Staaten und ihres Rechtes
auf Selbständigkeit. Die beflissene Schädigung der anderen Staaten ist auch
keine Förderung des Wohls des eigenen Staates. Seine Theorie des gerechten
Krieges ist entgrenzter als zu dieser Zeit üblich: Zwar betont er als gerechten 
Grund die Gefahr für die Selbständigkeit eines Staates, aber er zählt in einem
Atemzug auch auf, daß Krieg auch zur „Selbstbehauptung eines Staates gegen
Störung und Beeinträchtigung der Weltstellung“ und der „weltgeschichtlichen 
Aufgabe eines Gemeinwesens“ geführt werden kann. Die zunehmenden transna-
tionalen Beziehungen können den Krieg seltener machen, freilich mehren sich
damit aber auch Konfliktursachen. Die damit wachsenden widerstrebenden Inte-
ressen müssen durch wohlwollende Abwägung gegeneinander friedlich ausgegli-
chen werden (Theologische Ethik : Abdruck einer im Sommer 1874 gehaltenen 
Vorlesung. – Nördlingen 1878. – S. 270-276. 285-286). Hofmann kennt durchaus
den Begriff der menschlichen Gemeinschaft, da die Menschheit einen gemein-
samen Ursprung und ein gemeinsames Ziel hat (Menschenwürde, kulturellen 
Fortschritt und Verchristlichung), aber internationalistische oder gar kosmopoliti-
sche Züge werden von diesem Begriff der Menschheit ferngehalten. Nur am Ende
werden Berufsgenossenschaften erwähnt, „die sich durch die ganze gebildete
Welt hin erstrecken“ (ebd. S. 301-332, vgl. auch seine Kritik an der Verwechslung
von menschlicher Fortschrittsgeschichte und christlicher Heilsgeschichte, durch
einen Fehlschluß aus der Zunahme des Internationalismus: Die weltgeschichtli-
che Bedeutung des modernen Socialismus, in: Zeitschrift für Protestantismus
und Kirche 72 (1876) 269-275, auch in: Vermischte Aufsätze. – Erlangen 1878.
– S. 215-220). Hofmann war ein Führer der kleindeutschen Partei in Bayern und

794

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seine Ansichten zur Nationalpolitik sind auch von anderen deutschen Nationalli-
beralen bekannt (z.B. Annexion des Elsaß mit Sicherheit begründet), nur war er 
in Bayern föderalistischer eingestellt, als es norddeutsche Nationalliberale waren. 
Allenfalls in der Forderung nach Wohlwollen im Urteil unterscheidet er sich als
Theologe von den liberalen Politikern und Publizisten, zu denen er sonst gehörte.
Vgl. zum Verhältnis von Theologie und Politik: Wilfried Behr, Politischer Libera-
lismus und kirchliches Christentum : Studien zum Zusammenhang von Theologie
und Politik bei Johann Christian Konrad von Hofmann (1810-1877). – Stuttgart
1995 (S. 1-15 Überblick über die ältere Literatur; S. 133-170 der einzige detaillier-
te Kommentar zur theologischen Ethik in Der Schriftbeweis und in der Vorlesung).

5.4.4.7 Otto Pfleiderer
1839-1908, Bruder des oben aufgeführten Philosophen Edmund Pfleiderer. Pro-
fessor der Theologie (protestantisch) in Jena und Berlin. Ein theologischer Führer
des liberalen Protestantismus. Zu Pfleiderers lebenslangen Versuchen, allgemei-
ne Religionswissenschaft mit einer Restbasis für eine christliche Dogmatik zu
vereinen: Reinhard Leuze, Theologie und Religionsgeschichte : der Weg Otto
Pfleiderers. – München 1980; Markus Iff, Liberale Theologie in Jena : ein Beitrag
zur Theologie und Wissenschaftsgeschichte des ausgehenden 19. Jahrhunderts.
– Berlin 2011. – S. 42-46, 108-117, 149-169, 196-201.

Pfleiderer hatte Erfolg mit einem Überblick der Glaubens- und Sittenlehre für 
Hochschulen und höhere Schulen. Das egoistische Nationalbewußtsein der anti-
ken Welt wußte noch nichts davon, daß der Staat ein Glied im Organismus der
Menschheit ist. Erst die christliche Idee des Gottesreiches hat diese Schranke
durchbrochen, freilich zunächst in der katholischen theokratischen Form, die den
Nationen ihr Recht nicht einräumte. Erst der Protestantismus brachte das richtige 
christliche Verhältnis von Volk und Menschheit: Selbständigkeit der Staaten bei
gleichzeitiger gemeinsamer sittlicher Unterordnung unter die Idee der Mensch-
heit. Daraus folgt, daß Staaten Pflichten gegeneinander haben: Achtung der 
Selbständigkeit der anderen und Bereitschaft zu geordneten Verbindungen für die
Erfüllung der gemeinsamen Kulturaufgaben. Wenn Konflikte sich nicht friedlich
beilegen lassen, bleibt nur der Krieg als Notwehr, so lange das Völkerleben noch
sittlich hinter den Normen, die zwischen Individuen gelten zurück ist. Der Krieg ist
immer ein Übel, kann aber die Vaterlandsliebe, Pflichttreue und Opferwilligkeit 
der Völker befördern und so zu sittlicher Reinigung und Erhebung beitragen. Ein
Thema, das bei Philosophen und Theologen bisher meist nicht vorkam, geht
Pfleiderer in der Zeit des erneuerten Kolonialismus ohne Skrupel an: es gibt ein
Recht, oder vielmehr eine Pflicht, Schutzherrschaft über kulturlose Völker zu
errichten. Dieses Recht ist aber an den Erziehungsauftrag gebunden: Ausbeu-
tung, Mißhandlung und Vernichtung der Naturvölker sind verwerflich (Grundriss 
der christlichen Glaubens- und Sittenlehre als Compendium für Studirende und 
als Leitfaden für den Unterricht an höheren Schulen. – Berlin 1880, 6. Auflage 
1898. – § 74 Staat und Menschheit). Während der Grundriss offen läßt, wie Pflei-
derer sich die Balance von Selbständigkeit der Staaten und ihrer Pflicht, mitei-
nander in Verbindungen zu treten, genauer vorstellt, wurde er 1895 als Rektor

795

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Berliner Universität zum hundertsten Jubiläum von Kants Friedensschrift
deutlicher: Die Autoren von Friedensplänen (auch Kant) haben nie gefragt, ob
das Ideal des ewigen Friedens die Mühen seiner Verwirklichung wert sei. Warum
es Staaten geben müsse, um vor Rechtsbrüchen zu schützen, sei gut verständ-
lich, aber weshalb Kant diese Rechtssicherung als überstaatliche Ordnung fort-
setzen möchte, kann Pfleiderer nicht verstehen. Kant und das 18. Jahrhundert 
hatten keinen Sinn dafür, welch ein unveräußerlich hohes Gut für ein Volk der 
selbständige nationale Staat ist. Nur durch Selbständigkeit kann ein Volk sein 
eigentümliches Wesen behaupten und seine besondere Kulturaufgabe für die
Menschheit erfüllen. Der Frieden ist ein hohes Gut, aber nicht das höchste Gut,
für das die selbständige staatliche Existenz geopfert werden darf. Den Friedens-
plänen, die meinen, diese Warnung berücksichtigt zu haben, ist auch nicht zu
trauen: Schiedsgerichte werden allenfalls für Streitigkeiten an der Peripherie etwas 
nutzen, Abrüstung wird zu mehr Kriegen führen. Als Friedensstrategie bleibt nur
der moderne Staat: er wird sich nur dann zum Krieg entschließen, wenn er mit
dem Volk in Übereinstimmung ist, also wird er nur unvermeidbare Kriege führen.
Was sich wie ein Argument für den zumindest konstitutionellen Frieden anhört, ist 
Apologie der preußischen allgemeinen Militärpflicht. Pfleiderer lobt die „Erziehung
des Volkes in der Schule des Heeres“: Sauberkeit, Disziplin, Gehorsam, Unter-
ordnung des eigenen Willens. Ohne diese „Erziehung“ droht das Versinken im
„Erwerbs- und Genußleben des Friedens.“ Eine wilhelminische Version des bekann-
ten hegelschen Bellizismus: Pfleiderer muß nicht länger einen Krieg fordern (dazu 
ist nicht jede Generation berufen), denn er kann das Heer der allgemeinen Wehr-
pflicht wie ein moralisches Äquivalent des Krieges sehen. Da ist es nicht weiter
verwunderlich, daß der gelehrte Theologe mit einer Version des kategorischen
Imperativs endet, die überhaupt nicht nach Kant klingt, sondern wie ein Fahnen-
eid: „Tue jeder an seiner Stelle jederzeit in gewissenhafter Treue seine Pflicht!“
(Die Idee des ewigen Friedens, in: Deutsche Rundschau 85 (1895) 77-86).

5.4.5 Auf der Suche nach dem deutschen Bellizismus –
außeruniversitäre Philosophen
Die im Folgenden zusammengestellten Autoren hatten, aus unterschiedlichen
Gründen, keine Lehrstühle der Philosophie oder der Theologie. Das befreite sie
von der Disziplinierung der philosophischen oder theologischen Ethiken durch die 
Tradition. Es geht hier darum, wie weit diese Freiheit ging. Alle vier hatten Erfolge
als Autoren und damit eine öffentliche Bekanntschaft, sei es zu Lebzeiten, sei es
posthum, welche die genannten professionellen Philosophen und Theologen 
nicht erreichten. Sie sind alle, sei es zu Lebzeiten, sei es posthum, als Ideologen
einer deutschen Kriegsideologie identifiziert worden (mehr im Ausland als in
Deutschland). Es muß geprüft werden, ob sie für eine Tendenz der deutschen
Kriegsrechtfertigung stehen, welche die akademische Disziplin verbirgt.

796

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.4.5.1 David Friedrich Strauß
1808-1874. Repetent im Tübinger Stift und Privatdozent an der Universität Tübin-
gen. 1835 aus dem Kirchendienst entlassen, Privatgelehrter. September bis Dezem-
ber 1848 Abgeordneter im Württembergischen Landtag. Biographie: Adolf Haus-
rath, David Friedrich Strauß und die Theologie seiner Zeit. – Heidelberg 1876-
1878; Theobald Ziegler, David Friedrich Strauß. – Straßburg 1908. Ein Überblick
über das vielfältige Werk eines einst „als klassisch anerkannten Schriftstellers“:
David Friedrich Strauß als Schriftsteller / hrsg. von Barbara Potthast und Volker 
Henning Drecoll. – Heidelberg 2018.

Jahrzehnte bevor Strauß die Gelegenheit der Reichseinigung ergriff, um sich zu 
Krieg und Frieden zu äußern, war er als Theologe weltweit berühmt oder berüch-
tigt wie kein anderer seiner Zeit, sein Leben Jesu, kritisch bearbeitet (1835-1836) 
war das meist diskutierte theologische Werk seit dem Reformationszeitalter. Daß
über seine Berufung an die Universität Zürich, die radikal-liberale Zürcher Regie-
rung stürzte, war genauso unerhört in der Geschichte der neueren Theologie.
Beides zeigt Auflösungserscheinungen des Protestantismus als Konfession an.
Strauß trieb die Bibelkritik voran: Vom historischen Jesus von Nazareth blieb ein
unhistorischer Christus-Mythos, der mit Hilfe Hegels rational in seinen Begriff
aufgelöst wurde: Das Göttliche realisiert sich nicht in einem einzigen Exemplar 
eines Gottmenschen, sondern in der menschlichen Gattung. Diese wirkliche 
Menschheit wird gegen Kant ausgespielt, der die „gottgefällige Menschheit“ nur
als leeres Sollen und Idee kennt. In Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschicht-
lichen Entwicklung und im Kampf mit der modernen Wissenschaft (1840-1841)
historisiert Strauß konsequent die christliche Dogmatik zu einer „Entwicklungsge-
schichte des Christentums.“ In der Tradition Lessings und Hegels ist es eine Ent-
wicklung hin zur Autonomie des Menschen. Schon damals geht Strauß von einer 
Entwicklung vom Anorganischen zum Organischen und vom Tierreich zum Men-
schen aus (wofür ihm Alexander von Humboldt „naturhistorischen Leichtsinn“ 
bescheinigte). So ist der Übergang zu seinem materialistischen Spätwerk Der alte
und der neue Glaube : ein Bekenntniß (1872) nur ein kurzer Weg. Christentum
soll es nicht länger sein, aber irgendwie weiter Religion: Der neue, gottlose Glau-
ben ist Ehrfurcht vor den Gesetzen des Universums. Der selbsternannte Darwi-
nist Strauß kann kein Darwinist sein, weil er weiterhin von einer idealistischen
Anthropologie (der Mensch soll sich nicht als bloßes Naturwesen sehen) und
einer daraus folgenden Version eines kategorischen Imperativs (der Mensch soll 
die gleichen Bedürfnisse und Ansprüche aller anderen Menschen anerkennen)
ausgeht. Das haben Freunde wie Theodor Vischer und Gegner wie Friedrich
Nietzsche („Aber woher erschallt dieser Imperativ?“) sofort erkannt. Auch muß die
alte Theodizee als Kosmodizee fortgesetzt werden. Diese Naturfrömmigkeit muß
Strauß ergänzen durch einen Kult von Kunst und Dichtung als linderndes Öl im
Räderwerk der Natur und Gesellschaft.

Einen ausgezeichneten Überblick über die Entwicklung vom Leben Jesu über
die Glaubenslehre bis zu Der alte und der neue Glaube gibt Friedrich Wilhelm
Graf, Gelungene Bürgertheologie? : ‘Der alte und der neue Glaube‘ von David
Friedrich Strauß, in: Historisch-kritische Geschichtsbetrachtung : Ferdinand
Christian Bauer und seine Schüler / hrsg. von Ulrich Köpf. – Sigmaringen 

797

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1994. – S. 227-244. Außerdem: Jörg F. Sandberger, David Friedrich Strauß
als theologischer Hegelianer. – Göttingen 1972; Friedrich Wilhelm Graf, Kritik 
und Pseudo-Spekulation : David Friedrich Strauß als Dogmatiker im Kontext 
der positionellen Theologie seiner Zeit. – München 1982; Oliver Wintzek,
Ermächtigung und Entmächtigung des Subjekts : eine philosophisch-
theologische Studie zum Begriff Mythos und Offenbarung bei D. F. Strauß und
F. W. J. Schelling. – Regensburg 2008. Zu Intentionen und Problematik des
Spätwerkes vgl. Jean-Marie Paul, D. F. Strauss (1808-1874) et son époque. –
Paris 1982. – S. 427-447; Graf, Gelungene Bürgertheologie? a.a.O. S. 235-
244; Johann Heinßen, Historismus und Kulturkritik : Studien zur deutschen 
Geschichtskultur im späten 19. Jahrhundert. – Göttingen 2003. – S. 75-94.
Sonst war die Literatur mehr damit beschäftigt, den unerhörten Erfolg dieses
post-theologischen Bestsellers in seiner Zeit und den nächsten Jahrzehnten
zu deuten: Peter Schrembs, David Friedrich Strauss : der „Alte und der neue
Glaube“ in der zeitgenössischen Kritik. – Locarno 1987; Horst Thomé, Der alte
und der neue Glaube als Weltanschauungsliteratur, in: David Friedrich Strauß 
als Schriftsteller a.a.O. S. 253-271; Olaf Briese, Der alte und der neue Glaube
und die Bürger-Mentalitäten in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, ebd.
S. 273-293. Wenn von dem späten Strauß überhaupt noch die Rede ist, ist
der Anlaß in der Regel Friedrich Nietzsches Pamphlet David Strauß, der
Bekenner und Schriftsteller (1873). Keine deutsche Polemik (außer vielleicht
Engels gegen Dühring) hat es so sehr unmöglich gemacht, den angegriffenen
Autor weiter ernst zu nehmen. Die Nietzscheaner mochten diesen Angriff auf
den „Bildungsphilister“ Strauß trotzdem nicht, Strauß scheint ihnen ein zu
dürftiges Ziel.

Daß Strauß hier überhaupt berücksichtigt wird, liegt daran, daß er sich im Um-
kreis des Deutsch-Französischen Krieges öffentlich geäußert hat und wegen sei-
ner internationalen Bekanntheit in der Rolle eines repräsentativen Sprechers für 
Deutschland gesehen wurde. Ernest Renan, mit dem er öffentliche Briefe aus-
tauschte, behandelt ihn, als trete er für auf Rasse gegründete Staaten ein, wäh-
rend Renan selber sich auf den Weg zur Definition der Nation als Willensnation
machte (es ist nicht leicht zu bestimmen, wann Renan in seiner Polemik mit
„vous“ Deutschland/die Deutschen allgemein, wann Strauß persönlich meint).
Auch in England wurde Strauß als archetypischer „Sozialdarwinist“ wahrgenom-
men, womit sowohl die Apologie der Ungleichheit wie die Apologie der Eroberung
gemeint sind (vgl. D. G. Ritchie, Darwinism and Politics. – London 1889, Neu-
druck in: Collected Works of D. G. Ritchie, vol. 1. – Bristol 1998. – S. 8f., 26f.,
35). Strauß und Renan liegen in ihren politischen Grundannahmen nicht weit 
auseinander: beide erwarten Stabilität am ehesten von einer konstitutionellen
Monarchie und glauben, daß die großen Nationen als selbständige Stimme in der
europäischen kulturellen Harmonie benötigt werden. Als Vertreter ihrer Nation
reden sie an einander vorbei. Dabei zeigt Strauß sich nicht als Darwinist, sondern 
als Realist. Der Deutsch-Französische Krieg wird mit Machtverschiebung erklärt:
Staaten, deren „hergebrachtes Übergewicht“ bedroht ist, versuchen mit allen Mit-
teln Widerstand zu leisten, im 18. Jahrhundert Österreich, im 19. Jahrhundert
Frankreich, beides mal war es gegen Preußen gerichtet. Frankreich wollte immer 
ein Übergewicht, das neue Deutschland will nur Gleichberechtigung, Sicherheit, 

798

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bürgschaften. Die Annexion von Elsaß und Lothringen kommt aus Sicherheitser-
wägungen, nicht aus einem historische Recht Deutschlands oder der Zugehörig-
keit der Bewohner zum deutschen Volk. Auch Sicherheitserwägungen begründen
keinen Automatismus: von einem friedlicheren, weniger an Übermacht hängen-
den Frankreich, hätte man keine territoriale Sicherheit fordern müssen. An die
wohltätige Wirkung der konstitutionellen Monarchie in Frankreich glaubt Strauß
nicht, die französische Weigerung, Verantwortung für Napoléon III. zu überneh-
men, macht ihn mißtrauisch. Renan spricht von einer Pflicht der Staaten, einan-
der Dankbarkeit zu zeigen (es geht um einen Lohn für die französische Neutralität
1866), Strauß sieht darin die Zumutung einer seltsamen Großmut und ein weite-
res Zeichen für das französische Festhalten an der Überlegenheit (die beiden
Briefe von Strauß und Renans Antwort auf den ersten Brief in der Übersetzung
von Strauß sind abgedruckt in: Gesammelte Schriften von David Friedrich Strauß,
Bd. 1. – Bonn 1876. – S. 297-341 Krieg und Frieden; diese Texte sind nachge-
druckt und um eine Übersetzung des 2. Briefes von Renan aus dem Jahr 1871
ergänzt in: Ernest Renan, Was ist eine Nation? und andere politische Schriften. –
Wien 1995. – S. 85-137; dort S. 59-83 eine deutsche Übersetzung von Renans
Artikel in der Revue des deux mondes September 1870, auf den Strauß min-
destens so sehr antwortet, wie auf den gleichzeitig an ihn gerichteten Brief). 
Strauß‘ Nationalbegriff ist nicht anders als der Renans ein Begriff einer histori-
schen Na-tion. Der Unterschied ist die Frage der Zustimmung der Bevölkerung
zum Wechsel ihrer Staatszugehörigkeit. Als hätte das 19. Jahrhundert nicht statt-
gefunden, verzichtet Strauß auf eine moderne Legitimation der Nation und der
internationalen Beziehungen, die bei Renan schon damals anklingen (in seinem
zweiten Brief 1871 deutlicher als im ersten 1870). Die Abschnitte über Nationen
und Krieg in Der alte und der neue Glauben können als eine Antwort auf Renans
zweiten Brief gelesen werden. Auch diese Antwort ist realistisch und nicht darwi-
nistisch. Aber es ist nicht nur eine Distanzierung vom Pazifismus („Warum agitiert
man nicht auch für die Abschaffung der Gewitter?“), sondern es wird an einem
vermeintlich ewigen Recht festgehalten, nach Siegen Grenzen neu zu ziehen, 
„wie es den Bedürfnissen und Ansprüchen gemäß ist...“ Bei Strauß fällt die Legi-
timation des Krieges umstandslos auf den Stand des 18. Jahrhunderts zurück.
Man kann sich bei diesem einstigen Hegelianer an Hegels Rezeption der Völker-
rechtstheorie des 18. Jahrhunderts erinnert fühlen. Mit dieser Entgrenzung des
Rechtes auf Krieg ist Strauß um 1870 nicht allein. Wenn seine Konstruktion auch
nicht darwinistisch im Sinne eines Kampfes um Existenz ist, formuliert er die
Grenzen der Moral mit Hilfe eines darwinistischen Arguments: der Mensch ist
zwar das am höchsten entwickelte Wesen, aber durch seine Herkunft aus dem
Tierreich bleibt er irrational. Strauß glaubt durch eine biologisch fundierte Anthro-
pologie über den bloßen Imperativ Kants hinausgekommen zu sein. Die Kehrseite
davon ist, daß er den Krieg aus der bleibenden Verhaftung des Menschen an 
Begierde und Zorn versteht und akzeptiert. Im Gegensatz zu den westeuropäi-
schen Evolutionisten des 19. Jahrhunderts, verspricht Strauß nicht die Evolution
zum Frieden (Der alte und der neue Glaube : ein Bekenntniß. – Leipzig 1872, § 78
Stämme und Völker. Die Eroberer. Der Krieg und die Friedensliga). Früher war
Ursache von Kriegen vor allem, daß Völker ihre natürlichen Grenzen überschrit-
ten, heute dagegen (und in Europa), daß die Völker ihre natürlichen Grenzen
erreichen wollen. Strauß verteidigt die Nationen gegen die Sozialistische Interna-

799

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tionale, der er merkwürdigerweise vorwirft, die großen Nationen auflösen zu wol-
len (was allenfalls auf Bakunin zutrifft). Zu einem Menschheitsgefühl kann man 
nur auf dem Weg über das Nationalgefühl kommen. Das liegt nicht daran, daß
diese Nationen in Europa noch reine Rassen wären, alle sind Mischvölker, die
aber eine gemeinsame Nationalität entwickelt haben (auch darin ist er nicht weit
von Renan entfernt). Staatspatriotismus kann den nationalen Patriotismus nicht 
ersetzen, denn es hat nicht die Kraft, die Einzelnen aus der Enge ihrer Selbst-
sucht und ihrer Jagd nach Geld zu idealen Bestrebungen zu erheben. Dem Kos-
mopolitismus des 18. Jahrhunderts war die Nation zu klein, weil er den Austausch
geistiger Güter suchte. Die modernen Prediger der Völkerverbrüderung wollen
dagegen nur Ausgleich materieller Bedingungen (ebd. § 79 Das Nationalitäten-
princip und die Internationale). Das Lob der Nation erinnert an die bellizistische
Passage in Hegels Philosophie des Rechtes: dieser benötigt den Krieg, weil er 
sich sonst keinen Patriotismus denken kann, der den Egoismus in der bürgerli-
chen Gesellschaft in seine Schranken weist. Strauß dagegen verspricht ohne
Krieg durch Nationalismus dasselbe Ziel zu erreichen; der Nationalismus wird
zum moral equivalent of war. Vgl. den einzigen detaillierten Kommentar zu Natio-
nalismus und Krieg bei Strauß: Jean-Marie Paul, D. F. Strauss a.a.O. S. 386-425.
Zu Renans Haltung in dieser Kontroverse siehe oben Abschnitt 2.2.3.1.

5.4.5.2 Eduard von Hartmann
1842-1906. Ausbildung zum Artillerieoffizier. Krankheitsbedingt Privatgelehrter.

Hartmann war ein philosophischer Autodidakt und Bestsellerautor, die Schulphi-
losophie konnte ihn nicht als Dilettanten abtun, aber auch nie inkorporieren. Er 
war ein moderner induktiver Metaphysiker, Phänomenologe unbewußter Tätigkei-
ten: Selbststeuerung in der organischen Natur, Reflexe, Instinkte, Charakter,
ästhetisches Urteil, Sprache, auch das Bewußtsein selbst ist mehr Zuschauer als 
Akteur. Aber während von induktiven Metaphysikern Disziplin bei der spekulati-
ven Ergänzung des empirischen Befunds erwartet wurde, nutzt Hartmann das
„Unbewußte“ als Joker, um die ungelösten Probleme der neuzeitlichen Metaphy-
sik im Handstreich zu lösen. Gegen Materialismus und Darwinismus wollte er die
Teleologie retten und bietet Surrogate für Physiko-Theologie, Theodizee und
Schöpfungsgeschichte an (die heißt jetzt Urzeugung und ist von Ernst Bloch als
Urfauxpas, die Bettgeschichten des Unbewußten als Sensationsroman verspottet
worden). Hartmann war einer der Philosophen des Pessimismus in einer langen
Tradition der philosophischen Misanthropie vom delphischen Γνῶθι σεαυτόν bis
ins 18. Jahrhundert, eine Tradition, die erst das 19. Jahrhundert verloren hat (er 
war der Letzte, der Kant als Vater des modernen Pessimismus würdigte). Das
ethische und religiöse Ziel der Menschheit muß sein, diesen Weltprozeß zu stop-
pen. Der Willen muß überwunden werden. Es wäre der Beginn von Spinozas
göttlicher Ruhe, aber ohne Menschen und ohne Welt. Dafür will Hartmann den 
Fortschritt immer weitertreiben, um das pessimistische Bewußtsein der Mensch-
heit zu steigern („Aber wir haben ja keine Wahl, wir müssen vorwärts, auch wenn
wir nicht wollen ...“, Philosophie des Unbewußten (ed. 1923) II, 388). Daß die
Welt durch Askese erlöst werden sollte, war spätestens seit der Schopenhauer-

800

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mode der 1850/60er Jahre keine Überraschung mehr; Hartmanns Lösung wurde
dagegen von den Kommentatoren immer als ein Paradox gesehen. 

Der Geschichtsprozeß als Rassenkampf und Konkurrenz ist vom Kampf ums
Dasein bestimmt (der Erzteleologe Hartmann gesteht dem antiteleologischen 
Darwinismus eine weitreichende Kompetenz in der Natur- und Geschichtserklä-
rung zu). Auch das Unbewußte in der Geschichte wird wie ein Joker verwendet:
es ist erkennbar in Adam Smiths unsichtbarer Hand und in Hegels List der Ver-
nunft: das teleologische Ziel setzt sich gegen die widerstrebenden selbstsüchti-
gen Ziele der Individuen durch. Ein Ethiker des Egoismus will Hartmann nicht 
sein, den absoluten Egoismus (wie auch die absolute Gebotsmoral) sortiert er
von vornherein als unsittlich aus: Das Unbewußte hat in seiner „Weisheit“ auch 
Mitleid, Wohlwollen, Dankbarkeit, Billigkeit und Vergeltungstrieb geschaffen (und 
sogar einen „Staatsbildungstrieb“). Der Nutzen des Bösen für den Weltprozeß, 
kann im Urteil gewürdigt werden, kann aber kein bewußtes Ziel sein. Mit der Ent-
wicklung der Arbeitsorganisation in der Geschichte tritt die Aufgabe des Bösen 
immer mehr zurück. Hartmanns Ethik beruht auf Vermittlung der beiden zunächst 
einander feindlichen Positionen Sozialeudämonismus und Kulturfortschritt. Kultur-
fortschritt beruht auf dem Kampf aller gegen alle, auf der Auslese der Tüchtigsten, 
die weder diesen selber noch der Gesamtheit mehr Glück bringt; er muß deshalb
jedes Gewissen empören. Sozialeudämonismus, die kollektive Mitleidsethik, führt
dagegen zur Senkung des Kulturniveaus durch Angleichung auf einem niedrigen
Niveau für alle und wäre damit ein retardierendes Moment im Weltprozeß. Von 
der Geschichte ist erst ein kleiner Teil zurückgelegt, ein allgemeines Bewußtsein 
des Weltprozesses ist noch fern. Ein Substitut der sittlichen Weltordnung kann 
die Reorganisation von sittlichen Lebensgemeinschaften sein: Staat, Recht, Sitte,
Kirche, Schule und Heer. Wenn der Kampf ums Dasein wie ein Äquivalent zu
Hegels antagonistischer bürgerlichen Gesellschaft wirkt, ist die Synthese von 
Sozialeudämonismus und Kulturfortschritt das Äquivalent zu Hegels objektiver 
Vernunft. Hartmann erwartet einen langen Weg zu Republiken und zu Arbeiterbil-
dung und Arbeiterassoziationen (eher Schulze-Delitzsch als Marx). Diese Vermitt-
lung zwischen den beiden ursprünglich feindseligen sittlichen Zielen ist wohl poli-
tisch motiviert. Sozialdemokratie, Katholizismus und utilitaristischer Liberalismus,
die drei historischen Träger des Sozialeudämonismus, müssen ausgeschlossen
werden. Was vom Sozialeudämonismus dann noch bleibt, sieht nach den Tugen-
den des preußischen Offiziers aus: Disziplin, Präzision, Rastlosigkeit, Ernst, 
Straffheit, Strammheit. Hartmann hält das für die Ethik, die Hegel nicht geschrie-
ben hat. Süddeutsche und Franzosen verstehen diese Werte nicht (Phänomeno-
logie des sittlichen Bewußtseins 1879, 2. Aufl. 1886 u.d.T. Das sittliche Bewußt-
sein, 3. Aufl. 1922 wieder unter dem ursprünglichen Titel). Die Phänomenologie,
eine der gelehrtesten und analytisch schärfsten deutschen Ethiken der Zeit, klingt 
nur zu oft wie eine Stellungnahme zu den Parteiverhältnissen der Bismarckzeit.
Zahllose Äußerungen zu politischen und sozialen Fragen (zwischen 1876 und
1900 hat er mindestens acht einschlägige Monographien und Sammlungen sei-
ner Zeitschriftenbeiträge veröffentlicht) vertiefen den Eindruck seiner politischen 
Haltung: Von den Bismarck nahen Publizisten, die nicht in dessen Sold standen, 
muß Hartmann einer der eifrigsten gewesen sein: immer bissig gegen doktrinären 
Linksliberalismus und Sozialdemokratie und Katholizismus, aber genauso gegen 

801

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


altkonservative Agrarier. Der christliche Staat und der Parlamentarismus haben 
längst aufgehört, Ideal des deutschen Volkes zu sein. Fast kein Thema der zeit-
genössischen Debatten hat er ausgelassen und fast immer hat er viel zu genaue
Vorschläge: Handelsfragen, soziale Fragen, Steuerfragen, Jungfernfrage (das ist 
die Frauenfrage als Heiratsfrage), diverse Schulfragen und die Frage der besten 
Planung des Netzes der Binnenkanäle in Deutschland. Er wird häufig als Philo-
soph der Gründerzeit bezeichnet. Für seine politischen Ansichten geht das ein-
fach. Aber wir wissen nicht recht, wie wir sein Unbewußtes als das „gesellschaft-
lich Unbewußte“ seiner Zeit lesen können. Wir wissen nicht, was es bedeutete,
daß Hartmanns „Schellingiade“ nach der Zahl der Auflagen zu urteilen in zahlrei-
chen Bücherschränken des Bürgertums herumgestanden haben muß. Am ehesten 
ist es eine Demaskierung der Zivilisationstheorie: der Kulturfortschritt ist unver-
meidlich und wird gepriesen, aber er kommt über einen Kampf, über den keiner 
jubeln kann. Über einzelne Hartmann-Leser wurde spekuliert: Friedrich Nietzsche, 
Sigmund Freud, Ernst Bloch; genaueres über das Ausmaß ihrer Abhängigkeit von
Hartmann weiß man nicht (Freud nennt den Philosophen des Unbewußten nicht
einmal, aber nach Pfrepper-Battenberg war bei allen drei die Abhängigkeit größer 
als von ihnen eingestanden). 1923 erreichte die Philosophie des Unbewußten die
12. Auflage, danach trat eine Pause für Jahrzehnte ein.

Die umfassenden Hartmann-Monographien kommen aus den Jahrzehnten 
seines Ruhms und verteidigen Hartmann unkritisch gegen Desinteresse und
Feindschaft der Universitätsphilosophie: Arthur Drews, Eduard von Hart-
manns philosophisches System im Grundriss. – 2. Aufl. – Heidelberg 1906;
Wilhelm von Schnehen, Eduard von Hartmann. – Stuttgart 1929. Spätere, 
partiellere Auseinandersetzungen: Ernst Bloch, Eduard von Hartmanns Welt-
prozess (1923), in: E. B., Philosophische Aufsätze zur objektiven Phantasie. –
Frankfurt am Main 1969. – S. 197-203; ders., Das Materialismusproblem, sei-
ne Geschichte und Substanz. – Frankfurt am Main 1972. – S. 92-99, 282-288
(über die „Schellingiade“ macht Bloch sich lustig, aber unter den selbständi-
gen Philosophen des 20. Jahrhunderts war er der einzige, bei dem Hartmann
starke Spuren hinterlassen hat); Gerhard Lehmann, Geschichte der Philoso-
phie, Bd. IX (1953) S. 156-163; Walter Pfrepper-Battenberg, Die Lehre vom 
Weltprozeß im Werk Eduard von Hartmanns und ihre Rezeption bei Nietzsche, 
Freud und Bloch. – Diss. Frankfurt am Main 1982; Jean-Claude Wolf, Eduard 
von Hartmann : ein Philosoph der Gründerzeit. – Würzburg 2006; Jürgen
Große, Lebenswert, Lustbilanz, Weltprozess : Notizen zu Eduard von Hart-
mann (1842-1906), in: Perspektiven der Philosophie : Neues Jahrbuch 33 
(2007) 141-175; Frederick C. Beiser, Weltschmerz : Pessimism in German 
Philosophy, 1860-1900. – Oxford 2016. – S. 122-161 The Optimistic Pessi-
mism of Eduard von Hartmann.

So paradox wie Hartmanns Stellung zum Fortschritt mußte seine Stellung zum
Krieg sein. Einerseits kann man ihn leicht als Bellizisten und Rassisten identifizie-
ren, andererseits gibt es gegenläufige Züge: Hartmann hat eine Vorstellung, daß
der Krieg, der dem Kulturfortschritt dient, mit diesem seine Rolle verlieren wird. 
Der Fortschritt der Menschheit ist an die anthropologische Entwicklung des Men-
schengeschlechts gebunden und damit an den Kampf ums Dasein zwischen
Rassen und Nationen. Die niedrigsten, wilden Menschenrassen, welche nur 

802

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Überreste früherer Erfahrungen der Menschheit sind, werden unabwendbar ver-
schwinden und es wäre unmenschlich, diesen Todeskampf künstlich zu verlän-
gern. Man sollte ihn beschleunigen. Das Mittel, von dem er spricht, ist nicht Ge-
nozid, sondern die christliche Mission (und man fragt sich, ob dieser Hinweis auf 
die Ironie des Unbewußten selber ironisch gemeint ist). Innerhalb der höchsten
Rasse kündigt er den Kampf ums Dasein zwischen den einzelnen Völkern an, der
als Kampf zwischen biologisch Ebenbürtigen viel heftigerer sein wird als der 
Kampf zwischen den Rassen. Dieser Kampf könnte aber auch in unblutiger Kon-
kurrenz stattfinden. Der Krieg ist nur die naheliegendste, roheste Form der Ver-
nichtung eines Konkurrenten. Er ist die ultima ratio der Völker, die sich von ihren 
Konkurrenten im Kampf der Interessen bereits überholt sehen. Der Krieg ist auch 
nicht die grausamste Form der Konkurrenz, seine Opfer sind gering verglichen 
mit denen der ökonomischen Ausbeutung durch ein industriell überlegenes Volk. 
In diesem Konkurrenzkampf wird die Erde zur ausschließlichen Beute der
höchstentwickelten Völker. „So schauderhaft die Perspektive dieses perpetuierli-
chen Kampfes vom eudämonologischen Standpunkt ist, so grossartig erscheint 
sie vom teleologischen im Hinblick auf das Endziel einer möglichst hohen intel-
lektuellen Entwicklung.“ Wenn Hartmann diese universale Kulturentwicklung
beschreibt, sieht sie nicht viel anders aus als bei den Kulturhistori-
kern/Soziologen, die den Weg von der Gewalt zum Frieden beschreiben. Ras-
sismus und Bellizismus scheinen ein Phänomen des Übergangs zu sein. Die
Neuzeit strebt „nach Großstaaten, die an den Nationalitäten ihre natürlichen 
Grenzen haben.“ Wenn die Kultur über die ganze Erde verbreitet sein wird und 
die Staaten republikanisch geworden sind, wird an die Stelle souveräner Staaten 
eine Staatenrepublik treten. An die Stelle des Naturzustandes tritt ein Rechtszu-
stand, an die Stelle des Selbstschutzes durch Krieg der Rechtsschutz durch die
Staatenrepublik. Den Weg zu dieser Staatenrepublik kann er sich aber nur als
Kampf ums Dasein vorstellen: Der internationale Kampf hört erst auf, wenn in
jeder Weltregion ein „universalstaatlich organisiertes Volk“ sich durchgesetzt hat,
das andere solcher hegemonialer Völker nicht aus deren eigener Klimazone ver-
drängen kann (Philosophie des Unbewußten Kapitel B 10 Das Unbewusste in der
in der Geschichte). In einem Aufsatz zum Völkerrecht verteidigt er den Ausblick 
auf eine künftige Staatenrepublik. Gerade dieser Aufsatz, in dem er seine Positi-
on von der des als Völkerrechtsleugner bekannten Adolf Lasson abgrenzt, zeigt 
die Ambivalenz seiner Stellung zu Krieg und Frieden. Es könnte eine Erläuterung 
oder Fortentwicklung seiner Position von 1869 sein. Wie so oft bei Hartmann ist 
es eine Verknüpfung von Philosophie des Pessimismus und Polemik gegen Libe-
ralismus. Sentimentalität kann Leiden nicht verhindern, sondern führt zu größe-
rem Leiden. Freundschaft und Liebe zwischen Völkern sind nur Phrase. Aber 
man kann verhindern, daß Konflikte auftreten, in denen sich Haß in voller Kraft 
zeigt. Völker sind reine Naturgewalten, zum Staat gehört dagegen kluger Egois-
mus, verständige Erwägung staatlicher Vorteile. Hier werden die Völker, die nati-
onalen Öffentlichkeiten, für die Kriege verantwortlich gemacht; je unabhängiger 
die Regierung ist, desto größer ist die Chance einer klugen Politik. Das ist eine 
typische Argumentationsweise deutscher Konservativer; gerade bei Bismarck 
kann man sie dauernd finden. Hartmann folgt Lasson darin, daß auf dieses wohl-
verstandene selbstsüchtige Interesse des Staates Verträge gegründet werden
können, auch multilaterale. Einen längeren Frieden kann man nur erwarten, wenn 

803

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in Europa ein System gut abgerundeter Nationalstaaten ausgebildet ist, von
denen keiner wesentlich schwächer oder stärker als seine Nachbarn ist. Darin 
besteht eine Solidarität der Interessen der Staaten. Hartmann möchte auf dieses 
Interesse eine Institution über den Staaten gründen, die kein Universalstaat ist, 
sondern ganz auf völkerrechtliche Aufgaben beschränkt ist. Der Dialektiker Las-
son begehe einen Fehler, wenn er Staat/Souveränität als starre, absolute Begriffe 
nimmt. Sie müssen als flüssige, relative, auf verschiedenen historischen Stufen 
wiederkehrende Begriffe gesehen werden. Die Voraussetzung der Überwindung
der Souveränität der modernen Nationalstaaten ist freilich, daß „alle Staaten
davon durchdrungen sind, daß der Friede ein Interesse bietet, welches gar nicht 
zu teuer bezahlt werden kann.“ Lasson habe behauptet, daß jeder Privatmann 
nur für seinen eigenen Staat Partei nehme. Dagegen spricht, daß es durchaus 
ein kosmopolitisches Bewußtsein gibt. Der Bund, den Hartmann als möglich 
sieht, sieht er auch bereits vorbereitet in der Form „eines periodisch wiederkeh-
renden Congreß nebst Schiedsgerichten“ (was auch Lasson durchaus akzeptiert
hatte). Nur ist das nicht der ewigen Frieden, nicht das völlige Ende aller Kriege.
Wie innerhalb der Staaten sind immer Sezessionen möglich und eine Nation
könnte einen Krieg gegen Versumpfung durch einen zu langen Frieden benöti-
gen. Hartmann läßt keinen Zweifel daran, daß er von der Zukunft des Völker-
rechts schreibt: dieses System großer Nationalstaaten gibt es noch nicht. Um
diese Friedensordnung zu schaffen, müßten alle Kräfte aufgeboten werden – und
damit meint er auch Gewalt und Kriege (Princip und Zukunft des Völkerrechts, in: 
Im neuen Reich 2#1 (1872) 121-129. 172-184, Neudruck in E. v. H., Gesammelte 
Studien und Aufsätze gemeinverständlichen Inhalts (1876) 121-146). In seiner 
Ethik behandelt Hartmann den Kulturwert des Krieges: Der Krieg ist ein Beleg für
den allgemeinen Zusammenhang, daß die Mittel, die am stärksten Unlust erre-
gen, am kräftigsten den Kulturfortschritt befördern. Die Grausamkeit des Krieges
ist unbezweifelt und man kann verstehen, warum Sozialeudämonisten (Jesuitis-
mus, Sozialdemokratie und utilitaristischer Liberalismus), den Krieg im Namen
des Glücks der Völker abschaffen wollen. Aber vom Standpunkt des Kulturfort-
schritts bleibt der Krieg nötig, weil er das wichtigste Mittel der natürlichen Zucht-
wahl ist und seine Alternative, künstliche Zuchtwahl, die Kultur nicht fördert. Die 
Gleichgewichtszustände zwischen Glück und unerbittlichem Fortschritt, die er
1879 nennt, sind alle innerstaatlich, der prekäre Weg zu einer Staatengemein-
schaft ist kein Thema mehr (Phänomenologie des sittlichen Bewußtseins, 3. Aufl. 
S. 529-530. 575-576).

In Hartmanns tagespolitischer Publizistik sind Aufsätze zu außenpolitischen
Fragen stark vertreten. Es sind Stellungnahmen eines ehemaligen Militärs, nicht
eines Philosophen. Es ist ein Realismus, der von einem saturierten Deutschland
ausgeht und sich immer gute, zu gute Aussichten für Bündnisse vorstellt. Er
gehört zu den Unterstützern von Bismarcks „Friedenspolitik“ und denkt auch nach
1890 noch in diesen Bahnen. Aber die Bündnisse, die er sich vorstellt, verlieren 
(wie bei Bismarck) zunehmend an Plausibilität. Er befürwortet Rüstung, ohne die 
keine realistische Politik möglich ist. Eine Konfrontation mit England wegen Kolo-
nien lehnt er strikt ab, Deutschland könne friedlich zu Kolonien kommen. Vgl. Die 
geographisch-politische Lage Deutschlands (1872), in: Gesammelte Studien und
Aufsätze gemeinverständlichen Inhalts. – Berlin 1876. – S. 102-120 (Deutsch-

804

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


land, die am stärksten bedrohte Großmacht, ist auf „eminent friedliche Politik 
zwingend angewiesen“); Die gegenwärtige Weltlage, in: Zwei Jahrzehnte deut-
scher Politik und Die gegenwärtige Weltlage. – Leipzig 1889. – S. 263-401 (Bei-
träge 1887/88); Zur Zeitgeschichte : neue Tagesfragen. – Leipzig 1900. – S. 6-75
(Beiträge 1896-1900). Das größte Aufsehen erregte Hartmann, als er von „Aus-
rottung der Polen“ redete. Auch das war Teil seiner bismarckschen „Friedenspoli-
tik“: Gegen Forderungen nach einer deutschen Expansion als Gegenzug gegen 
slawische Expansion stellt er eine Politik, die sich an den status quo in Europa 
hält. Die Russifizierung des Baltikums muß hingenommen werden, ein Anschluß 
der Deutschösterreicher an das Deutsche Reich wäre für die deutsche Macht
eine Katastrophe. Er sieht der allmählichen Umwandlung des Habsburgerreiches
in eine föderative, von Slawen dominierte Republik mit Gleichmut entgegen (wie-
der eine seiner optimistischen Bündniserwägungen). So bleibt, die von Dänen,
Franzosen und Polen besiedelten Teile des Deutschen Reiches so nachhaltig
einzudeutschen, daß die entsprechenden Nationalstaaten (bei Polen wäre es das
in einer österreichisch-slawischen Föderation erstarkte Galizien) jede Lust verlie-
ren, diese Gebiete zurück zu gewinnen. Mit Völkermord hat „Ausrottung“ nichts 
zu tun, es ist forcierte Assimilierungspolitik; er wollte auch polnische Auswande-
rung in deutsche Kolonien fördern (Der Rückgang des Deutschtums (1885), in: 
Moderne Probleme. – Leipzig 1886. – S. 85-113). Hartmanns letzte Stellung-
nahmen waren im Jahr 1899 ein Rückblick auf das 19. und im Jahr 1900 ein
Ausblick auf das 20. Jahrhundert. Das 19. Jahrhundert war ein Jahrhundert, das 
Ideale verbraucht hat: Idee der ersten Generation war der ewige Frieden, es hat 
sich aber herausgestellt, daß Monarchien mit geringer Volksmitsprache den Frie-
den am besten bewahren und stehende Heere Bürgschaft des Friedens sein
können. Der Nationalismus, die Idee der folgenden Generation, habe nach der 
Einigung von Italien und Deutschland für die Politik der Großmächte keine Rolle
mehr gespielt; er ist zum Programm kleinerer Nationalitäten geworden und
durchaus zerstörerisch. Der Kolonialismus ist offenbar die Idee der dritten Gene-
ration: Alle Völker versuchen, sich noch ein Stück Kolonialboden zu sichern, das
gibt Zündstoff zu Kolonialkriegen und Rüstungen zur See. Kolonialismus ist im-
mer eine brutale Vergewaltigung der Rechte und Freiheiten der Eingeborenen,
die „Segnungen der Kultur“ sind ihr Unheil. Vom Standpunkt der Humanität aus 
muß die Zivilisierung verurteilt werden, aber Humanität und menschenfreundli-
ches Wohlwollen sind nicht die höchsten Gesichtspunkte. Es ist der große Fort-
schritt des 19. Jahrhunderts, daß die Menschheit „sich zu einem Individuum
höherer Ordnung“ entwickelt. Dieser Fortschritt ist nur deshalb so wichtig, weil
der Kampf ums Dasein der Völker und Rassen verschärft wird und diese Vernich-
tung zu Kultursteigerung führt. Dieser Prozeß kann nicht vermieden werden, aber 
weder Sieger noch Verlierer werden darüber jubeln. So gibt es keine Ideale mehr. 
Für die Aussichten des neuen Jahrhunderts greift Hartmann auf die Weltreichs-
diskussionen dieser Jahre zurück. Die USA und Rußland werden unzweifelhaft 
Weltmächte sein, England nur, wenn es ihm gelingt, sein Reich stärker zu integ-
rieren. Deutschland könnte die vierte Weltmacht werden, wenn es ihm gelingt,
eine stabile Industrieausfuhr zu bewahren, aber Welthandel ohne Weltmacht 
kann nicht erwartet werden. Hartmann setzt (wie 1885) auf weiteren Landesaus-
bau, neue Kolonien (durch deutsche Siedlungen in Südamerika) und eine günsti-
ge internationale Lage, die USA und Rußland haben keine Feindschaft zu

805

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Deutschland und ein feindliches England wäre isoliert. Dazu setzt er auf einen 
mitteleuropäischen Zollverein, der auch Frankreich umfassen würde. Das wäre 
„der Friedensbund, der den europäischen Kulturvölkern die Bürgschaft gewährte,
ihren grossen Aufgaben in friedlichem Wettbewerb ungestört durch Kriegsgefah-
ren nachgehen zu können“ (Zur Zeitgeschichte a.a.O. S. 38-75). Hartmann Staa-
tenverein von 1872 kehrt nicht wieder.

Hartmanns Ansichten zu Krieg und Frieden sind in der Literatur wenig beachtet 
worden, vgl. aber: Karl Petraschek, Das pessimistische und das optimistische 
Moment in Eduard von Hartmanns Grundanschauungen über Völkerrecht, in: 
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 36 (1943) 280-308; Helmut Neu-
bach, Eduard von Hartmanns Schlagwort vom „Ausrotten der Polen“ : Antipo-
lonismus und Antikatholizismus im Kaiserreich. – Herne 2003 (ursprünglich
1964 in: Zeitschrift für Ostforschung u.d.T.: Eduard von Hartmanns Bedeutung
für die Entwicklung des deutsch-polnischen Verhältnisses); Heinz Gollwitzer, 
Geschichte des weltpolitischen Denkens, Bd. 2, Zeitalter des Imperialismus 
und der Weltkriege. – Göttingen 1982. – S. 218-222 (würdigt Hartmann als
einen der wenigen Autoren, die von Bismarcks Saturiertheitsstandpunkt aus-
gingen).

5.4.5.3 Paul de Lagarde 
1827-1891 (geboren Paul Bötticher). Privatdozent der Theologie in Halle, Gym-
nasiallehrer in Berlin, Professor der Orientalistik in Göttingen. Biographie: Ulrich
Sieg, Deutschlands Prophet : Paul de Lagarde und die Ursprünge des modernen 
Antisemitismus. – München 2007.

Lagarde ist einer der Unzeitgemäßen der Jahrzehnte vor 1890. „Außeruniversitär“
in einem strikten Sinn ist er nicht, aber von seiner professionellen Tätigkeit (der 
Edition der griechischen Fassung des Alten Testaments, die seine Göttinger
Nachfolger noch bis 2015 beschäftigen sollte) führt kein direkter Weg zu seinen
kulturkritischen und politischen Stellungnahmen. Diese Schriften sind merkwürdig
beziehungslos. 1853 definierte er sich als „radikal-konservativ“ und blieb in dieser 
Kategorie bis zu seinem Tod allein. Er wollte, als die Konservativen längst auf 
dem Weg zum Konstitutionalismus waren, eine Gesellschaft, in der selbständige 
Herren aller Art (vom König bis zu Haus-, Lehr- und Brotherren) dem Staat mit
seiner Bürokratie und seinem Recht gegenüberstehen. Kirchenpolitisch war er mit 
der Forderung nach Umwandlung der Landeskirchen in konkurrierende Freikir-
chen bei den Konservativen genauso isoliert. Sein politisches und religiöses Pro-
gramm führte ihn zu einem Antisemitismus, zu dem sich andere Gelehrte seiner
Zeit zwischen 1850 und 1880 nie öffentlich bekannt hätten. Er forderte eine deut-
sche Herrschaft über Mitteleuropa mit deutscher Siedlung, Abhängigkeit der Sla-
wen und Magyaren und Vertreibung der Juden, auch da ist er unter den Gelehr-
ten allein. Lagarde ist ein Vordenker des deutschen Friedens von Brest-Litowsk, 
der Deutschen Christen und des Nationalsozialismus. Er ist das missing link zwi-
schen deutscher politischer Romantik und Nationalsozialismus, nach dem Konti-
nuitätstheoretiker der deutschen Geschichte immer wieder gesucht haben. Leser
hat er zwischen 1890 und 1945 gefunden, und das reichlich. 

806

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lagardes politische Texte wurden 1853 und zwischen 1873 und 1886 geschrie-
ben, die beiden Texte von 1853 auch erst nach 1873 publiziert. Kein einziger 
dieser Texte erschien in den Zeitschriften, in denen die politischen Debatten aus-
getragen wurden. Lagarde hat die Texte 1878 unter dem Titel Deutsche Schriften 
gesammelt und diese Sammlung bis 1886 erweitert. Eine Tradition einer philolo-
gisch genaueren Lagarde-Lektüre gibt es nicht, Freund und Feind und Forschung
neigten dazu, diese Textsammlung in Sentenzen zu zerlegen und diese Senten-
zen ohne Rücksicht auf den Publikationszusammenhang thematisch zu rearran-
gieren. Das kann man verstehen angesichts der Monotonie, mit der über 30 Jah-
re lang immer wieder dieselben Themen mit abrupten Brüchen und undurchsich-
tiger Reihenfolge aneinandergehängt werden: Nation, Religion, Gesellschaftsord-
nung, Verfassung, Kolonisierung, Mitteleuropa, Antisemitismus. Aber wenn man 
die drei großen Programmschriften vergleicht (oder vier mit dem Nachwort zur
„Ausgabe letzter Hand“ 1886): Ueber die gegenwärtigen Aufgaben der deutschen
Politik, ein Vortrag 1853; Ueber die gegenwärtige Lage des deutschen Reiches, 
ein Bericht 1875; Programm für die Konservative Partei Preußens 1884; Die
nächsten Pflichten deutscher Politik 1886 (der Rest sind speziellere Texte zur
Gesellschafts-, Kirchen- und Unterrichtspolitik, in denen Außenpolitik kein Thema
ist), dann fallen Kontinuität und Unterschiede auf. Der Text von 1853 endet nach
allen eher grotesken politischen Vorschlägen, deren Mitteleuropapläne von der
Krimkriegssituation geprägt sind, mit einem Bekenntnis zum Primat einer langfristig
angelegten religiösen Wiedergeburt der Nation; alle politischen Pläne würden nur
ein Surrogat der Nation bringen. Sein orientalistischer Freund Ernest Renan hatte
ihm schon damals gesagt, so werde man nicht Abgeordneter; eine sehr französi-
sche Antwort, während die deutsche Antwort offenbar „Kulturpessimismus“ ist.
Der Text von 1875 (der historische Kontext ist die Krieg-in-Sicht-Krise, die die 
Grenzen der deutschen Macht in Europa gezeigt hatte) hat ähnliche politische 
Programme wie 1853 (und für Mitteleuropa exzessivere Ansprüche) und entpuppt
sich doch erneut als ein Text zur Erneuerung der Religion bei den Deutschen. Die
Neubearbeitung von 1884 (der historische Kontext ist Bismarcks Trennung von 
den Liberalen und Annäherung an die Konservativen, es geht bei Lagarde natür-
lich keinen Moment um diese real existierende konservative Partei Preußens) 
kommt zu demselben Schluß: Die Nation der Deutschen muß erst entdeckt wer-
den, sie bedarf der Frömmigkeit. Der Kampf gegen das Judentum steht im Zen-
trum: sie müssen konvertieren, werden es aber nur tun, wenn deutsche Religiosi-
tät sie überzeugt (die fortwährende Anwesenheit von Juden ist bei Lagarde v.a.
beschämend, ein Zeichen der fehlenden deutschen Religion). An dem Nachwort
von 1886, das die ausgiebigsten Mitteleuropaprogramme hat, aber den Status 
solcher Programme selber bezweifelt, ist völlig neu nur der Ton: kurz angebun-
den und schnoddrig, Offizierskasino oder Studentenkneipe. Es ist der erste Text 
(fast) ohne Hinweis auf die nationale Religion. Diese Schriften müssen hier nicht 
ausführlicher referiert werden, sie sind nur ein Beispiel für ein Schwadronieren,
das nicht theoriefähig ist. Aber sie enthalten durchaus Versatzstücke einer Theo-
rie. Es ist eine Theorie der Nationenbildung. Ausgangspunkt ist die Aussage, daß
die Deutschen keine Nation sind. Da macht die Reichsgründung 1866/71 für
Lagarde keinen Unterschied. Er schleppt beständig einen Dualismus mit sich fort.
Einerseits geht es um den religiösen Weg zur Nation: Deutschland fehlt ein Ideal, 
Humanität ist kein Weg zur Nationenbildung. Aber der Weg der Nationalreligion

807

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


würde Jahrhunderte dauern und die Politik kann nur die negativen Bedingungen
dafür schaffen. Andererseits hat er politische Wege der Nationenbildung: Reform
der Gesellschafts- und Staatsordnung und Ausweitung des Reiches auf Mitteleu-
ropa. Diese Wege sind alle Stärkung des Individuums als Grundlage der Nation,
aber darüber hinaus kommen die Wege nie wirklich zusammen. Man kann aus
Deutsche Schriften eine Anthologie einer frommen Religiosität und eine Antholo-
gie zum deutschen Beruf zusammenstellen, mit nur geringen Überschneidungen.

Lagarde ist in einem intensiv pietistischen Haushalt aufgewachsen und hat darun-
ter gelitten, aber er blieb immer eine Art Pietist. Religiosität war für ihn individuelle
Frömmigkeit. Er schätzte Jesus Christus als eines der großen religiösen Genies, 
lehnte aber die gesamte christliche Tradition seit Paulus als jüdisch geprägte
Verfälschung ab (außer gegen Paulus führte er Kämpfe gegen Luther und gegen 
seinen Göttinger theologischen Kollegen Albrecht Ritschl). Seinen Haß auf die
gesamte Tradition kann man eigentlich nur mit Tolstoi vergleichen; aber während 
Tolstoi die Bergpredigt absolut wörtlich nimmt, läßt Lagarde ihren überlieferten
Text mehr oder weniger verschwinden, entleert sie weitgehend vom Liebesgebot
und reduziert sie auf die Verkündigung der Wiedergeburt und der Nähe zu Gott. 
Lagardes Religion ist extrem individualistisch. Die Nähe zu Gott muß ständig völ-
lig neu gefunden werden. Für den Frommen ist jedes Vorkommnis seines Lebens 
ein Wort Gottes, das nur von ihm allein verstanden werden kann. Religion ent-
steht überall da, wo Menschen eine Seite Gottes erfassen können. Lagardes
eigene religiöse Erfahrung ist am ehesten in Gedichten über Strandspaziergänge
zu greifen; wenn er versucht, eine Probe in Prosa zu geben, kann es schlimmer
Naturkitsch werden (vgl. Die Religion der Zukunft (1878), Abschnitt 9). Er besteht
darauf, daß die Frömmigkeit zur Wiedergeburt der Nation führt und daß die Natio-
nenbildung nur über diese Frömmigkeit der Individuen führen kann. Lagardes 
Religiosität ist doppelt überfordert: man kann bezweifeln, daß sie überhaupt Reli-
gion ist (sein Schüler Ernst Troeltsch sah sie als bloßen Willen zur Religion) und 
man kann bezweifeln, daß sie zu einer nationalen Religion führen kann (Julius
Wellhausen, sein Nachfolger in Göttingen, bemerkte sofort, daß dieser religiöse
Individualismus für eine nationale Religion zu individualistisch war; vgl. seinen
Brief an Lagarde 1873 bei Robert Hanhart, Paul Anton de Lagarde und seine
Kritik der Theologie, in: Theologie in Göttingen / hrsg. von Bernd Moeller. – Göt-
tingen 1987. – S. 305). Aber auf das Versprechen einer Nationalreligion kann 
Lagarde nicht verzichten, weil er keinem anderen Weg zur Nation trauen kann.
Noch-Christen und Nicht-mehr-Christen des 19. Jahrhunderts haben am Christen-
tum übereinstimmend gerühmt, daß seine Verheißung die bisherige Beschrän-
kung auf Nationen überschreitet. Lagarde dagegen sieht darin den einzigen Man-
gel der Lehre Jesu Christi: In einer historischen Situation ohne Nationen und
deshalb ohne Sinn für Nationen hat Jesus Christus einen Universalismus gelehrt, 
der allenfalls am Ende der (Religions-) Geschichte stehen könnte. Lagarde läßt in
seinen Schriften der 1870er Jahre keinen Zweifel daran, daß der Weg zu einer
deutschen Religion ein Weg für Jahrhunderte wäre. Das Einzige, was der Staat
jetzt tun kann, ist, Bedingungen für diese Entwicklung zu schaffen: durch 
Umwandlung der Landeskirchen in konkurrierende Freikirchen eine Belebung der
Religiosität schaffen. Konservatismus, Xenophobie und Antisemitismus sind bei 
Lagarde eine Einheit. Jeder Anteil fremder, kosmopolitischer, liberaler Ideen ist

808

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ein Hindernis der Nationenbildung. Lagarde verachtet das nach-prophetische 
Judentum als ein Volk, das seine Religion verloren hat und sie jetzt durch huma-
nitäre Phrasen des Liberalismus ersetzt. Auch darin ein Spiegel der Deutschen,
die keine wirkliche Religion haben. Die wichtigsten religiösen Schriften sind (alle
stehen in Deutsche Schriften): Ueber das Verhältnis des deutschen Staates zu
Theologie, Kirche und Religion (1873, Lagardes erster nicht orientalistischer Text, 
der veröffentlicht wurde, und der Text, über den am meisten öffentliche diskutiert
wurde); Ueber die gegenwärtige Lage des deutschen Reiches, ein Bericht (1875); 
Die Religion der Zukunft (1878); Die Stellung der Religionsgemeinschaften im
Staate (1881, sein Plan der Auflösung der protestantischen Staatskirchen); Die
graue Internationale (1881, der wichtigste Text zum Verständnis seines Antisemi-
tismus).

Lagardes zweite Säule der Nationenbildung ist das radikal-konservative Pro-
gramm der Unabhängigkeit der Individuen. Es wurde 1853 skizziert, später erwei-
tert, aber nie wesentlich geändert: Der Staat wird in Grenzen gewiesen durch 
selbständige Herren aller Art: Monarch (Lagarde zählt den Monarchen nicht zum
Staat, seine einzige Funktion ist, daß man an ihn gegen die Staatsinstitutionen
appellieren kann), Adel (der erst in Lagardes Reform wieder eine Funktion erhal-
ten könnte) bis herab zu großen Bauern und Handwerkern, aber „herab“ will
Lagarde gerade nicht sagen, denn die Herren aller Art sollen untereinander 
Genossen sein. Es ist eine Agrargesellschaft, Proletariat soll es möglichst wenig
geben. Dieses Proletariat wird keine Genossenschaft mit den Herren haben, jeg-
liche Bildung will er ihm ersparen. Ein Bezug auf die korporatistische Handwer-
ker-Tradition, der bei den beiden anderen Mitteleuropa-Autoren, Karl Christian
Planck und Constantin Frantz, wichtig ist, fehlt bei Lagarde. Ihm geht es nicht um
Partizipation, sondern um Unabhängigkeit. Moderne konstitutionelle Institutionen
wie Parlament und Wahlen spielen auch keine Rolle: das Leben der Nation sei 
von politischer Unruhe möglichst zu entlasten. In den 1880er Jahren schwinden 
die Hinweise auf Nationalreligion und nehmen die auf soziale Reorganisation
zu. Vgl. außer den genannten Programmschriften von 1853, 1875 und 1884
noch Die Reorganisation des Adels (1881, auch „Adel“ darf nicht wörtlich genom-
men werden). 

Mitteleuropa als dritte Säule seines Programms braucht Lagarde zunächst aus 
innenpolitischen Gründen: um Deutschland eine große gemeinsame Aufgabe zu
geben, um die Fortdauer der Agrargesellschaft versprechen zu können und um, 
in einer Art Frontier-These, seine Gesellschaft unabhängiger Familien überhaupt 
plausibel erscheinen zu lassen. Aber es ist auch eine Lehre von der Notwendig-
keit sicherer Grenzen in der geopolitischen Form natürlicher Grenzen, die er
durch Siedlungspolitik zu Grenzen des deutschen Volkes machen will. Das 19. 
Jahrhundert hatte zwei Theorien legitimer Sicherheitspolitik: die liberale und de-
mokratische Theorie einer Koexistenz von Nationalstaaten und die konservative
Theorie einer Zusammenarbeit der Großmächte. Lagardes Mitteleuropa-
Programm ist mit beiden nicht vereinbar. Er kennt das nationalstaatliche Pro-
gramm durchaus; an der Bildung eines italienischen Nationalstaates zweifelt er
nie und für den Balkan weiß er, daß gegen Rußland starke nationale Staaten die 
beste Abschreckung sind. Aber für sein größeres Deutschland will er einen 

809

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Raum, in dem die dort lebenden Slawen und Magyaren keine Gleichberechtigung
als Nationen bekommen sollen, sondern innerhalb dieses deutsch bestimmten Mit-
teleuropa geschlossene nationale Territorien erhalten; den genauen staatsrechtli-
chen Charakter dieser abhängigen Völker gibt er nie an. Das unterscheidet sich 
nicht viel von der in Deutschland auch sonst gepflegten Rede von den „geschichts-
losen“ Völkern, denen kein eigener Nationalstaat zusteht. Für die Magyaren
(denen die europäischen Demokraten in einem national gegliederten, post-
habsburgischen Europa eine wichtige Aufgabe zugeteilt hatten) hat er die rassisti-
schere Variante eines „verbrauchten“ Volkes, eine Kategorie, die sie mit Finnen,
Basken, Iren und Juden teilen müssen. Lagarde vertritt für Osteuropa eine ande-
re Variante des Antisemitismus als für Deutschland: die Juden sollen entweder 
nach Palästina ausgewiesen werden (oder nach Madagaskar, als dieses durch
die französische Kolonialpolitik in den Zeitungen stand) oder auch ein nationales 
Territorium in Osteuropa erhalten. Auch die Aussicht auf eine eventuelle künftige
Siedlung in Kleinasien taucht umstandslos auf und verschwindet genauso rasch.
Lagarde weiß durchaus, daß er mit der Schaffung ethnisch reiner und abhängiger
Territorien den Rahmen des 19. Jahrhunderts, liberal oder konservativ, sprengt
und nennt diese Idee selber „etwas assyrisch“ (Die nächsten Pflichten deutscher
Politik a.a.O. Abschnitt 1; wenn er diese „assyrischen“ Maßnahmen damit legiti-
miert, daß zur Sicherung der Mission, die die Deutschen für alle Nationen der 
Erde haben, Gewalt gebraucht werden darf, muß man sich daran erinnern, daß
nach Lagardes Theorie der Nationalreligion keine Nation eine Mission für eine 
andere haben kann). Wenn man Lagardes sicherheitspolitische Ansätze wegen
der Betonung sicherer Grenzen „realistisch“ nennen wollte, muß man bedenken,
daß das Verständnis des 19. Jahrhunderts von Realismus immer eine Lehre vom 
Verhältnis der europäischen Mächte zueinander ist. Lagardes Sicht auf Europa ist
völlig autistisch. Das Deutsche Reich ist nicht der Frieden, es sucht den Frieden. 
Es wiegt nicht so schwer in den europäischen Beziehungen, wie die Bismarck-
Anhänger meinen, sonst könnte es ohne Verbündete über Krieg und Frieden ent-
scheiden (Programm für die Konservative Partei Preußens a.a.O. Abschnitt 12). 
Das ist offenbar Lagardes Friedensstrategie. 1886 schwadroniert er nur noch:
„Ein Krieg, der ordentlich geführt wird, macht den zweiten, dritten und vierten 
unnötig. So sei es“ (Die nächsten Pflichten deutscher Politik a.a.O. Abschnitt 2).

Lagarde für einen Theoretiker zu halten, und wäre der Anspruch an Theorie noch
so gering, wäre ein Irrtum. Selbst seine posthum so zahlreichen Anhänger bemerk-
ten durchaus, daß er kein systematischer Denker war; und die akademischen
unter ihnen haben über Widersprüche bei Lagarde geschrieben. Aber auf Wider-
spruchslosigkeit kam es nicht an, seine Aufgabe war eine andere: Er sollte die 
Stelle des Propheten einnehmen, die J. G. Fichte in Deutschland begründet hatte 
und die seitdem unbesetzt war. Er war sich dessen bewußt (und in einem seiner
wissenschaftlichen Texte zum Alten Testament empfahl er seine Deutsche Schrif-
ten zu lesen, um zu verstehen, was Propheten sind). In der Literatur wurde er
beständig als „Prophet der Deutschen“ bezeichnet, zuweilen eingedeutscht als
„Verkünder“. Auch die Bezeichnung als „Erzieher“ war häufig. Zum Wesen des
Propheten (wie des Erziehers) gehörte, unzeitgemäß zu sein in einem Zeitalter
der „Augenblicksmenschen“, in dem keine großen Taten möglich seien. Im libera-
len Zeitalter ist die Prophetie, anders als bei Fichte, konservativ geworden. Wie 

810

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


andere konservative Propheten des 19. Jahrhunderts (in diesem Buch etwa John
Ruskin und Konstantin Leontjew) hält Lagarde rigoros an Prinzipien (und Worten)
fest, deren eigentliche Bedeutung seiner Zeit fremd geworden seien. Privat mach-
te er sich wenig Illusionen über diese Rolle; an seinen Bewunderer und künftigen
Biographen schrieb er 1877: „Ich habe nirgends, auch im Vaterlande nicht, eine
Heimat. Denn während Sie mit Auge und Herz den neuen Dingen zugewandt
sind, lebe ich mit jedem Atemzug in einer Vergangenheit, die nie war, und welche
die einzige Zukunft ist, die ich ersehne. Ich bin aller Orten fremd“ (Ludwig Sche-
mann, Paul de Lagarde : ein Lebens- und Erinnerungsbild. – Leipzig 1919. – S. 69). 
Diese Einsicht in den Trostcharakter seiner Schriften unterscheidet ihn von naive-
ren Lesern unter der deutschen Jugend und dem organisierten Antisemitismus
und ist ein Teil der Erklärung, warum er Distanz wahren wollte. Als er zuletzt im-
mer mehr mit Polemiken gegen jüdische Wissenschaftler und mit Korresponden-
zen mit professionellen Antisemiten beschäftigt war, vermehrte er Deutsche
Schriften nicht mehr. Das war nicht mehr die Zeit seines Traumlandes. Man muß 
sich hüten, Deutsche Schriften zu wörtlich als Analyse und Programm zu neh-
men. Wie andere Propheten in Europa des 19. Jahrhunderts ist er Kritiker, ernst
genommen eher für die Artikulation von Fehlentwicklungen und Stimmungen des 
Unbehagens als für positive Vorschläge. Lagarde hat den Unterschied zu Fichte
selber erkannt: Dieser stehe für einen egalitären Idealismus, der allenfalls negati-
ve Vorbereitung für das positive Geschäft des Aufbaus der deutschen Religion 
sein könne (daß Lagardes Fichte-Kenntnisse über Reden an die deutsche Nation
wesentlich hinausgingen, ist schwer zu zeigen, vgl. aber Hans Walter Schütte,
Lagarde und Fichte : die verborgenen spekulativen Voraussetzungen des Christen-
tumsverständnisses Paul de Lagardes. – Gütersloh 1965). Lagardes National-
religion kann auch wie eine Parodie der protestantischen theologischen Ethiken
des 19. Jahrhunderts klingen, die irgendwie festhalten wollen, daß die Moral in 
der Staatenwelt eine Relevanz besitzt, aber im historischen Stand der Sünde nur 
leidige Tröster sein können. Auch Lagarde akzepiert: Wenn alle Menschen sich
durch göttlichen Willen leiten lassen, werden die Völker organische Wesen, die 
nicht in das organische Eigentum der anderen Völker übergreifen. Aber tatsäch-
lich bestimmen Haß, Eifersucht, Geldgier und politischer Wahnsinn die Geschich-
te (Ueber die gegenwärtige Lage des deutschen Reiches a.a.O. Abschnitt 2). 
Aber er wendet sich in dieser Hilfslosigkeit zu einer Apologie von Haß und Kon-
flikt als Voraussetzungen der nationalen Wiedergeburt, denn im Kampf eignet 
man sich die Eigenschaften des Feindes an (ebd. Abschnitt 5; man wüßte gern, 
ob der Lagarde-Leser Nietzsche noch bis zu dieser Stelle, die ihm so nahe liegt,
gelesen hat). Die immer prekäre internationale Ethik wird zwischen der spirituel-
len und der realpolitischen Weise von Lagardes Nationenbildung aufgerieben 
(darin ist er Fichte tatsächlich nahe). Am klarsten ist die Distanzierung von Bis-
marcks Rede von der Saturiertheit des Deutschen Reiches: Lagardes größeres 
Deutschland klingt wie eine Parodie der Apologie der annexionistischen Reichs-
bildung 1870/71 bei liberalen Publizisten (und Feldmarschall Moltke): eine starke 
Macht in der Mitte Europas sei die beste Garantie für den Frieden.  

Beachtung als Theoretiker kann er nicht erzwingen und Bedeutung für seine Zeit-
genossen hatte er kaum. Lagarde müßte uns hier nicht interessieren, wenn er
nicht posthum plötzlich und für Jahrzehnte eine starke Wirkung in Deutschland

811

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gehabt hätte. Als Lagarde 1873 an die Öffentlichkeit trat, war es als Kirchen- und
Bildungskritiker; Friedrich Nietzsche hielt damals viel von ihm, bald darauf nichts
mehr. Ferdinand Tönnies entwickelte seine Unterscheidung der Idealtypen Gesell-
schaft und Gemeinschaft im Anschluß an die Kulturkritik Lagardes, das blieb wohl
die einzige Anregung, die in der Theoriegeschichte eine Rolle gespielt hat. In den
ersten Jahren nach seinem Tod, als der Bedarf an Kulturkritik anscheinend beson-
ders groß war, griff man vorübergehend auf Lagarde zurück, aber in dieser Rolle
hat ihn Nietzsche bald abgelöst. Thomas Mann ist ein Beispiel für verspätete
Lagarde-Lektüre dieser Art (vgl. Betrachtungen eines Unpolitischen 1918). Konti-
nuierlich hofiert wurde Lagarde nur von der völkischen und antisemitischen
Bewegung. Am Ende steht die Lektüre durch Nationalsozialisten wie Alfred Rosen-
berg und Adolf Hitler (Lagarde ist einer der wenigen Autoren, deren Lektüre durch
Hitler etwas genauer dokumentiert werden kann). Nach 1945 hörten die ständi-
gen Neuausgaben von Deutsche Schriften abrupt auf (1994 tauchte das Buch 
noch einmal in einem Verlag der Neuen Rechten auf). Vgl. zur Rezeption: Sieg
a.a.O. S. 228-272 (Kontakte zur zeitgenössischen antisemitischen Bewegung)
und S. 292-353 (posthumer Einfluß). Was in unserem Zusammenhang interes-
siert, ist die annexionistische Mitteleuropatradition, für die zu seinen Lebzeiten
fast allein Lagarde gestanden hatte und die erst am Anfang des 20. Jahrhun-
derts eine breitere Basis erhielt: im Alldeutschen Verband wurde er hochge-
schätzt. Daß die Macht in Mitteleuropa, die ganz alleine über Krieg und Frieden
bestimmen darf, geschaffen werden muß und kann, hat zwei Generationen in
Deutschland überzeugt.    

In Deutschland gab es bis 1945 reichlich Literatur zu Deutsche Schriften: fast 
immer apologetisch, oft nur Zusammenstellung zusammenhangsloser Zitate. 
Man muß etwas von dieser Literatur lesen, wenn man verstehen will, was er
dem akademischen Nachwuchs in der ersten Hälfte des 20. Jahrhundert be-
deutete. Noch am ehesten lohnt ein kritischer Text, der solche studentische 
Leser zur Reflexion über ihre Lagarde-Verehrung bringen will, indem er
Lagarde historisch einordnet: Wilhelm Mommsen, Paul de Lagarde als Politi-
ker : zu seinem 100. Geburtstag, in: Göttinger Beiträge zur deutschen Kultur-
geschichte. – Göttingen 1927. – S. 131-158. 
Zu einer wissenschaftlichen Beschäftigung kommt es erst nach 1945 mit Ver-
suchen, den Weg zum Nationalsozialismus zu verstehen: Fritz Stern, The Po-
litics of Cultural Despair : a Study in the Rise of the German Ideology. – Ber-
keley/Cal. 1961. – S. 1-94 Paul de Lagarde and a German Religion, dt. Über-
setzung 1963 u.d.T. Kulturpessimismus als politische Gefahr : eine Analyse
nationaler Ideologie in Deutschland (eine elegante Einführung); Robert W.
Lougee, Paul de Lagarde : 1827-1891 ; a Study of Radical Conservatism in
Germany. – Cambridge/Mass 1962; Jean Favrat, La pensée de Paul de
Lagarde (1827-1891) : contribution à l‘étude des rapports de la religion et de
la politique dans le nationalisme et le conservatisme allemands au XIXème
siècle. – Thèse Paris IV 1979; Ina Ulrike Paul, Paul Anton de Lagarde, in:
Handbuch zur ‚Völkischen Bewegung‘ 1871-1918 / hrsg. von Uwe Puschner
… – München 1996. – S. 45-93 (Überblick zu Leben, Ideen, Rezeption; aus-
führliches Verzeichnis auch der älteren Literatur); dies., Paul Anton de Lagar-
des Rassismus, in: Rassismus in Geschichte und Gegenwart : eine interdis-

812

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ziplinäre Analyse : Festschrift für Walter Demel / hrsg. von Ina Ulrike Paul 
und Sylvia Schraut. – Berlin 2018. – S. 81-111 (ungefähr dasselbe, aber 
neu geschrieben).

5.4.5.4 Friedrich Nietzsche
1844-1900, Professor für klassische Philologie in Basel, 1879 pensioniert, 1889
geistiger Zusammenbruch. Biographie: Curt Paul Janz, Friedrich Nietzsche : Bio-
graphie. – München 1978–1979. Nachschlagewerke: Nietzsche-Handbuch : Leben
– Werk – Wirkung / hrsg. von Henning Ottmann. – Stuttgart 2000; Nietzsche-
Wörterbuch / hrsg. von der Nietzsche Research Group (Nijmwegen). – Berlin
2004 – (wichtig für Nietzsches Terminologie, erschienen ist nur ein Band, weitere
Artikel vorab auf der Datenbank Nietzsche online); Nietzsche-Lexikon / hrsg. von
Christian Niemeyer. – 2. Aufl. – Darmstadt 2011; The Oxford Handbook of
Nietzsche / ed. by Ken Gemes and John Richardson. – Oxford 2013. Einführun-
gen: Paul J. M. van Tongeren, Reinterpreting Modern Culture : an Introduction to
Friedrich Nietzsche‘s Philosophy. – West Lafayette, Ind. 2000; Werner Stegmaier,
Friedrich Nietzsche zur Einführung. – Hamburg 2011.

1. Lehren und Anti-Lehren
Nietzsche war der einzige Prophet des 19. Jahrhunderts, der im 20. Jahrhundert 
einen Platz unter den Philosophen erhielt, und es ist schwierig geworden, ihm 
wieder einen Platz unter den Propheten zuzuweisen. Er wird viel gelesen und es 
werden Berge von Sekundärliteratur geschrieben. Eine bibliographisch orientierte
Einführung in die Nietzsche-Lektüre ist hier nicht möglich, aber kaum ein anderer
Philosoph hat eine Einführung so nötig. Einerseits sind seine Lehren weit bekannt:
das Dionysische und das Apollinische, der Willen zur Macht, der letzte Mensch 
und der Übermensch, die ewige Wiederkunft des Gleichen und das unbedingte
Ja-Sagen, der Tod Gottes, der Nihilismus, die Umwertung aller Werte, der Immo-
ralismus und das Ressentiment. Andererseits streiten sich Philosophen nicht nur,
was mit diesen Lehren gemeint sein könnte, sondern auch, ob es überhaupt 
„Lehren“ sind. Das philosophisch relevante Werk besteht aus über 2500 in „Apho-
rismensammlungen“ veröffentlichten Texten von Bonmots bis Kurzessays. Der
philosophische Nachlaß enthält zudem fast 13 000 Texte: Leselisten, Notizen zu
gelesener Literatur, Planungen kommender Bücher und Entwürfe zu „Aphoris-
men“. Der späte Nietzsche kündigte häufig eine systematischere Darstellung sei-
ner Philosophie an, aber es erschienen weiter nur Aphorismenbände und die
Notizen für das „Prosa-Hauptwerk“ sehen nicht viel anders aus als Nietzsches 
bisher erschienenen Sammlungen. Am Ende sagte er, seine Polemik gegen das
Christentum sei dieses Hauptwerk. Die philosophischen Interpreten des 2. Drittels
des 20. Jahrhunderts haben den Nachlaß bevorzugt als vermeintlichen Weg zu
einer einheitlichen Lehre. Die neue Nietzsche-Philologie der letzten 50 Jahre hat 
den Vorrang der von Nietzsche publizierten Bücher wieder durchgesetzt. Ein
beträchtlicher Teil der neueren Nietzsche-Literatur besteht aus Kommentaren zu
einzelnen Büchern, in denen man immer mehr Bau- und Stilprinzipien erkennt.
Diese Bücher sind kunstvoller verrätselt als die Nachlaßfragmente, die späten
Büchern besonders kunstvoll (oder, wenn man will, besonders manieriert). Inzwi-

813

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen besitzen wir gründliche Überblicke über Nietzsches Stilmittel von Auslas-
sungspunkten bis zu Ausrufezeichen. Es werden Parodien und Selbstparodien
erkannt und zwischengeschobenen Autoren und zwischengeschobenen Leser 
gefunden. Die Einschätzung der mittleren Werkperiode hängt ganz daran, ob 
Nietzsche als „freier Geist“ spricht oder ob er diesen freien Geist reden läßt, 
damit Potential und Grenzen dieser Kunstfigur sich zeigen (NF 1877 25 [2]). Ist
die Zersplitterung in Textsegmente und sein Stil der Täuschung eine notwendige
Folge des Endes des philosophischen Systemdenkens (den Geist der Logik
durch „einen kleinen Sprung in‘s Gegenteil“ erträglich machen) oder ein Versuch,
den Leser zum Selbstdenken zu zwingen? Ein wenig kommentiertes Motiv: Im
siegreichen neuen Reich, in einem Zeitalter der Hast und der unanständigen und
schwitzenden Eilfertigkeit, in einem Zeitalter, das mit allem gleich fertig werden
will, solle man ihn lesen „mit Hintergedanken, mit offen gelassenen Türen“ (M,
Vorrede 5).

Nach Nietzsches Zusammenbruch folgten Jahrzehnte eines Nietzsche-Kultes
(und komplementärer Schmähungen). Verehrt wurde der Kulturkritiker und „Dich-
ter-Philosoph“; die Philosophen waren mehr an Schadensbegrenzung interessiert
und ordneten ihn ein bei Lebens- und Kulturphilosophie, Teilfächern mit prekärem 
Status. Um 1930 wurde er sehr plötzlich zu einem der großen Denker der europä-
ischen Tradition erhoben. Er galt als Ende dieser Tradition und sollte helfen, über 
sie ein Urteil zu fällen. Jaspers entdeckte den Philosophen des Perspektivismus 
(„Das Sichwidersprechen ist der Grundzug Nietzscheschen Denkens“), des Aus-
legens und des „Schaffens“. Heidegger machte ihn zum Entdecker der „Seinsge-
schichte“ und las den Nachlaß als eine Ontologie. Seit den 1960er Jahren sind in
Deutschland, Frankreich und in den USA recht verschiedene neue Nietzsche-
Bilder entstanden und wieder verschwunden. Die französischen Philosophen 
wollten keine Nietzsche-Exegeten sein, sondern Nietzsches Fortsetzer in der
Befreiung von der Schulphilosophie. Die deutsche Nietzsche-Deutung war ein
geordneter Rückzug der Schulphilosophie zu Experimentalphilosophie, Philoso-
phie der Interpretation, Philosophie der Zeichen, Philosophie der Orientierung –
lauter Versuche, Nietzsche in Beziehung zu neueren Bestimmungen der Philoso-
phie oder neuere Bestimmungen der Philosophie in Beziehung zu Nietzsche zu 
bringen (aber weiter Heideggers Gebot verpflichtet, Nietzsches Metaphern in die
Sprache der philosophischen Tradition zu übersetzen). In Amerika wurde bevor-
zugt, Nietzsche als einen naturalistischen Philosophen zu lesen. Aber nach fünf-
zig Jahren Nietzsche-Philologie sind wir weit entfernt von den Darstellungen, die
aus allen Äußerungen Nietzsches einen konsistenten Sinn zu machen wußten,
von Deleuze oder Danto so weit wie von Heidegger oder Jaspers. Hier soll nur 
auf die neuere philosophische Literatur hingewiesen werden, die den von Nietzsche
selber hergestellten Textzusammenhang beachten will: Werner Stegmaier findet
nur noch Anti-Lehren und Gegen-Mythen (und folgt damit einem Hinweis Nietzsches; 
schon Theodor Adorno hatte bemerkt: „all seine Konstruktionen sind aporetische
Begriffe“). Die folgende Generation findet nicht einmal mehr Gegen-Lehren, son-
dern Subversion schon auf der Mikroebene (Jakob Dellinger) oder „die wuchern-
de Zerstörungsmacht eines dissipativen Denkens“ (Axel Pichler). Aber Maude-
marie Clark findet bei Nietzsche mit ebenso großer Kunst der Enträtselung die 

814

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


drei Perspektiven von Platons Seele und eine strenge Rangordnung dieser
Perspektiven.

Als Philosoph im 19. Jahrhundert mußte Nietzsche sich (um mit William James zu
sprechen) zwischen den Polen des Idealismus und des Materialismus verorten. 
Vom Idealismus mußte er sich fernhalten, da er der Sprache der philosophischen 
Tradition nicht traut. Mit der Entwertung der obersten Werte der Metaphysik, dem
„Tod Gottes“, ist auch die Basis der Wissenschaft prekär geworden. So wenig wie
den ewigen Wahrheiten will er den „Wirklichkeits-Trompetern“ eine führende Rol-
le zugestehen. Um die Distanz des Menschen zum Tier (zur Tierheit des Men-
schen) zu fassen, braucht er einen Rest Seele, Subjekt, Intentionalität, Willens-
freiheit und Vernunft, den er längst nicht mehr in einer Metaphysik begründen
kann. Nietzsche will „das befehlerische Etwas, das vom Volke ‚der Geist‘ genannt
wird“, neu bestimmen. Nietzsches Projekt eines „Prosa-Hauptwerks“ sollte „Wille
zur Macht“ heißen. Ontologisch ist die ganze Welt Wille zur Macht „ – und nichts 
ausserdem!“ Die Welt wird am Leitfaden des Menschen gelesen, nachdem dieser
am Leitfaden seiner Triebe gelesen wurde, „meine dionysische Welt des Ewig-
sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstörens“. Kosmologisch wird 
damit der Kraftbegriff der Physiker um „eine innere Welt“ ergänzt. Biologisch ist
es das Prinzip alles Lebens: „Aneignung, Verletzung, Überwältigung des Frem-
den und Schwächeren, Unterdrückung, Härte, Aufzwängung eigner Formen, Ein-
verleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung.“ Das sieht nach dem Kampf 
ums Dasein aus, Nietzsche besteht jedoch darauf, daß es eine anti-
darwinistische Position ist: gegen Apologien der Erhaltung eine Apologie der 
Steigerung des Lebens. Wille zur Macht ist die Fähigkeit, sich immer neue und
eigene Augen zu schaffen und keine ewigen Horizonte und Perspektiven anzuer-
kennen. Psychologisch ist die Lehre vom Wettstreit vieler Willen zur Macht
gerichtet gegen die Einheit des Subjekts und die Priorität von Bewußtsein und 
Vernunft. Und doch soll damit eine Rangordnung der Vielheit der Kräfte des Men-
schen begründet werden: Befehlen und Gehorchen. Statt Wille zur Macht sagen 
die anglophonen Kommentatoren deshalb gerne flourishing, life-enhancement,
creativity. Maudemarie Clark sieht im Wille zur Macht eine mythische Weltdeu-
tung zur Affirmation des Lebens. Friedrich Kaulbach (a.a.O. S. 267-269) besteht
darauf, daß Nietzsche den Begriff normativ verwendet: Bei umfänglicheren Welt-
perspektiven und „dionysischem“ Über-sich-Hinausschaffen sind Denk- und Wil-
lensakte überlegen. Der Philosophie soll ein besonderer Rang zukommen als
„der geistigste Wille zur Macht, zur ‚Schaffung der Welt‘, zur causa prima.“ Poli-
tisch klingt „Macht“ besonders vertraut: Man kann dann das faschistische Interes-
se an Nietzsche und den post-faschistischen Horror vor Nietzsche verstehen.
Aber gerade das interpersonale und politische Leben wird bei Nietzsche wenig
als Wille zur Macht gefaßt. Wille zur Macht war zunächst Überwindung von Ohn-
macht und Furcht (NF 1877 23[63], NF 1879 41[3]). In der traditionellen Termino-
logie der Philosophie war „Macht“ potentia/Möglichkeit, nicht potestas/Herrschaft:
die Macht der Vernunft über Triebe, der Seele über Körper, Körperwelt und ande-
re Seelen ermöglicht Handlungen. „Macht“ war ein Begriff der Freiheit (vgl. Kurt
Röttgers, Spuren der Macht : Begriffsgeschichte und Systematik. – Freiburg 
1990). Diese Tradition kannte das 19. Jahrhundert aus der schottischen Moral-
psychologie, die das Bedürfnis, die eigenen Kräfte zu zeigen und dadurch

815

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


geschätzt zu werden, desire for power oder love for power nennt. Nietzsche
kannte diese Diskussionen zumindest aus zweiter Hand. Machtgefühl, besonders 
das falsche Machtgefühl, beschäftigt ihn stark. Als Nietzsche um 1884 den „Wille
zur Macht“ immer mehr befrachtet, wird dieses Machtgefühl überlagert von kom-
mandieren, dirigieren, überwältigen, Herr-werden. Nietzsche besteht aber weiter
darauf, daß er vom Instinkt der Freiheit spricht, „in meiner Terminologie Wille zur 
Macht“ (GM II/18). Eine immoralistische Konstruktion unter dem Namen „Wille zur
Macht“ gibt es bei Nietzsche nicht: libertinage und laissez aller sind nicht Wille zur
Macht, sondern dessen Gegenprinzip (NF 1888 15[67]). Das wird zuletzt in GD 
Streifzüge eines Unzeitgemäßen 41 ausgeführt: Nicht allen Instinkten Freiheit
lassen, sondern einen kommandierenden Instinkt heranzüchten. Die ungeschrie-
bene Lehre des „Wille zur Macht“ hätte eine Theorie der Selbsterziehung sein 
müssen.

Philosophen interessieren sich für Nietzsche, weil er auch im Zeitalter der positi-
vistischen Wissenschaft der Philosophie einen Vorrang einräumt. Aber, was ist
das für eine Philosophie? Nietzsche ist immer mit „höheren Menschen“ befaßt:
erst künstlerische Genien, dann „freie Geister“, zuletzt „eigentliche Philosophen“,
„Philosophen der Zukunft“, Philosophen als „Gesetzgeber“ und als „Herren der 
Erde“. Manchmal klingt es wie die Akademie der Wissenschaft, manchmal wie
der Stefan George-Kreis. Er stellt sich diese Philosophen in der Wüste oder auf
hohen Bergen vor, auch ein Flaneur hinter getönten Gläsern kann es sein. Nie-
mals gemeint sind Schulphilosophen. Auch Kant ist nur Gelehrter (Varianten für 
Kant sind: „der große Chinese von Königsberg“, „Vogelscheuche“ und „Idiot“). 
Nietzsche stellt sich dar als Experten für die Erforschung der großen typbildenden 
Menschen, welche über ihr Zeitalter hinaus etwas bedeuten und Stützen einer 
zukünftigen Kultur werden. Aus Zarathustra, Nietzsches Phantasie eines solchen 
Weisen, hat die Schulphilosophie wenig machen können, noch weniger konnte
sie den Philosophen Dionysos als einen der Ihren erkennen. Nietzsches Bedürf-
nis nach höheren Menschen kommt aus seinem Pessimismus: Die Natur braucht
Vollendung durch den Menschen indem Philosoph, Künstler und Heiliger erzeugt
werden. Nachdem er die freien Geister nicht sammeln konnte, besteht er auf der
Überwindung des Menschen, der seine Tierheit mühsam überwunden hat, durch
den Übermenschen. Der prophetische Teil von Nietzsches Lehre hat die Schul-
philosophie wenig und abnehmend interessiert. Stutzig sollte schon machen, daß
es immer Philosophen der Zukunft, Vorausgesandte der Zukunft, sein sollen.
Solche Philosophen habe es nie gegeben, es muß sie aber geben. Sie werden 
Verborgene sein, aber von großen Einfluß. Auch die willensstarken Herrscher 
(selbst Napoléon) können die Frage „wozu?“ nicht beantworten und müssen sich 
deshalb auf Heere und Beamte stützen. Die Philosophen der Zukunft haben ein
Gewissen für die Gesamtentwicklung der Menschheit, die bisherige Geschichte
der Herrschaft des Unsinns und des Zufalls muß zu einem Ende kommen, die
ganze Menschheit muß gestaltet oder gar für ein „höheres Gebilde“ geopfert wer-
den. Der Hinweis auf Distanz, Vornehmheit, Rangordnung bleibt Nietzsches ein-
zige Vorgabe für die Philosophen der Zukunft. Es ist ein Widerspruch gegen die
Liberalen, Utilitaristen, Sozialisten, die vermeintlich das Ziel der Menschheit ken-
nen. Die herrschenden Philosophen und die Große Politik sind eine Gegenlehre 
zu Comte und seine Herrschaft der Mandarine. Die Wissenschaft hat aus dem

816

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fast-Gott des Zeitalters der Religionen wieder ein Tier gemacht und kann nicht 
einmal begreifen, was fehlt). Die von Nietzsche imaginierte Kulturwissenschaft
des nächsten Jahrhunderts soll die Bedingungen für die Bestimmung ökumeni-
scher Ziele erforschen. Aber die Philosophen der Zukunft, die das könnten, blei-
ben Zukunft und das heißt Denkfigur. Wir müssen lernen, Nietzsche als Erzieher
zu lesen. Die Rede von schaffenden, befehlenden, gar züchtenden Philosophen
ist Metapher der Erziehungsaufgabe, eine „lange Kette von Geschlechtern zu 
seiner einsamen Höhe“ hochziehen. Schon in seiner Programmschrift Scho-
penhauer als Erzieher ist die Aufgabe des Genius „Verklärung“: das hohe Ziel 
muß so in die Nähe rücken, „dass es uns erzieht, während es uns aufwärts
zieht.“ Später ist der Übermensch „ganz epikuräischer Gott […] der Verklärer 
des Daseins“ (die epikuräischen Götter sind abwesende Götter). Nietzsche be-
steht darauf, daß der Übermensch kein Ideal ist, sondern „Sehnsucht“. Der spä-
te Nietzsche ist Philosoph enttäuschter Sehnsucht. Die Verkleinerung des Men-
schen hat sich durchgesetzt: der letzte Mensch, die Chineserei (ein anderes Wort 
für den „letzten Menschen“), die Sklavenmoral, der demokratische Geist, der Alt-
ruismus, der Handelsgeist, der Utilitarismus. Die Gegenbilder höherer Menschen,
die er beschwört, der kommende Philosoph, der Vornehme, der Übermensch,
stellen das Glück, die Schönheit, die Güte auf Erden dar. Es können gar keine
Philosophen sein, denn „eine Entrüstung über den Gesamt-Aspekt der Dinge“
muß ihnen verboten sein (AC 57). Das unbedingte Ja-sagen kann eine Rangord-
nung schaffen, aber gewiß keine Philosophie. Psychologisch formuliert bleiben 
die höchsten Typen immer „Sehnsucht“ (die Nietzsche in einer seiner Erhöhungs-
schleifen vom bloßen Wünschen unterschieden haben will), philosophisch sind es 
Überreste einer transzendentalphilosophischen Denkfigur, die für Ethik und
Erziehung vorausgesetzt werden müßte, die Nietzsche aber nicht mehr philoso-
phisch formulieren kann. Wir müssen lernen zu begreifen, wie stark Nietzsche
von seinem Pathos lebt. Karl Pestalozzi hat 1970 zur Definition einer Gattung
„Erhebungslyrik“ auch ein Gedicht von Nietzsche herangezogen; wir sollten uns 
eingestehen, wie viele von Nietzsches Prosatexten „Erhebungsprosa“ sind
(warum FW 285 Excelsior!, einer seiner zentralen Texte zur Erhöhung des Men-
schen, nach einem im 19. Jahrhundert berühmten (und heute entsprechend
berüchtigten) Erhebungsgedicht genannt ist, müssen die Textologen zeigen).
Diese Erhebung soll aber nicht Neuidealismus sein. Das Programm des Erzie-
hers Nietzsche, der sonst auf dem Privileg des Erziehers besteht, sich nicht in die 
Karten schauen zu lassen: neue Begierden lehren. „Philosophie des Dionysos“ ist
philosophische Pädagogik. 

Als ein Zerstörer der Sollensethik hat Nietzsche immer wieder Aufmerksamkeit
gefunden. Populär waren individualistische Deutungen im Anschluß an Foucaults
„Sorge für sich“ oder an Nehamas „Sich-selbst-Schaffen“, dann wurde er Tugendethi-
ker, inzwischen kann er sogar in „angewandter Ethik“ vorkommen. Nietzsche sel-
ber gibt sich als kulturhistorischer Wissenschaftler, der den Weg von der gesell-
schaftlichen Sitte zur individualisierten Moral beschreibt und die Bedingungen für 
die „Züchtung“ höherer Menschen erforscht. Statt Moral zu predigen, müssen
Zustände geschaffen werden, die höhere Typen notwendig machen. Die Ver-
wandlung des Menschen darf nicht weiter der alten Tölpelhaftigkeit der Rassen-
kämpfe, Nationalfieber und Personaleifersuchten überlassen werden. In Tausen-

817

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den von Jahren kann sich – „vielleicht“ – eine neue Gewohnheit des Begreifens,
Nicht-Liebens, Nicht-Hassens, Nicht-Urteilens, Nicht-Richtens (und damit auch
des Nicht-Strafens) bilden und die Menschheit wird den weisen und unschuldigen
Menschen so regelmäßig hervorbringen, wie jetzt den unweisen, unbilligen,
schuldbewußten. „Die Stärksten“ sind diejenigen, die „richtende Werte“ überwin-
den können. Der höchste Mensch vereinigt die Perspektiven des Guten und 
Bösen, er reduziert nicht auf das Wünschenswerte. Das ist Nietzsches höchstes 
Ziel des Lebens als Ja-sagen. Wo andere Richter sein wollen, muß der Philosoph 
gerecht sein. Josef Simon hat diese Gerechtigkeit bestimmt als „die Fähigkeit, 
den anderen in seinem individuellen Sein ohne Begriffe und Maßstäbe anzuer-
kennen“ (Nietzsche und das Problem des europäischen Nihilismus a.a.O. S. 36).
Das klingt wie Emmanuel Levinas, es ist aber Nietzsches Ethik. Zur Zeit der
freien Geister war Grundlage von Nietzsches Morallehre, daß der bisherige Pro-
zeß der Moralisierung erfolgreich war und nur die Zurückgebliebenen noch grau-
same Menschen seien. Die Zukunft wird dem starken Individuum gehören, das
sich von der weltgeschichtlichen Präferenz für das Unpersönliche freigemacht
hat. Die keine Macht (über sich selber) haben, sehen alle anderen als feindlich,
rücksichtslos, ausbeutend, grausam und listig, selbst Güte scheint ihnen nur ver-
feinerte Bosheit (MA 45, die erste Version der Genealogie der Moral von JGB 260 
und GM I). Seit 1880 kämpft Nietzsche gegen Altruismus und Herdenmoral, die 
Verkleinerung der Menschheit durch die Tyrannei der Furchtsamkeit, gegen das
Leben ohne Gefahr, gegen die Lust, nur eine Funktion der Herde zu sein. Der 
Individualismus wird als Teil der demokratischen Moderne denunziert, die zentra-
len Begriffe werden Rangordnung und Distanz: „Herren“ sind die, die lernen zu
befehlen und zu gehorchen, die eigene Individualität zu opfern und die Mensch-
heit für eine höhere Art zu opfern. Ihr Ziel ist „das Untertauchen in einem großen
Typus, das Nicht-Person-sein-wollen.“ Herrenmoral ist von Ehrfurcht, Hingabe
und Liebe bestimmt; Verlangen nach Freiheit wird Merkmal der Sklavenmoral
(JGB 260). Plötzlich zeigt Nietzsche Interesse für „züchtende“ Religionen, im
Gegensatz zum Christentum, das keine Distanz kennt. „Dionysisch“ formuliert ist 
es Befreiung der Instinkte und Notwendigkeit des Zerstörens/Vernichtens (der
christlich-metaphysischen Moral). Der große Mensch ist groß durch den Freiheits-
Spielraum seiner Begierden. Dieser Immoralismus ist weiterhin keine individualis-
tische Selbstermächtigung, sondern ein gesellschaftliches Zukunftsbild: Bis eine 
Kultur stark genug ist, muß sie das Furchtbare bekämpfen, mäßigen, verschlei-
ern, verfluchen, vernichten. Das Ausmaß dieser Notwendigkeit ist aber ein Maß
ihrer Schwäche. Das Individuum kann Nietzsche auch am Ende nur in Bildern
höherer Menschen darstellen: Napoléon (der für den Willen steht) und Goethe
(der für die Vielzahl beherrschter Perspektiven steht). Für den Kulturhistoriker
Nietzsche sind sie die Überwinder des 18. Jahrhunderts, auf sie ist aber nur
décadence gefolgt. Die großen Individuen bleiben Zukunft, Möglichkeit, „ein Zwi-
schenfall, ein schönes Umsonst“. Wie auch sonst bei ihm macht Nietzsche hier
aus einer transzendentalphilosophischen Denkfigur einen Menschentyp, aber
dieser Typ Mensch kann nicht wirklich gefunden werden. Der höchste Mensch,
der am stärksten „den Gegensatzcharakter des Daseins“ darstellt, wird identisch
mit Nietzsches antichristlichem Begriff eines Gottes.

818

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zum Schreiben in Aphorismen: Paul van Tongeren, Reinterpreting Modern 
Culture a.a. O. S. 51-103 Nietzsche‘s Writing and How to Read Nietzsche;
Joel Westdale, Nietzsche‘s Aphoristic Challenge. – Berlin 2013. Zu Nietzsches 
Stilmitteln: Peter Heller, „Von den ersten und letzten Dingen“ : Studien und
Kommentare zu einer Aphorismenreihe von Friedrich Nietzsche. – Berlin
1972. – S. 407-422; Werner Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie
: kontextuelle Interpretation des V. Buchs der „Fröhlichen Wissenschaft“. –
Berlin 2012 (dort die Exkurse „Nietzsches schriftstellerischen Methoden“); 
Axel Pichler, Philosophie als Text – Zur Darstellungsform der Götzendämme-
rung. – Berlin 2014. – S. 108-123 Charakteristika von Nietzsches philosophi-
schen Schreibweisen. Zum Schreiben in Metaphern: Sarah Kofman, Nietzsche
und die Metapher. – Berlin 2014, Original 1972 u.d.T.: Nietzsche et la méta-
phore; Anne Tebartz-van Elst, Ästhetik der Metapher : zum Streit zwischen 
Philosophie und Rhetorik bei Friedrich Nietzsche. – Freiburg 1994.
Nietzsche als Philosoph: Georg Picht, Nietzsche. – Stuttgart 1988 (Vorlesung
von 1967); Heinz Röttges, Nietzsche und die Dialektik der Aufklärung. – Berlin
1972; Friedrich Kaulbach, Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie. –
Köln 1980; Josef Simon, Friedrich Nietzsche (1844-1900), in: Klassiker der
Philosophie / hrsg. von Otfried Höffe. – München 1981. – II, 203-224 (immer 
noch ein guter Startpunkt); Werner Stegmaier, Nietzsches Neubestimmung
der Wahrheit, in: Nietzsche-Studien 14 (1985) 69-95, Neudruck in: W. St., Europa 
im Geisterkrieg : Studien zu Nietzsche. – Cambridge 2018. – S. 39-71 
(https://www.openbookpublishers.com/product/710); ders., Philosophieren als
Vermeiden einer Lehre : inter-individuelle Orientierung bei Sokrates und Pla-
ton, Nietzsche und Derrida, in: Distanz im Verstehen : Zeichen und Interpreta-
tion II / hrsg. von Josef Simon. – Frankfurt am Main 1995. – 213-238; ders.,
Anti-Lehren : Szene und Lehre in Nietzsches Also sprach Zarathustra, in: Fried-
rich Nietzsche, Also sprach Zarathustra / hrsg. von Volker Gerhardt. – Berlin 
2000. – S. 191-224, Neudruck in: Europa im Geisterkrieg a.a.O. – S. 267-298; 
ders., Nietzsches Befreiung der Philosophie : kontextuelle Interpretation des 
V. Buchs der „Fröhlichen Wissenschaft“. – Berlin 2012; Claus Zittel, Selbst-
aufhebungsfiguren bei Nietzsche. – Würzburg 1995; Maudemarie Clark / David
Dudrick, The Soul of Nietzsche‘s Beyond Good and Evil. – Cambridge 2012;
Axel Pichler, Philosophie als Text : zur Darstellungsform der Götzen-
Dämmerung. – Berlin 2014; Jakob Dellinger, Situationen der Selbstbezüglich-
keit : Studien zur Reflexivität kritischer Denk- und Schreibformen bei Friedrich 
Nietzsche. – 2015, http://othes.univie.ac.at/37287/ (eine Sammlung seiner 
Textanalysen). Darstellungen der „Lehren“ gibt es nur noch in Amerika: John 
Richardson, Nietzsche‘s System. – New York 1996.
Willen zur Macht: Wolfgang Müller-Lauter, Nietzsches Lehre vom Willen zur 
Macht, in: Nietzsche-Studien 3 (1974) 1-60, Neubearbeitung in: ders., Über 
Werden und Wille zur Macht : Nietzsche-Interpretationen I. – Berlin 1999. –
S. 25-95 (philologisch grundlegend); Friedrich Kaulbach a.a.O. S. 229-298
Der Wille als Macht und der Wille zur Macht; Maudemarie Clark, Nietzsche‘s
Doc-trine of the Will to Power, in: Nietzsche-Studien 12 (1983) 458-468; Vol-
ker Gerhardt, Vom Willen zur Macht : Anthropologie und Metaphysik der
Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches. – Berlin 1996; ders., Wil-
le zur Macht, in: Nietzsche-Handbuch / hrsg. von Henning Ottmann. – Stutt-

819

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gart 2000. – S. 351-355; Marco Brusotti, Die Leidenschaft der Erkenntnis :
Philosophie und ästhetische Lebensgestaltung bei Nietzsche von Morgen-
röthe bis Also sprach Zarathustra. – Berlin 1997 (zum Machtgefühl); Jacob
Golomb, Will to Power : Does it Lead to the „Coldest of All Cold Monsters“? in:
The Oxford Handbook of Nietzsche / ed. by Ken Gemes and John Richard-
son. – Oxford 2013. – S. 525-550 (noch einmal Sublimierung); Jakob Dellin-
ger, Vorspiel, Subversion und Schleife : Nietzsches Inszenierung des ‚Willens
zur Macht‘ in Jenseits von Gut und Böse, in: Texturen des Denkens : Nietz-
sches Inszenierung der Philosophie in Jenseits von Gut und Böse / hrsg. von
Marcus Andreas Born und Axel Pichler. – Berlin 2013. – S. 165-187, Wieder-
abdruck in J. D., Situationen der Selbstbezüglichkeit. – 2015. – S. 281-304
(„subversive Problematisierung des philosophischen Erkenntnisprojekts“).
Zur Ethik: Josef Simon, Nietzsche und das Problem des europäischen Nihi-
lismus, in: Nietzsche kontrovers III (1984) S. 9-37; ders., Moral bei Kant und
Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 29 (2000) 178-198; Volker Gerhardt, Die Moral
des Immoralismus : Nietzsches Beitrag zu einer Grundlegung der Ethik, in:
Krisis der Metaphysik / hrsg. von Günter Abel und Jörg Salaquarda. – Berlin
1989. – S. 415-447; ders., Selbstbegründung : Nietzsches Moral der Individu-
alität, in: Nietzsche-Studien 21 (1992) 28-49; ders., Genealogische Ethik, in: 
Geschichte der neueren Ethik / hrsg. von Annemarie Pieper. – Tübingen
1992. – Bd. I, 284-313; Beatrix Himmelmann, Freiheit und Selbstbestimmung :
zu Nietzsches Philosophie der Subjektivität. – Freiburg 1996; Maudemarie 
Clark / David Dudrick, Nietzsche and Moral Objectivity : the Development of
Nietzsche‘s Metaethics, in: Nietzsche and Morality / ed. by Brian Leiter and
Neil Sinhababu. – Oxford 2007. – S. 192-226, Neudruck in: M. C., Nietzsche
on Ethics and Politics. – Oxford 2015. – S. 97-130; Claus Zittel, Ästhetisch
fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie, in: Nietzsche-Studien 32 (2003)
103-123; Christine Swanton, Nietzsche and the Virtues of Mature Egoism, in:
Nietzsche‘s On the Genealogy of Morality : a Critical Guide / ed. by Simon 
May. – Cambridge 2011. – S. 285-308.
Rangordnung: Paul van Tongeren, Die Moral von Nietzsches Moralkritik :
Studie zu ‚Jenseits von Gut und Böse‘. – Bonn 1989; Gerd Schank, „Rasse“
und „Züchtung“ bei Nietzsche. – Berlin 2000. – S. 263-410 Menschentypen 
und ihre Erhöhung; Robert Guay, Order of Rank, in: The Oxford Handbook of
Nietzsche / ed. by Ken Gemes and John Richardson. – Oxford 2013. – S. 485-
508.

2. Politische Theorie
Nietzsches politische Ansichten sind bekannt: Er haßte den preußisch-deutschen
Staat nach 1871 und konnte so mit dem realen Konservatismus nichts zu tun
haben, aber er schrieb gegen Liberalismus, Demokratie und Sozialismus. Seine
marxistischen Kritiker haben versucht, ihn als Apologeten des Kapitalismus vor-
zuführen; eher steht er jedoch für das Bildungsbürgertum im Zeitalter seines 
Bedeutungsverlustes. Sein Selbstbild als „der letzte unpolitische Deutsche“ trug zu
seiner Wirkung bei, aber bald nach 1890 gab es auch eine politische Nietzsche-
Rezeption. Dieser „aristokratische Radikalismus“ wollte weder konservativ noch
liberal oder sozialistisch sein. Dieser politische Nietzscheanismus kam am Rande

820

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


etablierter Bewegungen auf, bis zum Weltkrieg eher auf der Linken, seitdem auf
der Rechten. Der Nationalsozialismus hat sich auf Nietzsche nie ganz festgelegt, 
aber politischer Nietzscheanismus war seitdem auf Nationalsozialsozialismus fest-
gelegt. Nach 1945 galt seine Politik im besten Falle als „Peinlichkeit ersten Ranges“
(Peter Heller 1972). Seit den 1980er Jahren hat das Interesse an Nietzsches Politi-
scher Philosophie stark zugenommen, der Faschismusverdacht ist (fast) abge-
storben. Eine weit verbreitete Literatur bekannter politischer Philosophen, doch
eher beiläufiger Nietzsche-Exegeten, versucht vom vermeintlichen Individualisten
Nietzsche zu einer Theorie der agonalen Demokratie zu kommen, Links-
Nietzscheanismus und Links-Schmittianismus sind da verschmolzen.

Der frühe Nietzsche des Schopenhauerschen Pessimismus polemisiert dagegen,
die Würde des Daseins durch Phantome wie Würde des Menschen und Würde
der Arbeit zu beweisen; nur diejenigen können Würde haben, die zur Kultur bei-
tragen. Eine Gesellschaft, die kein Glück versprechen kann, muß die von der
Kultur Ausgeschlossenen wie Sklaven halten und braucht deshalb den Staat als 
eine „eiserne Klammer“. Diese Variante des hobbesianischen Modells ist „das
Urbild des Staates“: auch wir brauchen Sklaverei, „sei es auch unter einem mil-
dernden Namen“ (Der griechische Staat 1871/72, unten referiert). Das ist kaum 
eine Stellungnahme zur Arbeiterfrage, sondern das diskriminierende Bildungs-
programm, das Nietzsche in den Vorträgen Ueber die Zukunft unserer Bildungs-
anstalten (1872) und in Schopenhauer als Erzieher (1874) weiter ausführt. In 
seiner mittleren Werkperiode übersetzt Nietzsche (oder der freie Geist) dieses 
Bildungsprogramm in die Sprache des konstitutionellen Zeitalters: Trotz aller Pole-
mik über Parlamentarismus, Parteiensystem und Presse im Stile der Konservati-
ven seiner (und der Rechtspopulisten unserer) Zeit, sieht er die Demokratie 
kommen. Sie ist die logischste aller Herrschaftsformen, aber noch zu unhisto-
risch. Nietzsche (oder der freie Geist) ist ein konservativer Liberaler. Die Demo-
kratie soll langsam kommen; zu rasche Demokratisierung würde auf allen Ebenen 
der Gesellschaft alle Autoritäten zerstören (MA 450). „Sklaverei“ ist jetzt offen als 
Metapher erkennbar: Staatsmann, Kaufmann, Beamter und Gelehrter sind Skla-
ven. Dagegen steht die kleine Schar der freien Geister: Betrachter und „Nicht-
mehr-Mitspieler“, „eine Aristokratie vielleicht von Einsiedlern“. Um reaktionäre
Träume soll es nicht gehen, sondern um das, was die neue Gesellschaft des 
Nutzens nicht interessiert (am deutlichsten wird dabei die Suche nach Auswegen
aus dem Kapitalismus). Die Anspielungen auf Platon und den Garten Epikurs
zeigen: auch das ist Bildungsutopie. Als politische Theorie wäre es Phantasterei:
Weil sie nur sich gehören, werden sie herrschen; weil sie die Verborgendsten 
sind, werden sie die Einflußreichsten sein. Der ahistorische Pessimismus des 
frühen Nietzsche ist zur Angst geworden, der Mensch werde sich in die falsche 
Richtung entwickeln. Es muß ein Ziel jenseits des Nutzens gefunden werden.

Die Veränderungen zwischen August 1881 (Offenbarung der Wiederkunft des
Gleichen) und August 1882 (Abschluß der Triologie der Freien Geister) haben die
Biographen mehr beschäftigt als die Philosophen. Neu ist jedenfalls Nietzsches
Ton. Der Leser wird in ein Labyrinth von Metaphern geführt: höhere Menschen,
Distanz und Rangordnung, Starke und Schwache, Herren und Sklaven, Wohlge-
ratene und Mißratene. Rangordnung scheint Nietzsches einziger Begriff für Ord-

821

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nung zu sein. Urs Marti hat herausgearbeitet, daß jetzt kaum noch von Demokra-
tie als Herrschaftsform die Rede ist, umso mehr vom Geist der Demokratie (direk-
te Ausfälle gegen Öffentlichkeit, Parlamentarismus und allgemeines Wahlrecht
gibt es freilich noch zuhauf). Was er der Demokratie, als Geist und als Institution, 
vorwirft: Jeder darf mitreden. Demokratien glauben nicht an höhere Menschen.
Weiter wie er: Die Demokratie wird siegen, muß aber verzögert werden – für 
Jahrhunderte. Auch das Lob der Aristokratie ist nur Lob des aristokratischen
Geistes. Es geht um „Dauer durch viele Geschlechter“. Nietzsche kann plötzlich 
Brahmanen, Jesuiten, preußische Beamte und Offiziere loben. An einer Stelle, 
die wie eine künftige politische Rangordnung aussieht, stehen die Junker aber für 
Geduld (JGB 251). Die höheren und höchsten Typen können nur in Verbindung
mit einer herrschenden Klasse entstehen, als deren höchste Vergeistigung; ein
neuer Willen muß über viele Generationen hinweg „gezüchtet“ werden. Der
höchste Typus kann nicht ausgedacht werden (wie romantische Künstler und
idealistische Philosophen meinen), er muß vorbereitet werden durch eine Gesell-
schaft, deren Werte Stolz, Wagemut, Tapferkeit, Wille des Geistes sind. Histori-
sche Religionen und Erziehungssysteme können Vorbild sein, aber nur darin, daß
sie die Notwendigkeit von Rangordnung begriffen haben, nicht für ihre historisch
untergegangenen „Gesetze der Züchtung“. Das Hauptstück was ist vornehm? 
von Jenseits von Gut und Böse (JGB 257 bis 269) kann als eine statische und 
dynamische Soziologie in Art des 19. Jahrhunderts gelesen werden, als Idealty-
pen der traditionellen und der modernen Gesellschaft. Wie bei den Soziologen
wird Moderne als Wegfall von Bedrohung definiert, die Auflösung des traditionel-
len Charakters ist Chance zu Individualität. Aber diese Individuen der post-
traditionellen Gesellschaft sind nicht überlebenstüchtig, sie neigen dazu sich zu 
vergeuden (z.B. im Krieg) und zu mißraten (Mißratenkönnen ist Voraussetzung 
des Gelingenkönnens). Zum Erhalt der Gesellschaften und der Menschengattung
werden diese höchsten Typen nicht gebraucht, dafür ist Individualität nur „eine
Vergeudung, ein Luxus“. Die von Nietzsche genannten Aristokratien sind, nicht
anders als die freien Geister, nur ein Gegenbild gegen die reale Gesellschaft. 
Nietzsche akzeptiert als Erkenntnis der Wissenschaft die Entwicklung zur Öko-
nomisierung, zur „Maschinerie“; aber gerade dieser Prozeß soll zu „Ausscheidung
eines Luxus-Überschusses der Menschheit“ führen. Diesen Luxus-Überschuß 
wird, wie Nietzsches „Sehnsucht“ aus der Zeit von Also sprach Zarathrustra,
„Übermensch“ genannt (NF 1887 10[17], ein Kommentar zu Emanuel Herrmanns
Idee einer universalen Ökonomisierung). Es ist Nietzsches alte Auskunft: Aus-
beutung setzt solche voraus, „derentwegen diese Ausbeutung Sinn hat.“ Von
etwas anderem redet Nietzsche nie.

Wenn es keine Menschenwürde und keine Menschenrechte gibt, muß Recht aus 
dem Kampf kommen, dessen Ausgang durch Verträge festgehalten wird. Recht
ist Interessenausgleich zwischen etwa gleich Starken (NF 1877 25[1]→MA 446).
Nietzsche beruft sich auf den Melier-Dialog bei Thukydides (siehe Bd. I, 144): wo
kein Gleichgewicht gegeben ist, bleibt nur Unterwerfung (MA 92). Unterwerfung 
wird als eine Art Machtausgleich begriffen: das Interesse des Herrn an der Erhal-
tung des Sklaven begründet ein „Recht“ des Schwächeren (MA 93; WS 22, 26 
und 39, M 112; aus den Vorstufen NF 1879 42[7]). Dieser Versuch einer betont 
antiidealistischen Rechtstheorie hat viel Interesse gefunden, man hat versucht, 

822

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


diese Gedanken in moderne Diskussionen über Anerkennung übersetzt. Nietzsche 
hat aber begriffen, daß eine Ordnung, die Recht auf Gleichgewicht/Unterwerfung 
fundiert, prekär bleibt: sie lädt zu kontinuierlichen Machtproben ein und entwertet 
damit Recht und Vertrag, die sie fundieren soll. Voraussetzung für Gerechtigkeit
und Recht ist, weder den Sieg zu wollen, noch die Fortsetzung des Kampfes: nur
„Lust an dem Gerechtsein“ kann zur Achtung des Vertrages führen. „Schonung ist 
die Praxis der Gerechtigkeit“ (NF 1880 7[27]). Vom Recht kann Nietzsche sich 
keinen Widerstand gegen Macht erwarten, aber von der Moral (Ottmann a.a.O.
S. 231). In der Zeit der Ausarbeitung des Willens zur Macht heißt es: Die Mächte 
müssen „einander nicht nur als gleich lassen, sondern auch als gleich wollen, das 
ist der Anfang alles ‚guten Willens‘ auf Erden.“ Ein Vertrag enthält nicht nur die 
Anerkennung des bestehenden Machtverhältnisses, sondern auch den Willen,
diese Gleichheit als etwas Dauerndes anzuerkennen und damit „bis zu einem 
gewissen Grade selbst aufrecht zu erhalten“. Beatrix Himmelmann a.a.O. S.360-
361 hat diesen eher kantianischen „guten Willen“ gesehen, aber auch, daß 
Nietzsche daraus nicht viel machen kann.

Überblicke zur Politik bei Nietzsche: Henning Ottmann, Philosophie und Politik
bei Nietzsche. – Berlin 1987, 2. Aufl. 1999; Urs Marti, „Der grosse Pöbel- und
Sklavenaufstand“ : Nietzsches Auseinandersetzung mit Revolution und Demo-
kratie. – Stuttgart 1993; Keith Ansell-Pearson, An Introduction to Nietzsche as
Political Thinker : the Perfect Nihilist. – Cambridge 1994; Domenico Losurdo,
Nietzsche, der aristokratische Rebell : intellektuelle Biographie und kritische 
Bilanz. – Hamburg 2009, it. Original 2002 (viel beachtet, weil es hier endlich 
wieder einen so reaktionären Nietzsche gibt, wie man ihn vor der Nietzsche-
Philologie kannte: Apologet des Kapitalismus bis zu einer neuen Sklaverei für 
das Proletariat; in Materialfülle ist das letzte Produkt der marxistischen 
Nietzsche-Kritik den Werken der Nietzsche-Philologie mindestens ebenbürtig, 
aber ohne irgendeinen Sinn für Nietzsches Hyperbolik); Nietzsche, Power and
Politics : Rethinking Nietzsche‘s Legacy for Political Thought / ed. by Herman 
W. Siemens and Vasti Roodt. – Berlin 2008 (ein Rückblick auf alle Diskussio-
nen); Herman W. Siemens, Yes, No, Maybe so … : Nietzsche‘s Equivocations 
on the Relations between Democracy and ‚große Politik‘, in: Nietzsche, Power
and Politics S. 231-268; ders., Nietzsche‘s Critique of Democracy (1870-
1886), in: Journal of Nietzsche Studies No. 38 (2009) 20-32.
Zum Recht: Volker Gerhardt, Das „Princip des Gleichgewichts“ : zum Verhält-
nis von Recht und Macht bei Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 12 (1983) 111-
133, Neudruck in V. G, Pathos und Distanz : Studien zur Philosophie Friedrich
Nietzsches. – Stuttgart 1988. – S. 98-132; Ottmann a.a.O. S. 220-238 Macht
und Recht; Henry Kerger, Autorität und Recht im Denken Nietzsches. – Berlin
1988; Ralf Witzler, Recht und Moral bei Nietzsche : Zum Problem der Gerech-
tigkeit, in: Ethica : Wissenschaft und Verantwortung 6 (1998) 227-257; Cyril
Freitag, Je mächtiger, desto menschlicher : zum Verhältnis von Recht und
Macht bei Nietzsche, in: Zeitschrift für internationale Strafrechtsdogmatik 5 
(2010) 418-427.
Zur Kritik des Anschlusses der agonalen Demokratietheorien an Nietzsche:
Henning Ottmann, Philosophie und Politik bei Nietzsche. – 2. Aufl. – Berlin 
1999. – S. 462-466; Herman W. Siemens, Nietzsche‘s ‚Post-Nietzschean‘ 

823

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Political ‚Wirkung‘ : the Rise of Agonistic Democratic Theory, in: „Einige wer-
den posthum geboren“ : Friedrich Nietzsche‘s Wirkungen / hrsg. von Renate
Reschke und Marco Brusotti. – Berlin 2012. – S. 393-406.    

3. Wettstreit – Krieg – Frieden
Henning Ottmann bemerkte 1988, Nietzsche müsse, nachdem er immer wieder
als ein Verherrlicher des Krieges gegolten habe, „als ein Philosoph des Friedens 
erst noch entdeckt werden“ (a.a.O. S. 127). Thomas Kater hat noch 2012 zurück-
gewiesen, daß Nietzsche überhaupt ein Philosoph des Friedens sein könne (einen 
solchen kann Kater sich nur als einen pazifistischen Philosophen vorstellen,
bekanntlich etwas sehr Seltenes). Unbestritten ist Nietzsche ein Philosoph des 
Konfliktes, als Philosoph des Krieges wird er unterschiedlich gewertet und als 
Philosoph des Friedens, darf man ihn nicht mit einem Pazifisten verwechseln.

Der frühe Nietzsche erforscht die Rolle des Wettkampfs (agon) als Zentrum der 
frühen griechischen Kultur (Homer‘s Wettkampf, eine Vorrede 1872 zu einer unge-
schriebenen Schrift, erst 1943 veröffentlicht, jetzt in: KGW III/2, 275-286 = KSA 1, 
783-792). Er gibt sich schon damals als ein Erforscher der Entstehungsbedin-
gungen großer Geister; eine dieser Bedingungen ist die beständige Herausforde-
rung. Im homerischen agon ist die vorhomerische Wildheit bereits überwunden. 
Gewalt als direkte Ursache der Kultur kennt Nietzsche nicht (vgl. NF 1871-1872 
16[22]: „der Wettkampf entfesselt das Individuum: und zugleich bändigt er das-
selbe nach ewigen Gesetzen“). Das Buch zu schreiben, könnte er aufgegeben
haben, als er begriffen hat, daß die griechische Adelswelt kein Vorbild für die
europäische Kultur sein konnte. Das Agonale ist eine Gefahr für jede Entwick-
lung, weil es den Trieb zum Schaffen überhitzt (NF 1875 5[146]). Aber der Wett-
kampf bleibt Nietzsches Symbol der Selbstüberwindung. Sein Ideal der Freund-
schaft ist „Feindesliebe“: Freundschaft soll von beständigem Wettstreit geprägt 
sein und zum „Feind“ soll man sich deshalb nur wählen, wen man achten kann
(z.B. Za I, Vom Freunde; GD Moral als Widernatur 3 zur Vergeistigung der Feind-
schaft). Beim Lob des Wettstreits greift Nietzsche häufig zur Metapher des Krie-
ges: Im Wertechaos der Moderne will der eine nur, „dass der Krieg, der er ist,
einmal ein Ende habe“, während für andere „Gegensatz und Krieg“ wirken kön-
nen als ein „Lebensreiz- und -Kitzel mehr“ (JGB 200). Er kann den Liberalismus 
loben: so lange für ihn ein „Krieg“ geführt wird, Freiheit ist nur etwas wert, so lan-
ge sie erobert werden muß (GD Streifzüge eines Unzeitgemäßen 38). Seine Phi-
losophie nennt er „eine große Kriegserklärung“ (GD Vorwort; AC 13), er kündigt
einen Krieg an, aber ohne Pulver und Dampf (EH Menschliches, Allzumenschli-
ches 1) und nennt seine späte Philosophie „den grossen Krieg“ (EH Jenseits von
Gut und Böse 1). Solche Belege ließen sich häufen. Ein Erbe dieser Konfliktbe-
reitschaft ist Nietzsches Ethik, die, sei sie nun Tugendethik oder nicht, eine hohe
Wertung für Tapferkeit hat oder allgemein für männliche, heroische Werte. Aber 
es ist nicht mehr der übliche Krieg. Ein wesentlicher Teil der Literatur, die sich mit
„Krieg“ bei Nietzsche beschäftigt, hat tatsächlich diese Kriegsmetaphorik zum
Thema. Maudemarie Clark hat deshalb Überlegungen zu Nietzsches bellizisti-
scher Sprache in ihre Einführung in die Nietzsche-Lektüre aufgenommen: Nietzsche
wirbt um junge Männer, die philosophisch als relativ barbarisch gelten müssen. Die

824

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erziehung, die er ihnen anbieten kann, ist Übung in genauem Lesen (Learning to 
Read Nietzsche, in: International Studies in Philosophy 33 (2001) no. 3, 53-64). 
So ist auch Nietzsche eine der Varianten der platonischen Erziehung der Kriegs-
liebhaber. Er muß diese jungen Männer von der Machtpolitik der Staaten trennen.

Der frühe Nietzsche kann in seinem Text über den griechischen Staat (1871/72,
erst 1943 veröffentlicht, unten referiert) außer Sklaverei und Staat auch den Krieg
loben: Im Zeitalter des Liberalismus gehe der Sinn für den starken Staat verloren,
Sicherheit für die eigenen ökonomischen Interessen ist zum höchsten Ziel gewor-
den. Das ist der alte deutsche Bellizismus, der dem 19. Jahrhundert v.a. durch 
Hegel bekannt war: Ein Staat, der dem Krieg abgeschworen hat, wird zu einer 
egoistischen bürgerlichen Gesellschaft. Der Pessimist Nietzsche preist den Krieg
als Widerlegung der Theorie der Menschenwürde. Einen Krieg für die deutsche
kulturelle Wiedergeburt gegen die französische, demokratische Kultur kann er
loben (NF Februar 1871 11[1]). Nachdem dieser Krieg nicht zu der ersehnten
Wiedergeburt führte, gibt es keinen Weg mehr vom Agonismus zum modernen
Krieg. Er bemerkte jetzt, daß die mühsam erlernte agonale Bändigung der Kämp-
fe zwischen Staaten bereits in der Antike verloren gegangen ist: Beim Sieger ist 
der agon immer in Gefahr, in Hybris umzuschlagen. Der Staat wird böse und 
grausam, rachsüchtig und gottlos „und dann bedarf es nur eines panischen 
Schreckens, um ihn zu Fall zu bringen“ (Homer‘s Wettkampf a.a.O.; vgl. NF 1872 
16[46]). Wir dürfen diese Analyse des griechischen Weges zur persischen Hege-
monie und zum falschen Hellenismus Alexanders des Großen als Teil seiner 
Aversion gegen den deutschen Sieg ohne Kultur 1870/71 lesen. Diese Aversion
hat er bereits während des Krieges in Briefen geäußert, in der Polemik gegen
David Friedrich Strauß hat er sie öffentlich gemacht (es ist seine einzige öffentli-
che Äußerung zum Krieg aus dieser Zeit). Der deutsche Sieg ist kein Sieg der
deutschen Sittlichkeit, Kultur und Kunst. Diese Verwechslung könnte zur Ausrot-
tung des deutschen Geistes zugunsten des „deutschen Reiches“ führen. Der Sieg
liegt an strenger Kriegszucht, natürlicher Tapferkeit, Überlegenheit der Führer,
Gehorsam unter den Geführten – alles Momente, die nicht mit Kultur verwechselt
werden dürfen (David Strauss, der Bekenner und Schriftsteller (1873) § 1).

Nachdem vom deutschen Sieg nur der Staat geblieben war (und von der Kultur 
nur, was der Staat für Kultur hält), mußte die Trennung von Staat und Geist zum
zentralen Thema von Nietzsches Freigeister-Projekt werden. So lautet das erste 
der Zehn Gebote des freien Geistes: „Du sollst Völker weder lieben noch has-
sen“ (NF 1876 19[77]). Die drei Themen die wir prüfen müssen, sind Analy-
sen der Psychologie der Kriegsbegeisterung, die Kritik des Nationalismus und 
die Anwendung seiner Analyse der Machtbeziehungen auf die internationalen 
Beziehungen.
Zunächst tritt Nietzsche als Apologet des Krieges auf: Für den Krieg spricht, daß 
er barbarischer und natürlicher macht (NF 1874 32[62]→MA 444; unten referiert); 
alles, was als „Surrogat des Krieges“ aufgeführt wird (also das, was William
James später „moral equivalent of war“ nennen wird), taugt nichts; allein der 
Krieg selber kann die Kultur revitalisieren (MA 477, dieser Text folgte in der 
ursprünglichen Disposition direkt auf MA 444). Das ist ein anderer Bellizismus als 
Hegels Kritik der Erwerbsgesellschaft und ein anderer als das traditionelle solda-

825

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tische Lob von Tapferkeit und Ruhm. Das traditionelle Kriegslob beruhte darauf, 
daß internationale Kämpfe als agon ausgeben werden konnten. Auch Nietzsche 
hatte den agon als Surrogat des Krieges gesehen, solange er die agonale Gesell-
schaft als eine Gesellschaft von Individuen sehen konnte (NF 1872 16[15]). MA
477 ist ein Abschied von diesem politischen Agonismus. Das Projekt der freien 
Geister ist nötig geworden, weil die moderne Gesellschaft nicht länger als Gesell-
schaft von Individuen erfahren werden kann. Aber es bleibt eine Zukunftshoff-
nung, wie sie zu diesem Projekt gehört; das wird in MA 477 durch das Wort 
„einstweilen“ festgehalten. Nietzsche schließt nicht aus, daß es eine Gesellschaft 
geben kann, die auf den Ansporn des Krieges verzichten könnte. WS 187 (unten 
referiert) stellt klar, wie MA 444 und MA 477 gemeint sind: Völker mit lebendigen,
eigenen Antrieben können auf den Krieg als Kur der Barbarisierung verzichten. 
Nietzsches Unterscheidung von Starken und Schwachen gilt auch für Völker, die 
starken Völker brauchen keinen Krieg. Zur Frage der Zukunftshoffnung müssen 
die Texte beachtet werden, die im endgültigen Text vor MA 477 stehen: Zu einer 
Weltordnung können nur tatsächliche internationalistische/transnationale Bedürf-
nisse führen, die Vernichtung der voneinander abgeschotteten Nationen befindet 
sich längst in vollem Gange (MA 475-476, unten referiert). Wenn Menschliches,
Allzumenschliches eine Lehre über den Krieg hat, ist es eine Warnung: Annähe-
rung an den Frieden ist ein langer historischer Prozeß, der einen starken Individua-
lismus voraussetzt. Nietzsche hat die Schwachen durch Ressentiment bestimmt, 
WS 187 wendet diese Bestimmung auf Kriegs- und Friedenspsychologie an.
1880 und 1881 hat Nietzsche sich in seinen Notizbüchern häufig mit psychologi-
schen Kriegsursachen beschäftigt. Er identifiziert Sicherheitsstreben, dessen
„grobere Remeduren“ Revolutionen und Kriege sind (NF 1880 3[112]), mit
„Falschmünzerei des Machtgefühls“ (NF 1880 4[249]). Er erklärt den Aufstieg 
Caesars und Napoléons damit, daß sie „das Gefühl der Macht bei den Werkzeu-
gen (Nationen)“ befriedigen. Deshalb wollen die Völker Eroberungen, was sie
wirklich benötigen wird Nebensache, sie wollen lieber Wein als Brot (4[197]; vgl. 
6[52]: Napoléon sah im Krieg „das Mittel uns zu betäuben oder wenigstens zum 
Stillschweigen zu bringen“). Kriege, Religionen, extreme Moralen, fanatische
Künste, Parteihaß sind „Schauspielerei der Ohnmacht, die sich selber Machtge-
fühl anlügt und einmal Kraft bedeuten will […] Es fehlt euch an Macht über euch!“ 
(4[202]). Die Machtphantasien der Völker sind verschieden: Die einen brauchen
Prunk und militärischen Erfolg, die anderen sind stolz auf ihre List und diplomati-
sche Überlegenheit; für diese Besonderheiten ihres eigenen Volkes haben die
großen Staatsmänner ein Gefühl, sie teilen die Phantasien ihres Volkes (4[244]). 
Ruhe und Vergnügen wollen die Völker nur dann, wenn ein Lorbeerkranz dabei 
ist, „als ob es eine Pflicht sei, sich so zu zeigen, weil man so sich mächtig zeige“
(4[248]). Die Völker werden betrogen, weil sie Betrüger suchen: sie wollen keine 
Männer aus dem Volk wählen, sondern glänzende Eroberer, kühne Verschwörer, 
alte Dynastien, „sie müssen etwas haben, an dem man sich berauschen kann“ 
(4[249]). In einem Zeitalter, in dem christliche Entzückungen und Schrecknisse 
viel von ihrer Kraft eingebüßt haben, ist die Bedeutung der Kriege stärker gewor-
den: „einstweilen“ sind sie die größten Phantasieaufregungen (4[250]). Dieser 
Text wiederholt den Zweifel von MA 477, daß wir „einstweilen“ über keine Surro-
gate des Krieges verfügen, und ist deshalb ein erneuter Hinweis auf die Notwen-
digkeit der Individualisierung. In M 188 (das die zitierten Notizen 4[248] und [249] 

826

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bearbeitet) wird die Liebe zum Lorbeer als pöbelhafter Geschmack bezeichnet, 
der ursprünglich von den höchsten Intelligenzen stammt, jetzt aber nur noch im
Volk herrscht (diesem Volk, das Rauschmittel sucht, darf man die Politik nicht 
anvertrauen). Kriege und Nationen beweisen nicht anders als Staat, soziale Ein-
richtungen und Kirchen, daß der Herdentrieb mächtiger ist als die Individualisie-
rung (NF 1881 11[185]). Später korrigiert Nietzsche diese Spitze gegen das Volk: 
Er denunziert Mitleiden als Mißachtung der Individualität des Leidens, als einen 
Weg, der eigenen Individualität auszuweichen; „sobald jetzt irgend ein Krieg aus-
bricht“, suchen gerade die Edelsten eines Volkes die Aufopferung für das Vater-
land – um ihrem eigenen Ziel auszuweichen. Nietzsche fordert dagegen, wie in
seiner ganzen Periode der freien Geister, im Verborgenen zu leben: der Lärm von
Kriegen und Revolutionen „soll dir ein Gemurmel sein!“ (FW 338). Es ist ein 
Paradox, daß Nietzsche in diesem Text die Psychologie der Kriegsfreiwilligen von 
1914 am genauesten getroffen hat und doch als ein Urheber dieser Freiwilligen-
bewegung gelten konnte. Das Bedürfnis von Einzelnen und Völkern, Macht zu
fühlen, ist etwas anderes als Interesse oder Eitelkeit: „verschwenderische, aufopfern-
de, hoffende, trauernde, phantastische Empfindungen“ treiben „die große Politik“ an
(hier noch in der ursprünglichen Bedeutung, später wird Nietzsche das „kleine 
Politik“ nennen). Selbst Leute, die nur Sklavendienste tun, sind bereit, Leben,
Vermögen und Ehre in Gefahr zu bringen „damit die Nation das Gefühl der Macht 
haben kann“ (4[247]). In M 189 (das ebenfalls die Notizen 4[248] und [249] bear-
beitet) wird klarer ausgesprochen, was mit dem Machtgefühl einer Nation gemeint
ist: „als siegreiche, tyrannisch willkürliche Nation über andere Nationen zu schal-
ten (oder sich schaltend zu denken).“ Die Kriegspsychologie von NF 1880 4[244]
– 4[250] wurde wenig beachtet, weil Nietzsche bei ihrer Bearbeitung in M 188-
189 den Fokus verlegt hat zu Herrschaftssystem und Moralphilosophie. FW 23 
(unten referiert) ist interessant für die Verschiebung des psychologischen Argu-
ments zu einer eher soziologischen oder sozialpsychologischen Analyse: Der
Niedergang des Zusammenhalts einer Gesellschaft gilt gewöhnlich als ein Nie-
dergang ihrer Energie, denn Schätzung des Krieges und Lust am Kriege nehmen
ab. In Wirklichkeit kann diese „Korruption“ aber Zunahme der Gesamtenergie 
sein, weil die Individualisierung den Einzelnen größere Kraft gibt. Das klingt wie 
Wiederaufnahme und Abschluß der früheren Diskussion, welche Völker zur
Erneuerung den Krieg nötig haben.

Nietzsches Analysen der Beziehung von Macht und Recht gehen von einem Na-
turstand aus, der allenfalls noch in internationalen Beziehungen gefunden werden
kann. Wie spätere Realisten knüpft er an Thukydides‘ Melier-Dialog an (MA 92; 
Vorstufe zu WS 22 in KSA 14, 89): Gerechtigkeit kann nur zwischen ungefähr 
gleich Mächtigen entstehen. Aber Nietzsche entwickelt daraus keine realistische
Gleichgewichtslehre für internationalen Beziehungen. Für den Melier-Dialog hatte 
er sich zunächst interessiert, weil dort das Ende der agonistischen Beziehungen
zwischen griechischen Staaten dokumentiert ist: Als die Vernichtung des Geg-
ners nicht mehr als unmenschlich angesehen wurde, mußte „das Hellenische zu
Grunde gehen“ (NF 1875 6[32]). Der einzige detaillierte Versuch, Nietzsche in die 
Theorietradition der Internationalen Beziehungen einzupassen (Matthias Kirch 
2018), sieht ihn als einen Realisten, weil eigene Schlüsse aus Nietzsches Äuße-
rungen zum Machtgleichgewicht gezogen werden (diese Äußerungen wurden 

827

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


oben in Abschnitt 2 referiert). Nietzsches eigene Äußerungen zu internationalen 
Beziehungen sind komplexer. In M 112 schafft die Anerkennung des Machtver-
hältnisses das gemeinsame Recht, aber Anerkennung ist etwas anderes als 
ständige Neuberechnung der Macht, sie beruht auf gegenseitiger Sozialisation: Die
anderen sind nicht einfach fremde Mächte, sie haben uns etwas anvertraut, sie 
haben uns erzogen, zurechtgewiesen, unterstützt. Nietzsches eigene Darstellung
der internationalen Beziehungen ist ethisch: WS 284 (unten referiert) ist eine 
Analyse des Sicherheitsdilemmas, das in der realistischen Wissenschaft symme-
trisch erscheint (zwei Mächte mißtrauen einander), bei Nietzsche aber asymme-
trisch ist: jede Seite sieht sich selber friedlich und die andere aggressiv. Das ist
ein Fall von Sklavenmoral. Nietzsche schlägt Herrenmoral vor: Nur das mächtig-
ste Volk kann den Kreislauf der Verdächtigungen durchbrechen, nicht weil es
mehr Divisionen hat, sondern mehr Mut. Eine solche Argumentation ist der Theo-
rie der internationalen Beziehung fremd, aber auch der Ethik, die sich mit einem
kollektiven Opfer schwertut. Während das 19. Jahrhundert fast geschlossen zum
Recht auf Notwehr steht (und es häufig als Pflicht zur Notwehr entwickelt), befin-
det sich Nietzsche hier in der Nähe der radikalsten Pazifisten. Diese pazifistische
Tradition wird er damals nicht gekannt haben (erst später hat er Tolstoi gelesen), 
aber der Pessimist Nietzsche tat es sich mit dem Opfer nie schwer: Das mäch-
tigste Volk in WS 284 ist nach der Figur des Helden der Tragödie konstruiert, der 
sich zu etwas Überpersönlichem weiht und damit furchtlos wird und in tragischem 
Bewußtsein zur Veredelung der Menschen beiträgt (Richard Wagner in Bayreuth
(1876) §4; eine Vorstufe zu WS 284 zeigt diese Kontinuität deutlicher: Der Sieger, 
der auf seine Waffen verzichtet, fordert alle Völker auf zu sagen: „wir wollen lieber 
alles leiden, ja zu Grunde gehen, als die Feindschaft in der Gesellschaft aufrecht
zu erhalten“, NF 1879 42[38]). WS 284 ist viel kommentiert worden: Rogge 1925
wollte wohl die Sieger von 1918 auffordern, mit der Abrüstung zu beginnen; Ott-
mann 1987 sieht hier Nietzsches Friedenstheorie; Stegmaier 2007 sieht eine 
Überbietung Kants: mehr Moral! (wie Kant empfehle Nietzsche der Politik, philo-
sophisch zu werden); Kater 2012 kann nichts als Polemik gegen den organisier-
ten Rechtspazifismus finden (natürlich ist es auch das). In den Gedankenkreis 
von WS 284 gehört ein Text, der noch deutlich Kritik des Sieges von 1870/71 ist: 
Die mächtigste Nation hat eine ungeheure Verpflichtung, dem politischen Über-
gewicht muß ein menschliches Übergewicht entsprechen; politisches Überge-
wicht ist etwas, das wieder gut gemacht werden muß; dieser Macht muß man
sich schämen und sie auf das Heilvollste benützen (NF 1874 32[71]). Diese 
Scham zeigt den unüberbrückbaren Unterschied zwischen Nietzsche und dem 
Realismus, dessen Gleichgewichtsordnung keinen Platz für menschliches Über-
gewicht und Rechtfertigung durch Kultur hat. NF 1879 42[20] stellt einen Zusam-
menhang zwischen Krieg und Strafe her: So lange das System der Strafen nicht 
überwunden wird, werden auch Kriege nicht aufhören (auch hier steht Nietzsche 
nah bei seinem Antipoden Tolstoi).

Nietzsche interessiert sich stark für transnationale Beziehungen, darin unter-
scheidet er sich nicht, wie oben gezeigt wurde, von den meisten deutschen Philo-
sophen seiner Zeit. Aber anders als diese glaubt er, daß dieser Trend langfristig
die Auflösung der Nationen bedeutet: Dieselben politischen und ökonomischen 
Interessen, die den (deutschen) Kleinstaat zerstört haben, werden den Großstaat 

828

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zertrümmern; daß die Nationalstaaten auf Rassen/Verschiedenheit der Abstam-
mung beruhen, ist ein blindes Vorurteil, nur wegen der Verschiedenheit der Spra-
chen wird das Verschwinden des Nationalen und die Erzeugung des europäischen 
Menschen nicht erkannt (NF 1876 18[19], 19[74], 19[75]). In MA 475 (unten refe-
riert) wird diese Auflösung der europäischen Nationen durch transnationale Pro-
zesse summiert; es ist Nietzsches frühester Text, der zu den „guten Europäern“
führt. In WS 292 (unten referiert) klingt er sogar wie ein demokratischer Internatio-
nalist: Die Demokratie führt zu einem europäischen Staatenbund, der die nationalen
Traditionen irrelevant macht. William Salter dachte 1916/17 bei diesem Text an das 
demokratische Europa Mazzinis; deutsche Chauvinisten, die nie über den frühen
Nietzsche hinauskommen wollten, klagten über Nietzsches „Verschweizerung“.
Das ist in der Tat ein Text, zu dem man fragen muß, ob hier Nietzsche spricht 
oder seine Figur des freien Geistes. Aber vielleicht sind diese Alternativen nicht 
so weit auseinander, wenn wir bedenken, daß Nietzsche in dieser Zeit mit der 
Möglichkeit einer allmählichen Entwicklung zur Demokratie als der logischsten, 
jetzt aber noch unhistorischen Herrschaftsform rechnen kann. Es ist der einzige 
veröffentlichte Text geblieben, in dem internationale Organisation als Zukunft
Europas gilt. Sicher ist aber, daß das Zeitalter des Nationalismus abgelaufen ist,
das wiederholt Nietzsche häufig. Die Zeit des alten Römer-Patriotismus ist vorbei, 
jetzt gibt es höhere, nämlich kulturelle Interessen. Wer das nicht begreift, ist ent-
weder unehrlich oder zurückgeblieben (MA 442). Nietzsche hatte schon früher
von einem internationalen Ministerium der Erziehung geträumt, einer Instanz die
von nationalen Interessen absieht und die Wohlfahrt des ganzen Menschenge-
schlechts erwägt (NF 1876/77 23[136]). Eine Notiz über Globalisierung kann zur 
Deutung helfen: Es geht um die Menschheit in einigen Jahrhunderten, es wird
eine Ökonomie und eine Sprache der Erde geben. Die schlechten Rassen kön-
nen aussterben, es werden bessere gezüchtet. Der Handelsstand verhindert ein 
völliges Zurücksinken in die Barbarei durch Telegraphie und industrielle Erfin-
dung. Nietzsche begrüßt diese Globalisierung, weil er hofft – wie immer, wenn er 
von der Zukunft redet –, daß „ein höheres Wesen“ hervorbracht wird (NF 1876 
19[79]). In der Ausformulierung dieser Notiz in MA 24 kann man erkennen, daß
es nicht um Rassenkampf geht, sondern um den Verlust der Vorbildrolle von Alter-
tum und nationalen Traditionen; die Menschheit muß jetzt ihr Ziel mit Bewußtsein
selber bestimmen. Die ganze Erde ökonomisch zu verwalten, heißt, bessere
Bedingungen für Ernährung, Erziehung und Unterricht zu schaffen. Ein kosmopo-
litisches Manifest in der Art des 19. Jahrhunderts wird Nietzsche kaum im Sinn 
gehabt haben; so führt er die Hinweise auf die Händler nicht weiter aus. Es geht
darum, daß die Menschen seit dem Ende des Glaubens an die göttliche Vorsehung 
sich selber „ökumenische, die ganze Erde umspannende Ziele stellen“ müssen. Die
Notiz über Globalisierung wird in MA 24 zu einer Polemik gegen Kants kategori-
schen Imperativ, dem unterstellt wird, daß er von einem Ziel aller Menschen aus-
geht, das die Menschheit aber noch nicht formuliert hat. Erdregierung ist möglich, 
aber gefährlich: Wenn es nur ein Ziel der Menschheit gibt, so darf es nicht ein
falsch bestimmtes Ziel sein. Ökumenische Ziele benötigen eine Wissenschaft von 
den Bedingungen der Kultur. Das war bereits in dieser Werkperiode in Nietzsches 
Warnungen vor dem „Chinesentum“ als Leitbild Europas oder gar der Welt voraus-
gesetzt und wird ein zentrales Thema seiner späten Werkperiode werden. Auch
wird das „internationale Ministerium der Erziehung“ nur ein Hinweis darauf sein,

829

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


daß das Ziel der Erde nicht mehr der Tradition entnommen werden kann, sondern
neu bestimmt werden muß. Vgl. auch MA 245 (zum Tod Gottes (noch nicht so 
genannt) als Grund der „Erdregierung des Menschen“); WS 87 (die Deutschen
müssen an den europäischen Diskursen beteiligen, denn einst wird den „guten 
Europäern“ die große Aufgabe der Leitung und Überwachung der gesamten Erd-
kultur zufallen); WS 189 (Ziel der Erde heißt, experimentell ein Ziel suchen).

In Nietzsches Spätwerk wird viel häufiger vom Krieg geredet, aber bei näherem 
Hinsehen, bleibt vielleicht kein einziger Fall, in dem ein realer internationaler
Krieg gemeint ist. Der Übergang zur Metaphorik ist spätestens in Also sprach
Zarathustra I, Vom Krieg und Kriegsvolke erreicht, Höhepunkt (zumindest rhetorisch)
seiner Apologie des Agonismus. Den Nutzen der Kriegsmetapher hat Nietzsche
erläutert (sich selber in Notizen, aber nicht seinen Lesern in gedruckten Texten):
Vom Tod reden, macht das, wofür gekämpft wird, ehrwürdig; von vielen Opfern
reden, macht die Sache wichtig; man muß sich die Disziplin und die Gewalt und
die List des Krieges zugestehen (NF 1884 25[105]; ähnlich NF 1888 23[3]). Die-
ser Analyse ist er reichlich gefolgt. Von den zahllosen Belegen für „Krieg“ müssen 
die, die klar für den Kampf um Selbstüberwindung, Erkenntnis usw. stehen, hier
nicht geprüft werden. So bleiben zwei Texttypen: 1., Texte, die auf die weltpoliti-
schen Konflikte des späteren 19. Jahrhunderts anspielen und einen Kampf um 
die Erdherrschaft ankündigen; 2., Texte, die ein neues männlicheres, kriegeri-
sches Zeitalter feiern. 

1. In den Darstellungen von Weltpolitik bei Nietzsche hat nur ein veröffentlichter
Text wirklich eine Rolle gespielt: JGB 208 (unten referiert). Er steht im Hauptstück
wir Gelehrten und schon deshalb ist verdächtig, ob das wirklich ein Text zur Poli-
tik ist. Die Hoffnung durch Bedrohung zu „Einem Willen“ zu kommen und so „eine 
neue über Europa herrschende Kaste“ zu schaffen, könnte als ein Moment der 
Außenpolitik begriffen werden, welches das 19. Jahrhundert verstehen konnte;
aber die Rede von „einem langen furchtbaren eigenem Willen, der sich über Jahr-
tausende hin Ziele setzen könnte...“ ist klar „große Politik“, die jeder Theorie der 
Internationalen Beziehungen fremd sein muß. Der Kampf um Erdherrschaft kann
nicht Weltpolitik sein. Aber es geht auch nicht um reine „Geisterkriege“, sondern 
um die idées forces der Nationen. Die Vorstufen zu JGB 208 machen das deut-
lich. Ein Urtext des Kampfes um Erdherrschaft im Namen philosophischer Grund-
lehren ist eine Phantasie einer deutschen Forstkultur in Mexiko, um im Interesse
der künftigen Menschheit den Ton anzugeben. Das liegt irgendwo zwischen einer
fourieristischen oder saint-simonistischen „Mission“ und der damals viel geprie-
senen deutschen nachhaltigen Forstwirtschaft, beides ist Fähigkeit zu langfristi-
gen Projekten, die nicht der Logik des kapitalistisch bestimmten Marktes unterlie-
gen. So geht es in diesem Text darum, ob angelsächsischer Handelsgeist oder
die zurückgebliebene, dafür aber willensstärkere „slavisch-germanisch-nordische 
Cultur“ die künftige Menschheit bestimmen werden (NF 1881 11[273]). Aufzeich-
nungen über das Verhältnis von Rußland – Deutschland/Europa – Eng-
land/Amerika und die „Herrschaft über die Erde“ gibt es 1884/85 in dem Material, 
auf das Jenseits von Gut und Böse zurückgreift, häufig. Wenn man das als Welt-
politik lesen will, dann findet man viel zu viele und rasch wechselnde Angebote:
russische Hegemonie, abnehmende angelsächsische Weltstellung, Deutschland

830

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zwischen Bündnis mit Rußland oder mit England, das eine Europa. Das Kontinuier-
liche ist die Warnung, daß die europäische Kultur durch Demokratisierung bedroht 
ist; zugespitzt: statt englischem Utilitarismus lieber russische Autokratie (oder
auch russischer Nihilismus, darauf kommt es nicht an, es sind beides willensstar-
ke Richtungen). Es ist ein Kampf um philosophische Grundlehren, denn weder
das Christentum (nur noch Schein) noch der Skeptizismus (die Lehre aller geschei-
ten Leute in Europa) geben eine Basis für die Bestimmung des Ziels der Erde ab.
Vgl. NF 1884 25[112]; 25[137]; 26[335-336]; NF 1885 34[108-111]; 37[9]; von 
diesen Stellen geht nur 34[110] von einer bestimmteren internationalen Konstella-
tion aus). Auch wenn es weder um Anteile am Besitz der Erde noch um eine ech-
te Regierung über die Erde geht, das Ziel der Erde ist nicht einfach abstraktes For-
schungsziel der Freien Geister oder Befehl der Philosophen der Zukunft, sondern 
wird im geistigen Wettstreit der Nationen entschieden. Nietzsche notiert dauernd, 
daß das künftige ökonomische Zusammenwachsen (mal Europas, mal der Welt,
auch darauf kommt es nicht an), die heutige nationalistische Politik bereits lächer-
lich macht (NF 1885 37[9], NF 1887/88 11[235], NF 1888 15[38]), aber er hat das
nie in sein veröffentlichtes Werk aufgenommen (vgl. wie er NF 1885 37[9] in JGB
256 umschreibt). Er hat keinen Zweifel, daß eine „Wirtschafts-Gesamtverwaltung
der Erde“ bevorsteht, protestiert aber im Namen des „Übermenschen“ (NF 1887 
10[17], ein Kommentar zur allgemeinen Ökonomie Emanuel Herrmanns, die auf
allgemeine Organisiertheit der Welt hinausläuft). Erdherrschaft ist bei Nietzsche
der Anspruch, die Bestimmung des Ziels Menschheit der (künftigen) Philosophie
vorzubehalten. Die vermeintlich weltpolitischen Texte sind gegen die drohende 
Universalität des „Chinesentums“ geschrieben. Während die Chinesen auf Dau-
erhaftigkeit angelegte Instinkte haben, ist Europa vom Gemisch verschiedener
Traditionen bestimmt. Das ist ein Segen und eine Gefahr. In China nimmt die 
Feinheit des Verstandes wegen zu großer Sicherheit ab, in Europa haben der
Kampf gegen das Christentum, die Anarchie der Meinungen und die Konkurrenz 
der Fürsten, Völker und Kaufleute „bis jetzt den Verstand verfeinert“ (NF 1881 
11[26], 11[44]). Es gibt in Europa schwächere Charaktere, die nach einem Halt in 
falschen Gewißheiten suchen, und starke Charaktere, die die europäische Moderne
als Chance zu einem neuen Entwurf des Menschen und einer post-
konventionellen Moral nutzen. Diese sind die „guten Europäer“. Sie werden als 
Herrenklasse bezeichnet, weil nur sie „Herren der Erde“ sein können, d.h. ein Ziel 
verkörpern können, das keine „Verkleinerung“ des Menschen wäre. Deshalb sind
die „guten Europäer“ Befehlende, die mit Bismarck konkurrieren müssen und 
können; objektive Gelehrte wie Renan oder Ranke können das nicht. Wenn es 
NF 1881 11[276] heißt, daß ganze Teile der Erde sich Experimenten zur „Züch-
tung“ des Menschen widmen könnten, kann nur dieses post-konventionelle Euro-
pa gemeint sein. Vgl. zu „Herren der Erde“: NF 1884 25[109], 25[112], 25[134],
25[137] (seine Leser, die es noch nicht gibt), 25[221], 25[247], 26[258] (die 
„höchsten Menschen“ als Erd-Regierer und Zukunft-Schöpfer), 35[47], 35[73]
(aus einer neuen herrschenden Kaste entspringt „ganz epikuräischer Gott, der
Übermensch, der Verklärer des Daseins“), 37[8] (bevor die Erde als Ganzes ver-
waltet werden und der Mensch als Ganzes – nicht mehr als Volk/ Rasse – gezo-
gen und gezüchtet werden kann, muß gelernt werden, was diese philosophischen 
Gesetzgeber bisher verhindert), 39[3]). Wir kommen bei „Herren der Erde“ nie 
ganz aus dem Zarathustra-Zusammenhang heraus und wissen gar nicht, wie viel 

831

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


davon nur Phantasie und Sehnsucht Nietzsches war. Aber wir wissen, daß die 
„Herren der Erde“ nur in einem nietzscheschen Sinn Herren sein werden. Bereits
1880 hören wir beiläufig von der künftigen Leitung und Überwachung der gesam-
ten Erdkultur durch die „guten Europäer“ (WS 87, siehe oben), jetzt werden die
„guten Europäer“ als künftige „Herren der Erde“ bezeichnet: NF 1884 26[137], NF 
1885-1886 2[57], FW 362. Bei Autoren des 19. Jahrhunderts muß geradezu obli-
gatorisch nach ihrer Haltung zum Kolonialismus gefragt werden. Wer nicht glaubt,
mit dem bloßen Wort „Erdherrschaft“ schon Bescheid zu wissen, hat allenfalls 
eine Handvoll Texte übrig: M 206, NF 1881 11[273], JGB 208 mit Vorstufen. Kei-
ner dieser Texte ist Kolonialpropaganda (am ehesten NF 1885 37[9]). Der globale 
Süden kommt in Texten vor, die dazu auffordern, eine Außenperspektive auf
Europa zu erwerben (Russen können da zu Asiaten rücken). Gegen das Chris-
tentum werden Buddhismus und Islam gelobt.

2. In einer Reihe von Texten feiert Nietzsche ein neues männlicheres oder kriege-
risches Zeitalter: Dieser Sinn für Tapferkeit soll ein Zeitalter vorbereiten, das 
Kriege führt „um der Gedanken und ihrer Folgen willen“, Heroismus in der Erkennt-
nis ist nur bei Tapferkeit, Sich-überwinden und Gefährlich-leben möglich (FW
283). Soldat und Gelehrtem werden eine aus Stärke kommende Art der Skepsis 
zugeschrieben; dafür soll Friedrich der Große stehen, Krieger und Philosoph zu-
gleich (JGB 209, unten referiert). Napoléon wird für das neue Zeitalter des Krie-
ges gefeiert, „dass der Mann in Europa wieder Herr über den Kaufmann und Phi-
lister geworden ist“ (FW 362, unten referiert). Dieser Bellizismus beruht auf einer 
historischen Dialektik: Erst auf die nationale Bewegung kann Napoléons Europa 
folgen, geeint und Herrin der Erde. Vorformen von FW 362 machen deutlich, daß 
es um „Philosophie“ geht: Die militärische Entwicklung Europas (übrigens auch 
die „anarchistischen“ politischen Zustände) macht „schöne Männer“ wieder mög-
lich – ein Text gegen das Chinesentum, die von Comte erträumten Mandarine 
und die Vogelscheuche Kant (NF 1884 26[417], „schöne Männer“ spielt auf das
griechische Ideal der Kallokagathia an, das Nietzsche auch als „wohlgeraten“
oder „vornehm“ übersetzt; vgl. 25[270]: die männlichsten Männer sollen herr-
schen, nicht Priester und Gelehrte, wie Comte schwärmt). Der Kampf der Natio-
nen wird im nächsten Jahrhundert männliche Tugenden züchten, „weil man in der
beständigen Gefahr lebt“; die allgemeine Militärpflicht ist jetzt schon Gegengift 
gegen die Weichlichkeit der demokratischen Ideen (NF 1885 34[203]. Dieser Text 
wendet sich unmißverständlich gegen ethnischen Nationalismus: „Menschen, die
Eine Sprache sprechen und dieselben Zeitungen lesen, heißen sich heute ‚Natio-
nen‘ und wollen gar zu gern auch, gemeinsamer Abkunft und Geschichte sein:
was aber auch bei der ärgsten Fälscherei der Vergangenheit nicht gelungen ist“). 
Die früheste Ankündigung des Kampfes um philosophische Grundbegriffe ist 
auch hier NF 1881 11[273] (bereits oben für deutsche Forstkultur in Mexiko 
zitiert): Gegenwärtig bilden sich Kampfgruppen nach dem Prinzip der Bluts- und 
Rassenverwandtschaft; bisher waren „Nationen“ nur eine wissenschaftliche Ent-
deckung, jetzt werden sie durch Kriege „dem Gefühle einverleibt“. Dagegen bil-
den sich „soziale Kriege“, durch die andere, neue Begriffe „einverleibt“ werden: 
Kampf gegen Handelsgeist und Einschränkungen durch den nationalen Geist.
Zuletzt aber werden Begriffe nicht länger Vorwände für Völkerbewegungen sein, 
dann wird der mächtigste Begriff sich durchsetzen. In einer gleichzeitigen Apolo-

832

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gie des „Egoismus“, bemerkt Nietzsche, daß ein Zeitalter, ein Volk oder „eine
Stadt“ dann hervorragen, wenn sie sich ihres Reichtums an Individuen nicht län-
ger schämen. „Wenn ein Volk stolz wird und Gegner sucht, wächst es an Kraft
und Güte.“ Nietzsche preist diesen Antagonismus bei Personen, Ehe, Freund-
schaft, Staat, Körperschaft, gelehrtem Verein, Religion. Überall ist der Antago-
nismus die Voraussetzung, „damit etwas Rechtes wachse. Das Widerstreben ist
die Form der Kraft – im Frieden wie im Kriege, folglich müssen verschiedene
Kräfte und nicht gleiche sein, denn diese würden sich das Gleichgewicht halten!“ 
(11[303]). In dieser Aufzählung antagonistischer Gemeinschaften steht auch 
„Staatenbund“, eine internationale Organisation ist wohl nicht gemeint, aber es
soll mehr sein als ein bloßes System von Staaten. Nietzsche, der seit seiner Ab-
wendung vom Vorbild der Griechen, dem politischen agon mißtraut hatte, schreibt
dem Antagonismus der Völker oder Staaten wieder eine Rolle zu. Auch Völker 
müssen individuell werden und „sich ihres Eigenen und Abweichenden nicht mehr 
schämen.“ Das ist mit dem anbrechenden männlichen, kriegerischen Zeitalter
gemeint. Es wird zu einer Zeit führen, die nur noch „Geisterkriege“ kennt (wie 
Nietzsche das in einer seiner letzten Aufzeichnungen nennen wird). Agonismus in 
den internationalen Beziehungen wird wieder gefordert, aber es geht nicht mehr 
um internationale Politik oder gar um einen echten Krieg: „Möglichst viele interna-
tionale Mächte – um die Welt-Perspektive einzuüben“ (NF 1886-1887 5[84]). Der
neue Agonismus der Bereicherung der Perspektiven soll nicht der schnell über-
hitzte Agonismus des Altertums sein, auch im Politischen ist die Feindschaft „jetzt
[das kann gut meinen: im Christentum] geistiger geworden, – viel klüger, viel
nachdenklicher, viel schonender.“ Sein Appell ist bevorzugt an Deutschland gerich-
tet: „Eine neue Schöpfung zumal, etwa das neue Reich, hat Feinde nötiger als
Freunde: im Gegensatz erst fühlt es sich notwendig, im Gegensatz wird es erst 
notwendig ...“ (GD Moral als Widernatur 3). Wenn Nietzsche als Gegner des Natio-
nalismus und als „guter Europäer“ gewürdigt wird, darf diese agonistische, dialek-
tische Beziehungen der Nationen nicht vergessen werden. Auch der späte
Nietzsche hat Vertrauen in die historische Tendenz: „Über all diese nationalen 
Kriege, neue ‚Reiche‘ und was sonst im Vordergrund steht, sehe ich hinweg: was
mich angeht – denn ich sehe es langsam und zögernd sich vorbereiten – das ist
das Eine Europa“ (NF 1885 37[9]→JGB 256). In Jenseits von Gut und Böse, des-
sen 8. Hauptstück Völker und Vaterländer Nietzsches geschlossenster Text ge-
gen den Nationalismus ist, geht es um den gegenseitigen Austausch der europäi-
schen Nationalkulturen. Nationen zeigen sich in Wettkampf und Austausch. Gegen
den Unsinn der „kleinen Politik“ des Nationalismus werden deutsche und franzö-
sische Künstler des 19. Jahrhunderts angeführt (und dazu Napoléon) (JGB 256). 
Diese europäische Einheit kann nur agonal/dialektisch gedacht werden: Das blo-
ße Ziel „Europa“ kann die „Anähnlichung der Europäer“ nicht schaffen, ein „phy-
siologischer“ Prozeß ist nötig, Unabhängigkeit von einem lokalen Milieu muß 
erlernt werden. Gerade die Rückfälle ins Nationale schaffen Tiefe und Vehemenz
des Europäischen und verhindern „Vermittelmäßigung“ (JGB 242; in JGB 241 ist 
Bismarcks „kleine Politik“ Fallstudie eines Rückfalls). JGB 241-242 (unten refe-
riert) nehmen ein oben besprochenes Thema von MA 475-476 wieder auf: statt
kosmopolitischer oder universalistischer Ideale muß es ein wirklicher historischer 
Prozeß sein. Wie einst in WS 292 (dem Text zur europäischen politischen Eini-
gung), läßt Nietzsche in JGB 242 keinen Zweifel, daß dieser Fortschritt an die

833

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


demokratische Bewegung gebunden ist, die in ihrer Dialektik zugleich „Sklaverei 
im feinsten Sinne“ und unfreiwillig „Tyrannen“ in jedem Sinne, auch „im geistigs-
ten“, hervorbringt. Aber europäische politische Einheit ist kein Thema mehr, der 
gegenseitige Austausch der Nationen ist die einzige erkennbare Friedensstrate-
gie. Das sieht wie die Europäische Triarchie, die seit Saint-Simon und den Saint-
Simonisten verbreitete Lehre von der gegenseitigen Ergänzung der Nationalideen 
der vornehmsten europäischen Völker aus, aber erst Nietzsche betont dabei die 
gegenseitige Offenheit der Volksgeister als Bedingung der Ergänzung. Sein 
beherrschendes Thema ist die notwendige Korrektur der deutschen Tradition, die 
immer gegen Europa die falsche Richtung ergriffen hat: so wie einst die Reforma-
tion gegen die Renaissance, jetzt im 19. Jahrhundert den Nationalismus gegen 
die fast gelungene Einigung Europas durch Napoléon. Daß die Zeit der isolierten 
Nationen abgelaufen ist, steht für Nietzsche immer fest. Aber es kommt darauf 
an, wie dieser Zustand erlangt wird. Der Kampf um das Ziel der Erde bedeutet
auch, Mächten entgegenzutreten, die für andere Ziele der Menschheit stehen: 
keine Unterwerfung unter das übliche liberale, englische, utilitaristische, altruisti-
sche Ziel für die Menschheit, sondern Bereitschaft zum Widerstand. Das Übel ist, 
keinen Willen züchten zu können und sich dem vermeintlich bekannten allgemei-
nen Ziel der Menschheit zu unterwerfen. Es ist eine Analyse der Zwiespältigkeit 
der europäischen Moderne: nur Europa kann einen Widerstand entwickeln, aber
gerade Europa kann kein positives Ziel der Menschheit mehr nennen. Auch hier 
ist Nietzsches Lehre Anti-Lehre.

Nietzsches Philosophie ist Ermahnung zur Rangordnung. Militärische Hierarchie
ist da nie fern, schon 1871/72 hatte er den Soldatenstand als „Urbild des Staates“ 
bezeichnet, 1881 militärische Ordnung als Vorbild für die Lösung der Arbeiterfra-
ge lanciert (FW 40). Preußische Junker/Offiziere sind ein Ansatzpunkt zur Züch-
tung der neuen Kaste der „guten Europäer“ (NF 1885 36[44-45]→JGB 251). In 
den vielen Rangordnungen, die er phantasiert, kommt es immer darauf an, daß 
die Krieger vor den Kaufleuten stehen (und damit der Philosoph, der am höchsten
steht, mehr den Kriegern ähnelt als den Kaufleuten oder den Gelehrten). Nietzsches 
Äußerungen zum real existierenden Militär sind dagegen ambivalent. Einerseits lobt 
er die allgemeine Militärpflicht als Gegengift gegen die Weichlichkeit der demo-
kratischen Ideen (NF 1885 34[203]) und verlangt, daß Arbeiter lernen sollen, zu 
empfinden wie Soldaten (NF 1887 9[34]), andererseits kann er nicht übersehen, 
daß die allgemeine Wehrpflicht Bewaffnung des Pöbels ist (NF 1884 25[219]).
Am ehesten interessiert ihn, daß „durchschnittlich jeder Mann der höheren Stän-
de Offizier ist, er sei sonst, was er sei“ (NF 1887-1888 11[152]). Zuweilen gibt es
in Aufzählungen der Übel der Moderne noch Anklänge an seine kriegspsycholo-
gischen Aufzeichnungen von 1880/81: Ein Zeitalter, in dem die schwächlichen 
„höheren Naturen“ dem allgemeinen Wahlrecht etc. nicht widersprechen, ist ein 
Zeitalter ungeheurer Kriege, Umstürze und Explosionen (NF 1883-1884 24[25]);
Vorzeichen der nihilistischen Katastrophe sind (neben Überhandnahme des Mit-
leids und Reduktion aller Probleme auf Lust- und Unlust-Fragen) die Kriegs-
Glorie und die nationale Abgrenzung (NF 1887 9[82]); zeitweilige Erlösungen vom 
Pessimismus sind außer Industrie-Konkurrenz, Wissenschaft und Vergnügen 
auch die großen Kriege, die starken Militär-Organisationen und der Nationalismus 
(NF 1887 9[126]); Hemmungen und Remeduren der „Modernität“ sind (neben 

834

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verbesserter Ernährung, zunehmender Reinlichkeit und Vorherrschaft der Physio-
logie über Theologie, Moralistik, Ökonomie und Politik) allgemeine Wehrpflicht
„mit wirklichen Kriegen, bei denen der Spaß aufhört“ und nationale Borniertheit 
(9[165]); Kur der décadence ist „z.B. der Militarism, von Napoléon an, der in der 
Civilisation seine natürliche Feindin sah ...“ (NF 1888 15[31]). Es ist nicht klar, ob
Nietzsche hier Remeduren aufdeckt oder empfiehlt: das Überhandnehmen des 
Mitleides gehört zweifellos zu dem, was er beständig haßt, die Vorherrschaft der 
Physiologie zu dem, worauf er zunehmend setzt. Es scheint, daß er Militarismus 
und Nationalismus auch fürchtet, weil sie in ihr Gegenteil umschlagen könnten:
Nietzsche wäre nicht Nietzsche, wenn er bei der Vergeistigung des Kampfes 
nicht sofort die Gefahr einer Friedenssehnsucht sehen würde. Ein Argument
gegen „Hornviehnationalismus“ ist, daß er als Gegenbewegung eine Friedensbe-
wegung hervorbringen könnte: Kriegs-Glorie und nationale Abgrenzung führen zu 
Pazifismus, herzlichster Fraternität und kosmopolitischer Anfühlerei (NF 1887
9[82] und 9[126]; eine Reprise von 1888 wurde von den Herausgebern als NF 
1884/85 32[22] gedruckt; vielleicht ist auch die Friedenspartei in NF 1887-1888 
11[235] so gesehen). Von der radikalen Friedensbewegung Tolstois ist Nietzsche 
beeindruckt: eine „Partei des Friedens“ ohne Sentimentalität mit dem Verbot 
Kriege zu führen und Gerichte anzurufen und ohne Angst, gegen sich Kampf, 
Widerspruch und Verfolgung heraufzubeschwören; es ist die Partei gegen das
Ressentiment. Dagegen will er sofort eine „Kriegspartei“ stellen, die mit der glei-
chen Grundsätzlichkeit und Strenge gegen sich vorgehen würde (NF 1887-1888 
11[236]). Wir erfahrend über diese Kriegspartei damals nicht mehr, aber wir kön-
nen diesen Text als Ankündigung eines agon lesen. Der Antichrist (1888, veröff.
1895) ist ein Versuch, Tolstoi zu überbieten: Wie bei Tolstoi ist Jesus Christus auch 
bei Nietzsche der einzige Christ, den es jemals gegeben hat, dem aber alle
männlichen Antriebe so sehr fehlen, daß er nicht begreifen kann, wie fremd er in 
der Welt ist. Für das Christentum, das vorgibt, das Ressentiment zu bekämpfen, 
bleibt dieses die treibende Kraft; so kann Gewaltfreiheit nur Lippenbekenntnis
sein. Nietzsche kann Angriffskrieger und Widerstandskrieger würdigen, nicht aber 
die Friedlichen: sie werden unzufrieden, wenn sie Widerstand leisten müßten, sie 
wollen Zustände schaffen, „wo es überhaupt keinen Krieg mehr gibt“, lieber als 
„Krieg“ wollen sie Unterwerfung, Gehorsam und Einordnen. Es ist eine Frage der
Instinkte, die entwickelt werden (NF 1888 15[116]). Dieser Krieg gegen das Christen-
tum ist nicht gegen den internationalen Frieden gerichtet, aber gegen die Verwechs-
lung von Friedfertigkeit mit Friedensfähigkeit. So ist auch Nietzsches später „Mili-
tarismus“ nicht einfach auf die Formel wörtlicher Gebrauch oder Metapher zu 
bringen. Das Militär mit Befehl und Gehorsam ist sein einziges Bild für die Fähig-
keit zum Kampf. Die Vorstellung eines Militarismus, der nicht auf Krieg aus ist, 
scheint uns absurd. Aber Nietzsche steht damit nicht allein: Auch Ruskin, ein
anderer konservativer Prophet, will dem Ideal des Militärs folgen, aber mit dem
realen Krieg der Gegenwart nichts zu tun zu haben. Die größte Verwandtschaft 
besteht zu Proudhons droit de la force (man hat nicht zeigen können, daß Nietzsche 
La guerre et la paix kannte). Auch Nietzsche leitet alles Recht aus der Gewalt ab und 
besteht darauf, daß diese Verträge respektiert werden müssen. Auch Proudhon 
verlangt Selbstbehauptung und verwirft Unterwerfung um des Friedens wegen.
Aber Proudhon hat das Recht des Friedens und das Recht des Krieges als gleich
ursprünglich angesetzt, Nietzsche kann dagegen der Macht kein anderes Prinzip 

835

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eines Kampfes entgegensetzen. So könnte Thomas Kater doch recht haben, daß 
man bei Nietzsche keine Theorie des Friedens finden kann.

Zahlreiche Texte von 1880 bis 1888 handeln von einer bevorstehenden Apoka-
lypse: Unzählige wollen oder sollen sterben. In der Literatur, die nach Vorankün-
digungen des 20. Jahrhunderts sucht, werden Euthanasie und Völkermord als die 
Wahrheit von Nietzsches Ethik und Politik gefunden. Aber es geht um den Tod 
Gottes: „Daran, daß Gott starb, müssen noch Unzählige sterben.“ Der bisherige
Schein muß zerstört werden, „ohne Furcht vor dem Zugrundegehen des Lebens:“ 
Man muß bereit sein, die Menschheit zu opfern, um aus ihr etwas Höheres, Bes-
seres (oder auch nur Erträgliches) zu machen. Der große Mensch hat einen 
Drang, ganze Völker zu gestalten und „durch Züchtung und andererseits durch 
Vernichtung von Millionen Mißratener“, den zukünftigen Menschen zu gestalten. 
Es ist Vernichtung durch Nietzsches Lehre: Ohne Metaphysik, die auch ihnen 
einen unendlichen Wert zuschreibt, werden die Schlechtweggekommenen zugrun-
de gehen, sich zerstören durch Selbstvivisektion, Vergiftung, Berauschung und 
Romantik. Es ist der alte Pessimismus, daß der Mensch nur im Übergang zu et-
was Höherem gerechtfertigt werden kann. Völkermorde finden wir nicht. Auch
nicht Rassenkämpfe: die gibt es auch bei Nietzsche in Europa nur in der Frühge-
schichte. Das Wort „Rasse“ steht für Nationalcharakter oder (völkerpsycholo-
gisch) „Volksgeist“. Die Vernichtung der verfallenden Rassen ist die Auflösung 
nationaler Gewißheiten in der transnationalen Moderne, die europäische „Über-
Rasse“ ist die Mischung der Traditionen. Und wenn er speziell die Engländer und 
Eugen Dühring vernichten will, ist es sein Kampf gegen den Altruismus. Es geht, 
wie bei Nietzsche immer, um philosophische Grundlehren.  Das Wort „Züchtung“ 
bedeutet „Erziehung“. Daß er so permanent von „Rasse“ und „Züchtung“ spricht, 
ist ein Verfremdungseffekt; es gibt keine Hinweise, daß er damals mißverstanden
wurde. Für die Bewegungen des 20. Jahrhunderts für Menschenzucht und Men-
schenvernichtung hat Nietzsche trotzdem eine Rolle gespielt durch seine hem-
mungslose Rhetorik im Namen der Natürlichkeit und des Lebens, diese Rhetorik 
mußte aber erst um ihren Kontext der Kritik der idealistischen Philosophie und 
des Christentums gebracht werden. Diese Rhetorik der Apokalypse wird auch 
Nietzsche nicht geheuer gewesen sein: fast alle zitierbaren Stellen stammen aus 
dem Nachlaß. Die brutalste Fassung hat es aber in eine Veröffentlichung geschafft 
und ist besonders berühmt geworden: „Die Schwachen und Missratenen sollen 
zu Grunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe. Und man soll ihnen noch 
dazu helfen“ (AC 2). Auch das wird Anti-Lehre sein, wie in AC 7, wo die Blase der 
„krankhaften und gefährlichen Häufung des Mitleids“ bei Schopenhauer, Wagner 
und Tolstoi platzen soll. Seit Nietzsche nicht mehr an Moral, sondern nur noch an
„Physiologie“ glaubt, hat er auch ganz gewöhnliche Eugenik. Es war noch nicht 
die Zeit einer eugenischen Bewegung mit zoologischen Vorschlägen zur „Ver-
besserung“ des Menschen. Aber der Weg vom Offenhalten des Ziels des Men-
schen zur Eugenik ist eine Verkleinerung des Philosophen.

Auf Nietzsches Ende als Autor im Dezember 1888 soll kurz hingewiesen werden.
In einer Ergänzung zum Ecce homo schreibt er, daß seiner Entlarvung der christ-
lich-metaphysischen Lüge, die für Jahrtausende als Wahrheit gegolten hatte, die 
größte Erschütterung der Welt folgen werde: Der Begriff der Politik ist in einem

836

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„Geisterkrieg“ aufgegangen, alle Machtgebilde der alten Gesellschaft sind in die 
Luft gesprengt, weil sie auf dieser Lüge beruhten, „es wird Kriege geben, wie es 
noch keine auf Erden gegeben hat. Erst von mir an gibt es auf Erden grosse Poli-
tik. – “ (EH Warum ich ein Schicksal bin 1). Und in seinem letzten Notizbuch: „Ich 
bringe den Krieg. Nicht zwischen Volk und Volk […] Nicht zwischen Ständen.
[…].“ (NF 1888/89 25[1] Die große Politik). Daß der Krieg zwischen Nationen und 
der Krieg zwischen Ständen durch den Kampf im Namen philosophischer Grund-
lehren überwunden werden können, stand bereits in einer der frühesten Auf-
zeichnungen Nietzsches im Übergang zu seiner Spätphilosophie (NF 1881 
11[273], siehe oben zu dieser zentralen Aufzeichnung). Was damals dialektischer 
Prozeß war, ist jetzt Nietzsches antichristliches Manifest geworden: Er verkündet 
den Geisterkrieg zwischen Willen zum Leben und Rachsucht gegen das Leben. 
Die Kampfparole gegen Christentum und Idealismus ist „Physiologie“. Der gro-
ße Geisterkrieg der „Partei des Lebens“ entpuppt sich als Bewegung für richtige 
Ernährung, Kleidung, Gesundheit und Fortpflanzung. Die „Physiologie“ soll Herrin
über alle anderen Fragen werden, eine Macht die stark genug ist, „die Mensch-
heit als Ganzes und Höheres zu züchten.“ Die große Politik mißt den Rang der 
Rassen und Völker und der Einzelnen nach ihrem Beitrag zur Zukunft, zum 
Leben, „sie macht unerbittlich mit allem Entarteten und Parasitischen ein Ende.“ 
Es klingt nach einer Mischung aus albernster Lebensreform und Steigerung der
Eugenik ins Apokalyptische. Wie wir uns die „Partei des Lebens“ vorstellen sol-
len wird aber bald klarer: überall Vereine gründen, Millionen von Anhängern 
zusammenbringen. Die ersten, die gewonnen werden müssen, sind seit 1885 
als die ersten guten Europäer bekannt: preußische Offiziere und jüdische Ban-
kiers (NF 1888/89 25[11]). Die parallele Fassung im Entwurf eines Briefs an 
Georg Brandes hat weniger Physiologie, aber mehr Frieden: Diese neue Macht, 
wird sofort die erste Weltmacht sein und die Erdregierung in den Händen haben, 
„den Weltfrieden eingerechnet“, die absurden Grenzen der Rassen, Nationen, 
Stände werden überwunden, es wird nur noch Rangordnungen zwischen Mensch 
und Mensch geben (KGB III/5, 500-502). Die Macht der „Partei des Lebens“ wird
die Macht einer öffentlichen Bewegung sein: Hektisch bemüht sich Nietzsche in 
diesen Wochen um Veröffentlichung seiner neuen und Übersetzung seiner frühe-
ren Bücher; er erwartet Millionen von Lesern und Anhängern. Das dürfte der
Geisterkrieg sein. Ende Dezember ändert sich diese Vorstellung. Er schreibt an 
einem „Promemoria für die europäischen Höfe zum Zwecke einer antideutschen 
Liga“ oder „Proklamation an die europäischen Höfe zu einer Vernichtung des Hau-
ses Hohenzollern“. Dieser Text wurde von Nietzsches beiden Erbinnen vernichtet, 
aber Nachlaßfragmente und Briefe zeigen, daß die europäischen Fürsten in die-
sem „Todkrieg“ die Hohenzollern zu einem Verzweiflungskampf treiben sollten 
(es ist fast die Konstellation von 1914, aber Nietzsche nicht auf der Seite, auf der 
ihn die Propagandisten der Entente sahen). Nietzsche notiert für diesen Kampf 
Standardargumente der Friedensbewegung: Man kann die Physiologie besser zu 
Ehren bringen als durch Lazarette und von den 12 Milliarden, die der bewaffnete
Frieden kostet, besseren Gebrauch machen. Aber er bleibt auch jetzt noch dabei:
Jeder soll Soldat werden; es gibt kein anderes Mittel, ein ganzes Volk zu den 
Tugenden des Gehorchens und Befehlens zu erziehen. Soldatische Erziehung ist 
das einzige Mittel, die Kluft von Rang, Geist und Aufgaben zu überbrücken und
„ein männliches gegenseitiges Wohlwollen über ein ganzes Volk hinzubreiten.“ 

837

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die so erzogene Jugend vor Kanonen zu stellen, ist Wahnsinn (NF 1888/89 
25[13-16]; zur Liebe zu den „schwarzen Hausknechten“ vgl. die historische Erläu-
terung bei Losurdo a.a.O. S. 528-530). Nietzsche schickte die Proklamation an 
das Journal des Debats und versicherte, daß es nicht um einen Krieg gehe, in 
dem Blut fließt: der öffentliche Abdruck der Proklamation reiche, „die ganze ab-
surde Lage Europas durch eine Art von welthistorischem Gelächter in Ordnung 
zu bringen, ohne daß auch nur ein Tropfen Bluts zu fließen brauchte“ (KGB III/5, 
570, vermutlich 1. Januar 1889). Nietzsche (falls er noch Nietzsche war) sah sich
bereits als den, der statt Gott die Welt regiert und Fürsten vernichtet und einsetzt. 
Man könnte das den Biographen überlassen, wenn nicht zu viele Autoren, die
über Nietzsches „große Politik“ schreiben, auf dieses Material zurückgreifen wür-
den, um überhaupt etwas Einschlägiges präsentieren zu können: Losurdo, Dom-
bowsky, Drochon. Oder wenn nicht zu viele Autoren in den Kriegen, „wie es noch 
keine auf Erden gegeben hat“, einen Hinweis auf die Kriege des 20. Jahrhunderts 
finden möchten. Wir müssen nicht raten, was noch „aristophanischer Stil“, was 
bereits Wahnsinn ist; sicher ist es ein letztes Zeugnis für Nietzsches Don Quijo-
tismus, den wir schon viel früher feststellen dürfen.

Zu Agonismus/Geist der Krieger: Thomas L. Pangle, The ‚Warrior Spirit‘ as an 
Inlet to the Political Philosophy of Nietzsche‘s Zarathustra, in: Nietzsche-
Studien 15 (1986) 140-179; Janine Chanteur, From War to Peace. – Boulder, 
Colo. 1992. – S. 83-92 (französ. Original 1989 u.d.T.: De la guerre à la paix);
Herman Siemens, Nietzsche‘s Hammer : Philosophy, Destruction, or the Art of
Limited Warfare, in: Tijdschrift voor filosofie 60 (1998] 321-347; ders., Umwer-
tung : Nietzsche‘s War-Praxis and the Problem of Yes-Saying and No-Saying 
in Ecce homo, in: Nietzsche-Studien 38 (2009) 182-209; Alexander Maria
Zibis, Die Tugend des Mutes : Nietzsches Lehre von der Tapferkeit. – Würz-
burg 2007; ders., „Das Kriegerische in unserer Seele“ : Nietzsches Götzen-
Dämmerung als heroischer Kunst- und Lebensentwurf, in: Nietzscheforschung 
16 (2009) 201-212; Marcus Andreas Born, Nihilistisches Geschichtsdenken : 
Nietzsches perspektivistische Genealogie. – München 2010. – S. 253-294
Nietzsches Feindesliebe; ders., Liebet Eure Feinde! Also sprach Zarathusta,
in: Nietzscheforschung 18 (2011) 167-177; Christa Davis Acampora, Contesting
Nietzsche. – Chicago 2013. – S. 15-49 Agon as Analytic, Diagnostic, and Anti-
dote (philologische Darstellung von Nietzsche Beschäftigung mit dem griechi-
schen agon); James Pearson, On Carthasis, Conflict and the Coherence of 
Nietzsche‘s Agonism, in: Nietzsche-Studien 45 (2016) 3-32.

Krieg: William Macintire Salter, Nietzsche and the War, in: International
Journal of Ethics 27 (1916/17) 357-379; Gabriel Brunet, Une énigme :
Nietzsche et la guerre, in: Mercure de France 131 (1919) 385-406; Nicolai
von Bubnoff, Friedrich Nietzsches Kulturphilosophie und Umwertungsleh-
re. – Leipzig 1924. – S. 93-146 Staat und Krieg im Lichte der Nietzsche-
schen Kulturauffassung; Heinrich Rogge, Nietzsche als Pazifist, in: Die
Friedens-Warte 25 (1925) 207-210. 239-241 (Bemerkungen zu WS 284);
Domenico Losurdo, Nietzsche, der aristokratische Rebell : intellektuelle 
Biographie und kritische Bilanz. – Hamburg 2009. – S. 322-324, 372-377, 
683-687, it. Original 2002; Werner Stegmaier, Zum zeitlichen Frieden, in: 

838

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Denkwege des Friedens : Aporien und Perspektiven / hrsg. von Alfred
Hirsch und Pascal Delhom. – Freiburg 2007. – S. 70-86, Neudruck in: W. St., 
Europa im Geisterkrieg : Studien zu Nietzsche. – Cambridge 2018. – S. 463-
479 (https://www.openbookpublishers.com/product/710; Bemerkungen zu WS
284, 350; FW 285, 345); ders., Nietzsches Befreiung der Philosophie : kontex-
tuelle Interpretation des V. Buchs der „Fröhlichen Wissenschaft“. – Berlin
2012. – S. 337-351 (Überblick, FW 362 als Anlaß); Christian Niemeyer,
Nietzsche verstehen : eine Gebrauchsanweisung. – Darmstadt 2011. – S. 137-
147 (Klage, daß Nietzsches Bellizismus mehr wahrgenommen wurde, als seine
Kritik am Krieg; Bemerkungen zu MA 477, WS 284); Thomas Kater, Frieden 
oder Krieg – Nietzsche und die ‚grosse Politik‘ : zwei Collagen, in: Nietzsche –
Macht – Größe : Nietzsche – Philosoph der Größe der Macht oder der Macht 
der Größe / hrsg. von Volker Caysa und Konstanze Schwarzwald. – Berlin 
2012. – S. 355-365 (Bemerkungen zu MA 477, WS 284, JGB 200, FW 377);
Hugo Drochon, Nietzsche‘s Great Politics. – Princeton, NJ 2016. – S. 153-179 
(liest Nietzsches „Große Politik“ durchgehend als das, was Nietzsche gerne 
als „kleine Politik“ verspottet hat); Jean-François Drolet, Beyond Tragedy and
Eternal Peace ; Politics and International Relations in the Thought of Friedrich 
Nietzsche. – Montreal 2021 (erreicht weder Politik noch internationale Be-
ziehungen). Das einzige neuere Buch zum Thema Krieg und Frieden bei
Nietzsche ist nur ein frommer Wunsch, Nietzsche hätte bestimmt noch eine Kritik 
des Krieges schreiben wollen: Rebekah Peery, Nietzsche on War. – New York 
2009, https://epdf.pub/nietzsche-on-war.html. 
Internationale Beziehungen/Außenpolitik: Matthias Kirch, Die Wiederent-
deckung des außenpolitischen Realismus bei Friedrich Nietzsche, Max Weber
und Otto Hintze. – Bonn 2018. – S. 40-62. 138-229. Kirch liest Nietzsche mit
einer konventionellen Vorstellung von außenpolitischem Realismus; was 
Nietzsche selber bei Macht oder Außenpolitik einfallen konnte, übersieht er.
So sieht dieser realistische Nietzsche aus wie seine Generationsgenossen 
Heinrich von Treitschke oder Max Lenz mit ihrem Glauben an die natürliche 
Neigung der Staaten zu Expansion und Übermacht. Nietzsche wollte nicht
verwechselt werden.
Über die „guten Europäer“ wurde früher, mehr und kontinuierlicher geschrie-
ben als über Nationalismus oder Erdherrschaft. In der Zeit von Hitlers kom-
mender europäischen Friedensordnung haben viele versichert, auch Nietzsche
meine deutsche Hegemonie in Europa. Nach 1945 steht Nietzsche oft in histori-
schen Überblicken über die Europaidee, aber Publizisten der Europäischen
Bewegung bemerken den Unterschied: Josef Nolte identifizierte ihn 1984 als 
Sprecher der kosmopolitischen Besucher mondäner Urlaubsorte. Bei Losurdo 
2002 sind die „guten Europäer“ die Notgemeinschaft der durch die Demokrati-
sierung heimatlos gewordenen Reaktionäre aller Länder. Aktuelle Beiträge
gehen von einem unpolitischen Ideal aus: Elisabeth Kuhn, Nietzsches ‚gute 
Europäer‘ und gutes Europa, in: Friedrich Nietzsche und die globalen Proble-
me unserer Zeit / hrsg. von Endre Kiss. – Cuxhaven 1997. – S. 215-228 (gute 
Zusammenstellung der Quellen, im Kommentar zu sparsam); Laurence Lam-
bert, „Peoples and Fatherlands“ : Nietzsche‘s Philosophical Politics, in: The 
Southern Journal of Philosophy 37 (1999) Supplement S. 43-63 (Analyse des
8. Hauptstücks von Jenseits von Gut und Böse; ein Muster der genauen Lek-

839

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


türe, die in diesem Themenfeld selten ist); Fred Lönker, Nietzsche : vom deut-
schen Mythologen zum europäischen Freigeist, in: Unerledigte Geschichten :
der literarische Umgang mit Nationalität und Internationalität / hrsg. von Gesa 
von Essen und Horst Turk. – Göttingen 2000. – S. 187-200; Ralf Witzler, 
Europa im Denken Nietzsches. – Würzburg 2001 (Europa als Ort der Krise 
der Moral); Stefan Elbe, Europe : a Nietzschean Perspective. – London 2003
(Nietzsches Einsicht, daß es nur im Werden Sinn geben kann, als Beitrag zur 
europäischen Identitätsdebatte); Andreas Urs Sommer, Skeptisches Europa?
Einige Bemerkungen zum sechsten Hauptstück Wir Gelehrten (Friedrich 
Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Aphorismus 204-213), in: Nietzsche
und Europa – Nietzsche in Europa / hrsg. von Volker Gerhardt und Renate 
Reschke. – Berlin 2007. – S. 67-78. 
Erde, Ziel der Erde, Herren der Erde: Karl Ulmer, Nietzsches Philosophie in 
ihrer Bedeutung für die Gestaltung der Weltgesellschaft : der Ausbruch aus 
der Universitätsphilosophie II, in: Nietzsche Studien 12 (1983) 51-79. Die
neuere Literatur zeigt nur, wie schwierig es ist, aus Nietzsches Texten ein
Buch zum Thema zu machen: Adrian Del Caro, Grounding the Nietzsche 
Rhetoric of Earth. – Berlin 2004; Gary Shapiro, Nietzsche‘s Earth : Great 
Events, Great Politics. – Chicago 2016. 
Zu Imperialismus und Rassismus wurde wenig geschrieben: Domenico Losurdo
a.a.O. S.  372-377, 941-955 (listet die Texte auf, kann sich aber immer nur
Kriege um Kolonien denken). Zu Nietzsches Lektüre der Weltökonomik Ema-
nuel Herrmanns: Wolfgang Müller-Lauter, Über Freiheit und Chaos : Nietz-
sche-Interpretationen II. – Berlin 1999. – S. 173-227 Das Ganze und die Öko-
nomie. Zu Rasse und Züchtung: Gerd Schank, „Rasse“ und „Züchtung“ bei 
Nietzsche. – Berlin 2000 (philologisch grundlegend); John Richardson,
Nietzsche‘s New Darwinism.- Oxford 2004 (noch einmal biologistische Lektü-
re, ohne Sinn für Nietzsches Hyperbolik); Werner Stegmaier, Eugenik und die 
Zukunft im außermoralischen Sinn : Nietzsches furchtlose Perspektive, in:
Eugenik und die Zukunft / hrsg. von Stefan Lorenz Sorgner … Freiburg i. B. 
2006. – S. 27-42.

4. Wirkung
Bis zum Ersten Weltkrieg gab es wenig Interesse an Nietzsches Äußerungen zu 
Krieg und Frieden; das änderte sich im August 1914 plötzlich. Die britische Pres-
se und ihr folgend die Kriegsschriften britischer Gelehrter mußten erklären, warum 
das auf seine Kultur so stolze Deutschland zu der barbarischen Zerstörung der 
Stadt Löwen fähig war. Nietzsche wurde, in einer Trinität mit Treitschke und dem
Militärschriftsteller Bernhardi, zum Anstifter des Krieges erklärt (eine ältere Sug-
gestion eines britischen Treitschke-Kenners fand jetzt offene Ohren). Treitschke 
und Bernhardi waren gewiß Bellizisten, aber keine Apologeten einer barbarischen 
Kriegsführung; zur Kriegführung gab auch Nietzsche nicht viel her, seine Philoso-
phie als Ganzes mußte deshalb die Erklärung sein: Für die Presse war er ein 
Skandal bereits als Antichrist, für die Philosophen war es seine Abwendung von
der idealistischen Philosophie (mit dem Angriff auf Nietzsche wollen sie auch
davon ablenken, daß sie deutschen, idealistischen Lehren folgen). In Deutsch-
land war die Lage unübersichtlich: Für Reichsregierung und Militär bedeutete 

840

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nietzsche nicht viel (allerdings hatte General Bernhardis berüchtigtes Buch von 
1912 einen Nietzsche-Text über Tapferkeit als Motto). Das gibt einen Hinweis auf
die deutsche Verwertung Nietzsches: für Militarismus und die männlichen Tugen-
den des Befehlens und Gehorchens. Elisabeth Förster-Nietzsche hatte in ihrer
Biographie bereits behauptet, die Idee des Vorrangs des Willens zur Macht (sie 
nennt ihn um in „Willen zum Kampf und zur Übermacht“) vor dem elenden Kampf
ums Dasein sei Nietzsche beim prachtvollen Vormarsch der deutschen Truppen
1870 gekommen (Das Leben Friedrich Nietzsches II/2 (1904) S. 682-683 = Der 
junge Nietzsche (1912) S. 267-268; die Autorin ist dafür die einzige Quelle und
man darf, wie immer bei ihr, am Wahrheitsgehalt zweifeln). Das Soldatische bei
Nietzsche und Nietzsche als (verhinderter) Soldat wird im Weltkrieg Erbauungsli-
teratur. Darüber hinaus wußten die deutschen Autoren nicht recht, wie sie mit 
Nietzsche umgehen sollten. Sie mußten leugnen, daß irgendein Deutscher an
diesem Krieg schuld sei, sie deuteten an, daß Nietzsche fast Pazifist gewesen
sei, ein deutscher Nationalist jedenfalls nicht, daß es ihm um innere Kämpfe ging, 
um realen Krieg nur selten, aber irgendwie doch (ein Beispiel für diese Art der 
Apologie, die umstandslos zu den Vorzügen des Krieges wechseln kann: Max
Brahn, Friedrich Nietzsches Meinungen über Staaten und Kriege. – Leipzig
1915). Der Nationalökonom Werner Sombart ist auf den Bellizisten Nietzsche
vielleicht erst durch den britischen Feldzug gegen diesen gekommen, er besteht
auf der Einheit der deutschen Geschichte (Potsdam und Weimar), Nietzsche wird 
zum letzten großen Deutschen ernannt). Sombart schmäht in nietzscheanischen 
Tönen nicht-militaristische Ordnung als Verpöbelung und Verameisung (schon 
Sombarts Titel ist eine nietzscheanische Konstruktion). Aber tatsächlich preist 
Sombart die deutsche Idee der „Organisation“, die für Nietzsche „Verameisung“ 
wäre, und feiert un-nietzscheanisch „Pflicht“, den „erdenfreien Menschen“ und die 
„Welt der Ideale“. Von Nietzsches Europäertum distanziert er sich ausdrücklich, 
das ist nur ein Überrest des alten herderschen Menschheitsideals (Händler und 
Helden : patriotische Besinnungen. – München 1915). Max Scheler schwärmt in 
an Nietzsche angelehnten Worten für Macht (Machtwillen, Wollens- und Tunkön-
nen, Kampf um ein Höheres als das Dasein), aber tatsächlich ist es immer
schnell Treitschkes Machtstaat. Sein Versprechen, daß Kriegsmoral Vorstufe der 
religiösen Liebensmoral sein wird folgt gewiß nicht Nietzsche. Sein Europäertum 
beruft sich auf Nietzsche, aber er versichert, Krieg sei der beste Weg dahin (Der
Genius des Krieges und der Deutsche Krieg. – Leipzig 1915). Schelers „Gesin-
nungsmilitarismus“ folgt Nietzsches Vorbild in der Versicherung, daß dieser Mili-
tarismus friedensfähig sei. Scheler hatte vor dem Krieg Nietzsches Begriff des 
Ressentiment in die Schulethik eingeführt, jetzt versichert er, daß dem Gesin-
nungsmilitarismus Haß fremd sei, denn Haß geht auf das Ressentiment der
Schwachen zurück (Über Gesinnungs- und Zweckmilitarismus : eine Studie zur 
Psychologie des Militarismus, in: M. Sch., Krieg und Aufbau. – Leipzig 1916. –
S. 167-195). 1914 wurde Nietzsches Rede von Heroismus, Gefahr und Sieg, von
Gehorsam und Befehlen, die einen militärischen Ursprung hatte, von dem er sie 
zu Metaphern für Kultur umwandelte, wieder zu ihrem eigentlichen Ursprung,
dem Krieg, zurückgeführt. Was Nietzsche unmetaphorisch zum Krieg (und zum 
Frieden) sagt, findet wenig Interesse.

841

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Schon vor dem Weltkrieg hatte ein französischer Offizier versucht, einen Über-
blick über Nietzsches Äußerungen zum Krieg zu geben, er hatte bereits damit zu
kämpfen, daß nicht viele von Nietzsches Äußerungen sich mit realen Kämpfen 
befaßten und er bemerkte bereits den Widerspruch zwischen Nietzsches Aver-
sion gegen den militarisierten Nationalismus in Europa und seiner Bewunderung
für „den Krieg an sich“ bemerkt (Édouard Méra, Nietzsche et ses pensées sur la
guerre, in: Le spectateur militaire t. 92 (1913), No. 551, S. 321-347, t. 93 (1913) 
No. 553, S. 29-51, No. 555, S. 197-216, No. 558, S. 415-438, t. 94 (1914),
No. 562, S. 270-297, t. 95 (1914) No. 566, S. 104-135, t. 98 (1915), No. 585, S. 190-
232). Auch die folgenden Darstellungen waren meist Überblickstexte mit dem
Tenor, daß Nietzsches Äußerungen ambivalent seien, mal nach realen Konflik-
ten, mal nach Metaphern, mal nach Bellizismus, mal nach Pazifismus klängen.
Das einzige sichere Ergebnis: Mit den Kriegen der Gegenwart habe Nietzsches
Rede vom Krieg nichts zu tun (Bubnoff beispielsweise will zeigen, daß Nietzsche 
den griechischen, agonistischen Krieg lobt und spätere Kriege verwirft). Gele-
gentlich wurden einzelne Momente betont, ohne daß sich eine Auslegungstradi-
tion bildete. So erkannte man durchaus, daß bei Nietzsche der Frieden von den 
„Starken“ kommt, der Krieg von den „Schwachen“ (das hatte Scheler 1916 bereits 
gesehen, später Brunet 1919 und Rogge 1925). Die nationalsozialistische 
Nietzsche-Deutung war seit ihren Anfängen bei Alfred Baeumler auf den Krieg
fixiert. Er findet bei Nietzsche die Kulturkämpfe des Weltkriegs: germanische 
Freiheit gegen römischen Etatismus der Entente; Nietzsches „Große Politik“ wird
zum deutschen Wunschbild des Augusterlebnisses 1914 (Nietzsche, der Philo-
soph und Politiker. – Leipzig 1931). Vgl. Heinrich Härtle, Nietzsche und der Nati-
onalsozialismus. – München 1937. – S. 42-48 (philosophisch unbedarft, aber 
verglichen mit Baeumlers Rapsodien war dessen Nachfolger als oberster NSdAP-
Beobachter der Philosophie fast ein Nietzsche-Philologe); Kurt Hildebrandt, Die 
Idee des Krieges bei Goethe Hölderlin Nietzsche, in: Das Bild des Krieges im 
deutschen Denken / hrsg. von August Faust. – Stuttgart Bd. 1, 1941. – S. 371-
409, Nietzsche S. 401-409 (findet selbst beim späten Nietzsche Volksgemein-
schaft und Wiedergeburt Europas durch das Deutschtum); Hans Wenke, Zur Phi-
losophie des totalen Krieges, in: Geistige Gestalten und Probleme : Eduard
Spranger zum 60. Geburtstag. – Leipzig 1942. – S. 267-289, Nietzsche 281-285 
(feiert das Schöpferische des Krieges, hat aber Sinn dafür, daß es nicht um den 
modernen Krieg geht). Bei den Gegnern Deutschlands gab es im Zweiten Welt-
krieg kein dem Ersten Weltkrieg vergleichbares Interesse an Nietzsche: Jetzt 
wollte man nicht mehr an Nietzsche einen Umschwung des deutschen National-
charakters konstatieren, sondern sah eine jahrhundertelange Vorgeschichte des 
Nationalsozialismus, in der Nietzsche nur eine Episode sein konnte. Die Schul-
philosophie erklärte, daß es bei Nietzsche (fast) nie um reale Kriege geht (so Karl 
Jaspers 1936) oder, wenn es doch darum geht, es sich um politische Publizistik 
handelt, die Philosophen nichts angeht (Walter Kaufmann 1950). Erst nach Jahr-
zehnten wurde Krieg erneut zum Thema: wieder in Gelegenheitsschriften, aber 
weniger aus existentiellem Interesse an der Konfliktgeschichte des 20. Jahrhun-
derts, mehr aus Vollständigkeitsbedürfnis der Nietzsche-Philologie. Philologische
Fortschritte sind in 100 Jahren nicht erzielt worden.

Nietzsche im Ersten Weltkrieg: James Joll, The English, Friedrich Nietzsche 
and the First World War, in: Deutschland in der Weltpolitik des 19. und 20. 

842

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jahrhunderts : Fritz Fischer zum 65. Geburtstag / hrsg. von Imanuel Geiss
und Bernd Jürgen Wendt. – Düsseldorf 1973. – S. 287-305; Nicholas Martin, 
Fighting a Philosophy : the Figure of Nietzsche in British World War Propa-
ganda, in: Modern Language Review 98 (2003) 367-380, Neudruck u.d.T.:
Nietzsche as Hate-figure in Britain‘s Great War : ‚the Execrable Neech‘, in: 
The First World War as a Clash of Cultures / ed. by Fred Bridgham. – Rochester,
NY 2006. – S. 147-166; Peter Hoeres, Krieg der Philosophen : die deutsche
und die britische Philosophie im Ersten Weltkrieg. – Paderborn 2004. – S. 191-
209, Register; Jennifer Ratner-Rosenhagen, American Nietzsche : a History of an
Icon and his Ideas. – Chocago, Ill. 2012. – S. 136-144.
Der Weltkrieg war der Wendepunkt von der Nietzscherezeption auf der Linken
zur Nietzsche-Rezeption auf der Rechten. Vgl. zur Bedeutung Nietzsches für 
die Weltkriegsgeneration: Nietzsche und die Konservative Revolution / hrsg.
von Sebastian Kaufmann und Andreas Urs Sommer. – Berlin 2018 Einen 
Überblick über Nietzsche und Krieg im Nationalsozialismus: Martha Zapata
Galinda, Triumph des Willens zur Macht : zur Nietzsche-Rezeption im NS-
Staat. – Hamburg 1995. – S. 156-181. Die Bandbreite nationalsozialistischer 
Haltungen ist bibliographisch dokumentiert bei Frank Richard Krummel, 
Nietzsche bei den Deutschen III (1998).

Nietzsches Einfluß auf die Traditionen der Internationalen Beziehungen und der 
Friedens- und Konfliktforschung blieb gering. Daß es überhaupt IB-Literatur zu 
Nietzsche gibt, liegt an Hans Morgenthau. Sein Interesse an Nietzsche ist bekannt,
es ist aber unbekannt, was ihn an Nietzsche interessierte (und bei dem als politi-
schem Philosophen notorisch eklektizistischen Morgenthau nur zu erraten). 
Naheliegend ist, die grundlegende Rolle der „Macht“ für die Definition der Politik 
auf Nietzsche zurück zu führen, aber es gibt keine Einigkeit, wie Morgenthaus
und Nietzsches Machtbegriff zu einander stehen (in Scientific Man vs. Power 
Politics. – Chicago 1946. – S. 193 hat Morgenthau seine eigene Rede von lust for
power einmal mit will to power gleichgesetzt, ohne Nietzsche zu nennen). Peter-
sen identifiziert lust for power/animus dominandi mit einer konventionellen Deu-
tung des Wille zur Macht als Machtkampf; Laurence liest Morgenthau wie ge-
wöhnlich und Nietzsche wie Deleuze und verneint die Möglichkeit dieser Gleich-
setzung; Rösch sieht bei Morgenthau einen zweiten, normativen Machtbegriff, der
eher an Nietzsche erinnere als lust for power. Wenn wir nicht nach Einflüssen,
sondern nach Parallelen suchen, käme Morgenthaus Rede vom purpose einer 
Nation als Behauptung eines nationalen Willens Nietzsches agonalem Machtbe-
griff am nächsten, aber die Rede vom purpose der Nationen ist in der Tradition 
des Realismus nach Morgenthau ausgeschlossen worden.

Morgenthaus Interesse an Nietzsche ist dokumentiert bei Christoph Frei, 
Hans J. Morgenthau : eine intellektuelle Biographie. – Bern 1993. – S. 95-117 
(er hat nichts Substantielles zu Morgenthau, Nietzsche und Macht gefunden 
und sieht Nietzsches Bedeutung mehr für Morgenthaus generell „realistische“ 
Haltung). Mihaela Neascu hat den Morgenthau-Nachlaß erneut durchgearbei-
tet und macht auf so viele mögliche Nietzsche-Anklänge aufmerksam, daß
man sich mehr Unterscheidungen wünscht, z.B., daß Nietzsche politische 
Macht nie so würdigen konnte wie der „Realist“ Morgenthau; zur Theorie der
internationalen Beziehungen kommt sie nicht (Hans J. Morgenthau‘s Theory

843

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


of International Relations : Disenchantment and Re-Enchantment. – Basing-
stoke 2010). Vgl. Ulrik Enemark Petersen, Breathing Nietzsche‘s Air : New
Reflections on Morgenthau‘s Concepts of Power and Human Nature, in: Alter-
natives 24 (1999) 83-118; Felix Rösch, Pouvoir, puissance, and Politics :
Hans Morgenthau‘s Dualistic Concept of Power?, in: Review of International 
Studies 40 (2014) 349-365, zu Nietzsche S. 357-363; Michael Laurence,
Nietszche (sic!), Morgenthau, and the Roots of Realism (2015), https://www.e-
ir.info/2015/06/24/nietszche-morgenthau-and-the-roots-of-realism (sic!).

Bei der Gründung der Friedensforschung hat Nietzsche zweimal Hilfe geleistet.
Die erste, nicht nachhaltige Gründung war der Versuch von Heinrich Rogge, im 
Umfeld von Stresemanns Annäherung an den Völkerbund eine Friedenswissen-
schaft zu etablieren. 1925 war Rogges Ausgangspunkt noch Nietzsches Frieden
aus Stärke gewesen (s.o.), 1934 wird Nietzsche noch erwähnt, tatsächlich hält 
Rogge sich aber an die sogenannte „Friedenspolitik“ Bismarcks, die Nietzsche 
ständig als „kleine Politik“ verurteilt hatte (Nationale Friedenspolitik : Handbuch 
des Friedensproblems und seiner Wissenschaft S. 309f.). Die zweite, nachhalti-
gere Gründung war Georg Pichts Rolle bei der Etablierung der deutschen Frie-
densforschung um 1970. Er war vielleicht der wichtigsten Nietzsche-
Kommentator dieser Zeit, aber Nietzsches Bedeutung für die Friedensforschung
muß man in seinen Texten zur Methode der Zukunfts- und Friedensforschung 
suchen, wo Nietzsche kaum erwähnt wird, aber dauernd gegenwärtig ist: Im 
Atomzeitalter muß die Menschheit politische Verantwortung für sich und die Erde
übernehmen (vgl. besonders: Die Erkenntnis der Zukunft (1968), jetzt in: G. P.,
Zukunft und Utopie. – Stuttgart 1992).         

KGW = Werke : Kritische Gesamtausgabe / begründet von Giorgio Colli und Ma-
zzino Montinari. – Berlin 1967 -
Enthält das Gesamtwerk von 1852 bis 1889. Die von Nietzsche veröffentlichten 
oder publikationsfähig hinterlassenen Schriften seit 1870 und die Nachlaßfrag-
mente seit 1869 sind erschienen, ein Teil der philologischen Nachberichte fehlt 
noch. In den nachgelassenen Heften wurden private Notizen gestrichen und Vor-
stufen zu von Nietzsche publizierten Texten in den kritischen Apparat verscho-
ben. Abteilung IX enthält eine Neuedition und Faksimiles der vollständigen Hefte
1885-1889.
KSA = Kritische Studienausgabe / hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. 
– Berlin 1980, 2. Aufl. 1988
Die Taschenbuchausgabe enthält Schriften und philosophischen Nachlaß von
1870 bis 1889 nach dem Text der KGW Abteilungen III-VIII. Bd. 14 ist eine Kurz-
fassung des kritischen Apparats der KGW.
Die beiden Ausgaben sind seitengleich, unterscheiden sich jedoch in der Seiten-
zählung; eine Seitenkonkordanz beider Ausgaben gibt es in KSA 15, 213-259. 
Die Nachlaßfragmente können durch Jahr, Nummer des virtuellen Heftes (in fünf 
chronologischen Abteilungen 1869-1874, 1875-1880, 1881-1882, 1882-1885,
1885-1889 jeweils mit 1 beginnend) und Nummer innerhalb des jeweiligen virtuel-
len Heftes in beiden Ausgaben leicht gefunden werden, z.B. NF 1881 12[62]. Die 
ältere Literatur zitierte den Nachlaß v.a. nach der Kompilation Der Wille zur 

844

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Macht; Konkordanz der Ausgaben 1901 und 1906 dieses Buches (und des Nach-
laßbandes 1956 der Nietzsche-Ausgabe von Karl Schlechta) zur KGW in:
Nietzsche-Studien 9 (1980) 446-490.  
KSA 15, 273-367 enthält ein Eigennamensregister. Sachregister gibt es nur für
ältere Ausgaben: Richard Oehler, Nietzsche-Register. – Leipzig 1926, letzte
Bearbeitung Stuttgart 1943; Karl Schlechta, Nietzsche-Index zu den Werken in
drei Bänden. – München 1965.

KGB = Briefwechsel : Kritische Gesamtausgabe / begründet von Giorgio Colli und 
Mazzino Montinari. – Berlin 1975-2004.

MA Menschliches, Allzumenschliches : ein Buch für freie Geister (1878)
WS Der Wanderer und sein Schatten (1880), 1886 im 2. Band von MA
VMS Vermischte Meinungen und Sprüche (1879), 1886 im 2. Band von MA
M Morgenröthe : Gedanken über die menschlichen Vorurtheile (1881)
FW Die Fröhliche Wissenschaft I-IV (1882, bis 342), V (1887, ab 343)
Za Also sprach Zarathustra : ein Buch für Alle und Keinen, I (1883),

II (1883), III (1884), IV (1885 Privatdruck, 1891 öffentlicher Druck)
JGB Jenseits von Gut und Böse : Vorspiel einer Philosophie der Zukunft

(1886)
GM Zur Genealogie der Moral : eine Streitschrift (1887)
GD Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert 

(1888, 1889 veröffentlicht)
AC Der Antichrist : Fluch auf das Christentum (1888, 1895 veröffentlicht)
EH Ecce homo : wie man wird, was man ist (1888, 1905 veröffentlicht)

Der griechische Staat
1872 ein handschriftliches Weihnachtsgeschenk für Cosima Wagner. Erste Veröf-
fentlichung (als Faksimile) in: Fünf Vorreden zu fünf ungeschriebenen Büchern. –
Berlin 1943, jetzt in: KGW III/2, 266-270 = KSA 1, 772-776 
Vorstufe: NF 1871 10[1], in: KGW III/3, 358-362 = KSA 7, 344-348.  
Der ursprüngliche bellum omnium contra omnes ist zum Krieg zwischen Staaten 
geworden: seltener, aber heftiger. Zwischen den Kriegen kann die Kultur wach-
sen. Heute lassen Menschen ohne Volks- und Staatsinstinkte den Staat nur gel-
ten, wenn er ihren Interessen dient. Sie wollen Sicherheit, hoffen auf ein System 
etwa gleich großer Staaten (dann würden Kriege als unberechenbar unterbleiben)
und fordern, die Entscheidung über Krieg und Frieden dem Egoismus der Mas-
sen und deren Vertretern zu überlassen. Dahinter stehen eine ungermanische, 
unmetaphysische Philosophie und „jene wahrhaft internationalen heimatlosen
Geldeinsiedler“. Der Krieg kann den Weg von der Staatentendenz zur Geldten-
denz aufhalten; im Krieg ist der Staat nicht Schutzanstalt egoistischer Einzelner,
sondern erzeugt Vaterlands- und Fürstenliebe, „einen ethischen Schwung [...], 
der auf eine viel höhere Bestimmung hinweist.“ Kriege sind für den Staat so nötig 
wie Sklaven für die Gesellschaft. Krieg und Soldatenstand sind „Urbild des Staa-
tes“, weil sie Hierarchien herstellen. Der Krieg erzeugt den militärischen Genius,
der am Anfang des Staates und damit der Kultur steht. Militärische Organisation, 
die Menschen opfert, entlarvt die Rede von „Würde des Menschen“ und „Würde
der Arbeit“. Jeder Mensch (und seine Tätigkeit) hat nur so viel Würde, wie er

845

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Werkzeug des Genius ist: „nur als völlig determiniertes, unbewußten Zwecken 
dienendes Wesen kann der Mensch seine Existenz entschuldigen.“

Menschliches, Allzumenschliches : ein Buch für freie Geister. – Chemnitz :
Schmeitzner, 1878
Neuausgabe Leipzig 1886 als Menschliches, Allzumenschliches Bd. I.
444 Krieg
Gegen den Krieg spricht, daß der Sieger dumm und der Besiegte boshaft wird,
für den Krieg, daß er barbarischer und natürlicher macht. Es ist eine Erholung der
Kultur, die kräftigt – zum Guten und zum Bösen.
475 Der europäische Mensch und die Vernichtung der Nationen
Handel und Industrie, Bücher- und Briefverkehr, das Nomadenleben aller Nicht-
Landbesitzer bringen Schwächung und letztlich Vernichtung der Nationen. Es
entsteht eine Mischrasse, ein europäischer Mensch. Nationale Feindseligkeiten 
und künstlich erzeugten Nationalismus können nur noch durch Lüge und Gewalt 
erhalten werden. Wer das erkannt hat, soll sich als guter Europäer bekennen.
Das Judenproblem gibt es nur als Neid und Haß in den Nationalstaaten, beim 
Aufbau der europäischen Mischrasse wird der jüdische Beitrag gebraucht.
476 Scheinbare Überlegenheit des Mittelalters
Gegen den Universalismus der mittelalterlichen Kirche scheinen die Ziele der neu-
zeitlichen Nationen und Staaten kleinlich, niedrig, materiell, räumlich beschränkt.
Aber jener Universalismus beruhte auf Fiktionen, die neuen Institutionen helfen 
wirklichen Notständen ab. Es kommt eine Zeit, in der neue Institutionen den
gemeinsamen wahren Bedürfnissen aller Menschen dienen werden.
477 Der Krieg ist unentbehrlich
Es ist bloßes Schönseelentum, von einer Menschheit noch etwas zu verlangen,
die verlernt hat, Kriege zu führen. Einstweilen bringt nur der Krieg die nötige raue
Energie, tiefen unpersönlichen Haß, Mörder-Kaltblütigkeit mit gutem Gewissen,
gemeinsame organisierende Glut, stolze Gleichgültigkeit gegen große Verluste. 
Die Kultur kann auf Leidenschaften, Laster und Bosheiten nicht verzichten. So 
wie einst Tierhetzen, Gladiatorenkämpfe und Christenverfolgungen kein Ersatz 
sein konnten, können es heute Entdeckungsreisen, Durchschiffungen und Erklet-
terungen nicht sein. Je mehr solche Surrogate des Krieges aufgefunden werden, 
desto mehr wird erkannt, daß nur furchtbare Kriege als zeitweilige Rückfälle in die
Barbarei, die Kultur vor den Mitteln der Kultur schützen können.

Der Wanderer und sein Schatten. – Chemnitz : Schmeitzner, 1880
Neuausgabe Leipzig 1886 als Menschliches, Allzumenschliches Bd. II, Abt. 2. 
187 Krieg als Heilmittel
Nur matt und erbärmlich werdenden Völkern kann man den Krieg als Verlänge-
rung ihres Lebens empfehlen. Nicht-sterben-können ist auch bei Völkern ein Zei-
chen greisenhafter Empfindung. Ein volleres und tüchtigeres Volk, das bereit ist, 
das Leben für eine einzige gute Empfindung hin zu geben, hat keine Kriege nötig.
284 Das Mittel zum wirklichen Frieden
Heute sagen alle Regierungen, daß sie ihr Heer nicht zu Eroberungen, sondern 
nur zur Verteidigung unterhalten. Sie berufen sich auf das Recht der Notwehr.
Damit unterstellen sie dem Nachbarn, heimliche Überfälle zu planen. Die Unter-
stellung der schlechten Gesinnung ist eine Inhumanität schlimmer als der Krieg: 
nämlich Aufforderung und Ursache zu Kriegen. Der Lehre von der Notwehr muß 

846

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


man so abschwören wie den Eroberungsgelüsten. Vielleicht kommt ein Tag, an 
dem das stärkste, durch Kriege und Siege und militärische Ordnung ausgezeich-
nete Volk sich freiwillig wehrlos macht „- das ist das Mittel zum wirklichen Frie-
den, welcher immer auf einem Frieden der Gesinnung ruhen muss.“ Lieber zu
Grunde gehen als Haß und Furcht des sogenannten bewaffneten Friedens! Die 
von den Liberalen geforderte allmähliche Abrüstung führt nicht zum Ziel; aber das
stärkste Volk kann die Kriegsglorie beenden.
292 Sieg der Demokratie
Alle politischen Mächte versuchen aus Angst vor dem Sozialismus dem Volk zu 
schmeicheln. Die Demokratie wird sich durchsetzen und durch Progressivsteuer 
einen Mittelstand schaffen; der Sozialismus wird wie eine Krankheit vergessen
werden. Die Demokratie führt zu einem europäischen Völkerbund, in dem die
einzelnen Völker nur noch die Stellung eines Kantons haben. Die historischen 
Erinnerungen der einzelnen Völker spielen keine Rolle mehr, die Grenzen werden
nach geographischer Zweckmäßigkeit bestimmt. Die künftigen Diplomaten wer-
den Kulturforscher, Landwirte, Verkehrskenner sein und „keine Heere, sondern 
Gründe und Nützlichkeiten hinter sich haben.“ Dann werden äußere und innere 
Politik untrennbar verknüpft sein, während jetzt die äußere Politik gebietet.

Die Fröhliche Wissenschaft. – Chemnitz : Schmeitzner, 1882
23 Anzeichen der Corruption
Es ist ein Zeichen des Fortschritts und der Aufklärung, wenn die bisherige Ein-
heitsreligion von einer Vielzahl von „Aberglauben“ abgelöst wird. Erschlaffung 
und Bequemlichkeit gelten dann mehr als Krieg und Lust am Krieg („die Bequem-
lichkeiten des Lebens werden jetzt eben so heiß erstrebt, wie ehedem die kriege-
rischen und gymnastischen Ehren“). Die Summe der Energie der Individuen ist 
reicher als die alte Volks-Energie und Volks-Leidenschaft. Die Grausamkeit wird
verfeinert, es gibt geistreichere Formen des „Mordes“ als Dolch und Überfall. Im 
Verfall der Sitten treten Tyrannen auf, frühreife Erstlinge der Individuen: Die Liebe
zu dem eben erst entdeckten ego ist mächtiger als die Liebe zu dem alten, ver-
brauchten, totgeredeten Vaterland.

Also sprach Zarathustra : ein Buch für Alle und Keinen, Erster Teil. –
Chemnitz : Schmeitzner, 1883
Vom Krieg und Kriegsvolke
Zarathustra spricht als Krieger, Bruder und bester Feind der Krieger. Krieger sind
nicht groß genug, um Haß und Neid nicht zu kennen, können aber groß genug
sein, sich ihrer nicht zu schämen. Wer nicht Heiliger der Erkenntnis werden kann, 
kann deren Krieger werden, Gefährte und Vorläufer des Heiligen. Die Uniform soll
nicht Versteck in der Einförmigkeit sein. Krieger sollen ihren Feind suchen, ihren
Krieg suchen, für ihren Gedanken. „Ihr sollt den Frieden lieben als Mittel zu neuen
Kriegen. Und den kurzen Frieden mehr, als den langen … Ihr sagt, die gute
Sache sei es, die sogar den Krieg heilige? Ich sage euch: der gute Krieg ist es,
der jede Sache heiligt.“ Feinde wählen, die gehaßt werden können, nicht verach-
tet! Höchste Vornehmheit ist Gehorsam; „der Mensch ist Etwas, das überwunden
werden soll.“ Was liegt am Lang-Leben! Welcher Krieger will geschont sein!

847

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jenseits von Gut und Böse : Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. –
Leipzig : Naumann, 1886
208 Skepsis ist Mißtrauen gegen den Willen, philosophisches Gegenstück 
zur Nervenschwäche. Europa, geprägt von der plötzlichen Stände- und Rassen-
mischung, ist skeptisch, sein Willen gelähmt. In Rußland gibt es dagegen starken
Willen, der darauf wartet, ausgelöst zu werden. Europa ist nur deshalb nicht 
bedroht, weil Rußland mit Kriegen in Indien und inneren Umstürzen rechnen 
muß. Bedrohung wäre für Europa besser: Ein Willen Europas, eine über Europa 
herrschende Kaste, für Jahrtausende geltende Ziele – das Ende der europäi-
schen Kleinstaaterei und der dynastischen wie demokratischen „Vielwollerei“.
Schon das nächste Jahrhundert „bringt den Kampf um die Erd-Herrschaft – den 
Zwang zur grossen Politik.“
209 Europa ist in ein neues kriegerisches Zeitalter eingetreten, eine neue, 
männlichere Art Skepsis. Friedrich der Große zeigt, daß Soldatentum und härtere, 
männliche, deutsche Skepsis vereinbar sind. Der deutsche Geist ist, trotz aller
Romantik, von männlicher Skepsis bestimmt: Unerschrockenheit des Blicks, Tapfer-
keit und Härte der zerlegenden Hand, zäher Willen zu gefährlichen Entdeckungsrei-
sen, vergeistigte Nordpol-Expeditionen.

Die Fröhliche Wissenschaft (‚la gaya scienza‘). – neue Ausgabe. – Leipzig :
Fritzsch, 1887
362 Unser Glaube an eine Vermännlichung Europa‘s
Wir verdanken es Napoléon (nicht der Revolution), „dass sich jetzt ein paar krie-
gerische Jahrhunderte auf einander folgen dürfen ... dass wir in‘s klassische Zeit-
alter des Kriegs getreten sind, des gelehrten und zugleich volkstümlichen Kriegs
im grössten Maßstabe.“ An Napoléon liegt es, „dass der Mann in Europa wieder 
Herr über den Kaufmann und Philister geworden ist.“ Dieses Erbe von Antike und 
Renaissance wird vielleicht Herr über den Nationalismus werden und so 
Napoléon fortsetzen, der das Eine Europa als Herrin der Erde wollte.

5.5 Rußland
Rußland hatte keine eigene Tradition einer modernen Analyse von Frieden und 
Krieg in Philosophie oder Theologie. Es gab dafür auch keine institutionellen Voraus-
setzungen: An den russischen Universitäten gab es keine Lehre der politischen Phi-
losophie (nach 1848 wurde die Philosophie sogar völlig von den Universitäten 
verbannt und kam erst allmählich und zunächst nur als Logik und Psychologie
zurück). Die Orthodoxie kannte keine Debatten um Krieg und Frieden und die 
theologischen Akademien erreichten zudem die Laienöffentlichkeit nicht. Es gab 
keine „Kulturorthodoxie“ in Analogie zum Kulturprotestantismus. Philosophische 
Reflexion gesellschaftlicher Zustände mußte in Rußland im 19. Jahrhundert von 
der Gesellschaft selber geleistet werden und war zunächst von der Zensur stär-
ker behindert als im westlichen Europa. Die Slawophilen verfügten mit sobornost’ 
über einen zentralen Begriff, der Ausgangspunkt einer Friedenstheorie hätte wer-
den können, die den subjektiven Faktor betont. Sobornost’ (wörtlich etwa „Ver-
sammeltheit“, freier „Gemeinschaft“ oder „Brüderlichkeit“) meint menschliche 

848

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Beziehungen ohne Gewalt, ohne Sieger und Besiegte. Diese Gemeinschaft ist
v.a. die christliche Kirche und der Begriff soll den Unterschied des originär christ-
lichen Ostens zu dem von heidnischen Traditionen geprägten Westen ausdrü-
cken. Während im Westen im 19. Jahrhundert Brüderlichkeit zu Solidarität und
Altruismus säkularisiert wird, bleibt in Rußland die Notwendigkeit einer religiösen 
Basis unbezweifelt. Das wird noch im späteren 19. Jahrhundert bei Dostojewski
und Tolstoi so bleiben (Renan spottete über Tolstoi, die Wahrheit bei Bauern zu 
suchen, das könne nur noch einem Russen einfallen). Sobornost’ ist von den
Slawophilen nie als Frieden entwickelt worden und zeigt damit, nicht anders als
Brüderlichkeit, Solidarität oder Altruismus im Westen, daß ein direkter Schluß von
einem Sozialkonzept auf eine Friedenstheorie nicht gegeben sein muß. Wenn 
internationale Beziehungen von den Slawophilen überhaupt angesprochen wur-
den, dann als Ost-West-Beziehungen in Europa. Deshalb wird auf die Slawophi-
len nur im Kapitel POLITIK ZWISCHEN STAATEN hingewiesen (Abschnitt 2.7).
Erst Fjodor Dostojewski hat das slawophile Ideal eines Zusammenlebens ohne
Sieger und Besiegte auf den Weltfrieden übertragen. Dostojewski kann Tolstoi in
vielem ähneln: Es hat dasselbe Mißtrauen gegen Institutionen, russische und
völkerrechtliche, und dieselbe Art, sich an der Orthodoxen Kirche vorbei auf eine 
Christianisierung zu berufen, die mehr in spe als in re ist. Aber Dostojewski ist
nicht von der Brüderlichkeit zum Pazifismus gekommen. Er hat die „russische
Idee“ so sehr im Kontext der Ost-West-Spannungen entwickelt und aus seinen 
religiösen Präferenzen außenpolitische Kommentare gemacht. Auch er wird des-
halb im Kapitel POLITIK ZWISCHEN STAATEN behandelt (Abschnitt 2.7.1).  Daß
Dostojewski und Tolstoi trotz ähnlicher Ausgangspunkte zu einer völlig anderen 
Haltung zum Krieg kommen, zeigt noch einmal die Sonderstellung des Pazifisten
Tolstoi in Rußland. Aber sein Rückgriff auf russische Denkmuster gibt ihm auch
international eine Sonderstellung.

5.5.1 Graf Lew Nikolajewitsch Tolstoi
1828-1910, Studium orientalischer Sprachen und der Rechtswissenschaft, Offi-
zier bis 1855 (mit Einsätzen im Kaukasus und im Krimkrieg), Grundbesitzer und
gelegentlicher Dorfschullehrer. Autor von Romanen und Erzählungen, von päda-
gogischen, religiösen, sozialkritischen und pazifistischen Schriften. Biographie: 
Rosamund Bartlett, Tolstoy : a Russian Life. – London 2000. Tolstois Widersprü-
che und seine Liebe zum Widerspruch werden deutlich in Maxim Gorkis Erinne-
rungen an Tolstoi (dt. 1920 u.ö.). Überblicke zu Tolstoi als Schriftsteller: Wilhelm 
Lettenbauer, Tolstoj : eine Einführung. – München 1984; The Cambridge Compa-
nion to Tolstoy / ed. by Donna Tussing Orwin. – Cambridge 2002.

1. Vom Künstler zum Propheten?
Zwischen Tolstois Ruhm als Erzähler und seinem Wirken als Pazifist liegt ein 
Bruch, den er selber als religiöse Konversion beschrieb. Biographen und Litera-
turhistoriker haben eine komplexe, langjährige Krise mit religiösen, politischen, 
sozialen, persönlichen Momenten und mit einem langfristig ungewissen Ausgang
konstatiert. Aus dem Erzähler, der sich auf philosophisch-religiöse Äußerungen 
seiner fiktiven Personen beschränkte (oder auf sein Tagebuch), wurde der Ver-

849

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fasser nicht weniger theologischer, sozialkritischer und pazifistischer Bücher und
Broschüren. Vom Wechsel zum Bauernkittel ganz zu schweigen. „Nach 1878 
bündelt Tolstoi seine Ansichten zu einer publizistischen Großoffensive. Er wollte 
die Aristokratie durch Enteignung zerstören, die Kirche durch Rationalismus, den
Staat durch Anarchie, die Kunst durch Moral und letztlich sogar die Menschheit
durch Keuschheit“ (Uwe Schmid, Lew Tolstoi. – München 2010. – S. 9). Was in 
Krieg und Frieden noch wie ein europäischer Erziehungsroman aussehen konnte, 
ist in Anna Karenina bereits von Tolstois Krise geprägt. In beiden Romanen ist 
Tolstoi auf die Konversion seiner männlichen Hauptperson angewiesen, die seine
eigene präfiguriert. Pierre (in Krieg und Frieden) und Levin (in Anna Karenina)
lernen von Bauern, dem Leben zu trauen, statt am Sinn des Lebens zu verzwei-
feln. Aber Tolstoi wußte, als er Anna Karenina beendete, bereits, daß allein die 
reale Aufhebung der gesellschaftlichen Arbeitsteilung ihm einen Weg zum Sinn 
des Lebens eröffnen könnte. 

Vgl. zu den Schwierigkeiten der ethischen und narrativen Lösungen in Tolstois 
literarischem Werk: Käte Hamburger, Tolstoi : Gestalt und Problem. – 2. Aufl. 
1963. – S. 84-90; Gary Saul Morson, Hidden in Plain View : Narrative and
Creative Potentials in ‚War and Peace’. – Aldershot 1987; Donna Tussing Or-
win, Tolstoy’s Art and Thought, 1847-1880. – Princeton, NJ 1993.

Krieg und Frieden hat zwei Konversionen, eine zu einem kosmischen Gefühl und 
eine zum Alltagsleben; Gott ist sorgfältig ausgespart. Tolstois Rückkehr zur Rede 
von Gott ist keine Rückkehr zum Kirchenglauben und Kirchenbrauch, sondern 
umgekehrt der Beginn eines 30jährigen Kampfes gegen das Pseudo-Christentum 
im Namen der echten Lehre Jesu Christi. Er studierte jahrelang die biblische 
Texttradition und hat die Evangelien rearrangiert und übersetzt nach dem Bild, 
das er sich vom unverfälschten Christentum gemacht hatte. Seine Evangelien-
harmonie hat er als sein Hauptwerk angesehen und die neuere Kritik hat ihm 
gründliche Kenntnisse bescheinigt, freilich auch einen sehr freien Umgang mit der 
Überlieferung. Er will alles Übernatürliche aus der Religion entfernen, darin folgt
er seinen religionskritischen Lehrern des 18. Jahrhunderts, vor allem Rousseau.
Gott ist weder Schöpfer der Welt noch eine Person (und schon gar nicht drei Per-
sonen). Die gesamte Gnaden- und Rechtfertigungslehre und die Eschatologie
sind verschwunden. Tolstoi akzeptiert von dem Weisheitslehrer Jesus von Naza-
reth zwei Lehren: die Verkündigung Gottes als das Leben und die Ethik der Berg-
predigt. Für seinen Gottesbegriff kann er in den Evangelien freilich nur wenige
Ansätze finden. Tolstois Gott ist eine Kraft/Macht, der Urquell von allem; der
Mensch ist ein Teilchen dieses Urquells, Gott kann nur im Geist der Menschen 
realisiert werden. Tolstoi geht von einem Leben nach dem Tode als Rückkehr 
zum göttlichen Ursprung aus, aber wir sollen uns das nicht als ein persönliches
Fortleben vorstellen (schon gar nicht als eine Belohnung oder Bestrafung, die ja 
auch im irdischen Leben verschwinden sollen). Das Ziel des menschlichen Lebens 
ist, irgendwo zwischen einem buddhistischen Nirwana und einer Schopenhauer-
schen Aufhebung der Individuation, die Wiedervereinigung mit dem göttlichen 
Ursprung durch Lösung von allen Antrieben, die uns daran hindern wollen. Der
Tod muß nicht gefürchtet werden. Tolstoi geht davon aus, daß alle Religionen im 
Kern dasselbe verkünden. Er hat sich für europäische mystische Tradition und 
asiatische Religionen interessiert, aber immer nur akzeptiert, was zu seinem Got-

850

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tes- und Lebensbegriff paßte. Wenn er versucht, seine Lehre philosophischer zu 
fassen, ist das göttliche Leben einerseits eine unmittelbare Erfahrung (jeder kann
sie ohne Umstände selber machen), andererseits eine Art Ding an sich jenseits 
von Raum, Zeit und Kausalität. Bestimmter darf man Tolstoi weder theologisch 
noch philosophisch festlegen, er hat immer wieder betont, wie wenig wir von Gott 
wissen können außer seiner Existenz in unserer Seele. Er kann sein Reich Got-
tes auch mit Kants Transformation des Kirchenglaubens in die allgemeine Ver-
nunftreligion identifizieren und aus Kants Religionsschrift referieren, daß die voll-
kommene Verwirklichung vielleicht in unendlicher Ferne liegt; aber in diesem 
Prinzip liegt der Keim von allem, was die Welt erleuchtet und sie erobern muß
(Besinnt Euch! 1904). Es gibt keine „gültige“ Version von Tolstois Lehre und es
kann sie ihrer Natur nach nicht geben. So rechthaberisch Tolstoi als Theologe
oder Philosoph daherkommen kann, man kann seine Arbeiten nur als Kritik und 
Versuch verstehen. Er wendet sich zugleich gegen die kirchliche Lehre, die
glaubt mit einem traditionellen Gottesbild durchkommen zu können, wie gegen
die zeitgenössische Soziologie und Naturwissenschaften, die glauben, auf Gott 
verzichten zu können. Schon Zeitgenossen haben sich gefragt, ob Tolstois Glau-
ben an das göttliche Leben mehr ist als ein Willen zum Glauben. Man hat immer
wieder biographisch nach Gründen für seinen starken Bedarf an einem Sinn des 
Lebens gesucht; man muß aber die historische Situation begreifen: an Gott muß
festgehalten werden, um nicht den Sozialdarwinisten das Feld zu überlassen;
Sittlichkeit muß von Gott kommen, weil sie vom Kampf nicht kommen darf. Dar-
über hinaus ist der Sinn des Lebens negativ: das Leben ist ein Dienen, das kein
Ziel enthält. Die Konversionen in Krieg und Frieden sind pantheistische Konversio-
nen. Seine Lehre von der göttlichen Lebenskraft wird nie über Pierres Traum in
Krieg und Frieden hinaus gehen und alle Formulierungen Tolstois bleiben entwe-
der Hinweise auf den gemeinsamen Kern der Weltreligionen oder ein Verbot,
über die Bestimmung als göttliche Lebenskraft hinaus Positives zu sagen. Die
russische Kirche hat ihn exkommuniziert und auch die russische Religionsphilo-
sophen der nächsten Generationen haben ihn verurteilt: „ein rationalistisch-
moralistischer Jesuaner“ (Fedor Stepun). Christliche Theologen aller Konfessionen, 
haben jahrzehntelang nur bemerkt, daß er kein Christ sei. 

In theologischem Gewand kann man Tolstois Glauben finden in: Worin besteht
mein Glaube (1884), in philosophischem Gewand in: Über das Leben (1888). 
Weil es keine endgültige Version gibt, muß man auch die ständigen Refor-
mulierungen beachten: Gedanken über Gott (1896), Der Sinn des Lebens
(1901, eine Art Religionspsychologie), Was ist Religion und worin besteht ihr
Wesen? (1902, eine Art Religionssoziologie). Auch das Tagebuch ist wichtig,
denn hier notiert Tolstoi seine Zweifel an seinen Versuchen.
Vgl. zu Tolstoi als Philosoph oder Theologe: Pitirim A. Sorokin, L. N. Tolstoy 
as a Philosopher (russisch 1914), englische Übersetzung in: ders., On the 
Practice of Sociology. – Chicago 1998. – S. 133-150 (eine der klarsten Darle-
gungen); David Matual, Tolstoy’s Translations of the Gospels : Critical Study.
– Lewiston, NY 1992 (die philologisch genaueste Studie); Donna Tussing Or-
win, Tolstoy’s Art and Thought, 1847-1880. – Princeton, NJ 1993; A. A. 
Guseinov, Faith, God, and Nonviolence in the Teachings of Lev Tolstoy, In:
Russian Studies in Philosophy 18#2 (1999) 89-103; Michael Denner, Tolstoyan 
Nonaction : the Advantage of Doing Nothing, in: Tolstoy Studies Journal 13

851

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(2001) 8-22; Inessa Medzhibovskaya, Tolstoy and the Religious Culture of His
Time : a Biography of a Long Conversion 1845-1887. – Lanham, Md 2009; 
Erik Martin, Formen der Negation bei Lev Tolstoj. – München 2011. – S. 111-
125 (über Das Leben und Das Reich Gottes); Tolstoj als theologischer Denker
und Kirchenkritiker / hrsg. von Martin George ... – Göttingen 2014 (ein sehr 
dickes Buch vieler Autoren und vieler Perspektiven, ein Versuch des deutschen 
Protestantismus, zum hundertsten Todestag endlich etwas Freundliches zu
sagen).

Während Tolstoi für seine Metaphysik des lebendigen Gottes zu wenig Anhalt im 
Evangelium findet, ist seine Ethik nur zu sehr auf einen Text beschränkt: Tolstoi
steht am Beginn der modernen Lektüre der Bergpredigt (und die protestantische 
Theologie des 20. Jahrhunderts ist lange damit beschäftigt, die Bergpredigt von 
Tolstoi zurückzufordern). Er formuliert die Lehre in fünf Verboten: Verbot des 
Ärgers (ein Versöhnungsgebot); Verbot der Sexualität (das hat er verschieden
ausgelegt, von Stabilisierung der Ehe bis zu Enthaltsamkeit), Verbot des Eides 
(ein Verbot, moralische Verantwortung an Institutionen abzugeben), Verbot der 
Bekämpfung des Bösen mit Bösem (ein Verbot jeder Rechtsprechung), Verbot 
des Fremdenhasses (ein Verbot des Krieges). Die Lehre Jesu Christi ist Gesell-
schaftsethik, aber nur durch individuelle Moral durchsetzbar; das Reich Gottes ist 
innerlich. Wer die Gebote begriffen hat, darf nicht warten, bis auch andere sie
begriffen haben. Wir erfüllen die Gebote durch Steigerung des göttlichen Lebens 
in uns gegen die animalische Natur der Leidenschaften. Menschen können erst
geliebt werden, wenn sie sich bemühen, vom animalischen zum göttlichen Leben
überzugehen. Die Persönlichkeit ist armselig und viele armselige Persönlichkei-
ten ergeben noch kein vernünftiges Leben (während im Deutschen mit „Persön-
lichkeit“ die Überwindung einer rohen Individualität gemeint ist, meint Tolstoi 
unbeherrschte Eigenheiten, die durch das moralische Bewußtsein, das gemein-
sam ist, überwunden werden müssen). Tolstois anthropologische Basis ist so
pessimistisch (oder realistisch) wie bei Hobbes (oder Kant): jeder will mehr, als er 
den anderen zugesteht. Tolstoi hat diese Basis radikalisiert: Jeder will von allen 
egoistisch geliebt werden. Das 19. Jahrhundert hatte zwei moralphilosophische
Modelle, die den hobbesianischen Herrschaftsvertrag abmildern sollten: das utili-
taristische Nutzenkalkül des größten Glücks der größten Zahl und den kategori-
schen Imperativ der unaufgebbaren menschlichen Würde. Tolstoi hat ein parado-
xes drittes Modell entwickelt: Ich kann nur geliebt werden, wenn es zu der Regel 
kommt, daß alle die anderen mehr lieben als sich selbst. Modelle, die auf egoisti-
scher Liebe beruhen, können das nicht erreichen (konkret bezweifelt er Comtes
Menschheitsreligion ohne Gott). Die Liebe zu nicht-regenerierten Menschen kann
niemand sich befehlen, aber die Liebe zu Gott ist eine Selbstliebe und jedem 
jederzeit möglich. In den Paradoxen der Menschenliebe zwischen göttlichen 
Leben und animalischer Natur benötigt Tolstoi Gottes Verbote/Gebote, obwohl
sein unpersönlicher Gott kaum als Gesetzgeber gedacht werden kann. Die Spra-
che der Verbote/Gebote und die Sprache des göttlichen Lebens passen nicht 
zusammen. Eine Verbotsethik würde auch hinter den Stand der Ethik im 19. 
Jahrhundert zurückfallen. Tolstois dritte ethische Lösung ist deshalb, das Gebot
zu einem Ideal (oder einer Norm) zu erklären. Die Spannung von animalischem 
und göttlichem Selbst ist unaufhebbar. Es wird nicht erwartet, daß Menschen so

852

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


perfekt werden wie Jesus Christus, sondern nur, daß die Hypnose des falschen 
Christentums vergeht. Das göttliche Leben in uns wird zum Gewissen. Tolstoi
besteht darauf, daß von den Geboten kein Jota abgestrichen werden darf, aber er
besteht genauso darauf, daß die Erfüllung dieser Gesetze nur durch Bildungspro-
zesse, persönliche und historische, erreicht werden kann. Man versteht Tolstois 
drei Ethiken am besten als verschiedene Wege innerhalb eines Jahrzehnts: 
Worin besteht mein Glaube? 1884 (Präsentation der Bergpredigt; überwiegend
ein Buch zur Ethik); Über das Leben 1888 (eine ars moriendi, die Probleme der 
Liebesforderung diskutiert); Das Reich Gottes ist inwendig in euch 1893 (eine
angewandte Ethik, welche die Grenzen von moralischen Forderungen diskutiert). 
Die Sentenzensammlung Der Lebensweg (posthum 1910) formuliert diese Ethik
populär als Tugendlehre.

Wenn man bedenkt, wie berühmt Tolstoi als Moralist war, ist merkwürdig, daß 
eine Gesamtdarstellung seines ethischen Denkens fehlt. Vgl. aber zu Berg-
predigt und Liebesgebot: Käte Hamburger, Tolstoi : Gestalt und Problem. –
2. Aufl. – Bern 1963. – S. 78-84 (eines der wenigen Beispiele von genauer 
Lektüre inmitten einer von summarischen Urteilen geprägten Literatur; kriti-
siert die allgemeine Liebe im Namen einer Existenzphilosophie der individuel-
len Liebe); Clarence Bauman, The Sermon on The Mount : the Modern Quest
for its Meaning. – Macon, GA 1985. – S. 11-35; David Matual, Tolstoy’s
Translations of the Gospels a.a.O. S. 153-175 What Then Shall We Do?

Man kann Tolstoi nur durch seine Geschichtstheorie verstehen. Er hat ein Drei-
Phasen-Modell, eine Variante des im 19. Jahrhundert weit verbreiteten Modells:
Auf die ursprüngliche menschliche Ungeselligkeit folgte die soziale Geschichts-
epoche, die Epoche des Egoismus der Völker. Die gegenwärtige Geschichtsepo-
che ist die Epoche der Botschaft Jesu Christi. Es sind Epochen des Gewissens,
die durch ihre vorherrschende Idee bestimmt werden. Die Gegenwart begann vor 
fast zwei Jahrtausenden, aber die heidnische, nationale Lebensweise hat nicht 
nur überlebt, sondern sich auch gekräftigt. Tolstoi ist kein Prophet des göttlichen
Strafgerichtes (und kann es bei seinem Gottesbegriff nicht sein), sondern ein 
Prophet des bevorstehenden Wandels der öffentlichen Meinung. Der Wider-
spruch zwischen der Idee, die eine Kultur bekennt und die ihr Gewissen darstellt,
und ihrer tatsächlichen Lebensführung und öffentlichen Meinung kann nicht aus-
gehalten werden. Der Widerspruch zwischen Forderungen des Gewissens und 
realen Lebensumständen treibt die Geschichte voran: „Die Leute unserer Zeit 
können ein heidnisches Leben führen, können es aber nicht mehr rechtfertigen“
(Das Nichtsthun 1893). Tolstoi ist von allen Autoren des 19. Jahrhunderts am
stärksten überzeugt, daß Legitimationsprobleme die Geschichte bewegen. Die 
Mechanismen, die diesen Widerspruch verbergen sollen, sind heute verbraucht. 
Die russische Niederlage und die Revolution 1905 beschleunigten Tolstois Erwar-
tung des bevorstehenden Endes der heidnischen, staatlichen, nationalistischen
Zeit, weil sich der Widerspruch unerträglich verstärkt. Während zu Tolstois Kritik
der Geschichtswissenschaft in Krieg und Frieden viel geschrieben worden ist, ist 
dieses Geschichtsbild nur gelegentlich bemerkt und nie analysiert worden.

Einer politischen Richtung kann Tolstoi kaum zugeordnet werden. Vorgeschlagen 
wurden konservativ (v.a. für den jüngeren Tolstoi), sozialistisch und anarchistisch 

853

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(v.a. für den älteren Tolstoi). „Konservativ“ beinhaltet, wie bei den ursprünglichen
russischen Slawophilen, eine massive Distanz zum Zarenstaat; „sozialistisch“ und
„anarchistisch“ dürfen nicht für politische Bewegungen gehalten werden. Tolstoi
leitet den Zwangsstaat aus dem Eigentum (mehr zu haben, als einer selbst erar-
beitet hat) ab. Demokratie würde daran nichts ändern, sie ist nur „Selbstregie-
rungsbetrug“. Tolstoi ist antipolitisch: allein innere Umkehr kann eine Verände-
rung schaffen. Massenweise innere Umkehr wird den Staat verschwinden lassen. 
In einer Bauerngesellschaft ist das noch möglich. Als Sozialkritiker begann Tolstoi
mit Reportagen über das Elend in Moskau und mit Kritik der Politischen Ökono-
mie und der Soziologie als Apologien der gesellschaftlichen Arbeitsteilung (Was
sollen wir denn tun? 1886). Gegen Ende seines Lebens wurde er der führende
Propagandist der Lehre Henry Georges, daß Enteignung des Großgrundbesitzes
den Bauern Land geben und die Steuerlast radikal reduzieren kann (v.a. Die
Sklaverei unserer Zeit 1900). 

Zu Tolstois sozialen und politischen Ansichten: Robert E. MacMaster, No
Peace Without War – Tolstoy’s War and Peace as Cultural Criticism, in: Ame-
rican Contribution to the Eights International Congress of Slawists. – vol. 2: Lite-
ratur / ed. by Victor Terras. – Columbia/Ohio 1978. – S. 438-483; Kenneth C. 
Wenzer, Tolstoy’s Georgist Spiritual Political Economy, in: American Journal
of Economics and Sociology 56 (1997) 639-677; Pål Kolstø, Power as Burden 
: the Slavophile Concept of the State and Lev Tolstoy, in: The Russian Review 
64 (2005) 559-574; Alexandre J. M. E. Christoyannopoulos, Leo Tolstoy on 
the State : a Detailed Picture of Tolstoy’s Denunciation of State Violence and
Deception, in: Anarchist Studies 16 (2008) 20-47.

2. Frieden und Krieg in Krieg und Frieden (1868/69)
Was Krieg in Krieg und Frieden meint, ist klar: es ist die Geschichte zweier ver-
schiedenartiger Kriege, des Koalitionskrieges von 1805, in dchem russische Hee-
re in Österreich kämpften, und der französischen Invasion in Rußland 1812, es 
gibt Schlachtbeschreibungen von Schöngrabern, Austerlitz und Borodino.
Schwieriger ist zu bestimmen, was dort Frieden meint. Nur der negative Frieden 
zwischen den Kriegen? Oder: Das Leben der Zivilisten im Unterschied zu dem 
der Soldaten? Am besten versteht man die Gegenüberstellung von Frieden und 
Krieg als Dialektik von Familienwerten und Staatswerten. Die Frauen stehen für 
den Frieden. Von ihnen können wir bei Tolstoi keine Friedenstheorie erwarten, 
aber Praxis des Friedens als Praxis der Familie (und gelegentlich die Frage, wa-
rum die Männer den Krieg so lieben, daß sie die Familie scheuen). Statt Urteilen
über Frieden und Krieg präsentiert Tolstoi Wege fort vom Krieg. Wir können das
Buch als eine Version von Platons Entwöhnung von der Liebe zum Krieg lesen. 
Aber Tolstois Figuren können diese Wege zum Frieden nur unvollständig gehen. 
Die einzige Rettung ist die Verankerung der Männer in der Welt der Familie. Fürst
Andrei Bolkonski geht den Weg der Ehre und des Ruhmes, sein Held ist
Napoléon. Aber, als er die Täuschungen der Kriegs- und Staatskunst verlernt, 
begreift er, daß der Krieg ein Verbrechen ist und rational nicht geführt werden 
kann. Aber er hält daran fest, daß es Situationen gibt, in denen man sich opfern
muß. Sein Weg heraus aus der Starrheit seiner ererbten Staatsgesinnung kann
nicht zur Familie führen. Sein Sterben ist ein Übergang in den Frieden einer nicht-

854

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


irdischen Welt (Morson hat dieses Sterben „a cold and nihilistic revelation of love“ 
genannt). Graf Pierre Besuchow ist auf der Suche nach dem Sinn des Lebens 
und kann keinen geordneten Lebensweg finden. Das ist auch die Suche nach
dem Frieden: ewiger Frieden ohne hegemoniale Allianzen und mit einer kosmo-
politischen Bruderschaft. Sein Bedürfnis nach Vernünftigkeit der Welt macht ihn 
zu einem neuen Candide, er kann naiv fragen, welche Macht Soldaten zu Mör-
dern und Henkern werden läßt, und erfährt dann selber die Sogwirkung der 
Kampfgemeinschaft. Seine Konversion ist die Wende zum einfachen, unpoliti-
schen Leben. Auch dieser Candide lernt, seinen eigenen Garten zu bestellen,
und wird Familienmensch. Graf Nikolai Rostow steht für einen konventionelleren 
Weg: vom Jäger wird er bruchlos zum Soldaten und als Soldat zum Spieler. Sei-
ne Familienverbundenheit rettet ihn davor, den Weg dieser militärischen Soziali-
sation weiter zu gehen. Seine Erziehung zum Frieden ist eine Erziehung zur 
Klugheit. Er wird zum liberal-konservativen Landwirt und Familienvater (Morson 
hat ihn den einzigen Helden des Romans genannt – weil er so unheroisch ist).
Klassische Eheschließungsromane haben zur Bestätigung des happy ending 
einen Epilog; der erste Epilog in Krieg und Frieden ist das Bild des gelungenen
Familienlebens und zugleich ein Hinweis, wie prekär dieser Frieden des Unpoliti-
schen bleiben muß.

Krieg und Frieden ist ein Buch über den Napoléon-Kult, Napoléon ist das Ideal 
des Kriegers für Andrei und Retter der Ideen der Revolution für Pierre. Das Buch 
ist eine Dekonstruktion des Glaubens, daß die geschichtlichen Bewegungen auf 
Willen und Genialität eines „großen Mannes“ zurückgeführt werden können. 
Gegenbild zu Napoleon ist die fast taoistische Figur des russischen Oberbefehls-
habers Kutusow, eines Heerführers, der weiß, wie wenig es auf Pläne ankommt,
wie viel auf die Bewegungen des Volkes und des Heeres. Napoléon und mit ihm
unzählige Offiziere und die Historiker auch wissen das nicht. Bereits in den Büchern
IV und V häufen sich historische und theoretische Reflexionen Tolstois, der zwei-
te Epilog ist ein Essay über Kriegführung und Geschichtswissenschaft: Seitdem
nicht mehr geglaubt werden kann, daß Gott die Geschichte lenkt, setzen die Histo-
riker an dessen Stelle die großen Männer. Aber sie können die Bewegungen der
Völker seit der Französischen Revolution nicht erklären. Dafür verlangt Tolstoi
eine Erforschung der tatsächlichen Machtbeziehungen. Er interessiert sich nicht
für den Befehl des Heerführers, sondern fragt, warum der Befehl Gehör findet. 
Allein dadurch wird der Befehl verwirklicht. Die einzelnen Menschen halten ihre
Handlungen für frei, diese Freiheit muß in jeder Handlungstheorie vorausgesetzt 
werden. Aber tatsächlich sind alle abhängig: die Befehlenden, weil sie Gehör finden
müssen; die Massen, weil sie Deutungen und Pläne benötigen. Die Geschichte
könnten wir nur verstehen, wenn wir die Gesetze der Bewegung der Völker ken-
nen würden. Damit kann er aber nur negativ bestimmen, daß die Völker sich nicht 
deshalb bewegen, weil es ihnen befohlen wird; er kommt in der Analyse, weshalb
die Völker sich bewegen, nicht weiter.  

Es gibt zwei Deutungen von Krieg und Frieden, die man de Maistre-Deutung und
Proudhon-Deutung nennen könnte. Die einen sehen in Tolstois Machtanalysen
eine Anlehnung an Proudhon mit dem Ziel der Demaskierung aller staatlicher
Machtausübung, die anderen eine Anlehnung an de Maistres Betonung des gött-

855

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lichen Charakters des Krieges. Boris Ejchenbaum hat Proudhon für wichtiger 
gehalten; Isaiah Berlin findet dagegen ständig de Maistre-Lektüren. Literaturkriti-
ker haben diese Version bevorzugt, sie wollen einen Tolstoi finden, der den Krieg
als Bestandteil des Lebens würdigt; in den letzten Jahrzehnten war Donna Tus-
sing Orwin die konsequenteste Vertreterin dieser Sicht. Beide Deutungen sind zu
einseitig. Tolstoi hat den metaphysischen und den sozialdynamischen Begriff der 
Freiheit nicht klar geschieden. Aber im Ganzen ist die Lehre klar: Freiheit haben 
wir am ehesten in engeren Bereichen des Privatlebens; in Politik, Strategie und
exemplarisch in der Schlacht werden auch oder gerade die Mächtigsten unfrei 
und machtlos. Für diese Machtanalyse hat Tolstoi keine Vorbilder. Ihm fehlt noch
eine Sprache der Massenpsychologie und er kann kollektives Handeln und Gene-
rierung politischer Ziele so wenig begrifflich fassen wie den Drang der Männer
zum Militär. Nicola Chiaromonte sieht Tolstois Zögern, Naturgesetze des Verhal-
tens zu benennen, als eine Leistung: Tolstois Gott ist Proudhons Gott, der für das 
steht, was Menschen nicht wissen können. Dieses Lob von Tolstois Schicksals-
begriff wird zum Versuch, die distanzierte Beziehung des Existentialismus zu 
Tolstoi, etwas verspätet, zu korrigieren. Ronald Sampson (unten referiert) ver-
sucht zu klären, wie weit Tolstoi ohne Pazifismus kommen konnte. Daß Tolstoi
„Schicksal“ nicht restlos in Begriffe einer sozialpsychologischen Machtanalyse
umsetzen konnte, ist für Sampson ein Hinweis auf die Notwendigkeit einer pazi-
fistischen Theorie.

Tolstois Analysen des Krieges sind alle negativ. 1., die Dekonstruktion des Helden. 
Tolstoi hat als erster militärische Sozialisation und Kampf zum Thema gemacht. 
Das begann bereits in seinen frühen Geschichten über die Kriege, die er selber 
mitgemacht hatte. Zu Sewastopol im Mai sagt er, der Held seiner Geschichte sei
die Wahrheit, nämlich die Wahrheit, daß es keine Helden gibt (diese Wahrheit hat
er am Ende seines Lebens noch einmal Gorki eingeschärft). Ihn hat interessiert, 
warum Soldaten in den Krieg gehen und warum sie töten. „Es genügt, einem 
Menschen eine Uniform anzuziehen, ihn von seiner Familie zu trennen und die 
Trommel zu rühren, um ein wildes Tier aus ihm zu machen“ (1. April 1857, in: 
Tagebücher. – München 1979. – S. 171). In Krieg und Frieden hat er diese Ana-
lysen anhand zahlreicher Fallstudien fortgesetzt; so verschieden die Motive die-
ser Männer sind, gemeinsam ist ihnen die Distanz zum Familienleben, die Inkor-
poration in das militärische Leben wird Familienersatz. Diese individuellen Analy-
sen werden zu Analyse der Schlacht als Gruppenverhalten ausgeweitet. Diese
Analyse wurden auch von zeitgenössischen Militärs gewürdigt, die mit Tolstois 
Ansichten über die (Nicht-)Rolle von Strategie überhaupt nichts zu tun haben 
wollten. 2., die Dekonstruktion der Strategie. Tolstoi greift Strategen an, die wenig 
von der Realität des Krieges wissen, aber glauben, ihn voll planen zu können.
Was Fürst Andrei begreift ist die Irrationalität der militärischen Wissenschaft.
Tolstoi wiederholt es in allen Schlachtbeschreibungen, es ist der Kern seiner the-
oretischen Analyse der Dialektik der Macht: Die Kommandierenden müssen sich 
die historische Bedeutung mit den Vielen teilen, denen sie befehlen. Gerade in 
der Schlacht bedeutet der Befehlshaber am wenigsten (Tolstois Analyse ist nicht 
so naiv, wie Walter Gallie (unten referiert) tut, er sieht durchaus, wie auf Hierar-
chie, Information und Befehl vertraut wird, aber gerade die Fülle von Informatio-
nen und Befehlen marginalisiert deren Bedeutung für das Geschehen). 3., wei-
gert Tolstoi sich, die gängigen Theorien des nationalen Verhaltens zu akzeptie-

856

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ren. Er besteht darauf, daß wir zur Erklärung der Geschichte Gesetze nötig ha-
ben, daß wir diese Gesetze aber nicht kennen. Geschichte ist für Tolstoi die Wis-
senschaft von „der Erforschung der Bewegung der Völker und der Menschheit.“ 
Es wird rasch deutlich, daß diese Historie, von der er Biographie und Kulturge-
schichte abgespalten hat, die Wissenschaft von den internationalen Beziehun-
gen ist, für die ihm ein eigener Name noch fehlt. Tolstoi verwirft die bisherigen 
Leistungen dieser Wissenschaft, indem er die bisher angeboteten Gesetze der 
Bewegung der Völker seit der Revolution von 1789 zurückweist: den Russischen 
Patriotismus, die demokratische Tendenz des Zeitalters, die Allianzen mit Europa
(so die Auflistung in seinem Aufsatz von 1868). Stattdessen reduziert er faux naif
die Geschichte auf Bewegungen der Völker von West nach Ost und von Ost nach 
West; die Völker sind wie ein Fluß, der über sein Ufer tritt, aber genauso geheim-
nisvoll wieder in sein Bett zurückkehrt. Man hat Krieg und Frieden häufig als ei-
nen patriotischen Roman gesehen (die Zeitgenossen weniger, aber sowohl im 
Ersten wie im Zweiten Weltkrieg haben recht unterschiedliche russische Regie-
rungen das Buch zur Stimulierung der Durchhaltekraft benutzt). Tolstoi macht in 
der Tat einen Unterschied zwischen dem Koalitionskrieg der russischen Regie-
rung in Österreich 1805 und dem Verteidigungskrieg des russischen Volkes 1812. 
Konzentriert sagt Fürst Andrei am Abend vor der Schlacht von Borodino: Krieg ist 
ein Horror, aber es gibt Situationen, in denen es „eine furchtbare Notwendigkeit“ 
ist, sich selber zu opfern. Die Westeuropäer haben in Rußland so wenig etwas zu
suchen wie die Russen in Österreich und Preußen. Fürst Andrei greift das Kriegs-
recht an, weil es den Krieg wie ein Spiel auffaßt; wenn das Töten in voller Brutali-
tät durchgeführt würde, würden Kriege auf die „furchtbare Notwendigkeit“ der
Verteidigung beschränkt werden. So wird das Kriegsvölkerrecht Teil der Koali-
tionskriege in der europäischen Fürstengesellschaft, mit denen Rußland nichts zu 
tun haben soll. Kern von Tolstois Patriotismus (in den Exkursen in Band V über-
nimmt der Autor Fürst Andreis Sicht), ist ein russischer Isolationismus gegen die 
Verwicklungen in europäische Gleichgewichtspolitik. Andreis Abwendung vom
Leben kann nicht als ein Argument gegen die Notwendigkeit des Verteidigungs-
krieges genommen werden, aber als Hinweis auf eine eigentliche Welt, in der
Krieg kein Wert ist. Auch Tolstois Bestätigung von Fürst Andreis Argument gegen
das Kriegsrecht weist auf einen absoluten Maßstab hin, der sonst in Krieg und 
Frieden nicht ausformuliert wird: Für die Tötung von Menschen kann es keine 
Regeln geben. Indem Tolstoi sich weigert, die vermeintlich bekannten Gesetze 
der internationalen Beziehungen anzuerkennen, zeigt er sich als der bessere 
Theoretiker: Der Roman, der mit dem Koalitionskrieg 1805 begonnen hatte, endet 
mit dem Koalitionskrieg 1813. Diese weitere Bewegung der Völker nach Westen 
kann der Verteidigungskrieg 1812 nicht erklären.

Tolstois Leistung in Krieg und Frieden ist die Präsentation von Material, das im 
19. Jahrhundert nicht theoriefähig war, weil es keine Sprache der Sozialpsycho-
logie gab. Dafür opfert er alle Theorien, die das 19. Jahrhundert bereits zu besit-
zen glaubte. Erst die methodische Ausklammerung aller konventionellen Kriegs-
ursachen ermöglicht die Analyse von Macht und Militär. Krieg und Frieden ist ein 
Zwischenbericht in Tolstois Suche nach der Wahrheit über den Krieg – offen für 
eine neue Theorie, aber ohne jeden Hinweis, wo diese liegen könnte. Tolstois
Interesse an Proudhon ist gut belegt: Verurteilung des Eigentums, negative Reli-

857

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gion, konservatives Familienbild, Kritik des Staates (und vielleicht auch die Ver-
kleidung mit einem Bauernkittel). Tolstoi besuchte Proudhon 1861 in Brüssel, als
dieser gerade dabei war, La Guerre et la Paix zu beenden. Wir müssen nicht 
bezweifeln, daß Tolstois Buchtitel von Proudhon angeregt wurde, aber mit Prou-
dhons Genealogie des Völkerrechts hat Krieg und Frieden nichts zu tun. Eine 
deutlichere Parallele ist die Napoléon-Kritik, deren volles Ausmaß als Kritik der
napoleonischen Historie aber erst durch die posthume Veröffentlichung von 
Proudhons Napoléon-Studien sichtbar geworden ist. Die wichtigste Gemeinsam-
keit ist Proudhons Losung am Schluß seines Buches: es kommt auf den Willen 
der Menschen an, den Krieg zu beenden. Wenn der Vergleich mit Proudhons La
Guerre et la Paix einen Sinn machen soll, muß es ein Vergleich mit Proudhons 
vorbereitender Phänomenologie des Krieges sein: Es muß erst genommen wer-
den, daß die Menschen den Krieg schätzen. Daß Tolstoi sich weigert, über die
Gesetze der Bewegungen der Völker zu spekulieren, könnte aber auch daran 
liegen, daß er nur zu klar wußte, wo sie zu suchen sind. In einer mit Krieg und
Frieden gleichzeitigen Notiz sagt er: „History – families fulfill their destiny : the 
continuation of the human species. Conflicts. Each wants world domination“ (Pol-
noe sobrenie sočinenij Bd. XLVIII, 188, 25. 10. 1868, hier zitiert nach Orwin,
Tolstoy’s Art and Thought a.a. O. S. 103). Diese Deutung der menschlichen 
Bewegung hätte Tolstois Gegenüberstellung von Krieg und Familie aufheben 
müssen. Was bei Tolstoi fehlt, ist nicht nur, wie oft bemerkt wurde, eine Theorie 
des Krieges, sondern auch eine Theorie der Familie, beziehungsweise eine The-
orie, die Familie und Krieg umfaßt. Daß die Familie nicht die Antwort auf die Fra-
ge nach dem Sinn des Lebens sein konnte, war einer der Ausgangspunkte von 
Tolstois Lebenskrise und Konversion. Auch die Familie mußte erst den religiösen 
Gesetzen unterstellt werden, um friedensverträglich zu sein. 1868 hat Tolstoi den 
kommenden Darwinismus bereits geahnt (ideengeschichtlich wird das damals
eher der alte Malthusianismus der Übervölkerung der Erde gewesen sein). Sein 
Pazifismus wird auf die Unfähigkeit der comteanischen Wissenschaft reagieren, 
ein Gegengewicht zur darwinistischen Wissenschaft zu schaffen.

Vgl. zu der Erzählung von Krieg und Frieden: Laura Jepsen, From Achilles to 
Christ : the Myth of the Hero in Tolstoy’s War and Peace. – Tallahassee, Fla. 
1978; Donna Tussing Orwin, Prince Andrei : the Education of a Rational Man,
in: Slavic Review 42 (1983) 620-632; dies., Freedom, Responsibility, and the
Soul : the Platonic Contribution to Tolstoy’s Psychology, in: Canadian
Slavonic Papers 25 (1983) 501-517; dies., Tolstoy’s Art and Thought, 1847-
1880. – Princeton, NJ 1993; dies., Tolstoy and Patriotism, in: Lev Tolstoy and 
the Concept of Brotherhood / ed. by Andrew Donskov and John Woodsworth. 
– New York 1996. – S. 51-70; dies., Courage in Tolstoy, in: The Cambridge
Companion to Tolstoy / ed. by Donna Tussing Orwin. – Cambridge 2002. –
S. 222-236 (über die frühen Kaukasusgeschichten); Gary Saul Morson, Hid-
den in Plain View : Narrative and Creative Potentials in ‚War and Peace’. –
Aldershot 1987; Tolstoy on War : Narrative Art and Historical Truth in War and 
Peace / ed. by Rick McPeak and Donna Tussing Orwin. – Ithaca, NY 2012; 
Gary Rosenshield, Trauma, Post-Traumatic Stress, Disorder, and Recovery in
War and Peace : the Case of Nikolai Rostov, in: Tolstoy Studies Journal 25 
(2013) 22-41. Daß es in Krieg und Frieden fast immer die Frauen sind, welche

858

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Liebe der Männer zum Krieg nicht verstehen können, steht lange vor aller
Genderforschung bereits bei Boris Ejchenbaum, Tolstoi in the Sixties. – Ann 
Arbor, Mich. 1982. – S. 188 (russ. Original 1931).
Vgl. zu Tolstois Macht- und Geschichtsanalyse: Isaiah Berlin, The Hedgehog
and the Fox : an Essay on Tolstoy’s View of History. – London 1953, dt. Über-
setzung in: Isaiah Berlin, Russische Denker. – Frankfurt am Main 1981. – S. 51-
123; Nicola Chiaromonte, Das Paradox der Geschichte : zur Krise des mode-
nen Bewußtseins. – Wien 1973 – S. 30-63 (englisches Original 1970); Paul 
Debreczeny, Freedom and Necessity : a Reconsideration of War and Peace, 
in: Papers on Language and Literature 7 (1971) 185-198; R. V. Sampson
1973 (unten referiert); Jeff Love, The Overcoming of History in War and 
Peace. – Amsterdam 2004; Stephen T. Ahearn, Tolstoy’s Integration Meta-
phor from War and Peace, in: The American Mathematical Monthly 112 
(2005) 631-638. Hilfreich, weil weniger umständlich als Epilog II, ist auch
Tolstois eigener Kommentar 1868: A Few Words about the Book ‚War and 
Peace’, in: Tolstoy : the Critical Heritage / ed. by A. V. Knowles. – London
1978. – S. 124-133. 
Die Fakten unserer Kenntnis von Tolstois Proudhon-Kenntnis sind übersichtlich 
präsentiert bei Ejchenbaum a.a.O. S. 175-189. Eine maximalistische Bewertung 
des Einflusses: Jean Baucal, Le rencontre de deux cultures : Proudhon et 
Tolstoï ; influence de Proudhon sur l’œuvre du grand créateur russe, in: Procès-
verbaux et mémoires de l’Academie des Sciences, Belles-Lettres et Arts de Be-
sançon et de Franche-Comté 181 (1974/75) 5-45, Neudruck in: Archives proud-
honiennes 2009, 9-54. Eine minimalistische Bewertung des Einflusses: Monique 
Hervouet-Zaiber, Le travail et la guerre chez L. N. Tolstoi et P. J. Proudhon :
étude comparative. – Dissertation McGill Univ. 1975.
Vgl. zur „Theorie der internationalen Beziehungen“ bei Tolstoi: David A. 
Welch, Tolstoy, the International Relations Theorist, in: Tolstoy on War a.a.O.
(2012) S. 175-189 (Tolstoi kann uns keine Theorie geben, hat aber Beschrei-
bungen, die uns immer noch fehlen).

3. Pazifismus
Tostoi ist der bekannteste und radikalste Vertreter des Nicht-Widerstehens im 19. 
Jahrhunderts, dem Gebot der biblischen Bergpredigt, auf Gewalt nicht mit Gewalt 
zu widerstehen, muß wörtlich gefolgt werden: im Streit zwischen Individuen, in
der Ausübung der Staatsmacht, im Streit zwischen Staaten. Tolstois „Konversion“
war nach eigener Aussage auch auf den Orientkrieg 1877/78 zurückzuführen: Er
konnte nicht akzeptieren, daß die Kirche im Namen der christlichen Liebe Tot-
schlag heiligt, der „den allerersten Grundlagen jedes Glaubens widerspricht“ 
(Meine Beichte Kap. 15). Kritik am Orientkrieg ist auch das letzte Buch von Anna 
Karenina: gegen die Propaganda, die diesen Krieg als ein patriotisches Unter-
nehmen darstellen will. Die Tradition, die Tolstoi das Scheitern der Liebe vor-
rechnet, verschweigt das Scheitern der Kirche als Liebesgemeinschaft. Vgl. Bar-
bara Lönnqvist, The Role of the Serbian War in Anna Karenina, in: Tolstoy Stu-
dies Journal 17 (2005) 35-42. Zwischen 1878 und Tolstois erster pazifistischer
Schrift liegen freilich 15 Jahre, in denen Tolstoi die religiöse Basis seines Pazi-
fismus, das Verbot, auf Gewalt mit Gewalt zu antworten, entwickelt. Erst die Syn-

859

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


these von religiöser Gewaltfreiheit und politischer Analyse ergibt Tolstois Pazifis-
mus. Das Reich Gottes ist inwendig in Euch, oder: Das Christentum als eine neue
Lebensauffassung, nicht als eine mystische Lehre (1893) ist, wie schon der um-
ständliche vollständige Titel zeigt, eine religiöse Schrift, aber der Inhalt zeigt eine 
große Breite von Argumenten. Die meisten Kommentatoren von Tolstois pazifisti-
schem Spätwerk haben sich auf dieses Buch beschränkt, weil dort alle Themen 
des Pazifisten Tolstoi zu finden seien. Nach 1893 besteht das pazifistische Werk
aus Broschüren. Tolstoi hat sich fast zu jeder internationalen Krise geäußert. Die 
Themen sind in der Tat dieselben wie 1893: Militärdienstverweigerung, Kritik der 
liberalen Friedensbewegung, Kritik der patriotischen öffentlichen Meinung. Aber 
Analysen und Schwerpunkte der Broschüren sind je nach Anlaß recht verschie-
den. Auffallend ist, daß in den Texten von 1894 bis 1901 Tolstois religiöses Nicht-
Widerstehen allenfalls eine Nebenrolle spielt. Die Qualität dieser Schriften liegt in 
der Analyse des Militarismus in all seinen Aspekten, ihr Ziel ist immer neue Be-
gründung der Militärdienstverweigerung. Nach einigen Jahren ohne pazifistische
Publizistik wurden die russische Niederlage im Russisch-Japanischen Krieg und 
die folgende Revolution/Konterrevolution zum Anlaß für neue politische Schriften
mit einer neuen rationalen Prophetie. In diesen Texten von 1905 bis 1909 werden 
religiöse und politische Argumentationen wieder integriert.

Die Gewaltfreiheit als Nicht-Widerstehen wird erstmals in Worin besteht mein
Glaube? (1884/zunächst deutsch veröffentlicht 1885), dem Abschluß seiner theo-
logischen Buchreihe, formuliert: Kein Krieg! Keine Gerichte! Gewalt ist nicht nur
dem Christen verboten, sie ist auch der menschlichen Natur zuwider: Richter wol-
len keine Henker sein, Generäle und Soldaten wollen außerhalb des Krieges 
nicht töten. Das Verbot des Krieges findet Tolstoi im Gebot der Feindesliebe, die 
er umformuliert als Gleichbehandlung des eigenen und des fremden Volkes (so
sehr er sonst in seiner Reformulierung der Bergpredigt vom allgemeinen Konsens 
abweicht, in dieser Deutung steht er nicht allein). Tolstoi nimmt ernst, daß die 
jüdischen Propheten und die Evangelien das Reich Gottes als Frieden unter den 
Menschen verstehen, das höchste auf Erden erreichbare Glück. Sowohl Jesus
Christus wie die Vernunft empfehlen uns diesen Weg; aber wir glauben, unser 
Leben könne durch Kampf mit anderen Menschen gesichert werden, und folgen
nicht. Tatsächlich verlieren wir dadurch das wahre Leben. Tolstois Jesus hat ne-
ben Nicht-Widerstehen und Leben in Gott also eine dritte Lehre: Das Leben kann
nicht gesichert werden, wir müssen bereit sein zu sterben. Wie viele christliche
Pazifisten suggeriert Tolstoi, daß dem Gewaltfreien keine Gewalt angetan wird.
Daß es Verbrecher gibt, kann er nicht verschweigen, aber auch sie müssen als
Menschen am Vorabend des Todes gesehen werden. Sie kennen die Wahrheit
nicht und der Christ darf sie nicht verurteilen, sondern muß ihnen den Weg zur
Wahrheit durch sein Vorbild zeigen. Tolstoi kann auf die sozialdynamischen Ana-
lysen aus Krieg und Frieden zurückgreifen: Die durch Täuschung miteinander 
verbundenen Menschen bilden eine Masse; diese Masse ist das Böse der Welt. 
Der vernünftige Mensch hat die Aufgabe, diese Täuschung zu zerstören. Auch 
entschiedene Pazifisten fanden Tolstois Forderung, dem Übel gar nicht zu wider-
stehen, zu extrem (siehe oben Abschnitt 5.1.5.3 zu seinem Briefwechsel mit Adin
Ballou). In Das Reich Gottes antwortet er darauf – weniger mit einer erneuten
Einschärfung des göttlichen Gebotes als mit sozialpsychologischen Analysen. 

860

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zwei Mechanismen werden analysiert, die dazu führen, daß die meisten sich für 
die Gewalt nicht verantwortlich sehen: 1., Beteiligung möglichst viele Leute an der 
Verantwortung für die Gewalt durch die Arbeitsteilung von Befehlenden und Aus-
führenden, und 2., Spaltung in die Existenz als Mensch, in der eine höhere Moral
anerkannt wird, und die Rolle im Staat, in der Gewalt akzeptiert wird (beides 
kommt in Worin besteht mein Glaube? bereits vor, wird aber erst jetzt zum The-
ma). Tolstoi versichert, daß die Gegner des christlichen Gebots vor allem Angst 
haben, ihren Lebensstandard opfern zu müssen. Er kommt ihnen weit entgegen: 
Man kann nicht erwarten, daß alle bereit sind, ihre sozialen Rollen und mit-
menschliche Bindungen aufzugeben. Was aber nicht geduldet werden darf, sind 
Abstriche von der Einsicht, daß Gewalt nicht durch Gewalt beendet werden darf.
Das Gebot muß als Ideal bestehen, darauf beruht der weitere Gang der Geschich-
te. Hier zeigt sich das eigentliche Thema des späten Tolstoi: die Bedingungen für
eine wahre gegen die falsche öffentliche Meinung. Das zentrale Gebot in Das
Reich Gottes ist weniger „Du sollst der Gewalt nicht mit Gewalt widerstehen“ (das
wird vorausgesetzt), sondern mehr „Du sollst nicht heucheln“. Nach weiterer Kritik 
hat Tolstoi dieses Argument in seinem Brief an seinen amerikanischen Schüler 
Ernest Howard Crosby 1896 noch einmal ausgeführt: Es geht bei Nicht-
Widerstehen nicht um ein Gesetz für die Menschheit, sondern um das Leben/die 
Seele der einzelnen Menschen. Das christliche Gewaltverbot dient zur Orientie-
rung des Gewissens. Das Gebot muß es geben, weil jede Gewalt gerechtfertigt 
werden kann. Tolstoi ist an dieser Dialektik der Gewaltspirale interessiert, nicht
am Heroismus der Bereitschaft für Gewaltfreiheit zu sterben, nach dem seine
Gegner dauernd fragen. Es ist auffallend wie selten Tolstoi diese Beziehung zwi-
schen seinen religiösen Forderungen und seinem Pazifismus sonst diskutiert. In
den religiösen Schriften der frühen 1880er Jahre erscheint das Nicht-Widerstehen 
als ein Gebot. Wo er seit Über das Leben 1888 seine Vorstellungen von Gott und 
der menschlichen Seele philosophisch oder theologisch erläutert, geht er auf 
Schlußfolgerungen für das Nicht-Widerstehen nicht ein. Nur indirekt können wir 
sehen, daß Tolstois Pazifismus auf seiner Lehre vom göttlichen Leben und der
Bereitschaft zu sterben beruht. In seinen pazifistischen Schriften beschäftigen ihn 
säkulare Mechanismen, die auch der Vernunft zugänglich sein sollten. 

In Das Reich Gottes wird „Hypnose“ als einer der Mechanismen der Machterhal-
tung des Gewaltstaates analysiert. Die früheste pazifistische Broschüre, Christen-
tum und Patriotismus (1894), ist eine Analyse der staatlich organisierten öffentli-
chen Meinung. Tolstoi stand damals das Vokabular der Psychologie der Sugges-
tion und der Hypnose zur Verfügung. Es gibt hier eine Kontinuität von der Analy-
se der Suggestion in Krieg und Frieden über die Kritik des falschen Patriotismus 
von 1877/78 in Anna Karenina zur Kritik einer fabrizierten patriotischen Öffent-
lichkeit 1894. Seit frühester Kindheit werden die Menschen hypnotisiert mit allen 
möglichen Mitteln: Schulbücher, Gottesdienst, Predigten, Reden, Bücher, Zeitun-
gen, Gedichte, Denkmäler. Beim russischen Volk ist Patriotismus angelernte 
Phrasen aus der Zeit beim Militär. Im Altertum könnte Patriotismus einen Wert 
besessen haben, aber seit sich Staat, Religion und Volksherkunft nicht mehr
decken, ist Patriotismus eine Form der Unterdrückung der Völker durch die Re-
gierungen geworden. Daß bessere Bildung, Verkehr, Presse und abnehmende
Bedrohung zum Rückgang des Patriotismus führen, ist nicht zu erkennen. Die 

861

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Staaten, die alle Erobererstaaten sind, benötigen Gewalt und ein Surrogat der 
öffentlichen Meinung, das über diese Gewalt hinwegtäuscht. Für den Frieden wird 
nichts benötigt als ein Wandel dieser öffentlichen Meinung: Jeder muß sich selber
ändern. Aber schon, wenn nur wenige öffentlich abweichen, kann die manipulier-
te öffentliche Meinung sich nicht mehr halten. In seiner Schrift zum Burenkrieg,
Patriotismus und Regierung (1900), setzt Tolstoi die Analyse des Patriotismus fort.
Chauvinismus oder Jingoismus für die Fehlentwicklungen der öffentlichen Mei-
nung verantwortlich zu machen, reicht nicht; aller Patriotismus muß überwunden 
werden. Er will den Engländern sagen, daß die wahre Ursache ihres Buren-
Krieges nicht Gier ist, sondern Patriotismus. Den Patrioten gesteht er zu, daß für 
den Fortschritt der Menschheit Unterschiede der Nationen nötig sind. Aber es
geht nicht um einen imaginären Patriotismus (der in Zukunft der Menschheit nut-
zen soll), sondern um den real existierenden Patriotismus (der ein Hindernis der 
Menschheit ist). Seit vor fast zwei Jahrtausenden Jesus Christus die Bruderschaft 
der Menschen verkündet hat, ist die Zeit des Patriotismus abgelaufen. Die Staa-
ten erhalten sich nur durch Militarisierung. Im 19. Jahrhundert stand Tolstoi mit 
seiner Kritik der Manipulation der Öffentlichkeit weitgehend allein. Aber im Buren-
krieg begannen ähnliche Analysen von John A. Hobson und Ralph Lane (Norman
Angell), von denen nicht bekannt ist, daß sie an Tolstoi angeknüpft hätten.

Allgemeinen Wehrpflicht ist ein zentrales Thema von Tolstois Analyse des Patrio-
tismus, Militärdienstverweigerung ist die logische Folge. Bereits Das Reich Gottes
ist weitgehend eine Aufforderung zur Militärdienstverweigerung (der Lauftitel der 
Übersetzung von Raphael Löwenfeld lautete 1894 noch deutlich: Christi Lehre
und die allgemeine Wehrpflicht). Militärdienstverweigerung bleibt der Kern von 
Tolstois pazifistischer Botschaft. Auch Tolstoi ist ein Analytiker der Situation nach
1870 (als der preußische Sieg ganz Europa zur allgemeinen Wehrpflicht brachte). 
Die Soldaten der allgemeinen Wehrpflicht sind bei Tolstoi nicht eine Gemein-
schaft von Opfern, wie sonst in der Kritik des Militarismus üblich, sondern eine
Gemeinschaft von Mittätern. Tolstois Frage ist weiter, warum Staat und Krieg 
akzeptiert werden, wenn sie nach allen Kriterien der Vernunft widerwärtig sind.
Wehrpflicht ist eine der Mechanismen, die Verantwortung für die Gewalt so zu 
verteilen, daß niemand mehr seine eigene Verantwortung sieht. Tolstois pazifisti-
sche Schriften wollen zweierlei zeigen: die Militärdienstverweigerung ist der ein-
zige Weg zum Frieden, das Bekenntnis zur individuellen Verantwortung der ein-
zige Weg zur Militärdienstverweigerung. Tolstoi wurde durch seine europaweiten 
Kontakte zu Militärdienstverweigerern zum ersten Organisator der frühen Bewe-
gung der Kriegsdienstverweigerer. Seit 1895 machte er die europäische Öffent-
lichkeit in vielen Schriften auf die Verfolgung der Duchoborzen, einer christlichen
Friedenssekte in Rußland, aufmerksam (er erreichte, daß ihnen die Emigration 
nach Kanada gestattet wurde). 1896 ergriff er die Gelegenheit, für einen betont 
säkular argumentierenden niederländischen Militärdienstverweigerer zu spre-
chen. Auch dieser kurze Text, Krieg und Vernunft, ist ein Text über den Wandel
der öffentlichen Meinung: Daß die Vernunft/das Gewissen für den Frieden spricht, 
ist erst eine Folge der Napoleonischen Kriege und ein Anzeichen, daß die Zeit
des Verschwindens des Krieges nahe ist, weil er der Vernunft zuwider ist. Anfangs 
wird jede Abweichung mit Kopfschütteln quittiert, dann folgen auf Spott und Ver-
achtung Schlauheit und Betrug. Aber Gedanken haben ihre eigene Dynamik. Die

862

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Anhänger der Heere verfallen bereits in Schweigen und müssen auf Gewohnheit
setzen statt auf Argumente. Militärdienstverweigerung ist bei Tolstoi, wie jede
Gewaltfreiheit, theoretisch eine Sache des Individuums im Umgang mit seinem 
göttlichen Leben. In den pazifistischen Schriften interessiert ihn allein der Aspekt
der Öffnung einer neuen Öffentlichkeit durch Militärdienstverweigerungen (des-
halb war dieser Text auch bekannt unter dem Titel: Das Nahen des Endes). 
Tolstoi verwendet das Wort „Militarismus“ nicht und in den historischen Darstel-
lungen des Militarismus spielt Tolstoi keine Rolle, weil sozial- und wirtschaftsge-
schichtliche Themen dominieren. Aber Tolstoi ist gewiß einer der bedeutenderen 
Analytiker der Wege der Militarisierung des Staates und der Mitarbeit der Gesell-
schaft an dieser Militarisierung. Der militarisierte Staat ist ein historischer Über-
rest, weil moralisch bereits überholt; aber er hat sich jetzt erst gefestigt.

So wie das Nicht-Widerstehen Reste der Anthropologie der ungeselligen Gesel-
ligkeit mitschleppt, so kommt auch Tolstois Pazifismus deutlich von einem außen-
politischen Realisten. Bereits in Krieg und Frieden hatte er sich geweigert, auf die 
Argumentationsweise der Internationalen Beziehungen überhaupt einzugehen.
Damals raunte er noch von den unerklärlichen Bewegungen der Völker, in seinen 
späten Schriften tut er, obwohl ihm die Situation des Volkskrieges bewußt ist und 
gerade er die Analyse des Patriotismus vorangebracht hat, als wären Kriege nur 
Streit zwischen Regierungen, während die Völker friedlich miteinander leben 
könnten. Auf dieser Ebene kann er durchaus Wesentliches sehen. Tolstois pazi-
fistische Schriften sind zeitgleich mit dem Erstarken der internationalen Friedens-
bewegung seit 1890 und Kritik der Friedensbewegung wurden ein Merkmal von 
Tolstois Pazifismus von 1893 bis 1909. Bereits in Das Reich Gottes ist das ein 
zentrales Thema: Während die Staatsmänner längst wissen, was die Friedens-
bewegung ihnen sagen will, hat die Friedensbewegung das Wesen des Staates 
gar nicht zur Kenntnis genommen. In einer Welt der Staaten kann kein Staat den
eigenen Willen dem Willen eines anderen Staates unterwerfen. Schiedsgerichts-
barkeit und Abrüstung sind naive Annahmen, weil sie verkennen, wie sehr der
Staat auf Macht und Armeen angewiesen ist. 1899 kommentiert er die Haager 
Friedenskonferenz, auf welche die internationale Friedensbewegung so stark 
setzte, als Heuchelei. Kein Staat kann damit einverstanden sein, ewig der
Schwächere zu sein; die schwächeren Staaten müssen von der Friedenskonfe-
renz die Einräumung eines Spielraums für Nachrüstung erwarten (Tolstoi kann 
als Begründer der Lehre von Aufrüstung durch Rüstungskontrolle gesehen wer-
den). Es gibt auch keine Hinweise, daß Schiedsgerichte gerecht urteilen können, 
auf jeden Fall könnten die Urteile nur von den Armeen der Staaten durchgesetzt
werden. Wenn Staaten in Krisen der Großmächte das überhaupt wagen würden, 
wäre das der Krieg, den der Schiedsspruch verhindern sollte. Ohne Vertrauen
kann es keine Schiedsgerichtsbarkeit geben und mit Armeen kann es kein Ver-
trauen geben. Staaten können sich nur durch Gewalt erhalten, deshalb braucht
eine Regierung eine möglichst große Armee. Eine Regierung, die dafür nicht 
sorgt, ist überflüssig geworden. Auch das Ziel, besonders grausame Waffen zu 
verbieten, ist naiv. Es geht um einen Kampf ums Überleben, da müssen alle Mög-
lichkeiten genutzt werden. Regierungen müssen Kriegsdienstverweigerer immer 
unterdrücken. Damit die Soldaten nicht alle ihre Waffen wegwerfen, behaupten 
die Regierungen, sie führten Krieg nur für den Frieden. Die Friedenskonferenz ist

863

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eine weitere Täuschung, um diese Täuschung fortzusetzen und den persönlichen
Weg zum Frieden zu verhindern. Man braucht eine öffentliche Meinung, die Sol-
daten dafür verachtet, daß sie aus Angst oder Gewohnheit zu Mördern werden.
Tolstoi ist ein Vertreter der Theorie des Sicherheitsdilemmas, das er aber als Fol-
ge eines illusorischen Mißtrauens analysiert, das wiederum auf Täuschungen
zurückgeht. Bereits in Das Reich Gottes weist er die Behauptung zurück, daß die
Völker einander bedrohen. Alle europäischen Völker haben dieselben Prinzipien
von Freiheit und Bruderschaft, Gefahr durch Barbaren gibt es nicht länger. Tat-
sächlich brauchen die Staaten Armeen für innere Unterdrückung, damit gefähr-
den sie aber den internationalen Frieden. Früher waren Regierungen nötig, um
Völker zu verteidigen, heute stören Regierungen den realen Frieden der Völker
(Patriotismus und Regierung 1900). Ohne Illusionen über die Natur des Staates
steht Tolstoi zu seiner Zeit allein gegen die Liberalen der Friedensbewegung, erst 
im und nach dem Weltkrieg konnte er Anknüpfungspunkt für den Pazifismus wer-
den.

Mit dem japanischen Sieg und den folgenden politischen Wirren in Rußland ist 
das religiöse Nicht-Widerstehen in die aktuellen Schriften Tolstois zurückgekehrt.
Die aktuellen Ereignisse liest er als Geschichtszeichen, die das Ende der europä-
ischen Kultur anzeigen. Damit sollte das christliche Zeitalter endlich auch in der
Wirklichkeit beginnen. In Das Ende eines Zeitalters (1905) und Das Gesetz der
Gewalt und das Gesetz der Liebe (1908) wiederholt Tolstoi vieles, was er in Das
Reich Gottes bereits gesagt hatte, alles etwas schriller: Frieden kann nur durch 
Befreiung von den Staaten erreicht werden. Nirgends klingt Tolstoi so sehr nach
Proudhon, sowohl in dem Programm von Bauernrepubliken, die „ihren Boden 
bearbeiten, ohne jemand zu gehorchen“, wie in der Versicherung, daß der Frie-
den kommen muß, weil das Volk ihn will. Ob Tolstoi wirklich an die baldige Ver-
wirklichung dieses Reich Gottes geglaubt hat, wissen wir nicht. Zu deutlich will er
einen Ausweg aus Revolution und Gegenrevolution anbieten. Die Rede, die
Tolstoi 1909 auf dem internationalen Friedenskongreß in Stockholm halten wollte 
(der Kongreß wurde verschoben, freilich nicht, weil man seine Rede verhindern 
wollte, wie Tolstoi meinte) erinnert an seine alte Dialektik: Es ist nicht ausge-
schlossen, daß die Menschheit sich statt für Christentum und Liebe doch für
Staat und Mord entscheiden wird. Das wäre aber ein Widerspruch zur gesamten 
Weisheit der bisherigen Menschheitsgeschichte, die dann verleugnet werden 
müßte. Dazu kann es nicht kommen, denn niemand unterwirft sich einer Regie-
rung, die auf Mord beruht. Die Aufgabe des Friedenskongresses ist es, dieses
Entweder-Oder klarzustellen. Über die neue Ordnung ohne Militär, können wir 
nichts sagen. Aber Vernunft und Gewissen, unsere angeborene Natur, werden 
sich zeigen.

Tolstoi ist berüchtigt für die Zuspitzung des Pazifismus auf das Gebot, der Gewalt 
niemals mit Gewalt zu widerstehen. Seine Leistung ist aber vor allem, die sozia-
len Mechanismen zu beschreiben, die Gewaltfreiheit verhindern. Seit seinen frü-
hen Erzählungen fragt Tolstoi, warum Männer Soldaten werden und warum Sol-
daten töten. In Krieg und Frieden hat er diese Analysen fortgesetzt. Wenn er in 
Das Reich Gottes die gesellschaftliche Arbeitsteilung und die Teilung in Mensch
und in Amtsträger für die Perpetuierung der Gewalt verantwortlich macht, ist es 

864

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auch eine Fortsetzung dieser Analysen. Während die traditionellen Friedenskir-
chen die Legitimität der Macht der Regierungen über die schlechten Christen 
nicht bestritten haben, ist der Pazifist Tolstoi ein Anarchist (auch wenn er diese
Bezeichnung nur sparsam verwendet, um nicht mit dem Anarchismus als politi-
scher Bewegung verwechselt zu werden). Ihm fehlt jede Angst vor den Bösen, 
von der die ausgemalten Szenarien eines Zustandes ohne Regierung üblicher-
weise geprägt sind, weil er die realen Regierungen als Herrschaft der Bösen wer-
tet. Tolstoi analysiert, warum trotz der Verkündigung der christlichen Wahrheit der 
Gewaltfreiheit die heidnische, nationale Lebensweise überleben kann. Im Wider-
spruch zwischen den Forderungen des Gewissens und den realen Lebensum-
ständen können aber nur die Forderungen des Gewissens sich durchsetzen. 
Deshalb kommt es Tolstoi darauf an, das Gebot der Gewaltfreiheit in seiner vol-
len Fremdheit zu bewahren, nicht vermindert durch praktische Abstriche, nicht
überfordert durch Forderungen an jeden, perfekt zu leben. Man kann Tolstoi nicht 
verstehen ohne diesen starken Glauben an die Macht der Rechtfertigung und des
Widerspruches. Darin erinnert er an William Lloyd Garrison und dessen Strategie 
der Non-resistance als Spaltung der öffentlichen Meinung. Tolstoi wußte, wie 
Garrison vor ihm und Gandhi nach ihm, daß die Gewaltlosen in einer Welt leben,
die an Gewalt glaubt. Das wußten natürlich auch die Friedenskirchen und Adin
Ballou. Aber diese sehen eine reine Gewissensentscheidung für ausreichend an,
sozusagen Gesinnungsethik, während Garrison, Tolstoi, Gandhi für Transforma-
tionsstrategien in der Welt der Gewalt stehen. Es müssen drei Dinge zusammen-
kommen: die Wendung von Individuen zum göttlichen Leben, die Wiederentde-
ckung des unverkürzten Ideals der Gewaltfreiheit und die Weltgeschichte als Auf-
lösung des Widerspruchs von Gewissen und Lebensweise. Ein Tolstojaner kann 
kein Dogmatiker sein.

Für einen ersten Überblick zu Tolstois Pazifismus können die Versuche von 
Peter Brock dienen, der in rund 40 Jahren sehr verschiedene Akzente gesetzt
hat, durchaus ein Zeichen der Schwierigkeiten im Umgang mit Tolstois Pazi-
fismus: Pacifism in Europe to 1914. – Princeton, NJ 1972. – S. 453-464;
Freedom from War : Non-sectarian Pacifism 1814-1914. – Toronto 1991. –
S. 185-204 Tolstoy’s Idea of Nonviolence; Tolstoy, Leo, in: The Oxford Inter-
national Encyclopedia of Peace / ed. by Nigel J. Young. – Oxford 2010. – vol.
IV, 169-172. Unten referiert sind die durchweg kritischen Beurteilungen von 
Horowitz 1957, Gallie 1978 und McKeon 2009 und die Studie von Galagan 
1996, die reich an Einsichten ist. Vgl. außerdem: Christian Bartolf, Ursprung 
der Lehre vom Nicht-Widerstehen : über Sozialethik und Vergeltungskritik bei 
Leo Tolstoi. – Berlin 2006 (über mögliche Vorläufer und Parallelen); Terry 
Hopton, Tolstoy, History and Non-violence, in: Anarchist Studies 8 (2010) 19-
28; Alexandre Christoyannopoulos, The Golden Rule on the Green Stick : Leo 
Tolstoy’s International Thought for a ‚Postsecular’ Age, in: Towards a Post-
secular International Politics : New Forms of Community, Identity, and Power /
ed. by Luca Mavelli and Fabio Petito. – New York 2014. – S. 81-102; Iain 
Atack, Tolstoy‘s Pacifism and the Critique of State Violence, in: Pacifism‘s
Appeal : Ethos, History, Politics / ed. by Jorg Kustermans … – Cham 2019. –
S. 81-102; Alberto Castelli, The Peace Discourse in Europe, 1900-1945. –

865

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


London 2019. – S. 38-54 ‚Do Not Avenge Yourselves Against Those who Do 
Evil‘ : Leo Tolstoy.

4. Wirkung
Die Wirkungsgeschichte Tolstois kann nicht wie eine übliche Rezeptionsgeschich-
te gelesen werden. Dafür hatte Tolstoi einerseits eine zu gewaltige Wirkung in der 
Gegenkultur des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts (nur sein Antipode 
Nietzsche ist darin vergleichbar), andererseits gibt es nur relativ wenig Spuren 
einer genaueren Lektüre seiner nicht-erzählenden Texte. Die Person Tolstois 
oder eine generelle Vorstellung, was seine Lehre sei, haben mehr gewirkt, als
einzelne Schriften. Den einen ist sein Bild zu klar vor Augen, als daß sie es aus
seinen eigenen Texten schärfer bestimmen wollen, den anderen reicht es, den 
Gegensatz Tolstois zu ihren eigenen Intuitionen zu benennen. 1., gab es tolstoja-
nische Kommunen, die in ihrer Lebensweise radikaler als Tolstoi sein konnten 
und häufig noch andere Anregungen hatten. Tolstois Interesse an tolstojanischen
Kolonien war gering. In Westeuropa waren solche Kommunen instabil, aber in Ruß-
land hielten sich einige bis lange in die sowjetische Zeit. 2., gab es eine Orientie-
rung an Tolstois Kultur- und Sozialkritik ohne nähere Bestimmung, was damit
gemeint war. Da wird er oft in einem Atemzug mit Nietzsche genannt (und nach
der Jahrhundertwende häufig durch Nietzsche ersetzt). Selbst unter den regel-
mäßigen Korrespondenten Tolstois gibt es solche synkretistischen Tolstojaner,
die mit Tolstoi nur darin übereinstimmen, daß ein Wertewandel unverzichtbar und 
bevorstehend ist. Während Nietzsche im 20. Jahrhundert in die Philosophie inte-
griert wurde, steht Tolstoi eher für alles, was nicht mehr in die Philosophie des
20. Jahrhunderts integrierbar war. 3., wirkte Tolstoi als Herausforderer: Nationa-
listen sind nach Jasnaja Poljana gepilgert (man denke an den Besuch des fran-
zösischen Revanchisten Paul Déroulède, den Tolstoi in Christentum und Patrio-
tismus so bissig beschrieben hat) oder haben Briefe an Tolstoi geschrieben, um
ihn zu einer Stellungnahme zu bewegen, anhand derer die Schwäche von Anti-
patriotismus und Gewaltfreiheit aufgezeigt werden könnte (man denke an den 
Inder Taraknath Das). Tolstoi als Herausforderer ist am besten für den deutschen 
Protestantismus dokumentiert worden. Deutschland nimmt eine Sonderstellung
ein: die Rolle in der internationalen Tolstojanischen Bewegung war gering, der 
Bedarf, den Kulturprotestantismus gegenüber Tolstoi zu rechtfertigen, war groß.  

Die interessanteste deutsche Auseinandersetzung mit Tolstoi war die von Max 
Weber. Er stieß auf den Propheten Tolstoi im Zusammenhang mit Studien über
die russische Revolution 1905 und den russischen Anspruch, einen Weg zu ken-
nen, der an der westeuropäischen Moderne vorbeiführen könnte. Tolstoi er-
scheint ihm repräsentativ für die russischen Erwartungen und die Gestalt Tolstois 
wird ihm zur Anregung für die Idealtypen der Religionssoziologie und für die Defi-
nitionen von Politik und Wissenschaft. Weber hat Tolstoi für dessen radikale Kon-
sequenz bewundert, ihn dafür aber auf Positionen reduziert, die Gegenpol zu 
seinen eigenen sind. Weber besteht auf der „Unvermischbarkeit“ der beiden Ethi-
ken: das Reich der Gesinnungsethik ist nicht von dieser Welt, das Reich der Ver-
antwortungsethik dagegen völlig von dieser Welt. In den Klassifikationen der 
(religions-)soziologischen Schriften werden die Positionen wertfrei gegenüberge-

866

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


stellt, in den späten Reden, v.a. Politik als Beruf, läßt Weber keinen Zweifel an
seiner eigenen Stellung gegen Tolstoi (auch wenn dieser nicht genannt wird). 
Diese Parteinahme hat mit dem Weltkrieg zu tun, in dem es Webers Strategie 
war, die Pazifisten nicht zu widerlegen, sondern von ihnen tolstojanische Konse-
quenz bis zur Jenseitigkeit zu verlangen (Zwischen zwei Gesetzen (1916), in:
Max Weber, Zur Politik im Weltkrieg, Max Weber Gesamtausgabe I/15, 39-41).

Tolstois Bedeutung für den internationalen Pazifismus kann nur schwer bestimmt 
werden, weil eine intellektuelle Geschichte des Pazifismus im 20. Jahrhundert
fehlt. Kommentatoren, die es nicht geschafft haben, Tolstois Pazifismus näher zu 
analysieren oder gar ernst zu nehmen, sind in der Regel großzügig, ihm eine 
besondere Bedeutung beim Weg Europas von der Kriegsverherrlichung zur
Kriegsablehnung zuzuschreiben. Die Friedensbewegung versuchte zu überse-
hen, wie feindselig sich Tolstoi ihr gegenüber verhielt. Bertha von Suttner ist es 
nie gelungen, ihn für die Unterstützung des Rechtsfriedens zwischen Staaten zu 
gewinnen, aber sie bekannte in einem Brief an Alfred Fried: „Er ist eigentlich der 
konsequenteste von allen Kriegshassern.“ Es ist ihr auch nicht gelungen, Fried 
beizubringen, daß dessen „organisatorischer Pazifismus“ nur einer der Wege der
Friedensbewegung sein konnte. Frieds Nachruf auf Tolstoi ist eine klare Aus-
grenzung: gewiß ein großer Pazifist, aber gewiß nicht „im modernen Sinne“, weil
ihm jeder Sinn für den allmählichen Fortschritt fehlte, weil er den Fortschritt statt 
von der Gesellschaft von den Individuen erwartete, weil er zu sehr an die Macht 
der Moral glaubte (Die Friedens-Warte 12 (1910) 221-223). Vgl. V. Belentschikow,
Bertha von Suttner und Lev N. Tolstoj, in: Zeitschrift für Slawistik 28 (1983) 284-
301; Brigitte Haman, Bertha von Suttner : ein Leben für den Frieden. – München 
1986. – S. 425-431; Edith Hanke, Prophet des Unmodernen a.a.O. S. 111-114.
Immer gewürdigt wurde Tolstois Bedeutung für die Begründung und Förderung 
der modernen Kriegsdienstverweigerung: Er hat Kriegsdienstverweigerung zu
einer Option auch außerhalb der traditionellen Friedenskirchen gemacht. Zu die-
sem pazifistischen Tolstojanismus: Peter Brock, Freedom from War : Nonsectarian 
Pacifism 1814-1914. – Toronto 1991. – S. 205-305 (mit Kapiteln über Rußland, 
Bulgarien, Niederlande, Ungarn/Slowakei, die stark Tolstoi-zentriert sind, und
Kapiteln über Großbritannien und die USA, wenig Tolstoi-zentriert; ob diese 
„Tolstojaner“ sich auf Tolstois „Theorien“ eingelassen haben, kann man bei Brock 
nicht erkennen). Tolstois Wirkung seit 1914 ist wenig erforscht. Der neue Pazi-
fismus, der bis 1939 stärker als die Bewegung für einen Rechtsfrieden die Frie-
densbewegung prägen wird, wurde von „Tolstojanern“ geführt: Jane Addams,
Leonhard Ragaz, Bart de Ligt, Scott Nearing, um nur einige zu nennen. Ihre Pro-
gramme sind verschieden, das volle Programm Tolstois hat keiner dieser „Tolstoja-
ner“ akzeptiert. Der Schweizer Pastor Ragaz, beispielsweise, ist wie Tolstoi 
Kommentator der Bergpredigt, religiöser Sozialist und Pazifist, aber er ist eine
recht andere Art Christ und Theologe und hält auch am Verteidigungskrieg fest. 
Vgl. eine (sehr vorläufige) Sondierung: Bruna Bianchi, Tolstoy’s Influence on Inter-
national Pacifism (1914-1928), in: Pela Paz! For Peace! Pour la Paix! (1849-
1939) / ed. by Maria Manuela Tavares Ribeiro. – Brüssel 2015. – S. 143-157.

Der bekannteste und wirkungsmächtigste aller Tolstojaner war Gandhi. Tolstoi
war für Gandhis Weg zur Gewaltfreiheit wichtig, das haben die Biographen nie 

867

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


übersehen, Gandhi hat es oft gesagt. So gibt es Untersuchungen zu den Zeit-
punkten von Gandhis Tolstoi-Lektüre, zur Kommune Tolstoy-Farm und zum
Briefwechsel 1909/10. Aber es gibt nur wenige systematische Studien, die Tolstois 
Einfluß auf Gandhi ideengeschichtlich ernst nehmen. Wir können davon ausgehen, 
daß Gandhi von Tolstoi die Bedeutung des Nicht-mit-Gewalt-Widerstehen gelernt
hat und daß Tolstois Religion des göttlichen Lebens der Ausgangspunkt von
Gandhis religiöser Gewißheit war und bis zuletzt Anleitung von Gandhis Versu-
chen blieb, für diese Religiösität hinduistische Formulierungen zu finden. Er ver-
dankt Tolstoi die entscheidende Einsicht, daß Gewaltfreiheit keine Technik ist, 
sondern, um Kraft entfalten zu können, auf einem Glauben beruhen muß. Den 
Gandhi-Exegeten fehlt eine genauere Kenntnis von Tolstois Schriften, sie können
deshalb den Ursprung der thruth force nicht mehr erkennen und weder Überein-
stimmungen noch Unterschiede analysieren. Gandhis politische Aktivität ist 
dagegen kein direktes Erbe Tolstois. Seine Hochschätzung für Tolstoi beruhte 
auch auf einem Mißverständnis: Tolstois Glauben wird zu viel Einfluß auf die poli-
tischen Bewegungen in Rußland 1905 zugeschrieben. Mit diesem Mißverständnis 
erlangte Gandhi in Indien eine Bedeutung, die Tolstoi in Rußland nicht gehabt 
hatte. Natürlich kann der Kongreß-Führer und spätere Staatspräsident Gandhi
kein integraler tolstojanischer Non-resistant gewesen sein. Die ursprünglichen 
Tolstojaner waren sich in der Beurteilung von Gandhis Haltung zum Pazifismus 
nicht einig. Es ist eine Auseinandersetzung darüber, ob Gewaltlosigkeit ein Prin-
zip ist, das ohne Abstriche verwirklicht werden müsse, oder ein politisches Expe-
riment, dessen Voraussetzungen und Ausgang von der historischen Situation 
abhängig sind. Die Bedeutung, die Gandhi seit den späten 1920er Jahren als 
Leiter eines bisher ungehörten politischen Experiments erlangte, ist auch einer
der Gründe dafür, daß von der Spur Tolstois im Pazifismus nur noch so wenig
erkennbar ist. Eine Darstellung der Ideengeschichte des Pazifismus in der Zwi-
schenkriegszeit müßte den Weg von Tolstoi zu Gandhi nachverfolgen. In der 
deutschen Gandhi-Literatur ist Gandhis „Begriff“ der Politik sehr bald und bis heu-
te wie eine Antwort an Max Weber (den Gandhi gewiß nicht gekannt hat) gelesen
worden. Eine Darstellung der Beziehung Gandhis zu einem komplexer wahrge-
nommen Tolstoi könnte Gandhi lesen als tolstojanische Antwort auf Max Webers
simplifizierten Tolstoi.

Bart de Ligt, der Tolstoi noch unter dem Namen eines Gnostikers (wie man sich
entschlossen hatte, diese schopenhauersche Religion des göttlichen Lebens zu 
nennen) kannte und noch begriff, daß Gandhis soulforce eine Tolstoi Adaption ist, 
hat Tolstoi als Klassiker des revolutionären Pazifismus gewürdigt (Vrede als daad : 
geschiedenis en strijdmethoden van de direkte aktie tegen oorlog, Bd. 2. – Arnhem 
1933. – S. 136-147; vgl. The Conquest of Violence : an Essay on War and Revo-
lution. – New York 1938. – S. 135, französ. Original 1935). Auch nach 1939 blieb 
eine gewisse Erinnerung an den christlichen Anarchismus. Aber es wurde immer 
gleich bemerkt, daß die pazifistische Tradition die Wende gegen den Staat nicht 
dauerhaft mitgemacht hat (zuletzt Iain Atack, Nonviolence in Political Theory. –
Edinburgh 2012). Tolstoi-Zitate in der Friedensforschung sind selten geblieben. 
Als einziger folgt Ekkehart Krippendorff dem Pazifisten Tolstoi: Krieg und Staat
sind unlösbar verbunden (Staat und Krieg : die historische Logik der politischen
Unvernunft. – Frankfurt am Main 1985; S. 406-411). In der Wissenschaft von den

868

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


internationalen Beziehungen hat Robert Gilpin auf Tolstoi und die Irrationalität der 
Bewegungen der Nationen hingewiesen; wir erfahren, daß diese Irra-tionalität in
die Theorie der Internationalen Beziehungen einbezogen werden muß, aber
nicht, wie das für eine so rationalistische Theorie wie die Gilpins heute möglich 
wäre (War and Change in World Politics. – Cambridge 1981. – S. 202). 

Gegen die anti-tolstojanische Soziologie Max Webers sei auf einen tolstojani-
schen Soziologen hingewiesen: Pitirim A. Sorokin, dessen früher Aufsatz über 
Tolstoi als Philosophen oben angeführt wurde, hat die Soziologie als Erforschung 
des Altruismus verstanden. Dafür ist er aus der Soziologie verdrängt worden und
doch bei der Friedensforschung nicht angekommen (als einer der Wege zur Frie-
densforschung, die nicht gegangen wurden, wird er uns in einem späteren Band 
beschäftigen). Durch die kommunitaristische Wende in der Soziologie wurde das 
Interesse an Sorokin und seinem Rückgriff auf Tolstoi wieder belebt. Vgl. Law-
rence T. Nichols, Sorokin, Tolstoy, and Civilizational Change, in: Palmer Talbutt,
Jr., Rough Dialectics : Sorokin’s Philosophy of Value. – Amsterdam 1998. – S. 33-
38; The Palgrave Handbook of Altruism, Morality, and Social Solidarity : Formula-
ting a Field of Study / ed. by Vincent Jeffries. – New York 2014.

Zum internationalen Tolstojanismus: Charlotte Alston, Tolstoy and his Disciples 
: the History of a Radical International Movement. – London 2014 (alles ande-
re als umfassend). Zu einzelnen Ländern: Rudolf Jans, Tolstoj in Nederland. –
Busum 1952; Dennis de Lange, Die Revolution bist Du! : der Tolstojanismus als 
soziale Bewegung in den Niederlanden. – Heidelberg 2016 (niederländisches 
Original 2011); Tolstoi and Britain / ed. by W. Gareth Jones. – Oxford 1995; 
Antonella Salomoni, Il pensiero religioso e politico di Tolstoi in Italia : 1886-
1910. – Firenze 1996; Thaïs S. Lindstrom, Tolstoi en France : 1886-1910. –
Paris 1952; Edith Hanke, Prophet des Unmodernen : Leo N. Tolstoi als Kul-
turkritiker in der deutschen Diskussion der Jahrhundertwende. – Tübingen 
1993; Wolfgang Sandfus, Dichter – Moralist – Anarchist : die deutsche 
Tolstojkritik 1880-1900. – Stuttgart 1995. 
Vgl. zu Weber und Tolstoi: Edith Hanke a.a.O. S. 168-208; Jurij Davydov, Max
Weber und Lev Tolstoj : Verantwortungs- und Gesinnungsethik, in: Jurij N. 
Davydov / Piama P. Gardenko, Rußland und der Westen : Heidelberger Max
Weber Vorlesungen 1992. – Frankfurt am Main 1995. – S. 51-71; Philippe
Despoix, Ethiken der Entzauberung : zum Verhältnis von ästhetischer, ethi-
scher und politischer Sphäre am Anfang des 20. Jahrhunderts. – Bodenheim
1998. – S. 36-49 (französ. Original 1995); Peter Ghosh, Max Weber and The 
Protestant Ethic : Twin Histories. – Oxford 2014. – S. 268-269. 291-293.
Vgl. zu Tolstoi und Gandhi: Milan I. Markovitch, Tolstoi et Gandhi. – Paris
1928 (Vergleich ihres religiösen und moralischen Denkens, für Tolstoi nicht 
sehr tief, für Gandhi 1928 noch zu früh); A. L. Herman, Satyagraha : a New
Indian Word for Some Old Ways of Western Thinking, in: Philosophy East and
West 19 (1969) 123-142; Patricia Hunt Holmes, Leo Tolstoi as a Theorist of
Non-Violent Social Revolution and His Relationship with Mohandas Gandhi. –
Diss. Univ. of Missouri-Columbia 1978. – S. 183-245 A „Moral Disciple“ in 
South Africa; James D. Hunt, Gandhi, Tolstoy, and the Tolstoyans, in: The
Pacifist Impulse in Historical Perspective / ed. by Harvey L. Dyck. – Toronto 

869

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1996. – S. 260-277 (was Gandhis von Tolstoi und den Tolstojanern kannte);
Hans-Joachim Klimkeit, Gottesreich bei Tolstoi und Gandhi, in: Religion und 
Zeitgeist im 20. Jahrhundert / hrsg. von E. Horst Schallenberger. – Stuttgart 
1982. – S. 147-164. Reflexionen über die Vertracktheit der Tolstoi/Gandhi-
Beziehung: Dieter Conrad, Gandhi und der Begriff des Politischen. – München 
2006. – S. 161-170. Zur Auseinandersetzung der Tolstojaner mit Gandhi: Paul
Birukoff, Mahatma Gandhi und der Tolstoiismus, in: Die Gandhi-Revolution /
hrsg. von Fritz Diettrich. – Dresden 1930. – S. 149-159; Der Atem meines 
Lebens : der Dialog von Mahatma Gandhi (Indien) und Bart de Ligt (Holland)
über Krieg und Frieden / hrsg. von Christian Bartolf. – Berlin 2000. 

Das Reich Gottes ist inwendig in Euch, oder: Das Christentum als eine neue
Lebensauffassung, nicht als eine mystische Lehre (1893)
deutsche Übersetzung von Rafael Löwenfeld. – Stuttgart (u.a.) : Deutsche 
Verlagsanstalt, 1894, Neuausgaben Leipzig : Diederichs, 1903 (Sämtliche 
Werke, Serie 1, Sozial-ethische Schriften Bde 6 und 7) und Jena : Die-
derichs, 1911 (Gesammelte Werke, Serie 2, Schriften zur Religion, Pädago-
gik und Kunst Bde 8 und 9)
Die andere vollständige Übersetzung von L. A. Hauff (Berlin : Janke, 1894) ist 
zuweilen wörtlicher übersetzt, aber wesentlich hölzerner geraten.
Antwort auf Kritiker, die ihm in Rußland politisch geantwortet haben (als konser-
vative oder revolutionäre Verteidiger der Gewalt), in Westeuropa dagegen reli-
gionsgeschichtlich (die Lehre des palästinensischen charmant docteur ist nicht 
das heutige Christentum). Tolstoi wiederholt dagegen, man müsse sich entschei-
den zwischen der Bergpredigt und den Lehren der pseudo-christlichen Kirchen.
4 Wie die wissenschaftlichen Menschen das Christentum mißverstehen
Es gibt drei weltgeschichtliche Stufen: 1., persönlich/animalisch, 2., gesellschaft-
lich/heidnisch, 3., universal/göttlich. Die Vertreter der wissenschaftlichen Weltan-
schauungen (von den Positivisten bis zu den Sozialisten) sind nicht über die
zweite Stufe hinausgekommen. Irdische Liebe, auch wenn sie allgemeine Brüder-
lichkeit der Menschheit als Ziel angibt, ist immer Liebe zu einer bestimmten
Gruppe: Familie, Stamm, Staat. Was man liebt, wenn man die Menschheit liebt,
ist völlig unklar: Idioten, höhere Tiere, Juden hat man ausschließen wollen. Man 
kann die Liebe zur Menschheit nur erreichen durch die Liebe zu Gott. 
5 Die Widersprüche unseres Lebens und unseres christlichen Bewußt-
seins
Die Übergänge zwischen den welthistorischen Stufen sind durch Widerspruch 
zwischen der traditionellen Lebenswelt und den neuen Anforderungen des Gewis-
sens geprägt. Die Lehre der Bergpredigt ist bis heute von der Welt des gesell-
schaftlichen Lebens nicht aufgenommen worden. Armut und Krieg zeigen, daß
wir nicht in einer christlichen Welt leben.
6 Das Verhältnis der Menschen unserer Zeit zum Kriege
Unsere tatsächliche Moral ist die heidnische, aber wir können nach der christli-
chen Lehre nicht mehr auf die Stufe des Heidentums zurückkehren. Es gibt drei 
Weisen, mit diesem Widerspruch umzugehen. 1., wird der Krieg als ein Unfall des 
internationalen Systems gesehen, der durch Diplomatie bearbeitet werden kann.
Damit meint Tolstoi die Position der Friedensbewegung, die auf Schiedsgerichte
und Abrüstung setzt. In der Welt der Staaten ist oberstes Gebot eines Staates: 
seinen Willen nicht dem Willen eines anderen Staates zu unterwerfen. Staaten 

870

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


müssen von Leuten geführt werden, die bereit sind, um Macht zu kämpfen. Gerech-
tigkeit ist keine Kraft, die als Gegenmacht dienen könnte. Staaten Schiedsgerich-
te vorzuschlagen, ist so naiv, wie Kapitalisten vorzuschlagen, nicht billig einzu-
kaufen und teuer zu verkaufen. Die Friedensbewegung ist eine bloße Geschäf-
tigkeit, die eigentliche Frage, die nach der Militärdienstverweigerung, kann sie
nicht stellen. 2., wird geklagt, daß der Krieg wie eine Krankheit oder ein Zauber
ist, der nicht verschwinden will. 3., schätzt man den Nutzen des Krieges. Die Übel 
des Krieges sehen auch Bellizisten, für die Ehre wollen sie aber kämpften. Diese 
Lehre ist durch den Darwinismus erneuert worden. Über die wilde Stufe der Men-
schengeschichte scheint kein Fortschritt hinaus zu führen.
7 Die Bedeutung der allgemeinen Wehrpflicht
Die allgemeine Wehrpflicht ist keine zufällige Folge des europäischen Staaten-
systems, die rückgängig gemacht werden könnte, sondern die notwendige letzte 
Stufe im modernen Widerspruch zwischen Gewissen und Lebensweise. Men-
schen handeln nach Leidenschaften, nur Macht kann sie zwingen. Regierungen 
waren in der Zeit der Gewalttätigkeit der Individuen nötig. Diese private Gewalt
gibt es in der zivilisierten Gesellschaft nicht länger. Heute braucht der Staat die 
Armeen zur Unterdrückung. Dabei schafft er Kriegsgefahren. Der allgemeine
Wehrdienst soll diese Gewalt des Staates vollenden. Alle Bürger werden an der
Unterdrückung beteiligt, materiell und moralisch. Die Apologeten der Staatsge-
walt reden vom Schutz vor dem Bösen. Das mag vor Jahrhunderten so gewesen
sein, aber in Europa gibt es das allenfalls noch marginal: Verbrecher kann man
nur durch bessere Umwelt und moralische Einflüsse bessern; da ist der Staat ein 
Hindernis. Ebenso unnötig ist der Staat gegen äußere Bedrohung geworden, nur
die Staaten sagen voneinander, sie seien bedroht, die Völker haben keine Feind-
schaften gegeneinander. Auch als Förderer der Kultur ist der Staat überholt, alle
neueren Fortschritte (Abschaffung von Folter und Sklaverei, Durchsetzung von 
Bürgerrechten) sind gegen den Staat erkämpft worden. In unserer Zeit behindert 
der Staat die notwendige Neuordnung von Landbesitz und Arbeit.
8 Es ist unvermeidlich, daß die Menschen unserer Welt die christliche Leh-
re „Widerstrebe nicht dem Übel mit Gewalt!“ annehmen
Das Christentum konnte in fast zwei Jahrtausenden die heidnischen Verhältnisse
nicht ändern, weil nur eine Minderheit die Botschaft erfaßt hat. Die Menschheit 
muß den Weg der Erfahrung gehen. Jetzt ist die Zeit der Erfüllung gekommen:
niemand glaubt mehr, daß Staaten, Sklaverei und Kriegsdienst nötig seien.
Gewalt kann nicht mehr gerechtfertigt werden. Stattdessen hat man neue Me-
chanismen: 1., Verbesserung der Drohung durch Eisenbahn, Telegraphen, Pho-
tographie. 2., Korruption, d.h. eine breite Beteiligung an der Ausbeutung. 3., Hyp-
nose, d.h. eine Kultur der Ablenkung von der Kindheit bis zum Tode; die patrioti-
sche Suggestion ist ein Teil davon. 4., willige Helfer, das ist v.a. das Militär der
allgemeinen Wehrpflicht. Ein dadurch gefestigtes Regime kann nicht durch Gewalt
gestürzt werden. Trotz dieser Mechanismen halten die Menschen das heidnische
Leben nicht mehr aus, der Stand der Humanität ist darüber hinausgekommen.
Die vorchristlichen Ideale Stärke, Reichtum und Mut sind antiquiert. Sie halten
sich nur noch durch Gewohnheit, nicht durch Rechtfertigung. Die Militarisierung 
ist nötig zur Erhaltung der vier genannten Mechanismen. Der Einzelne kann 
dagegen nichts tun und die Regierungen verhindern die Zusammenarbeit mit 

871

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


anderen. In einem militarisierten Staat ist keine Politik möglich, obwohl Konserva-
tive, Liberale, Sozialisten und Anarchisten das glauben.
9 Die Annahme der christlichen Lebensauffassung befreit die Menschen
von den Nöten unseres heidnischen Lebens
Christ wird man nicht durch Kampf, sondern durch den Wandel der Vorstellung 
vom Leben. Das bedeutet: den Militärdienst zu verweigern. Auch damit ist die
Rettung der Menschheit ein langer Prozeß. Aber die zunehmenden Verweigerun-
gen werden die Regierungen überfordern.
10 Die Nutzlosigkeit der staatlichen Gewalt für die Vernichtung des Übels
Der sittliche Fortschritt der Menschheit vollzieht sich nicht nur durch Erkenntnis 
der Wahrheit, sondern auch durch Bildung einer öffentlichen Wahrheit. Der Staat, 
den die Menschen nicht mehr wollen, stirbt ab. Er wird durch Täuschung gerecht-
fertigt: Es ist nicht so, daß die Guten regieren, um vor den Bösen zu schützen.
Um Macht auszuüben, muß man Macht lieben. Gefängnisse und Armeen sind
nicht eingebildete, sondern reale Gewalt. Verbrecher sind dagegen seltene Aus-
nahmen, Bedrohung durch Barbaren ist völlig imaginär. Durch ein christliches 
Leben kann man Verbrecher und Barbaren überzeugen, nicht durch Gewalt (ein-
seitiger Handel, Landraub, Opiumhandel, Schulung im Gebrauch moderner 
Gewalt). Er fürchtet einen Bürgerkrieg, schrecklicher als die Französische Revo-
lu-tion.
11 Die christliche öffentliche Meinung keimt schon in unserer Gesellschaft 
und wird unvermeidlich die gewaltsame Ordnung unseres Lebens zerstören
Zur Ablösung der heidnischen öffentlichen Meinung durch die christliche braucht 
man keine Bewegung organisieren. Es reicht, die (Selbst-)Vernebelung zu been-
den, die das wahre Christentum verbergen soll. Die Machthaber und die, die von 
der Macht profitieren, werden längst nicht mehr geachtet. Denkmäler werden für
Wissenschaftler und Künstler errichtet, nicht für Generäle und Staatsmänner (und 
schon gar nicht für die Reichen), Regierungen versuchen sich demokratisch zu
legitimieren. Daß es seit Jahren keinen Krieg mehr gegeben, hat ist auch ein Zei-
chen dieses Wandels.
12 Schluß: Tut Buße, denn das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen
Warum schicken Eltern ihre Söhne auf Schulen, die auf eine Karriere als Mörder 
vorbereiten? Warum verteidigen Gesellschaftsdamen und Künstler den Krieg und
verurteilen Streiks? Warum beteiligen sich Soldaten an Folter und Mord? Bestimmt
nicht nur, weil sie davon profitieren oder weil sie Angst haben. Man muß den Me-
chanismus verstehen, durch den Jurymitglieder, Soldaten, Lokalpolitiker und Par-
lamentarier am Staat beteiligt sind. Das falsche System beruht auf Aufteilung der 
Verantwortung. Die Soldaten, die Gewalttaten ausführen, schieben alle Verant-
wortung auf die Befehle; die Befehlenden berufen sich auf die Gesellschaft, die 
von ihr diese Handlungen fordert. Die Ungleichheit mit ihrer Arbeitsteilung ist das 
eigentliche Problem. Alle unterscheiden ihre Rolle als Mensch (da haben sie Mit-
leid) von ihrer Rolle als Richter, General, Zar und Soldat (da akzeptieren sie ihre 
Pflicht zu töten). Natürlich muß ein Großteil der Menschen wegen mangelnder 
Übung in selbständigem Denken dem Brauch oder der Leitung anderer folgen (er 
nennt Kinder, Frauen, Arbeiter). Solange es eine einheitliche öffentliche Meinung
gibt, ist das unproblematisch. In der gegenwärtigen Spaltung zwischen dem
höheren Bewußtsein und der niederen Gewohnheit ist dieser Zustand unhaltbar
geworden. Früher hatten Folterer und Mörder in staatlichem Auftrag ein gutes 

872

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gewissen. Das ist vorbei. Die Bauernburschen, aus denen die Konskrip-
tionsarmeen bestehen, begreifen wenigstens nachträglich, was sie getan haben. 
In dieser angeblich christlichen Gesellschaft hat jeder das Gefühl, daß alles, was
er tut, absurd ist. Heuchelei ist die übliche Verhaltensweise geworden. Niemand
wundert sich mehr darüber, daß liberale Wissenschaftler, die den Prinzipien der 
Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit verpflichtet sind, Armeen, Hinrichtungen, Zoll-
häuser, Zensur, Prostitution, Einschränkung der Migration und Kolonialismus 
rechtfertigen; alles Gute (auch das Christentum) wird in die Zukunft verlegt. Aus 
dieser Hypnose können wir aber leicht aufwachen. Menschen sind fähig, höhere 
Wahrheiten anzunehmen und niedrigere Wahrheiten zu überwinden. Die Frage,
was passieren würde, wenn wir wirklich dem Gebot Gottes folgen, obwohl wir die
Folgen nicht kennen können, beschäftigt die Menschen tatsächlich nicht, sondern
die Frage, wie sie ihr bisheriges Leben ohne Wissenschaft, Kunst, Zivilisation und 
Kultur weiterführen könnten. Die Rechtfertigung der Gesellschaftsordnung und 
ihrer Verbrechen ist keine Rechtfertigung, weil es immer nur um das eigene Wohl
geht. Man kann nicht erwarten, daß Landbesitzer und Kapitalisten alles verteilen
und der Zar zurücktreten wird. Dafür haben nur wenige die nötige Stärke, sie sind
durch Familie, Vorgesetzte und Untergebene gebunden. Wichtiger ist deshalb die 
geistliche Wende gegen die Heuchelei: nicht länger denken, die eigene soziale 
Stellung sei zum Wohl der Menschheit gegeben. Jeder kann dem vernünftigen
Gewissen folgen, statt der falschen öffentlichen Meinung.

Das Ende eines Zeitalters : die bevorstehende Umwälzung (1905)
deutsche Übersetzung: München : Langen, 1906. – 87 S.
Mit der russischen Niederlage und der folgenden Revolution in Rußland hat ein 
neues Zeitalter, die Zeit einer neuen Weltanschauung, begonnen. Der japanische
Sieg hat gezeigt, wie nichtig die europäische pseudo-christliche Kultur ist. Die 
Russen haben bereits den Widerspruch zwischen der christlichen Ordnung und 
der auf Gewalt gegründeten Ordnung erkannt. Auch sie glauben noch, revolutio-
näre Gewalt sei eine Lösung. Aber Revolutionen sind religiöse Revolutionen. 
Tolstoi präsentiert das Verbot, dem Bösen nicht mit Gewalt zu widerstehen, völlig
rationalistisch: Gewalt zahlt sich nicht aus. Wer sich an der Macht beteiligt, muß
ein schlechter Mensch sein; ein Zustand ohne staatliche Macht, kann deshalb nur 
besser werden. Die Macht wird geduldet wegen der Politik der Expansion: für den 
Frieden seien große Staaten besser sein als kleine. Dafür gibt es keine Anzei-
chen. Jedenfalls sind die Kriege der großen Staaten verlustreicher. Die einzige
Rechtfertigung der Expansion könnte das Streben nach einer Weltmonarchie
sein, die Krieg ausschlösse. Aber das ist in der Weltgeschichte immer geschei-
tert. Frieden kann nur durch das Verschwinden der Staaten erreicht werden. Von 
dem Aberglauben, daß Staaten nötig sind, kann man sich befreien, wie von
jedem Aberglauben. Ein ganzes Land aus Bauerngemeinden hätte keinen Bedarf 
am Staat. Was würde dann aus der Zivilisation? Sie wird nur von denen vertei-
digt, die von ihr leben. Das Leben der Menschheit ist, wie das Leben des einzel-
nen Menschen, ein Herauswachsen aus früheren Zuständen. Jetzt ist einer der
Augenblicke, in denen die Menschheit lernt. Rußland ist dazu fähig, weil es noch 
ländlich ist und keine Demokratie („Selbstregierungsbetrug“) hat und noch mehr
Sinn für die echt christliche Haltung gegen Gewalt. Von diesem Rußland wird die
Erneuerung der Menschheit ausgehen. Die Bauern lassen sich weltweit die Skla-

873

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verei gefallen. Dabei müßten sie nur eines tun: die Idee eines einheitlichen Natio-
nalstaates als Phantom erkennen. Freilich reicht es nicht, einfach zu sagen, man
werde nicht länger gehorchen. Man kann den Gehorsam nur aufkündigen, wenn
man dem Gesetz Gottes gehorcht. Die städtischen Bevölkerungsklassen, die von 
der Arbeit anderer leben, können das Gesetz Gottes nicht erfüllen. Bauern kön-
nen ruhig nebeneinander leben, die städtisch-industrielle Gesellschaftsordnung 
ist dagegen auf Kampf des Menschen mit Menschen angewiesen. Wie die anste-
hende Umwälzung genau vor sich gehen wird, können wir nicht wissen, „aber wir 
wissen, daß sie unvermeidlich ist, weil sie sich im Bewußtsein der Menschen 
vollzieht und teilweise schon vollzogen hat.“

Das Gesetz der Gewalt und das Gesetz der Liebe (1908)
deutsche Übersetzung: Berlin : Hirsch, 1911. – 167 S.
Polemik gegen die Wissenschaft, die meint, der Mensch könne ohne Glauben
leben. Je länger der Widerspruch zwischen der christlichen Lehre und der heidni-
schen Lebensweise währt, desto unerträglicher wird er: versklavte Bauern und 
Arbeiter, endlose Rüstungen und unterdrückte Völker, ohne daß das verurteilt 
würde. Die christliche Welt will diesen Widerspruch auflösen durch das einzige 
hier bekannte Mittel – Gewalt. Das Problem ist weniger die Gewalt, als die Täu-
schung, daß Gewalt ein Mittel sei. Das falsche Christentum hat darauf beruht, 
daß die heidnischen Völker unter dem Namen des Christentums, ihr altes Leben
fortsetzen konnten. Das Christentum hat klargemacht, was die früheren Religio-
nen unklarer gepredigt hatten: Liebe muß Grundlage des Lebens werden. Es
dürfen keine Abstriche vom Liebesgebot gemacht werden: nur wer liebt, kennt 
Gott. Grundlage der alten Gesellschaft war Gewalt, Grundlage unserer Zeit ist
vernünftige, einträchtige Gemeinschaft. Tyrannei hält sich, weil so viele an ihr
beteiligt sind; Stützen und Opfer des Systems sind potentiell identisch. Dieser
Selbstbetrug kann nicht leicht aufgelöst werden, weil die Menschen den Zusam-
menhang zwischen ihrer Bedrückung und ihrem eigenen Anteil an der Gewalt 
nicht erkennen. Das liegt daran, daß ihnen der Glauben fehlt. Jetzt ist dessen Zeit 
gekommen. Die frühe Kirche war gegen den Militärdienst, im 19. Jahrhundert
machte die Militärdienstverweigerung wieder Fortschritte. Aber was können 100,
1000 oder auch 100 000 ausrichten? Der Kampf ist ungleich, aber der Ausgang
ist klar. Das öffentliche Leben kann nur noch durch Heuchelei aufrechterhalten
werden. Die Menschen wachen aus der Hypnose auf. Man mag einwenden,
Gewaltlosigkeit sei darauf angewiesen, daß alle Menschen sich bekehrt haben. 
Aber es geht nicht um Zerstörung oder Erhaltung der gesellschaftlichen Ordnung, 
sondern allein darum, im eigenen Leben ohne Gewalttat das Gesetz der Liebe zu
verwirklichen. Die Menschheit hat anfangs ohne Gewaltordnung gelebt, viele Völ-
ker sind immer noch staatenlos und es gibt christliche Kommunen. Die staatliche
Form ist etwas Vorübergehendes. Man muß damit rechnen, daß der religiöse
Wandel Jahrhunderte und Jahrtausende braucht. Aber es gibt keinen Grund,
davon auszugehen, daß in der Zwischenzeit die Menschen über einander herfal-
len werden. Es wird kaum schlechter werden, als es unter staatlichen Verhältnis-
sen ist, jedenfalls wird die Gewalt, die vom Staat kommt, wegfallen: Grundbesitz, 
Steuern, Trennung der Völker, Unterdrückung von Völkern durch andere, Kriegs-
vorbereitungen. Der Staat ist ein Aberglauben. Jeder soll so leben, daß er keine
Gewalt braucht. Notwehr ist nie gerechtfertigt, weil man nicht wissen kann, ob der 

874

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gegner wirklich zur Tat fortgeschritten wäre. Nur sich selbst darf man opfern. Es 
gibt kein Gesetz der Gegenseitigkeit im Verhalten. Gegen Gewalt gibt es nur ein 
Mittel: nicht mit Gewalt antworten. Das gilt auch international. Überfälle durch
Barbaren gibt es nicht mehr; Staaten müssen Gewalt nur fürchten, weil sie gewalt-
tätig sind. Niemand ist zum Sklaven oder zum Unterdrücker geboren. Niemand 
hat die Aufgabe, das Leben anderer mit Gewalt umzugestalten, und soll deshalb
nicht an Verwaltung, Rechtsprechung und Erziehung teilnehmen. Stattdessen soll
er in der eigenen Seele Liebe wachsen lassen, damit trägt er dazu bei, das Leben
aller Menschen zu verbessern. Das Wohl der Menschen besteht in der Einigkeit,
die kann nicht durch Gewalt herbeigeführt werden. Nur das von Christus verkün-
dete Gesetz des Lebens, kann alle Menschen vereinen. 

Tolstois späte Publizistik hatte durch russische Zensur und seinen Verzicht auf
Autorenrechte eine chaotische Publikationsgeschichte. Sie durften in Rußland 
nicht erscheinen, Übersetzungen sind häufig vor einer russischen Exilausgabe 
erschienen. Einige dieser Broschüren sind nie nachgedruckt worden, die Samm-
lungen von Tolstois Essays hatten nur ein geringes Interesse an den pazifisti-
schen Texten. Der Verlag Eugen Diederichs brachte die nicht-erzählenden Schrif-
ten in Sammlungen heraus, die aber nicht annähernd vollständig waren: Sämtli-
che Werke, Serie I. Sozial-ethische Schriften 1901ff. enthält in Bd. 11 und 12
Religiös-ethische Flugschriften (1911), nachgedruckt in Gesammelte Werke, Se-
rie II. Schriften zur Religion, Pädagogik und Kunst Bd. 10 und 11 (enthält nur 
wenige der pazifistischen Flugschriften). Der Nachdruck dieser Serie 1990ff.
u.d.T. Religions- und gesellschaftskritische Schriften wurde bereits nach acht
Bänden abgebrochen. Philosophische und sozialkritische Schriften 1974 (Band
15 der Gesammelten Werke des Rütten und Loening Verlages) enthält überwie-
gend sozialkritische, kaum pazifistische Schriften. Auch die Anthologie: Rede 
gegen den Krieg : politische Flugschriften / hrsg. von Peter Urban. – Frankfurt am 
Main 1968, Neuauflagen 1983 und 1991, enthält trotz des Titels kaum Texte zu 
Frieden und Krieg (siehe dort S. 189-195 eine Liste „der wichtigeren sozialpoliti-
schen Schriften“, es sind fast 200). In englischer Sprache gibt es umfangreichere
Anthologien: War-Patriotism-Peace / ed. by Scott Nearing. – New York 1926 
(Neudruck 1973 in der Serie The Garland Library of War and Peace); Tolstoy’s
Writings on Civil Disobedience and Non-violence. – London 1968. Die folgende 
Liste der wichtigeren pazifistischen Broschüren gibt den Titel der ersten deutschen 
Übersetzung (englische Titel nur, wenn sie von den deutschen erheblich abwei-
chen), das Jahr der Beendigung des Textes, die Publikation in Anthologien und
kurze Angaben über Anlaß und Inhalt.

Patriotismus und Christentum (auch: Christentum und Patriotismus), 1894
vollständig in The Kingdom of God and Peace Essays / translated by Aylmer
Maude 1936 u.ö. und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: On Patriotism); bei Nearing
stark gekürzt. Bissiger Kommentar zu der chauvinistischen Bewegung um das
französisch-russische Flottenabkommen; Kritik des Patriotismus.

Patriotismus oder Frieden (auch: Patriotismus und Frieden), 1896
bei Nearing und in Tolstoy’s Writings. Brief an einen patriotischen Amerikaner
über die Venezuela-Krise 1896. Die Idee eines Schiedsgerichtes ist einfach nur 
komisch.

875

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Letter to Ernest Howard Crosby, 1896
bei Nearing und in Tolstoy’s Writings. Verteidigung der absoluten Gewaltfreiheit
gegen Kompromißvorschläge.

Krieg und Vernunft (auch: Das Nahen des Endes), 1896
bei Urban und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: The Beginning of the End). Zur Unter-
stützung eines Niederländers, der zwar ein Tolstoi-Leser war, aber seine Militär-
dienstverweigerung mit Vernunft, nicht mit dem biblischen Gebot begründet hatte.

Zwei Kriege, 1898
bei Nearing und in Tolstoy’s Writings. Antwort an einen patriotischen Amerikaner, 
der von Tolstoi ein Lob des Spanisch-amerikanischen Krieges verlangte; Unter-
stützung der Duchoborzen, einer pazifistischen russischen Sekte, für die Tolstoi 
in diesen Jahren auch sonst viel geschrieben hat.

Delenda est Carthago, 1898 italienisch, 1899 französisch
in: Philosophische und sozialkritische Schriften 1974, bei Nearing und in Tolstoy’s
Writings. Antwort auf eine Umfrage der Zeitschriften La Vita internationale und
L’Humanitè nouvelle, Polemik gegen die organisierte Friedensbewegung

Die Friedenskonferenz, 1899
erste deutsche Ausgabe Wien 1920, auch in: Weltanschauung. – Wien 1928
(Ausgewählte Werke) und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: Letter on the Peace Con-
ference). Antwort an eine schwedische Initiative, die wie Tolstoi auf Militärdienst-
verweigerung setzt, aber von der Haager Friedenskonferenz eine Regelung des 
Ersatzdienstes erwartet. Es ist eine Illusion, von Staaten die Schwächung der
Armeen zu erhoffen.

Brief an einen Feldwebel, 1899
bei Nearing (u.d.T.: Letter to a Corporal) und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: Letter 
to a Non-commissioned Officer). Die Regierungen brauchen Armeen, um die
Arbeiter zu unterdrücken; deshalb reden sie ihren Völkern äußere Bedrohungen
ein. Gleichzeitig wollen sie nicht darauf verzichten, sich christlich zu nennen.

Patriotismus und Regierung, 1900
in: Religiös-ethische Flugschriften 1911, Bd. II, bei Urban (gekürzt) und bei Nea-
ring. Zum Burenkrieg, Analyse patriotischer Propaganda, Staat als Überrest des 
vorchristlichen nationalen Zustandes.

Denkschrift für Soldaten / Denkschrift für Offiziere, 1901
bei Nearing (u.d.T.: The Soldiers`Memento/The Officers Memento) und in
Tolstoy’s Writings (u.d.T.: Notes for Soldiers/Notes for Officers). Über die Aufga-
be des Militärs auf Demonstratenten zu schießen: wer schießt, trägt selber die
Verantwortung. (Eine bessere Übersetzung wäre „Merkblatt“; „Denkzettel“, das 
auch vorkommt, geht gar nicht).

Besinnt Euch! (Tut Buße!) : ein Wort zum Russisch-Japanischen Krieg,
1904
in: Religiös-ethische Flugschriften 1911, Bd. II. In einem Krieg Rußlands fordert
Tolstoi zur Kriegsdienstverweigerung auf. („Besinnt Euch!“ folgt einer Stelle der 
russischen Bibel, „Tut Buße!“ der gleichen Stelle in der Lutherbibel). 

876

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Brief an einen Hindu, 1908
in: Brief an einen Hindu / hrsg. von Christian Bartolf. – Berlin 1997. Verteidigung
der Gewaltfreiheit gegen den indischen revolutionären Journalisten (und späteren
amerikanischen Politikwissenschaftler) Taraknath Das. Bartolfs Ausgabe enthält 
die Briefe von Das und Tolstoi und den Briefwechsel zwischen Tolstoi und Gandhi,
der Tolstois Brief in Gujarati übersetzt hatte. Tolstoi schreibt an Das, daß Indien nur
dann eine Chance hat, wenn es auf Religion statt auf Gewalt setzt. In seiner Replik
geht Das auf die Religion nicht ein, sondern präsentiert weitere Statistiken, welche
die Notwendigkeit einer Rebellion zeigen sollen. Tolstois Brief an Gandhi Sep-
tember 1910 war Tolstois letzte Enzyklika zur Gewaltfreiheit.

Rede gegen den Krieg, 1909
bei Urban und in The Kingdom of God and Peace Essays / translated by Aylmer
Maude 1936 u.ö. (u.d.T.: Address to the Swedish Peace Congress). Verteidigung
der Gewaltfreiheit und Warnung, etwas von den Regierungen zu erwarten.

Horowitz, Irving Louis
The Idea of War and Peace in Contemporary Philosophy. – New York : Paine-
Whitman, 1957. – S. 89-106 Tolstoy and Gandhi : the Pacifist Dream (Tostoi S. 90-
98)
2. Auflage 1973 u.d.T.: War and Peace in Contemporary Social and Philosophical
Thought, 3. Auflage 2007 u.d.T.: The Idea of War and Peace : the Experience of
Western Civilization
Auf Tolstoi ist es zurückzuführen, daß der Pazifismus in der westlichen Welt auch 
als Theorie eine Chance hatte. Soziale Unterdrückung will er nicht durch Reform 
(oder gar Revolution) bekämpfen, sondern durch eine andere Lebensweise. Er
beginnt mit sozialer Konflikttheorie, ersetzt sie aber durch eine ethische Theorie, 
die sich an Unterdrücker wie Unterdrückte wendet. Die Wurzeln der Gewalt blei-
ben dadurch ungestört. Die Geschichte wird angetrieben vom Widerspruch von
Bekenntnis und Lebensumständen. Tolstoi hat welthistorische Perioden identifi-
ziert: es wird ein Zeitalter des Altruismus kommen. Man sollte meinen, daß die
von Tolstoi so umfassend festgestellte Entfremdung auch die Religion betreffen 
müßte. Er kann nie zeigen, warum es die von ihm erwartete massenhafte Nei-
gung zum Pazifismus überhaupt noch geben kann. Die Geschichte hat Tolstoi 
auch klar widerlegt: Diese Massenneigung zum Pazifismus gibt es nicht.

Sampson, R. V.
Tolstoy : the Discovery of Peace. – London : Heinemann, 1973. – S. 108-167
Leo Tolstoy : ‚God Sees the Truth, but Does Not Quickly Reveal it’
Das Dilemma, daß es Kriege gibt, obwohl Krieg ein Horror und Verbrechen ist 
und nicht rational geführt werden kann, kann Tolstoi auf der Stufe von Krieg und
Frieden nicht auflösen. Aber er versucht eine Handlungstheorie des Krieges: das 
individuelle Leben ist frei, das Schwarm-Leben folgt historischen Gesetzen. Ein 
Akteur ist umso freier, je weniger Macht er hat. Tolstoi kann das Problem des 
Krieges jedoch nicht völlig in Begriffe dieser Sozialpsychologie auflösen und 
spricht deshalb von einem Geschick, als wäre Krieg völlig mysteriös. Dieses
Problem, das sich in Krieg und Politik am deutlichsten zeigt, findet Tolstoi auch im
Privatleben. Die egoistischen Charaktere in Krieg und Frieden können sich nur
entfalten, weil sie Schwäche ausnutzen können. Das Gute ist die Negation dieses

877

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Strebens, Schwäche auszunutzen, es ist Geduld, Demut, Leiden (statt Wider-
stand gegen Macht), Sorge um andere, Mitgefühl, Liebe, Selbstopfer. Für größe-
re, „historische“ Unternehmungen ist Macht aber unverzichtbar. Tolstoi haßt den
Krieg, aber er lehnt ihn in Krieg und Frieden nicht generell ab. Der Krieg der Rus-
sen auf russischem Boden ist ein gerechter Krieg. Tolstoi ist kein Chauvinist: Was
die Verteidigung bewegt, ist wie bei jedem Krieg eine mysteriöse Kraft, auch von
den Verteidigern werden Verbrechen begangen. Weil wir nicht wissen, wie es zu
Krieg und Revolution kommt, ist der Krieg (in der Sprache von Proudhon) „gött-
lich“. Tolstoi akzeptiert diese Irrationalität, bloße Vernunft würde die Möglichkeit
des Lebens zerstören. Die Kriegsursache ist in Krieg und Frieden eindeutig 
beschrieben: Machtstreben. Aber Tolstoi kann sie theoretisch nicht fassen, son-
dern sagt, Kriegsursachen seien unerforschbar. Die Machtanalyse ist wider-
sprüchlich. Die großen Männer werden getadelt, weil sie sich fälschlich zuschrei-
ben, alleine den Krieg zu führen, aber auch, weil sie tatsächlich Macht besitzen. 
Die Geschichte ist zugleich frei (weil jede einzelne Handlung frei ist) und voraus-
bestimmt (durch von Gott bestimmte Gesetze). Tolstoi kann durchaus zeigen,
daß Krieg aus dem Willen zur Macht kommt (damit legt er die Grundlage für sei-
nen späteren Pazifismus), aber er kann noch nicht sehen, was gegen Krieg getan
werden könnte. Auch in Tolstois Kritik der Geschichtsschreibung ist Macht zugleich
überwältigend und Täuschung. Ein Befehl kann nie Ursache einer Handlung sein.
Zwischen Befehl und Ausführung steht die hierarchische Organisation: Die Per-
sonen, die deuten und befehlen, sind am wenigsten direkt beteiligt, die direkt
handeln sind auf Deutungen angewiesen. Dazu sind sie durch die Disziplin ihrer
Gruppe gebunden. Indem Tolstoi die Macht der Mächtigen herab spielt, hat er die 
Analysen, die er angestoßen hat, selber nicht bewältigt. 

Gallie, W. B.
Philosophers of Peace and War : Kant, Clausewitz, Marx, Engels and
Tolstoy. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1978. – S. 100- 132 Tolstoy: 
From War and Peace to The Kingdom of God is Within You
Tolstoi interessiert sich in Krieg und Frieden mehr für wahr und falsch, als für den
Horror des Krieges. Seine Theorien sind trivial, weil er alle Momente von Rationa-
lität in der Schlacht unterdrückt. Er kann zeigen, daß übliche Modelle der 
Schlacht nicht sagen können, wie die verschiedenen Faktoren, die zu einer 
Schlacht gehören, zusammenkommen, aber er kann keine eigene Theorie des
Krieges bieten. In Tolstois Analyse der sozialen Dynamik geht zu viel verloren:
professionelle Erfahrung, Verfügung über Informationen, Delegation von Aufga-
ben. Schon Clausewitz hatte erkannt, daß Schlachten immer Teil einer Dynamik 
sind, ohne sie deshalb für irrational zu halten. Aber Tolstoi kann nur sagen, daß 
Entscheidungen wegen Ereignissen modifiziert werden müssen. Tolstoi ist ein 
geschickter Kritiker der Geschichtsschreibung, aber er ist zu einseitig auf sein
einziges Ziel, die Widerlegung der „Theorie der großen Männer“, fixiert. Seine
Fallstudie zu 1812 ist zu atypisch, er ist zu sehr an die Napoléon-Legende gebun-
den. Die Frage, ob Kriege gerechtfertigt werden können, stellt Tolstoi erst gar 
nicht. Er setzt voraus, daß Krieg böse ist (Gallie gibt ihm recht: man kann das
Böse des Krieges nicht durch ein noch größeres Böse beweisen, sondern nur
durch Darstellung aufzeigen). Eine Kritik des Krieges gibt es am ehesten in Fürst 
Andreis Kommentar vor der Schlacht von Borodino, daß die Koalitionskriege sinn-

878

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


los sind, es aber doch Situationen gibt, in denen man sich opfern muß. Fürst 
Andreis Stellungnahme, daß der notwendige Krieg ohne Ritterlichkeit geführt
werden soll (Gallie fühlt sich an die moderne massive Abschreckung erinnert) und
der spätere Pazifismus Tolstois liegen denkbar weit auseinander, aber gemein-
sam ist die Einsicht, daß Krieg nicht geführt werden kann. Die idealistische Begriff-
lichkeit des späten Tolstoi mag Gallie nicht, bewundert aber die Militarismusana-
lyse. Tolstois Staatskritik ist jedoch zu sehr eine Kritik russischer Verhältnisse.
Tolstoi muß auf massenhafte Verweigerung setzen, das ist keine Lösung. Was 
nach dem Zusammenbruch des Staates käme, interessiert ihn nicht. Gallie beur-
teilt Gewaltfreiheit nur nach Effektivität und verdammt sie.

Galagan, Galina
The Idea of World Renewal, in: Lev Tolstoy and the Concept of Brotherhood 
/ ed. by Andrew Donskov and John Woodsworth. – New York (u.a.) : LEGAS, 
1996. – S. 23-37
Das Reich Gottes ist ein polemisches Buch, v.a. gegen Comtes Idee einer Nicht-
christlichen Bruderschaft der Menschheit gerichtet. Der Kern der christlichen Leh-
re ist nicht die Liebe zwischen Menschen, sondern Gott zu lieben und zu dienen. 
Sonst wäre Liebe nur eine Ausweitung der Selbstliebe, eine Liebe für die ganze 
Menschheit ist undenkbar. In Krieg und Frieden transformiert Tolstoi die Liebe zur 
Menschheit in Liebe zum Nächsten, in Meine Beichte sagt er, der Begriff der
Menschheit sei rätselhaft. Den Begriff eines Gemeinwohls lehnt er ab, als eine
Ausrede für Handlungen gegen das Gewissen. Tolstoi bekämpft den Patriotis-
mus, aber die kosmopolitische Konzeption sieht er als Falle: eigene Sünden wer-
den als Gut für alle entschuldigt. Im Streit um die Gebote der Bergpredigt beste-
hen seine säkularen Gegner auf der wörtlichen Erfüllung der Gebote; weil das
unmöglich ist, ersetzen sie es durch säkularen Fortschritt. Tolstoi besteht dage-
gen darauf, das Gebot ohne Abstriche zu akzeptieren, aber jeder kann es nur
nach seinem eigenen Vermögen erfüllen. Christus beklagt nur Heuchelei, die
Verwischung der Grenze von Gut und Böse. In Das Reich Gottes beantwortet
Tolstoi die Frage, was die Völker bewegt, die er in Krieg und Frieden gestellt hat-
te: die öffentliche Meinung. Jeder muß sich entscheiden zwischen der öffentli-
chen Meinung, die von Wahrheit bestimmt ist, und der öffentlichen Meinung, die 
von Vortäuschung der Wahrheit bestimmt ist. Wie der Schneeball zur Lawine, 
wächst die von Wahrheit bestimmte öffentliche Meinung, wenn die Trennung von
Wahrheit und Vortäuschung erst einmal geleistet ist.

McKeogh, Colm
Tolstoy`s Pacifism. – Amherst, NY : Cambria Pr., 2009. 233 S.
Tolstois großes Thema ist der Weg von der Liebe zum Frieden. Der Frieden 
kommt aus der unheroischen täglichen Erfahrung. Das gilt für den frühen wie den
späten Tolstoi. Der späte fühlte sich aber verpflichtet, nach dieser Einsicht zu
leben. Darin ist er so extrem, wie vorher in seinem Realismus. Tolstois Ziel ist
eine Ethik, mit der man in einer unregierbaren Welt leben kann. Es muß eine 
nicht-konsequentialistische Ethik sein, weil wir die Welt nicht ändern und Folgen
von Veränderungen nicht kontrollieren können. Clausewitz’ „Nebel des Krieges“ 
wird zu einem Nebel des Lebens. Nach Tolstois Analyse ist kollektive Handlung
mit einem Verlust an Freiheit verbunden; Tolstois christliche Ethik hat entspre-
chend wenig menschliche Zusammenarbeit. Tolstois späte Lehre beginnt mit 

879

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


reinem Idealismus und entwickelt sich in Das Reich Gottes zu einer Mischung 
von idealistischen und legalistischen Zugängen. Als Liebesethiker ist Tolstoi
gescheitert, es kann bei ihm keine Liebe zu Jesus geben und keine Liebe Jesus’ 
für die Menschen. Er hat weder einen lebenden Christus noch eine Kirche, die
dem Christen Halt geben könnten, sondern allein ein Gebot, dem gefolgt werden 
muß. Statt Liebe (oder gar Gnade) nur Gehorsam. Sein Pazifismus beruht allein 
auf dem biblischen Gewaltverbot. Diese Ethik ist weder sozial noch individuell 
eine Lösung. Was Tolstoi näher zu Gott brachte, entfernt ihn weiter von den 
Menschen. Er ist kein Prophet, kein sozialer Aktivist, kein Moralreformer, kein pazi-
fistischer Theoretiker, sondern ein Dissident: „his rejection of politics was absolute,
when the claims of politics were soon to be total.“.

880

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613 - am 20.01.2026, 00:25:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	5.1  Vereinigte Staaten von Amerika
	5.1.1  William Ellery Channing
	5.1.2  Ralph Waldo Emerson
	5.1.3  Henry David Thoreau
	5.1.4  Moralwissenschaft der Universitäten
	5.1.5  Non-resistance
	5.1.5.1  William Lloyd Garrison
	5.1.5.2  Henry Clarke Wright
	5.1.5.3  Adin Ballou


	5.2  Großbritannien
	5.2.1  Jonathan Dymond
	5.2.2  Frederick Denison Maurice
	5.2.3  John Grote
	5.2.4  John Ruskin
	5.2.5  Thomas Hill Green
	5.2.6  Francis Herbert Bradley

	5.3  Frankreich
	5.3.1  Cousin und die französische Schulphilosophie
	5.3.1.1  Victor Cousin

	5.3.2  Gratry und der katholische Pazifismus
	5.3.2.1  Alphonse Gratry

	5.3.3  Charles Renouvier
	5.3.4  Alfred Fouillée
	5.3.5  Jean-Marie Guyau

	5.4  Deutschsprachiger Raum
	5.4.1  Die Philosophische Ethik bis zur Jahrhundertmitte
	5.4.1.1  Johann Friedrich Herbart
	5.4.1.2  Johann Ulrich Wirth
	5.4.1.3  Heinrich Moritz Chalybäus
	5.4.1.4  Immanuel Hermann [von] Fichte
	5.4.1.5  Moritz Lazarus
	5.4.1.6  Karl Christian Planck

	5.4.2  Die theologische Ethik bis zur Jahrhundertmitte
	5.4.2.1  Johann Baptist [von] Hirscher
	5.4.2.2  Philipp Konrad Marheineke
	5.4.2.3  Richard Rothe
	5.4.2.4  Ferdinand Flores Fleck
	5.4.2.5  Karl Werner

	5.4.3  Der philosophische Weg zum Realismus
	5.4.3.1  Rudolph Hermann Lotze
	5.4.3.2  Edmund Pfleiderer
	5.4.3.3  Julius Baumann
	5.4.3.4  Ernst Laas
	5.4.3.5  Heymann Steinthal
	5.4.3.6  Wilhelm Wundt

	5.4.4  Der theologische Weg zum Realismus
	5.4.4.1  Adolf Wuttke
	5.4.4.2  Albrecht Ritschl
	5.4.4.3  Heinrich Wiskemann
	5.4.4.4  Ernst Achelis
	5.4.4.5  Albert Stöckl
	5.4.4.6  Johann Christian Konrad [von] Hofmann
	5.4.4.7  Otto Pfleiderer

	5.4.5  Auf der Suche nach dem deutschen Bellizismus – außeruniversitäre außeruniversitäre Philosophen
	5.4.5.1  David Friedrich Strauß
	5.4.5.2  Eduard von Hartmann
	5.4.5.3  Paul de Lagarde
	5.4.5.4  Friedrich Nietzsche


	5.5  Rußland
	5.5.1  Graf Lew Nikolajewitsch Tolstoi


