5. Der subjektive Faktor

Die Frage nach dem subjektiven Faktor entspricht Kenneth Waltz' erster Perspek-
tive auf die internationalen Beziehungen (human behavior). Referiert werden Phi-
losophen, Theologen und Psychologen. Hier geht es, wie in den friiheren Kapi-
teln, zunachst um die Frage, ob die Disziplinen, die am ehesten fir subjektive
Faktoren zustadndig sein kénnten, tatséchlich bei ihren Theorien Uber Krieg und
Frieden auf subjektive Faktoren zuriickgreifen oder auf andere Perspektiven
umlenken, die vielleicht im 19. Jahrhundert eine grofiere Rolle bei den Friedens-
theorien gespielt haben, namlich Vdélkerrecht, internationale Organisation und
soziale, politische und wirtschaftliche Entwicklung und Neuordnung. Diese Berei-
che sind im 19. Jahrhundert nicht so exakt abgegrenzt, wie es moderne wissen-
schaftliche Disziplinen gerne haben; in den bisherigen Kapiteln muf3ten bereits
Philosophen bertiicksichtigt werden, die sich auf eine Weise ge&uflert haben, die
heute eher als Politikwissenschaft oder Sozialwissenschaft klassifiziert wiirden
(wenn sie Uberhaupt noch als Wissenschaft gelten wiirden). Auch war in den
vorigen Kapiteln bereits sichtbar, wie viele Autoren ihre Theorien Uber Krieg und
Frieden in die Entwicklung einer neuen Religion eingebettet haben. Der bei wei-
tem umfangreichste Eintrag im Sachregister ist ,Friedensethik / weltgeschichtli-
ches Moraldefizit“; d.h. die Ansicht, dal® nur ein historischer moralischer Schub
der Menschheit den Frieden bringen konnte, ist der gemeinsame Rahmen der
Diskussion Uber Krieg und Frieden von Autoren, die hier in ganz verschiedenen
Kapiteln behandelt werden. Aber sie sind recht verschiedener Ansicht, ob eine
solche ,Versitt-lichung® in einer absehbaren Zeit erwartet werden kann. Auch die
Philosophen und Theologen, Psychologen und Kulturkritiker, die professionell mit
Moral beschaftigt sind und deshalb in diesem Kapitel behandelt werden, haben
sehr diverse historische Horizonte fur den Frieden.

Philosophen Die Fortschritte der Philosophie waren in der friihen Neuzeit
fast ausschlieR3lich auf3erhalb der Universitdten, die zu sehr auf Einfihrungsunter-
richt beschrankt und zu kirchlich bestimmt waren, erzielt worden. Das hat sich
nach 1830 nicht grundsatzlich geéndert, die Philosophen, die heute als historisch
(oder gar bleibend) wichtig beachtet werden, waren alle nicht in den philosophi-
schen Lehrbetrieb der Universitdten einbezogen: Comte, Leroux, Proudhon,
Renouvier, Mill, Spencer, Schopenhauer, Feuerbach, Marx, Nietzsche, Emerson,
Peirce, Kierkegaard. Nur in einigen Laéndern, v.a. Deutschland und Schottland,
lag bereits im 18. Jahrhundert der Schwerpunkt der Philosophie an Universitats-
lehrstiihlen, im 19. Jahrhundert kam es auch in Frankreich und England zu einer
Professionalisierung der Philosophie nach deutschem Vorbild (und dabei zu einer

613

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

verspateten und selektiven Rezeption des deutschen Idealismus). Die kirchliche
Bindung der Universitatsphilosophie wurde gelockert, weil man nur noch von
einer theologisch nicht zu sehr beengten Philosophie die Abwehr der modernen
Strémungen des Sensualismus, Materialismus, Utilitarismus, Positivismus, Monis-
mus erwartete. Die Schulphilosophie, an Hochschulen gelehrt und auf den Gym-
nasialunterricht hin orientiert, war defensiv. Die triumphale Rickkehr einer intel-
lektuell erneuerten Hochschulphilosophie seit Ende des 19. Jahrhunderts liegt
bereits aulerhalb dieses Bandes. Die Ethik der Schulphilosophie des 19. Jahr-
hunderts, war ein Zwitterwesen: Einerseits hatte bereits der Deutsche |dealismus
sich auf Reflexionen tber die Grundlagen des Sittlichen konzentriert, andererseits
bestand ein bleibender Bedarf an Lehrbiichern der Tugend- und Pflichtenlehre.
Aber diese Lehrblicher waren eine aussterbende Gattung. Seit Ende des 19.
Jahrhunderts sperrt sich die Hochschulphilosophie dagegen, diesen Schulbedarf
weiter zu decken; das 20. Jahrhundert wird Metaphysik der Sitten/Metaethik,
ethische Bewegungen (eine Variante freireligidser Bewegungen), Ratgeberlitera-
tur und zuletzt auch noch ,angewandte Ethik“ weitgehend unverbunden nebenei-
nander dulden. Die européische Tradition der praktischen Philosophie hatte, wie
der erste Band dieser Bibliographie dokumentiert, in der Regel einen Platz gefun-
den, auf Krieg und Frieden einzugehen. Bei den groRen Philosophen war das nur
selten ein moralisierender Zugang, mehr wurde in Kategorien einer Uberwindung
der menschlichen Neigung zum Krieg gedacht. Das begann schon mit Platons
Versuch der Erziehung der Kriegsliebhaber, in der die Philosophie selber der
Weg zum Frieden ist (zu Platon und der Erziehung der Timokraten siehe Bd. |,
162). Zuletzt hatte der Deutsche Idealismus diese Momente wieder aufgenom-
men; vor allem Aristoteles’ Diktum, daR Verteidigung in Angriff umzuschlagen
pflegt (wenn es dagegen keine musische Erziehung gibt, siehe Bd. I, 167-168),
war im Zeitalter der Kriege der Franzdsischen Revolution fur Fichte, Schelling,
Hegel einsichtig: Der Weg zum Frieden konnte nicht eine Frage spezieller kirchli-
cher und schulischer Belehrung tber das Recht von Krieg und Frieden sein. Die
Schulphilosophie des 19. Jahrhunderts steht unsicher zwischen Wahrnehmung
menschlicher, historischer Realitdt, Suche nach Ansatzpunkten fiir den Frieden
und — immer noch oder schon wieder — moralischen Anweisungen des gerechten
Krieges. Hier gibt es gegenldufige Entwicklungen: Die naturrechtliche Tradition
hatte zwischen Philosophie und Jurisprudenz immer das Problem, wie weit der
Frieden an das Volkerrecht delegiert werden kann, oder ob nicht gerade das V6l-
kerrecht eine moralische Voraussetzung bendétigt. Den Frieden an das Vélker-
recht zu delegieren wurde im 19. Jahrhundert zunehmend ein Weg der Philoso-
phen, aber es blieb die Frage, wie viel Moral — individuelle oder ,V&lkermoral“ —
vorausgesetzt werden muf}, v.a. wenn das Vélkerrecht nur noch als wachsendes
Recht legitim sein konnte. Es gibt keine séakulare Erwartung eines kommenden
Friedens, die sich allein auf die menschliche Person bezieht, aber es gibt einen
starken Akzent auf dem Prozel3 des moralischen Fortschritts. Das nimmt parallel
zum Verweis auf das Voélkerrecht zu und gibt dem spaten 19. Jahrhundert haufig
bereits ,neuidealistische Ziige.

Theologen Das 19. Jahrhundert war eine Zeit relativer Stabilitét in der Kir-

chenorganisation, aber dahinter verbergen sich starke dogmatische Veranderun-
gen. Das spéate 18. Jahrhundert hatte — in Protestantismus wie Katholizismus —

614

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zu einem Vorrang der religiosen Aufklarung gefiihrt, das 19. Jahrhundert brachte
parallel Erholung der konservativen Religiositat, Liberalisierung innerhalb
bestehender Kirchen und Beginn freireligioser Bewegungen. Die Friedensbewe-
gung des 19. Jahrhunderts war zunachst abh&ngig von theologisch konservativen
Strémungen amerikanischer und britischer Freikirchen. Letztlich berufen sie sich
allein auf das gottliche Gebot. Fur diese friihe Phase der Friedensbewegung
steht hier der englische Quaker Jonathan Dymond. Der intellektuelle Einfluf blieb
aullerhalb der Friedensbewegung gering. Wichtiger wurden Formen theologi-
scher Liberalitét, etwa bei amerikanischen Kongregationalisten und Unitariern.
Dieses Kapitel beginnt deshalb mit William Ellery Channing. In Amerika wurde es
Ublich, daR Theologen, die der Friedensbewegung nahestanden, an Universita-
ten, die noch kirchliche Lehranstalten waren, in moralwissenschaftliche Lehrbi-
cher Hinweise auf den Frieden aufnahmen. In England, wo die Colleges auch
noch als Teil der Staatskirche organisiert waren, kann die Moralwissenschaft Wil-
liam Whewells als eine Parallele dazu verstanden werden, aber indem er bei
Frieden und Krieg auf das Volkerrecht verweist, zeigt er bereits die groReren
Schwierigkeiten, die das britische kirchliche Establishment mit Frieden und Frie-
densbewegung hatte. In Deutschland, wo es eine Friedensbewegung erst gar
nicht gab, sind die theologischen Ethiken das pendant dazu. Es gibt sie von kon-
servativen und von liberalen Theologen, eine AuRerung zu Krieg und Frieden
scheint erforderlich zu sein, aber Ethiken, die mehr als einen Hinweis auf den
gerechten Frieden bieten, sind selten. Am ehesten wurden systematische Frie-
densvorstellungen in Verbindung mit liberalen Themen wie der Gotteséhnlichkeit
des Menschen und der Reformulierung des Reiches Gottes als Ziel der irdischen
Geschichte der Menschheit entwickelt. Die radikalsten religidsen Beitrage des 19.
Jahrhunderts zur Friedensethik kommen aber von freireligidsen Aktivisten und
Autoren. Die amerikanischen Non-resistants werden in historischen Darstellun-
gen der Friedensbewegung oft wie eine Fortsetzung von Gebotsethik und Bibel-
zentriertheit gesehen, aber man kann sie nur verstehen, wenn man begreift, dai
sie die deutsche Bibel- und Religionskritik durchgemacht haben. Ihr Jesus Christus
ist ein menschlicher Lehrer. Ein solcher freireligiéser Christ ist auch Tolstoi. Reli-
gidse Friedenstheorien sind im 19. Jahrhundert nicht rasch gewandert. Man den-
ke nur an den anhaltenden franzésischen Spott Gber die englische und amerika-
nische Friedensbewegung. Erst im letzten Drittel des Jahrhunderts n&herten sich
die anglophone und die franz6sische Friedensbewegung aneinander an — indem
sie auf Frieden durch Recht setzten. Die Lage in der katholischen Kirche war
nicht so verschieden, wie meist angenommen wird. Die katholische Lehre war der
gerechte Krieg, davon war die bei Protestanten vorherrschende Apologie der
Notwehr und des Verteidigungskrieges nicht weit entfernt. Beispielhaft sind die
Jesuiten Luigi Taparelli d’Azeglio, dessen Naturrecht bald aus dem Italienischen
auch ins Deutsche und Franzésische Ubersetzt wurde, und Jean-Pierre Gury,
dessen noch starker kasuistisches Kompendium der Moraltheologie aufer in
lateinischer auch in deutscher Sprache verbreitet war (und bis ins 20. Jahrhun-
dert gedruckt und bearbeitet wurde). Aber lange hatten Lehren eine Chance, die
sich an die deutschen, bzw. franzdsischen Diskurse hielten, auf die sie Einflud
gewinnen wollten (Hirscher im deutschen und Gratry im franzdsischen Raum zei-
gen die kirchlichen Schwierigkeiten, einer eigenen nationalen katholischen Positi-
on). Wenn hier nur christliche Beitrdge vorkommen, dann liegt das daran, daf nur

615

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

diese sich im 19. Jahrhundert auf eine Vermittlung mit sakularen Theorien einlie-
en. Nicht gesagt werden soll damit, dal es auRerhalb Europas keine neuen
Entwicklungen in der Haltung zum Frieden gegeben hétte. Man denke nur an die
pazifistischen Bahai, die bereit sind, den westlichen Internationalismus als Teil
ihrer Lehre zu sehen (siehe Bd. |, 102-105). Oder ganz anders an die Taiping,
eine chinesisch-christliche synkretistische Bewegung, mit ihrem Aufstand gegen
Damonen und fiir universale Briderlichkeit (vgl. Rudolf C. Wagner, God's Country
in the Family of Nations : the Logic of Modernism in the Taiping Doctrine of Inter-
national Relations, in: Religion and Rural Revival | ed. by Janos M. Bak and
Gerhard Benecke. — Manchester 1984. — S. 354-372). Oder die Geistertanzbe-
wegung im amerikanischen Westen, eine Verkiindigung der Ruckkehr der Toten
und des freien Lebens der Prérie, die James Mooney, 1896 ihr erster Historiker,
fur eine religiése Friedensbotschaft hielt, nicht weit entfernt von Buddha, Jesus
Christus oder Mohammed. Vgl. jetzt Jeffrey Ostler, The Plains Sioux and U.S.
Colonialism from Lewis and Clark to Wounded Knee. — Cambridge 2004. — S. 241-
360 (der weniger Friedensbotschaft sieht, als eine millenaristische Bewegung,
wie sie im Kolonialismus des 19. und 20. Jahrhunderts haufig war).

Psychologen Die Psychologie hatte eine lange Praexistenz als Teil der Philo-
sophie und verselbstandigte sich im 19. Jahrhundert als experimentelle Fachwis-
senschaft. Sowohl in ihrer alteren wie in ihrer neueren Gestalt war sie v.a. Kogni-
tionspsychologie und konnte nicht viel zur Analyse politischer Zustande beitragen
(allenfalls die schottische Moralpsychologie, die die wissenschaftliche Psycholo-
gie des 19. Jahrhunderts ablésen wollte, hatte das gekonnt). Wenn Kenneth
Waltz bei human behavior mehr an Psychologie als an Ethik denkt, zeigt das be-
reits, wie viel sich beim Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhundert verschoben hat.
Das Gedachtnis der Friedenspsychologie geht dementsprechend Uber den Anfang
des 20. Jahrhunderts nicht zurlick (vgl. Marianne Miller-Brettel, Bibliography on
Peace Research and Peaceful International Relations : the Contributions of Psy-
chology 1900-1991. — Munchen 1993). Traditionell 1at man die Friedenspsycho-
logie mit William James beginnen. Aber seine Suche nach einem ,moral equiva-
lent of war” (Menschen, das meint wohl Manner, brauchen Gelegenheiten, ihre
Tapferkeit zu zeigen, aber das kdénnen zivilisiertere Gelegenheiten sein als der
Krieg) ist eher ein Abschlul3, eine geschickte Formel fir eine Idee des 19. Jahr-
hunderts (z.B. Channing, Emerson, Green, Guyau; wenn wir Nietzsches Spott
Uber diesen Gedanken folgen wollen, gab es eine verbreitete Suchen nach ,Sur-
rogaten des Krieges®). Die Autoren der frihen Friedensbewegung, die sich auf
Kritik am unchristlichen Dienst der professionellen Soldaten und an der Bewunde-
rung der Zivilisten fiir die sogenannten soldatischen Tugenden konzentrierten,
sind zu sehr Moralprediger, um zu einer Friedenspsychologie zu kommen. Eine
Friedenspsychologie (und -padagogik), die dem im 20. Jahrhundert lange bevor-
zugten psychoanalytischen Zugang zumindest auferlich &hnlichsieht, kann man
nur bei dem Non-resistant Henry Wright finden, den Theoretiker zu nennen, aber
nicht leichtfallt. Wenn man den Beitrag des 19. Jahrhunderts zur Friedenspsycho-
logie rekonstruieren will, muf® man sich vom Denken in Disziplinen véllig befreien.
Die losen Faden beginnen mit der schottischen Psychologie, die von Dugald
Stewart bis Alexander Bain ein besonderes Interesse an power und self-esteem
als zentralen Merkmalen des Charakters hatte und auch das rasche Umschlagen

616

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

von dieser ,Macht® in Herrschsucht bereits gekannt hat. Emerson, der diese Tra-
dition zu einer psychologischen Deutung des Krieges genutzt hat, in welcher der
Weg der Selbstbehauptung zu einer Voraussetzung des Weges zum Frieden
wird, ist die zentrale Gestalt der Psychologie von Krieg und Frieden im 19. Jahr-
hundert. Nietzsche steht in dieser Tradition und kann eine Friedenstheorie nur als
Theorie der Behauptung des Individuums haben. Die Analyse der Macht, die das
19. Jahrhundert nie systematisch leistete, verbirgt sich haufig hinter Napoléon-
Deutungen: Channing, Emerson, Barni, Proudhon, Tolstoi, zeitweise auch
Nietzsche (um nur Autoren zu nennen, die in diesem Buch bertcksichtigt wer-
den). Das waren sozialpsychologische Analysen der Bereitschaft, Macht zu
unterstiitzen. Diese Analysen wurden im frihen 20. Jahrhundert, wohl ohne vom
19. Jahrhundert viel zu wissen, wieder aufgenommen: von Tolstois Nationalis-
muskritik Gber die Jingoismus-Analysen von Norman Angell und John Hobson bis
zu den Faschismusanalysen von Karl Mannheim, die auch Analysen der Bereit-
schaft zur Teilnahme am Weltkrieg enthalten. Eher als die Suche nach einem
moral equivalent of war kdnnen die Analysen der kollektiven Ich-Schwéche als
Vorlaufer der Friedenspsychologie des 20. Jahrhunderts gesehen werden.

Propheten Ein Weg, das 19. Jahrhundert zu verstehen, ist der Weg von
den Saint-Simonisten in Ménilmontant bis zu Ruskins Guild of St George und zu
den tolstojanischen Kommunen. Dal} das Zeitalter der Propheten um 1850 bereits
vorbei ist, gilt nur fUr die franzésischen romantischen Nationalisten und Sozialisten
(Paul Bénichou, Le temps des prophetes : doctrines de I'dge romantique. — Paris
1977), die in dieser Bibliographie in friheren Kapiteln vorkommen. Fir Christen in
den englischsprachigen Landern und in RuBland und fir Kulturkritiker in Deutsch-
land gilt eine andere Chronologie. Die Propheten des spaten 19. Jahrhunderts
sind paradoxe Konservative: Ruskin und Tolstoi (und posthum auch Nietzsche)
sind international die bekanntesten Kulturkritiker, weitaus bekannter als alle Phi-
losophen und Theologen in diesem Kapitel. Wahrend die konservativen Parteien
des 19. Jahrhunderts sich mit mehr oder weniger Zaudern dem liberal und demo-
kratisch bestimmten Trend des Jahrhunderts anpafiten (und ihn damit veran-
derten), verweigerten diese Propheten sich dieser Transformation der Politik.
Die Unzeitgemé&Ren des spaten 19. Jahrhunderts kénnen, im Unterschied zu
Bénichous demokratischen und sozialistischen Propheten des frihen 19. Jahr-
hunderts, nicht auf ein kohéarentes Gesellschaftsbild und eine Vorstellung der
gesellschaftlichen Entwicklung zuriickgreifen. Sie mussen die Rolle des subjekti-
ven Faktors viel starker betonen. Wenn sie theoretisch von Belang sind, ist es
durch die BloRstellung des status quo und der gangigen Entwicklungserwartun-
gen des Jahrhunderts. Die sowijetische Literaturkritik hat Tolstoi als ,Anklager”
bezeichnet. So kann man auch andere Propheten nennen. Wenn sie ein akade-
misches Lehramt innehatten (wie zeitweise Lagarde, Ruskin und Nietzsche), war
es fur ein anerkanntes Fach, nicht fur ihre Prophetenrolle. Sie sind ein Vorschein
der Kulturkritiker, Lebensreformer, Utopisten, der Bewegungen fiir nationale Re-
generation oder auch der Gandhiisten des frihen 20. Jahrhunderts. Als Ganzes
ist diese Gattung ni droite, ni gauche (um eine auf das frilhe 20. Jahrhundert
gemunzte Formel zu verwenden) und auch die einzelne dieser Autoren sind noto-
risch schwer zwischen rechts und links einzuordnen.

617

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dieses Kapitel ist sehr lang geworden, obwohl nur wenige der Namen heute noch
vertraut sind. Das muR erlautert werden: Wahrend es zu Friedensplanen und
wirtschaftswissenschaftlicher Literatur gute altere Uberblicksdarstellungen gibt
und auch fiir die politische Publizistik verschiedene partielle Uberblicke bestehen,
fehlen solche Darstellungen der philosophischen und theologischen Literatur Uber
Krieg und Frieden. In diesem Kapitel muf® deshalb mehr dokumentiert werden als
in anderen. Fir Deutschland wurde versucht, alle philosophischen und theologi-
schen Ethiken einzusehen, die einen akademischen Anspruch erheben (glickli-
cherweise mufl nur ein Teil davon hier prasentiert werden). Es ist ein Versuch
eine, je nach Land, weitgehend bis vollig miachtete Literatur zu dokumentieren.

5.1 Vereinigte Staaten von Amerika

Die doppelte Griindung der Amerikanischen Friedensbewegung in New York und
in Boston bedeutete auch unterschiedliche religiése Einflisse auf die Friedens-
bewegung. David Law Dodge (1774-1852), ein Kaufmann und presbyteriani-
scher Altester in New York, folgt noch der traditionellen calvinistische Lehre von
der Erbsiinde. Er leitet Krieg und Kampf vom Siindenfall ab, ,from the lusts of
men that war in their members® (Jakobus 4:1; das Verb ,war“ hat hier noch die
alte verbale Bedeutung ,streiten”). Dodge kennt nach dem Siindenfall nur noch
einen zweiten historischen Wandel — den vom Alten zum Neuen Testament. Der
Geist des Krieges und der Geist des Neuen Testaments sind nicht vereinbar. Der
Geist des Neuen Testaments ist Liebe und Vergebung, weil er humility lehrt. Der
Krieg macht die gefallene Natur noch schlechter, weil er das Herz verhartet. Wo
andere aus der Popularitdt des Krieges auf die Notwendigkeit von Erziehung
schlielen, kennt Dodge nur die Bekehrung zu Gott. Er lehnt sogar das meist
anerkannte Naturrecht auf Selbstverteidigung ab, denn Naturrecht ist nur das
Recht der gefallenen Natur; Selbstverteidigung zeigt mangelhaftes Gottvertrauen
(War Inconsistent with the Religion of Jesus Christ 1812). In der Verurteilung aller
Kriege folgten Dodge grof3e Teile der amerikanischen Friedensbewegung, seine
religidse Haltung war aber bald nicht mehr anschlufahig. Noah Worcester
(1758-1837), ein zundchst kongregationalistischer, spater unitarischer Geistlicher
und Herausgeber der Zeitschrift der liberalen Christen in Boston, 1815-1828 Sekre-
tar der Massachusetts Peace Society, gehort bereits zu einer anderen religiésen
Welt. In seinem Nachruf auf Worcester betont W. E. Channing, da® die neue
Friedensidee auf einer neuen Vorstellung von der Liebe Gottes und der Wirde
des Menschen beruht. Wie das folgende Jahrhundert sieht Worcester den Krieg
als einen barbarischen Brauch, den die europdische Zivilisation bewahrt hat und
Uber den niemand mehr viel nachdenkt. Aber schon heute will keiner mehr als der
Angreifer gelten. Der Brauch des Krieges beruht auf dem Irrtum Uber dessen
inneren und &uReren Nutzen und auf der Unkenntnis seiner Ubel. Die Erziehung
zu falschen Vorstellungen von Ehre fuhrt zum Krieg, durch richtige Erziehung
wird er verschwinden. Gegen den Krieg helfen deshalb Friedensgesellschaften
Friedenspropaganda, frih einsetzende Friedenserziehung. Mit der richtigen
Erziehung kdnnten alle Quéker werden. Benétigt wird eine andere Streitentschei-

618

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dung, eine Konféderation der Menschheit, die aber erst méglich ist, wenn die
Augen der Menschen gedffnet wurden. Von Sindenfall und Erbsiinde héren wir
nichts mehr, Worcester betont immer wieder, dall nichts in der menschlichen
Natur nach Krieg verlangt. Aber die lange Geschichte dieser Verblendung wird
nicht erklart (A Solemn Review of the Custom of War; Showing that War is the
Effect of Popular Delusion, and Proposing a Remedy. — Hartford 1815). Frie-
denserziehung war auch das Programm, mit dem William Ladd die regionalen
und lokalen Friedensgesellschaften vereinigen konnte. Er zitiert die Typologie der
Kriegsursachen, welche die Massachusetts Peace Society aufgrund einer Aus-
wertung von Kriegsmanifesten vorgelegt hatte, und ist nicht beeindruckt. Er will
Jthe real causes” zeigen (beansprucht also, eine theoretische Aussage zu machen).
Diese wahren Ursachen des Krieges sind psychisch: love of power, lust of praise,
thirst for gold und desire of revenge. Lust of praise sieht er als die wichtigste
Kriegsursache. Die letzte Ursache ist aber die falsche Erziehung. Selbst den
Wehrdienst behandelt Ladd als Erziehung zu militédrischem Ehrgeiz. Er wirft den
Geistlichen vor, so wenig wie die Laien den Frieden zum Zentrum ihres Glaubens
und damit ihrer Lehre gemacht zu haben. Die Frauen sind fir den Frieden beson-
ders wichtig, weil sie einen groRen EinfluR auf die Manner haben (The Essays of
Philanthropos on Peace and War. — Exeter, NH 1827, Neudruck 1971 in der Gar-
land Library of War and Peace). Uber die Rolle der Frauen hat er spéter ein eige-
nes Buch geschrieben (On the Duty of Females to Promote the Cause of Peace.
— Boston 1836, Neudruck 1971 in der Garland Library of War and Peace). Ladds
Hauptthema in den 1830er Jahren, eine neue internationale Organisation, kommt
véllig ohne diesen subjektiven Faktor aus, was ihm seine Non-resistant-Gegner
sofort vorgeworfen haben (vgl. dazu auch Abschnitte 3.1.1 und 5.1.5).

Das starke Interesse an Psychologie und Erziehung ist im 19. Jahrhundert eine
amerikanische Besonderheit. Man wird das damit erklaren kénnen, dal Zivilisa-
tionsargumente in Amerika eine geringe Rolle gegenuber Argumenten der christ-
lichen Konversion spielen und dafl® Professoren fir Moralphilosophie den ameri-
kanischen wissenschaftlichen Diskurs pragen. An den Hochschulen, die noch vor
allem fir die Ausbildung von Geistlichen bestimmt waren, herrschte in den Jahr-
zehnten vor dem Burgerkrieg die schottische Moralphilosophie des 18. Jahrhun-
derts, die weitgehend Moralpsychologie war. Auch konservativere Geistliche sind
deshalb weniger von einem traditionellen Calvinismus gepragt, als von der nattr-
lichen Theologie der britischen Aufklarung. Vgl. zum Hintergrund der Professoren
Wayland, Upham, Hickok (der auch der Hintergrund von Channing und Emerson
war): Wilson Smith, Professors and Public Ethics : Studies of Northern Moral Phi-
losophers before the Civil War. — Ithaca 1956; Edward H. Madden, Civil Disobe-
dience and Moral Law in Nineteenth-Century American Philosophy. — Seattle
1968. Bereits in GroRbritannien, dessen Friedensbewegung man auf dem euro-
paischen Kontinent nicht leicht von der amerikanischen unterscheiden konnte,
gibt es diese Hegemonie des christlichen Diskurses im 19. Jahrhundert nicht
mehr. Emerson, der amerikanische Autor, der die starksten Kontakte zu England
und Europa unterhielt, war der Einzige, der historische Entwicklung statt/neben
religidsem Bekenntnis in die Diskussion einfihrte. Die USA waren den léngsten
Teil des 19. Jahrhunderts die einzige Demokratie unter den gréReren Staaten.
Die Demokratische Partei vertrat einen manifest destiny-Expansionismus (mit

619

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

oder ohne Sklaverei). Damit hatte sie im Krieg gegen Mexiko 1846 eine Art ,Theo-
rie“ des demokratischen Krieges. Der demokratische Frieden ist in Amerika aber
selten ein Thema. In Europa konnte versprochen werden, daf} der Frieden durch
konstitutionelle oder republikanische Institutionen kommen wird; im demokrati-
schen Amerika muBte erklart werden, dal} der Frieden mehr bendtigt als Instituti-
onen. Das wachsende Gewicht der Sklavenhalter bestarkte die Zweifel am ame-
rikanischen politischen System. Auch das erklart das Interesse in Amerika, Uber
den Frieden psychologisch-padagogisch zu reden.

5.1.1 William Ellery Channing

1780-1842, zunéachst kongregationalistischer, spater unitarischer Geistlicher in
Boston. Redner und Schriftsteller. Biographie: Jack Mendelsohn, Channing, the
Reluctant Radical : a Biography. — Westport 1971.

Channing, der bedeutendste Prediger Neuenglands im Ubergang der liberaleren
Kirchengemeinden zum Unitarismus, ist der Theologe der Menschenwiirde. Sein
Antitrinitarismus soll kein Weg zum Deismus sein, sondern die Personalitat Got-
tes und des Menschen starken. Wir kénnen von Gott nur tiber die Ahnlichkeit des
Menschen mit Gott etwas wissen, aber auch unsere Aussagen Uber den Men-
schen beruhen auf der Ahnlichkeit mit Gott (Channings beriihmteste Predigt heilt
Likeness to God, in: Works S. 291-302). Im Zentrum steht deshalb die Got-
tesebenbildlichkeit des Menschen Jesus, der Vorbild fir menschliche Tugenden
sein mufld (Channing halt an den Evangelien fest, weil sonst Jesus zur bloRen
Fabel wirde und das Christentum eine abstrakte Lehre bliebe). Die Gotteseben-
bildlichkeit setzt Furchtlosigkeit und Starke des Menschen voraus. Die christliche
Moral kann auf ein Prinzip reduziert werden: Liebe. Channing erganzt die traditio-
nelle Predigt der Nachstenliebe mit der Predigt der Achtung zwischen den Men-
schen. Wir missen lernen zu sehen, dal® jeder Mensch ,something important and
of immeasurable importance* ist (Honor all Men, in: Works S. 67-72). Die Auffor-
derung, alle Menschen zu ehren, bedeutet auch: ,honor the child... honor the
poor.“ Der spate Channing ist zunehmend mit der Kritik der amerikanischen Ver-
haltnisse befallt, die spirituelle Gleichheit verhindern. Das Christentum wird im-
mer mehr als der Gegensatz der Selbstsucht gesehen. Channing war Prediger
einer der reichsten Gemeinden Amerikas, er kritisiert die Selbstsucht der Unter-
nehmer. Er flrchtet, dal® die Arbeiter auch in Amerika auf den Stand britischer
Proletarier gedriickt werden. Die ultimative Behinderung des Weges zu Gott ist
jedoch Sklaverei. Sklavenfrage und Arbeiterfrage gehéren zusammen: Die
Bewegung der Neuzeit geht zu Starkung der Arbeiter; die zunehmende Foérde-
rung der Sklaverei durch die amerikanische Politik ist Teil des Versuches, Arbei-
ter zu Maschinen zu machen. Channing war der erste fihrende Geistliche, der
vom Norden verlangte, sich nicht zum Komplizen der Sklavenhalter zu machen.
Die Sklaven haben ein Recht (und sogar eine Pflicht) zu fliehen, aber der Norden
hat kein Recht, sie dazu zu ermutigen oder gar Gewalt zu gebrauchen. Die Befrei-
ung muf} vom Siiden kommen, eine militante Abolitionsbewegung wiirde die Ver-
stocktheit des Sudens stadrken. Channing kann immer nur auf Selbstbekehrung
setzen.

620

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zur Theologie: Robert Leet Patterson, The Philosophy of William Ellery Chan-
ning. — New York 1952, Neudruck New York 1972; Daniel Walker Howe, The
Unitarian Conscience : Harvard Moral Philosophy, 1805-1861. — Cambridge,
MA 1970 (ein Gruppenportrait mit Channing im Kontext). Zu Politik und Men-
schenrechten: Arthur W. Brown, Always Young for Liberty : a Biography of
William Ellery Channing. — Syracus, NY 1956. — S. 222-241; Mendelsohn
a.a.0. S. 223-283; Andrew Delbanco, William Ellery Channing : an Essay on
the Liberal Spirit in America. — Cambridge, MA 1981. — S. 116-153.

Der Frieden war Channings friihestes Reformanliegen. Die Massachusetts Peace
Society wurde 1815 in seinem Haus gegriindet und 1816 er hat den Kongregatio-
nalistischen Geistlichen die Notwendigkeit des Friedens und der Friedensbewe-
gung erklart. Damals klingt Channing zuweilen noch wie die kiinftigen Redner der
Friedensbewegung, welche die Ubel des Krieges ausmalen, und wie ein typischer
Geistlicher, der nur eine moralische Ursache des Krieges sehen kann (n&dmlich
die Liebe zu Erregung, Triumph und Macht). Daraus folgt, dal® der Krieg durch
Mittel der Moral bekampft werden mul3: An die Stelle der kindlichen Bewunderung
fur Mut mussen ,more manly sentiments® treten (71st Discourse on War, in: Works
S. 642-653=Discourses S. 15-44). Das zeigt erstmals die Motive, die Emerson in
seiner Rede Uber den Krieg 1838 ausfuhren wird und steht am Beginn der ameri-
kanischen Suche nach einem moral equivalent of war (William James). In seinem
Aufsatz Uber Napoléon hat er das ausgefiihrt: Was wir an Napoléon schétzen ist
seine Macht, seine Fahigkeit, beeindrucken zu kénnen. Aber Napoléon ist ein
Beispiel einer Herrschaft ohne politische Ideen, so war seine Macht ein endloser
Krieg. Wir sollen Macht bei Jesus oder den Philosophen finden, nicht bei
Napoléon, der nur zerschlagt und unterdriickt. Die unterdrickende Macht darf
aber nicht unterschatzt werden, sie ist so stark, dafl sie das Christentum véllig
umgepragt hat. Kirche und Staat missen von der schlechten Macht zur guten
Macht, die aus Selbstbeherrschung und Selbstunterwerfung kommt, gefuhrt wer-
den (Remarks on the Life and Character of Napoleon Bonaparte (1828), in:
Works S. 522-559, Ausziige in: Discourses War 126-170). In seinem zweiten Vor-
trag Uber den Krieg, fast 20 Jahre spater, werden die Ubel des Krieges nicht 1&n-
ger ausgemalt. Channing konzentriert sich auf die Frage, warum es den Krieg
immer noch gibt. Die Suche nach Ruhm ist véllig Gberholt und doch hat sich der
Krieg gehalten. Die wahre Ehre eines Staates sind Institutionen, welche die &rme-
ren Klassen erheben; es geht nicht um mehr Reichtum, sondern um intellektuel-
len und moralischen Fortschritt. Channing kommt zu dem Schluf3: allein Sicher-
heit kann das Ziel sein. Ein biblisches Gebot der Non-resistance kann es nicht
geben, das Christentum gibt keine Gebote, sondern einen Geist (2nd Discourse
on War (1835), in: Works S. 654-664=Discourses War S. 45-71). Die letzte Rede
Uber den Krieg, drei Jahre spéter (unten referiert), ist im Ton sehr viel pessimisti-
scher, das Zeitalter, das langst von Weltoffenheit bestimmt sein kénnte, ist weiter
vom Krieg bestimmt. Statt der falschen Ruhmsucht dient nun die Selbstsucht als
Erklarung. Die Rettung kann nur das Christentum sein. In dieser Vorlesung Uber
den Krieg laufen alle Themen Channings zusammen. Am klarsten hat er es kurz
vorher in seiner Gedenkrede fur Noah Worcester, den Griinder der Massachu-
setts Peace Society, gesagt: ,War rests on contempt of human nature®, im Krieg
werden Menschen wie Maschinen oder Tiere genommen. Er wirdigt Worcesters

621

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Friedensengagement als Nachfolge Christi; so mul3 auch Channings eigenes
Friedensengagement verstanden werden (The Philanthropist (1837), in: Works
S. 599-607). Die Verurteilung des Krieges ist gebunden an das Gebot, alle Men-
schen zu achten: ,Few things impair men’s reverence for human nature more
than war“ (Honor all Men, in: Works S. 72). Hans Morgenthau hat selbst Chan-
ning unter den Lehrern der falschen science of peace gesehen (Scientific Man vs.
power politics. — Chicago 1946. — S. 83). Das ist nicht véllig falsch, alle Reden
Channings Uber den Krieg haben das Motiv des Friedens durch Zivilisation. Eine
unveroffentlichte Rede, Uber die Emerson 1832 berichtet, scheint allein dieses
Thema gehabt zu haben: Freiheit macht zum Krieg unféhig, sie schafft Wohlstand
und will den Wohlstand nicht aufs Spiel setzen. Der Frieden gibt den Menschen
Individualitét, so dal sie ohne Fihrer auskommen kdnnen (The Journals and
Miscellaneous Notebooks of Ralph Waldo Emerson lll, 262-263). Channing sieht
die zivilisatorische Tendenz aber zunehmend ambivalent, nur das Christentum
kann zum Frieden fuhren. Die Natur des Menschen kann Channing so duster
sehen wie die augustinischen Realisten der 1950er Jahre. Aber er kann dagegen
noch das Christentum setzen. Im Vorwort 1839 zum Druck seiner Vorlesung tber
den Krieg bemerkt er, dal’ er inzwischen die Aussichten des Friedens noch duste-
rer sieht. Zu Channings komplexer Deutung der Gegenwart als Tendenz zu expan-
sion, diffusion, universality gegen exclusiveness, restriction, narrowness, mono-
poly vgl. auch: Address on the Present Age (1841), in: Works S. 159-172.

Works = The Works of William E. Channing, D.D. — Boston 1903
Discourses = Discourses on War / with an Introduction by Edwin D. Mead. — Boston
1903, Neudruck New York 1972 in der Reihe Garland Library of War and Peace.

Lecture on War (1839)

in: Works S. 664-679 und in: Discourses (1903) S. 72-111

| Dal Kriege um Ehre gefiihrt werden, aus Angst Feigling genannt zu
werden, zeigt, da® wir noch in der Kindheit der Zivilisation stehen und das Christen-
tum wenig EinfluR® auf uns hat. Kriege mégen zufallig etwas Gutes gebracht haben,
aber das war in ,unrefined ages”. Heute hat die Gesellschaft keinen Bedarf mehr
am Krieg. Channing wendet sich gegen die tblichen Auflistungen der Ubel des
Krieges. Was zahlt, sind allein die moralischen Ubel. Das Traurigste am Krieg ist,
was er von der menschlichen Natur offenbart.

Il Da das Hauptlbel des Krieges moralisch ist, mu das Mittel dagegen
auch moralisch sein: universale Gerechtigkeit und Liebe im Geiste Jesu Christi
gegen Selbstsucht und Bosheit. Es hilft nichts, den Krieg durch andere Mittel
abzuschaffen, die menschliche Bosheit wiirde sich dann nur anders zeigen: ,Christia-
nity is the true remedy for war.“ Nur aus dem Christentum kénnen self-denial und
self-sacrifice kommen. Es gibt heute andere Griinde gegen den Krieg: Erschépfung
durch steigende Kosten, Nutzung neuer, profitabler Beziehungen innerhalb der
zivilisierten Welt. Wenn aber nur Reichtum wachst, nicht aber MaRigung, Gerech-
tigkeit und Giite, dann wird nur der Pauperismus wachsen, der die Menschen
billig macht. In der internationalen Konkurrenz wird es Handelskriege geben. Der
Frieden braucht eine ,spiritual revolution®, die zu tiefen sozialen Reformen fiihrt.
Der néachste Krieg wird ein Prinzipienkrieg sein, die Internationalisierung des Bir-
gerkriegs zwischen Absolutismus und Liberalismus, Despotismus und freien Ver-

622

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fassungen. Europa wird, mit oder ohne Krieg, freiheitlichere Verfassungen bekom-
men, aber sie werden ohne Christentum keinen Bestand haben. Gerade freie
Staaten benétigen mehr Christentum (wie das amerikanische Verhalten gegen
Afrikaner und Indianer zeigt). Machtbalance ist keine vertrauenswirdige Frie-
denssicherung (Channing teilt die russophobe Sicht der europaischen Demokra-
ten von den internationalen Beziehungen in Europa).

1 Grinde fur Gleichgultigkeit gegenuber dem Krieg sind: Gewdhnung an
den Krieg, Glauben, daf} Uber Krieg und Frieden allein die Regierungen entschei-
den sollen, der Glanz, mit dem Kriege inszeniert werden, die Blindheit gegentber
der Wiirde des Menschen. Uber RechtméaRigkeit eines Krieges mul jeder einzel-
ne urteilen, den Kriegsdienst darf er verweigern (Verteidigungskriege sieht Chan-
ning als rechtmaRig an, solange sie nicht den urspriinglichen Grund Uberschrei-
ten). Beim Zustand der internationalen Beziehungen ist MiRtrauen erste Pflicht.
Die Friedensbewegung ist kraftlos, solange sie nur politisch opponiert: Krieg und
Unterdriickung mussen im Herzen erlebt werden, ihnen muf3 mit Achtung und
Liebe gegeniiber den Menschen begegnet werden.

5.1.2 Ralph Waldo Emerson

1803-1882, unitarischer Geistlicher, der 1832 sein Amt aufgibt und 1838 die Kir-
che verlaldt. Dichter, professioneller Redner, Essayist. Biographie: Robert D.
Richardson, Jr., Emerson : the Mind on Fire. — Berkeley, CA 1995. Einfiihrung:
Mr. Emerson’s Revolution | ed. by Jean McClure Mudge. — Cambridge 2015.
Uberblick: Ralph Waldo Emerson in Context | ed. by Wesley T. Motti. —
Cambridge 2014.

Emerson spielt eine historische Rolle im Ubergang zum liberalen Christentum
und von diesem zu einem freireligidsen Bekenntnis. Diese Position kann er mit
einem idealistischen Weltbild erhalten, das einerseits das Reflexionsniveau des
post-kantianischen Idealismus nicht erreicht, andererseits mit dem Hinweis auf
die Offenheit der Erfahrung zur Uberwindung des Idealismus beigetragen hat. An
die Stelle des Christen zwischen Welt und Gott ist das Ich zwischen Natur und
Geist getreten. Der Geist, der von Emerson sehr verschieden benannt wird (The
One Mind, The Great Mind, Universal Mind, Intellect, Over-soul), kann nur unsi-
cher verortet werden zwischen dem Gesamtgeist der Menschheit (durchaus ver-
wandt mit Leroux Humanité oder Comtes Grand-étre) und einem traditionelleren
Gott (und wird bei Bedarf an mehr Vorsehung auch ,Gott“ genannt). Emersons
Ich (,the thought which is called I) ist kein vorgegebenes Selbst, sondern muf} in
Erfahrung der Natur und des Geistes erst geschaffen werden. Emersons wich-
tigste ethische Kategorie ist deshalb self-reliance. Self-reliance ist bereits eine
Kategorie der Natur, die mit Bildern des Freiheitskrieges beschrieben werden
kann. Die Natur kommt Helden entgegen. Einerseits muf Vertrauen in den eige-
nen Geist erworben werden, andererseits erhélt dieser erst durch Universali-
sierung einen Wert. Das Leben ist eine standige Behauptung des Selbst gegen
fate, gegen die biologische Natur und die historisch-politische Situation. Self-
reliance ist Selbstbehauptung durch Selbstiberwindung. Emersons Friedensstra-
tegie ist die Dialektik der self-reliance: ,Nothing can bring you peace but yourself.

623

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nothing can bring you peace but the triumph of principles” (Self-reliance 1841, in:
CW I, 51). Die Selbstbehauptung hat bei Emerson einen militanten Ton: brave,
fearless, willing to face danger, strong, bald, manly; die Natur will keine Feiglinge,
Gott will sich nicht durch Feiglinge offenbaren; wir miissen begreifen, dafl} wir in
einem Kriegszustand geboren wurden und militédrische Haltung benétigen. Emer-
son erkennt zwei Wege der Selbsterziehung an: den des Helden und den des
Heiligen. Beide schlieRen einander aus, denn der Weg des Helden ist zu sehr auf
das Individuum zentriert, der des Heiligen zu sehr auf das Universale. Beide
Wege sind notwendig. Dal der Weg des Helden attraktiv erscheint und der Weg
des Heiligen unattraktiv, steht im Zentrum von Emersons gesamtem Werk (Human
Culture 1837/38, in: EL I, 327-356; der klassische Essay ist: Heroism 1841, in:
CW 1I). ,Power” ist ein anderer Versuch, die self-reliance zu fassen. Es ist ein
alter Begriff der Moralphilosophie und Moralpsychologie, der bei Emerson stérker
zur Macht der Persoénlichkeit Uber andere wird (Power 1860, in: CW VI). Mit politi-
scher Macht hat das erst sekundér zu tun, wenn andere gegen diese Macht keine
Selbstbehauptung entwickeln kénnen. Die eigene Macht kann nur durch Wider-
stand befreit werden. Diese Selbstbehauptung ist als ,Wille zur Macht* das Erbe
Emersons bei Nietzsche. Man hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht, dad
Emersons universalistische, moralische Ziige bewahren will, die bei Nietzsches
Tod Gottes gar nicht mehr gedacht werden kénnen. Aber man hat auch gezeigt,
daR die Ethik des 19. Jahrhunderts aus der christlichen Vergangenheit eine hohe
Schéatzung von Sympathie oder Mitleid bewahrt hatte (Schopenhauer, Comte,
Mill) und daR Emerson auch darin der Erzieher Nietzsches ist, dal} er diesen
Wert bereits aufgegeben hat (Stack, Nietzsche and Emerson a.a.O. S. 280-284;
Van Cromphout, Emerson’s Ethics a.a.O. S. 95-101). Emersons Vortragstatigkeit
nach Aufgabe seines geistlichen Amtes behielt immer einen Rest einer sakralen
Aura, er sollte und wollte erheben; auch seine Rolle als Amerikas erster weit
anerkannter offentlicher Intellektueller lebt von dieser Aufgabe als Seher. Emer-
son hat immer wieder Anldufe zu einem systematischen Hauptwerk gemacht,
mufte aber scheitern. Einen dogmatischen Ertrag kann es nicht geben, das ver-
hindern die immer neuen individuellen Anlaufe zur self-reliance und damit der
Zweifel an der tradierten philosophischen Begrifflichkeit (gerade des Idealismus),
die mit jedem Selbst erneuert werden muf3. Emersons literarische Form war der
Essay, dessen skeptische Aufgabe er wieder entdeckt hat. Diese Essays sind
Ersatz von Dialogen. Die meisten Essays haben als Titel einen Begriff, die Essay-
sammlungen ergeben als Ganzes ein virtuelles Lexikon, in dem Begriffe in einer
Art Phanomenologie in ihrem Anspruch vorgestellt werden und anschlieRend die
Grenzen dieses Anspruchs gezeigt werden. Ohne diese dialogische Struktur der
Essays und ihrer Anordnung in Sammlungen kann Emerson nicht gelesen wer-
den. Ob Emerson ein Dichter oder ein Philosoph sei, war bereits im 19. Jahrhun-
dert umstritten. Matthew Arnold hat schon damals die richtige Antwort gegeben:
er ist etwas Drittes, ein Erzieher. Zu seinen Schiilern gehérten Henry David Tho-
reau und Friedrich Nietzsche, die ethischen Gesellschaften um 1900 und der
Zen-Buddhismus. Nach der Erneuerung des Vertrauens in philosophische Termi-
nologie seit Ende des 19. Jahrhunderts war Emersons Status unter Fachphiloso-
phen gering. Dal} er im Gefolge von Stanley Cavell bei Philosophen wieder
beachtet wird, liegt daran, daf3 die Philosophie ihre Haltung zu Alltagserfahrung
und Sprachkritik gedndert hat (Cavell wollte an Emerson, dessen Zugehdrigkeit

624

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zur Philosophie immer wieder bezweifelt wurde, prifen, was als Philosophie gel-

ten kann).
Vgl. zu Emerson als philosophischen Schriftsteller: David M. Robinson, Apost-
le of Culture : Emerson as Preacher and Lecturer. — Philadelphia 1982; Bar-
bara Packer, Emerson’s Fall : a New Interpretation of the Major Essays. —
New York 1982; Richard Wagner, Die Kunst des fortschreitenden Denkens :
Ralph Waldo Emersons Asthetisierung von Selbst und Gemeinschaft. — Hei-
delberg 1999; Stanley Cavell, Emerson’s Transcendental Etudes. — Stanford,
Calif. 2003 (Sammlung é&lterer Beitrage); Lawrence Buell, Emerson. —
Cambridge, Mass. 2003. Zur Ethik: David Van Leer, Emerson’s Epistemology.
— Cambridge 1988; Michael Lopez, Emerson and Power : Creative Antago-
nism in the Nineteenth Century. — DeKalb, Il 1996 (Lopez hat ein Kapitel The
Rhetoric of War, mit zahlreichen, aber etwas unsortierten Proben der militan-
ten Sprache der self-reliance); Gustaaf Van Cromphout, Emerson’s Ethics. —
Columbia, Miss. 1999. Zu Emerson und Nietzsche: George J. Stack, Nietz-
sche and Emerson : an Elective Affinity. — Athens, GA 1992; Michael Lopez
a.a.0. ; Emerson/Nietzsche [ ed. by Michael Lopez. — Pullman, Wash. 1997 (=
ESQ 43).

Von self-reliance zu einer politischen Philosophie zu kommen, war schwierig.
Zunachst wirdigte Emerson noch den Staat als Teil des universal mind, weil er
viele Interessen vereinte. Aber in seinem Essay Politics (1844, in: CW lIl) ist er
bei einer fast anarchistischen Beschrankung des Staates angekommen: Die Auf-
gabe des Staates ist, weise Manner zu erziehen; wenn diese Aufgabe gelungen
sein wird, kdnnte der Staat absterben: ,The appearance of Character makes the
state unnecessary.” Georg Kateb, hat vergeblich versucht, Emerson als politi-
schen Theoretiker einzufitihren, aber Emerson hat keinerlei Hinweise, wie ein
expandierender Staat einer modernen Gesellschaft aussehen muRte (darin ist er
unter den politischen Theoretikern seines Jahrhunderts freilich kaum allein). Poli-
tics beruht auf der Einsicht, dal wir noch in einem sehr niederen Stadium der
Zivilisationsgeschichte stehen, denn es gibt kaum ,reliance on the moral senti-
ment® und deshalb keine Erneuerung des Staates ,on the principles of right and
love.“ Politics kann nur als ein utopischer Text verstanden werden und ist auf eine
Zivilisationsgeschichte angewiesen. Damit unterscheidet sich Emerson nicht
wesentlich von anderen Radikalen des 19. Jahrhunderts, zum Beispiel Herbert
Spencer (mit dem er auch eine Voraussetzung fiur self-reliance gemeinsam hat,
namlich, dal erst mit einer Abnahme der Bevolkerung jeder neue Mensch sich fur
einzigartig ansehen kann, vgl. Considerations by the Way 1860, CW VI, 132).
Emersons Geschichtsbild ist nie begrifflich entwickelt worden, auch sind es eher
zwei einander fremde Geschichtsbilder. Wenn man der Idee der self-reliance
folgt, kann es nur immer neue Entwicklung individueller Charaktere geben, die
Geschichte aneignen und abstof3en, um eigene Wahrheiten zu entdecken. Fort-
schritte gibt es nur in einzelnen Lebenslaufen (History 1841, in: CW I, nicht zufal-
lig der erste Essay der ersten Essaysammlung). Weltgeschichte ist |deenge-
schichte, die groen Méanner sind Erzieher, Stufen zu seiner freien Religion, die
historische Ideen aneignet und tberwindet. Neben Erziehern steht nur Napoléon,
der fir das 19. Jahrhundert reprasentativ ist (neben Goethe, der fir Selbstkulti-
vierung steht). Napoléon hatte keine eigene grof3e Idee, konnte aber Macht orga-

625

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nisieren, weil so viele Méchtegern-Napoléons ihm folgten (Emerson gehdért neben
Channing, Barni, Proudhon, Tolstoi und Nietzsche zu den grof3en sozialpsycho-
logischen Napoléon-Deutern seines Jahrhunderts). Dal} seine Geschichte bereits
mit Napoléon enden muf, ist ein ominéses Zeichen, dessen Bedeutung Emerson
nie ausreichend analysiert hat: Charakter spielt eine grofiere Rolle als die bloRRen
Institutionen der Demokratie. In der Einleitung warnt Emerson vor einer so bestimm-
ten Gewaltgeschichte: die Massen waren immer nur ,food for knives and powder”
der groflen Méanner, die Idee des Helden ist falsch, weil sie das Toten heiligt. Sein
Ideal ist die Geschichte als Pestalozzi-Schule gegenseitigen Lernens (Represen-
tative Men 1850 = CW 1V; Zitat: Uses of Great Men S. 17-18). Parallel hat Emer-
son auf die Zivilisationshistorie des 18. Jahrhunderts zurlickgegriffen, die vom
Fortschritt durch Erfindungen und Institutionen handelte (in History summiert
Emerson fast parodistisch die Stadien dieser Art Geschichte: militarisches Lager,
Konigreich, Imperium, Republik, Demokratie). Diese Zivilisationsgeschichte
dominiert in Vorlesungen und politischen Reden, gerade in der Vorlesung uber
den Krieg 1838 und in den Reden im Biirgerkrieg spielt sie eine grolRe Rolle. Sie
war eine Legitimationsressource, Emerson hat nie versucht deren Recht zu zei-
gen. Er hat eine ambivalente Haltung zur Zivilisationsgeschichte; der Weg vom
Krieg zum Frieden ist auch Verlust der Jugendlichkeit und des Mutes der Vélker,
das Alter ist bei Individuen und Nationen ,impotence of faith“. Er befurchtet, vor
allem von 1846 bis 1861 (das waren die Jahre immer neuer Zugestandnisse an
die Sklavenhalter, um die Union zusammenzuhalten), dal die in ihrer pseudofeu-
dalen Zivilisation langst tberholten Sidstaatler doch mehr politischen Instinkt
haben als die Kaufleute des Nordens. Zwischen der Ideengeschichte und der
Zivilisationsgeschichte stand Emerson noch die idealistische Geschichtsphiloso-
phie des Kampfes zwischen den Ideen der einzelnen Nationen zur Verfligung (er
kennt diesen verwaschenen Hegelianismus von Cousin her). Es ist eine Art self-
reliance auf Ebene der Nationen. In seiner selbstgewahlten Aufgabe als amerika-
nischer &ffentlicher Intellektueller muf} er vor allem die historische Idee Amerikas
erklaren. Er tut dies im Vergleich mit England, das er als die fihrende Nation der
Gegenwart anerkennt. England hat sich zu sehr den Sachzwangen der Politi-
schen Okonomie unterworfen, als daf es noch einen Idealismus der Freiheit und
des Rechtes vertreten kdnnte. Die amerikanische Idee, die einen kunftigen Fih-
rungsanspruch Amerikas rechtfertigen soll, ist non-governance oder non-
resistance. Das hat einen utopischen Charakter: Es gibt niemanden, der das heu-
te verkdrpern kann, die groflen Manner lieben die Musketen. Aber keine andere
Idee kann kinftig als Idee standhalten (English Traits 1856, CW V, 161f).

Die Dialektik von Naturgeschichte, die mit den Kihnen ist, und Geschichte der
Nationen, die sich durch eine normative Idee behaupten, wird besonders klar in
der Rassengeschichte. Emerson war immer tberzeugt, daR die Sklaverei zivilisa-
torisch Uberholt und moralisch verurteilt ist, aber als Kenner der Rassentheorien
seiner Zeit ist er nicht sicher, ob die Freigelassenen gegenliber der aggressiven
weilRen Rasse eine historische Chance haben werden (oder ob Schwarze einst
nur noch in Museen besichtigt werden wie der Dodo). Er legt die MaRstabe der
dialektischen Nationengeschichte an: Wenn die Schwarzen sich als schwach
erweisen, dann werden sie dienen missen oder exterminiert, aber wenn sie eine
Idee in sich tragen, die fur die kommende Zivilisation wichtig ist, dann werden sie

626

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Uberleben und ihre Rolle spielen. Er entscheidet, dal} die Schwarzen Uberstehen,
denn die Geschichte hat einen Punkt erreicht, an dem es einen besonderen
Bedarf an ihrem moral genius gibt — den Bedarf an ihrer Friedfertigkeit (An
Adress Delivered in the Court-House in Concord, Massachusetts, on 1st August,
1844, on the Anniversity of the Emancipation of the Negroes in the British West
Indies, CW X, 301-327 = AS 7-33). Privat hat Emerson weiter Zweifel notiert
(1853 ist seine Autoritat dafiir, dafl Rassen, die fir neue Lebensbedingungen zu
schwach sind, untergehen werden, Ubrigens ein Artikel von Karl Marx Uber Pro-
duktionskrafte und Vertreibung, JMN XIlIl, 127). Emersons Praferenz war eine
multirassische Gesellschaft; in English Traits studiert er den englischen Erfolg als
Rassengeschichte und fuhrt ihn auf die Rassenmischungen auf den britischen
Inseln zurtck. Fir die USA erhofft er eine &ahnliche multikulturelle Erfolgs-
geschichte: die WeiRen missen die Unterdriickung beenden, befreien und behaup-
ten mussen die Schwarzen sich selber (vgl. auler der Emanzipations-Rede 1844
auch seine Vision multirassischer USA: eine neue Rasse, ein neuer Staat, eine
neue Religion, eine neue Literatur, JMN [X, 299-300).
Zu Emersons Schwierigkeiten zu einer Sozialphilosophie zu kommen: David
M. Robinson, Emerson and the Conduct of Life : Pragmatism and Ethical Pur-
pose in the Later Work. — Cambridge 1993. Zu Emersons politischer Theorie:
George Kateb, Emerson and Self-reliance. — Lanham 2002 (urspriinglich
1995); Jennifer Gurley, Emerson’s Politics of Uncertainty, in: ESQ 53 (2007)
322-359; Neal Dolan, Emerson’s Liberalism. — Madison, Wisc. 2009; The Poli-
tical Companion to Ralph Waldo Emerson | ed. by Alan M. Levine and Daniel
S. Malachuk. — Lexington, Ky. 2011.
Zu Emersons Geschichtsdenken: Philip L. Nicoloff, Emerson on Race and
History : an Examination of English Traits. — New York 1961 (noch immer das
nitzlichste Werk); Phyllis Cole, Emerson, England, and Fate, in: Emerson,
Prophecy, Metamorphosis and Influence | ed. by David Levin. — New York
1975. — S. 83-105; Gustaaf Van Gromphout, Emerson and the Dialectics of
History, in: Publications of the Modern Language Association 91 (1976) 54-65;
Robert D. Richardson, Jr., Emerson on History, in: Emerson : Prospect and
Retrospect | ed. by Joel Porte. — Cambridge, Mass. 1982. — S. 49-69; Peter
Zogas, Emerson and the Dissatisfaction of Progress, in: ESQ 60 (2014) 209-
249. Zu Emerson ,racial dialectics*: Nicoloff a.a.O.; lan Finseth, Evolution,
Cosmopolitanism, and Emerson’s Antislavery Politics, in: American Literature
77 (2005) 729-760.

Die Frage der Gewaltlosigkeit beschaftigte Emerson seit seinen christlichen
Anfangen, als er hoffte, das christliche Prinzip des Nicht-Widerstehens kdnnte
eine Chance erhalten, aber gleich bemerkte, dafl man das als Individuum immer
wieder versuchen kann, da® es unter Staaten aber nur taugt, wenn es von allen
akzeptiert wird (JMN lll, 295, 3 October 1831). 1832 stimmte Emerson einem
Vortrag Channings Uber das Verschwinden des Krieges durch Zivilisation zu
(JMN 111, 262f). 1835 wahlte er in Verhandlungen Uber einen Vortrag fir die Frie-
densgesellschaft das Thema , The circumstances which show a tendency toward
war’s abolition®, ihn interessierte ,the inhumanity or unmanlike character of war®
und ,that progress which has brought us to this feeling“ (JMN V, 112). In seinen
geschichtsphilosophischen Vortrdgen 1836-1838, seinen Tagebichern und in

627

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gelegentlichen Bemerkungen in seinen gedruckten Essays gibt es immer eine
Ambivalence von normativer Verurteilung des Krieges (,To wish for war is
atheism“, JMN VIII, 241f, 1842), historischem Nachvollzug des Verschwindens
des Krieges durch Fortschritte der materiellen und geistigen Kultur (z.B. EL I, 254-
256; Il, 214), Anklndigung einer Zeit, in der Menschen nicht mehr einen Krieg
gegen andere fihren kénnen, ohne fiir wahnsinnig zu gelten, wie jetzt schon
Véter, die ihre Kinder erschielen oder vergiften (EL Il, 286), und Versténdnis fir
.the respect of mankind for war®, weil der Krieg die ,chinesische” Stagnation der
Gesellschaft aufbricht und den Wert jedes einzelnen Mannes zeigt (The Conser-
vative 1841, CW |, 198). Emersons Vortrag War, gehalten 1838 im Auftrag der
American Peace Society, war ein Versuch, diese Ambivalenzen systematischer
zu fassen. Der Vortrag wurde von ihm erst spat verdéffentlicht und nie in eine sei-
ner Essay-Sammlungen aufgenommen, obwohl er die Struktur eines Emerson-
Essay besonders deutlich zeigt mit einer anfanglichen Phdnomenologie, die wie
ein Lob klingt, gefolgt von notwendigen Einschréankungen, die aus der Entwick-
lung des Menschengeschlechts kommen. Emerson steht in der Tradition von
Channing, der den Frieden auf die Menschenwiirde aufbaute. Aber er begriff, wie
sehr Wirde durch Konflikt erstritten werden muf3. Emersons Kriegsvortrag gehort
zu den komplexeren Kriegs- und Friedenstheorien des 19. Jahrhunderts. Sowohl
die individuelle Entwicklung des Menschen wie die Entwicklung der Menschheit
sollen Entwicklung zum Frieden durch Zivilisierung und Vernunft sein. In keinem
anderen Text hat Emerson der Zivilisationsgeschichte so sehr getraut. Entschei-
dend ist der Unterschied von Naturgeschichte und Wirken des Geistes. Die Krie-
ge der friihen Zeiten sind Natur und brauchen uns so wenig zu interessieren wie
die Kémpfe der Einzeller in schmutzigem Wasser, der Kafer und Vogel, der
Skythen oder Kariben (Emanzipations-Ansprache 1844, AS 30 = CW X, 324).
Vgl. zu Krieg und Frieden: William Allen Huggard, Emerson and the Problem of
War and Peace. — lowa City 1938 (noch immer die beste Analyse; Huggard
schatzt, dal ihm ca. 1200 AuRerungen von Emerson (iber Krieg und Frieden be-
kannt sind, nicht wenige davon zitiert er).

Emersons prekére zivilisationshistorische Sicht des Krieges ist durch die Dynamik
der Sklaverei in Amerika rasch unmdglich geworden. Er hat sich zégernd aber
zunehmend 6ffentlich engagiert. Am Anfang dieses Weges konnte er noch auf
einen ,single noble wind of sentiment® hoffen, am Ende sah er keine Alternative
zum Krieg. Er begriindet jetzt den Vorrang des héheren Rechtes vor dem positi-
ven Recht kantianisch: Wenn ein Mensch versklavt wird, ist die ganze Mensch-
heit versklavt. Sklaverei zerstdrt den Glauben an den menschlichen Fortschritt
(Emanzipations-Ansprache 1844, AS 32 = CW X, 326; American Slavery 1855,
AS 91-106 = LL II, 1-14). Sklaverei bringt Klarheit in komplexe Debatten Gber
Moral. Der Gott des frihen Emerson war ein verborgener Gott. Aber im Kampf
gegen die Sklaverei mul das héhere Gesetz bekannt sein. Diese Reden waren
einfluBreich, aber Emerson hat sie weiterhin von seinem gedruckten Werk, das
ein so klares Moralgesetz kaum begriinden kann, unterschieden. Zum histori-
schen Kontext: Len Gougeon, Virtue’s Hero : Emerson, Antislavery, and Reform.
— Athens, Ga. 1990; ders., ,Fortune of the Republic“ : Emerson, Lincoln, and
Transcendental Warfare, in: ESQ 45 (1999) 258-324; The Political Companion to

628

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ralph Waldo Emerson | ed. by Alan M. Levine and Daniel S. Malachuk. — Lexing-
ton, Ky. 2011.

In Emersons Legitimierung des Blrgerkrieges lassen sich drei Phasen unter-
scheiden: 1861/62 mufite er einem unsicheren republikanischen Establishment
eine Begriindung bieten, warum das Ziel der Emanzipation einen Krieg rechtfer-
tigt; 1863 deutet er das Kriegserlebnis der Mobilisierung von Massen als Zeichen
der Vorsehung; seit 1865 versucht er die Lehre dieses Krieges zu bewahren. Zur
Legitimation des Birgerkrieges greift Emerson auf seine beiden widersprechen-
den Ressourcen Zivilisationsgeschichte und absolute Moral zurtck. American
Civilization (unten referiert) ist eine Erneuerung der Zivilisationsgeschichte von
War 1838/49. Dal} die Zivilisation den Krieg absterben 14Rt, wird nicht aufgege-
ben. Neu ist nicht, dal} der Stiden auf dem Weg der Zivilisation noch nicht weit
gekommen sei, sondern, dafl der Norden schon weit gekommen sei. Emerson
versucht das Versprechen der nongovernance, das er 1856 als die Idee Amerikas
lanciert hatte, einzulésen. Das Menschheitsinteresse wird wichtiger als das kurz-
fristige nationale Interesse, das seit Jahrzehnten Moral und Politik in Amerika
vergiftet. Neu ist die Verknupfung der Zivilisationsgeschichte mit Uberhistorischer
Moral und Menschenrechten. Im Krieg verleiht Emerson der universalen Vernunft
stérker Zuge des traditionellen Gottes (auch dieses Wort wird wieder haufig) und
betont die géttliche Vorsehung. Er versucht die Lehren des Krieges zu bestim-
men: Er heilt tiefere Wunden als er schlagt, denn er heilt Skeptizismus und Unglau-
ben; er macht viele Leben wertvoller als bisher; ohne Waffen ist ein wirklicher
Frieden nicht zu haben; Krieg ist kein volles Ubel, sondern ,a potent alternative,
tonic, magnetiser, reinforces manly power a hundred & a thousand times.” In den
Journal-Eintragungen seit 1861 gibt es viele solcher AuRerungen. Seine zweite
groRe Rede im Birgerkrieg (fiir die erneute Nominierung Abrahams Lincolns
1863) hat vieles davon offentlich gemacht. Es kann wie der banale Patriotismus
der Fahnen und Geséange klingen, wir kennen das erst im August 1914 wieder so.
Der Krieg hat eine tiefere Gesinnung offenbart: Die Erfahrung, dal® Gebote der
Vernunft starker waren als Handelsinteressen, bringt die Gewil3heit einer neuen
weltgeschichtlichen Periode. Darauf sind Emerson Forderungen und Versprechen
gegriindet. Die Erde braucht ,exalted manhood“, der neue Mann/Mensch kommt
aus Amerika(und nicht aus England). AuRRer Freiheit, Land, Gerechtigkeit und
Arbeit fur alle werden auch ,honest dealings with other nations“ angekundigt. Er
stellt den Burgerkrieg in eine Reihe historischer europaischer und amerikanischer
Revolutionen und Befreiungskriege; diese Kdmpfe um Ideen behalten ein blei-
bendes Interesse, das feudalen Kriegen nicht zukommt. ,When the cannon is
armed by ideas, then gods join in the combat, then poets are born.“ In dieser
Rede geht es um die mangelnde britische Solidaritdt mit den Nordstaaten. Er
wendet sich an die Gebildeten aller (westlichen) Lander. Er mul? zugeben, daf}
amerikanische Politik bisher kaum Solidaritat fir europdische Demokraten gezeigt
hat. Aber dieser Krieg wird den USA, denen eine nationality gefehlt hat, endlich
eine demokratische und humanitare Identitat geben. Nicht nur Handel und Politik,
auch Kinste, Vernunft und die reine Religion werden das Interesse der Mensch-
heit bestimmen. Der Norden verteidigt die Menschenrechte, der Siiden leugnet
sie. Emerson beruft sich auf Machiavelli, dal die Gewalt, die wiederherstellt, nicht
mit der Gewalt gleichgesetzt werden kann, die zerstort (Fortune of the Republic,

629

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AS 137-154 = LL II, 319-335). Seine Lehre aus dem Krieg: ,| shall always respect
war hereafter.” Die Kosten des Krieges an Menschenleben sind nicht zu hoch
bezahlt fur ,the vistas it opens to Eternal Life, Eternal Law, reconstructing & uplif-
ting society“ (The Correspondence of Emerson and Carlyle. — New York 1964. —
542, 26. September 1864). Nach dem Burgerkrieg versucht Emerson in Gedenk-
reden diese Sicht des Krieges lebendig zu halten: Der Krieg hat vielen die géttli-
che Vorsehung wieder glaubhaft gemacht, weil sich gezeigt hat, wie viele bereit
waren, fir das Menschenrecht zu sterben (Address at the Dedication of the Sol-
dier's Monument, Concord, 19. April 1867, CW X, 470-486). Die Zivilisationsfort-
schritte, die der Krieg gebracht hat oder die dem Ende der persénlichen Herr-
schaft noch folgen werden, ein ganzes sozialstaatliches und humanitédres Pro-
gramm, sind wichtig, aber am wichtigsten ist der Fortschritt des moral sentiment.
Vernunft und Willen missen dessen Fihrung anerkennen. Starke Manner lieben
Lwar, tempest, hard times, which they search till they find resistance and bottom.”
Die Plantagenmanieren haben ,peaceable forgiving New England to emancipa-
tion without phrase“ getrieben (Progress of Culture 1867, CW VIII). Zuletzt
schrieb Emersons seinen Essay Heroism neu. Sein Held war bereits 1841 der
Abolitionist Lovejoy, der seine Druckerpresse mit Waffen verteidigt hatte. In der
Neufassung 1870 ist mit John Brown ein Angreifer an die Stelle getreten. Mut ist
eine seltene Tugend geworden, nur Indianer und Soldaten besitzen sie noch. Die
Natur hat aber beschlossen, dal® nicht verteidigt werden soll, was sich nicht sel-
ber verteidigen kann. Die Pazifisten im Kansas der 1850er Jahre, die geglaubt
hatten, noch mehr Leiden bringe den Sieg, haben Tyrannen geférdert und den
Sklaven keine Ermutigung gegeben. Pazifistische Erziehung macht nicht fir
schlechte Zeiten bereit. Mut ist keine besondere Eigenschaft, sondern jedem
naturlich, der sein Ziel gewahlt hat. Die Lehre John Browns ist, dal® ein Mann mit
Charakter mehr wert ist als hunderttausend ohne. Gelehrte haben fir Mut wenig
Ubrig, sie schrecken zurlick vor der Grausamkeit der Geschichte. Die Religionen
lehren uns aber, in widrigen Umsténden zu bestehen. Das widrige Schicksal lehrt
uns Mut (Courage 1870, CW VII, 127-142). Wenn John Brown sein Held werden
kann, mul} die ganze komplexe Beziehung von Gott, Geschichte und Moral er-
starrt sein. Emerson mufte das politische Engagement mit der Aufopferung sei-
ner urspringlichen Einsichten bezahlen. Den Burgerkrieg kann er nur als einen
Freiheitskrieg rechtfertigen. Er wird damit in einer Zeit, in der die Apologeten
europaischer Befreiungskriege zufrieden waren, die Selbstbehauptung ihrer Nation
zu preisen, zum entschiedeneren Bellizisten. Er benétigt die Rechtfertigung als
Krieg um Ideen, was staatsnahe Bellizisten im 19. Jahrhundert vermieden haben.
Er wird zum ersten Apologeten des Kulturkrieges auch in der Gegenwart. Es fiihrt
kein direkter Weg von seinem Krieg fiir die Menschenrechte zum européischen
Krieg zwischen Staaten, aber wie die Kriegfilhrung des amerikanischen Birger-
krieges wie eine Probe der kommenden Kriege wirkt, so wirkt Emersons Bellizis-
mus wie eine Probe der Kulturkriegssprache im Ersten Weltkrieg. Wir missen
verstehen lernen, wie nah dieser Bellizismus dem von 1914 kommen kann und
wie grof’ der Unterschied doch bleibt.

630

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

AS = Emerson’s Antislavery Writings | ed. by Len Gougeon and Joel Myerson. —
New Haven 1995

CW = The Collected Works of Ralph Waldo Emerson. — Cambridge, Mass. -1971-
2013. - 10 Bde.

EL = The Early Lectures of Ralph Waldo Emerson. — Cambridge, Mass. 1959-
1972. — 3 Bde.

JMN = The Journals and Miscellaneous Notebooks of Ralph Waldo Emerson. —
Cambridge, Mass. 1960-1982. — 16 Bde.

LL = The Later Lectures of Ralph Waldo Emerson. — Athens, GA 1971. — 2 Bde.

War (Vortrag 1838)

gedruckt in: AEsthetic Papers / ed. by Elizabeth P. Peabody. — Boston 1849.
- S. 36-50

1. Neudruck in: The Works. — 11, Miscellanies (1883). — S. 179-201

Kritische Ausgabe: The Collected Works of Ralph Waldo Emerson. — vol. X
(2013) 351-364

Deutsche Ubersetzung: Uber den Krieg / deutsch von Sophie von Harbou. —
Berlin (u.a.) : Verl. der Friedens-Warte, 1914, 2. Aufl. Ziirich 1916

Von der Gegenwart her betrachtet, erscheint der Krieg wie eine Krankheit, von
der Vergangenheit her wie eine Notwendigkeit. Krieg starkt Sinne, Willen und
korperliche Konstitution — Eigenschaften, die nicht gefélscht werden kénnen. Die
Geschichte zeigt, daf} Krieg ein Mittel der gréRten Méanner war, die Natur zeigt,
daR er in der ganzen Naturgeschichte verbreitet ist und von den Jungen und den
Unwissenden immer noch geschétzt wird. Krieg ist der erste Instinkt, aber nur ein
Instinkt; andere Instinkte bringen uns zu harmloseren, nitzlicheren und héheren
Zielen. Wir mussen lernen, den reiferen und ménnlicheren Geist von unserer
pugnacity zu unterscheiden. Dal} die Sympathie fir den Krieg weltgeschichtlich
Uberholt ist, zeigt die Entwicklung von Handel und Wissen. ,All history is the
decline of war, though the slow decline.” Es haben sich neue Instinkte entwickelt,
die friher verborgen waren. Die Geschichte lehrt, Ideen zu vertrauen, nicht
Umstanden. Der militdrische Glanz des bewaffneten Friedens beruht auf einer
unterentwickelten Denkweise. Auf der tiefsten Stufe neigt der Mensch zum Angriff,
spater zur Verteidigung, zuletzt aber opfert er sich selbst. Der gesunde Men-
schenverstand nennt Angriff kriminell, Verteidigung gerecht. Wer dariiber hinaus
alle Gewalt ablehnt, mifRte auch gegen StralRenrduber auf Gegenwehr verzich-
ten. Wenn eine Nation die Friedensidee Ubernimmt, werden es alle respektieren,
selbst die Gewalttatigen, denn es wird eine Nation energischer Ménner sein. Aber
auch ein weiser Mann kann nicht sagen, wie er sich in der Gefahr verhalten wird.
Diese neue Wendung des Geistes zum Frieden kann nicht durch Friedensgesell-
schaften erlangt werden, denn der &ffentlichen Meinung ist nicht zu trauen. Wich-
tiger ist, da® Personen den Status des Biestes iberwinden, die Stimme Gottes
vernehmen und in den Status des Menschen Ubergehen. Das Friedensprinzip
kann nicht durch Feiglinge verwirklicht werden. ,The manhood that has been in
war must be transferred to the cause of peace, before war can lose its charm,
and peace be venerable to me.“ Wir schatzen an militdrischen Helden ihre abso-
lute Selbstandigkeit (self-dependence, self-subsistency). In einer neuen Zeit wer-
den wir Menschen eher als Diener von Prinzipien, der Wahrheit und der Freiheit
schatzen. Wie der Frieden organisiert werden wird, kann man noch nicht sehen.

631

20.01.2026, 00:25:43.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ein Congress of Nations kommt uns aus den Erfahrungen der gegenwartigen
Gesellschaft sehr wahrscheinlich vor. Aber es kénnen ganz andere Formen ge-
funden werden. Die Vorstellung vom Frieden sollte aus Amerika kommen, nicht
aus dem immer noch feudalen Europa.

American Civilization, in: Atlantic Monthly, 9 (April 1862) 502-511

Kritische Ausgabe: The Collected Works of Ralph Waldo Emerson. — vol. X
(2013) 394-410

Eine Rede unter verschiedenen Titeln Nov. 1861 bis Februar 1862. Nur der 1. Teil
des Textes wurde, leicht veréndert, in die Sammlung Society and Solitude (1870)
aufgenommen, jetzt CW VII, 9-17.

Zivilisation ist ,a certain degree of progress from the rudest state in which man is
found.” Jede Nation hat ihre eigene Entwicklung, einige kommen auf diesem Weg
nicht voran. Heute werden wilden Stdmme eher vernichtet als zivilisiert. Zivilisa-
tion setzt voraus, dal man traditionelle Ideen verlassen kann, overpowered durch
die WeiRen werden die Stamme aber unbeweglicher. Krieg hat seine Aufgabe
bereits beim Ubergang zum Ackerbau verloren, mit der Arbeitsteilung nehmen die
Zahl der Berufe des Friedens und die Gelegenheit individuelle Fahigkeiten zu
entwickeln zu. Zivilisation beruht auf anthropologischer Anlage und ginstigen
Klimaverhéltnissen, aber vor allem auf Moral, Kants universalen Regeln fir alle
vernilftigen Wesen. Emerson wirdigt den technischen Fortschritt, aber Zivilisa-
tion beruht nicht auf Reichtum und Staatstatigkeit. Die wichtigen Gestalten der
Geschichte sind Religionsgriinder; Druckerpresse, SchielRpulver und Gummi-
schuhe sind nur eine Beigabe. Wo der Staat gesellschaftliche Aktivitat begrenzt
und wo gleiche Freiheit verletzt wird, ist eine hohe Zivilisation nicht méglich.

Die Sudstaaten haben der Mehrheit Freiheit und Mitsprache verweigert. Sie wol-
len einen Adel ohne Arbeit darstellen. Diese Abwertung der Arbeit verletzt ,the
natural sentiments of mankind.“ Der Versuch in einem Staat zwei verschiedene
Stadien der Zivilisation zusammenzuhalten ist gescheitert. Amerika ist das letzte
Angebot der Vorsehung an die Menschheit. Da kann das formale Recht nicht der
MaRstab sein. Amerika benétigt Leute, die auBer dem Wohl der Nation auch das
Wohl der Menschheit und der Zivilisation beachten. Besser wirde dieser Krieg
noch heftiger, als da® dieses Wohl vergessen wird. ,Emancipation is the demand
of civilization. That is a principle; everything else is an intrigue.” Der Siden hat
den Krieg begrifdt, das entspricht seinem halb-zivilisierten Stand. Der Norden
wollte den Krieg nicht, weil er in Handel, Kunst und genereller Kultur weiter fort-
geschritten ist. Die Soldaten des Nordens sind ,labourers®; ihre Prosperitat hat sie
nicht zu Stoikern oder Christen gemacht, aber das Gesetz des Universums wird
sich durchsetzen: ,The end of all political struggle is to establish morality as the
basis of all legislation.“ Republik und Demokratie sind Mittel zu einem morali-
schen Ziel: ,the government of the world is moral, and does forever destroy what
is not.“ Der Sieg féllte der Partei zu, die den Fortschritt der Ideen vertritt. Aber die
Natur muB3 durch ,brain and arms of good and brave men* wirken.

5.1.3 Henry David Thoreau

1817-1862, Schullehrer, Gelegenheitsarbeiter, Landvermesser, Bleistiftfabrikant.
Schriftsteller und Redner. Biographie: Robert D. Richardson, Jr., Henry Thoreau :

632

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

a Life of the Mind. — Berkeley 1986. Uberblick: The Cambridge Companion to
Henry David Thoreau | ed. by Joel Myerson. — Cambridge 1995; Henry David
Thoreau in Context / ed. by James S. Finley. — Cambridge 2017; Dieter Schulz, Henry
David Thoreau : Wege eines amerikanischen Schriftstellers. — Heidelberg 2017.

Durch seine Berichte von Aufenthalten in der Natur Neuenglands ist Thoreau
(posthum) einer der erfolgreichsten amerikanischen Autoren des 19. Jahrhun-
derts geworden. Bei seinem Tode wurde sein Beruf als naturalist angegeben, das
meinte schon damals nicht die neuen Naturwissenschaften. Spater behalf man
sich, ihn Dichter und Philosoph zu nennen. Die Kritik hatte immer Schwierigkeiten
Walden : or, Life in the Woods, seinen Bericht vom Leben im Wald in einer
selbstgebauten Holzhiitte, einer Gattung zuzuordnen. Man hat an Substitute fir
das modernen Leser*innen entglittene Epos oder fur die Nationalliteratur, die
Amerika nicht hatte, gedacht, an ein Haushaltsfiihrungsbuch in antiker Tradition,
eine Jeremiade in puritanischer Tradition, ein commonplace book, einen Ratge-
ber fir junge Manner (oder die Parodie eines solchen) oder auch an eine Antwort
auf Emersons Essay The American Scholar. Seit Stanley Cavell ihn als einen der
Philosophen sehen wollte, an denen studiert werden sollte, was Philosophie sein
kann, wird er haufig als Philosoph verstanden. Diese Literatur ist so stark von
Vergleichen mit Wittgenstein und Heidegger, mit allen mdglichen Bezugsgréfien
von Xenophon bis Kafka und Adorno bestimmt, dal Mifltrauen angebracht ist.
Was immer noch fehlt, ist eine genauere Bestimmung der Differenz zu seinem
Nachbarn, Freund und Mentor Emerson, der meinte, Thoreau habe konkreter
nachverfolgt, was er selber ,in a sleepy generality® formuliert habe. Thoreaus
Individualismus kann als Versuch gelesen werden, Emersons self-reliance in
einem von Staatlichkeit, Kapitalismus und 6&ffentlicher Meinung beherrschten
Leben zu finden. Thoreau ist ein Lebensreformer, sein Leben im Walde ein Expe-
riment der Lebensfiihrung. Das gute Leben ist eine Suche nach Einfachheit, Tho-
reau sieht Bezilige von Sparta bis Cato. Man hat ihn auch als Kritiker der Politi-
schen Okonomie gelesen, seine Selbstexperimente sollen die Vereinbarkeit von
Leben, Arbeit und Konsum zeigen.
Vgl. Sherman Paul, The Shores of America : Thoreau’s Inward Exploration. —
Urbana, lll. 1958; Joel Porte, Emerson and Thoreau : Transcendentalists in
Conflict. — Middletown, CT 1966; Stanley Cavell, The Senses of Walden. —
New York 1972 (dt. Ubers. u.d.T.: Die Sinne von Walden. — Berlin 2014); Tho-
reau’s Importance for Philosophy | ed. by Rick Anthony Furtak. — New York
2012; Lester H. Hunt, The Philosophy of Henry Thoreau : Ethics, Politics, and
Nature. — London 2020 .

Es ist eine Theorie Amerikas sowohl in der Kritik, wie in der Hoffnung: Die Wild-
heit, die hier noch gefunden werden kann, gibt eine Hoffnung, die England und
Europa nicht mehr haben kénnen. Freiheit mu} gegen Fremdbestimmung erlangt
werden. Thoreau, der bereits in seiner Jugend Tocqueville tber die Probleme der
amerikanischen Demokratie gelesen hat, ist (wie Emerson und die Non-
resistants) ein post-demokratischer Autor, ein Verweis allein auf demokratische
Institutionen kann nicht mehr helfen. Seine Beschaftigung mit Politik ist bestimmt
vom Horror vor der Herrschaft der konventionellen Majoritét in Offentlichkeit und
Parlament. Fur eine Erneuerung der Demokratie ist res privata wichtiger als res

633

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

publica, die Freiheit muR gegen die Tyrannei der Okonomie und der Politik bewahrt
werden. Der Individualismus in Walden ist eine Antwort auf gescheiterte Experi-
mente utopischer Kommunen, sein Aufenthalt im Wald soll zeigen, daR ein Leben
abseits der Konvention trotzdem mdglich ist und die moralische Stagnation abge-
wendet werden kann.

Thoreau kommt in diesem Buch wegen seinem Aufsatz Uber Civil Disobedience
vor. Er hatte sich geweigert, eine Steuer zu bezahlen (die er fiir Finanzierung des
Angriffskrieges gegen Mexiko hielt) und sall eine Nacht im Geféngnis. Erst einige
Jahre spéter sprach er dartber 6ffentlich. Er fragt in dem Aufsatz aber nicht, ob
diese Art Widerstand legitim ist, sondern nur, warum sie trotz des schreienden
Unrechts des Staates so selten ist. In Massachusetts brauchen viele nicht langer
Belehrungen Uber Recht und Unrecht von Krieg und Sklaverei, trotzdem bleibt
ernsthafter Widerstand aus. Was Thoreau in Civil Disobedience schildert, ist nach
heutigem Verstandnis kaum so zu nennen. Der Vortrag hie® 1848 wohl The
Rights and Duties of the Individual in Relation to Government, der Essay 1849
Resistance to Civil Government; Civil Disobedience, die friheste nachgewiesene
Verwendung der Formulierung, als Titel der Neuveréffentlichung 1866 stammt
wohl aus der Einsicht, da im Zeitalter John Browns ,resistance” fir Thoreaus
Steuerverweigerung das falsche Wort geworden war. Seit Gandhi oder King hat
sich das wieder geédndert. Wie James Goodwin bereits 1979 erldutert hat, gibt es
bei Thoreau keine Gewaltfreiheit im modernen Sinne, weil er, anders als Gandhi,
kein Vertrauen in Massen hatte. Eine historische Bedeutung fir die Geschichte
der Gewaltfreiheit hat der Text ohne Zweifel und hat sich daher auch bei politi-
schen Theoretikern Respekt ertrotzt. Mit den Non-resistants, deren Zeitgenosse
er war, hat Thoreau gemeinsam, dal er den gewalttdtigen Staat véllig erneuern
will, aber es gibt keinen Hinweis, dal er Pazifist war. Wir wissen, da® Thoreau
1841 in einem Streitgesprach mit Non-resistants den Widerstand verteidigte
(Richardson a.a.O. S. 177). Aber wir wissen weder fir 1841 noch fir 1849, wie
weit er in diesem Widerstand gegangen ware. Resistance to Civil Government ist
eine Programmeschrift fir Thoreaus Politik. 1854 sind die beiden Komponenten
dieses Programms in zwei unterschiedlichen Texten ausgefiihrt worden. Der
Bericht Uber das notwendige abgehobene Leben einer Minderheit, das eine neue
Demokratie vorbereiten kdénnte, steht in Walden. Der Aufruf, geflohenen Sklaven
zur Freiheit zu helfen, steht in Slavery in Massachusetts (1854, in: Reform Papers.
— Princeton, NJ 1975. — S. 91-109; dieser Text wurde in jener Versammlung zum
Nationalfeiertag vorgetragen, in der der Non-resistant Garrison ein Exemplar der
Verfassung verbrannte, Garrison publizierte Thoreaus Rede im Liberator). Erst in
A Plea for Captain John Brown (1859, in: Reform Papers a.a.0. S. 111-138 sind
Thoreaus Motive wieder zusammengekommen. Er lobt den abolitionistischen
Guerilla-Kéampfer als den einzigen Helden, durch den Amerika gerechtfertigt wird.
John Brown wird zur Verkérperung des Ideals der Selbstbehauptung. Er hat sich
fir das Los der Sklaven geopfert, woflir ihn Presse und Republikanische Partei
zum Verrickten erklaren. John Brown ist ein neuer Jesus. Thoreaus ,politische
Theorie* ist nicht mit Civil Disobedience zum Abschlu gekommen, sondern mit
dieser Apologie der Gewalt. A Plea for Captain John Brown macht es unmdglich
Civil Disobedience pazifistisch zu lesen. Apologet des Burgerkrieges wurde Tho-
reau nicht: keine Zeitungen zu lesen, sondern die Natur wahrzunehmen und

634

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

durch die Natur Gott, sei die einzige Méglichkeit dem Ubel zu widerstehen (Brief
vom 10. April 1861, in: The Correspondance of Henry David Thoreau. — New
York 1958. — S. 611, &hnlich 25. Juni 1861, ebd. 620). Der sterbende Thoreau hat
sich nicht I&anger politisch geaulert.

Politische Theoretiker kénnen ihn kaum als einen der ihren ernst nehmen, aber
mit seiner Hilfe die Grenzen der politischen Theorie befragen. Von Eulau und
Arendt Uber Rosenblum bis zu McKenzie wurden meist nur private Meinungen
gefunden, vielleicht sympathisch, vielleicht gefahrlich, aber gewil3 nicht ausrei-
chend, die politische Welt zu verstehen: ohne Verstandnis fir Institutionen, seine
héchsten Stufen fir demokratische Politik seien Freundschaft und Nachbarschaft.
Seit Kateb und Bennett wird dagegen eine neue Demokratie jenseits politischer
Institutionen gewittert. Gegnern und Apologeten sind Krieg und Sklaverei als
unbestreitbare Anlésse fur Widerstand fremd geworden.
Zu Thoreau als politischem Autor: Heinz Eulau, Wayside Challenger : Some
Remarks on the Politics of Henry David Thoreau, in: Antioch Review 9 (1949)
509-522 (Klassiker der Verweisung Thoreaus aus der politischen Theorie);
William A. Herr, A More Perfect State : Thoreau’s Concept of Civil Govern-
ment, in: Massachusetts Review 16 (1975) 470-487; Nancy Rosenblum, Tho-
reau’s Militant Conscience, in: Political Theory 9 (1981) 81-110; Helmut
Klumpjan, Die Politik der Provokation : Henry David Thoreau ; Literat — Gesell-
schaftskritiker — Nonkonformist. — Frankfurt am Main 1984 (eine der wenigen
systematischen Arbeiten, aber mit zu viel Voegelin’schem Gnostizismus);
George Kateb, The Inner Ocean : Individualism and Democratic Culture. — lthaca,
NY 1992; Jane Bennett, Thoreau’s Nature : Ethics, Politics, and the Wild. —
Thousand Oaks 1994; Leigh Kathryn Jenco, Thoreau’s Critique of Democracy,
in: The Review of Politics 65 (2003) 355-381; Ruth Lane, Standing ,Aloof’ from
the State : Thoreau on Self-Government, in: The Review of Politics 67 (2005)
283-310; A Political Companion to Henry David Thoreau / ed. by Jack Turner.
— Lexington, KT 2009 (Nachdrucke klassischer Aufsdtze); Christian Maul,
From Self-Culture to Militancy, from Conscience to Intervention : Henry David
Thoreau Between Liberalism and Communitarianism. — Trier 2011; Jonathan
McKenzie, The Political Thought of Henry David Thoreau : Privatism and the
Practice of Philosophy. — Lexington, KT 2016. Zu Thoreau als Kritiker der Poli-
tischen Okonomie: Herbert F. Smith, Thoreau Among the Classical Econo-
mists, in: ESQ 23 (1977) 114-122; Brian Walker, Thoreau’s Alternative Eco-
nomics : Work, Liberty, and Democratic Cultivation, in: American Political
Science Review 92 (1998) 845-856, Neudruck in: A Political Companion
a.a.0. S. 39-67.

Zu Civil Disobedience: Wendell Glick, ,Civil Disobedience’ : Thoreau’s Attack
Upon Relativism, in: Western Humanities Review 7 (1952/53) 35-42; Don W.
Kleine, Civil Disobedience : the Way to Walden, in: Modern Language Notes
75 (1960) 297-304; William A. Herr, Thoreau : a Civil Disobedient?, in:
Ethics 85 (1974/75) 87-91; Lawrence A. Rosenwald, The Theory, Practice,
and Influence of Thoreau’s Civil Disobedience, in: A Historical Guide to Henry
David Thoreau / ed. by William E. Cain. — Oxford 2000. — S. 153-179; Robert
A. Cross, Quit War with the State : Henry David Thoreau and Civil Disobe-

635

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dience, in: The Yale Review 93#4 (2005) 1-17 (Uber die Fiktionen und Ironien
von Thoreaus unéffentlicher Protesthandlung); Bob Pepperman Taylor, The
Routledge Guidebook to Thoreau’s Civil Disobedience. — London 2015 (der
umfassendeste Kommentar); Dieter Schulz, Henry David Thoreau a.a.O. S.
51-74.

Zu A Plea for Captain John Brown: James Goodwin, Thoreau and John Brown
: Transcendental Politics, in: ESQ 25 (1979) 156-168; Nancy Rosenblum,
Thoreau’s Militant Conscience a.a.O.; Jack Turner, Performing Conscience :
Thoreau, Political Action, and the Plea for John Brown, in: Political Theory 33
(2005) 448-471, revidierte Fassung u.d.T.: Thoreau and John Brown, in: A
Political Companion to Henry David Thoreau a.a.O. S. 151-177. Thoreaus
Schatzung des Kampfes ging Uber seine Hochachtung fur John Brown weit
hinaus: Larry J. Reynolds, Warrior Culture, in: Henry David Thoreau in
Context a.a.O. S. 205-215.

Die amerikanische Thoreau-Rezeption war bis in die 1960er Jahre unpolitisch,
die konservativen Warnungen vor Thoreau waren &lter als ein breiteres Interesse
von Radikalen an Thoreau. Die amerikanische Thoreau-Lektire &nderte sich mit
Martin Luther Kings Bekenntnis zu Thoreau, mit der Burgerrechtsbewegung und
dem Vietnamkrieg. Dald Thoreau ein Anhédnger der Gewalt und nicht der Gewalt-
losigkeit sein kénnte, wurde Ubersehen. In GroRbritannien wurde er dagegen
bereits im spaten 19. Jahrhundert als Anarchist und Kapitalismuskritiker gelesen.
Tolstoi hat die Ubersetzung von Civil Disobedience ins Russische geférdert. Fiir
Gandhi war Thoreau (wie Ruskin und Tolstoi) einer der Kulturkritiker, die ihn in
der Delegitimierung des westlichen Weges ermutigten. Dartiber hinaus einer, der
ins Gefangnis gegangen war (zu jedem seiner Aufenthalte im Gefangnis soll
Gandi sein Exemplar von Civil Disobedience mitgenommen haben). Es gab in der
Literatur viel Verwirrung, was Gandhi von Thoreau wann gelesen hat und welche
Bedeutung Civil Disobedience fiur Gandhis Satyagraha hatte.
Vgl. zur amerikanischen Rezeption: Michael Meyer, Several More Lives to
Live : Thoreau’s Political Reputation in America. — Westport, CT 1977; Gary
Scharnhorst, Henry David Thoreau : a Case Study in Canonization. — Colum-
bia, SC 1993. Zu Gandhis Thoreau-Lektire jetzt: Anthony J. Parel, Thoreau,
Gandhi, and Comparative Political Thought, in: A Political Companion to Hen-
ry David Thoreau a.a.0. S. 372-392; wiederabgedruckt in Anthony J. Parel,
Pax Gandhiana : the Political Philosophy of Mahatma Gandhi. — Oxford 2016.
—S. 180-204.

Resistance to Civil Government, in: Asthetic Papers / ed. by Elizabeth P.
Peabody. — Boston 1849. — S. 189-211

Neudruck u.d.T.: Civil Disobedience, in: H. D. Thoreau, A Yankee in Canada,
with Anti-Slavery and Reform Papers. — Boston : Ticknor and Fields, 1866. —
S. 123-151

Kritische Ausgabe u.d.T.: Resistance to Civil Government, in: Henry D. Tho-
reau, Reform Papers / ed. by Wendell Glick. — Princeton, NJ : Princeton
Univ. Pr., 1973. - S. 63-90, Kommentar S. 313-329.

Am besten ist die Regierung, die gar nicht regiert. Eine standige Regierung ist
nicht besser als ein stehendes Heer. Der Mexiko-Krieg hat gezeigt, wie wenig

636

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eine solche Regierung sich um die Meinung des Volkes kiimmert. Thoreau will
die Regierung nicht abschaffen, aber das Gewissen mul? den Mehrheitsentschei-
dungen entgegentreten kdnnen. Die Zusammenarbeit von Leuten, die auf ihr
Gewissen vertrauen, ist wichtiger als die Gesetzgebung; Gerechtigkeit und Recht
sind wichtiger als Gesetze. Soldaten marschieren im Gleichschritt, obwohl sie alle
fur den Frieden sind. Der Staat will keine Menschen/Manner, sondern Maschinen;
mit Helden, Patrioten, Martyrern, Reformern kann er nichts anfangen. Das Recht
auf Revolution ist allgemein anerkannt, aber genauso allgemein wird jetzt keine
revolutiondre Situation gesehen, obwohl ein Sechstel der Bevélkerung versklavt
ist und eine Nachbarnation Uberfallen wurde. Thoreau kritisiert Paley (den Autor
des moralphilosophischen Standardwerkes der englischsprachigen Welt), der das
Widerstandsrecht anerkennt, es aber aus Sorge um die 6ffentliche Ordnung auf
Extremfalle beschrénkt. Niemand will zugeben, daR 1&ngst ein Extremfall vorliegt.
Alle warten, dall andere etwas tun, denn es gibt keine Manner mehr mit Ruck-
grat. Das Mindeste ist, dal® man die Regierung nicht unterstitzt. Das ist eine Auf-
forderung an Abolitionisten, der Regierung durch den Steuerstreik wirklich zu
schaden. ,Under a government which imprisons any unjustly, the true place for a
just man is also a prison.” Wenn alle Gerechten im Geféngnis sédf3en, wirde das
eine friedliche Revolution sein, wenn eine mdglich ist. Die Verwundung des Ge-
wissens ist wie Blutvergieen: ,A man’s real manhood and immortality flow out,
and he bleeds to an everlasting death.” Am besten wére, gar kein versteuerbares
Einkommen zu haben, denn die Reichen sind dem Staat hoérig. Wie ein freier
Birger kam Thoreau sich im Gefangnis vor, denn die Seele kann der Staat nicht
gefangen nehmen. Zu lGberzeugen ist nicht Art des Staates, er kann kein hoheres
Gesetz hervorbringen. Die Politiker haben durchaus Erfahrung, aber sie verstehen
nur Nutzen und kdnnen den Denkern nichts sagen. Wer gerecht sein will, kann
nicht regieren. Der Weg von der absoluten Monarchie Uber die begrenzte Monar-
chie zur Demokratie war ein Fortschritt des Respekts fur Individualitat. Die gegen-
wartige Demokratie kann nicht das Ziel sein, die Menschenrechte missen weiter-
kommen. Das Individuum mul} als héhere Macht anerkannt werden. Dal} einige
ihr Leben nicht dem Nutzen widmen, wird dazu dienen.

5.1.4 Moralwissenschaft der Universitiaten

Francis Wayland (1796-1865), bapstistischer Geistlicher, Prasident der Brown
University, Providence, RI. 1859-1861 Vorsitzender der American Peace Society.
Verfasser von Lehrblichern der Moralwissenschaft und der Okonomie. Zu
Wayland als konservativem Moralwissenschaftler (mehr Moraltheologe als Moral-
philosoph) und politischem Publizisten: Wilson Smith, Professors and Public
Ethics : Studies of Northern Moral Philosophers before the Civil War. — Ithaca,
N.Y. 1956. — S. 128-146; Edward H. Madden, Civil Disobedience and Moral Law
in Nineteenth-Century American Philosophy. — Seattle, Wash. 1968. — S. 16-43;
Donald E. Frey, Francis Wayland’s 1830s Textbooks : Evangelical Ethics and
Political Economy, in: Journal of the History of Economic Thought 24 (2001) 215-
231. Wayland versuchte William Paleys utilitaristisches Lehrbuch der Moral durch
ein Lehrbuch zu ersetzen, das sehr viel mehr auf christliches Gewissen gegriin-
det war. Das ist ihm fiir einige Jahrzehnte an den noch theologisch geprégten

637

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hochschulen grindlich gelungen. Paley beurteilt den Krieg nicht moralisch, er
gibt nur einen politischen Ratschlag (siehe unten die Einleitung zu Abschnitt 5.2).
Als Wayland sein Urteil Uber den Krieg in die Moralphilosophie einbezog, war es
nicht im Abschnitt Uber die Gerechtigkeit, sondern im Abschnitt Gber die Gite
(benevolence). Auch die Bestrafung von Verbrechern behandelt er dort, weil er
unter dem christlichen Gebot, Béses mit Gutem zu vergelten, Bestrafung allein
als Umerziehung rechtfertigen kann. Aus diesem Gebot folgt auch, daR kein
Krieg, ob offensiv oder defensiv, moralisch gerechtfertigt werden kann. Die inter-
nationale Gesellschaft wird als eine Gesellschaft dargestellt, in der das Gewissen
im Geist der Liebe gerhrt werden kann. Im duRersten Fall muf3 die angegriffene
Gesellschaft Unrecht und Eroberung erleiden. Wayland begrenzt die Diskussion
auf das pranationale Europa: die gesamte Geschichte Europas sei eine Geschichte
von Fremdherrschaften (The Elements of Moral Science. — New York 1835, Neu-
ausgabe: Cambridge, Mass. 1963. — S. 359-364). Wayland war fiir die Friedens-
bewegung wichtig, weil sein Handbuch ganz andere Kreise erreichte als die ubli-
che Friedensliteratur. General Halleck fielen in seinem Vélkerrechtsbuch 1861 als
Gegner des Verteidigungskrieges nur friihen Christen und der Vorsitzende der
American Peace Society ein. In der Ausgabe von 1865 hat Wayland aber zwei
Positionen geandert: Er fordert nun unmittelbare Sklavenbefreiung und er verur-
teilt nur noch den Angriffskrieg. Der Krieg wird jetzt als Freiheitskrieg gerechtfer-
tigt: die von den Vorvétern geerbte Freiheit mul fir die Nachfahren bewahrt wer-
den. Zwar wird der Krieg weiter unter Glte behandelt, tatsachlich aber als eine
Frage der Gerechtigkeit behandelt: Auf Unrecht soll mit Recht geantwortet wer-
den, zuerst mit Isolierung, zuletzt kann der Angreifer, der sich nicht wie ein
Mensch verhalt, mit Gewalt bek&mpft werden wie ein wildes Tier (in der Ausgabe
1963 als Anhang Q abgedruckt). Vgl. Thomas E. Frank, Contending Values :
Francis Wayland’s Views on War, in: Foundations : a Baptist Journal of History
and Theology 21#2 (1978) 100-112.

Thomas Cogswell Upham (1799-1872), kongregationalistischer Geistlicher, Phi-
losophieprofessor am Bowdoine College, Maine. Autor von Handbichern und
Erbauungsliteratur. Seit 1843 ein Vizeprasident der American Peace Society. Die
Beschreibung seines Lehrstuhls als ,Moral and Mental Philosophy“ zeigt ein Fach
an, in dem sich Erkenntnistheorie, Psychologie und Moralphilosophie tberlappen.
Die Historiker der Psychologie erinnern sich gelegentlich an seine Rolle in der
(Vor-)Geschichte ihres Faches. Der Friedensbewegung war Upham durch sein
Manual of Peace (New York 1836, Neudruck 1972) bekannt, ein typisches Hand-
buch Uber die Ubel des Krieges und was die Friedensbewegung dagegen tun
kann. Hauptursache des Krieges ist, wie bei anderen amerikanischen Pazifisten
der Zeit, der falsche Ruhm des Krieges. Die Friedensbewegung mul} es schaffen,
an die Stelle der falschen national glory das Lob der wahren national glory zu
setzen: ,domestic and pacific virtues®, ,agricultural and mechanical arts, and all
other arts of an innocent and useful character” sollen mehr Aufmerksamkeit und
Ehre erhalten (ebd. S. 185-191 National Glory as Connected with War). Er for-
dert Geistliche, Lehrer und Schriftsteller auf, mehr fur diese Friedenserziehung
zu tun. Upham geht davon aus, dal} offensive und defensive Kriege gleicher-
mafen vom Christentum verboten sind und weist die gédngigen Argumente fiur

638

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

den Verteidigungskrieg zuriick. Kriegsdienstverweigerung ist wichtig, weil sie
aus dem Bekenntnis zum Frieden etwas Praktisches macht. Auch Upham kann
man als ,science of peace” a la Morgenthau fassen: Er greift in seiner Kritik der
national glory auf den Zivilisationsfortschritt zurtick: schon jetzt sei erkennbar,
daR die Offentlichkeit weniger kriegerisch geworden ist. Er glaubt aber nicht an
einen automatischen Fortschritt zum Frieden, nétig ist die Vermittlung der Frie-
denserziehung. Im zweiten und dritten Teil des Manual ist der Weg zum Frieden
Fortentwicklung des Vélkerrechts: Ein Staatenkongref3 soll das Vélkerrecht bis
zur ,entire and permanent extinction of war” weiterentwickeln (das Manual druckt
den Beitrag ab, den Upham zu dem Preisausschreiben der American Peace
Society Uber einen Congress of Nations eingereicht hatte). In seinem Lehrbuch
der Psychologie behandelt Upham ab der 2. Auflage auch die angeborene Gesel-
ligkeit des Menschen und dabei den Krieg, weil das ein méglicher Einwand gegen
die gesellige Natur des Menschen sein kdnnte. Der Krieg kommt aus dem Irrtum,
man musse fur das Nationalinteresse Krieg fihren, ein Irrtum, weil die Leidenschaf-
ten und die Interessen der Anderen zu wenig bedacht werden. Mit Verstehen
wéchst Gite. Ferner kommt Krieg daher, dall monarchische und despotische
Regierungen nicht die Meinung der Bevdlkerung einholen und aus trivialen Ursa-
chen Kriege anfangen. Im Krieg stehen sich dann nicht Individuen, sondern Kor-
porationen gegeniber. Wenn wir die Gegner als Individuen erleben kénnten,
wiirden wir sie nicht bekdmpfen. Wir sind nicht einfach Weltblrger, sondern Biir-
ger der jeweiligen Na-tion; Patriotismus ist ein angelernter Affekt, eine Modifikati-
on der Menschenliebe. Es gibt keinen notwendigen Konflikt zwischen der weite-
ren und der engeren Liebe; wenn wir unserem Land Gutes tun, tun wir der
Menschheit Gutes. Aber es kann nicht geleugnet werden, dal die patriotische
Leidenschaft einen Gbermaligen Raum beansprucht: Wir beschaftigen uns dau-
ernd mit den Interessen unseres eigenen Landes, Ubertreiben sie deshalb und
vergessen die Interessen der Menschheit (Elements of Mental Philosophy. — 2.
Auflage. — Portland, Me. 1837, Pt. Il, Sensibilities §§ 181-184; der Text ist in den
zahlreichen Bearbeitungen und Nachdrucken dieses Buches nicht veréndert wor-
den). Beim spaten Upham k&énnen wir sehen, wie brichig diese Friedenser-
ziehung ist. Er wurde der Hauptautor einer mystischen Fréommigkeitsbewegung;
die Grundlage der Ethik verschiebt sich von Gerechtigkeit (justice) zu Milde (mer-
cy). Er sieht weiterhin den unvollkommenen Internationalismus als das Problem:
Die union zwischen den Nationen wird nur im Prinzip anerkennt, die Staaten be-
halten sich die Entscheidung Uber ihre Interessen vor. Eine Verbesserung kann
nur von intensiverer Frommigkeit kommen. William Ladd, den Organisator der
amerikanischen Friedensbewegung, stellt er hier nicht als Verfasser eines Frie-
densplans vor, sondern als Muster eines modernen Heiligen: Der man of love
zeigt sich als man of power; wer aggressive influence aufgibt, wird Uber attractive
influence verfigen. Der Frieden, das kommende Reich Gottes, wird als Ruhe
bestimmt, Ruhe vor der Vernunft und den Begierden (A Treatise on Divine Union
Designed to Point Out some of the Initimate Relations between God and Man in
the Higher Forms of Religious Experience. — 1856). Vgl. zum spéaten Upham:
Darius L. Salter, Spirit and Intellect : Thomas Upham’s Holiness Theology. —
Metuchen, NJ 1986; David Bundy, Thomas Cogswell Upham and the Establish-
ment of a Tradi-tion of Ethical Reflection, in: Encounter : a Journal of Theological
Scholarship 59 (1998) 23-40.

639

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Laurens Perseus Hickok (1798-1888), presbyterianischer Geistlicher, Professor
und Prasident am Union College, Schenectady, NY (die Lehrstuhlbeschreibung
.Mental and Moral Science” zeigt die verbreitete Einheitswissenschaft von Psy-
chologie und Morallehre als Teil der Ausbildung von Geistlichen). In seiner Rede
zum Jubildum der Connecticut Peace Society besteht er darauf, dal® die Frie-
densgesellschaft ein Zusammenschlu? aller Kriegsgegner sein soll, nicht nur der
radikalen Pazifisten (er war zwar Uberzeugt, dal der erklarte Pazifismus einer
Nation die Chance erhéht, dal® sie nicht angegriffen wird; das ist aber ein Urteil
Uber expediency, nicht Uber Recht oder Pflicht eines Verteidigungskrieges). Er
zahlt die Ublichen Tauschungen Uber den Krieg auf, durch welche die Friedens-
bewegung behindert wird; allein daR der Krieg mit so vielen Tauschungen daher-
kommt, spricht schon gegen ihn. Er hat die GewilRheit, dal® der Frieden sich
durchsetzen wird, wenn auch noch nicht in dieser Generation, weil der moral
sense immer gegen Krieg entscheidet. Dal} Problem ist nur, wie leicht wir den
moral sense gar nicht erst entscheiden lassen (The Sources of Military Delusion
and the Practicability of Their Removal. — Hanford 1833). Die Psychologie der
Vernachlassigung des moral sense wird nicht weiterverfolgt. In seinem Lehrbuch
der Moralwissenschaft, das von 1853 bis 1901 haufig gedruckt wurde, ist die
Souveranitdt das Wesen des Staates. Die Regeln des Volkerrechts kdnnen nur
moralische Regeln sein, da sie von keiner souverédnen Legislative kommen und
von keiner politischen Exekutive durchgefiihrt werden. Der einzige Appell ist des-
halb an ,the public conscience of mankind®. So kann ein Staat gegen Verletzun-
gen seiner Souveranitdt und seiner Ehre kdmpfen, alle weiteren Anspriichen an
andere Staaten muld er Gott Uberlassen. Dal zur Verteidigung der Freiheit Krieg
noétig ist, kann nicht bezweifelt werden, aber er darf nur ultima ratio sein. Er setzt
auf den ZivilisationsprozeR, der Intelligenz und Moral der Volker verbessert, und
auf Schiedsgerichtsbarkeit. Ein internationaler Kongre3 dagegen wird immer
Grenzen an der Souveranitdt der Staaten finden, kann aber von der Moralwis-
senschaft nur unterstitzt werden (A System of Moral Science. — Schenectady
1853. — S. 282-304 The Position of a State in Reference to Others).

5.1.5 Non-resistance

Gewaltfreiheit bedeutet im Amerika vor dem Birgerkrieg dreierlei. 1., den Pazi-
fismus, der nicht nur den Angriffskrieg, sondern auch den Verteidigungskrieg
ablehnt (das war von den 1830er bis zu den 1860er Jahren ein Streit innerhalb
der American Peace Society). 2., die Methode einer Mehrheit der Abolitionsbe-
wegung fur die sofortige Befreiung der Sklaven. Die Abolitionsbewegung war eine
der groRen gewaltfreien Bewegungen des Jahrhunderts. Die Declaration of Sen-
timents der American Anti-Slavery Society von 1833 schreibt Gewaltlosigkeit fest,
angesichts der Gewalt des Pro-Sklaverei-Mobs gab es aber Diskussionen Uber
die Grenzen der Gewaltfreiheit. Mit dem wachsenden politischen Druck auf die
Nordstaaten, bei der Aufrechterhaltung der Sklaverei zu helfen, wuchs in den
1850er Jahren die Uberzeugung, daR zur Beendigung der Sklaverei Aufstand
oder Krieg nétig seien. 3., ist Non-resistance (und diese Bedeutung ist in diesem

640

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Abschnitt gemeint) eine Bewegung fiir die Uberwindung aller Gewalt nicht nur
zwischen Staaten und zwischen Individuen, sondern auch der Gewalt des Staa-
tes im Inneren. 1838 spaltete ein Kreis um den Pionier der radikalen Sklavenbe-
freiung Garrison die New England Non-Resistance Society von der American
Peace Society ab. Das volle Non-resistance-Programm ist eine typische Garri-
sonsche Strategie, die zuriickhaltende Offentlichkeit mit einem noch starker
moralischen Programm zu konfrontieren. Garrisons Declaration of Sentiments ist
eine religidse Grundsatzerklarung und das Motto der Vereinszeitung The Non-
Resistant wies unmiflversténdlich auf die Quelle hin: ,Resist not evil — Jesus
Christ“. Die Non-resistance-Bewegung hat mit der Abolitionsbewegung gemein-
sam, daf} die Mitarbeit als eine Bekehrung aufgefal’t wurde. DaR} eine gradualisti-
sche Annaherung an den Frieden zu einer Bekehrung fihren wird, bezweifelte
Henry Wright als erfahrener Revivalist (Lewis Perry, Radical Abolitionism. — lthaca,
NY 1973. — S. 60-61). Garrison verlangte von der American Peace Society, sich zu
Zielen zu bekennen, die nicht auch Militars teilen kdnnten (Liberator 8. Septem-
ber 1837). Die Konzentration William Ladds und der American Peace Society auf
das Programm eines Kongresses der Regierungen nannte Garrison ein ,inoffen-
sive hobby“ (Liberator 23. November 1838) und Henry Wright entwickelte das
Gegenprogramm einer kosmopolitischen Menschenversammlung, an die wegen
Verletzung von Menschenrechten appelliert werden kénnte. Die Non-resistants
waren sicher, daf} der Frieden durch das individuelle Gewissen kommen muf3.
Diese Privilegierung der Zusammenarbeit von Individuen unterscheidet die Non-
resistants nicht von europdischen demokratischen Bewegungen mit einem gerin-
gen Interesse an internationaler Organisation, aber einem grof3en Interesse an
transnationaler Zusammenarbeit (vgl. auch das Streitgesprach mit William Ladd
in Non-Resistant 13. Februar 1840).

Die amerikanische Non-resistance-Bewegung war ein Fehlstart der Organisation
des Pazifismus. Als Adin Ballou, Griinder einer christlichen Kommune, 1843 den
Vorsitz der Non-Resistance Society Ubernahm, zeigte die erste absolut pazifisti-
sche Friedensgesellschaft kaum noch Lebenszeichen, gegen Ende der 1840er
Jahre war Non-resistance als Organisation verschwunden. Garrison und sein
Kreis in Boston waren langst mit der viel politischeren Strategie beschaftigt, die
Sklavenemanzipation durch die Forderung nach Auflésung der amerikanischen
Union voranzubringen. In weiteren Krisen des Abolitionismus (Verfolgung geflohe-
ner Sklaven auch im Norden seit 1850, Guerillakrieg um Sklaverei in Kansas seit
1854, John Browns Versuch 1859, einen Sklavenaufstand zu erregen) ging die
Non-resistance auch als Bewegung zu Ende. Nicht nur eine jingere Generation
der Abolitionisten, auch fiihrende Non-resistants naherten sich Rechtfertigungen
der Gewalt an. Persdnlich sahen sich Garrison und Wright bis zu ihrem Lebens-
ende als Non-resistants, aber sie haben den Biirgerkrieg fur notwendig gehalten
und begriRt. Die umfangreiche Literatur ist v.a. damit beschéftigt, diesen Gegen-
satz zu deuten. Es war wohl weniger ein Umfall, als eine komplexere Dialektik der
Gewalt. Die Non-resistants haben kein naiv-einheitliches Gebot der Gewaltlosig-
keit. Gewalt predigte Garrisons Liberator nie, aber er protestierte von Anfang an
im Namen der consistency gegen den Doppelstandard der Gewalt, der den Skla-
ven die Gewalt verweigern will, die den Sklavenhaltern und deren staatlichen
Helfern zugestanden wird. Diese Argumentation wird von 1831 bis 1865 durch-

641

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gehalten. Vgl. zu der frihen Debatte, in der die Anerkennung eventueller Skla-
venaufstdnde als Freiheitskriege gefordert wird: Walker's Appeal, in: Liberator 30.
April, 14. Mai und 28. Mai 1831 (Kommentar zu einer vielbeachteten Auffor-
derung eines schwarzen Autors zum Aufstand); The Non-Resistance Doctrine, in:
Liberator 9. Juli 1831 (der Autor nennt sich Consistency). Dieser Ton fehlt in der
Non-resistance-Debatte der spaten 1830er Jahre, aber seit den 1840er Jahren
kehrt nicht nur die Unterscheidung der Gewalt fur die Freiheit von der Gewalt
gegen die Freiheit wieder, zusatzlich tritt dazu eine Unterscheidung der Gewaltlo-
sigkeit der Non-resistants von der Gewalt der Ubrigen, von denen die Non-
resistants zuletzt verlangen, dall sie fir die Freiheit mit Gewalt kdmpfen, da
Kampf das Prinzip ist, das sie anerkennen. Vgl. v.a. die Debatte auf der Jahres-
tagung der Massachusetts Anti-Slavery Society in Liberator 13. Februar 1857
(auch wieder eine Diskussion uber consistency). Die Non-resistance ist nicht, wie
haufig gemeint wird, nur eine Gesinnungsethik. Sie sollte zugleich die Aufgabe
einer Verantwortungsethik einnehmen. Die einzige Ausnahme unter den flhren-
den Non-resistants war Adin Ballou. Als einziger konnte er aus Garrisons Decla-
ration of Sentiments eine zusammenhdngende Lehre der Non-resistance machen
und als einziger protestierte er gegen die Verletzung der Prinzipien der Non-
resistance seit 1859. Aber das war ihm nur méglich durch seine véllig unpoliti-
sche, individualistische, religidse Sicht der Non-resistance. Es wére véllig falsch
Garrison und Wright nicht als religids anzusehen, aber ihre Regidsitat steht den
demokratischen, religionskritischen Bewegungen des 19. Jahrhunderts nahe in
einer starken Betonung von welthistorischer Entwicklung der Religion, Bibelkritik,
Naturrechts- und Menschenrechtsargumenten. Nach dem Burgerkrieg nahm die
Universal Peace Union, die von Pazifisten gegriindet wurde, darunter Garrison,
Wright und Ballou, das Programm der Non-resistance, das durch den Sieg der
Sklavenbefreiung etwas einfacher geworden war, wieder auf.
Uber die Abolitionsbewegung als gewaltfreie Bewegung und das Ende der
Gewaltfreiheit im Burgerkrieg: Carleton Mabee, Black Freedom : the Nonvio-
lent Abolitionists from 1830 Through the Civil War. — New York 1970. Zu dem
Aufstandsversuch von John Brown 1859: The Tribunal : Responses to John
Brown and the Harpers Ferry Raid | ed. by John Stauffer and Zoe Trodd. —
Cambridge, Mass. 2012 (mit Texten von John Brown und Beitrdgen u.a. von
H. D. Thoreau, R. W. Emerson, Frederick Douglass, Theodore Parker, H. C.
Clarke, W. L. Garrison, Wendell Phillips, Charles Sumner, Abraham Lincoln,
Carl Schurz). Zu den Rechtfertigungen fir den Krieg auch: James M.
MacPherson, The Struggle for Equality : Abolitionists and the Negro in the
Civil War and Reconstruction. — Princeton 1964. Zur Geschichte der Non-
resistance im Rahmen der Abolitionsbewegung oder der Friedensbewe-
gung: W. Freeman Galpin, Pioneering for Peace : a Study of American
Peace Efforts to 1846. — Syracuse, NY 1933; Aileen S. Kraditor, Means and
Ends in American Abolitionism : Garrison and his Critics on Strategy and Tac-
tics, 1834-1850. — New York 1969; James Brewer Stewart, The Aims and
Impact of Garrisonian Abolitionism, 1840-1869, in: Civil War History 15 (1969)
197-209; ders., Peaceful Hopes and Violent Experiences : the Evolution of
Reforming and Radical Abolitionism, 1831-1837, in: Civil War History 17
(1971) 293-309; Peter Brock, Pacifism in the United States : from the colonial
era to the First World War. — Princeton, NJ 1970. — Kapitel 12-14 und 16;

642

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lewis Perry, Radical Abolitionism : Anarchy and the Government of God in
Antislavery Thought. — lthaca, NY 1973, Neuausgabe Knoxville 1995; Law-
rence J. Friedman, Gregarious Saints : Self and Community in American Abo-
lition, 1830-1870. — Cambridge 1982; Valerie H. Ziegler, The Advocates of
Peace in Antebellum America. — Bloomington 1992; Dan McKanan, Identifying
the Image of God : Radical Christians and Nonviolent Power in the Antibellum
United States. — Oxford 2002; W. Caleb McDaniel, The Problem of Democracy
in the Age of Slavery : Garrisonian Abolitionalist and Transatlantic Reform. —
Baton Rouge 2013.

5.1.5.1 William Lloyd Garrison

1805-1879, Drucker und Journalist. 1830-1865 Herausgeber der abolitionisti-
schen Zeitung Liberator. Vorsitzender der American Anti-Slavery Society. Biogra-
phie: Henry Mayer, All on Fire : William Lloyd Garrison and the Abolition of Sla-
very. — New York 1998. Hagiographisch, aber eine wichtige Materialsammlung:
Wendell Phillips Garrison/Francis Jackson Garrison, William Lloyd Garrison,
1805-1879 : the Story of his Life Told by his Children. — New York 1885-1889. — 4 Bde.
Zu Garrison vgl. auch die zu Non-resistance genannte Literatur, bei der Garrison immer
im Zentrum steht und doch immer zu kurz kommt.

Garrison stiel® 1830 auch bei weiflen Amerikanern eine Bewegung fur unverziig-
liche Abschaffung der Sklaverei an und setzte damit der Bewegung fur allmahli-
che Aussiedlung der Schwarzen nach Afrika, die den Kirchen und den Sklaven-
haltern nahestand, eine politische Kampfbewegung entgegen. Er pflegte von
Anfang an bewulf3t einen polarisierenden Stil, weil er als die Aufgabe des Publizis-
ten sah, die Offentlichkeit erst einmal zu spalten (vgl. den Artikel, mit dem er den
Liberator eréffnet hat: To the Public, in: Liberator 1. Januar 1831). In den 1840er
und 1850er Jahren propagierte er die Auflésung der amerikanischen Union, weil
die Sklaverei im Siden durch die Kooperation des Nordens erhalten wird (auch
Disunion gehorte zu Garrisons frihesten Einsichten, Liberator and Slavery, in:
Liberator 7. Januar 1832). Den Burgerkrieg hat er publizistisch gefordert, weil er
davon ausging, dal dieser Krieg auch gegen den Willen der kompromi3bereiten
Politiker ein Krieg um Sklavenbefreiung werden midte; er hatte kein Vertrauen in
die Republikanische Partei, wie sie war, aber in das, was sie werden kénnte. Gar-
risons Abolitionismus ist neben O’Connells Katholikenbewegung in Irland (die
Garrison als sein Vorbild nannte) und Cobdens Freihandelsbewegung in GroRbri-
tannien (zu der Garrison Kontakte herstellte) die dritte grof3e gewaltfreie aufler-
parlamentarische Massenbewegung des 19. Jahrhunderts. Garrison schlof3 aus
der Declaration of Independence auf eine Aufgabe Amerikas flir Demokratie und
Menschenrechte; Sklaverei zeigte das Versagen des demokratisch verfaldten
Staates. Seine historische Leistung war, Uber die immer neuen Versuche hinweg,
mit politischen Kompromissen die Union zu retten, betont zu haben, dall eine
Demokratie ohne das Menschenrecht der persénlichen Freiheit nicht mdglich ist.
Er versuchte die Kritik europdischer Demokraten an der amerikanischen Sklave-
rei zum Teil des amerikanischen politischen Kampfes zu machen. Bereits das
Motto des Liberator zeigt das Bekenntnis zum demokratischen Transnationalis-

643

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

mus: ,,Our country is the world — our countrymen are mankind“ (eine Adaption
eines bekannten Ausspruches des Demokraten und Deisten Thomas Paine, siehe
Bd. I, 428-432). Vielen amerikanischen Historikern fallt es schwer, Garrisons Abo-
litionismus als eine politische Bewegung zu wirdigen und ihr eine historische
Bedeutung fur das Ende der Sklaverei zuzubilligen; Abraham Lincoln hatte das
anders gesehen. Vgl. jetzt aber auller der Biographie von Henry Mayer 1998: W.
Caleb McDaniel, The Problem of Democracy in the Age of Slavery : Garrisonian
Abolitionists & Transatlantic Reform. — Baton Rouge 2013.

Dieser gewiefte politische Publizist mifite in diesem Buch nicht erwé&hnt werden,
wenn er nicht das Haupt der Non-resistance-Bewegung gewesen wére. Seine
Declaration of Sentiments ist eines der radikalsten Dokumente des Pazifismus im
19. Jahrhundert: Jede physische Gewalt wird verworfen: Verteidigungskrieg,
Strafgewalt des Staates, personliche Notwehr. Non-resistants sind Burger des
Reiches Gottes, Gott allein gebihrt die Rache. Die Declaration beruft sich auf
den in der Bibel offenbarten Befehl Gottes und auf die Erfahrung der Geschichte,
die zeigt, dal® physische Gewalt nie zu einer moralischen Erneuerung gefihrt hat.
Die rhetorische Macht dieser Erklarung ist oft gewlrdigt worden, aber wenn Peter
Brock sofort hinzufiigen muf3, dal® es ,not mere verbiage covering empty senti-
ments“ sei, zeigt sich doch zugleich, dafl man ein Miftrauen gegen diesen Text
Uberwinden mul (Pacifism in the United States : from the colonial era to the First
World War. — Princeton, NJ 1970. — S. 544). Dieses Mifdtrauen wird dadurch
genahrt, dal® wir wissen, daf} Garrison als Apologet des Birgerkrieges endete. Es
gab zwei Strategien, damit umzugehen: 1., den Text von 1838 erst zu nehmen
und anzunehmen, dal® Garrison 1861 umgefallen oder aufgewacht sei; 2., von
vornherein eine groRere Historisierung dieses Textes zu verlangen. Gerade der
scheinbar ahistorischste Pazifismus zeigt sich als durch die Krisen des Abolitio-
nismus 1835-38 und 1856-1861 historisch festgelegt. Die Kontinuitat bei Garrison
ist die Lehre, dal auch der Pazifist die Gewalt der Unterdriicker von der Gewalt
der Unterdruckten unterscheiden mufd: Wer vom Recht der Sklaven auf Kampf fir
ihre Freiheit nicht sprechen will, soll das Lob fir europaische Revolutionare unter-
lassen (The Insurrection, in: Liberator 3. September 1831); wenn das Recht der
Sklaven auf Selbstverteidigung bezweifelt wird, dann kann sich niemand auf ein
Widerstandsrecht berufen (Prospect of the Liberator vol. VIII, in: Liberator 15.
Dezember 1837, das ist der Text, in dem Garrison die Non-resistance-Strategie
erstmals 6ffentlich ankiindigt); Non-resistants mussen die amerikanische Nation
nach deren eigenem Standard nehmen und deshalb im Kampf zwischen Freiheit
und Sklaverei Sympathien fiir die richtige Seite haben (Annual Meeting of the
Massachusetts Anti-Slavery Society, in: Liberator 13. Februar 1857); wenn er
nicht mit dem Guerrilla-Abolitionisten John Brown sympathisieren wiirde (und mit
denen, die diesem kunftig folgen werden), ware er ein Monster (Liberator 16.
Dezember 1859). Was sich geandert hat, ist Garrisons Einschatzung der Rolle von
Uberzeugung und Zwang. Der Weg zum vollen Non-resistance Programm, das nur
Uberzeugung erlaubt, ist nicht gut belegt. Zum Teil muR er aus der Geschichte der
Friedensbewegung verstanden werden. Garrison, der 1829 den Militdrdienst ver-
weigert hatte, wirft der American Peace Society seines Mentors William Ladd vor,
dal} sie nur Ziele habe, die auch Militdrs annehmen kénnen (Liberator 8. Sep-
tember 1837 und 23. November 1838). Aber die Radikalitat, die bis zur Delegiti-

644

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

mierung der Regierung geht, ist nur aus der Krise der Abolitionsbewegung zu
verstehen. Spatestens 1835 hat Garrison begriffen, da man Sklavenhalter nicht
Uberzeugen kann und daf} die Kirchen eine Stutze der Sklaverei bleiben werden.
Beginnend mit Garrisons S6hnen hat man seinem Kontakt zu dem religiésen Per-
fektionisten John Humphrey Noyes, der den Institutionen der Republik keine Legi-
timitdt zugesteht und ein Strafgericht Gottes erwartet, eine groe Bedeutung
zugesprochen. Man wird eine Wirkung als Katalysator annehmen mussen (ein
Brief von Noyes ist ohne Nennung des Autors und mit dem Titel Declaration of
Sentiments gedruckt in: Liberator 13. Oktober 1837). Besonders in dieser Zeit
greift Garrison zu apokalyptischen Visionen (Brief an H. C. Wright, in: The Letters
of William Lloyd Garrison 11 (1971) 257-259, 16. April 1837; vgl. auch Briefe an
Elizabeth Pease, in: Letters Il, 323-327, 6. November 1837, und an Joseph
Pease, in: Letters 1, 673-675, 3. August 1840), nimmt aber dieses eher altmodi-
sche Wirken Gottes nur marginal in seine eigene Declaration of Sentiments auf.
Wie Garrisons Séhne auch bereits festgestellt haben, bot Noyes keine Lehre fir
den Frieden an. Aus Garrisons Brief an Wright wird klar, daf3 ihn die Chance der
Polarisierung interessierte: ,There is nothing more offensive to the religionists of
the day than practical holiness®. Und in seiner Absage an William Ladd und die
American Peace Society machte Garrison klar, daf Non-resistance als eine
Kampfansage an die elite in Kirche und Staat gedacht war (Garrison muf® zu den
ersten gehoren, der das Wort ,Elite* aus der franzdsischen demokratischen Lite-
ratur in den englischen Sprachgebrauch Uberfuhrt haben): einige unbekannte
Ménner und Frauen ohne Vermégen, die als Fanatiker verschrien sind, haben
eine Gesellschaft gegriindet und ihr ein Programm gegeben, das nicht tberboten
werden kann (die Provokation Garrisons, die zum Bruch mit der American Peace
Society fiihrte, war tbrigens die gleichberechtigte Zulassung von Frauen). Das ist
eine Radikalisierung der Kampfansage mit der Garrison 1831 den Liberator eroff-
net hatte. Trotz der raschen Bedeutungslosigkeit der Non-Resistance Society und
der Prioritdt der Disunion-Politik in den 1840er/1850er Jahren war die Non-
resistance fir Garrison nicht bedeutungslos geworden (seine heftigste 6ffentliche
apokalyptische Drohung, eine Prophezeiung des Endes der Herrschaft der Tyran-
nen der Welt und eine Verfluchung der USA, gehért véllig in einen Kontext der
Disunion und der transatlantischen demokratischen Beziehungen, Liberator 10.
Januar 1845). Aber es wird erst wieder in den spaten 1850er Jahren notwendig,
Non-resistance zu verteidigen. 1856 protestiert Garrison gegen den Trend, die
Gewalt in Kansas gegen Anhénger der Sklaverei zu verteidigen. Er verteidigt
eher die Gewaltfreiheit der Abolitionisten, nicht die spezielle Non-resistance-
Position: auch Anhanger der Sklaverei sind Menschen, die man nicht einfach
abknallen darf (Liberator 14. M&rz und 11. April 1856). 1858 analysiert er auf
einer Krisenversammlung der Abolitionisten die allgemein wahrgenommene
Stagnation der Bewegung und empfiehlt erneut seine alten Wege, zum Teil mit
wortlichen Ruckgriffen auf 1838: Die Geschichte von 6000 Jahren zeigt, daR
Gewalt ,for such a struggle as ours® nie zum Erfolg gefihrt hat, denn nur die
Ubereinstimmung mit dem Geist Gottes bringt ,that power over men’s minds that
we should have.” Zu viel Politik macht ,less and less potent in the moral field.“ Es
ist anzunehmen, daf} Blut flieRen wird, aber die Abolitionisten sollen nicht dazu
auffordern. Auch der Sklavenbesitzer ist ein Mensch und als Mensch heilig. Das
Unrecht korrigieren mull Gott selber (New England Anti-Slavery Convention, in:

645

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Liberator 4. Juni 1858). Es ist Garrison damals nicht mehr gelungen, diese Bot-
schaft seinen Anhangern plausibel zu machen. In einer Versammlung anlaflich
der Hinrichtung John Browns wiederholt Garrison die gewaltfreie Aufgabe der
Abolitionisten und wurdigt zugleich den religiés motivierten Kampf von John
Brown. Auch der Non-resistant muld es begriiRen, wenn Gewalt eher fiir die
Unterdrickten als fur die Unterdriicker eingesetzt wird. Er blickt wohlwollend
zuriick auf die amerikanische Revolution und die fremden Freiheitskdmpfer, die
ihr halfen, und blickt voraus auf eine Zeit, wenn jeder Sklave ein John Brown sein
wird (Liberator 16. Dezember 1859). Es ist in der Forschung umstritten, wie grof3
der Bruch mit Garrisons bisheriger Haltung war. Der Non-resistent Adin Ballou in
seiner Kommune Hopedale verurteilte diese Haltung sofort und spétestens in
seiner Antwort an Ballou vollzieht Garrison den endgliltigen Bruch: Gerade der
Anhan-ger der Friedensprinzipien mul den Sieg der Freiheitskdmpfer begrifen,
denn nur wo Freiheit herrscht, kdnnen Friedensprinzipien sich entfalten; wo Skla-
verei besteht ist das véllig undenkbar. Auch die héchste Stufe des Christentums
wird nur in einem Fortschrittsprozel® erlangt (The Practical Christian, in: Liberator
13. Januar 1860). Die Spannung zwischen Uberzeugen und Zwang, die Garrison
dreiRig Jahre verfolgt hat, ist damit aufgeldst. Die Zeit der Non-resistance ist noch
nicht gekommen. Die Sympathie des ,ultra peace man“ mit dem Freiheitskampf
wird nun so ausgelegt, dall er auf Gewalt anderer angewiesen ist. Der Weg zu
Garrisons Férderung des Burgerkrieges ist dann nur noch ein Nachspiel. An der
personlichen Non-resistance halt Garrison immer fest, aber das ist, nachdem die
Initiative auf den kriegsbereiten Staat Ubergegangen ist, eine private Haltung.
Befreiung kommt immer von auf3en, den Sklavenbesitzern kann man das Ende
der Sklaverei nicht anvertrauen. Garrison weist zurtick, daf} die Abolitionisten den
Krieg verursacht hatten; vor jedem Freiheitskrieg gab es diese falsche Ruhe. Er
muf verteidigen, warum die Auflésung der Union, die er selber so lange verlangt
hatte, 1861 nicht die friedlichere Position gewesen ware: Die Union, die er so
lange in der Sprache des Propheten Isaias mit Tod und Hélle identifiziert hatte,
wird als abolitionistisch gerechtfertigt. Als Christ kann er nicht empfehlen zu téten,
auch Feinde nicht. Aber nie hat Gott so klar einer Regierung Gewalt gegeben ,to
do such a work of philanthrophy and justice.“ Mit dem Ende des prophetischen
Vokabulars kehrt die Erinnerung an den Freiheitskrieg wieder: Kosciusko, Kossuth,
Garibaldi sind seine Helden (The Abolitionists and their Relations to the War, in:
Liberator 24. Januar 1862; Kossuth hatte er 1849 noch heftig fir den ungarischen
Freiheitskrieg kritisiert und 1851-52 eine lange Kampagne gegen ihn gefihrt, weil
dieser auf seinem Amerikabesuch einer Stellungnahme gegen Sklaverei aus-
wich). Das Urteil des Historikers kann sein, dal® Garrison eine Bedeutung fur das
Ende der Sklaverei hatte, wie seine Zeitgenossen und er selber meinten; aber
wenn wir Garrison selber folgen, kann das Urteil nicht sein, da® allein Garrisons
Non-resistance diese Bedeutung zu kam. Garrisons Haltung kann nicht an der
Position der Declaration of Sentiments festgemacht werden. Wer kein Monster
sein will, mul® sich auf die Ambivalenz der Gewalt einlassen und auf Garrisons
Lernprozel® im Umgang mit dieser Ambivalenz.

Wo kdnnte ein theoretisches Interesse an Garrison liegen? Man kann bezweifeln,

dal er fur theoretische Konsistenz viel Sinn hatte, sein Mastab war zwar con-
sistency, aber da ging es um die StoRkraft politischer Polemik. Die Declaration of

646

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Sentiments gibt sich als religidses Dokument, aber seine Religion ist nur schwer
zu fassen. Die biographischen Linien sind bekannt: von einer streng baptistischen
Herkunft Gber Quéakereinflisse und Kirchenkritik zu einer Relativierung der Autori-
tét der Bibel und zu einem Tom Paine‘schen demokratischen Naturrecht. Die
Declaration of Independence war von Anfang an eine seiner Quellen und die
Bibel hat er immer wie eine Menschenrechtserklarung zitiert. Auch als er die gott-
liche Inspiration des Bibeltextes leugnete, hat er darauf bestanden, dal er ihn
besser verstiinde als seine besoldeten klerikalen Gegner (auch darin unterschied
er sich nicht von europédischen Demokraten). Aber es bleibt unklar, was fiir einen
Gott er hatte. Es ist nie der Gott des Paine'schen Deismus geworden, es bleibt
ein strafender Gott. Garrisons Gott ist kein Non-resistant. Der junge Garrison hat-
te sich von Quakern Uberzeugen lassen, dall Gott kein Krieger sein kann, der
Ubergang zur Non-resistance bringt den strafenden Gott wieder, um im Biirger-
krieg in einer Art manifest destiny der Union zu gipfeln. Garrison hat kein Zivilisa-
tionsverstdndnis von Geschichte im Sinne des 19. Jahrhunderts (das unterschei-
det ihn stark von seinem Mitstreiter Wendell Phillips, der im selben Moment wie
Garrison begriffen hatte, dal das Amerika der Sklaverei nicht als Demokratie
gesehen werden kann, sich viel mit Tocqueville auseinandergesetzt hat und den
Burgerkrieg mit einer Zivilisationstheorie erklart — aber eben kein Non-resistant
war). Garrisons Hinweise auf die Geschichte waren immer negativ: 1838 in der
Declaration, dafl Gewalt noch nie eine moralische Bewegung geférdert, 1860 in
der Antwort auf Ballou, dak die Geschichte noch nicht so weit gekommen ist, dal
Non-resistance etwas zu erreichen vermag. In der Kansas-Krise versuchte
Charles Stearns, dem einst selbst Adin Ballou nicht geniigend Non-resistant
gewesen war, gegen Garrison die neue Gewaltbereitschaft der Abolitionisten zu
verteidigen. Er erinnert diesen daran, daf} die Bibel als Basis fur géttliche Gebote
nicht ausreicht, damit fehlt eine Basis fir absolute Non-resistance. Die Strategie
der Verteidigung der Freiheit mu durch ein Urteil Gber die historische Situation
gewonnen werden (Liberator 23. Mai 1856). Garrison hat diese Herausforderung
damals nicht angenommen. Erst die Antwort an Ballou im Januar 1860 ist Garri-
sons Theorie der Non-resistance. Vgl. zu Garrisons Religion und seinem nicht
ethischen, sondern theologischen Problem: Dan McKanan, Identifying the Image
of God : Radical Christians and Nonviolent Power in the Antebellum United Sta-
tes. — Oxford 2002. — S. 66-90.

Eine anhaltende Wirkung Garrisons auf den Pazifismus ist nicht bekannt. Tolstoi
hat von Garrison erst nachtraglich durch einen Briefwechsel mit Garrisons S&h-
nen erfahren. Aber man kann sie vergleichen: Tolstois betont antipolitische Non-
resistance kann zu Adin Ballou gestellt werden. An Garrisons politische Non-
resistance erinnert eher Gandhis gewaltfreie Bewegung. Die Grundannahme, dal}
Gewaltfreiheit Macht bringt (,that power over men’s mind®), teilen sie, aber auch
die Probleme, zugleich politisch und gewaltfrei zu sein. Vgl. den Kommentar bei
Peter Brock, Pacifism in the United States S. 669f.

647

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Declaration of Sentiments, Adopted by the Peace Constitution, Held in
Boston, September 1838, in: Principles of the Non-Resistance Society. —
Boston 1839. — S. 3-9 (auch The Liberator September 28, 1838)
Non-resistants kbnnen weder einer menschlichen Regierung Gefolgschaft leisten,
noch kénnen sie diese mit physischer Gewalt bekdmpfen. Sie kdnnen nur Gott
als Konig und Gesetzgeber, Richter und Herrscher der Menschheit anerkennen.
Seinen Untertanen ist es verboten zu kdmpfen. ,Our country is the world, our
countrymen are all mankind“ (das Motto des Liberator) bedeutet, dal® kein Land
und kein Individuum ein Recht haben sich zu verteidigen. Es wére absurd anzu-
nehmen, alle Staaten seien von Gott gegeben; die Gewalt der USA, Rufllands
und des Turkischen Reiches hétte nur ein ungerechter Gott verleihen kénnen.
Staaten sind auf Gewalt angewiesen, deshalb kénnen Non-resistants kein Amt
annehmen, andere in solche Amter wahlen oder Prozesse fiihren. Die Auge-um-
Auge-Bestimmungen des Alten Testaments sind zu Ende gekommen, der Herr
beansprucht die Rache fir sich. Die Geschichte der Menschheit zeigt, daf’ physi-
scher Zwang nie zu moralischer Erneuerung gefiihrt hat und Liebe der Gewalt
vorgezogen werden mul. Ziel ist, die Ankunft des Reichs Gottes zu beschleuni-
gen, gerade in dieser Zeit ist es zu erwarten. Mittel dazu sind Predigt, Presse,
Vortrage, Gesellschaften, Petitionen. Vertrauen wird in Gott gesetzt, nicht in
Menschen. Diese Prinzipien werden triumphieren, denn sie sind von Gott.

5.1.5.2 Henry Clarke Wright

1797-1870, Hutmacher, dann presbyterianischer Geistlicher. Seit 1833 professio-
neller Agitator verschiedener Reformen: innere Mission, Sonntagsschulen, Frie-
den, Sklavenbefreiung. Zuletzt Vortragsreisender mit Themen der Gesundheitsre-
form und der Eheberatung. (Psycho-)Biographie: Lewis Perry, Childhood, Marria-
ge, and Reform : Henry Clarke Wright 1797-1870. — Chicago 1980. Vgl. Wrights
Autobiographie: Human Life : lllustrated in My Individual Experience as a Child, a
Youth, and a Man. — Boston 1849.

Wright war Motor der Abspaltung der New England Non-Resistance Society von
der American Peace Society (zuweilen wird der Niedergang der Non-Resistance
Society auf seine lange Abwesenheit in Europa zurtickgefihrt). Er versucht gele-
gentlich zu zeigen, warum Abolitionism und Non-resistance zusammengehdren:
To Theodore D. Weld — Slavery — Armed Resistance, in: The Liberator 28. August
und 4. September 1840. Aber meistens sind Wrights Non-resistance-Texte Frie-
denspropaganda. Wie in der pazifistischen Propagandaliteratur Gblich schwankt
er zwischen dem Lob des Martyriums des Wehrlosen (To Die Is Gain, in: The
Non-Resistant 2. Marz 1839) und dem Versprechen, daly Wehrlosigkeit nicht nur
generell, sondern auch im Einzelfall gut ausgeht (Defensive War Proved to Be a
Denial of Christianity and of the Government of God. — London 1846). Beides ist
auf die Herrschaft Gottes angewiesen. Aber wir missen skeptisch sein, dal
Wright sich die Herrschaft Gottes gar zu handgreiflich vorstellte. Sein Projekt der
1840er Jahre war, eine World’s Convention on Human Rights zusammenzubrin-
gen, am besten zu verstehen als ein Non-resistance-Gegenentwurf zum Con-
gress of Nations, den William Ladd und die American Peace Society propagier-

648

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ten. Diese World's Convention, die wie der Congress of Nations als eine bleiben-
de Institution (wenn man da von ,Institution“ sprechen kann) gedacht ist, soll ein
Treffen nicht von Staaten und Nationen zur Diskussion von nationalen Rechten
sein, sondern ein Treffen von Menschen zur Diskussion von Menschenrechten.
,Every human being should know what rights belong to him as a human being*
(Liberator 16. Juli 1841). In den 1840er Jahren lebte Wright lange in England, um
im Auftrag der Non-Resistance Society Kontakte zu britischen Abolitionisten und
Demokraten zu kniipfen; seine Berichte an den Liberator sind haufig Angriffe auf
den Nationalismus als Verletzung kosmopolitischer Rechte (als Beispiele sein
erster Bericht 3. Marz 1843 und einer der letzten 12. Dezember 1845; Wright hat
einen betrachtlichen Anteil an der perjorativen Verwendung von nationalism; er
Uberzeugte sich in GroRbritannien, dal} nationalism so sehr die britische Siinde
sei wie Sklaverei die amerikanische). Vgl. W. Caleb McDaniel, The Problem of
Democracy in the Age of Slavery : Garrisonian Abolitionists & Transatlantic
Reform. — Baton Rouge 2013. — S. 120-124 The Antinational Tour of Henry Clar-
ke Wright. Wrights Begriff der Menschenrechte ist v.a. ,the anti-man-killing-
principle”, das abstrakte Gegenteil von Krieg, Sklaverei und Todesstrafe, aber
zuweilen weitet er es aus auf Zerstérung aller Regierungen, die ,man in his phy-
sical, intellectual, or spiritual nature” behindern, statt Liebe und Verzeihen zu for-
dern (The Dissolution of the American Union, Demanded by Justice and Humani-
ty, as the Incurable Enemy of Liberty. — Glasgow 1845. — S. 3; das Argument
spielt in der Art Garrisons die Declaration of Independence gegen die Constitution
aus). Diese Naturrechtsposition fuhrt den Non-resistant Wright in den 1850er
Jahren umstandslos zur Rechtfertigung abolitionistischer Gewalt: Sklaven, dirfen
gegen ihre Versklavung rebellieren und sich mit Gewalt wehren, der Norden darf
ermutigen und helfen. Alle Gesetze, Konstitutionen, Blcher und Dekrete ,of
heaven or earth®, die diesem Naturrecht widersprechen, sind nichtig (Liberator,
13. Dezember 1850; vgl. auch Death to Kidnappers, in: Liberator 4. Oktober
1850). Wright bemuht sich 1857 eine neue Parole zu etablieren: Widerstand
gegen Tyrannei ist Gehorsam gegeniber Gott. Er griff auf die friihen Debatten im
Liberator Uber consistency zuriick: Wer ans Kédmpfen glaubt, wére ein Verrater an
seinen Prinzipien, wenn er den Sklaven kein Recht des bewaffneten Aufstandes
eingestehen wirde (Brief an Garrison, in: Liberator 23. Januar 1857; Annual Mee-
ting of the Massachusetts Anti-Slavery Society, in: Liberator 13. Februar 1857).
1859 wurde er unter den Non-resistants der eifrigste Apologet von John Brown,
denn Jesus Christus war ,a dead failure. Wright verteidigt weiter die Dialektik der
Gewalt: Ein Prozent Non-resistants, wie Garrison und Wright selber, werden kei-
ne Waffen ergreifen, aber die Ubrigen, die keine Non-resistants sind, missen die
Freiheit erkdmpfen, bzw. den Sklaven alle Rechte zugestehen, die sie selber im
Kampf gegen Versklavung beanspruchen wirden (The Natick Resolution, or:
Resistance to Slaveholders the Right and Duty of Southern Slaves and Northern
Freemen. — Boston 1859). Aus dem Evangelium der Liebe ist das Naturrecht der
Goldenen Regel geworden: No Rights, No Duties, or: Slaveholders, as such, Have
No Rights; Slaves, as Such, Owe No Duties. — Boston 1860. Aber vollig auf Natur-
recht begrenzt, kann Wright nicht bleiben. Zu seinen hilflosen Versuchen in einem
Krieg, den er begrufdt, einen Rest der christlichen Non-resistance als Aufopferung
(self-abnegation) zu retten: Lewis Perry, Radical Abolitionism. — Ithaca, NY 1973.
— S. 278-282; Thomas F. Curran, Soldiers of Peace : Civil War Pacifism and the

649

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Postwar Radical Peace Movement. — New York 2003. — S. 23-27. Nach dem Bir-
gerkrieg unterstitzte er die militarische Rekonstruktion und versuchte zugleich,
die neue Universal Peace Union fir das alte Non-resistance-Programm zu ge-
winnen.

Zu einer Klarung kommt Wright nicht als Non-resistant, sondern als Theologe und
Padagoge. Von seiner orthodoxen Umgebung entfremdet, verlangt er statt Theo-
logie Anthropologie. Im Kern seiner Anti-Theologie steht die ,sacredness of man®,
aus dieser folgt absolute Unverletzlichkeit. Krieg, Sklaverei und Todesstrafe sind
Entweihungen des Menschen. Die Bibel per se hat keine Autoritat, weil sie immer
wieder die Entweihung des Menschen sanktioniert. Die Vorschriften des Christen-
tums sind nicht deshalb wahr, weil sie biblische Gebote sind, sondern nur soweit
sie in die Seele der Menschen eingeschrieben sind. Diesen Wahrheitsanspruch
kénnen alle Religionen stellen. Wrights Gott offenbart sich nur noch im Gewissen.
Jeder hat einen ihm entsprechenden Gott, auch die Sklavenhalter und die Krie-
ger. Gegen Gewalt einzutreten, bedeutet, gegen deren Gott zu sprechen. Krieg
und Todesstrafe zerstéren unsere moralische Natur. Nur Liebe kann die Wunden
heilen, die der Hal geschlagen hat (Anthropology; or, the Science of Man in its
Bearing on War and Slavery, and on Arguments from the Bible, Marriage, God,
Death, Retribution, Atonement, and Government, in Support of These and Other
Social Wrongs. — Cincinnati 1850). Wright, der als Abolitionist mit einem anony-
men Angriff auf W. E. Channing begonnen hatte, klingt am Ende wie Channing:
.Reverence for Human Beings — the only safeguard of human rights“. Doch
Wrights Anti-Theologie ist robuster und weniger patrizisch als Channings Theolo-
gie: Wer nur den Gott der Krieger oder Sklavenhalter kennt, wird téten und ver-
sklaven; dann wére es besser, keinen Gott/kein Gewissen zu haben (The Living
Present and the Dead Past, or: God Made Manifest and Useful in Living Men and
Women as He was in Jesus. — Boston 1865).

Wrights Interesse galt immer der Erziehung. Er begann in der Sonntagsschulbe-
wegung. Sein erster Versuch als Abolitionist war ein Verein ,for the Moral and
Intellectual Improvement of the Colored Race”, bis er begriff, dal} Sklaven, bevor
sie belehrt werden kénnen, erst befreit werden missen. Er organisierte Kinder-
versammlungen und schrieb Kinderbucher. Sein erfolgreichstes Buch war ein
Kinderbuch: A Kiss for a Blow, or: A collection of Stories for Children; Showing
them how to Prevent Quarreling. — Boston 1849 (oder wie der posthume Titelzu-
satz 1890 lautet: ,/nculcating the Principles of Peace®). Sein Programm als Vor-
tragsreisender bereicherte er in den 1840er und 1850er Jahren um Themen der
Gesundheit; zur abolition der Sklaverei und der Gewalt sollte abolition of death
kommen. Besonders erfolgreich war er als Kritiker des Ehelebens. Natrlich lehrt
er nicht freie Liebe, wie man ihm unterstellte, sondern umgekehrt die Beherr-
schung der Triebe; Kontrollverlust in der Sexualitét schockte ihn wie Sklaverei als
Erniedrigung des Menschen. Die Natur des Menschen ist auf Liebe hin angelegt,
Hall und Krieg sind vom Menschen selbstgemacht. Diese bessere Menschheit
beginnt mit Zeugung und vorgeburtlicher Sozialisation in Liebe. Das Empire of the
Mother tritt an die Stelle des Reiches Gottes. Seine Lehre ist klar: bessere ,Orga-
nisation“ kann es nur durch bessere Mutterschaft geben, nicht durch den Staat
und nicht durch die Kirche. Wahrend er wie Garrison immer mehr nach Tom Paine

650

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und dem egalitédren Naturrecht klingt, begreift er, dal® Non-resistance erst durch
eine Friedenspsychologie Plausibilitat erhalten kann. Wéahrend Garrison begreift,
wie viel Geschichte vor der neuen Gewaltlosigkeit noch kommen muB, begreift
Wright, wie viel Verdnderung des Familienlebens noch kommen muR. Diese Frie-
denspsychologie formuliert er 1850 in seiner Anthropology a.a.O., von den spate-
ren Texten ist am wichtigsten: The Empire of the Mother Over the Character and
Destiny of the Race. — Boston 1863 (dt. Ubersetzung 1876 u.d.T.: Uber vorge-
burtliche Erziehung). Vgl. zu Wrights Friedenspsychologie und —p&dagogik und
zugleich der ersten feministischen Friedenstheorie v.a. Perry a.a.0., auflerdem:
Peter F. Walker, Moral Choices : Memory, Desire, and Imagination in Ninetheenth-
century American Abolition. — Baton Rouge 1978. — S. 278-304 Henry Wright : Abo-
lition, Sexuality, and ,The Great Day Coming’; Dan McKanan, Identifying the
Image of God : Radical Christians and Nonviolent Power in the Antebellum United
States. — Oxford 2002. — S. 91-97.

5.1.5.3 Adin Ballou

1802-1890, baptistischer, spater universalistischer, noch spater kongregationa-
listischer Geistlicher. Leiter der christlich-sozialistischen Kommune Hopedale.
Seit 1843 Vorsitzender der New England Non-Resistance Society; 1865 Vorsitzen-
der der Grindungsversammlung der Universal Peace Union. Vgl. Autobiography
of Adin Ballou, 1803-1890. — Lowell, Mass. 1896. Uberblicke: Peter Brock, Paci-
fism in the United States. — Princeton, NJ 1968. — S. 587-615; Lewis Perry, Radi-
cal Abolitionism. — Ithaca, NY 1973. — S. 129-157. Zu Ballous Religion und Kom-
munegrindung: Jerry Vaughn Caswell, The Instability of Faith : Adin Ballou’s
Search for Religious and Social Perfection, MA Thesis Univ. of Wisconsin 1965
(https://catalog.hathitrust.org/Record/005729169).

Die Non-resistants hatten mit Garrisons Declaration of Sentiments von 1838
einen geschlossenen Griindungstext, den man aber kaum theoretisch nennen
konnte. Ballou, der seit 1837 denselben Weg zum christlichen Perfektionismus
wie Garrison gegangen war und 1839 mit der Non-Resistance Society Kontakt
aufgenommen hatte, war der Einzige, der eine zusammenh&ngende Darstellung
einer Lehre der Non-resistance versuchte. Dieser Text beruht véllig auf dem bibli-
schen Befehl und wendet sich so nur an Christen. Ballou geht es um die Wieder-
herstellung des friihen Christentums unter dem Gebot ,Widersteht nicht dem
Bdsen®. Non-resistance ist kein Anarchismus, sondern die Anerkennung des Rei-
ches Gottes. Wer nicht von Gott regiert werden will, wird von Menschen versklavt
werden. Das Reich Gottes mul} in den Menschen sein, bevor es um sie herum
sein kann (Non-Resistance in Relation to Human Governance. — Boston 1839).
Der logische Schluf? eines solchen Programms war die Grindung einer Kommu-
ne. Aber Ballous umfassende Abhandlung Uber Non-resistance 1846 erwéahnt
seine Kommune (oder gar deren Schwierigkeiten) nicht direkt. Die Gesellschaft,
in der die Liebe zur einzigen Regel werden soll, bleibt unbestimmt. Die bestehen-
den Regierungen sind so fundamental unchristlich, daB3 sie nicht reformiert wer-
den kénnen (,Military and injurious penal power is their very life blood — the sta-
mina of their existence®). Non-resistance ist ein Programm fiir die kleine Zahl der

651

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Christen, die einer unchristlichen Bevdlkerung ,the true standard” zeigen missen.
Non-resistance darf nicht zu passiv gedacht werden, moral resistance gegen das
Bdse ist ein Gebot. Es wird ein langer ErziehungsprozeR sein, erst wenn zwei
Drittel der Bevélkerung Christen geworden sind, ist mit einer christlichen Regie-
rung ohne Krieg, Todesstrafe und Sklaverei zu rechnen (Christian Non-
Resistance in all its Important Bearings : lllustrated and Defended. — Philadelphia
1846, Neudrucke 1910 und in der Garland Library of War and Peace 1972).
Ballou versichert uns nicht nur, daR diesem Ziel nichts in der menschlichen Natur
entgegensteht, er kennt auch ein ,law of progress®: Zunahme an Einsicht. Dafur
beruft der Non-resistant sich ausgerechnet auf einen einstigen Ministerprasiden-
ten, Frangois Guizot, der aus dem Wesen der Regierung, auf Wahrheit angewie-
sen zu sein, einen Fortschritt von der Staatsgewalt zur Einvernehmlichkeit dedu-
ziert hatte (ebd. S. 233-234). Aber alles, was Ballou sonst Uber den Staat sagt,
1&Rt einen solchen Mechanismus des Fortschritts nicht erkennen. In den Diskus-
sionen der spaten 1850er Jahren war Ballou der einzige prominente Non-
resistant, der die ahistorische und apolitische Deutung der Non-resistance noch
fir eine Handlungsanweisung hielt. Als er sich beklagte, dal selbst Garrison
abgefallen sei, handelte er sich dessen Erklarung ein, da® Non-resistance als
Politik noch nicht eine Sache der Gegenwart sein kénne. Vgl. zu diesem Streit mit
Garrison uber ,the bellicose John Brown Nonresistants®, der sich nicht zuféllig als
Streit Gber die Bedeutung von Bibel und kirchlicher Organisation fortsetzte: Adin
Ballou in Reply to J. Miller McKim, in: Liberator November 4, 1859; Autobiography
S. 416-422, 438-449. Zu Garrisons Antwort siehe oben in Abschnitt 5.1.5.1. Es ist
durchaus typisch fiir Ballou, dall A Discourse on Christian Non-Resistance in
Extreme Cases. — Hopedale 1860 (abgedruckt in der Garland Library of War and
Peace 1972) eine bloRe Wiederholung des Standes von 1846 ist, ohne jeden
Hinweis auf die Desintegration der Bewegung. Mehr Zustimmung bekam Ballou
von Tolstoi, mit dem er einige Briefe wechselte. Aber Ballou fand Tolstoi als
Theologen wirr und als Ausleger des Gebotes ,Widersteht nicht dem B&sen“ gar
zu passiv (der Briefwechsel ist gedruckt u.d.T.: The Christian Doctrine of Non-
Resistance, in: The Arena 3 (December 1890) 1-12, Korrekturen in: New England
Quarterly 4 (1931) 777-782; vgl. Autobiography S. 508-511).

5.2 GrofRbritannien

Die moralphilosophische Diskussion in GroRbritannien war vom Kampf zweier
Schulen bestimmt: Der Utilitarismus hatte eine hegemoniale Stellung, das sagen
auch seine idealistischen Gegner, die ihre Ethik als Widerstand formulieren. Der
Utilitarismus dominierte zunachst auch in Kirche und Universitaten. William Paley
(1743-1805), der auch die fir die spataufkldrerische Kirche unverzichtbaren
Lehrbucher uber die géttliche Inspiration der Bibel und die géttliche Ordnung der
Natur geschrieben hat, beherrschte mit seiner Moralphilosophie den Lehrbetrieb
in England und Amerika fiir Jahrzehnte. Paley polemisiert gegen die Vorstellung,
daR die Bibel eine Liste von Geboten Gottes sei: es missen immer die Umstande
der Handlungen bedacht werden, nur nitzliche Regeln kénnen verpflichten (The

652

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Principles of Moral and Political Philosophy 1785. Zwar wurde seine Moralphilo-
sophie bald als unchristlich kritisiert (und spéter verurteilte auch der Utilitarist
John Stuart Mill diese ,expediency of the most obvious and vulgar kind“), aber es
gab keinen Ersatz fiir dieses Lehrbuch. Moralphilosophie (oder -theologie) war an
den beiden englischen Universitaten im frihen 19. Jahrhundert kein bedeutendes
Fach. Im 19. Jahrhundert wurde der Utilitarismus zunehmend von Agnostikern
und Atheisten weiterentwickelt, die keine Universitdtsanbindung hatten (bzw. eine
eigene, unkonfessionelle Universitdt gegriindet hatten). Der Utilitarismus hatte
enge Beziehungen zu Empirismus, Evolutionslehre und Liberalismus. Es war
dieser sakulare Utilitarismus, den man auf dem Kontinent fliir den britischen Bei-
trag zur Moralphilosophie hielt, verurteilte und rezipierte.

William Whewell (1794-1866), anglikanischer Geistlicher, Professor fir Moralphi-
losophie und Master of Trinity College, Cambridge, versuchte die Moralphiloso-
phie der Universitdten zu erneuern. Seit einiger Zeit wird er als Wissenschaftshisto-
riker und —theoretiker wieder beachtet (weil die Wissenschaftstheorien des 20.
Jahrhunderts eher mit ihm als mit seinem Gegner John Stuart Mill ibereinstimm-
ten). Aber im 19. Jahrhundert hatte Whewells Wissenschaftstheorie einen Sinn,
der im 20. Jahrhundert nur in marginalen Bereichen christlicher Apologie fortge-
setzt wurde: um einen Platz fiir den Schopfer zu retten, bekampft er den Anspruch
der Naturwissenschaft, Einheitswissenschaft zu sein. Whewell hat als erster ein
Lehrbuch verfal3t, das Paley an den Universitdten ersetzen sollte. Seine Moral-
wissenschaft hat zwei Funktionen: menschliche Moral gegen naturalistische Kon-
strukte zu verteidigen (der Utilitarismus, auch schon in Paleys Spielart, habe zu
wenig begriffen, dal® der Mensch ein intellektuelles, soziales, moralisches, reli-
gidses, spirituelles Geschopf sei) und Politik gegen ahistorische naturrechtliche
Forderungen zu verteidigen. Einen eingeborenen ,moral sense, independent of
the culture and development which human life necessarily produces®, wie ihn
die schottische Universitatsphilosophie des 18. Jahrhunderts gelehrt hatte, lehnt
Whewell ab. Stattdessen lehrt er den allmahlichen Fortschritt in Orientierung am
aktuellen Recht. Die moralischen Wahrheiten sind ewige Wahrheiten, ihr Entde-
ckungszusammenhang ist historisch. Nur das Recht kann unseren moralischen
Ideen Form und Substanz geben; daftir mu das Recht sich aber allmahlich der
Gerechtigkeit anndhern. Die nationale Gesetzgebung vollzieht diese Anpassung.
Es ist ein dialektisches Verhéltnis: das Recht deutet die Moral und die Moral kor-
rigiert das Recht. Die Rechtsentwicklung ist eine Balance von Ordnung und Frei-
heit (Elements of Morality, including Polity. — London 1845, 4. Aufl. 1864). Whe-
well ist wohl der letzte Universitatslehrer gewesen, der eine vollstédndige Ethik
deduzieren wollte. Er konnte die zunehmende Zahl utilitaristischer und evolutio-
nistischer Autoren nicht weiter beeindrucken (Mill tat Whewells Lehrbuch ab als
,a catalogue of received opinions®), aber die idealistische Philosophie, die sich
seit den 1860er Jahren an den britischen Universitaten durchsetzte, war weiter
ein Versuch, den naturalistischen Ansatzen Widerstand zu leisten.

Dem britischen Diskurs tber Krieg und Frieden hat William Paley noch bis weit

ins 19. Jahrhundert hinein die Themen vorgegeben. Paley sagt nicht, dal Kriege
moralisch seien; seine Strategie ist, die Moralphilosophie fir unzustandig zu

653

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

erklaren. Ob ein Staat einen gerechten Krieg fiihren darf, ist eine Frage der
Nutzenabwagung. Bei Konflikten zwischen Individuen ist das Recht an die Stelle
der zu komplexen Nutzenabwé&gung getreten. International kann nur das Vélker-
recht eine Analogie sein, aber die Regeln des Vélkerrechts sind oft véllige Willkr,
ihre moral force beruht auf dem Gewissen der Souverane, wobei angenommen
werden muly, dal international die Vertragstreue nicht so strenggenommen wer-
den kann, wie innerhalb des Staates (siehe Bd. |, 396-406 zur Herkunft dieses
Arguments von David Hume). Jeder gerechte Krieg ist ein Verteidigungskrieg;
Paley zahlt aufRer Verteidigung des Territoriums auch Verteidigung der Wirtschaft
eines Landes dazu. Aber es gibt gute Griinde, warum bestimmte Vergréerungen
des Territoriums nitzlich sind, z.B. Herstellung ,natirlicher Grenzen®, Schaffung
verteidigungsfahiger Staaten oder Machtegleichgewicht. Paley nennt deshalb
generellere Regeln der Nutzenabwagung: Der Verlierer mufl so viel Nutzen
haben wie der Sieger und es darf nicht um Ehrenfragen gekdmpft werden, die
vom national interest verschieden sind (darauf hatte sich durchaus noch Bis-
marck berufen kdnnen und wie Bismarck akzeptiert Paley, dal® Kriege um natio-
nale Ehre gefiihrt werden dirfen, wenn die Ehre das Nationalinteresse berihrt).
In der Kriegflihrung sieht er alles als erlaubt an, was zum Ziel und zur Beendi-
gung des Krieges notwendig ist (darauf hatte sich Feldmarschall Moltke berufen
kénnen). Das Heer muf} ein Berufsheer sein, das hat die europaische historische
Erfahrung gezeigt. Er verlangt ordentliche Bezahlung der Soldaten und will, um
der Gefahr einer AbschlieBung des Militdrs zu begegnen, die Offiziere nur aus
den besten Familien nehmen (Principles of Moral and Political Philosophy (1785),
IV/12 Of War, and of Military Establishments). Paley kennt den Unterschied zwi-
schen der Moral eines Christen und der Moral der Welt sehr wohl. In seinem
Buch Uber die Beweise fur die Bibel als géttliche Offenbarung fiihrt er auch das
Argument an, dal® die Moral der Evangelien véllig fremd in einer heidnischen
Umgebung sei; der heidnischen Hochschatzung von Freundschaft, Patriotismus
und aktivem Mut tritt ,passive courage or endurance of sufferings” entgegen. Es
sind zwei gegensatzliche menschliche Charakterformen. Wenn der heroische
Charakter dominieren wirde, dann wirde das zu stdndigem Streit fihren, wenn
dagegen der Charakter, den Jesus Christus gepredigt hat, dominieren wirde,
kénnte die Welt wie eine Gesellschaft von Quékern werden (Evidences of Christia-
nity. — Dublin 1794. — 1l/2 The Morality of the Gospel). Dieses Argument ent-
nimmt Paley einer christlichen Apologie von 1776, aber indem er es zitiert, hat er
der systematischen Gegenuberstellung von Held und Heiligem im 19. Jahrhun-
dert eine eindrucksvolle Nachgeschichte verschafft (z.B. bei Emerson und tber
Emerson bei Nietzsche). Paley kann nur den Nutzen der beiden Charaktere
abwagen. Es gibt bei Paley keine Spekulationen, ob die Welt vom heidnischen
Charakter zum christlichen Charakter fortschreitet.

Whewell legt den Beziehungen zwischen Staaten das Volkerrecht als Leitfaden
der Gerechtigkeit zugrunde, hat aber das Problem, dal} das Vélkerrecht selber so
unvollkommen ausgebildet ist. Es gibt kein common tribunal, deshalb ist zwi-
schen Staaten der Krieg nétig. Wegen dieser unvollkommenen Ausbildung des
Vélkerrechts, spricht Whewell von international jus statt international law. Er ist
bereit, dieses jus an Stelle von law zu akzeptieren, weil es viele Regeln, Maximen
und Prinzipien hat, die von verschiedenen Autoritdten akzeptiert wurden und

654

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

generell die Zustimmung der Nationen haben. Dieses Vélkerrecht muf® Moral
anerkennen und mull deshalb wie die Gesetzgebung des Staates progressiv
sein. Er weist auf Rechte hin, die moralisch bereits fraglich geworden sind (wie
die Okkupation staatenloser Gebiete und das Eroberungsrecht). Als Philosoph
zeigt Whewell sich in seinem Buch nur wenig, er gibt keine Aussicht auf ein ande-
res Volkerrecht und auf internationale Rechtsprechung. Er ist hinter gleichzeitigen
vélkerrechtlichen Debatten zurlickgeblieben, in denen eine historisch wachsende
Volkerrechtsgemeinschaft oder VolkerrechtsbewuRtsein dem Vélkerrecht zugrun-
degelegt wird. Nur in seinen moralphilosophischen Vorlesungen 1846 macht er
sich vom real existierenden Volkerrecht etwas freier. Es gibt ,demands for a bond
which shall unite all nations together in the names of justice and humanity.“ Dal}
dies nicht durch ,any supranational authority“ geleistet werden soll, sondern
durch ,a universal intemational understanding®, ist fir Whewell zu selbstversténd-
lich, als daB er es begriinden wirde. Er verwirft auch die Idee einer universalen
christlichen Kirche Gber den Nationalkirchen als Gefahr eines Universalstaates;
die Angst vor dem Papsttum als Feind der nationalen Souveranitat sitzt noch tief.
Es geht darum, dem Vélkerrecht eine Institution zu geben, ein ,universal tribunal
of nations®, dessen ,just sentences and humane counsels... delivered by wise
and loving voices” von der ganzen Menschheit gehdrt werden, ,because all have
learned to reverence wisdom and love” (Lectures on Systematic Morality. — Lon-
don 1846. — S. 154-179 International Law). Das ist so untechnisch formuliert, dal
man nicht einmal weil}, ob er eine Art Gerichtshof ohne Exekutive oder nur eine
internationale Offentlichkeit der Vélkerrechtslehrer meint. Es ist deutlich eine
Zukunftshoffnung. Und weil er so entschieden eine supranationale Institution
ausschlie8t, mul er die Voraussetzung eines moralischen Weltpublikums beto-
nen. In dem Anhang zur letzten Ausgabe der Elements 1864 geht Whewell auf
Friedensplane ein. Anndherungen an einen internationalen Zustand gab es in
jeder Zeit: das Rémische Reich, Kirche und Reich des Mittelalters, Kongresse und
Allianzen der Neuzeit. Das ist eine gar zu grof3zligige Liste und ein Ausblick fehlt.
Aber niemand kann Whewell vorwerfen, er habe die Zukunft des Vélkerrechts nicht
ernst genommen: er stiftete den Lehrstuhl fiir Vélkerrecht in Cambridge.

Abgesehen von dem Quaker Jonathan Dymond, der aus einer universitatsfernen
Gegenkultur kam, und dem Propheten John Ruskin, der ein ambivalentes Ver-
haltnis zur Universitat hatte, werden hier nur Autoren behandelt, die an dem Uni-
versitatsprojekt einer neuen Morallehre beteiligt waren. Im Gegensatz zu Amerika
war in England bereits ausgeschlossen, dafl ein biblischer Pazifismus an den
Universitaten gelehrt werden konnte. Die Gegner der universitdren Moralwissen-
schaft sind in anderen Kapiteln behandelt worden, weil sie in ihren Friedens-
theorien starker auRenpolitisch, bzw. sozialwissenschaftlich als ethisch argu-
mentieren (siehe oben zu John Stuart Mill (Abschnitt 2.3.1.1) und zu Herbert
Spencer (Abschnitt 4.2.2), beide hatten keine Universitat besucht und wirkten
an keiner, waren national und international aber viel bekannter als die Professo-
ren der Philosophie). Henry Sidgwick, Grotes Schiler und spater dessen Nach-
folger auf dem Lehrstuhl fir Moralwissenschaft in Cambridge, der versuchte,
Moralwissenschaft auf John Stuart Mills Version des Utilitarismus zu grinden,
wird erst im ndchsten Band behandelt, weil seine Friedenstheorie zu seinem eher
politikwissenschaftlichen Spatwerk gehort.

655

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.2.1 Jonathan Dymond

1796-1828, Textilhandler in Exeter. Griinder einer ortlichen Friedensgesellschaft
und externes Mitglied des Rates der Peace Society.

Als Quaker und als Kaufmann hatte Dymond mit den englischen Hochschulen
nichts zu tun. Sein Interesse an Moralphilosophie war das eines Quéakers, der
jeden Krieg als von Gott verboten ansieht. Dem Ultilitaristen Paley wirft er vor,
daR er das gottliche Gesetz als das entscheidende Moralgesetz zwar prinzipiell
anerkennt, sich konkret aber nicht darum kiimmert, dal es im Evangelium ein
gottliches Verbot des gewaltsamen Widerstandes gibt. Auf Paleys Trennung von
innen (mit Recht und Regierung und nur beschrankter Selbstverteidigung) und
auBen (mit unsicherem Recht und keiner Regierung und deshalb Krieg) antwortet
Dymond, da® die Grenzen der Selbstverteidigung nicht durch die Existenz von
Staaten, sondern durch den Befehl Gottes bestimmt sind. Staaten wie Individuen
ist es verboten zu téten. Seine Ablehnung des Verteidigungskrieges argumentiert
aber mit Erfahrung: Zuerst gibt man vor, andere zu verteidigen, dann Besitz, dann
Ehre und zuletzt die begangenen Verbrechen. Sobald der Kampf beginnt, sind
die Heere beider Seiten Aggressoren: ,Their business is destruction, and their
business they will perform.“ Dymond geht vom Sicherheitsdilemma aus: Der, den
wir furchten, hat vorher vielleicht uns gefiirchtet. Er interessiert sich nur fur
Kriegsursachen, die moralische Fehlentwicklungen zeigen. die ,causes of war®
werden zu ,causes of our complacency with war.“ Der wichtigste Grund der Popu-
laritét des Krieges (daBd der Krieg popular ist, bezweifelt Dymond nie) ist Ruhmes-
liebe. Dymond will dem Krieg die Glorie nehmen, indem er zwischen der Tugend
der courage, die bei Christen eher als bei Soldaten vorkommt, und dem blofRen
Instinkt der bravery unterscheidet. Er moralisiert das Sicherheitsdilemma, national
irritability ist eine der Kriegsursachen, wer sich leicht bedroht fuhlt, wird leicht zur
Bedrohung. Auch Kriegsfolgen werden moralisch gesehen: Gehorsam ersetzt
moral reasoning. Der Krieg braucht Unterwirfigkeit. Im Krieg verliert man den
Sinn fir ,sentiments of humanity®, doch der Gegensatz zum Christentum ist das
eigentliche Ubel des Krieges. Dalk Kriege auch Nutzen bringen kénnen, mufd er
nicht widerlegen; das ist einfach nur irrelevant. 1823 mif3traut Dymond der Moral-
philosophie: Paleys Abwagungen sind zu kompliziert, Dymond verlangt klare
Anweisungen und klare Sanktionen. Es gibt nur ein géttliches Gebot, der Christ
darf nicht selber urteilen, also verletzen Mérder und Krieger in einem Verteidi-
gungskrieg gleichermallen das Gebot. Dymond muR Paleys expediency ableh-
nen, weil damit beansprucht wird, entgegen Gottes Gebot selbst zu urteilen: ,The
almighty certainly knows our interests.“ Freilich hat Dymond eine eigene Art expe-
diency: Er will mit vielen Geschichten belegen, dal? Gewaltfreie nicht angegriffen
werden. Diesem Argument traut er freilich nicht: Christen missen in Gottvertrau-
en leiden. Eine Welt ohne Krieg wird zum Experiment, das auszuprobieren lohnt.
Dymond weil3, da® seine Arbeit nicht dem traditionellen Quékertum entspricht:
von der Gnade Gottes ist wenig die Rede, von der Moral viel. Die Neufassung ist
ein Versuch, doch eine christliche Moralphilosophie zu formulieren. Das biblische
Gebot bleibt entscheidend, aber Naturrecht und expediency werden jetzt weitere
Quellen fir die Ermittlung des géttlichen Willens. Dymond schléagt zu vielen gesell-
schaftlichen Fragen Reformen vor, fir die er einen Willen Gottes héchstens indi-

656

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rekt erschlielen kann, aber das Kapitel Gber den Krieg sticht weiterhin durch sei-
nen strengen biblischen Legalismus hervor. Dymond verkérpert mehr als andere
Autoren diesen Legalismus der christlichen Friedensbewegung. Paley wufite, daf3
er nicht in einer christlichen Welt lebt, und kennt keine historische Entwicklung
der politischen Moral. Dymond, fiir den allein Jesus Christus ein bedeutungsvol-
les historisches Ereignis war, hofft auf eine Verchristlichung, ja er sieht sie kom-
men, da sie ein Versprechen Gottes ist. Diese Verchristlichung wird vom Krieg
verhindert. Dymond zitiert nach Paley ,that no two things can be more different
than the heroic and the Christian character.“ Anders als Paley kann er sich mit
dieser Dichotomie nicht beruhigen. Aber das einzige Zeichen fiir den Fortschritt
der Verchristlichung in der Geschichte ist die Existenz der Quéaker.

Es gibt zwei Fassungen des Textes: An Inquiry into the Accordancy of War with
the Principles of Christianity, and an Examination of the Philosophical Reasoning
by which it is Defended : with Observations on some of the Causes of War and
some of its Effects (1823). Dieses Buchlein wurde bis 1847 mehrfach in England
und Amerika gedruckt, danach noch einmal in Philadelphia 1892 und 1973 in der
Garland Library of War and Peace. Dymond bearbeitete es als ein Kapitel seiner
posthum erschienenen Essays on the Principles of Morality and on the Private
and Political Obligations of Mankind. — London 1829 (es gibt keine wesentlichen
Unterschiede, auller daR die Polemik gegen Paley an andere Stellen des Buches
verlagert wurde). Dieses Buch erlebte bis 1894 neun Auflagen. Das Kapitel uber
den Krieg wurde separat gedruckt als: War : an Essay, erstmals Manchester
1889, versehen mit einem Vorwort des beriihmten pazifistischen Politikers John
Bright; dieser Text, meist mit dem Bright-Vorwort, wurde mehrfach gedruckt, zuletzt
1915 und 1973 ebenfalls in der Garland Library of War and Peace. Dymonds
Texte waren die erfolgreichsten Texte der Friedensbewegung im 19. Jahrhundert
(wenn man auch bedenken muf, daf® einige der Ausgaben nicht auf eine Nachfra-
ge zuriickgegangen sein werden; bestimmt nicht die deutschen Ubersetzungen des
Inquiry, die 1850 in Philadelphia und 1851 in London gedruckt wurden, um auch
Deutschland auf die internationale Friedensbewegung aufmerksam zu machen).
Die erste Ausgabe der Essays hat Robert Southey sehr ausfihrlich und zustim-
mend in der konservativen Quarterly Review Januar 1831 besprochen; die letzte
Ausgabe hat D. G. Ritchie im International Journal of Ethics 1896 gewdrdigt als
einen der wenigen Versuche von protestantischer Seite, ein vollstdndiges System
der Moral vorzulegen. Dymond ist damit der einzige Pazifist vor Tolstoi (mit dem
ihn Ritchie vergleicht), der auRerhalb der Friedensbewegung so prominent wahr-
genommen wurde; beide Rezensionen sind freilich dafir die einzigen Spuren.
Beide Rezensenten schaffen es, auf das Kriegskapitel nicht einzugehen.

5.2.2 Frederick Denison Maurice

1805-1872, anglikanischer Geistlicher, Professor fiir Literatur und 1846-1856 fir
Theologie am King's College London, Grinder und Leiter des Working Men’s
College, 1866-1872 Professor fiir Moralphilosophie in Cambridge. Vgl. J. N. Mor-
ris, F. D. Maurice and the Crisis of Christian Authority. — Oxford 2005.

657

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Als Maurice den Lehrstuhl Whewells und Grotes tGibernahm, war er seit Jahrzehn-
ten einer der bekanntesten Geistlichen der Anglikanischen Kirche, ein Haupt der
Broad Church-Bewegung, des christlichen Sozialismus, der Arbeiterbildungsbe-
wegung. Alle drei Bewegungen gehdren durchaus zusammen. ,Broad Church®
war der Versuch, die Anglikanische Kirche durch Opferung bestimmterer Dogmen
als Kern der englischen Nation zu bewahren. Dieser Nationalismus ist sozial,
aber nicht demokratisch. Im Zentrum von Maurice’ Sozialphilosophie (eher Sozial-
theologie) steht deshalb der Begriff der Kirche und deren Beziehung zu Gesell-
schaft und Menschheit. Als Professor in Cambridge tat er wenig, Whewells und
Grotes Programm der Professionalisierung der Moralphilosophie fortzuentwi-
ckeln, sondern griff auf sein eigenes geschichtsphilosophisches oder geschichts-
theologisches Programm zuriick. Bereits in den 1840er Jahren hatte er die Kirche
als eine Institution gerechtfertigt, die zugleich national und universal ist: Eine
Nation ohne spirituellen Universalismus ist gefahrlich, ein internationaler Staat auf
dieser Basis kann nur Eroberung sein. Franzésische Revolution und Arbeiterbewe-
gung wollen einen Staat fur die gesamte Menschheit und deshalb ohne Beziehun-
gen zur Vergangenheit. Solche Versuche sind immer am nationalen Willen
gescheitert. Eine universale Gesellschaft mufy den nationalen Willen berticksich-
tigen. Eine spirituelle Gesellschaft kann nicht national beschrankt sein, deshalb
kann allein die Kirche eine universale Gesellschaft sein (The Kingdom of Christ,
or Hints to a Quaker, Respecting the Principles, Constitution, and Ordinances of
the Catholic Church. — 2. Auflage. — London 1842, S. 174-196, eine Kritik der
universal society der Franzdsischen Revolution). Seine Vorlesungen in Cambridge
klingen wie ein Versuch, den Text der 1840er Jahre neu zu schreiben, systemati-
scher und ohne zu aufdringliche Apologie des Anglikanismus. Er stellt drei For-
men der Sozialmoral vor, die zugleich weltgeschichtliche Stufen und bleibende
soziale Lebensbereiche sind: Familie, Nation, Menschheit. Die dritte weltge-
schichtliche Periode begann mit dem Fehlstart des Rdmischen Imperiums als
Nation, deren Universalismus auf Lugen beruhte. Das Reich Gottes ist dagegen
ein Reich fur alle Nationen. Wenn das nicht beachtet wird, folgt blutiger Universa-
lismus. Der Erhalt der Nation muf® als Kriegsgrund anerkannt werden, aber nur
der Erhalt kann anerkannt werden. Die Revolution wollte die universale Bruder-
schaft, aber nicht den universalen Vater. Die Revolutionskriege haben gezeigt,
daR dieser Versuch scheitern mute. Maurice nimmt seinen Zeitgenossen Comte
ernst, dessen Universalismus kann er loben, aber er muf} tadeln, daR® bei Comte
die Nationen verloren gehen (Social Morality. — London 1869, 2. Aufl. 1872).
Maurice kampft gegen das, was Hans Morgenthau ,universalistic nationalism®
genannt hat, den Versuch einer Nation, ihre soziale Idee anderen Nationen auf-
zudrangen. Hier ist es der demokratische Internationalismus der Franz&sischen
Revolution. Dagegen kann er noch ungebrochen auf eine ,spiritual universal
society” verweisen, die bei ihm nur die universale Kirche sein kann, die aber nur
nationale Institutionen hat. Maurice hatte eine bedeutende Wirkung auf die sozia-
len Ideen in England, seine Vorstellungen der internationalen Gesellschaft waren
eher ohne Wirkung (John Seeley ist eine Ausnahme). Das wird daran liegen, da®
die Erinnerung an die Revolutionskriege nur den Sieg der Nationen bewahrt hat
und der ,universalistic nationalism“ nicht mehr (und noch nicht wieder) als Gefahr
erschien.

658

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Social Morality. — London (u.a.) : Macmillan, 1869

Ch. 11 War

Dal® Recht, Sprache und Regierung fiir eine Nation wichtig sind, wird von nie-
mandem bezweifelt. Aber auch Krieg ist wichtig. In einer Art Phdnomenologie des
Krieges mustert Maurice die Ublichen Legitimationen: Jede Nation in Europa ist
erst durch Krieg entstanden, Krieg ist das einzige Mittel eine Nation zu reformie-
ren, Krieg hat das Christentum geférdert, er férdert Handel, er wurde als Prinzi-
pienkrieg empfohlen (von Burke gegen die Revolution). Maurice akzeptiert, da®
das Reich Christus ein ,Kingdom for all Nations® ist. Ohne Nationen wirde aus
dem Reich Gottes ein Weltreich, das die Nationen imitiert, wéhrend es auf ihnen
herumtrampelt. Die mittelalterliche Kirche war ein solches Weltreich geworden.
Deshalb haben gerade Geistliche die Pflicht, den Krieg zu verteidigen, wenn der
Frieden nur Selbstsucht und ,loss of moral fibre and purpose® bringt. Die Anhan-
ger des Friedens um jeden Preis berufen sich auf die Bergpredigt, haben aber
niedere Beweggriinde: Warum nicht die Ordnung der eigenen Vorfahren durch
die einer anderen Nationen ersetzen, wenn die neuen Herren den Handel nicht
behindern? Menschliches Leben soll nicht fir Phantome der Reichsbildung oder
der Handelsférderung geopfert werden, aber die Verteidigung einer Nation ist
kein Phantom. Ohne Verteidigung wiirde Gewalt tber Recht und damit die Rei-
chen Uber die Armen triumphieren. Maurice protestiert gegen Kriege fur die Zivili-
sation und feiert die griechische Verteidigung an den Thermopylen. Die neue
Militértechnik ist nicht das Problem, die Erfindungen der Wissenschaft sind an
sich kein Fluch. Das wahre Problem ist, da die Soldaten selber Maschinen und
Schlachter werden. Man darf den Beruf des Soldaten nicht herabsetzen, nur weil
er den materiellen Wohlstand nicht erh6ht. Der Kaufmann, der Soldaten verach-
tet, weil sie nicht zum materiellen Wohlstand beitragen, hort auf, ein Blrger des
Staates zu sein, wie der Soldat, der Kaufleute verachtet. Maurice versichert, daf
er nicht para bellum predige. Nur Imperien missen mif3trauisch sein, eine Nation
nicht. Eine Nation ist fUr sich, ihre Rechte und ihre Freiheit bewaffnet, nicht gegen
andere Nationen.

5.2.3 John Grote

1813-1866, anglikanischer Geistlicher, seit 1855 Professor fiir Moralphilosophie
in Cambridge. Vgl. zur Biographie und zur Bedeutung der idealistischen Philoso-
phie in der intellektuellen und religiésen Landschaft Englands Mitte 19. Jahrhun-
dert: John Richard Gibbins, John Grote, Cambridge University and the Develop-
ment of Victorian Thought. — Exeter 2007.

Grote setzt den Kampf seines Lehrers Whewell gegen eine positivistisch-
utilitaristische Einheitswissenschaft fort, um einen Ort flr Selbstbewultsein,
Reflexion und Urteil zu bewahren. Die Moralwissenschaft muf einen dualisti-
schen Ansatz bewahren, neben Eudaemonics, die naturalistische Lehre vom
Gluck, muld Aretaics treten, eine idealistische Lehre von Tugend und Pflichten.
Moral ist nicht Lehre vom eigenen Glick, sondern vom Gliick der anderen; das
Gute wird der Liebe angenahert und von der Selbstliebe getrennt. Aber die wich-
tigste Pflicht ist self<improvement zu geistiger Freiheit und zu Aktivitdt. Wie bei

659

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Whewell ist die Moral auf Konventionen und Recht angewiesen, aber genauso
auf Uberwindung des status quo. Eine Philosophie des Fortschritts ist nur idealis-
tisch begriindbar. Die Glicksphilosophie des Utilitarismus ist nur eine Philosophie
fur einen konfliktlosen Zustand der Geselligkeit, der keinen Bedarf mehr an einer
Moralphilosophie hétte. Die tatsachliche Gesellschaft ist aber von Interessenge-
gensétzen gepragt und die menschliche Natur von einem Bedurfnis nach Rivali-
tat. Die fur die Moral so wichtige Entwicklung des Selbst ist immer gefahrdet, blo-
Re self-indulgence zu werden. In dieser Lage bendétigen wir moralische Ideale.

Grote hat einen sehr weiten Konfliktbegriff und analysierte den Krieg als eine
Form des Konflikts. Er ist an einer allgemeinen Konflikttheorie interessiert und
bezieht internationalen Konflikt ein, hat aber wenig Interesse, verschiedene Ana-
lyseebenen zu trennen. Er glaubt nicht an rasche Auflésung des Nationalstaates
oder raschen Aufbau internationaler Schiedsgerichtsbarkeit. Wichtiger ist zuneh-
mende Verstandigung zwischen den Nationen. Letztlich geht es dem Moralphilo-
sophen darum, dal® alle Konfliktldsungen scheitern missen, die nur Interessen
vermitteln wollen, statt den Friedenswillen auf Wahrheit zu verpflichteten. Der
Frieden ist angewiesen auf die rationale Rekonstruktion der Streitfragen und auf
die Bereitschaft der Gegner, im Streit dieses Vernunftmoment anzuerkennen.
Das ist bei der Rolle von Selbstbehauptung und Rivalitét in der menschlichen
Natur und bei der dauernden Fortentwicklung von Streitgegenstédnden ein langer
ProzeR. Grote warnt vor Verkirzung dieses Prozesses: Krieg und Streit sind
geringere Ubel, als die Zustimmung zu Unrecht. Fiir den Moralphilosophen sind
die Bewahrung von Wahrheit und Recht das Wichtigste. Sein Konfliktmodell
bedeutet fur den internationalen Konflikt, dal® Interessenkonflikte unvermeidbar
sind und in ihnen Krieg eine Option ist, dal® die Eskalation von Meinungskonflik-
ten zum Krieg aber unbedingt vermieden werden muf3.

A Treatise on Moral Ideals. — Cambridge : Deighton, Bell, 1876.

Der posthum publizierte Text wurde ca. 1863-1865 geschrieben.

Ch. 20 Discussion, controversy, war

Moral mul nur Thema werden, weil es conflicting interests gibt. Die menschliche
Geschichte ist eine Geschichte von Interessen- und Meinungskonflikten. Konflikte
werden gesucht, denn nur durch Widerstand erfahren wir unsere Freiheit und
Macht (power). Dieser anthropologische Mechanismus zieht alle moglichen Moti-
ve an sich: Liebe, Freundschaft, Briderschaft, Geselligkeit werden durch Konflik-
te gestarkt. In allen Konflikten gibt es Anteile von Vernunft und Gewalt. In der
Diskussion kommt die Vernunft beider Seiten zusammen, im Streit bleibt die
Gewalt verbal, in Kampf und Krieg schreitet sie zur Tat. In einem Interessenkon-
flikt ist das einzige moralische Interesse, daf er entschieden und damit die Fort-
dauer des Konfliktes beendet wird. Entscheidung durch Recht hat Praferenz. Ist
diese im Streit nicht zu haben, ist die zweitbeste Option Entscheidung um jeden
Preis. In einem Meinungskonflikt ist das moralische Interesse eine gerechte
Losung; ist diese nicht zu haben, ist die zweitbeste Option, den Streit unentschie-
den zu vertagen. Zur Streitldsung gibt es innerhalb einer Gesellschaft Regierung,
d.h. Macht (power); wo diese fehlt, tritt ein Schiedsgericht an die Stelle, d.h. Ver-
nunft (reason). Der Konflikt wird nie aufhéren, denn die moderne Zivilisation
schafft immer neue Situationen, die entschieden werden missen. Kampf oder

660

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Krieg gibt es, wenn es keine Macht gibt, die zu einer Lésung zwingen kann, oder
keine Neigung der Parteien zu einer Entscheidung der Vernunft. Zwischen Staa-
ten kann es allenfalls Schiedsgerichte geben, die aber sowohl zwischen Privat-
leuten, wie zwischen Staaten etwas Fragwirdiges haben. Unsere Interessen
kénnen wir aufgeben, unsere Meinungen nicht; Wahrheit und Gerechtigkeit sind
wichtiger als eine Konfliktldsung. Spriiche, daR Krieg Unrecht ist oder internatio-
naler Konflikt immer mit einer Schiedsentscheidung gelést werden mul3, helfen
nicht weiter. Fur Konfliktldsung entscheidend ist, daR Ha® vermieden wird und die
Feindschaft gute Aussichten hat, das angestrebte Ziel tatséchlich zu erlangen.
Das bedeutet in der Gegenwart fur den Krieg zwischen Staaten, dal} er nur fur
genau bestimmte Grinde gefuihrt werden darf. Es wird nicht nach RechtmaRigkeit
gefragt, sondern danach, ob die Parteien ihren Zweck durch Krieg erreichen kén-
nen und ob es lohnt, fir einen bestimmten Zweck, die Existenz als Nation aufs
Spiel zu setzen. Krieg ist universal verbreitet, aber ein allgemeiner Kriegsbegriff
ist nutzlos, da die Bandbreite vom Kampf aller bis zum Kampf professioneller
Soldaten reicht. In der Zivilisation wollen wir nicht langer stdndigen und grausa-
men Krieg. Aber darliber hinaus glauben wir nicht, daf} der Krieg durch Zivilisation
beendet wird. Er wird neue Formen annehmen fiir neuen Anldsse, welche die
Zivilisation standig schafft. Die neuzeitlichen Wissenschaften haben neue Mei-
nungskriege gebracht, das Wachstum der Wirtschaft neue Interessenkriege. Zum
internationalen Konflikt bietet Grote vier Beobachtungen an: 1., Schiedsgerichte
werden nur eine Chance haben, wenn sie mit einer bedenklichen Verringerung
der Unabhéngigkeit der Nationen verbunden sind. Das haufigste Thema wird die
Entscheidung Uber nationale Unabhédngigkeit sein, die einer internationalen Insti-
tution, die kaum auf vorhandenes Recht zurlckgreifen kann, nicht anvertraut
werden wird. Ein Schiedsspruch ist dann aber entweder oppression oder negotia-
tion. So wird von kluger Diplomatie mehr zu erwarten sein. 2., erwartet (und
erhofft) er nicht, dafl Kriege durch Neubewertung von Interessen verhindert wer-
den. GroRe Gesellschaften kdnnen nicht einfach ihre gemeinsamen Ziele aufge-
ben. Sie werden durch Ehre, Sympathie, Entristung und Ressentiment zusam-
mengehalten. Die Neubewertung von Interessen bedeutet, diesen Zusammenhalt
zu schwachen und Nationen weniger Nationen sein zu lassen. Solange Nationen
Kriege fihren, mussen diese Kriege auch fur Ruhm gefiihrt werden. Kein Utilita-
rist wird die Vélker davon abbringen, da Ruhm héchste happiness ist. 3., erwar-
tet er einen Ruckgang der Haufigkeit von Kriegen durch Toleranz zwischen Vél-
kern. Dazu tragen Handel, Verkehr und Zunahme von Kenntnissen bei. Der Krieg
um Meinungen, den Grote vermeiden will, wird allmahlich aufhéren. Nationen
werden aufhéren, andere Nationen zu religiésen, philosophischen und politischen
Doktrinen zu bekehren. Man hat gelernt, dal® Bewultsein, nicht Gewalt, Voraus-
setzung von Doktrinen ist. 4., zurlickgehen wird der Krieg, weil man begreift, wie
wenig Kriegsziele erreicht werden. Der Krieg ist oft absurd, véllig unbrauchbar,
Wahrheit zu bestimmen, und nur schlecht geeignet, Recht zu wahren (aber
manchmal das einzige Mittel). Solange es Unrecht gibt, mu es Streit geben, es
ware nicht wiinschenswert, da} der Sinn flir Unrecht fir den bloRen Frieden
schwindet. Gute tragt dazu bei, dal wir nicht so schnell Ansto® nehmen und den
Kampf weniger grausam wollen. Aber sie kann nicht Interessen beenden, das
kann nur Gerechtigkeit, die im Konflikt Prinzipien anwendet und Interessen
systematisiert. Gerechtigkeit benétigt gegentiber den Uneinsichtigen Zwang. Das

661

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wirde nicht zu Kriegen fuhren, wenn die menschliche Natur nicht konstante Riva-
litat wollte. Krieg hat immer einen Doppelcharakter: Ausbruch des Gefiihls der
Feindschaft und Versuch ein Ziel zu erreichen. Hoffnungszeichen sind, daf} das
Gefuhl der Feindschaft abnimmt und der Nutzen des Krieges immer fraglicher
wird. Die Fortschritte des Volkerrechts sind haufig kritisiert worden, weil man
furchtet, ein humanisierter Krieg kénnte Alternative zur Beendigung der Kriege
sein. Aber offenbar ist das neue Vdlkerrecht so absurd, daf} der Krieg abgeschafft
wird, wenn er mit diesem Vélkerrecht gefuhrt wird. Als letzte Kategorie des Kon-
fliktes behandelt Grote die Kontroverse, die nie zu Ende kommen kann. Vernunft
ist auf standige Uberpriifung von Meinungen gegriindet, unsere gegenwartigen
Meinungen sind Folgen alter Debatten, die kommende Genration wird neue Mei-
nungen haben. Man kénnte sich eine Entscheidung durch einen impartial and
intelligent auditor vorstellen. Aber das ist nicht die Realitédt der Meinungskéampfe.
Es ist Teil der menschlichen Natur, sich nicht Giberwinden zu lassen. Das hat die
gute Seite, dal® die Menschen an ihrer Geistesrichtung und ihrer philosophischen
und religidsen Bruderschaft festhalten. Aber eine Methode, die Wahrheit zu fin-
den, ist dies nicht.

5.2.4 John Ruskin

1819-1900, Sohn eines wohlhabenden Weinimporteurs. Zeichenlehrer des
Working Men’s College 1854-1858, Kunstprofessor an der Universitat Oxford
1869-1878 und 1883-1885. Seit 1888 psychische-geistige Stérungen. Zur Bio-
graphie: Wolfgang Kemp, John Ruskin : 1819-1900 ; Leben und Werk. — Min-
chen 1983; Tim Hilton, John Ruskin. — 1985-2000. Zur Einfihrung: George P.
Landow, Ruskin. — Oxford 1985.

Ruskin war Kunstkritiker oder Kunsthistoriker, einige Jahre ein Lehrstuhlinhaber,
der einen Beitrag zur Professionalisierung des Faches geleistet hat. Aber die
etablierte Kunstgeschichte hat Probleme an Ruskin anzuknipfen. Schon der
Kunstschriftsteller war Sozialkritiker: Kunst zu schaffen und zu erkennen ist eine
moralische Tétigkeit, eine Gesellschaft, die falsche Goétter des weltlichen Erfolges
verehrt, ist dazu unfahig. Ruskin hatte Hoher Priester der viktorianischen Kunstre-
ligion werden kénnen, es gab Bedarf. Er verweigert sich aus Religidsitat: Das
moderne Publikum mul lernen, daf} seine Begeisterung fir Kunst Idolatrie gewor-
den ist. Vgl. auBer Modern Painters und Stones of Venice, beides Studien Gber
den Verlust der religésen Basis der Kunst, auch die kurze Genealogie der Kunst-
geschichte in seiner Rede Uber den Handel: Die Griechen haben die Weisheit
verehrt, das Mittelalter den Gott des Gerichtes und des Trostes, die Renaissance
den Gott des Stolzes und der Schénheit. Jetzt wird in England nur noch die Géttin
des Erfolges verehrt; Kunst, Wissenschaft und jede Freude sind damit unverein-
bar (Traffic 1864, in: The Crown of Wild Olive, in: W XVIII).
Vgl. zu Ruskin als Kunstschriftsteller: John D. Rosenberg, The Darkening
Glass : a Portrait of Ruskin’s Genius. — New York 1961; George P. Landow,
The Aesthetic and Critical Theories of John Ruskin. — Princeton, NJ 1971;
Paul L. Sawyer, Ruskin’s Poetic Argument : the Design of the Major Works. —
Ithaca, NY 1985; Michael Wheeler, Ruskin’s God. — Cambridge 1999.

662

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ruskins Sozialkritik beginnt mit seinen Arbeiten zur Kunst, als er die Mechanisie-
rung in der Neuzeit als Ende der freien Arbeit der Steinmetze analysiert. Seine
erste Reformrede 1857 verlangt, dal? die Nation Arbeitern eine Ausbildung und
Sicherheit im Beruf garantieren mul}, dafir werden sie sich paternal interference
unterwerfen. Ausgangspunkt ist Carlyles Botschaft in Past & Present, dal} die
hierarchische Gesellschaft des Mittelalters flr Arbeiter einen eigenen Platz vor-
sah, wahrend der moderne Marktkapitalismus sie mit Hungerldhnen, ohne Bildung
und ohne Sicherheit ausnutzt. Ruskin versuchte den sozialen Moralismus
Carlyles zu einem theoretischen Angriff auf die 6konomische Wissenschaft zu
formulieren, aber es blieb Moralismus. Ruskin bekampft das Konstrukt des homo
economicus als Basis der Wissenschaft der Okonomie. Ihm geht es um nationale
Okonomie, nicht um die private Kunst reich zu werden. Er verwirft jeden Wertbe-
griff, der nicht als Steigerung des Lebens bestimmt ist (,There is no wealth but
life“). Die Arbeiterfrage ist keine Frage der Verteilungsgerechtigkeit: moderne
Arbeit tétet und jeder Lohn dafir ist ungerecht. Die nationale Produktion mul} die
Produktion ,,of souls of a good quality” sein. Ruskin hat viele konkrete Vorschlage
vom Mindestlohn, Uber staatlichen allgemeinen Schulunterricht, staatliche Werk-
statten, staatliche Laden fur Qualitatsprodukte, berufliche Fortbildung und Alters-
versorgung, aber es geht immer um kreative Arbeit, die an die Produktion sinnvol-
ler Guter gebunden ist. Arbeitern steht Sicherheit gegen den Markt zu. Der Staat,
der den Arbeitern diese Sicherheit verschaffen kann, ware ein Staat, in dem allen
offentliche Amter zugeteilt werden; Adel, Kaufleute und auch Arbeiter werden wie
Inhaber von ihnen anvertrauten Amtern gesehen. Ruskins Interesse an Freiheit
oder Gleichheit ist gering, dieser utopische Staat ist sehr paternalistisch gedacht.
Aber wahre Herren wollen Uber tlchtige Leute herrschen, nicht Gber verarmte
und gedemdutigte. Ruskin hat zwanzig Jahre lang an die ,working men of Eng-
land“ geschrieben, aber er hat ihnen nie mehr als eine freiwillige Unterordnung
unter eine Elite bieten kénnen, die es so nicht gab und nie gegeben hatte.
Vgl. seine sozialkritischen Reden und Schriften der 1860er Jahre: Unto This
Last : four Essays on the First Principles of Political Economy (1860, Buch-
ausgabe 1862, in: W XVII); Munera pulveris : Six Essays on the Elements of
Political Economy, (1862-63, Buchausgabe 1872, in: W XVII, der Titel heilt
ungefahr: ,Geschenke des Staubes*); The Crown of Wild Olive : three Lec-
tures on Work, Traffic, and War 1866, in: W XVIIl); Time and Tide, by Wear
and Tyne : twenty-five Letters to a Working Man of Sunderland on the Laws of
Work (1867, in: W XVII); in den 1870er/1880er Jahren schrieb seine eigene
Zeitschrift Fors Clavigera : Letter to the Workmen and Labourers of Great Bri-
tain (gesammelt in: W XXVII-XXIX, der unlibersetzbare Titel greift auf Symbo-
le fur Starke zurlick). Zu Ruskin als Sozialkritiker: James Clark Sherburne,
John Ruskin or the Ambiguities of Abundance : a Study in Social and Econo-
mic Criticism. — Cambridge, Mass. 1972; Philippe Jaudel, La pensée sociale
de John Ruskin. — Paris 1972; P. D. Anthony, John Ruskin’s Labour : A Study
of Ruskin’s Social Theory. — Cambridge 1983; Paul L. Sawyer a.a.0. S. 159-
223 Wealth and Life; Judith Stoddart, Ruskin’s Culture Wars : Fors Clavigera
and the Crisis of Victorian Liberalism. — Charlottesville, Va. 1998; Willie
Henderson, John Ruskin‘s Political Economy. — London 2000; David M. Craig,
John Ruskin and the Ethics of Consumption. — Charlottesville, Pa. 2006.

663

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Problem der Ruskin-Lektlire ist, die Art seine Texte zu bestimmen. Er wurde
als Buldprediger verstanden. Oder als Utopist (freilich ohne Hinweise auf eine
Fortschrittsgeschichte, umso mehr auf Verfallsgeschichten). Er hat sich nach sei-
nem Landhaus als ,Don Quichotte von Denmark Hall“ bezeichnet und sich einen
Old Tory genannt — von der Art Walter Scotts oder Homers. Beides meint dassel-
be: eine Ritterlichkeit, von der durch den Verrat der Herren an den Arbeitern
nichts Ubriggeblieben ist. Ruskin fragt immer nach der Legitimitat von Institutio-
nen, sein Mafstab ist die urspriingliche Funktion, die Institutionen erfullen sollten:
Okonomie, die nicht fur das Leben produziert, und Politik, in der die oberen Stén-
de ihre Fuhrungsaufgabe nicht wahrnehmen, kénnen nicht legitim sein. Es gibt in
diesem Zeitalter des Historismus keinen Autor mehr, der noch so unverblimt
normativ denkt (auler Tolstoi). Er sucht in der Religionsgeschichte nach Spuren
einer Offenbarung der wahren Werte. Der Weisheitslehrer Salomon, der antike
Landwirtschaftsschriftsteller Xenophon, der zeitgendssische Schriftsteller und
Landgeistliche Jeremias Gotthelf kénnen Quellen fur das richtige Leben werden.
Zunehmend werden spatmittelalterliche Kunstgeschichte (St. Franziskus in den
Bildern Giottos, der HI. Georg in venezianischen Bildern) und Naturgeschichte zu
Quellen (der spate Ruskin schreibt Uber die Verdnderung der Wolken im 19.
Jahrhundert und Uber den moralischen Bedarf an Pflanzen und Vdgeln, eine Ver-
fallsform der Physikotheologie). Es ist eine typologische Methode, die bei Platon
und in der mittelalterlichen Theologie gewisse Vorbilder hat, aber dem 19. Jahr-
hundert véllig fremd geworden war. Die ganze Welt wird zu einem Zeichensystem
fur das gute Leben, das mihsam entziffert werden muf3: ,wise humanity“ spricht
die héchsten Wahrheiten in Bildern aus, die wie Traume vorkommen und ,to the
vulgar seam dreams only“ (Munera Pulveris, in: W XVII, 208). Fors Clavigera ist
ein langer Kurs in der Entzifferung der Menschlichkeit in Geschichte, Kunst und
Natur. Ruskin beruft sich auf ,our great teachers® Carlyle und Emerson (beide
freilich der Welt der Mammon-Verehrung bereits zu nahe). Er will Erzieher sein,
seine Utopie ist Erziehungsutopie. Time and Tide begrindet zugleich das Recht
auf Erziehung und die Pflicht zur Erziehung. Dieses Buch konnte noch wie ein
utopischer Plan klingen, Fors clavigera nur noch wie ein Produkt der Verzweif-
lung. Die Guild of St George war Ruskins Versuch, wenigstens in einem begrenzten
Rahmen einen Ort fir sein paternalistisches Erziehungsprogramm zu schaffen
(mit ihm als master und seinem Vermdégen als Anschub). Es war die letzte grofl3e
Kommune des Jahrhunderts der Kommunen (es gibt sie immer noch). Vgl. zu Rus-
kins Ideen-Typologie: George P. Landow, The Aesthetic and Critical Theories of John
Ruskin. — Princetin, NJ 1971; Michael Wheeler, Ruskin’s God. — Cambridge 1999. Zu
Ruskin als Erzieher: Sara Atwood, Ruskin’s Educational Ideals. — Farnham 2011.

Ruskin war der Erbe des seit den 1850er Jahren niedergehenden christlichen
Sozialismus und des Kreises um Carlyle. Zur Zeit seines Verstummens 1888
wirkte er wie ein Prophet aus einer langst vergangenen Zeit. Nach 1890 hat er
eine breite, aber sehr diverse Wirkung: Tolstoi, Monet, Hobson, Wilde, Rhodes,
Gandhi, Proust, Pound, Beard, Attlee. Orthodoxe ,Ruskinianer” hat es nicht gege-
ben. Frederick Harrison, der Comteaner, lobte als Prasident der Ruskin Union die
utopische Kraft, aber bedauerte, da® Ruskin zwar von Comte gelernt habe, daf3
es keine Okonomie ohne Gesellschaftslehre geben kénne, aber einfach kein

664

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Comteaner wurde. John Hobson, dessen haretische Okonomie Ruskin wohl eini-
ges verdankt, hat als Sekretéar der Ruskin Union einen eher skeptischen Bericht
geschrieben, ob man von Ruskin etwas Bestimmtes lernen kdnne. Ruskin wirkte
auf Okonomen mit historischer Methode (beispielsweise T. E. Cliffe Leslie), auf
Arbeiterbildungsbewegung, Kunsterziehungsbewegung, Kunsthandwerksbewe-
gung. Sein starker Einflul in Oxford auf kiinftige hohe Beamte brachte Ruskins
Themen in die britische Sozial- und Bildungspolitik. In den Anfédngen der Labour
Party war Ruskin wichtig (in einer Umfrage 1906 nannten die meisten Labour
Abgeordneten als ihren Inspirator nicht sozialistische Autoren, sondern den utopi-
schen Tory), aber man hat bezweifelt, daf er der etablierten Partei Lehren geben
konnte. Seine Anhdnger erwarteten keine geschlossene Lehre, sondern einen
moralischen Anstofl3. Hobson hat ihn einen Erzieher genannt. Gandhi, der 1908
Unto This Last u. d. T. Sarvodaya in Gujarati Ubersetzte (eher eine Paraphrase)
ist in seiner Kapitalismuskritik vielleicht der orthodoxeste Ruskinschiler, weil er
noch ein ungebrochenes Verhéltnis zur Tradition Platons, Carlyles und Ruskins
hatte, die falschen Verhaltnisse mit der Kraft der Wahrheit zu konfrontieren. Aber
auch Gandhi war kein Konservativer. Wer Ruskins Bilder einer wahren Gesell-
schaft und Okonomie wértlich nahm, muBte im 20. Jahrhundert Faschist werden
(wie Ezra Pound). Neuere Hinweise auf Ruskin konnten nur noch an bestimmten
Themen ansetzen, von Konsumethik (David M. Craig, John Ruskin and the Ethics
of Consumption 2006) bis Buchpreisbindung (Roland ReuR, Fors : der Preis des
Buches und sein Wert 2013). Vgl. zur Wirkung: Elizabeth T. McLaughlin, Ruskin
and Gandhi. — Lewisburg, Pa 1974; Ruskin and the Dawn of the Modern / ed. by
Dinah Birch. — Oxford 1999; Gill Cockram, Ruskin and Social Reform : Ethics and
Economics in the Victorian Age. — London 2007; Stuart Eagles, After Ruskin : the
Social and Political Legacies of a Victorian Prophet, 1870-1920. — Oxford 2011.

Bis heute wird Ruskin nebeneinander als heftiger Bellizist und als hartnackiger
Kritiker des Krieges bezeichnet. Dieser Widerspruch liegt nicht an einer betonten
Unklarheit Ruskins, gerade seine Aulerungen zum Krieg folgen seiner Ublichen
Methode: Er hat einen Begriff des wahren Krieges als ritterlichem Beistand und
verwirft den wirklichen Krieg, der mit seinem Urbild nichts mehr zu tun hat. Wie in
Wirtschaft und Gesellschaft soll entlarvt werden, dafl der wirkliche Krieg sich mit
Rechtfertigungen schmiickt, die nicht ihm gelten. Ruskin hat sich zu fast jedem
europdischen Krieg seiner Zeit, vom Kriegkrieg bis zum Deutsch-Franzésichen
Krieg, gedulert, immer ist es Kritik der britischen Non-Intervention. Seine Sorge
ist, dal} die Selbstsucht des kommerziellen Englands dessen Rolle als ritterlich
intervenierende Macht vernichtet (Krimkrieg: W V, 410-417 (der Schluf} von
Modern Painters lll, ein Buch, in dem eine solche Stellungnahme gewif} nicht
nahelag); Italien: W XVIII, 535-545, 1859; W XXXVI, 412-413, 1862; Schleswig-
Holstein: W XVIII, 548-549, 1864; Deutsch-Franzésischer Krieg: W XXXIV, 500-
502, vgl. auch den Beginn von Fors Clavigera Januar 1870, W XXVII, 11-12).
GroRbritannien mufd auch international konflikttréchtiges state-building anneh-
men; das Beispiel ist Hilfe fiir Griechenland, die aus Ricksicht auf RuRland unter-
lassen wurde (er kommt immer wieder darauf zuriick: W XVIII, 550-551, 1865;
Time and Tide, in W XVII, 449; und ganz am Ende noch einmal in The Storm-
Cloud of the Nineteenth Century 1884, in W XXXIV, 44). Auch Kolonialismus
kann als ritterliche Hilfe verklart werden: Er schreibt gegen Handelskriege und

665

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ausbeutung abhangiger Lander (W XVIII, 546-547, 1863; XXIl, 148-149, 1872;
XXXVII, 451, 1873; XXVIII, 105, 1874; XXIX, 212, 1877; XXXIII, 89, 1884) und
preist zugleich die Hilfe fur bedrangte indische Vélker (A Knight’s Faith : Passa-
ges in the Life of Sir Herbert Edwardes (1885), in: W XXXI, 377-510 eine Hagio-
graphie fir einen militéarischen Freund, der eine bedeutende Rolle in der Unter-
werfung und Regierung des Punjab gespielt hatte). Hinweise auf ein Kolonialpro-
gramm enthalten auch die Rede vor Artillerieoffizieren in Woolwich im Dezember
1869 (The Future of England, in: The Crown of Wild Olive, in: W XVIII, 513) und
seiner Antrittsvorlesung in Oxford Februar 1870 (in: W XX, 42-43), seine bekann-
te Agenda, da England durch seine aristokratische Elite wieder zu einem Land
des Friedens werden kénnte; es geht um Entdeckungen, Kampf gegen Naturkréaf-
te, Grindung von Industrien in einem geeigneten Klima und auch ,bringing our-
selves into due alliance and harmony of skill with the dexterities of every race,
and the wisdoms of every tradition and every tongue.“ Ruskin erwartet vom Krieg
einen Gewinn fir die Kunst; aber nicht aus einem agonalen Bedirfnis junger
Manner, sondern aus Verteidigung und Intervention fir eine gerechte Sache. Es
missen Ideenkampfe sein: Den Krimkrieg verteidigt er damit, dal® keine Nation
einen langen Frieden aushalt, aber das soll nur Nationen betreffen, die ihre Rech-
te verteidigen (der Typus ist Sparta vs. Persien). Kommerzielle Kriege in China
oder Japan bringen der Kunst nichts, versdumte Intervention in einem Ideenkrieg
(gemeint ist die fehlende britische Hilfe fir Polen) ist das Ende der Kunst (W XVIII,
546-547, 1863). Konzentriert hat Ruskin seinen Bellizismus in einem Exkurs zu
einem ikonographischen Text zur Goéttin Athene: Durch vice and injustice werden
auch kinftig immer neue Konflikte entstehen, die nur durch Schlachten entschie-
den werden kénnen, ,the keepers of order and law must always be soldiers.“ Es
bleibt wichtig zu wagen, zwischen Gut und Bdse zu entscheiden. Aber Athene,
die junge Kriegerin, haft den Krieg, der um seiner selbst wegen gefiihrt wird (The
Queen of the Air 1869, in: W XIX, 397-400; das ist die umfassendste AuRerung
zum Krieg abgesehen von der War-Rede).

Die originare Einsicht des Kriegskritikers Ruskin war die Verwandlung der Kriege
in der Gegenwart. Die Kriegskritik mul® als Teil seiner Kritik der kapitalistischen
Produktion verstanden werden: Die moderne Produktion von Waffen ist das Muster
einer Produktion ohne Wert, die Tod statt Leben férdert. Er protestiert gegen Oko-
nomen, die zwischen der Produktion von Pfirsichen und Bomben nicht unter-
scheiden kénnen. Gerechte Kriege kosten nicht viel. Er identifiziert Kriegskredite
als die Ursache der modernen Kriege, wahrend die Okonomen zwischen Zinsen
fur Gelder, die vor 50 Jahren in Munition gingen, und Geldern, die in der Gegen-
wart fUr produktive Arbeit ausgegeben werden, nicht unterscheiden konnen.
Wenn Kapitalisten keine andere Verwendung fir ihr Geld sehen, Gberzeugen sie
Bauern, daf} sie Gewehre brauchen, um einander tot zu schie3en. Dieser moder-
ne Krieg ist ein mechanisierter Krieg, in dem nicht l&nger Herren gegeneinander
antreten, sondern Bauern, Gewehrfabrikanten und Pulverchemiker. Dieser Krieg,
in dem sich nicht die menschlichen Qualitdten der Nationen vergleichen, sondern
der Reichtum der Nationen, mul verworfen werden. Bis in die Zeit des Ersten
Weltkrieges wurden dem mechanisierten Krieg weiter heroische Qualitaten zuge-
schrieben. Ruskin mit seinem Sinn fir Heroismus, hatte dem immer widerspro-
chen (und suggeriert, dall der gerechte Krieg nicht nur ohne Kriegsanleihen, son-

666

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dern auch ohne moderne Waffen auskommt). Die klassischen Stellen, die Ruskin
selber noch bis 1885 zitieren wird, stehen bereits 1862 in Unto This Last (W XVII,
103-104) und 1872 in der Buchausgabe von Munera Pulveris (W XVII, 142). Rus-
kins Anlaufe zu einer Analyse des Jingoismus setzen daran an, daf? die Kapitalisten
nur deshalb Kriege finanzieren und fiir Kriege produzieren kénnen, weil ,die Bau-
ern” oder der ,civilized mob® Uberredet wurden. Die Rolle von Propaganda, Kabi-
netten oder ,passion of the populace* wird nicht geklart (vgl. W XVII, 381, 1867;
XVII, 142, 1872; XXVIII, 639, 1876; XXXIV, 525, 1876).

Frieden ist bei Ruskin positiver Frieden, nur die Reform der gesamten ékonomi-
schen und politischen Ordnung kénnte den Frieden bringen. Frieden ist das Gegen-
teil zu der modernen Unordnung und damit zum Kapitalismus. Viele seiner Texte
enden mit einer Vision des Friedens, der in der Gegenwart unmdglich geworden
ist: Modern Painters 1860, in: W VII, 460 (eine religiése Formulierung seines Pro-
testes gegen Konkurrenz, Streit, Rivalitat und die Hoffnung auf Macht statt auf
Liebe); Unto This Last 1862, in: W XVII, 112-113 (Beilegung von Streit reicht
nicht, peace-creators missen givers of calm sein, die zuerst calm empfangen
haben; das kann der Handel nicht leisten, denn er ist ,essential restless — and
probably contentious®); der Vortrag Traffic 1864, in: The Crown of Wild Olive, in:
W XVIII, 458 (einem ,honest and simple order of existence” folgen und der Weis-
heit, deren Wege Frieden sind); der Vortrag Work 1865, in: The Crown of Wild
Olive, in: W XVIII, 427-432 (nur mit dem Charakter eines Kindes kann man das
Reich Gottes erlangen, nicht durch die neueste Waffentechnik). Eine seiner Frie-
densstrategien ist Freihandel als eine Vision, dall jedes Land seine eigene natio-
nale Produktion hat und daR friedliches Zusammenleben der Vélker als Aus-
tausch ohne Konkurrenz und Unterbietung mdéglich ist (Unto This Last, in: C XVII,
72; Time and Tide, in: W XVII, 317-318). Der positive Frieden folgt aus seiner
Idee der humanen Produktion. Die Arbeiter weist er an, lieber zu sterben, als in
der RuUstungsindustrie zu arbeiten, eine Anwendung seines Grundsatzes, dafl
Arbeit gute Arbeit sein muld (Fors clavigera 7, Juli 1871, in: W XXVII, 129-130).
Friedensstrategie ist auch Ruskins Forderung, dal es neben soldiers of the sword
auch soldiers of the plough geben soll: Die Regierung muf3 die Aufgaben des Frie-
dens so ernst nehmen, wie sie die des Krieges nimmt, so dal} auch zivile Berufe
eine Beschaftigungssicherheit erhalten, wie der Beruf des Soldaten sie hat (A Joy
for Ever, in: W XVI, 26; Unto This Last, in: C XVII, 75; Time and Tide, in: C XVII,
463). Man kann hier eine Quelle von Ruskins Friedensstrategien erkennen: die
fourie-ristisch-saint-simonistische Idee der industriellen Armeen (siehe Bd. I, 460-
464 und in diesem Band bei Saint-Simonisten). Auch bei Ruskin hat diese Idee
kolonialistische Konnotationen einer allgemeinen Urbarmachung der Erde.

Eine spezialisierte Friedenserziehung kennt Ruskin nicht, der Friede wirde kom-
men, wenn die Erziehung geférdert wirde und die Kardinaltugenden wirklich
gelehrt wirden. Alle Streitigkeiten kdnnten friedlich beigelegt werden, wenn eine
ausreichende Zahl von Menschen gelernt hat, sich den Prinzipien der Gerechtig-
keit zu unterwerfen, der Krieg benétigt dagegen einen ausreichenden Anteil von
Leuten, die einen Streit nur durch Gewalt entscheiden kénnen. Er geht dazu Uber,
die europédischen Kriege nicht l&dnger als Verteidigungskriege zu akzeptieren,
sondern durch das Sicherheitsdilemma zu erklédren: der Krieg kommt aus dem

667

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MiRtrauen (Munera Pulveris 1862, in: W XVII, 285-286). Das Zeitalter, in dem
Nationen wie Rauber Gbereinander herfallen, ist vorbei oder geht wenigstens zu
Ende. Wenn Nationalverteidigung kein aktuelles Problem mehr ist, dann kann
Nationalerziehung den Frieden bringen (Time and Tide 1867 ,W XVII, 447-448). In
Sesame and Lilies variiert Ruskin 1865 seine Formel von Armeen des Pfluges
und Armeen des Schwertes: wenn Bauern an Bichern statt Bajonetten gelibt
wirden, sind ,armies of thinkes, instead of armies of stabblers* méglich. Aber er
bezweifelt, dal® der kapitalistische Reichtum eher Literatur als Krieg unterstutzen
wird (W XVIII, 103). Auch hier zeigt sich ein eurozentrischer Nationalismus: Rus-
kins nationale Vision ist ein England mit héherer Bildung und wiederhergestellter
Umwelt, nach Eisen graben soll ,some inferior race in this world.“ Nur diese natio-
nale Vision kann die Aufgabe der Kunsterziehung bestimmen, aber unter heuti-
gen Bedingungen ist diese Vision nicht zu verwirklichen (On the Present State of
Modern Art 1867, in: W XIX, 228-229). Ruskins bedeutendster Versuch einer Art
Friedenserziehung war seine Rede vor den Kadetten der Militdrakademie 1866
(unten referiert). Was aus den Windungen des Textes sichtbar ist, hat Ruskin
noch einmal in seinem Nachwort 1873 klargemacht: Es ein Beispiel der Erziehung
der jungen Kriegsliebhaber. Im 19. Jahrhundert ist Ruskin neben Tolstoi, dessen
Krieg und Frieden zu dieser Zeit erschien, Hauptvertreter dieser platonischen
Friedenspédagogik der Entwéhnung von der Liebe zum Krieg. Die War-Rede ist
der einzige langere Text Ruskins zum Frieden und erstaunlich viele seiner The-
men der 1860er Jahre werden hier beriicksichtigt. Im Nachwort 1873 macht Rus-
kin auch den Aufbau dieser Rede deutlich. Es ist eine Phdnomenologie des Krie-
ges, nicht viel anders als bei Emerson oder Proudhon. Aber wahrend diese Zivili-
sationstheorien haben, die aus dem Bellizismus der Erscheinungen des Krieges
herausfuhren, hat der konservative Kritiker nur eine Verfallsgeschichte. Ruskin
besteht darauf, dafd nicht sein Urteil Uber den Krieg widersprichlich sei, vielmehr
seien die Tatsachen zu vielfaltig und zu widersprichlich. Bei anderen Themen
habe er schweigen kénnen, bis er sein Urteil kldren konnte, aber beim Krieg haben
die Zeitumstande ein rasches Urteil erzwungen.

Ruskin gibt uns gelegentliche Hinweise auf sein ungeschriebenes Buch Uber den
Krieg. Er war von Carlyles Geschichte Friedrichs II. beeindruckt: Die PreuRische
Monarchie wird zum Muster fir die Parallelitit von Armeen des Schwertes und
Armeen des Pfluges, die Guild of St. George hat er zun&chst als einen Ort gedacht,
der in England einen Ersatz flr preuRische Staatsmaximen bieten kénnte (Brief
an einen Journalisten, 20. August 1870, W XXXVII, 15). Den preuBischen Sieg
Uber Frankreich sah Ruskin zun&chst als Teil dieser Erfolgsgeschichte, gegen die
Annexion von Elsaf’ und Lothringen protestierte er (offener Brief vom 7. Oktober
1870, in dem Ruskin einen Frieden verlangt, auf den Frankreich mit Ehre einge-
hen kann, W XXXIV, 500-502; dort und am Beginn von Fors Clavigera im Januar
1871 (W XXVII, 11) kritisiert er die britische Regierung, fir ihren mangelnden
Druck auf PreuRen). In dem Anhang zur erweiterten Ausgabe von The Crown of
Wild Olive 1873 werden Exzerpte aus Carlyles Buch abgedruckt, das Material,
das Ruskin analysieren wollte und bei dem er nicht zu einem klaren Urteil kam.
Tatsachlich ist sein Urteil deutlich: Friedrich war ein groRer Kénig, fur das, was er
im Frieden zum Neuaufbau seines ruinierten Landes tat; hatte er es nicht vorher
im Krieg ruiniert, wére er ein grofierer Kénig gewesen. Der preuische Aufstieg

668

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

war zu sehr mit moderner Militartechnik und Disziplin verbunden, als dal} er flr
Ruskins Ritterlichkeit stehen konnte (Appendix: Notes on the Political Economy of
Prussia, in: 1873 ed., W XVIII, 515-533). Im néachsten (und letzten) Hinweis auf
dieses Buchprojekt wird aus seiner geplanten Apologie der protestantischen
Familie eine Klage Uber die Deutschen als Vernichter von Kunst in Frankreich
und ltalien. Auch durch Bildung kénnen sie ihre Selbstsucht nicht Gberwinden.
Weil sie den mittelalterlichen Katholizismus nicht verstanden, hat ihre Reformati-
on nur zerstoért. Auch bei Ruskin hatte nach 1870 eine Theorie des Krieges und
des Friedens eine Theorie Deutschlands werden mussen. Ruskins Absage an
sein Buch Uber Preuen und seinen Soldatenkdnig ist ein Schliissel zu seinem
Spéatwerk: Er wendet sich von den konservativen Utopien ab und sucht in der
mittelalterlichen Bilderwelt Typologien fir seine Reform und seine St.-Georgs-
Gilde (Fors Clavigera 40, April 1874, in: W XXVIII, 68-70).

Hinweise zum Krieg bei Ruskin: John A. Hobson, John Ruskin, Social Refor-
mer. — London 1898. — S. 321-325 (Hobson verbannt den Kommentar zur
War-Rede in einen Anhang — wegen dem ,merkwirdigen Lob*“ des Krieges,
obwohl er sieht, daR es vor allem um Freiheitskriege geht, die er auch nicht
verwirft; der Kritiker des Jingoismus des Burenkrieges, sah in Ruskin einen
Vorlaufer); James Clark Sherburne, John Ruskin or the Ambiguities of Abundance
a.a.0. S. 196-208 War and Empire (der ausfiihrlichste Uberblick tiber die Wand-
lungen von Ruskins Haltung zu Krieg und Frieden, eine Sammlung von Stel-
len, deren Interpretation v.a. im Empire-Abschnitt nicht immer sicher ist);
Daniel Pick, War Machine : the Rationalization of Slaughter in the Modern
Age. — New Haven, Conn. 1993. — S. 65-74 Ruskin and the Degradation of
True War (guter Kommentar zur War-Rede, aber zu sehr auf diesen Text
beschrankt). John MacKenzie sieht Ruskin als eine zentrale Figur in der Ein-
stimmung GroRbritanniens auf den Kolonialkrieg, seine Sicht des Krieges in
den beiden Reden in Militarinstitutionen in Woolwich sei ,a moral and chivalric
framework for colonial war“ (Einleitung zu Popular Imperialism and the Military
1 1850-1950 / ed. by John M. MacKenzie. — Manchester 1992). Das ist nicht
falsch, aber gewil3 zu undifferenziert und versdumt so die wichtigere Frage
danach, wie auf den Kolonialkrieg eingestimmt wurde.

W = The Works of John Ruskin : Library Edition. — London 1903-1912. — 39 Bd.
Die Reformschriften wurden 1994 in sechs Banden u.d.T.: The Social and Eco-
nomic Works of John Ruskin nachgedruckt.

War : Lecture Delivered at the Royal Military Academy, Woolwich, 1865
gedruckt in: The Crown of Wild Olive : three Lectures on Work, Traffic, and
War. - London : Waverly 1866

Neudruck in: The Works of John Ruskin : Library Edition. — London : Allen
vol. 18 (1905) S. 459-493

Deutsche Ubersetzung: Krieg, in: Der Kranz von Olivenzweigen : vier Vor-
trage uber Industrie und Krieg / deutsch von Anna Henschke. — Leipzig :
Diederichs, 1901 (Ausgewdahlte Werke ; 3) S. 127-190

Kunst und Krieg haben durchaus miteinander zu tun: die Kulturgeschichte zeigt,
dalR weder friedliche Hirtengesellschaften, noch Handelsgesellschaften grof3e

669

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kunst hervorgebracht haben, sondern nur kriegerische Gesellschaften. Eine Aus-
nahme sei Rom, die kriegerischste aller Nation, die den Krieg zu sehr vom prakti-
schen, zu wenig vom poetischen Gesichtspunkt gesehen hat. Seit dem Ende des
Mittelalters geht die groRe Kunst zuriick. Es stimmt nicht, daR alle guten Dinge
mit dem Frieden zusammengehen: statt mit Wissen, Wohlstand und Zivilisation
ist der Frieden mit Sinnlichkeit, Selbstsucht und Tod verbunden. Aber die Vorteile
des Krieges gelten nur fir einen bestimmten Typ Krieg: einen Krieg, der nicht
zerstort, sondern die natirliche Ruhelosigkeit und Kampfliebe der Menschen zu
einem schénen (wenn auch gefahrlichen) Spiel diszipliniert im Kampf gegen Ubel.
Zu solchen Kriegen sind alle Menschen geboren, aus solchen Kriegen sind durch
alle bisherigen Zeitalter hindurch die heiligsten Empfindungen und die héchsten
Tugenden erwachsen. Ruskin unterscheidet drei Kriegstypen: den Krieg als Spiel,
den Krieg zur Eroberung, den Krieg zur Verteidigung. Der Krieg als Spiel ist legi-
tim unter der Bedingung, daR die Herren personlich kdmpfen. Die Menschheit ist
schon immer in zwei Klassen geteilt, MURigganger und Arbeiter. Alle Arbeiter,
darunter z&hlen auch die verantwortungsbewufRten Kdnige, lehnen den Krieg ab.
Wenn dieser Krieg stellvertretend durch Bauern gefiihrt wird und nur ein Wettbe-
werb zwischen den Gewehrfabrikanten und Pulverchemikern beider Seiten ist,
kann er keinen Nutzen fir die Kultur haben. Die Argumente, die gegen den Krieg
angefiihrt werden koénnen, sind tatsachlich Argumente gegen den modernen
chemischen und mechanischen Krieg. Der Krieg zur Eroberung ist der haufigste
Krieg, den Kénige und Vélker fuhren. Das liegt an den falschen Propheten des
Eigennutzes. Tatsachlich ist Eroberung eine schlechte Staatskunst: Es kommt
nicht auf die Menge der Untertanen und die Ausweitung des Territoriums an,
sondern auf die richtige Gesinnung der Untertanen. Wahre Macht kommt aus
Gute und Gerechtigkeit der Regierung. England hat viel von seinem Ansehen als
ritterliche Nation verloren, weil es aus Gewinnsucht die falschen Kriege gefiihrt
und die richtigen unterlassen hat. Das Prinzip der Nicht-Intervention hat es
selbstslichtig gemacht. Die jungen Manner, die Soldaten werden, denken aber
am meisten an den Verteidigungskrieg. Ruskin warnt seine adeligen Zuhérer, daf
sie, die zu stolz sind, shopkeeper zu werden, Sklaven der shopkeeper werden.
Sie mussen ihre Flihrungsrolle wahrnehmen, damit das Land verteidigungswurdig
bleibt. England war groR ,while her fields were green and her faces ruddy.* Am
Ende wendet sich Ruskin an die Frauen. Sie haben den grofiten Einflul} auf die
Ménner und tragen deshalb Schuld daflr, da® Schwerter nicht zu Pflugscharen
umgeschmiedet werden. In dem Moment, in dem sie ihr Mitgefiihl auf die im Krieg
sterbenden Bauern ausweiten wiirden, wére der Krieg zu Ende. Sie missen ihren
So6hnen beibringen, dal® Tapferkeit Angeberei von Narren ist, wenn sie nicht von
Gerechtigkeit und Gottesfurcht bestimmt ist.

5.2.5 Thomas Hill Green

1836-1882. Seit 1866 Dozent am Balliol College, seit 1878 Professor fur Moral-
philosophie in Oxford. Stadtverordneter in Oxford. Zur Biographie: R. L. Nettle-
ship, Memoir, in: CW lII, xi-clxi.

670

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Green war einer der ersten britischen Idealisten. Seine Metaphysik, die nur als
einleitender Teil seiner Prolegomena to Ethics (posthum 1883, jetzt in: CW V)
entwickelt wurde, ist ein Versuch, eine nicht-naturalistische Ethik zu begriinden,
weil er Empirismus, Utilitarismus, Positivismus, Evolutionstheorie, Kulturgeschich-
te nicht zutraut, eine Ethik zu formulieren. Es ist eine Ethik der self-realisation
durch Charakterbildung und der Unterschied zu John Stuart Mill oder zu dem
befreundeten Henry Sidgwick ist nicht groR, aber Green besteht darauf, dal® nur
ein idealistischer Ansatz diese Transformation des Utilitarismus schaffen kénnte.
Moral soll eigene Ziele, die potentiell von Trieben abhangig sind, durch Ziele erset-
zen, von denen angenommen werden kann, dal sie gemeinsame Ziele einer
Gruppe von Menschen und potentiell der Menschheit sein kdnnten. Ein freier
Willen kann nur ein Willen sein, der nach selbst gegebenen Geboten handelt, die
putativ universale Gebote sein miissen. Greens Ethik ist eine Variante der kantiani-
schen Ethik und der kategorische Imperativ ist, wie bei Kant, der einzige Imperativ
der Ethik, der theoretisch feststeht. Die von Green vorausgesetzte Metaphysik
variiert Kants Postulate der praktischen Vernunft. Er benétigt ein ewiges Bewul3t-
sein (consciousness, mind, spirit), das sowohl das Vorbild der zu entwickelnden
Personlichkeit sein soll, wie das Reich Gottes, dessen Teil wir sind. Die self-
realization ist die Verwirklichung des Géttlichen in uns (Uber das wir bisher nur in
Negationen reden kénnen). Es ist sowohl ein individueller Prozel3 der Charakter-
bildung wie ein welthistorischer Proze3 der Werteentwicklung, in dem immer
mehr Bereiche dem Gewissen unterworfen werden und eine immer weitere
Gemeinschaft als von unseren moralischen Zielen betroffen angesehen wird. Die
englische Tradition hatte Probleme, Greens Entwicklung vom personal good zum
common good zu verstehen, weil sie viel stérker in einem Gegensatz von egoisti-
schen Interessen und Kollektivismus denkt; dem Philosophen der self-realization
wurde vorgeworfen ein Philosoph der Anpassung zu sein. Auch seine Metaphysik
des Geistes wurde als Vermischung mit Religion getadelt, ihr Gott sei nur ein
deus ex machina. Noch die neueren, philologisch sonst verlaf3lichen Kommentare
zu Green neigen dazu, diese Postulate herabzuspielen (PE §§ 180-191 The Per-
sonal Character of the Moral Ideal ist wenig kommentiert worden). Das Problem
einer gegenwartigen Rezeption Greens ist dasselbe wie das einer Rezeption
Kants: wir missen begreifen, warum diese metaphysischen Konstrukte als nétig
erschienen, und wir missen entscheiden, ob sie in eine Philosophie der univer-
sellen Kommunikationsgemeinschaft transformiert werden kdnnen (Comtes
Humanitat hat Green nicht getraut).
Vgl. zur Philosophie Greens: G. F. Barbour, Green and Sidgwick on the
Community of the Good, in: Philosophical Review 17 (1908) 149-166; Jean
Pucelle, La nature et I'esprit dans la philosophie de T. H. Green : la renais-
sance de I'ldealisme en Angleterre au XIXe siecle. — Louvain 1960-68; The
Philosophy of T. H. Green | ed. by Andrew Vincent. — Aldershot 1986; Geoff-
rey Thomas, The Moral Philosophy of T. H. Green. — Oxford 1987; Maria
Dimova-Cookson, T. H.Green’s Moral and Political Philosophy : a Pheno-
menological Perspective. — Basingstoke 2001; T. H. Green : Ethics, Metaphy-
sics, and Political Philosophy | ed. by Maria Dimova-Cookson and W. J. Man-
der. — Oxford 2006; Colin Tyler, The Metaphysics of Self-realization and Free-
dom. — Exeter 2010.

671

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Greens politische Theorie, die in Lectures on the Principles of Political Obligation
(posthum 1886, jetzt in: CW II, 334-553 und Harris/ Morrow S. 13-193) entwickelt
wurde, muf’ verstanden werden aus der Ethik der gesellschaftlichen Entwicklung
eines common good. Ihm geht es um Befahigungen zur Moral. Im Gegensatz zur
Naturrechtstradition, die angeborene Rechte des Individuums annimmt, sie aber
nur durch einen Machtstaat begrenzt bewahren kann, sind bei Green Rechte
durch die Geselligkeit des Menschen gegeben: Allen, die als Mensch unter Men-
schen leben kdnnen, missen gleiche Rechte eingerdumt werden. Das common
good mufd eine Realitdt werden, der kategorische Imperativ braucht eine reale
Basis. Rechte sind ein Freiheitsspielraum auf Gegenseitigkeit, eine Macht, die
den Mitgliedern einer Gesellschaft die Féhigkeit geben soll, ihre eigene Version
des idealen Gutes zu entwickeln. Zwar gehen Rechte bei Green aus der geselli-
gen Menschennatur hervor, aber sie sind nicht vom Anfang der Geschichte an
fertig gegeben, sondern werden in einem langen historischen Prozel3 von der
frlhen Staatsbildung bis zu den neuen Komplexitdten der modernen Gesellschaft
ausgehandelt und erkdmpft. Der Staat ist flir Green Diener dieses gesellschaftli-
chen Prozesses. Legitim sind nur Staaten, die auf einem gesellschaftlichen Kon-
sens beruhen (Green bescheinigte deshalb dem gréRten der zeitgendssischen
Staaten, RuBland, daf® er nur aus Hoflichkeit ein Staat genannt werde). Aufgabe
des Staates ist, die Entwicklung der gesellschaftlichen Rechte zu schiitzen und
zu férdern. Staat und Gesellschaft kdnnen niemandem einen Charakter geben,
aber die Charakterentwicklung zum common good ist nur in einer Gesellschaft
maoglich, die self-realization begunstigt. Green wurde so zu einem frilhen Theore-
tiker des Sozialstaates, man hat das Sozialliberalismus oder liberalen Sozialis-
mus genannt (,sozialistisch meint Begrenzung des Erbrechtes und Nationali-
sierung des Grundbesitzes). Es ist eine antilibertdre Theorie: Wenn Freiheit ein
so hohes Gut sein soll, muf} sie einen positiven Inhalt haben; es reicht nicht Skla-
ve der Natur zu werden, weil man nicht Sklave von Menschen werden will. Auch
Eigentum ist eines der Rechte, die auf dem gesellschaftlichen Willen, den Indivi-
duen Macht zu geben, beruhen. Gegen die Auswiichse des 6konomischen Indivi-
dualismus ist aber zurzeit mehr Staatsintervention nétig. Theoretisch soll der
Staat als Machtentfaltung absterben, wenn die Moralentwicklung diese Staatsge-
walt Uberflissig gemacht hat. Green ist aktiver Politiker geworden (das konkrete
common good kann nur von Birgern befordert, nicht von Philosophen bestimmt
werden). Seine Themen waren Schulpolitik und Alkoholregulierung, hier sah er
die groRten Hindernisse fir den Weg zum common good.
Vgl. zu Green politischer Philosophie: Paul Harris, Moral Progress & Politics :
the Theory of T. H. Green, in: Polity 21 (1988/89) 538-562; Peter Nicholson,
The Political Philosophy of the British Idealists. — Cambridge 1990. — S. 54-
197; Colin Tyler, Civil Society, Capitalism and the State. — Exeter 2012. Zu
Green als Politiker vgl. Colin Tyler, T. H. Green, Advanced Liberalism and the
Reform Question 1965-1876, in: History of European Ideas 29 (2003) 437-458
und die politischen Reden, von denen eine Auswahl gesammelt ist in CW V,
225-409. Die theoretische wichtigste politische Rede ist: Lecture on Liberal
Legislation and Freedom of Contract 1882, in: CW lll, 365-386 und Har-
ris/Morrow S. 194-212.

672

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Greens Wirkung im spaten 19. Jahrhundert wird als sehr bedeutend eingeschatzt,
war aber diffus. Er hat eine Bedeutung fur den Ubergang der Philosophie an briti-
schen Universitdten vom Grundstudium zur Fachwissenschaft und fir Jahrzehnte
sind britische Universitatsphilosophen (viele waren seine Freunde und Schiler)
damit beschéftigt, die von Green skizzierten Ansétze in eine Form zu bringen, die
verteidigt werden konnte. Eine orthodoxe Schule Greens gab es nie. Fir Oxforder
Studenten, die nach einem sozialen Engagement suchten, war er als idealisti-
scher Philosoph und radikaler Politiker ein charismatischer Lehrer, aber es ist
schwierig festzustellen, was von Green tatséchlich gelernt wurde. Man hat die
Spuren Greens im spaten 19. Jahrhundert in der Sozialarbeitsbewegung und den
Ethischen Kirchen und Gesellschaften, bei Liberalen und Labour (aber auch bei
konservativen Denkern) gefunden. Die Historiker von New Liberalism und ethi-
schem Sozialismus sind jedoch skeptischer geblieben. Zur Wirkung in der briti-
schen Philosophie: W. J. Mander, British Idealism : a History. — Oxford 2011. Zur
Wirkung auf politische Bewegungen: Andrew Vincent/Raymond Plant, Philoso-
phy, Politics and Citizenship : the Life and Thought of the British Idealists. —
Oxford 1984; Matt Carter, T. H. Green and the Development of Ethical Socialism.
— Exeter 2003; Denys P. Leighton, The Greenian Moment : T. H. Green, Religion
and Political Argument in Victorian Britain. — Exeter 2004. Mit dem Ersten Welt-
krieg war seine Wirkung vorbei. Gerade die Professionalisierung der Philosophie
zwischen den Wissenschaften, die Green beftrdert hatte, hat den Idealismus an
britischen Universitaten langfristig marginalisiert. Die Erinnerung an Green diente
noch zur Abgrenzung, etwa in Isaiah Berlins Unterscheidung von negativer und
positiver Freiheit, in der Green fur die verurteilte positive Freiheit steht (1958).
Eine der ersten groRen Monographien zu Green war ein Unternehmen der Histo-
risierung: verstehen, warum eine Lehre, die uns so wenig zu sagen hat, so be-
deutend sein konnte (Melvin Richter, The Politics of Conscience : T. H. Green
and his Age. — London 1964; die Antwort im Stil der Zeit war: Religionsersatz).
Das hat sich seit den 1980er Jahren gedndert. Das Interesse kam aus der
(Selbst-)Kritik des Liberalismus, aus dem Bedarf an einer Sozialphilosophie, die
kommunitaristische Anséatze fundieren kdénnte und doch eine unbezweifelt liberale
Herkunft hat. Dieses Interesse ist immer beschrénkt geblieben auf englischspra-
chige Lander ohne jungere idealistische Tradition, auch dort blieb die Wirkung
gering (verglichen mit der Rezeption kontinentaler Philosophien von zweifelhaf-
tem Liberalismus). Auch der Versuch, Green einen Platz in der Tradition von New
Labour zu geben (der zitierte Autor Matt Carter war 2003-2005 Generalsekretar
der Labour Party), war nicht erfolgreicher als vergleichbare franzésische Bemuhun-
gen um franzoésische Solidaristen des 19. Jahrhunderts. Eine Wirkung auf Dis-
kussionen der Gegenwart hatte am ehesten Greens Theorie der gesellschaftli-
chen Konstitution von Rechten, aber, wie zu erwarten war, mit einer Verkirzung
des idealistischen Begriindungszusammenhangs, vgl. von den vielen Arbeiten
von Rex Martin: T. H. Green on Individual Rights and the Common Good, in: The
New Liberalism : Recovering Liberty and Community | ed. by Avitai Simhony and
David Weinstein. — Cambridge 2001. — S. 49-68; Human Rights and the Social
Recognition Thesis, in: Journal of Social Philosophy 44 (2013) 1-21; dagegen mit
einem Hinweis auf Greens eigenen Begriindungszusammenhang: Gerald F.
Gaus, The Rights Recognition Thesis : Defending and Extending Green, in: T. H.

673

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Green : Ethics, Metaphysics, and Political Philosophy | ed. by Maria Dimova-
Cookson and W. J. Mander. — Oxford 2006. — 209-235.

Es gibt bei Green einen doppelten Bezug zu internationalen Beziehungen und
Frieden. Einmal einen kosmopolitisch idealistischen, der an die Universalisierung
der Werte und Rechte anknlpft, zum andern einen, der von der historischen
Ruckstandigkeit der Staaten hinter diesem Ideal ausgehen muR. Es ist ein mora-
lischer Imperativ, da® common good uber die Gemeinschaft des Staates hinaus
entwickelt werden mul. Es gibt eine potentielle Pflicht ,of every man to every
men.“ Diese theoretische Diskussion der Rechte und Pflichten in der Menschen-
gesellschaft in Prolegomena ist unten referiert. Sie mul notwendig erganzt wer-
den um die Darstellung des historischen Fortschrittes von den Griechen, die noch
keine Universalisierung von Pflichten kannten, bis zu einer Gegenwart, in der
jede Einengung von Pflichten durch Staatsgrenzen zu einer Pflichtverletzung
geworden ist. Diese Geschichte nimmt einen grofRen Teil von Prolegomena ein.
Green ist nicht so naiv anzunehmen, dal® die Ausweitung der Gesellschaften nur
ein geistig-moralischer Prozel® gewesen wére. Handel und Eroberung haben ihre
Rolle gespielt; aber Handel und Eroberung sind zu selbstsiichtig, als daf sie eine
human brotherhood schaffen kénnten. Zu den Interessen der Handler und Erobe-
rer mufd ,the interest in being good and doing good“ kommen (PE § 281). Die
Universalisierung der Moral zeigt sich in der Neudefinition der Tugend der
Tapferkeit: heute ist von dieser Tugend der Dienst fir Kranke und Unwissende
geblieben (PE § 258). Das Moment des Abenteuers ist deutlich geringer als bei
William James, der daflir die Rede von einem moral equivalent of war aufbrachte.
Greens Selbstmoralisierung des Menschen nach dem erst zu schaffenden Bild
Gottes ist gewil® nicht als Umerziehung von Kriegsliebhabern gedacht. Bereits in
der Moraltheorie in Prolegomena geht Green davon aus, dal® die Entwicklung der
Moral in einer nationalen Gesellschaft stattfinden muR (PE § 184), aber erst in
der politischeren Argumentation in Lectures on the Principles of Political Obliga-
tion macht der Anhanger Mazzinis klar, daf3 der Nationalstaat keine quantité nég-
ligeable ist. Green ist sich klar, dal eine kosmopolitische Ethik durch eine politi-
sche Theorie der internationalen Beziehungen erganzt werden muf3. Greens
zweiter, politischer Ansatz der Internationalen Beziehungen geht von der Qualitat
der staatlichen Institutionen aus. Der Nationalstaat ist die einzige legitimierbare
Form eines Staates, denn fir den Prozel3 der Entwicklung des common good
werden nicht einfach loyale Untertanen benétigt, sondern intelligente Burger. Die
dafiir nétige patriotische Leidenschaft ist erst bei einer Bindung der Gesellschaft
durch Gemeinsamkeit des Territoriums, Erinnerungen und Traditionen, Weisen
zu fuhlen und zu denken, Sprache und Literatur erreichbar (LPPO §§ 122-123).
Er bezweifelt, dal das russische und das osmanische Reich Staaten genannt
werden kénnen (LPPO § 132 und § 168). Der Weg zum Internationalismus muf}
Uber den Nationalstaat laufen. Seine theoretische Aussage zum Krieg bringt
Green in einer Kritik Spinozas unter, es ist eine negative Einsicht: Feindschaft
zwischen den Staaten kann nicht als unausweichlich gelten. Aber auch seinen
Friedensbegriff verdankt er Spinoza: ,virtue based on strength of mind“. Ein
Machtstaat ist dazu nicht féhig (LPPO §§ 34-35). Green ist in der Doppelheit von
Moralentwicklung und Staatsentwicklung Kants Friedenstheorie nahe. Aber bei
Green beruhen die kiinftigen internationalen Beziehungen viel weniger auf inter-

674

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nationaler Organisation als bei Kant. An die Stelle internationaler Verstaatlichung
ist der lange Prozel3 der Anndherung an ein gemeinsames Rechtsbewulitsein
getreten. Damit meint Green einerseits die Anerkennung von Rechtsgleichheit
Uber Grenzen hinweg, was Gegenstand des internationalen Privatrechts ist
(LPPO § 141), anderseits das Streben nach Unparteilichkeit in Konflikten zwi-
schen Staaten. Ein internationaler Gerichtshof kann erst am Ende stehen, nicht
am Anfang. Aber der Krieg verhindert, dal} die Rechtsgesellschaft weiterentwi-
ckelt wird. Nationen sind nicht ideale Staaten, sondern haben Leidenschaften
(durchaus ein Beitrag zur Debatte Gber die Situation seit 1870), deshalb werden
alle Streitfragen zwischen Nationen vom nationalen Standpunkt hergesehen. Wie
bei Kant ist die Demokratie ein Mittel gegen die Boshaftigkeit der Staaten. Hans
Morgenthau hat Green als einen Ahnen des demokratischen Friedens identifiziert
(Scientific Man vs. Power Politics. — Chicago 1946. — S. 65). Aber bei Green wird
klarer als bei Kant, da der Weg zum Frieden nicht eine Aktion verstandiger Teu-
fel sein kann. Der Organisation mul® Moral vorausgehen. Ein Vorldufer einer Wis-
senschaft Internationaler Beziehungen kann Green nicht sein. Aber auch er denkt
die Ausweitung des common good Uber Staatsgrenzen wenig idealistisch: die
Burger schrecken vor Verlusten durch Internationalismus zuriick. Das erinnert
durchaus an Momente bei Kant, aber Green macht hier den Unterschied von
common interest und common good nicht zum Thema. Der Mazzinist Green ana-
lysiert den gegenwartigen Stand, in dem dynastische Herrschaften sich gegen
wahre Staaten halten kénnen und auch England sich in die Welt der dynasteia
hineinziehen laRt. Es gibt zu viele ,Quasi-Staaten” gerade unter den GroBmaéch-
ten (bei Colin Tyler, Civil Society, Capitalism and the State a.a.O. S. 161f, 171f.
wird Greens Analyse mit Robert Jacksons Analyse des Fehlens positiver Souve-
rénitat verglichen). Von Green gibt es Kommentare zur AuRenpolitik: Als Student
vertrat er eine Non-intervention-Position, die an Mill und Mazzini erinnert: zwar
kann Einmischung in die Entwicklung anderer Nationen nur Schaden anrichten,
aber solche Nationen gibt es im Zeitalter der Dynastien kaum noch; weitere Aus-
weitungen dieser Dynastien missen im Namen des Volkerrechts durch Interven-
tion unterbunden werden (Can Interference with Foreign Nations in any Case be
Justifiable?, in: CW V, 15-19 (1856 oder kurz danach). Als radikaler Politiker un-
terstitzte er Gladstones Kampf gegen Disraelis Balkan- und Indienpolitik (The
Turkish Atrocities in Bulgaria, 12. September 1876, CW V, 261-263, Against Dis-
raeli’s Foreign Policy, 16. Januar 1878, CW, 313-317, National Loss and Gain
under a Conservative Government, 5. December 1879, CW V, 347-355). Imperia-
lismus ist bei Green nur selten und flichtig ein Thema geworden. In dem gerade
genannten Aufsatz aus seiner Studentenzeit akzeptiert er die Ubliche britische
Sicht, da sich Indien selbst einer héheren Zivilisation ergeben habe (CW V,
16), in einer spaten Vorlesung referiert er die Pazifizierung Indiens als einen
moglichen gerechten Krieg (LPPO § 164), verurteilt aber, daf Grofbritannien
durch Herrschaft Uber Indien in die Welt der dynasteia einbezogen wurde
(LPPO § 173).
Die erste und lange die einzige Darstellung von Greens Hinweisen auf inter-
nationale Beziehungen war von Zeitverhéltnissen abhangig: der britische
Idealismus sollte vom deutschen geschieden werden, entsprechend wird zu
Hegel viel gesagt, zu Green aber nur wenig: D. A. Routh, The Philosophy of
International Relations : T. H. Green versus Hegel, in Politica 3 (1938) 223-

675

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

235. Spatere Hinweise auf die internationalen Beziehungen bei Green finden
sich in der Regel in den Uberblicken Uber britische liberale oder idealistische
Traditionen der Internationale Beziehungen, sind aber sehr knapp: Peter
Nicholson, Philosophical Idealism and International Politics : a Reply to Dr Savi-
gear, in: British Journal of International Studies 2 (1976) 76-83; John R. Gib-
bins, Liberalism, Nationalism and the English Idealists, in: History of Euro-
pean ldeas 15 (1992) 491-497; David Boucher, British Idealism, the State,
and International Relations, in: Journal of the History of Ideas 55 (1994) 671-
694; der., British Idealist International Theory, in: Bulletin of the Hegel Society
of Great Britain 31 (1995) 73-89 (gekurzte Version); Duncan Bell/Casper Syl-
vest, International Society in Victorian Political Thought : T. H. Green, Herbert
Spencer, and Henry Sidgwick, in: Modern Intellectual History 3 (2006) 207-
238, v.a. 217-221 und 234-235; Georgios Varouxakis, ,Patriotism’, ,Cosmopo-
litanism’ and ,Humanity’ in Victorian Political Thought, in: European Journal of
Political Theory 5 (2006) 100-118, v.a. 105-107. Das neue Interesse an Green
war kommunitaristisch, damit war das Interesse an der kosmopolitischen
Ausweitung auf die Weltgesellschaft gering. Vgl. aber Matt Hann, ,Who is my
Neighbour?’ : T. H. Green and the Possibility of Cosmopolitan Ethical Citi-
zenship, in: Ethical Citizenship : British Idealism and the Politics of Recogni-
tion | ed. by Thom Brooks. — Basingstoke 2014. — S. 177-199 (Hann hat die
Spannung zwischen dem ethischen Kosmopolitismus und dem politischen
Nationalismus begriffen, aber nicht mehr den Rahmen der historisch-
politischen Entwicklung der Moral).

CW = Collected Works of T. H. Green / ed. by Peter Nicholson. — Bristol :
Thoemmes, 1997. — 5 Bde. (Bd. 1-3 sind ein Neudruck der Works of Thomas
Hill Green 1885-1888, Bd. 4 ein Neudruck der Prolegomena to Ethics von 1883,
Bd. 4 Additional Writings | ed. von Peter Nicholson enthélt bisher unveroffentlich-
te Texte.)

Harris/Morrow = T. H. Green, Lectures on the Principles of Political Obligation
and other Writings /| ed. by Paul Harris and John Morrow. — Cambridge 1986
(enthalt korrigierte und annotierte Texte).

PE = Prolegomena to Ethics

LPPO = Lectures on the Principles of Political Obligation

Prolegomena to Ethics / ed. by A. C. Bradley. — Oxford : Clarendon Press,
1886, Neudruck als Collected Works of T. H. Green, Bristol 1997. — Bd. IV
Der posthum publizierte Text geht zuriick auf Vorlesungen 1878-1882

§§ 206-217 The Extension of the Area of Common Good (Lauftitel: Duty to
Humanity)

Wir wissen nur wenig Uber die frihesten Gesellschaften, kénnen aber von Vor-
stellungen der Hilfe zwischen Nachbarn ausgehen, freilich bei sehr engen Vor-
stellungen, wer Nachbar ist. Die Weltgeschichte ist ein Prozel3 der Ausweitung
der Vorstellung der Nachbarschaft. Bei den Griechen gab es noch keine interna-
tionalen Pflichten, fir uns ist jede Einschréankung von Pflichten durch Grenzen
eine Pflichtverletzung geworden. Die Halbgebildeten haben gehért, da ,interna-

676

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tional“ anderes gilt als ,national”, und sie machen sich lustig tUber die ,fraternity of
men and nations.” Dieser Unterschied gilt aber nur, solange es Menschen gibt,
fur die es Pflichten, die nicht erzwungen werden kénnen, nicht gibt. In der moder-
nen Welt sind aber bereits Pflichten verwirklicht, die nicht erzwungen werden
kénnen und die gegenlber allen Menschen gelten. ,Practical men®“ lehnen die
Universalisierung der Pflichten ab, weil sie zu wissen glauben, dal® der Kosmopo-
lit ein schlechter Patriot sein muRR. Dazu stehen Klassenprivilegien einer Auswei-
tung der Gesellschaft entgegen. Noch bewundern wir die capabilities to command
mehr als die capabilities implied in social self-adjustment. Das ist ein Zeichen, wie
sehr wir in unserer moralischen Entwicklung zurtickgeblieben sind. Dal® wir nach
humanitéren Pflichten fragen, zeigt aber, dal wir bereits fortgeschritten sind. Die
Rechtsgleichheit unter Menschen wird nur noch durch den Krieg begrenzt, wenn
die claims of a common country so sehr in den Mittelpunkt treten, daf} claims of a
common humanity auer Kraft gesetzt werden. Diese historische Entwicklung der
Moral ist durch stoizistisches Weltblrgertum, Christentum, romisches Recht und
zuletzt Kants kategorischen Imperativ gepragt. Potentiell meint das eine Gesell-
schaft aller, die miteinander kommunizieren kénnen. Die Hindernisse sind in Ge-
sellschaften aller GroRRe dieselben, aber je ausgedehnter die Gesellschaft wird,
desto grolRere Moglichkeiten hat die Selbstsucht: Unwissenheit, Konkurrenz-
kampf, geographische Unterschiede. Aber der historische Prozel3 geht doch zu
.gradual removal of obstacles to that recognition of a universal fellowship.”
Reason setzt sich gegen selfishness durch.

Lectures on the Principles of Political Obligation / ed. by R. L. Nettleship. —
London : Longmans, Green, 1895 (Philosophical Works vol. Il), Neudruck
als Collected Works of T. H. Green, Bristol 1997. — Bd. Il

Korrigierte und annotierte Fassung in: T. H. Green, Lectures on the Princip-
les of Political Obligation and other Writings / ed. by Paul Harris and John
Morrow. — Cambridge 1986

Der posthum publizierte Text geht zurtick auf Vorlesungen 1879-1880

Lecture K The Right of the State over the Individual in War

Krieg ist kein Mord, hat aber einen Ursprung in human agency, auch wenn der
Verantwortliche nicht eindeutig bestimmt werden kann. Die einzige Rechtferti-
gung eines Krieges ist die Bewahrung des guten Lebens, damit sind nur Frei-
heitskriege zu rechtfertigen. Aber auch da mu mit national vanity gerechnet wer-
den. Dynastische Interessen sind zunehmend auf nationale Ambitionen angewie-
sen, die ebenso fragwirdig sind. Es ist nicht auszuschlieRen, dal® Kriege trotz
schlechter Absichten durch ihr Ergebnis (,gains to mankind®) gerechtfertigt wer-
den kénnen. Beispiele sind die romische Eroberung Galliens und aktuell die Pazi-
fizierung Indiens, die deutsche Einheit und die Hilfe fur Christen im turkischen
Reich. Aber auch dann bleibt eine Schuld. Weil jeder Mensch ein Recht auf Leben
und Freiheit hat, ist der Krieg ihm gegeniiber immer Unrecht. Kriege gehdéren
nicht zum Wesen des Staates, sondern sind ein Versagen des Staates; nicht
Organisation als Staat fuhrt zu Krieg, sondern mangelhafte Organisation des
Staates. In der Wirklichkeit ist ein Staat nicht ein Gefuge von Institutionen zur
Bewahrung von Rechten, sondern eine Nation, die Leidenschaften hat und des-
halb alle internationalen Fragen vom eigenen Standpunkt aus sieht. Das gehort
zur Natur der Nationen, ein kosmopolitischer Standpunkt wére das Ende des
Patriotismus. Nationen, die zueinander im Naturzustand stehen, sind auf ihr eige-

677

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nes Urteil angewiesen. Die Errichtung einer Zwangsgewalt wére so unerwiinscht
wie unerreichbar. ,Projects of perpetual peace, to be logical, must be projects of
all-embracing empire.“ Aber, wenn Nationen richtig verfalt sind, fallt die Gegner-
schaft zwischen Nationen weg. Wahre Patrioten wollen fur inre Gemeinde/Nation
tatig sein; in gut eingerichteten Staaten gibt es keine ,diversion of patriotism into
military channel.“ Dieser Militarismus ist ein Uberrest aus einer Zeit, als der Staat
noch nicht als Nationalstaat etabliert war. Krieg ist ein Uberrest der Vergangen-
heit. Kriege (und Heere sowieso) gehéren zur dynasteia, nicht zur politeia. Besse-
re Regierung wirde mehr Freiheit, mehr transnationale Beziehungen und Frei-
handel und mehr ,sense of common interest* bringen. In den internationalen
Beziehungen herrschen auch bei den Birgern Interessen vor; aber gute Birger
schrecken vor der Verletzung der Rechte anderer zurtick. Erst damit kbnnen auch
die Regierungen ausreichend unparteiisch werden und damit wird internationale
Vermittlung méglich. Ein internationaler Gerichtshof ist bisher nur eine weit ent-
fernte Mdglichkeit, aber die Philosophie muR zeigen ,that there is nothing in the
intrinsic nature of a system of independent states incompatible with it.*

5.2.6 Francis Herbert Bradley
1846-1924. Fellow des Merton College, Oxford.

Bradley war einer der fihrenden Philosophen des britischen Idealismus im spaten
19. und friihen 20. Jahrhunderts. Sein Idealismus ist ein kritischer, kein konstruie-
render Idealismus (so daf} er unsicher war, ob er seine Lehre ,ldealismus” nen-
nen sollte). Bradley ,Absolutes® hatte die Aufgabe, allen Erscheinungen eine
absolute Geltung abzusprechen. Das Wahre, Gute, Schone, die Realitat, selbst
Gott werden als bloRe Erscheinungen aufgezeigt. Alle Widerspriiche der Erschei-
nungen sollen im Absoluten aufgehoben sein, aber es mul} bei dieser blof3en
Versicherung bleiben. Das soll nicht Skeptizismus sein, denn die vorlaufigen
Wabhrheiten sind keine lllusionen, aber geschlossene Theorien kénnen wir nicht
formulieren. Bradley setzt die anti-szientistische Tradition der britischen Universi-
tatsphilosophie gegen Empirismus, Determinismus und Utilitarismus fort. Erst seit
den 1920er Jahren gelang es der analytischen Philosophie, die Vorherrschaft an
britischen Universitaten zu Gbernehmen. Ein halbes Jahrhundert spater spielt der
grof3e negative Dialektiker wieder eine Rolle in der Frage nach den Grenzen der
analytischen Philosophie. Vgl. zur theoretischen Philosophie: Richard Wollheim,
F. H. Bradley. — Harmondsworth 1959; W. J. Mander, An Introduction to Bradley’s
Metaphysics. — Oxford 1998; Pierfrancesco Basile, Experience and Relations : an
Examination of F. H. Bradley’s Conception of Reality. — Bern 1999; Michel Della
Rocca, Bradley's Apearance and Reality, in: Ten Neglected Classics of Philoso-
phy I ed. by Eric Schliesser. — New York 2017. — S. 120-147.

Auch in der Ethik ist Bradley ein negativer Denker. Er folgt seinem Lehrer Green
darin, dal® es nicht Aufgabe der Ethik sein soll, eine neue Moral zu verkinden,
sondern die Entwicklung der Moral zu verstehen, auch seine Ethik ist eine Ethik
der self-realization. Aber wahrend Green eine Vorstellung eines realen Fort-
schritts der Moral hat, kann Bradley nur zeigen, dal} alle vorhandenen Theorien

678

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Moral Widerspriiche enthalten: utilitaristische Theorien, die Lust zum Ziel machen,
so sehr wie eine kantianische Pflichtenethik. Am ehesten kann eine hegelianischen
Sittlichkeit Ausgangspunkt sein (,My station and its duties®), aber diese Sittlichkeit
kann Menschen, die lédngst die Sitten auch anderer Gesellschaften kennen, nicht
(mehr) zufrieden stellen, so da doch eine postkonventionelle Moral als Korrektiv
nétig ist (eine kantianische Konstruktion, Bradley weil3, dal Kant nicht auf eine
abstrakte Pflichtenethik festgelegt werden kann). Aber diese ideale Moral hat
Widerspriche, ersten ware sie erst Moral, wenn sie verwirklicht wére (wie Kant
mulB Bradley dafur auf das Reich Gottes verweisen), und zweitens bleibt der gute
Willen immer dialektisch auf den bésen Willen angewiesen (eine Vermittlung gibt
es erst im Absoluten). Bradley gibt nicht nur keine neue Moral, er hélt jedes System
der Moral innerhalb der Grenzen der Ethik als Wissenschaft fir unmdglich. In
seiner spaten Metaphysik ist Moral eine der Erscheinungen des Guten geworden,
neben Schoénheit, Starke und selbst Zufall (luck). Mitten im britischen Idealismus
héren wir einen Ton, der uns eher aus dem Antiidealismus Nietzsches vertraut
ist, an die Stelle universaler Moralgebote ist die Wirdigung von ,every human
excellence” getreten. Es ist ein Ubergang in Metaphysik, nicht ein Versprechen
einer neuen hoheren Moral. Zu Bradleys originellsten Leistungen gehért, dal® er
den Prozel3 der Moral vom frihkindlichen Lustprinzip Gber die Sozialisation in
konventioneller Moral zu postkonventionellen Formen der Moral auch psycholo-
gisch konstruiert hat, was Parallelen erst in der Psychoanalyse und der Entwick-
lungspsychologie des 20. Jahrhunderts gefunden hat.
Vgl. Richard Wollheim a.a.O. S. 233-276 Morality and God; Don MacNiven,
Bradley’s Moral Philosophy. — Lewiston, NY 1987 (wichtig fur Bradleys Ent-
wicklungpsychologie, aber zu sehr bereit, Hinweise auf eine neue metaphysi-
sche Moral zu sehen); Jean-Paul Rosaye, F. H. Bradley et l'idéalisme britan-
nique : les annés de formation (1865-1876). — Arras 2012; Varol A. Keene,
The Interplay of Bradley’s Social and Moral Philosophy, in: The Moral, Social
and Political Philosophy of the British Idealists / ed. by William Sweet. — Exe-
ter 2009. — S. 87-110. Der beste Uberblick tiber die dialektische Struktur von
Bradleys Ethical Studies (1876): Peter Nicholson, The Political Philosophy of
the Beritish Idealists. — Cambridge 1990. — S. 6-53. Bradley hat kurz nach der
Publikation von Ethical Studies versucht, das Argument klarer zu formulieren
(On Morality, in: The Collected Works of F. H. Bradley | (1999) S. 253-274,
1877 oder 1878 geschrieben) und hat das Buch nicht ein weiteres Mal erschei-
nen lassen, aber seine Anderungen fiir die posthum erschiene 2. Auflage sind

gering).

Bradley war als politischer Theoretiker marginal. Seine Aufsétze haben nur ein
Thema: Polemik gegen eine christliche absolute Unverletzlichkeit des Lebens.
Absolut ist general welfare. Gerechtigkeit ist nur ein untergeordnetes Prinzip der
Ethik, es gibt héhere Pflichten ungerecht zu sein. Fir einen Philosophen, dessen
Hauptleistung war, die Kluft zwischen Erscheinungen und Absolutem zu notieren,
ist das ein professionelles Versagen. Seine politische Philosophie fallt hinter die
Moralphilosophie zurtick, selbst hinter den Abschnitt My station and its duties, der
sorgfaltig auf eine Balance von Individuum und Kollektiv geachtet hatte (und es
fallt hinter den Stand von Hegels oder Greens Rechtsphilosophie zuriick). In sei-
ner Empfehlung von ,moral surgery*“ ist nicht einzusehen, was daran noch ,moral®

679

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sein soll. Es ist letztlich eine utilitaristische Theorie, die an die Stelle des gréR-
ten Glucks der grofdten Zahl das Wohlergehen der Staaten oder Nationen gesetzt
hat. Vgl. Some Remarks on Punishment, in: International Journal of Ethics 4
(1893/94) 269-284, Neudruck in: Collected Essays | (Oxford 1935) S. 149-164
(Peter Nicholson vermutet, dal3 dieser Aufsatz in den spaten 1870er Jahren ge-
schrieben wurde); The Limits of Individual and National Self-Sacrifice (unten refe-
riert). Bradley hat spater in unverdffentlichen Texten seine Polemiken gegen ein
christliches Gebot der Unverletzlichkeit des Lebens (Gordon Kendal, F. H. Brad-
ley : an Unpublished Note on Christian Morality, in Religious Studies 19 (1983)
175-183, nach 1907 geschrieben) und gegen Gerechtigkeit als héchstes Ziel
(Moral Desert and Personal Immortality, in: The Collected Works of F. H. Bradley
111 (1999) S. 255, nach 1915 geschrieben) wiederholt. Vgl. Peter Nicholson, Brad-
ley as a Political Philosopher, in: The Philosophy of F. H. Bradley |/ ed. by
Anthony Manser and Guy Stock. — Oxford 1984. — S. 117-130 (in der Neubearbei-
tung in The Political Philosophy of the British Idealists 1990 hat Nicholson die
Hinweise auf Bradleys politische Aufsatze gestrichen).

Bradley auBert sich zu internationalen Beziehungen in zwei unterschiedlichen
Zusammenhangen. Schon in Ethical Studies 1876 macht er klar, daf die persén-
liche Moral des Individuums die staatliche Realitat nicht verdrangen kann, Fort-
schritte sind Reaktionen auf lokale Umsténde, auch die ideale Moral kann keinen
kosmopolitischen Individualismus begrinden (ES S. 189-192). Als cosmopolitan
morality kann Bradley allein anerkennen, daf® moderne Gesellschaften gegensei-
tig Fortschritte ihre Moral beobachten (ebd. S. 204-205). Die Vorstellung einer
Menschheit als einer real corporate unity ist zu wenig real, als daR sie dem guten
Selbst gegen das schlechte Selbst helfen kénnte (ebd. S. 231-232). Wir kénnen
die realization of humanity als Reich Gottes sehen, aber das gehért in die Religion,
nicht in die Ethik (ebd. S. 330-333). In einem Anhang, einer Polemik gegen Fre-
deric Harrisons comteanischen Humanismus, verlangt er von dem Comteaner
sich zu entscheiden, ob er die Menschheit gegen jede historische Erfahrung als
reale Einheit sieht oder ob er den Mut zu einer Metaphysik der Menschheit auf-
bringen kann. Was uns bleibt ist nur Hoffnung, ,that some day, we know not
when, humanity may become an organic whole* (ebd. S. 343; er beruft sich hier
auf Trendelenburg, den konservativsten unter den deutschen Theoretikern des
werdenden Rechts). Bradleys unten referierter Aufsatz von 1878 oder 1879 klingt
wie eine Ausarbeitung dieser Polemik, wobei die Polemik gegen christliche Heili-
gung der Person neben die Polemik gegen kosmopolitischen Humanismus tritt.
Wie so oft bei Bradley, ist es ein kritischer Zugang, aber seine eigene Auffassung
ist unmiBverstandlich: Entwicklung der Person, der Volker und der Menschheit
gibt es nur durch Konflikt. Wahrend innerhalb des Staates die Grenzen der
Selbstbehauptung festgelegt sind und innerhalb der Nation ein Selbstopfer Sinn
macht, gibt es international kein Verbot des Krieges (und sollte es auch nicht
geben). Nur Verschwinden des Krieges im Laufe eines historischen Prozesses
kann sich Bradley vorstellen. Wir erfahren nicht, wieso der Krieg verschwinden
kann, wenn es keine internationale Exekution geben soll, aber wir miissen davon
ausgehen, dal Wachstums der internationalen Moral gemeint ist, freilich ganz
anders, als christliche Pazifisten und Humanisten es sich vorstellen. Einige der
Uberblicke Gber die internationale Theorie der britischen Idealisten erwéhnen

680

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kurz auch Bradley; sie wollen zeigen, da T. H. Green und F. H. Bradley letztlich
dieselbe Theorie haben, namlich dafl® es keine der nationalen Gemeinschaft ver-
gleichbare internationale Gemeinschaft gibt, daR aber eine Entwicklung zu einer
Weltgemeinschaft mdglich sei (Peter Nicholson, Philosophical Idealism and Inter-
national Politics : a Reply to Dr Savigear, in: British Journal of International Stu-
dies 2 (1976) 76-83, zu Bradley S. 76f.; David Boucher, British Idealist Internatio-
nal Theory, in: Bulletin of the Hegel Society of Great Britain 31 (1995) 73-89, zu
Bradley S. 80). Das ist nicht falsch, aber verwischt, daf} Green einen solchen
internationalen ProzelR fir geboten erklart, wahrend Bradley letztlich nur ein
Gebot der Selbstbehauptung im internationalen Bereich kennt.

The Limits of Individual and National Self-Sacrifice, in: International Journal
of Ethics 5 (1894/95) 17-28

Neudruck in: Collected Essays | (Oxford 1935) S. 165-176

Bradleys gibt als Entstehungszeit des Textes 1878 oder 1879 an

Bradley schreibt gegen drei falsche Positionen der internationalen Moral: die
Christliche Partei, die Partei der Britischen Interessen und die Humanitaren, die
ein unbegrenztes Selbstopfer von Nationen fiir das internationale Recht verlan-
gen. Dagegen spricht die Realitdt der Selbstentwicklung in Konkurrenz. Weder
zwischen Individuen noch zwischen Staaten gibt es eine Gleichwertigkeit. Gewalt-
freiheit beruht auf der Wertlosigkeit des Lebens. Die Humanitéren wollen nationa-
le Moral auf die Welt anwenden, aber sie wollen nicht akzeptieren, dal Selbstbe-
hauptung die Grundlage der Entwicklung der nationalen Moral ist. Universale
Menschenrechte kann es nicht geben, weil Rechte aus der ,condition of our life”
kommen und damit nicht absolut sein kdnnen. Es gibt Recht zwischen Staaten.
Aber dieses Vélkerrecht kann nicht abstraktes Eigentum der Staaten anerkennen,
so wenig wie das innerstaatliche Recht das der Individuen. Staaten dirfen ein
Selbstopfer verlangen, denn die Einzelnen kénnen davon ausgehen, daB ihre
Werte von ihrer Nation fortgesetzt werden. Eine Nation, die sich durch Gewalt-
verzicht selber opfern wirde, kann nicht davon ausgehen, da® anderen Nationen
ihre Werte fortsetzen; Nationen sind ,alien in race and alien in ideas"”. Internatio-
nale Verrechtlichung kann sich Bradley allenfalls als einen internationalen Staat
mit Exekutive (force) vorstellen. Das wére nicht der peace at any price der Pazi-
fisten. Es kénnte Kriege im Namen der Humanitat geben: ,There is but one
Humanitarian and one friend of peace — the man who is for war in the name of
Humanity.“ Den christlichen Pazifismus, der sich auf das Evangelium statt auf die
Selbstbehauptung beruft, verwirft Bradley; wir haben mit der friihchristlichen Sek-
te, die homeless, sexless, nationless war, nichts mehr zu tun; unsere Moral
beruht auf familiy, property, nation. Die Selbstbehauptung bis zum Krieg kann im
Laufe der Geschichte verschwinden, so wie sie innerhalb der Nationen bereits
verschwunden ist. Aber dieser Prozel} braucht die Konkurrenz der Nationen, nicht
das pazifistische Selbstopfer einer Nation.

681

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Frankreich

Unter franzdsischen Philosophen des 19. Jahrhunderts bestand Einigkeit zumin-
dest in einem Punkt, dal® nach Jahrzehnten der Dominanz von sensualistischen,
materialistischen und utilitaristischen Ansatzen ein politisch-sozialer Neuanfang
mit einem philosophischen Neuanfang verbunden sein multe. Aber so wie die
politisch-sozialen Antworten auf die Revolution sehr verschieden waren, so waren
auch die philosophischen Antworten sehr verschieden. Die franzdsische konstitu-
tionelle Monarchie bendtigte eine Philosophie, die eine Stitze zugleich gegen
radikale und reaktionare Bestrebungen sein sollte. Sie leistete sich eine Schulphi-
losophie, die nach auRen das Ansehen Frankreichs in einer vom deutschen Idea-
lismus bestimmten Landschaft mit einer eigenen spekulativen Philosophie wie-
derherstellen sollte, und im Innern den Philosophieunterricht an Hochschulen und
Schulen zugleich von den Uberresten der Philosophie des 18. Jahrhunderts und
den Ansprichen der Katholischen Kirche, ihre vorrevolutiondre Dominanz im
Erziehungswesen wiederherzustellen, freihalten kénnte. Die ethischen Theorien
der Schulphilosophie sind von theoretischen Kompromissen gepragt: sie sollten
interessengeleiteter Ethik Widerstand leiten, hatten dafiir aber eine zu ambivalen-
te Haltung zwischen Transzendentalphilosophie und Naturalismus. lhr Beitrag
zum Frieden war gering. Die katholische Philosophie war zunachst vor allem eine
reaktiondre Gesellschaftslehre, erst nach 1830 bereit, sich mit einigen Folgen der
Revolution zu arrangieren; sie wollte durch den Ruckgriff auf die franzdsische
rationalistische, theistische Philosophie des 17. Jahrhunderts eine Alternative zur
idealistischen, pantheistischen Philosophie des 19. Jahrhunderts formulieren. Im
spaten 19. Jahrhundert geriet die franzdsische Schulphilosophie zunehmend in
Schwierigkeiten: In Europa aufkommende soziologische und neukantianische
Ansatze machten wissenschaftliche Neuorientierungen nétig und die Festigung
der Republik verlangte neue politische Begriindungen. Die franzésischen republi-
kanischen Philosophen des spéaten 19. Jahrhunderts, hier vertreten durch Charles
Renouvier und Alfred Fouillée, hatten eine komplexe Beziehung zu Kant und
auch zur Mdoglichkeit des Friedens. Die Aufklarungsphilosophie hielt sich am
starksten in den soziologischen und sozialistischen Strémungen, die zumindest in
ihren Fortschrittserwartungen dem 18. Jahrhundert folgten. Diese Richtungen
werden im Abschnitt 4.1 behandelt, weil sie soziale Reorganisation fiir mindestens
so wichtig hielten wie moralische Faktoren. Aber die Saint-Simonisten, Comte oder
Leroux haben darauf bestanden, daf institutionelle und religidse L&sungswege
zusammengehdren, auch Proudhon wollte zur Theorie der Gerechtigkeit als Phi-
losoph sprechen. Sie missen zur Ergdnzung des gegenwartigen Kapitels heran-
gezogen werden. Jules Barni, der Ubersetzer von Kants Friedensschrift, ist oben
im Abschnitt 3.3.1 behandelt.

So verschieden die philosophischen Ansatze waren, so sehr gibt es doch The-

menfelder, die als speziell franzdsisch angesehen wurden. Vgl. Marie-Claude
Blais, La solidarité : histoire d’une idée. — Paris 2007.

Paul Mabille, von dem nur bekannt ist, da® er Philosophielehrer war, ist der
extremste Bellizist in Frankreich. Anlal seiner Apologie des Krieges war die Kon-

682

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zentration der internationalen Friedensbewegung auf Schiedsgerichtsbarkeit. Der
Krieg ist universal, von den Sternen bis zum guerre intestine, es ist ein kosmi-
sches Prinzip (und er zitiert auch schnell Heraklit ,la guerre est la mere de toutes
choses®). Aber der Krieg der Menschen kommt nicht aus der Natur: Das Recht ist
eine Art Krieg und der Krieg bewaffnetes Recht, nur Wohltatigkeit ist Werk des
Friedens. Ein Teil der Kdmpfe, die er ,Krieg“ nennt, wiirden heute als strukturelle
Gewalt bezeichnet werden: Hunger, bestimmte Krankheiten, Tyrannei, soziale
Ungleichheit kdnnen schlimmer sein als eine Schlacht. Krieg und Frieden verei-
nen und organisieren die Menschen, aber mit verschiedenen Mitteln. Er lobt die
générosité und politesse, die es zwischen Feinden geben kann, und mehr noch
das Opfer fur die Gemeinschaft als Mittel gegen die egoistische Moral des Ver-
gnligens. Die Rolle des Krieges ist vor allem sozial: Das Duell ist auf Aristokratie
und Burgertum beschrankt, der Krieg erfalt alle. Mabille distanziert sich von
Kriegen, die allein ein Abschlachten sind. Sein Buch von 1884 enthalt eine Kurz-
form eines Kriegsrechtsbuches und er verteidigt den gerechten Krieg und die
Gegenseitigkeit in den Formen der Kriegfiihrung. Der Sieg beweist einen Vor-
rang, aber der Sieger von heute kann der Verlierer von morgen sein. Ein interna-
tionales Tribunal wiirde diese Verdienstordnung zwischen den Staaten zerstéren.
Der Krieg kann nicht verschwinden, wird aber immer zivilisierter. Frieden kénnte
es nur geben, wenn alle Menschen physisch und moralisch gleich und gentigend
Lebensmittel fiir alle vorhanden wéren. Das individuelle Leben miRte abgeschafft
werden. Nationalreichtum und vie individuelle sind die Ursachen von Konflikt und
Krieg. Das Recht, das die Unterschiede von Reich und Arm anerkennt, belohnt
den moralischen Wert des Kampfes. Dagegen hilft nicht Rechte aufzuzahlen und
sie Naturrechte zu nennen, die Natur verleiht keine Rechte. Aber jeder ist mit der
Fahigkeit geboren, fiir sein Leben zu kdmpfen. Auch Staaten! Nur das Recht auf
Krieg/Kampf ist natirlich, es steht auch Unzufriedenen und Deklassierten, Anar-
chisten und Nihilisten zu (La guerre, ses lois, son influence civilisatrice, sa per-
pétuité. — Paris 1884). Seine Polemik gegen Schiedsgerichtsbarkeit im Zeitalter
der Haager Konferenz unterscheidet sich kaum von seinem friiheren Buch:
Schiedsgerichtsbarkeit ist Unsinn, weil der Krieg natirlich ist. Todesstrafe und
Duell und die Revolutionen von 1830, 1848, 1870, 1871 werden immer noch an-
erkannt, niemand verweist stattdessen auf Schiedsgerichte. Mabille sieht Frank-
reich von funf Reichen bedroht: England, Deutschland, Ruf3land, Amerika, China.
Wir merken, dal} er eine Generation vertritt, die nicht mehr die Sprache der Har-
monie der Nationen nutzt. Aber er schreibt vor der entente cordiale von 1904 und
vor der Sprache der internationalen Zusammenarbeit. Allein der Krieg kann Ehre
und Unabhéangigkeit eines Landes bewahren. Die Gegner der internationalen
Schiedsgerichtsbarkeit bemihen in der Regel den Unterschied von Konflikten
zwischen Individuen und zwischen Staaten, Mabille flihrt beide Arten von Konflik-
ten auf Konkurrenz zurtick; der Frieden kann immer nur vorlaufig sein. Es ist ein
traditionelles bellizistisches Lob: Voraussetzung der Harmonie kann nur Diversitat
sein, nicht Monotonie und Uniformitét. Die Liebe gibt das Leben, aber der Krieg
erhélt es (L’arbitrage international est contraire a nos meoeurs. — Paris 1902).
Wenn man den franzésischen Philosophielehrer Mabille mit dem deutschen Phi-
losophielehrer Lasson vergleichen will, muf3 man betonen, dal® Lasson auch des-
halb bekannter werden konnte, weil seine Kritik des Pazifismus als typisch
deutsch akzeptiert wurde. Lasson hatte auch mehr Geschick in der Konzentration

683

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

seiner Argumente auf das hegelianisch-volkerrechtliche Motiv des fehlenden Pra-
tors Uber den Voélkern. Auch Mabille ist kein Sozialdarwinist (das war man in
Frankreich weder 1884 noch 1902), aber er kling wie ein Ersatz fiir den Sozial-
darwinismus. Er zitiert Proudhon als Bellizisten, aber die von Proudhon voraus-
gesetzte revolutiondre Entwicklung zum Frieden ist verschwunden. Wahrend der
Bellizismus der franzésischen Rechten sich bald auf den Verlust des edlen Krie-
ges durch die Franzdsische Revolution konzentrieren wird, fehlt Mabille jeder
historische Sinn (er kann die franzdsischen Volksheere 1792 und 1870 feiern und
sofort zu Parthern oder Galliern rutschen). Stilistisch unterscheidet er sich kaum
von &hnlich rhetorischen Werken der Friedensbewegung, die ebenfalls tppig auf
Exempla der humanistischen Bildung zuriickgreifen. Fir wen kdnnte er reprasen-
tativ sein? Er teilt 1902 mit, sein Buch von 1884 sei vom Kriegsministerium
empfohlen und gekauft worden.

5.3.1 Cousin und die franzésische Schulphilosophie

Frankreich leistete sich eine staatlich zentral geférderte Philosophie, wie es sie
weder in Deutschland noch in England gab. Es gab doppelten Bedarf: Einerseits
sollte der sensualistischen oder gar offen materialistischen franzésischen Philo-
sophie des 18. und des friihen 19. Jahrhunderts als einer Philosophie der Revolu-
tion begegnet werden. Cousin sagte im Vorwort seiner Discours politique (1851),
es gehe um die philosophische Reflexion der Franzdsischen Revolution (die er
mit Descartes beginnen laRt). Andererseits sollte gezeigt werden, dal die franz6-
sische Nation, die in die Gemeinschaft der Nationen zurlickgekehrt war, einen
eigenen Beitrag auf dem Niveau der zeitgendssischen Philosophie, die von schot-
tischen und deutschen Autoren bestimmt war, leisten konnte. Es muf3te eine Phi-
losophie sein, die Bewultheit und Spontaneitat, als Basis der Moral betonen
konnte, ohne dem Subjektivismus des deutschen Idealismus zu verfallen. Es soll-
te eine Anknlipfung an den Rationalismus der franz&sischen Philosophie des 17.
Jahrhunderts sein. Die Schulphilosophie mufite auch eine Alternative zur katholi-
schen Philosophie bieten, die diese franzdsische Philosophie des 17. Jahrhun-
derts noch getreuer erneuern wollte. Die Schulphilosophie sollte der Kirche den
Zugriff auf den Philosophieunterricht in den staatlichen Institutionen der héheren
Bildung verwehren. Philosophen wie Cousin, Jouffroy und Janet haben nicht al-
lein durch ihre Vorlesungen und Schriften gewirkt, sondern auch als Bildungspoli-
tiker und in der Ausbildung der Philosophielehrer. Die Schulphilosophie war mit
der konstitutionellen Monarchie im Kampf gegen reaktionare und demokratische
Forderungen verbunden, ihre grofRe Zeit war die Julimonarchie. Exemplare von
Cousins Du Vrai, du Beau, et du Bien wurden noch Jahrzehnte lang als Schul-
preise verteilt, aber der Niedergang dieser eklektizistischen Philosophie war nicht
aufzuhalten. Dieser Eklektizismus hatte versucht, Metaphysik und Wissenschaf-
ten anzunahern, das spéate 19. Jahrhundert betonte den Unterschied. Die Nach-
folger Cousins konnten nur lber einen allmahlichen Ubergang zu Kantianern,
Bergson und Durkheim das franzdsische System des Philosophieunterrichts ret-
ten. Die Literatur nimmt die Theorien der Schulphilosophie kaum noch ernst, son-
dern studiert einen Musterfall von Institutionalisierung der Philosophie: Patrice
Vermere, Victor Cousin : le jeu de la philosophie et de I'Etat. — Paris 1995; John I.

684

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Brooks <IlI>, The Eclectic Legacy : Academic Philosophy and the Human Sci-
ence in Nineteenth-century France. — Newark, Del. 1998.

Die erneuerte franzésische Philosophie beginnt mit dem bellizistischen Pauken-
schlag von Cousin. Bereits seine Schiler Jouffroy und Damiron teilen diesen phi-
losophischen Bellizismus nicht und betonen die Entwicklung der européischen
Zivilisation. Sie sind auch gleich an Rechtfertigung der Kolonisierung als Zivilisie-
rung beteiligt. Die letzte Generation der Schulphilosophen vermeidet ein philoso-
phisches Urteil zu Krieg und Frieden und verweist auf das sich wandelnde Vélker-
recht.

5.3.1.1 Victor Cousin

1792-1867, Professor an der Sorbonne, nach 1830 Leiter der Ecole Normale
Supérieur, Mitglied der Kommission fiir Offentliche Erziehung, Staatsrat, Pair de
France, Erziehungsminister. Cousin war gewil} eine reprasentative Figur der Juli-
Monarchie, seine Neueinrichtung des Philosophieunterrichts in Frankreich hat
seine eigene Philosophie lange Uberlebt, in vielem bis heute.

Die Kommentatoren haben Cousin einen Platoniker genannt, aber auch einen
Skeptiker. Er begann die Restauration der franzésischen Philosophie 1818 nach
Jahrzehnten der Vorherrschaft sensualistischer Ansétze mit einer Vorlesung uber
das Wahre, das Gute, das Schoéne (und er beendete seine Karriere 1853 mit einer
kompletten Neufassung dieses Textes). Er betont die Notwendigkeit dieser
hochsten Begriffe, als wolle er umstandslos an die rationalistische Ontologie
anknupfen. Aber es geht in beiden Fassungen eher um die Schwierigkeiten, héchs-
te Begriffe zu klaren. Cousin ist davon Uberzeugt, daR die Menschheit (d.h. alle
Sprachen und alle Institutionen) dieselben Grundideen gemeinsam hat: gut/bése,
gerecht/ungerecht, Pflicht/Interesse, Tugend/Glick. Die Philosophie muf} diese
Begriffe kldren. Aber den individuellen Systemen der Philosophen miRtraut er. So
wenig die realen staatlichen Institutionen mit der Gerechtigkeit identisch sind, so
wenig sind die philosophischen Systeme mit der Philosophie identisch. Er erwar-
tet nicht, daR sich das &ndert. Es gibt nur wenige philosophische Denkstile, die im
Laufe der Philosophiegeschichte immer wiederkehren und nie véllig verschwin-
den kénnen. Cousins konkretes Problem ist, das Recht der spekulativen Philoso-
phie und damit der Moralphilosophie gegen die sensualistische Philosophie zu
verteidigen, weil das Frankreich des 19. Jahrhunderts nicht mit einer Philosophie
zufrieden sein kann, die im Schatten von Versailles entstanden ist. Aber gegen
die Exzesse des Stoizismus (damit ist die kantianische Pflichtethik gemeint) muf
auch der Sensualismus gerechtfertigt werden. So verteidigte Cousin das Natur-
recht und die Bedeutung der Ideen des Guten, der Gerechtigkeit, der Pflicht, der
Freiheit und des Verdienstes gegen eine auf Interessen und Lust beschrénkte
Philosophie. Aber ein absolutes moralisches Gesetz ist unbekannt. Cousin ver-
teidigt auch die géttliche Vorsehung, hitete sich aber genauer zu werden; es war
ein offenes Geheimnis, dal er eher Pantheist als Theist war (Cours de philoso-
phie professé 1818 sur le fondement des idées absolues du vrai, du beau et du

685

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bien. — Paris 1836; Neufassung: Du vrai, du beau et du bien. — Paris 1853). Vgl.
Patrice Vermere, Victor Cousin : le jeu de la philosophie et de I'Etat. — Paris 1995.

Cousin war vor allem als Philosophiehistoriker tatig und man kann seinen Ek-
lektizismus nur als Philosophie eines Philosophiehistorikers verstehen. Als er
1828, nach acht Jahren Verbannung von seinem Lehrstuhl (wegen liberaler
Tendenzen), seine Vorlesungen wieder aufnehmen konnte, begann er mit einer
Einleitung in die Geschichte der Philosophie. Er verteidigt die Identitdt von
Geschichte und Philosophie. Das ist ein Appell an die Philosophen, Philoso-
phiegeschichte studieren, und an die Historiker, Philosophie als Teil der Geschichte
ernst zu nehmen. Philosophie ist eine der Sphéren, in denen eine Nation ihre
eigene nationale Idee verwirklicht, die sie von anderen Nationen unterscheidet
und die ihr deshalb ihre Existenzberechtigung gibt. Der Fortschritt der Menschheit
verlangt nicht nur, da® die Nationen nebeneinander ihre Idee verwirklichen, son-
dern auch daf sie versuchen, ihre jeweilige Idee zur fiihrenden Idee der Epoche
zu machen.

Seine Apologie des Krieges, die keine sein will, beruht auf dieser Identitdt von
Idee und Nation. Die Identifizierung ist schlecht begriindet, seine Hinweise auf die
inneren Konflikte und Birgerkriege sind plausibler. Aber Cousin braucht den
Krieg zur Erklérung der Diffusion der Ideen. Keine Nation kann auf den Export
ihrer Ideen verzichten, keine Nation kann kampflos den Erfolg fremder Ideen dul-
den. Damit wird der Krieg Teil des Fortschritts der Menschheit, der ewige Frieden
ware Stillstand. Wir erfahren nicht, wie ein Krieg ,ein blutiger Austausch von
Ideen” sein kann, Hinweise auf friedlichen Austausch von Ideen in der Geschichte
fehlen bei Cousin. Auch erfahren wir nicht, warum ein militdrischer Sieg immer
ein Sieg der fortgeschritteneren Idee gegen die Idee von gestern ist. Was hier an
begrifflicher Fassung fehlt, wird durch evokative Beispiele ersetzt: es sind die
bekannten weltgeschichtlichen Ubergénge im europdischen Geschichtsbild: die
Schlachten der Perserkriege, der Sieg Alexanders gegen Persien, der Sieg Cae-
sars im Romischen Birgerkrieg. Der Friedensbewegung fallen nur sinnlose Krie-
ge ein, Cousin nur sinnvolle. Die umstandslose Rechtfertigung auch der Kriege
der Gegenwart als Ideenkriege gibt es in der Philosophie des 19. Jahrhunderts
nur noch bei Cousin.

Man kann Cousins Geschichtsphilosophie nur durch den EinfluR Hegels erklaren.
Er hat Nachschriften von Hegels damals noch ungedruckten Vorlesungen zur
Geschichte der Philosophie und zur Philosophie der Geschichte verwendet (soweit
es ihm seine mangelhaften Deutschkenntnisse erlaubten); ein Teil der internatio-
nalen Wirkung Cousins ging auch darauf zurlick, da® Hegels Vorlagen einem
breiteren Publikum noch unbekannt waren. Die Nationen als Trager von spezifi-
schen Ideen und die Weltgeschichte als Fortschritt durch die Durchsetzung der
Ideen der jeweils weltgeschichtlichen Vélker sind in der Tat eng an Hegel orien-
tiert. Aber fur die Rolle des Krieges gibt es bei Hegel keine Entsprechung. Hegels
spezifischer Bellizismus des Lobes der Opferbereitschaft im Kriege (die zeigt,
dafd die Bewahrung des Eigentums nicht das héchste Ziel des Staates sein kann)
und Hegels realistische Analyse der Rolle des Krieges in einer internationalen
Gesellschaft ohne ,Prator zwischen den Volkern“ haben keine Entsprechungen

686

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bei Cousin. Der Krieg als blutiger Austausch von Ideen hat dagegen keine Ent-
sprechung bei Hegel, der in der Philosophie der Geschichte immer darauf besteht,
daf Kriege von zufalligen Interessen verursacht werden und ihre eventuelle Rolle
in der Weltgeschichte erst in der reflexiven Betrachtung unter dem Gesichtspunkt
einer Geschichte des Fortschritts der Freiheit erkennbar werden kann. So gibt es
bei Hegel das beruchtigte eurozentrische Lob der Durchsetzung der europdi-
schen Eigenart in der Weltgeschichte (bei der auch die Perserkriege auftauchen),
aber es gibt bei ihm kein Lob von Kriegen im neueren Europa als Mittel des welt-
geschichtlichen Fortschritts. Es gab deutsche Hegelianer, die darin wie Cousin
eine Licke bei Hegel gesehen haben. Man muf hier vor allem den Juristen Eduard
Gans nennen, einen der engsten Hegelschiler und mit Cousin befreundet. Ob die
Gesprache zwischen Gans und Cousin 1825 auf Cousins Kriegstheorie wirkten
oder ob Cousins Vorlesungen von 1828 auf Gans wirkten, kdnnen wir nicht wis-
sen. Zu Hegel siehe Bd. |, 620-644, zum deutschen Hegelianismus im 19. Jahr-
hundert siehe oben bei deutschen Vélkerrechtlern im Abschnitt 2.5.4 und unten in
der Einleitung zu deutschen Philosophen im Abschnitt 5.4).

Man kann Cousins philosophischen Bellizismus nur verstehen als Theorie des
Revolutionszeitalters. Schon Paul Janet hat darauf aufmerksam gemacht, dal
Cousin die Verbindung von Kampf und Ideen mit den frilhen Historikern der Revo-
lution wie Thiers und Mignet gemeinsam hat (und auch mit deren Antipoden de
Maistre). Die Vorlesungen enden mit der Schlacht von Waterloo. Cousin feiert die
franzdsische Verfassung von 1814 als einen Kompromif3/eine Synthese von
Monarchismus des 17. Jahrhunderts und Freiheitsverlangen des 18. Jahrhun-
derts (und feiert seine eigene eklektische Philosophie als ein paralleles franzési-
sches Unternehmen in der Philosophie). Der Sieg, den er feiert und dessen Aner-
kennung er verlangt, ist die Uberwindung des blutigen Systemkonfliktes. Umso
weniger kdnnen wir verstehen, warum seine Theorie des Krieges nicht ein Ende
der Kriege durch Zivilisation bedenkt. Wenn es sein kann, dal} die Vélker auf die
franzosische Idee des monarchischen Konstitutionalismus blicken, dann kann an
der notwendigen Konfrontation der Ideen der Vélker etwas nicht stimmen. Das
hat auch Cousin geahnt: 1846 erklért er die Idee, dafl Europa oder die Mensch-
heit nur ein einziges Volk seien oder gar einer einzigen Regierung unterstehen
sollen zu einer Idee, welche die Philosophie verteidigen mu® (Séances et travaux
de I'’Académie des Sciences Morales et Politiques 10 (1849) 455f.). Aber wir héren
nicht, wie das mit seiner Vorlesung von 1828 vereinbar ist. Die Standardidee des
19. Jahrhunderts wird die Verkérperung von Ideen durch Nationen bleiben, aber
als Harmonie der nationalen Ideen. Die Vorlesungen wurden bis zum Anfang der
3. Republik haufig aufgelegt. In Kritiken des Bellizismus in der franzésischen
Friedensbewegung wird er regelmaRig zitiert, sein Nachfolger Paul Janet spricht
1884 von der ,célebre apologie de la victoire et du succés.” Cousin als Bellizist
hatte aber zunachst keine Schiler. Erst im Ersten Weltkrieg wird es wieder Apo-
logien des Krieges um Ideen geben. Aber spatestens seit dem Zweiten Weltkrieg
mussen wir begreifen, dal® diese Art Bellizismus der Entscheidung zwischen poli-
tischen Zukunftswegen nicht einfach aus der Theorie des Krieges eliminiert wer-
den kann, wie es das 19. Jahrhundert nach Cousin dachte.

Vgl. zu Cousins Geschichtsphilosophie: Paul Janet, Victor Cousin et son ceuv-

re lll, in: Revue des deux mondes, 1. Februar 1884. — S. 645-653; Alfred Cor-

687

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nelius, Die Geschichtslehre Victor Cousins unter besonderer Berlicksichtigung
des hegelschen Einflusses. — Diss. Kéln 1958 (eine gute Dokumentation von
Cousins Abhangigkeit von Hegel, aber ohne Sinn flr den véllig anderen Cha-
rakter von Hegels Bellizismus); Philip L. Nicoloff, Emerson on Race and Histo-
ry : an Examination of English Traits. — New York 1961. — S. 70-78 (zur inter-
nationalen Rezeption, speziell zu Emersons ambivalenter Haltung).

Cours de I’histoire de la philosophie : introduction a I’histoire de la philo-
sophie. Paris : Pichon et Didier, 1828

Spatere Ausgaben 1840, 1841, 1847, 1861, 1868, 1872. Neudruck Paris 1991.
Engl. Ubers.: Introduction to the History of Philosophy. — Boston 1832

IX Soweit wir historisch zurlicksehen kénnen, war die Menschheit nie eine
Einheit. ,L’élément historique ... c’est I'élément de la difference.” In jeder histori-
schen Epoche gibt es verschiedene Nationen, alle mit einer eigenen Idee. Aber
nur eine der nationalen Ideen kann die dominierende ldee sein. Wenn ein Volk
keine Idee hat, ist seine Existenz unversténdlich. Jedes Volk muR die fiinf allge-
meinen ldeen des Nitzlichen, des Gerechten, des Schénen, des Heiligen und
des Wahren durch seine nationale Idee verwirklichen. Der Konflikt dieser Spha-
ren kann bis zum Burgerkrieg fuhren. Zwischen den Nationen ist der Krieg um
Ideen unvermeidlich. Denn die starksten Ideen, die mit dem Geist der Epoche
Uibereinstimmen, missen sich durchsetzen. Diese AuBerungen sollen nicht eine
Apologie des Krieges sein, sondern Feststellung der Natur des Krieges. Es muf
Krieg geben oder Stillstand der Menschheit. Ein ewiger Frieden wére Stillstand
der Menschheit. Jedes Volk wiirde ewig in der rohen Exklusivitat seiner Idee blei-
ben. Krieg ist ein blutiger Austausch von Ideen. Die Menschenfreunde Ubersehen
die Ursachen der Kriege. Er nennt groRe Entscheidungsschlachten der Weltge-
schichte: die Perserkriege, die Siege Alexanders, den Rdmischen Burgerkrieg,
die Abwehr der Araber bei Tours und Poitiers, die Schlacht bei Lepanto — immer
hat die Partei der Zukunft gesiegt. Geschichte ist das Urteil Gottes Uber die
Menschheit, Kriege sind das Mittel, dieses Urteil zu verkiinden. Im Sieg zeigt sich
die moralité du succes. Moral und Zivilisation sind kein Gegensatz, sondern zwei
Aspekte derselben Idee der géttlichen Weltregierung. Klugheit und Mut sind
Tugenden, Unklugheit und Schwache Untugenden. Eine Nation die ihre Ideen
ernst nimmt, verteidigt sich. Neben seiner Philosophie ist sein Militdrsystem das
letzte Wort eines Volkes. Jedes wirklich historische Volk hat eine Idee zu verwirk-
lichen, zuerst bei sich selber, dann bei anderen Vélkern. Die Zivilisation schreitet
durch Eroberungen voran. Jedes historische Volk ist fUr eine Zeit ein eroberndes
Volk. Wenn die Idee erschopft ist, ist auch die Nation erschépft und verlalt die
Weltbuhne.

X Die Ideen einer Nation werden von groRen Mannern verkorpert. Sie sind
grofle Manner, weil sie Manner mit Erfolg sind, aber sie haben Erfolg, weil sie
reprasentativ sind. Als Beispiel dienen siegreiche Krieger. Cousin verteidigt des-
halb nach Sieg und Macht auch Ruhm. Es gibt freilich auch Kriege, die weltge-
schichtlich keinen Sinn haben. Als aktuelles Beispiel nennt er die napoleonische
Kontinentalsperre, die 18 Jahre Europa bewegte und schon jetzt fast vergessen
ist. Man muf} auf Seiten des Siegers stehen, denn die Sache des Siegers ist immer
die bessere Sache, namlich die Sache der Zivilisation und der Menschheit.

688

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Xl Die Revolutionskriege zerstorten die Demokratie in Frankreich und
schwéchten den Absolutismus in Deutschland. In den Schlachten von Leipzig und
Waterloo sollte zwischen monarchie paternelle und démocratie militaire entschie-
den werden. Tatsachlich haben die europaische Zivilisation und die franzésische
Konstitution gesiegt. Ganz Europa hofft auf das Gelingen des franz&sischen Kon-
stitutionalismus. Die Zukunft Europas beruht auf dem Desaster von Waterloo!

Théodore Jouffroy (1796-1842), Lehramter an Ecole Normale Supérieure, Col-
lege de France und Sorbonne, Abgeordneter, lehrte Naturrecht, aber tatsachlich
gibt er unter diesem Namen eine Metaethik (und eine Kritik der Traditionen der
Metaethik). Wie sein Lehrer Cousin sieht er es als seine Aufgabe als Philosoph
an, zu begrunden, daf} der Mensch Uberhaupt ein moralisches Wesen ist, ange-
legt dem Guten zu folgen, nicht den Interessen. Aber der sens commun ist nicht
so rigoristisch und gestattet persénliche Ziele. Es mufd eine Verbindung zwischen
bien personnel und bien absolu gewahrt bleiben. Der historische Verlauf der Phi-
losophiegeschichte hat das Gute, dem wir folgen sollen, nie bestimmen kénnen.
Wir missen davon ausgehen, daR es nicht bestimmbar ist. So bleibt nur &hnlich
wie bei Adam Smith oder Immanuel Kant bei jeder Handlung zu fragen, ob sie
intersubjektiv gerechtfertigt werden kénnte. Das Gute bleibt immer Suche nach
dem Guten. Das ist der Punkt, an dem Jouffroy von der unerreichbaren kantiani-
schen Vernunftethik, deren Vorrang er in der Theorie akzeptiert, zur psychologi-
schen Ethik der Schottischen Schule und ihrer Praferenz fur erreichbare Harmo-
nie zuriickkehrt (Cours de droit naturel. — t. 11l (1842) Vorlesungen 29-32; dieser
dritte Band wurde posthum von Jean Philibert Damiron veréffentlicht, in spateren
Editionen stehen diese Vorlesungen im zweiten Band). Jouffroys eigenen Umgang
mit Fragen internationaler Beziehungen missen wir aus Gelegenheitsschriften
ermitteln. In seinen geschichtsphilosophischen Vorlesungen 1826 untersucht
Jouffroy die nationalen Unterschiede innerhalb der européischen Zivilisation und
die Unterschiede zwischen der europédischen und den anderen Zivilisationen.
Rassenunterschiede haben in einer Zivilisationsgeschichte nichts zu suchen, es
geht um die Unterschiede der groen Religionen und damit auch der Philosophie
(so gehort das schwarze Haiti unzweifelhaft zum christlichen Bereich). lhn interes-
siert das Verhéltnis von christlichen, muslimischen und asiatischen Nationen (die
letztgenannten nennt er hinduistisch, aber es ist deutlich auch China gemeint).
Der Rest, die wilde Menschheit der Stammesgesellschaften, z&hlt nicht, denn
dort gibt es nur idées trés vague. Diese Wilden werden wohl missioniert werden.
Er glaubt nicht, dall das Christentum die asiatischen Religionen missionieren
kann, aber die européische Zivilisation wird sich auch dort ausbreiten, das liegt
an ihrer immensen Machtiberlegenheit: Disziplin, Armee, strategisches Genie,
Reichtum, Industrie, Maschinen, Steuern. Es ist abzusehen, dal die europai-
schen Vdlker miteinander in Frieden leben werden, die anderen Zivilisationen
sind deshalb dieser europadischen Macht umso mehr ausgeliefert. Jouffroy redet
fast nur von England in Indien, hat aber keinen Zweifel, dal® Ruf3land einst das
Osmanische Reich erobern wird. Er hat also auRer den Stdmmen Afrikas auch
die Staaten Asiens aufgegeben. Innerhalb der Christenheit z&hlen auch nur wenige
Nationen: Frankreich, England, Deutschland. Diese erfinden, andere imitieren
nur. Es sind die Zlige der bekannten europdischen Triarchie: Deutschland gelehrt,

689

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

England praktisch, Frankreich mit den fortschrittlichsten sozialen Ideen. Die Zeit
Richelieus, die Zeit der Birgerkriege in Europa ist vorbei. Es interessieren nicht
mehr Balance oder Domination in Europa, sondern die Zusammenarbeit fur die
Zukunft der Menschheit. Es geht nicht um die VergréRerung von Landern, son-
dern um ,l'union de I'Europe et de la civilisation du monde par 'union et les idées
de I'Europe.” Nur der Minister, der nicht auf Patriotismus setzt, wird etwas fir sein
Land tun (De létat actuel de 'humanité, in: Th. Jouffroy, Mélanges philoso-
phiques. — Paris 1833. — 101-146; es handelt sich um zwei private Vorlesungen
aus der Zeit, als die Ecole Supérieure wegen liberalen Tendenzen geschlossen
war; die erste Vorlesung erschien am 13. Oktober 1827 im liberalen Globe, zu
dessen Grindern Jouffroy gehorte, die zweite Vorlesung erst 1833). Ihren syste-
matischen Ort erhélt diese Einschatzung in der Naturrechtsvorlesung als Plurali-
tét der menschlichen Ziele: die Unterschiede der Zivilisation zwischen den Vél-
kern ist so grol wie innerhalb eines Volkes zwischen den Individuen, auch das
aufgeklarteste Individuum kann nur einen kleinen Teil der mystéres de la création
fassen. Auch hier kombiniert Jouffroy die Pluralitdt mit einem radikalen Fort-
schrittsdenken: Eine Anndherung an das unbekannte universalistische Mensch-
heitsziel ist nur durch Harmonie aller unserer natirlichen Krafte méglich, gerade
der Fortschritt dieser Harmonie macht den Fortschritt der Zivilisation aus. Auf
niederen Zivilisationsstufen fehlt diese Harmonie der menschlichen Krafte (Cours
de droit naturel a.a.O. Vorlesungen 29-30). Wir erfahren im Cours nicht, was der
Zivilisationsfortschritt konkret fir das Zusammenleben der Zivilisationen und Vél-
ker bedeutet. Aber in einem Aufsatz zur Algerienpolitik wird der Politiker Jouffroy
einmal deutlich: Eine groRe Nation braucht ein grofles Vorhaben. Die grofien
Staaten der Geschichte — Rom, Venedig, England — waren Aristokratien. Das
demokratische Frankreich soll aber nicht zur auRenpolitischen MittelmaRigkeit
verurteilt sein. Trotzdem muB er eine Rechtfertigung haben, warum Algerien ero-
bert werden darf: Es ist gar keine Nation, sondern eine Ansammlung getrennter
Vélker und Regionen, die Franzosen treten an die Stelle der Tirken, die hier ge-
nauso fremd waren. ,Notre politique est en bonnes mains en Afrique.“ Mehr phi-
losophische Perspektive bietet der Philosoph der Suche nach dem gemeinsamen
Gutem der Menschheit (und der Hindernisse dieser Suche) nicht an (De la poli-
tique de la France en Afrique, in: Revue des deux mondes t. 14 (1838) 581-622).

Jean Philibert Damiron (1794-1862), Gymnasialprofessor und Dozent an der
Ecole Normale Supérieure, seit 1838 Professor an der Sorbonne, hat tatséchlich
Vorlesungen gehalten, die konkret auf die Beziehungen zwischen den Vélkern
eingehen. Seine Ethik beruht auf der rigorosen Ruckfiihrung auf die psychologi-
sche Natur des Menschen (Psychologie war der erste Band seines Cours de Phi-
losophie), aber die AuRerungen zu internationalen Beziehungen kénnten genau-
so gut aus einem politischen Aufsatz stammen, sie haben keinen Zusammen-
hang zur Psychologie (und auch nicht den schulbuchartigen Ton). Europa ist die
Konigin der Zivilisation, Frankreich durch seine politische, soziale und militarische
Aktion der Minister dieser Konigin. Die Ungleichheit zwischen den Vélkern muf®
kein Grund fur Unordnung sein. Die Starken sind nur etwas zuvorgekommen. Die
Schwachen verhalten sich verschieden: in Afrika gibt es Vélker, die mit nichts
Europdischem zu tun haben wollen, Lateinamerika ist véllig an Europa orientiert.

690

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Es gibt Volker, die von der Vorsehung ausersehen sind, wie es grofle Manner
gibt. Wenn die materiellen und geistigen Kommunikationsmittel zunehmen, wird
es auf der Erde keine Kontinente mehr geben, sondern allein einen Kontinent,
eine einzige Volkerfamilie (Cours de Philosophie, 2e partie: Morale. — Paris 1834.
—ch. lll, Du bien de I'dme considérée dans son rapport avec la société, section 3,
Du bien de I'éme dans son rapport avec la société de peuple a peuple). Der Ab-
schnitt Gber Pflichten und Rechte der Vélker hat nichts mit Vélkerrecht zu schaf-
fen, sondern ist bestimmt von der Unterscheidung der Starken und der Schwa-
chen unter den Vélkern. Es geht um Hilfe zur Zivilisation. Als Mittel zahlt er Rei-
sen, Handel, Missionen, Literatur und Kunst auf. Der Philosoph zeigt sich allein
darin, dafl es um eine moralische Steigerung gehen soll, eine Weitergabe des
esprit public. Aus diesem Auftrag der Vorsehung folgt das Recht auf Intervention.
Zuschauer bei den Unruhen eines anderen Volkes zu sein, ist nicht menschlich.
Aber diese Interventionen durfen nicht mit Massakern, Versklavung und Eroberung
zu tun haben, das wirde gegen die Gerechtigkeit/Rechtsgleichheit verstolien.
Damiron hat einen sehr weiten Interventionsbegriff, intervention par les armes ist
nur eine Kategorie. Bei Volkern, die eine internationale Gesellschaft bilden, ist
Nichtintervention ausgeschlossen, denn jede Interaktion ist eine Intervention. Ein
Recht auf Intervention haben aber nur die Staaten, die Lehrer und Beschutzer
sind. Die schwachen Staaten haben die Pflicht, die Gesellschaft der Starken zu
suchen. Undankbarkeit ist auch bei Volkern eine Untugend. Damiron konstruiert
die Pflichten in der internationalen Gesellschaft nach Analogie der Pflichten in der
Familie. Aber es gibt Vélker, die wissen nicht, was ihnen fehlt, sie huten ihre Bar-
barei eiferslichtig und bekdmpfen die Missionare einer besseren Zivilisation, das
meint die Erschlagung des Forschungsreisenden Mungo Park (ebd. section 6,
Devoirs et droit de I'édme dans la société politique, et dans la société de peuple a
peuple). Damiron ist klarer als Jouffroy gegen Eroberungen, aber wie grol3 der
Unterschied tatsachlich ist, 1Rt sich nicht sagen. Er schleppt eine gehérige
Portion von Condorcets Vision der ungleichen, aber harmonischen Entwicklung
der Zivilisation mit sich (siehe Bd. |, 437-442), Aber letztlich weil} er, dal} diese
Hoffnung abgelaufen ist, ohne zu reflektieren, was daraus fur die Moralphiloso-
phie folgt.

Spater hat die Schulphilosophie zur praktischen Moral nur noch elementare Ein-
leitungen und Schulbiicher hervorgebracht. Die AuRerungen zu internationalen
Beziehungen schrumpfen dort auf Kurzreferate des Vélkerrechts, ohne dafl der
Beitrag der Moral zum Vélkerrecht theoretisch gefalt wird. Die Autoren haben
Sinn fur die Fortschritte des Volkerrechts, aber es fehlt die (deutsche) Idee der
Annaherung im Rechtsbewultsein. Adolphe Franck (1809-1893), der den Lehr-
stuhl fur Natur- und Vélkerrecht am College de France innehatte, aber eher zur
Theorie des Straf- und Zivilrechts geschrieben hat (und sich in der Friedensbe-
wegung engagierte), konstruiert die Rechte und Pflichten der Staaten nach dem
Muster der Rechte und Pflichten der Individuen: das erste Recht ist Selbstvertei-
digung, die erste Pflicht ist, andere Nationen zu achten. Das bedeutet Unabhan-
gigkeit. Die Zeit des Eroberungsgeistes ist abgelaufen, Gewalt ist nur noch fir
Recht zulassig. Wahrend Individuen sich im Staat in der Regel nicht mehr selber
verteidigen brauchen, missen es Staaten weiterhin. Aber immer seltener. Eines

691

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Tages konnte zwischen zivilisierten Staaten das Recht auf Krieg erldschen.
Aggression ist kein Recht des Individuums und kann deshalb auch nicht in Ana-
logie auf Staaten Ubertragen werden. Franck neigt freilich dazu, die legitime Ver-
teidigung stark auszuweiten: au3er dem Territorium darf auch die Ehre geschitzt
werden; sie ist nicht nur notwendig fiir die Selbsténdigkeit, sie ist das Leben sel-
ber. Auch durfen Staaten ihren internationalen EinfluR und ihre Mitsprache in der
internationalen Politik verteidigen. Gerecht ist auch eine Intervention aus humani-
téren Gefuhlen (wie Griechenland 1827 oder Syrien 1861). Wie die Moral entwi-
ckelt sich auch die Wissenschaft vom Vélkerrecht, sie ist eine der wichtigsten
Anwendungen der Moral. Friher war jeder Fremde ein Feind, das hat sich gean-
dert (der Jude Franck nennt wie Ublich die Rolle des Christentums, sieht aber
auch, was selten ist, eine Rolle des jidischen Gesetzes). An die Stelle des Natio-
nalitdtenhasses war aber zunachst der Religionshal} getreten. Heute ist der Krieg
eine Ausnahme geworden, die 6ffentliche Meinung erkennt nur noch gerechte
Kriege an. Es folgt eine Liste von Fortschritten im Vélkerrecht wie Neutralitat,
Sicherheit der Gesandten, Verbot des Sklavenhandels, Auslieferung von Verbre-
chern, Schutz des Urheberrechts. Franck versichert, dal3 solche Fortschritte wei-
tergehen werden, aber er nennt kein Geschichtsprinzip, das ihn zu dieser Annahme
fuhren kann (Morale pour tous. — Paris 1869 — Kap. 34-36; Schulbuchausgabe
u.d.T.: Eléments de morale).

Paul Janet (1823-1899), Professor an der Sorbonne, als Leiter der Prifungs-
kommission fiir Philosophielehrer eine Art Nachfolger von Cousin als Schulhaupt,
ist am ehesten als Moralphilosoph originell. Seine Metaethik gehért zu den fran-
z6sischen Ethiken des 19. Jahrhunderts, die Kant theoretisch akzeptieren, aber
statt dessen Vernunftethik (auch Janet nennt Kant ,einen groRen Stoiker®) eine
Moral begriinden wollen, die eine Grundlage in der Natur des Menschen hat, einen
verninftigen Euddmonismus, den Janet als die vorherrschende ethische Theorie
von Aristoteles bis John Stuart Mill sieht. Die Zerstérung des Wunsches nach
Gliuck ist eine Chimére. Seine Ethik ist eine Gewissensethik; das Problem einer
Gewissensethik ist, da® sie zu subjektiv wird, wenn es statt einer universalen
Moral allein eine Vielzahl von Brauchen gibt (Janet priift die anthropologische
Literatur kritisch und kommt zu dem Schiu®, daf} halbtierische Menschenrassen
ohne Sinn fur Moral Erfindungen sind). Aber es gibt einen Zivilisationsprozef3, der
das Gewissen verandert: Sklaverei verschwindet, Religionen verlieren ihre Ge-
walttatigkeit und das Recht auf Krieg wird auf das Notwendigkeit beschrankt. Mit
dem wachsenden Sinn fir die Wirde des Menschen und die menschliche Bri-
derschaft werden noch bestehende Widerspriiche in der Moral verschwinden.
Aber die Kluft zwischen der notwendigen Doktrin eines absoluten moralischen
Gesetzes und der tatséchlichen Moral der Menschen kann auch durch diesen
Fortschritt nicht aufgehoben werden. Janet muf deshalb a la Kant auf ein Postu-
lat zurickgreifen: Das moralische Gesetz setzt eine Welt voraus, die mit dem
moralischen Gesetz (ibereinstimmt (La Morale. — Paris 1874; engl. Ubersetzung
u.d.T.: The Theory of Morals. — New York 1883, zur moralischen Einheit des
Menschengeschlechts vgl. v.a. Kap. Ill/4). Seine praktische Ethik, die auch in
unterschiedlichen Bearbeitungen fir die Schule vorliegt, kommt selten Uber simple
Begriffsbestimmungen hinaus; die kaum 20 Seiten zur Moral der Staaten unterein-

692

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ander klingen fast wie das Inhaltsverzeichnis eines Vélkerrechtslehrbuches. Janet
besteht auf der Lehre vom gerechten Krieg, der einzige gerechte Grund ist Ver-
teidigung des Territoriums. Préventivkriege und Kriege zur Zivilisierung werden
ausgeschlossen. Es ist nicht gerecht, ein Volk zu erobern unter dem Vorwand,
ihm Reichtum oder Freiheit oder Moral zu bringen (Eléments de morale. — Paris
1869, hier verwendet ist die englische Ubersetzung, die der dritten franzdsischen
Auflage von 1884 folgt: Elements of of Morals. — New York 1884. — S. 182-189
Duties of Nations among themselves — International Law). Janet hat darauf auf-
merksam gemacht, dall es bei der Apologie des Krieges seines Vorgéngers
Cousin um eine Apologie des Sieges des franzdsischen Konstitutionalismus ging.
Ob das eine ausreichende Deutung Cousin® ist, sei dahingestellt, es war aber die
einzige Apologie des Krieges, die Janet 1884 noch offenstand (Victor Cousin et
son ceuvre lll, in: Revue des deux mondes, 1. Februar 1884. — S. 645-653).

5.3.2 Gratry und der katholische Pazifismus

Die hier genannten katholischen Geistlichen waren theologisch und politisch libe-
ral. Damit gehérten sie zu einer Minderheit, die freilich in den 1850/60er Jahren
eine gréfRere Wirkung hatte als vorher (als der franzésische Katholizismus Stiitze
der Reaktion gegen den Konstitutionalismus gewesen war) und nachher (als er
Stltze des Monarchismus gegen die Republik wurde). Die bevorzugte Lehre der
katholischen Moraltheologie zu Krieg und Frieden war im 19. Jahrhundert die
mehr oder weniger intakte Lehre vom gerechten Krieg nach scholastischen Quel-
len. Das wichtigste Werk war wohl auch hier die franzésische Ubersetzung des
Naturrechts von Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio SJ. Ein eigenes Werk aus
Frankreich, von Jean-Pierre Gury SJ (1801-1866), ist inhaltlich durftig (wie in der
katholischen Kasuistik Ublich, wird der Krieg neben Selbstmord und Duell unter
dem To6tungs-Verbot behandelt; Gury zahlt die traditionellen Kriterien des gerech-
ten Krieges auf unter Berufung auf Thomas von Aquin). Er hatte einen staunens-
werten Erfolg: Compendium theologiae moralis wurde seit der ersten Ausgabe
Lyon 1850 lateinisch in verschiedenen europédischen Staaten in einer nur schwer
Uberschaubaren Fille von Ausgaben bis 1932 bearbeitet und nachgedruckt; von
der deutschen Ubersetzung u.d.T.: Moraltheologie gab es zwei Ausgaben 1858
und 1869). Man mufy damit rechnen, dal de Maistres Bellizismus (siehe Bd. I,
464-470) im konservativen franzdsischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts
auch nach der Desintegration der Restaurationsphilosophie gewirkt hat. Abbé
Garaude, der 1885 sein Buch fur den Frieden gegen einen geistlichen Kritiker
verteidigen muBte, ging davon aus, dal} es ein geistliches Milieu gab, fur das de
Maistre immer noch der einzige Autor war, der Uber den Krieg geschrieben hat.
Vielleicht hatte die Kirche aber weniger ein Problem mit dem Frieden als der mit
interkonfessioneller Zusammenarbeit in der Friedensbewegung. Eine eigene ka-
tholische Friedensbewegung, wie es sie in Deutschland bereits gab (némlich als
antiborussische Bewegung), gab es in Frankreich erst im 20. Jahrhundert.

693

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3.2.1 Alphonse Gratry

1805-1872, Ausbildung zum Artillerieoffizier, Geistlicher der Ecole Normale Su-
périeure, einer der Erneuerer der Oratorier, Professor fir Moralphilosophie an der
Sorbonne, Mitglied der Academie Francaise. Biographie: Amédée Chauvin, Le
pére Gratry : 1805-1872 ; 'homme et I'ceuvre. — nouv. éd. — Paris 1911.

Gratry knlpfte an den Rationalismus des 17. Jahrhunderts an, eine franzdsische
Médglichkeit, den pantheistischen Idealismus des 19. Jahrhunderts zu umgehen,
ohne an den antirevolutiondren Traditionalismus und den ultramontanen Tho-
mismus gebunden zu sein. In seinem systematischen Hauptwerk tber die Kennt-
nis Gottes, des Denkvermégens und der Seele (1853-1857, deutsche Uberset-
zung u.d.T.: Studien 1858-1859) geht er davon aus, daf} die Gotteserkenntnis
natdrlich ist, der Mensch besitzt einen sens divin, parallel zum Sinn fir das Gute,
Schoéne, Wahre. Eine Philosophie, die nicht mehr von Gott reden will, kann auch
nicht mehr vom Menschen reden. Mensch-sein ist Entwicklung zur géttlichen
Weisheit. Gott redet unaufhérlich zum Gewissen, aber nur die lebendige Seele,
die den Tod akzeptiert, kann ihn héren. Gott ist der Grund der Seele, die Quelle
der Intelligenz und des Willens. Die zunehmend neuscholastische Kirche witterte
bald Mystik und Pantheismus. Zur Zeit des Vatikanischen Konzils war er ein fih-
render Gegner der papstlichen Unfehlbarkeit und unterwarf sich erst kurz vor
seinem Tode. So wie Gratry versucht hatte, den Pantheisten des 19. Jahrhun-
derts die Vernunft streitig zu machen, so versuchte er spéter den religionslosen
Theoretikern der Zivilisation den Fortschritt streitig zu machen. Wie viele Gelehrte
im 19. Jahrhundert weist er auf die Notwendigkeit einer neuen Wissenschaft von
den Gesetzen des Lebens der Nationen hin: eine Wissenschaft von der Hoffnung
und von den Pflichten. Sie beruht auf den Gesetzen der Natur, der Wirde des
Menschen und den Geboten Gottes. So neu diese Wissenschaft sein soll, sie
geht kaum Uber die biblische Goldene Regel hinaus. Sie soll in den Anweisungen
Gottes in der Bibel enthalten sein: Fir das Verhalten des Menschen zur Natur gilt
das Gebot an den Menschen, sich die Erde untertan zu machen, fir das gesell-
schaftliche Verhalten gilt das Buch der Weisheit, fir das Verhalten zu Gott gilt die
Anweisung, nach dem Reich Gottes zu streben. Es gibt drei Zeitalter der Annéhe-
rung an Gott: Erlernen der Naturbeherrschung, Erlernen der Gerechtigkeit, das
kommende Zeitalter der Religion (das erste Zeitalter ist noch nicht abgeschlos-
sen, das letzte hat mit Jesus Christus bereits begonnen). Der Fortschritt muf®
moralischer Fortschritt sein. Gratrys wichtigste Quelle (nach der Bibel) ist
Frédéric Bastiats Lehre von der Harmonie der Welt, eine Art Physiko-Theologie,
in der an die Stelle des Beweises aus der Natur der Beweis aus dem geselligen
Leben getreten ist. Harmonie und Gerechtigkeit werden identifiziert, Gerechtigkeit
kann mit Gott identifiziert werden und (fast) auch das Leben (er kann Thomas von
Aquin zitieren: quasi quaedam vita universi). Gratry hat eine Neigung alle grofen
Begriffe aneinander anzunadhern, ohne ihr Verhéltnis genauer zu bestimmen:
Gerechtigkeit, Wahrheit, Freiheit und Frieden. Es ist eine Warnung vor Atheismus
und Materialismus, die den Fortschritt gefahrden. Im Gefolge Bastiats wird die
Geschichte auf Arbeit gegriindet und spoliation wird das Hindernis des Fort-
schritts. Gratry verspricht Freihandel und Produktionsgenossenschaften. Seine
Deutung der Gegenwart ist Krisendiagnose: mit Freiheit, Gerechtigkeit und

694

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Wahrheit wachsen die Gefahren. Es ist wie die Krise des Erwachsenwerdens
(Gratry war ein Psychologe der Lebensalter, Guillaume Cuchet hat ihn den Ent-
decker der midlife crisis genannt, bei Gratry natlrlich eine spirituelle Krise der
Wende zum jenseitigen Sinn des Lebens). Das Erwachsenenalter der Welt wird
republikanisch sein (La morale et la loi de I'histoire. — Paris 1868, 2. Aufl. 1871,
das Buch geht auf seine Vorlesungen an der Sorbonne zuriick). Gratry hatte in
den 1850/60er Jahren ein groBes Ansehen in Frankreich, aber in der Krise des
liberalen Katholizismus in einem Zeitalter des Konfessionalismus und Antirepubli-
kanismus konnte er lange weder als Religions- noch als Moralphilosoph wirken.
Erst im 20. Jahrhundert konnte er als ein Vorlaufer der modernen Theologie
und der christlicher Demokratie wiederkehren.
Vgl. B. Pointud-Guillemot, Essai sur la philosophie de Gratry. — Paris 1917;
Louis Foucher, La philosophie catholique en France au XIXe siecle avant la
renaissance thomiste et dans son rapport avec elle (1800-1880). — Paris
1955. — S. 197-236 Un essai de conciliation : L’éclectisme mystique du P.
Gratry; Eugenia Paschetto, Alphonse Gratry (1805-1872), in: Christliche Phi-
losophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts / hrsg. von
Emerich Coreth ..., | (1987) 518-534; Alphonse Gratry (1805-1872) : marginal
ou précurseur? | sous la direction de Olivier Prat. — Paris 2009; Guillaume
Cuchet, Penser le christianisme au XIXe siecle : L’éclectisme mystique
d’Alphonse Gratry, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 98
(2014) 75-101; Guillaume Cuchet, Penser le christianisme au XlIXe siecle :
Alphonse Gratry (1805-1872) ; Journal de ma vie et autre textes. — Paris 2017
(mehr eine Gratry-Anthologie). Zu Gratrys Sozialphilosophie: B. Pointud-
Guillemot, La doctrine sociale de Gratry. — Paris 1917.

Wéhrend der Revolution 1848 verdffentlichte Gratry einen antirevolutiondren
Katechismus der sozialen Pflichten, in dem er politische Gewalt als Mord und die
Nichtbeachtung der Briiderlichkeit als Diebstahl bezeichnete. So unhistorisch das
Bichlein ist, schon wegen der Form eines Katechismus, so sehr ist bereits der
Fortschritt der MafRstab: die sozialen Sinden halten den Fortschritt auf. Das
Menschengeschlecht ist eine natlrliche Einheit. Das weil? die Welt seit Jesus
Christus. Das bedeutet nicht Welteroberung, sondern ,une grande république
fédérative“. Er verweist auf das Mittelalter, als die Christenheit, ,la république
chrétien, une sorte de république fédérative” gewesen sei, mit gemeinsamen
Recht, gemeinsamer Sprache und internationaler Schiedsgerichtsbarkeit. Auch
heute ist das mdglich. Im 18. Jahrhundert hatte man dieses Ziel, hatte aber kein
Jien social”, weil man das Christentum nicht wollte. Gratrys Internationalismus ist
sicher nicht kosmopolitisch, sondern nationalistisch. Er wendet sich gegen Phi-
lanthropen und Sozialisten, welche die Idee der patrie zerstéren wollen. Patrio-
tismus ist eine géttliche Inspiration. Er hat viel patriotisches Selbstlob der franzo-
sischen Balance von unité sociale und individualité personnelle (Freiheit gibt es
im UbermaR in angelsdchsischen Landern, ebenso Einheit in China). Jenseits der
patrie sieht Gratry eine weitere Gesellschaft, assemblée universelle, die mit der
Kirche identifiziert wird. Es ist die unsichtbare himmliche Gemeinschaft mit Gott;
wie die augustinische civitas Dei umfalit sie nicht die ,hérétiques du genre humain®,
Ligner und Egoisten sind ausgeschlossen. Diese ewige und universale Gesell-
schaft lebt im Herzen des Menschengeschlechts und kann allein durch die Katho-

695

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lische Kirche sichtbar werden. Nur mit der Katholischen Kirche ist Fortschritt in
den irdischen Gesellschaften mdglich (Demands et réponses sur les devoirs
sociaux. — Paris 1848, besonders Kapitel 3, Le genre humain 4, La patrie und 12,
L’assemblée universelle; Neuausgabe 1871 anlafllich der Pariser Kommune
u.d.T.: Les sources de la régénération sociale, dort Kapitel 2, 3 und 11). In einer
Betrachtung anlaflich des Pariser Friedens 1856 zog Gratry die Konsequenzen
aus seinem religids-moralischen Internationalismus fir den Frieden: Dieser aktu-
elle Friedensschlu war ein Frieden, wie ihn Menschen erreichen kdnnen, aber
es mul der Frieden gesucht werden, den Gott geben kann. Auch diesen Frieden
mussen die Menschen machen, Gottes Beitrag ist die sagesse éternelle als Hilfe
fur die durch Leidenschaften und Konflikte entstellte Menschheit. Damit der Krieg
aufhéren kann, missen sich die Herzen zu Frieden, Gerechtigkeit und Liebe
wenden. Der Ausgangspunkt des Friedens ist die Ebenbildlichkeit des Menschen
mit Gott. Dieser groRRere Frieden wird ,I'organisation du globe dans la justice et
dans la paix“ genannt. Das meint auch jetzt keine internationale Organisation,
sondern bessere politische Institutionen in den Staaten. Als Gratry 1861 seine
Betrachtungen Uber die Kluft zwischen dem Reich Gottes, das bereits vor zwei
Jahrtausenden begriindet wurde, und dem Zustand des 19. Jahrhunderts wieder
aufnimmt, geht es nicht nur allgemein um das Ausbleiben des moralischen Fort-
schritts, sondern speziell um drei Krisen: die Christenverfolgungen in Damaskus
und die Unterdriickung katholischer Vélker in Polen und Irland. Er kritisiert die
besonders schlechte Organisation des Osmanischen Reiches und erwartet die
Zerstdérung des Islam. Fast mazzinistisch sieht er eine heilsgeschichtliche Rolle
der Nationen: Hegemone werden historisch immer bestraft. Er erwahnt die Tradi-
tion der europdischen Friedensplédne seine eigene confédération pacifique erin-
nert aber mehr an die KongreRidee Napoléons Ill.: Man braucht nur ein gemein-
sames europaisches Wort, um den osmanischen Staat zu zerstéren, der nie eine
Nation war. Diese Einigkeit der christlichen Nationen stellt er sich vor wie die
plétzliche Einigkeit der Nationalversammlung am 4. August 1789 zur Beendigung
der Leibeigenschaft. Wir erfahren nicht einmal, ob er sich die Implosion des Islam
angesichts der europdischen Einigkeit als Krieg oder véllig gewaltlos vorstellt.
Keinen Zweifel gibt es, dall die européische Einigkeit eine moralische Wende
voraussetzt. Dazu kommen die vertu vivante de I'Evangile und Adolphe Thiers’
durchaus realistische Forderung ,se contenir* zusammen: Wer sich nicht be-
schréanken kann, kann auch nicht triumphieren. Die Kritik des Egoismus wird in
der Meditation Gber England ausgefuihrt: Es ist das Land des Egoismus, der spo-
lation, des Bruchs mit den Harmonien der Welt. Gratry nimmt England die Unter-
driickung Irlands, das Seerecht (piraterie légale), die Herrschaft in Indien, die
Bedrohung Chinas und den Schutz des Osmanischen Reiches Ubel. Europa muf}
wahlen zwischen dem heidnischen und muslimischen Geist des Egoismus, der
Haltlosigkeit, der Gewalt und des Krieges und dem christlichen Geist des Mitleids,
der Enthaltsamkeit, der Milde und des Friedens. Es war ein Jahr einer britisch-
franzésischen Anndherung und Gratry hat dafiir eine christliche Vision: eine
gemeinsame Mission fur Ordnung und Gerechtigkeit auf der ganzen Erde (La
paix : méditations historiques et réligieuses. — Paris 1861). Demands et réponses
hat die Form eines Katechismus, La Paix die Form eines Zwiegespraches mit
Gott, der Seele der Konigin Victoria und der Seele des englischen Volkes. Erst
seine Moralphilosophie von 1868 ist als theoretische Stellungnahme belastbar. Er

696

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bestimmt justice als die wahre Sozialwissenschaft und paix als die dlteste Tochter
der Gerechtigkeit. Der Krieg ist ein Hindernis der Gerechtigkeit neben Berau-
bung/Ausbeutung, Duell und Attentat, aber nur ein relatives Ubel (La morale et la
loi de I'histoire a.a.0. I/5 L'obstacle). Nach Bastiat referiert er den Krieg als Raub,
nach einem Thomas von Aquin-Kommentar des 18. Jahrhunderts die traditionelle
Lehre vom gerechten Krieg (geschrumpft auf den gerechten Grund, wie auch
sonst im 19. Jahrhundert Ublich). Sein eigener Beitrag klingt wie die Friedensbe-
wegung des 19. Jahrhunderts: Kritik an den Kosten des bewaffneten Friedens.
Doch er hélt sich streng an die katholische Lehre: Fur die Gerechtigkeit muf}
Krieg gefuhrt werden. Der Mensch hat den géttlichen Auftrag, der Gerechtigkeit
zur Herrschaft auf der Erde zu verhelfen. Warum wir mit dem B&sen leben mis-
sen ist ein Mysterium/Geheimnis. Aber in Europa (besonders in Frankreich) sind
die Menschen nicht mehr so satanisch wie vor 100 Jahren. Zwischen européi-
schen Nationen ist der Krieg fast nicht mehr mdéglich (ebd. 1/8 L’homicide). Er
beruft sich auf die Bergpredigt, ,la doctrine de la paix absolue®: Die Friedfertigen
sind die einfachen Leute, die arbeiten, ihre Familie erndhren und damit die
Menschheit fortsetzen. Gratry erzahlt parallel die Geschichte des Friedens (die
stark an Guizots européisch-christliche Zivilisationsgeschichte erinnert) und die
Geschichte der Gewalttatigkeit, des Krieges und des Absolutismus. In der Fran-
z6sischen Revolution kommen beide Strange zusammen: mit der Entmachtung
der violents hort die Gewalttatigkeit auf (ebd. 11/8 Les violents). Das Kapitel Uber
das Menschengeschlecht ist ein Kapitel Uber Nationen. Heilsgeschichtlich sind
die gentes in Christus cohaerentes et concorporales (Epheser 3, 4-6). Wenn man
eine Nation unterdriickt, verletzt man den ganzen Korper der Menschheit. Das
Altertum hatte die Nationen zu hoch gestellt, erst das Christentum bringt univer-
salité und égoisme de race zusammen. Die nationalen Einheiten mussen immer
besser organisiert werden (damit ist Volkssouveranitat gemeint, die Volker sollen
plus souveraine werden), aber sie werden distinkte Einheiten bleiben, denn das
ist die Voraussetzung von Austausch und zunehmender Ubereinstimmung. Fir
diese Welt des Friedens und des Austausches ist das Wissen nétig, dal alle
Nationen Organe eines Korpers sind und keine Vorteile erlangen kann durch
Schédigung anderer Nationen. Das ist eine allgemeine Regel fir Menschen, Vol-
ker, Klassen und Regierungen, deshalb missen Revolutionen und Kriege ver-
mieden werden. Die assemblée de Dieu ist der Schlufstein (ebd. 11/13 Devoir
envers le genre humain, dieses 60 Seiten lange Kapitel ist der Schlu® der Moral-
philosophie). Gratry ging einen Weg von der Predigt gegen die Stinden zu einer
christlichen Sozialwissenschaft, deren empirischer Gehalt freilich gering ist. Diese
Moralphilosophie klingt, als fihre sie nur Bastiats Lehre von der universalen Har-
monie aus. Gratry hat immer die nationale Gliederung der Menschheit vorausge-
setzt und er hat immer eine nur spirituelle Einheit der Nationen akzeptiert. Saku-
lar sind die Nationen bei ihm nur schwach begriindet und es wird nie recht klar,
welche Aufgabe sie im sich entfaltenden Reich Gottes noch haben werden.
Gratry erwartet den Frieden von der Moral und der Reorganisation der Staaten.
Eine strikte Trennung der Sphéren innen/aulien interessiert ihn nicht. 1868 ver-
meidet er deutlich, die Intervention, die ihm 1861 so viel bedeutetet hatte, auf
einem theoretischen Niveau zu besprechen. Internationale Organisationen wer-
den nie skizziert. Die universale spirituelle Gesellschaft hat Ziige des Reiches
Gottes, das inwendig und himmlisch ist, und Ziige der real existierenden katholi-

697

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen Kirche. Der Frieden beginnt zunachst in Europa bei den christlichen Vél-
kern und wird spater die gesamte Welt umfassen. Uberblicke zum Frieden bei
Gratry: B. Pointud-Guillemot, Le pacifisme de Gratry, in: La paix par le droit 28
(1918) 337-343 (wie in der Zeitschrift des juridischen Pazifismus und gerade im
Jahre 1918 zu erwarten ist, deutet Pointud-Guillemot alle Hinweise auf con-
fédération und organisation als Hinweise auf den Voélkerbund); Olivier Prat,
L’internationalisme du Pere Gratry et son héritage, in: Alphonse Gratry (1805-
1872) a.a.0. S. 117-129. Pére Gratry war 1867-1869 der prominenteste katholi-
sche Mitarbeiter in Frédéric Passys Ligue Internationale et Permanente de la
Paix. Als Geistlicher multe er sich bei der Arbeit fiir die Ligue zuriickhalten, seine
kirchlichen Oberen forderten ihn bald auf, diese Zusammenarbeit mit Vertretern
anderer Konfessionen und Laizisten zu unterlassen. Vor dem Ersten Weltkrieg
hat die katholische Friedensbewegung in Frankreich sich zun&chst als Société
Gratry organisiert. Vgl. zu Gratrys Engagement und die kirchliche Reaktion darauf:
Olivier Prat a.a.0. und Guillaume Cuchet a.a.0. (2017). — S. 30-32.

Louis Bautain (1796-1867, Professor an der Akademie in Strallburg), ein idealisti-
scher und fideistischer Philosoph, war nicht nur ein Lehrer von Abbé Gratry, son-
dern auch ein Vorlaufer in der Anerkennung republikanischer Politik und in der
neuen Wertung des Friedens. In seinem Handbuch der Moralphilosophie behan-
delt er den Patriotismus unter den Pflichten gegenliber der Gesellschaft: im Alter-
tum fanatisch, jetzt aber gemaRigt, v.a. durch das Christentum, das ,éminemment
favorable a la formation de la nationalité libre® ist. Das Evangelium versucht eine
Versdhnung der Vélker durch die Einigung des Menschengeschlechts. Noch gibt
es Kriege, aber sie sind nicht mehr vom Hall gepragt und enden nicht mehr in
Sklaverei oder Vernichtung. Der christliche Geist hat Vodlkerrecht und internatio-
nale Beziehungen verédndert. Deshalb kénnen wir auf eine Zeit hoffen, in der sich
das Evangelium weiter durchsetzt und der nationale Hal weiter schwindet und
die Streitigkeiten der Volker geldst werden, wie die der Birger in einem Staat:
spar la discussion libre du droit et de la justice, a laquelle présidera la charité.”
Bautain feiert die Fortschritte der Zivilisation und den Verkehr zwischen den
Vélkern. Auch hier versichert er uns, dal} diese Universalitat der intellektuellen
und moralischen Beziehungen eine Frucht des Evangeliums ist. Das Ziel der
Menschheit ist ihre Einheit in Gerechtigkeit und Wahrheit. Der Krieg wird als
eines der Attentate auf das Leben behandelt (wie Mord, Selbstmord, Todesstra-
fe und Duell). Gerechtfertigt werden kann nur der Verteidigungskrieg. Das bezieht
sich auf Angriffe auf Territorien, Unabhangigkeit und Rechte. Diese Aufzéhlung
strapaziert die Analogie zur Selbstverteidigung von Individuen, die Analogie ist
das Fehlen eines Richters zwischen den Vélkern. Die Volker nehmen den Krieg
wie ein Gottesurteil, Bautain ist unsicher, wie er sich dazu stellen soll. Die
Geschichte bestétigt diese Annahme nicht, aber die Wege der Vorsehung
Uberschreiten unser eigenes Verstehen. Die Fortschritte des Volkerrechts mifdt er
dann aber nicht an der Verbreitung des Evangeliums und der Voélkerverstandi-
gung, sondern am positiven Recht der Kriegfihrung in neuerer Zeit (Philosophie
morale. — Paris 1842, §§ 91-92, 110, 114, Neubearbeitung ohne substantielle
Veranderungen: Manuel de philosophie morale. — Paris 1866, §§83-84, 100,
104).

698

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Charles Loyson, bekannt als Pére Hyacinthe (1827-1912), Karmeliter, ein
berihmter Prediger. Seit 1867 in der Ligue Internationale et Permanente de la
Paix engagiert. Nach dem Vatikanischen Konzil Griinder einer Eglise Gallicane in
Anlehnung an die anglikanische Kirche. Pére Hyazinthe ging in seinen Predigten
Uber Sozialmoral von der Legitimitdt der Nationalstaaten aus: Nationen werden
nicht durch Blut geeint, sondern durch einen gemeinsamen Geist, fir den die
Religion nicht der einzige, aber der wichtigste Faktor ist. Um das Vaterland zu
lieben, mu® man an es glauben. Das ist eine vollig mazzinistische Konstruktion.
Gegen personlichen Egoismus und bloRes humanitares Gefiihl wird der National-
staat als soziale Gerechtigkeit bestimmt. Eine politische Bindung zwischen den
Staaten lehnt er summarisch ab, internationale Féderation diskutiert er erst gar
nicht. Die Bindung zwischen den Staaten mull moralisch sein. Die société univer-
selle de la justice internationale wird wie die Geselligkeit der Individuen und Fami-
lien von den 10 Geboten bestimmt: nicht téten, nicht stehlen, kein falsches Zeug-
nis ablegen ... Diese Gesellschaft ohne Institutionen kann nur religids zusam-
mengehalten werden. Die einzige internationale Organisation ist die katholische
Kirche als société universelle des &mes et des nations. Gewalt hat diese Kirche
nicht, das Reich Gottes ist nicht von dieser Welt. Es ist eine Konstruktion, die an
F. M. Maurice erinnert und es verwundert nicht, daf} Loyson die N&he zur angli-
kanischen Kirche als nationaler Verkdrperung der universalen Kirche suchte. Der
Krieg mu aus der Sindhaftigkeit des Menschen erklart werden, er ist fur den
Menschen nicht naturlich und nicht von Gott gegeben (wie einige Katholiken mei-
nen, eine Anspielung auf die Tradition de Maistres). Der ewige Frieden ist eine
Chimare. Aber durch Fortschritt der Ideen, der Sitten und der Institutionen wird
der Krieg seltener. Pére Hyacinthe unterscheidet zwischen dem heidnischen
Krieg im Dienst der Leidenschaften, der letztlich den Weltstaat als Ziel hat, und
dem christlichen Krieg, ,la force au service du droit*, der nur Verteidigungskrieg
sein kann. Das Christentum will unabhangige Nationen. In der Idee des National-
staates sind der gerechten Grund und die rechte Autoritat der klassischen Lehre
vom gerechten Krieg auf den Stand des 19. Jahrhunderts gebracht (La société
civile dans ses rapports avec la christianisme : compte rendu des conférences de
Notre-Dame prechées avent 1867. — Paris 1868, vgl. v.a. 4., De la société entre
les nations und 5., De la guerre). Dal’ Pére Hyacinthe den ewigen Frieden fur
eine Chimére erklart, hat in der Friedensbewegung viele Proteste ausgel6st.
Deren Leiter Frédéric Passy hat diesen moralischen Historismus gegen den ahis-
torischen Glauben an den ewigen Frieden verteidigt (vgl. Wilhelmus H. van der
Linden, The International Peace Movement 1815-1874. — Amsterdam 1987. —
S. 651-653, dort auch zur kirchlichen Kampagne gegen Peére Hyacinthe, die zum
Beginn seiner Trennung von der rémischen Kirche wurde). Im Deutsch-
Franzdsischen Krieg hat sich Pére Hyacinthe die schwierige Aufgabe gestellt,
zugleich fur britische Unterstitzung Frankreichs zu werben und deutsch-
franzdsischen Nationalhal® zu verhindern: Dieser Krieg kann nicht als Krieg zwi-
schen Rassen verstanden werden, das ware ein antikes Konzept. Schon seit den
hebréischen Propheten, Jesus Christus, den Weisen Indiens, Griechenlands und
Roms, sind die Rassen zwar nicht zerstért, aber perfektioniert worden: Sie behal-
ten ihre Unterschiede, sind aber keine Feinde mehr. Obwohl Loyson keinen Ras-

699

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

senkampf sieht, greift er ausgiebig auf den lateinisch-germanischen Unterschied
zurlick: Die lateinische Rasse steht flr das Prinzip Stadt/Staat, die germanische
Rasse fiir das Prinzip Familie, die judische Rasse fur das Prinzip Religion. Des-
halb kann das Ende der lateinischen Rasse noch nicht gekommen sein. Das ist
Cousins Lehre, dall Nationen erst untergehen, wenn ihr Prinzip Uberholt ist
(France et Allemagne : discours prononcé a Londres, le 10 Décembre, 1870. —
London 1871). Spéter engagierte Loyson sich fir deutsch-franzdsische Verstan-
digung (Sandi E. Cooper, Patriotic Pacifism : Waging War on War in Europe
1815-1914. — New York 1991. — S. 162 und 181).

5.3.3 Charles Renouvier

1815-1903, Privatgelehrter. Vgl. Louis Prat, Charles Renouvier philosophe : sa
doctrine, sa vie. — Paris 1937.

Charles Renouvier, der franzésische Philosoph des 19. Jahrhunderts, der am
ehesten eine bleibende Achtung erlangt hat, wurde politisch in sozialistischen
Kreisen vor 1848 sozialisiert. Er schlo® sich dem Kreis um Pierre Leroux und
Jean Reybaud an, die mit Hilfe metaphysischer Spekulationen eine Balance zwi-
schen Sozialismus und Individualismus halten wollten. Renouviers Philosophie ist
postrevolutiondre Theorie. Er mullte die Lehren von 1848/1851 begreifen. Spa-
testens der Staatsstreich von 1851 hatte gezeigt, dall persénlicher Fortschritt
nicht unmittelbar zu sozialem Wandel fihrt. Sein Kritizismus wird oft als Kantia-
nismus bezeichnet, aber man kann ihn auch einen Anti-Kantianer nennen. Er
macht die Unterscheidung von idealer Moral und realem menschlichen Streben
mit, bezweifelt aber, dal® Vernunft und Pflichtmoral Anweisungen fir das wirkliche
Leben geben kénnen. Seine Moral ist von der Dichotomie von idealer und ange-
wandter Moral gepragt. Freiheit kann nicht Voraussetzung der Moral sein, son-
dern mul erst Ziel der Moral sein. Die ideale Moral ist Verpflichtung auf Gegen-
seitigkeit, auf Gerechtigkeit und Respekt vor der Wiirde des anderen. Renouviers
politische Ethik ist, gegen die lllusionen der Okonomen und der Sozialisten, auf
Solidaritét gegriindet (die er einen der am besten dokumentierten menschlichen
Instinkte nennt, die aber, wie alle Instinkte, von Kant miRachtet wird). Vom Sozia-
lismus ist er zu Sozialgesetzen und Eigentumsférderung gegangen, die Arbeitern
die Chance zu geben, von Proletariern zu selbsténdigen Individuen zu werden.
Renouviers Kritizismus sollte Kritik an metaphysischen Resten bei Kant sein, am
Ende klingt es aber wie eine Rickwendung zu Leibniz’ Monadologie. La nouvelle
monadologie (1899, mit Louis Prat als Mitautor) und Le Personnalisme (1903)
sind eine Theodizee oder Kosmodizee, ein Versuch eine gerechte Weltordnung
als plausibel zu zeigen. Wie Kant sieht Renouvier, dal die Postulate der prakti-
schen Philosophie Gott, Unsterblichkeit und Freiheit notwendig sind als Stltze
einer Moral des Individuums in einer ungerechten Gesellschaft, aber er sieht, dal
auch hier Kants Formalismus nicht ausreicht. Er orientiert sich an Leibniz’ Mona-
dologie und an der christlichen Heilsgeschichte. Es ist eine Geschichte von der
gobttlichen Schépfung, vom Fall durch menschliche Freiheit und von der Wieder-
herstellung von Schépfung und Menschheit. Als Bedingung fiir diese Wiederher-
stellung wiederholt Renouvier seine Moralphilosophie der Gerechtigkeit und des

700

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Friedens, jetzt aber gestiitzt durch das Versprechen einer neuen Erde und eines
neuen Menschen, einer Wiederherstellung des Ubermenschlichen Anfangs der
Geschichte und von Bindungen, die nicht mehr die von Familie und Staat sein
werden. Nur so kann er noch zu Méglichkeit und Hoffnung kommen. Renouvier
war einer der letzten grof3en Philosophen, die ein streng konstruiertes rationalisti-
sches metaphysisches System vorlegten (das 20. Jahrhundert konnte den Wider-
spruch von Tugend und Gliick nur noch als Existenzphilosophie bearbeiten). Der
epistemologische Anspruch wird so tief angesetzt, wie keine Schulphilosophie
akzeptieren kénnte (er beruft sich auf Platon, dal} es ausreicht, wenn Menschen
im Gesprach Uber die Ordnung der Welt Hypothesen als plausibel akzeptieren
kénnen), aber es sollte Philosophie sein, nicht Religion. Wir kénnen diese theisti-
sche Metaphysik nicht langer als eine plausible Hypothese akzeptieren, bereits
seine Zeitgenossen konnten es nicht.
Zu Kritizismus, Ethik und Personalismus: Gabriel Séailles, La philosophie de
Charles Renouvier : introduction a I'étude du néo-criticisme. — Paris 1905;
O. Hamelin, Le systeme de Renouvier. — Paris 1927 (Vorlesungen 1906/07);
Louis Prat a.a.0. (Apologie des Spatwerkes, an dem Prat selber einen grolen
Anteil hatte); Roger Verneaux, L’idéalisme de Renouvier. — Paris 1945; ders.,
Renouvier disciple et critique de Kant. — Paris 1945; Vittore Collina, Plurale filo-
sofico e radicalismo : saggio sul pensiero politico de Charles Renouvier
(1815-1903). — Bologna 1980; William Logue, Charles Renouvier : Philosopher
of Liberty. — Baton Rouge, La. 1993; John |. Brooks, The Eclectic Legacy :
Academic Philosophy and the Human Sciences in Nineteenth-century France.
— Newark, Del. 1998. — S. 149-154 (knappe, gute Einfiihrung); Marie-Claude
Blais, Au principe de la république : le cas Renouvier. — Paris 2000 (die beste
neuere Darstellung Renouviers); Fernand Turlot, Le personnalisme critique de
Charles Renouvier : une philosophie frangaise. — Strasbourg 2003 (eine
Sammlung von Inhaltsangaben von Bichern und Aufsdtzen Renouviers, hilf-
reich, weil Renouvier selber eher unelegant schreibt). Zu Renouviers republi-
kanischer und solidaristischer politischen Philosophie: Roger Picard, La philo-
sophie sociale de Renouvier. — Paris 1908; Vittore Collina a.a.O.; Marie-
Claude Blais a.a.0.; Renouvier : philosophie politique / mis en ceuvre par Marie-
Claude Blais. — Paris 2003 (Corpus : revue de philosophie no. 45).

Wenn an die Stelle apriorischer Annahmen Uber die Menschen als verninftige
Wesen die Erfahrung der Menschheit mit sich selber tritt, mu® Renouviers Philo-
sophie zu einer Geschichtsphilosophie werden. In der Introduction a la philoso-
phie analytique de I'histoire (1864, Neuausgabe 1896), seiner Antwort auf Kants
MutmaBlicher Anfang der Menschengeschichte, versucht er die Annahme eines
metaphysischen B&sen in der christlichen Lehre vom Siindenfall und bei Rousseau
und Kant durch eine Genealogie von Gut und B&se zu ersetzen. Zur natirlichen
Anlage des Menschen gehéren Egoismus und Altruismus. Die einen neigen zur
Herrschaft, die anderen zur Unterwerfung. Das Ubergewicht des einen oder
anderen entsteht erst durch die Traditionen der Vélker: die einen beglinstigen
sanfte Sitten und Reflexion, die anderen Gewalt und Verachtung der Arbeit. Der
moralische Fortschritt der Menschheit ist auf die Individuen angewiesen, die Indi-
viduen werden aber durch den Widerstand der Gesellschaften aufgehalten (den
Gegensatz von idealer Moral und sozialen Fakten nennt er in La Nouvelle Mona-

701

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dologie a.a.O. S. 442 ,aliénation de la conscience®). Renouvier nennt die Volker
in der Terminologie des 19. Jahrhunderts ,races®, es geht in der Moralphilosophie
um races éthiques, die von ihren Uberlieferungen bestimmt sind. Er kritisiert die
Neigung der Historiker, mit ,Rasse“ (im modernen Sprachgebrauch) zu erklaren,
was mit Institutionen und Religionen erklart werden muf. Seine eigene ,Rassen®-
Geschichte ist die Gegenlberstellung geschlossener Gesellschaften (sein belieb-
testes Attribut fir sie ist Tragheit/paresse) und offener Gesellschaften (er steht
am Anfang einer Tradition, in die Henri Bergson und Karl Popper gehdéren wer-
den). Das ist eine eurozentrische Konstruktion, eine Reproduktion der im 19.
Jahrhundert vorherrschenden Dreiteilung in unhistorische Stdmme (mit denen die
Menschheit nicht mehr zu tun hat als mit Tieren), in Vélker, die eine wichtige Rol-
le in der Entwicklung von Religion und Staat gespielt haben, aber wegen dem
Ubergewicht der Brauche der Ungerechtigkeit verfallen sind (damit sind die asia-
tischen und antiken Gesellschaften gemeint), und den races libres (zu denen
eigentlich nur die européischen Vélker zéhlen; obwohl seine Geschichtsphiloso-
phie auch gegen den vermeintlichen Fatalismus der Hegelschen Philosophie des
Forschritts gerichtet ist, hat der Franzose nur einen direkten Streit mit Hegel: er
will auBer Germanen auch Kelten und Slawen genannt sehen). Wéhrend dieser
welthistorische Eurozentrismus in der Regel triumphalistisch war, verliert Renou-
vier bald das Vertrauen in die Europder. Zunachst schlo® er aus seiner Ge-
schichtsrekonstruktion auf ein paneuropéisches Bewultsein: Das Christentum
verwirft er, aber gemeinsamer Respekt fir Vernunft und damit fir Recht und damit
fur Frieden ergibt eine gemeinsame européische Zivilisation und eine Basis fir
Anerkennung der Gleichheit der européischen Vélker (De la nécessité de consti-
tuer en Europe un sentiment européen, in: Critique philosophique 2 (1872) 33-
42). In seiner spéaten Philosophie betont Renouvier, daR Zivilisation keine Rettung
ist: das zeigen die antiken Staaten und die europaische Moderne. Zivilisierungs-
missionen, die er bereits 1869 in seiner Diskussion des Kriegsrechtes abgelehnt
hatte, lehnt er 1899 noch einmal ab: die sauvages werden von der Zivilisation
behandelt, wie sie vorher sich gegenseitig behandelt hatten (La Nouvelle Mona-
dologie a.a.0. ch. 125). Parallel hatte Renouvier in den vier Banden der Philoso-
phie analytique de I‘histoire (1896-1897) einen umfassenden Kampf gegen alle
Traditionen der Geschichtsphilosophie gefiihrt, weil sie alle einen Fortschritt ohne
moralische Fortschritte versprechen. Das ist gleichzeitig gegen den Pantheismus
der Idealisten wie gegen Positivisten und Sozialisten gerichtet. Die Erwartungen
des Fortschritts aus Zunahme des Wissens statt Zunahme der Moral ist eine
Form des Fatalismus: die Ereignisse seit 1793 haben Condorcets Fortschrittser-
wartungen ,dementiert*; der gré3te Fortschritt war der Fortschritt der Zerstérungs-
kraft. Kant bescheinigt er eine komplexere Sicht, aber auch er schleppe zu viel
Optimismus des 18. Jahrhunderts mit. Jede Fortschrittsgldubigkeit ohne individu-
elle Moral ist Hindernis des Fortschritts. Die spate Metaphysik zeigt aber, wie
wenig er dieser Ethik der kleinen Schritte trauen konnte. Mit Spencers Verspre-
chen einer biologischen und sozialen Evolution zu einem neuen Menschen will er
nichts zu tun haben, umso mehr muf} er auf das eschatologische Versprechen
setzen. Vgl. P. Mony, L’idée de progres dans la philosophie de Renouvier. — Paris
1927. Zu Renouvier als Gegner des Sozialdarwinismus (er verurteilt ihn 1874 als
falsche Theorie und eine deutsche Idee): Jean-Marc Bernardini, Le darwinisme
social en France (1859-1908). — Paris 1997. — S. 130-132 (die lamarckschen

702

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zuge, die Renouvier von der mangelnden Intelligenz der afrikanischen Stammes-
bevolkerung und der europaischen Unterschichten reden lassen und die vom
Sozialdarwinismus nicht weit entfernt sind, werden bei Bernadini zu wenig ausge-
fuhrt; es ist jedoch nicht der gewdhnliche Lamarckismus: bei Renouvier zeigt
mangelnde Intelligenz einen Niedergang, die dltesten Gesellschaften waren nicht
egoistisch, brutal oder dumm). Renouviers Kritizismus in der Zeit des Bonapartisti-
schen Regimes ist innere Emigration. In der erneuerten Republik finanzierte er die
Zeitschrift Critique philosophique (1872-1889), die seinen Kritizismus bekannter
machte und fir Parlamentarismus (gegen Konservative und Jakobiner) und fur
ein laizistisches Erziehungssystem kampfte (er flhrte auch eine lange Kampagne
dafiir, dal® Frankreich, wie er selber, vom Katholizismus zum Protestantismus
Ubertreten sollte). Die laizistischen Republikaner um 1900 haben ihn dafiir geehrt,
aber er verwarf ihren Republikanismus als positivistisch. Auch dagegen ist sein
personalistisches Spéatwerk gerichtet. Die Philosophen um 1900 haben ihn eben-
falls geehrt, fir einen Privatgelehrten hatte er erstaunlich viele Anhanger unter
professionellen Philosophen. Aber in der Zeit eines erneuerten Kantianismus
hatte sein antikantianischer Kritizismus keine langfristige Chance, sein leibnizia-
nischer Theismus schon gar nicht. Marie-Claude Blais hat seine Wirkung auf
Durkheim und Alain beachtet: aber beide waren Comte und dem Positivismus
stérker verpflichtet. Erst nach Jahrzehnten der Vergessenheit hat Renouvier mit
dem neuen franzdsischen Interesse an einer eigenen Tradition des Liberalismus
und des Solidarismus wieder einen Platz erhalten.

Renouvier hat eine negative und eine positive Friedenstheorie. Die negative The-
orie ist die Kritik der Fortschrittsidee, die den Friedenstheorien des 19. Jahrhun-
derts zugrunde liegt. Nachdem er bereits 1897 festgestellt hatte, dafl nicht die
Aufklarung, sondern nur die Zerstérungskraft zugenommen hat, greift er 1899 die
Wissenschaft direkt an. Es ist ein Angriff auf die Illusion einer Science of Peace in
der Art von Hans Morgenthau: Die Wissenschaft kann nicht Frieden und Gerech-
tigkeit versprechen und ist nicht vorbereitet, zu ihnen zu verhelfen (La nouvelle
monadologie a.a.0. ch. 123 La sciénce, son esprit, ses limites, les illusions dont
elle est la source). Die positive Friedenstheorie ist der ewige Frieden durch Moral,
der aber kaum auf Erden zu erwarten ist. Als Renouvier 1864 ankundigte, daf} die
Moralphilosophie nicht Kant folgen kann, weil dieser am Phanomenalen uninteressiert
ist, nannte er den Zustand, in dem nach der idealen Moral gelebt werden kénnte,
bereits ,Frieden® und den Zustand, in dem die Moral tatsédchlich angewandt wer-
den muf3, ,Krieg® (Introduction a la philosophie analytique de I'histoire 1864, S. 108,
2. Aufl. 1896, S. 140; mit dieser Unterscheidung, die er einmal ,la luminieuse
distinction” nannte, folgt er wohl Victor Cousin (oder dem Editor, der 1836 Cou-
sins Cours de philosophie professé 1818 sur le fondement des idées absolues du
vrai, du beau et du bien redigierte, der bereits zwischen dem Friedenszustand der
absoluten Gerechtigkeit und dem Kriegszustand des Interesses unterschieden
hatte; in Cousins eigener Edition seiner Vorlesungen 1853 kommen diese Bezeich-
nungen nicht mehr vor). Seine Moralphilosophie formuliert Renouvier als Frie-
denstheorie. Er unterscheidet zwischen dem ,Friedenszustand“ der Welt der Ver-
nunft und der theoretischen Moral und dem ,Kriegszustand“ der Welt des Kon-
flikts und der angewandten Moral. Man mul} die Moral wegen der Hypothese des
Friedens akzeptieren, aber tatsachlich ist die angewandte Ethik nur méglich als

703

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Historisierung von Gut und Bose (Science de la morale. — Paris 1869. — ch. L-LIII).
Indem das B&se mit dem Krieg identifiziert wird, verliert der Krieg seine politische
Definition, die er bei Kant hatte und auch noch bei Spencer, dessen evolutionare
Ethik sonst an Renouviers Unterscheidung von absoluter und angewandter Ethik
erinnert. In seiner Ausweitung der Rede vom Friedens- und Kriegszustand ver-
weist Renouvier aber bereits auf strukturelle Gewalt: Das ideale Ziel ist ,une
société humaine sans guerre et sans tyrannie.“ Auch Sklaverei, Kasten und alles,
was auf die Tyrannei von Menschen iber Menschen zuriickgeht, gehéren zum
Krieg wie die ausgeubte Gewalttatigkeit. Krieg kann nicht durch Gewalt definiert
werden, denn Lige und Betrug sind alternative Mittel, um das zu erreichen, was
notfalls mit Gewalt erreicht wird (/ntroduction a.a.O. 1864, S. 711f.; 1896, S. 559f.).
Wenn der Krieg das Paradigma fir die reale Welt ist, wird die angewandte Ethik
vom Recht auf Verteidigung bestimmt. Das Recht der Individuen auf Selbstvertei-
digung steht auler jedem Zweifel. In Kapitel 8 der Introduction 1864 (=1896 Kapi-
tel 9) polemisiert er zugleich gegen die persénliche Ambition der esprits domina-
teurs und gegen Unterwirfigkeit aus Liebe. Liebe und Gerechtigkeit kénnen in
einen Gegensatz geraten. Es ist die Gerechtigkeit, die zur Menschenwirde fiihrt,
die Liebe kann zu Selbsterniedrigung fiihren (schon gar nichts hélt er von Heili-
gen, Leuten der Leidenschaft im religidsen Bereich). Renouvier gehért, wie ande-
re Moralphilosophen des 19. Jahrhunderts, in die Tradition der Selbstbehauptung
und des Mifdtrauens gegen das Selbstopfer. Dazu gehdrt auch, dal er in Science
de la morale die Tugend der force (moralische Starke und Gegensatz des Lasters
der Tragheit) ,la vertu par excellence” nennen kann. Er bekdmpft den ,babyloni-
schen” Zustand, in dem alle Giter durch Knechtschaft erlangt werden kdnnten,
als einen falschen Frieden; der ,republikanische (d.h. heif’t der antike) Zustand,
daR durch Freiheit alle Ubel erlangt wiirden, miRte als menschlicher vorgezogen
werden. Das Recht oder besser die Pflicht zur Selbstverteidigung hilft ihm, in
Analogie zur Selbstverteidigung der Individuen eine Theorie der gerechten Ver-
teidigung von Gesellschaften zu entwickeln. Das wird 1869 das Thema von
Science de la morale. In der Zusammenfassung seiner Geschichte der Ge-
schichtstheorien mifdt er 1897 noch einmal aus, ob die Welt dem Frieden nahe-
gekommen ist. Er lobt die Friedensvereine und die Bemihungen um Schiedsge-
richtsbarkeit (in gewissen Fallen) und sogar die Féderation der zivilisierten Natio-
nen (in der Theorie). Aber es bleibt ein Teufelskreis: In einer Welt des Hasses
kann nicht mit Abristung begonnen werden, ohne daf dies zum Selbstopfer wird,
das keine Pflicht sein darf. Man mul? das Recht auf Verteidigung als ein Recht
ernst nehmen (Philosophie analytique a.a.O. IV, 705). Noch 1903 nennt er das
Selbstopfer einen Irrtum, der gegen die Logik der Schépfung verstoRt.

Auch wenn im Zentrum des Friedens bei Renouvier die Moral steht, diskutiert er
institutionelle Friedensstrategien. Seine erste Friedensstrategie ist die Uberwin-
dung der ,nattrlichen Nationen®, der alten Rassen des vorhistorischen Europas,
die Krieg und Tod langst zerstért haben. Dagegen wird der moderne Staat ge-
setzt. Darin ist Renouvier ein Vertreter der Mehrheitsmeinung des 19. Jahrhun-
derts. Wir kennen das heute am ehesten von Renan, der diese Lehre spéter rhe-
torisch geschickter vorgetragen hat. Revouvier hat aber den systematischen Ort
dieser Praferenz fir den modernen Staat klarer bestimmt: Der Staat, der gegen
die Anspriiche der Nationalitaten ausgespielt wird, ist der Vernunftstaat, die Staa-

704

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ten, die nur einzelne Nationalitdten reprasentieren wirden, werden mit Instinkten
assoziiert. Dal in der Welt des Krieges der Vernunftstaat nicht fir irrelevant
erklart wird, zeigt eine Unsicherheit in der Trennung von idealer und angewandter
Ethik. Renouvier gibt diese Unsicherheit zu, indem er die Bedingung stellt, daf3
standig in der Wirklichkeit geprift werden muf}, ob die Staaten wirklich an Ver-
nunft und Recht orientiert sind oder ob Agenten eines falschen Patriotismus als
youvriers de I'humanité” nur posieren. Kants ewiger Frieden durch eine Féderati-
on republikanischer Staaten ist auch fiir Renouvier das einzige Ziel, das durch die
Philosophie, und das heif3t durch die Vernunft, gerechtfertigt werden kann. Kants
Verschiebung der Lésung von der Moral zu Institutionen, die nach 1995 von Poli-
tikwissenschaftlern so sehr gelobt wurde, tadelt Renouvier: Kant setzt die Morali-
sierung, die erst Folge des Friedens sein kénnte, einfach voraus (Philosophie
analytique a.a.O. IV, 707-709). Der Glauben an einen vorgegebenen Weg zur
Foderation ist eine optimistische lllusion, die von den kleinen Schritten der Moral
abhalt. Die Bedingung fiir eine Fdderation wére, wie bei Kant, eine freie Verfas-
sung der teilnehmenden Staaten. Anders kann Gerechtigkeit zwischen den Staa-
ten nicht erwartet werden. Néher bestimmt und mehrfach wiederholt hat Renou-
vier nur ein Merkmal der freien Verfassung, das zum Frieden fihren kann: die
Verteidigung muf auf einer Armee aus Burgern beruhen, die freiwillig k&mpfen.
Weder bei Individuen noch bei Nationen mu} Bewaffnung per se ein Problem
sein: So wie wir einem ehrlichen Mann auch trauen, wenn er Waffen besitzt, so
kénnen wir einem Staat trauen, dessen Armee nicht aus ignoranten Armen
besteht, die mechanisch diszipliniert werden. Dieses Argument scheint bei
Renouvier ein eigenes Gewicht zu erhalten, auch unabhangig von Féderation der
Staaten und demokratischer Verfassung, wohl weil es eine Anndherung an den
Frieden durch moralischere, selbsténdigere Individuen ist. Bis zuletzt, in Le per-
sonnalisme, halt Renouvier an Kants Fdderation als einziger verniinftigen Lésung
fiir den ewigen Frieden fest, aber die Féderation setzt die Bereitschaft, Konflikt zu
I6sen, bereits voraus. Der widerspenstige Staat kann, im Gegensatz zu individu-
ellen Kriminellen, erfolgreich zu Gewalt greifen, deshalb kann die Féderation nur
eine Foderation von nations consentantes sein. Schiedsgerichte setzen voraus,
dafl} beide Parteien Gewalt unbedingt vermeiden wollen. Staaten missen weiter-
hin gerustet sein, aber in der Gegenwart geschieht das nicht mehr durch freie
Burgersoldaten, sondern durch eine moderne Sklaverei. Es gibt nur die Wahl
zwischen zwei Mdglichkeiten: dal die Interessen, Leidenschaften und Ideen
durch Vernunft zu einer Einheit gebracht werden oder dal die Konflikte dem
Zufall Uberlassen bleiben. Man muf} sich vor der Verfuhrung der theoretischen
Vernunft hiiten, die durch eine Vision einer vereinigten Welt fesselt, aber doch
nur zu einem leeren Optimismus ohne praktische Energie fihrt. So bleibt Renou-
vier als Friedensstrategie nur Moral: Der ewige Frieden beruht auf jeder Person.
Aber die angestrebte société des étres raisonables liegt jenseits der Geschichte
und des historischen Rechts. Man kann annehmen, daf} ihm bereits 1869 die
Konstella-tion seines Spatwerkes klar war, indem er wiederholt: Es kommt auf die
Individuen an, auf das Gewissen, die Kenntnisse, die Liebe (wir sollten Renouvier
nicht zu eng auf ,Moral” festlegen, er meint einen komplexeren subjektiven Fak-
tor). Das Kollektiv ist nichts aufRer durch Individuen und ihre Assoziation. Er endet
mit einem Verweis auf die jenseitige Welt, diesmal véllig biblisch: hier haben wir
keine bleibende Stadt, sondern wir suchen die kunftige (Le Personnalisme a.a.O.

705

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

S. 207-210, er zitiert Hebr. 13, 14). Die Menschheit kann nur noch auf die escha-
tologische Verwandlung ihrer Verhaltnisse warten. Die kleinen Schritte fir den
Frieden, werden auch im Spéatwerk empfohlen, einen grofen Fortschritt zum
Frieden hatte er schon in den 1860er Jahren nicht erwartet. In seinem anerkannt
pessimistischen Spatwerk multe er nicht noch pessimistischer werden. Was die
beiden spéaten Schriften von den Bearbeitungen der 1860er Jahren unterscheidet,
ist das nicht erklarte Verschwinden des Rechts der Verteidigung, aber an die
Stelle ist nicht absoluter Pazifismus getreten. Renouvier und Tolstoi waren in
Europa die beiden Denker, die am starksten betonten, dal® der Frieden nur von
der Bekehrung der Individuen kommen kann. Aber man mul3 die Unterschiede
sehen. Renouvier hat mit Tolstoi gemeinsam, dafR er die gesamte christliche Tra-
dition, die auf Jesu Christi folgte, verwirft, aber er verwirft auch Tolstoi: sowohl die
Kirchen, wie ihr Kritiker unterschlagen die eschatologische Botschaft (Philosophie
analytique de I'histoire Il (1897) 409-416; IV (1897) 581-586). Verglichen mit dem
eschatologischen Apparat, den der Franzose Renouvier fir nétig halt, um auf den
Wandel zum Frieden hoffen zu kdnnen, ist der russische Mystiker Tolstoi tatsach-
lich der freireligiése Rationalist, als den ihn seine Gegner gesehen haben. Noch
einen weiteren Unterschied mu® man beachten: Wahrend Tolstoi als Reprasen-
tant einer russischen religiosen Kultur gesehen werden konnte (und zuweilen sich
selber so sah), war es undenkbar, dal® Renouvier, mit oder ohne Eschatologie,
als reprasentativ fir den franzésischen Weg zum Frieden genommen werden
konnte.

Im 20. Jahrhundert gab es noch Erinnerungen an Renouviers Kritik des Nationali-
tatenprinzips. Julien Benda ergénzte seine Polemik gegen den Nationalismus der
Intellektuellen (Le trahison de clercs 1927) durch ein Lob Renouviers als eines
Intellektuellen, der gegen den Hal der Nationen kédmpfte (Les idées d’un républi-
cain en 1872, in: La nouvelle revue frangaise 19 (1931) no. 215, S. 215-227).
Auch die erste Geschichte der Theorien internationaler Beziehungen gab ihm
noch seinen angemessenen Platz zwischen Proudhon und Lord Acton als Vertei-
diger der individuellen Freiheit gegen Nationalismus (Frank M. Russell, Theories
of international Relations. — New York 1936. — S. 225-226). In der neueren Litera-
tur gibt es nur noch ein Referat des AbschluRkapitels von Science de la morale
(Marie-Claude Blais a.a.0. S. 218-235 Nationalité et état : le droit international).
Blais sieht eine Verwandtschaft mit Habermas’ Verfassungspatriotismus. Aber
eine moderne Rezeption wirde es schwer haben, weil Renouvier immer darauf
besteht, dal} die Freiheit eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung
des Friedens ist. Die Moral der Individuen muf® dazukommen.

Science de la morale. — Paris : Ladrange, 1869. — 2 Bde.

Neuausgabe Paris 1908

Neudruck Paris 2002 in der Reihe Corpus des ceuvres de philosophie en
langue frangaise

ch. XCllI Du droit de la guerre et du droit des gens en générale

Gegen die traditionelle Lehre vom Naturzustand besteht Renouvier darauf, da}
nicht nur Konflikt, sondern auch Frieden und Gerechtigkeit Fakten sind. Das Vol-
kerrecht ist nicht von der Idee des Rechtes, sondern vom Nationalinteresse
bestimmt. Die Gegenwart ersetzt das tduschende Wort ,Interesse” durch ,Bewah-

706

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rung“ und ,Sicherheit, damit kann nur noch juste défense legitim sein. Es gelten
dieselben Regeln wie fiir die Selbstverteidigung von Individuen: Es ist nur Vertei-
digung erlaubt und die Rickkehr zum Frieden darf nicht verhindert werden. Da
Nationen nicht in einer staatlich geordneten Gesellschaft leben, bleibt der Krieg
notwendig. Auch ein internationaler Gerichtshof und eine internationale Exekution
wirden das nicht andern, weil sich Staaten einem Rechtsspruch eher entziehen
kénnen als Individuen. Theoretisch ist das Vélkerrecht Teil des generellen droit
de défense, praktisch regelt es Beziehungen zwischen Staaten, die vom idéal
moral weit entfernt sind. Der gréRte Fortschritt ware, wenn die Staaten sich an
der Moral statt am Brauch orientierten und das idéal de la paix akzeptieren wir-
den. Einen historischen Gesellschaftsvertrag gibt es zwischen Staaten nicht, aber
zwischen Staaten, die Vertrage schlielen, gibt es ihn doch ,a un certain degré.”
ch. XCVI Le droit international

Die Idee natlrlicher Nationen ist irrelevant, denn eine Nation, die sich institutiona-
lisiert, ist etwas anderes als eine nationalité. Der Begriff eines verniinftigen Staa-
tes beinhaltet nichts als Moral und Recht. Sitten, Religion und Sprache sind wich-
tig, aber nicht essentiell. Der Begriff der Nationalitédt beruht auf einem systeme
des faits sociaux involontaires, ja fast auf Instinkten. Der Begriff des Staates da-
gegen beruht auf Reflexion und Willen; er unterwirft sich alle faits de diversités
legitimes. Es mag sein, dal in einem état systematique die Freiheit nur wenig
respektiert wird, aber in einer nation naturelle, wo der Brauch bestimmt, gewif}
noch weniger. Ziel ist nicht, Staat und Nation zur Deckung zu bringen, sondern
die Autonomie der Staatsblrger zu respektieren. Wichtiger als Sezession ware
Reform des Staates. GroRe Staaten sind Instrumente des Fortschritts der
Menschheit, ob sie diese Aufgabe tatséchlich erfillen, kann nur an Moral und
Recht Uberprift werden. Das Nationalitdtenprinzip ist das Gegenteil dieser Mis-
sion der Staaten. Der Krieg hat langst urspriingliche Rassen, Sitten, Religionen,
Sprachen und damit nattrliche Nationen zerstért. Die Vernunft schafft Harmo-
nien, die wir diesen alten Ordnungen vorziehen. Es kann nicht zwei Arten von
Moral fur Personen und fur Staaten/Regierungen geben. Kein Mandat kann den
Auftrag zu Unrecht beinhalten. Kriege zwischen Staaten und Streit zwischen Per-
sonen haben dieselben Motive und dieselben unmoralischen Handlungen. Legi-
tim sind nur freie Staaten, nur sie sind zu einer rationalen internationalen Politik
fahig. Aber es ist nicht zu erwarten, dal freie Vélker nie Krieg fihren wirden. Das
haben bereits die Demokratien des Altertums gezeigt. Aber es gibt Griinde zu
hoffen, dal} freie Staaten zunehmend Frieden und Gerechtigkeit anstreben. Zur
bloRen Selbstandigkeit der Nation missen Klugheit und Moral kommen. Das
moderne, friedliche Wirtschaftsleben ist ein Unterschied zu den kriegerischen
Gesellschaften des Altertums. Eine Freiwilligenarmee aus freien Birgern wirde
aggressive Kriege verhindern, die auf mauvaises passions und fausse gloire
zurlickgehen. Renouvier bespricht vier Félle unrechtméaRiger Kriege, es sind die
Ublichen im 19. Jahrhundert besprochenen Interventionen: eine Nation zur Auf-
nahme internationaler Beziehungen zwingen, eine bessere Verfassung durchset-
zen, einer Nation gegen Rechtsverletzungen beistehen, in innere Konflikte einer
Nation eingreifen. Fir einen Teil der Falle gibt es durchaus Rechtfertigungen,
aber Renouvier lehnt alle ab, weil die Komplexitét in der Regel zu grof} ist und
das Ende ein Teufelskreis der Gewalt sein kann und weil diese Gewalt in die
Sphare der Moral zwischen Menschen Ubergreifen wird. Es ist ein Fehler, den

707

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

groRen Staaten eine besondere Beziehung zum Guten und zum Fortschritt der
Moral zuzuschreiben. Eine Vielzahl von unabhéngigen Staaten, mehr oder weni-
ger im Gleichgewicht, ist fur den Frieden eine bessere Grundlage als ein groRer
Staat, der standig wéachst. Wegen der Rivalitét der Staaten ist das ein gefahrlicher
Zustand. Glauben an den natirlichen Fortschritt der internationalen Beziehungen
und des Vélkerrechts, an Bindungen durch Interessen, an Vernunft der Regierun-
gen ist keine glaubwirdige Basis fur Hoffnungen auf den Frieden. Initiator solcher
neuen Beziehungen kénnte eigentlich nur Frankreich sein, das in den letzten 200
Jahren fur mehr Vélkerrechtsverletzungen verantwortlich war, als jeder andere
Staat. Einen internationalen Gerichtshof, der von den Nationen keine Opfer ver-
langen wirde, aulRer dem Opfer falscher Ehre, oder gar eine Fdderation zu
erwarten, ist oberflachlich optimistisch. Solche Fortschritte brauchen den guten
Willen von bestimmten Personen, es ist aber eine lllusion, anzunehmen, daf}
Regierungen besser seien als Individuen. Die Ideen des Friedens, der Gerechtig-
keit und der Arbeit, die sozialen Ideen per excellence, missen die Welt erst
erobern. Die Moral kann nur das Ziel formulieren: eine Foderation freier, unab-
hangiger, gerecht organisierter Staaten. Diesen Gesellschaftsvertrag kénnen nur
Vernunft und Willen erreichen, nicht die Gewohnheiten. Der ewige Frieden beruht
auf jeder Person, nicht auf der liaison empirique von Staaten, die von Brauch und
Gewalt bestimmt sind. Die société des étres raisonables liegt aber jenseits der
Geschichte und des historischen Rechts.

Zu Varianten der im Ganzen gleichbleibenden Sicht des Friedens: Introduction a la
philosophie analytique de I'histoire nimmt bereits viel vorweg (1864, ch. 5 u. 6=1896,
ch. 6. u. 7). Aus Science de la morale mussen aufder den referierten politischen
Kapiteln auch L bis LIII Gber den Konflikt zwischen Geschichte und Moral beach-
tet werden, in denen Frieden und Krieg moralphilosophisch definiert werden. In
der neuen Republik hat er in seiner Zeitschrift nicht nur zur Verfassungs- und
Religionspolitik geschrieben, sondern auch haufig Uber internationale Politik (Tur-
lot a.a.0. S. 147-168 L’Allemagne, la France et 'Europe vues par Renouvier en
1872 gibt Inhaltsangaben der einschldgen Aufsatze in La Critique philosophique).
In Philosophie analytique de I'histoire ist die Conclusion in Band IV (1897) eine
Variante der Friedenstheorie (S. 699-705 Du progres vers l'unité politique und
S. 705-712 Des progres de la coutume et de la raison). In seinen spéten Schrif-
ten: La nouvelle monadologie (1899) S. 325-451 Les sociétés; Le personnalisme
(1903) S. 129-210 La sociologie du personnalisme.

5.3.4 Alfred Fouillée

1838-1912, Gymnasialprofessor, Dozent an der Ecole Nationale Supérieure, seit
1875 krankheitsbedingt Privatgelehrter.

Fouillée ist einer der vielen Kémpfer des 19. Jahrhunderts gegen Kants Dualis-
mus von reinen Vernunfthandlungen (denen im 19. Jahrhundert niemand wirklich
folgt) und deterministischer Natur (denen die von Fouillée bekédmpfte positivistische
Tradition durchaus folgt). Er antwortet mit einer Phdnomenologie des Bewulf3tseins,
die beide Seiten des Dualismus umfassen sollte. [deen werden als eine Einheit

708

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

von Intellekt, Willen und Antrieben vorgestellt. Ohne solche dynamischen Ideen
wére die Seele passiv. Die Entwicklung des Bewultseins ist eine unendliche
Produktion neuer Ideen, die als Krafte im Leben, in der Gesellschaft und in der
Welt wirken (Rudolf Eisler hat idées-forces als ,Kraft-ldeen* Ubersetzt, aber
Jdeen-Kraft®, eine Alternative, die Eisler nennt, ist vorzuziehen). Die idées-forces,
die Fouillée analysiert sind Freiheit, Recht, Moral, Gerechtigkeit. Es sind Ideen,
die auf ein soziales und moralisches Bedurfnis antworten. Die Geschichte der
Gesellschaften, nicht allein die Geschichte der Philosophie, ist die Geschichte der
Klarung und Fortentwicklung solcher Ideen: Das Ziel der Menschheit ist, ihre
eigene Geschichte mit BewuRtsein zu machen (La science sociale contemporaine
(1880) S. 207). Nietzsche warf er vor, diese Geschichte der Menschheit verpaft
zu haben. Neuere Kommentatoren wie Annamaria Contini und Jean Lawruszenko
sind sich einig, dal Fouillée ,cette terrible antinomie de la liberté et du détermi-
nisme“ nie wirklich auflésen konnte. Eine metaphysische Theorie der Méglichkeit
von jdées-forces hat er gar nicht vorgelegt, sondern sich Uberwiegend auf die
Kritik methodisch reinerer, aber von ihm als zu einseitig bekédmpfter Theoriean-
satze beschrankt: Kants Transzendentalphilosophie, Durkheims Beschrénkung
auf faits sociaux und die neue Vorliebe seiner Zeit fur die Psychologie des Unbe-
wuRten. In seinen Auseinandersetzungen mit Nietzsche hat er gegen den Willen
zur Macht einen Willen zum BewuRtsein gesetzt. Fouillées Philosophie sollte eine
LVerséhnung/Vermittlung® (conciliation) von methodischen, aber einseitigen
Ansétzen sein, ,Verséhnung® wurde ein sténdiger Vorwurf der Apologeten neuer,
reinerer Methoden gegen ihn. Kritisiert haben ihn vor allem die Soziologen, die
auf der Trennlinie von Philosophie und Wissenschaft bestanden, um die sich am
Ende des 19. Jahrhunderts neukantianische Philosophie und positivistische Sozio-
logie gleichermalRen bemihten. Auch Fouillée hat Philosophie und Soziologie
getrennt, wollte aber eine engere Nachbarschaft halten: Die Soziologie sollte die
Bedeutung der individuellen Entwicklung des Bewultseins fur die Gesellschaft
anerkennen, wahrend Durkheim eine Gesellschaft, die auf den Willen ihrer Mit-
glieder angewiesen ist, als zu prekér verwirft. Die Position einer Philosophie,
einer Psychologie und einer Gesellschaftswissenschaft ohne Subjekt mufd immer
wieder von neuem durchdacht werden; Fouillée bleibt aktuell als einer der Kritiker
des Verschwindens des Subjektes in der Wissenschaft. Die Philosophie der idées-
forces wurden zu Fouillées Lebzeiten viel diskutiert, aber die langfristige Wirkung
blieb aus. Sein wichtigster Schuler war sein Stiefsohn Jean-Marie Guyau. In sei-
ner Fouillée-Monographie hat Guyaus Sohn 1913 eine eindrucksvolle Liste von
Leuten zusammengestellt, auf die Fouillée gewirkt haben soll: von Nietzsche bis
Dewey. Aber es sind eher Parallelen: Den unsicheren Weg zwischen Idealismus
und Naturalismus teilte Fouillée mit seiner Zeit.
Vgl. zur Philosophie der idées-forces und zur Auseinandersetzung mit der
Soziologie: Augustin Guyau, La philosophie et la sociologie d’Alfred Fouillée.
— Paris 1913; Elisabeth Ganne de Beaucoudrey, La psychologie et la
meétaphysique des idées-forces chez Alfred Fouillée. — Paris 1936; Annamaria
Contini, L’intelligence créatrice : puissance et volonté de conscience dans la
philosophie d’Alfred Fouilée, in: Alfred Fouillée : au carrefour de la philosophie
et de la sociologie | mis en ceuvre par Jean Lawruszenko et Jordi Riba. — Paris
2007 (Corpus : revue de philosophie No 53) S. 33-64; Jean Lawruszenko,
Une critique paradoxale de la sociologie durkheimienne, ebd. S. 87-115.

709

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fouillées Sozialethik ist, wie bei anderen franz&sischen Philosophen, gegen die
transzendentale Pflichtenethik Kants gerichtet. Es gibt bei Fouillée keinen Platz
mehr flur eine ideale Ethik, nur noch die Anndherung von Ich und Anderen im
Fortschreiten der idées-forces. Die |dee des eigenen Ichs kann nur entwickelt
werden durch die Entwicklung der Idee des Anderen als eines ebenso eigenen
Ich. Das Ich erhalt erst durch die Erfassung eines anderen Ichs eine Wirklichkeit
und das Andere erlangt Eigengewicht je mehr es als ein anderes Ich erfal3t wird:
cogito ergo sumus. Die Moral der idées-forces kennt keine Pflichten, moralischere
Subjekte sind bewulltere Subjekte. Das Ziel soll die Identifikation von Individuum
und universaler Gesellschaft im Willen sein (La morale des idées-forces. — Paris
1907. — S. 211-214). Der Altruismus der Ethik stand nie in Frage, nur sollte aus
dem kategorischen Imperativ ein realer Prozel} der Moralisierung/Individualisierung
werden, denn Kant vertrete einen Dualismus, bei dem die Naturseite nicht viel
anders als im Egoismus Nietzsches aussieht und die Pflichtenethik ein bloRer
Anhang ist, den Nietzsche zu Recht nicht duldet. Aber um den Altruismus gegen
Nietzsche zu verteidigen, mufte Fouillée immer starker die Ethik der Lebensstei-
gerung, mit der Guyau und er begonnen hatten, durch die teleologische Antizipa-
tion des Endes des Prozesses der idées-forces ergénzen, was ohne eine nie
eingestandene Minimalversion eines kantianischen Dualismus kaum gelingen
konnte. Fouillée hat bereits in L’idée moderne du droit (1878) seine Ethik als
Sozialethik skizziert: Recht mu auf Freiheit gegriindet werden, nicht auf Macht
oder Interesse, zur Freiheit muf} ein Moment von Gleichheit kommen. Die Grund-
lage der geforderten (und das heift bei Fouillée auch erwarteten) Briderlichkeit
und Solidaritat ist der Begriff der propriété sociale. Dieser Begriff wird von Proud-
hons Erkléarung des Eigentums aus der gemeinsamen Arbeit kommen, ist aber
gegen den Sozialismus gerichtet. Solidaritdt mu® mehr sein als Sozialgesetzge-
bung: die Ideen, die nur gemeinsam erarbeitet werden kénnen, sind gemeinsa-
mes Eigentum. Das Individuum ist auf die gemeinsame Ideenentwicklung ange-
wiesen, die Solidargemeinschaft auf die Individuen. An den Solidaristen Fouillée
hat man sich am langsten erinnert und das neue Interesse an Fouillée gilt dem
Philosophen des Solidarismus. Aber dieses neue Interesse wird begleitet von
Warnungen: zu elitér fir ein Vorbild einer demokratischen politische Philosophie!
Bei Fouillée geht es um einen Prozel: von der Aristokratie zur Demokratie; und um
conciliation der ldeen: In der Demokratie soll die wahre Idee der Aristokratie be-
wahrt werden. Das ist Legitimation der Erziehung. Zun&chst wollte Fouillée die
Rolle der Intellektuellen in der egalitdren Republik rechtfertigen, in der radikalen
Republik nach der Dreyfus-Affare wirkte das bereits etwas abgestanden.
Zu Fouillées Sozialethik und politischer Theorie: Jean Lawruszenko, Alfred
Fouillée : un exemple d’articulation des liens politique, sociale et moral. —
Diss. Paris VIII 2005; Laurent Fedi, Des idées-forces a la volonté de
puissance : Alfred Fouillée : critique du vitalisme de Nietzsche, in: Alfred
Fouillée : au carrefour de la philosophie et de la sociologie | mis en ceuvre par
Jean Lawruszenko et Jordi Riba. — Paris 2007 (Corpus : revue de philosophie
No 53) S. 117-141; Patrick Cingolani, Sociologie et propriété sociale, ebd.
S. 171-188; Alain Mallet/Jean-Claude Monier, Alfred Fouillée : Iidée-force de
la démocratie. — Paris 2015.

710

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fouillée denkt den Prozel} der idées-forces als Friedensprozel: ,De luce pax, de
pace lux (Humanitaires et libertaires au point de vue sociologique et morale. —
Paris 1914. — S. 156). Kontext ist freilich zunéchst die Uberwindung des Klassen-
kampfes, nicht des Krieges. Die Identifikation von Individuum und universaler
Gesellschaft, das Ziel der Moral, kann nicht einfach als kosmopolitische Erweite-
rung der Dialektik von Ich und Anderen gedacht werden. Fouillée ist ein interna-
tionalistischer Nationalist oder nationalistischer Internationalist. Die ldeenentwick-
lung und die Entwicklung der solidarischen Gesellschaft sind auf einen nationalen
Rahmen angewiesen; die vorausgesetzte Solidaritat und Offentlichkeit sind natio-
nal gegeben. Der nationale historische Prozef} ist ambivalent in der Verpflichtung
auf nationale Tradition der Ideen und auf ihre Uberwindung durch den weiteren
Prozel} der Ideenentwicklung. Bereits L’idée moderne du droit (1878) ist ein Ver-
gleich nationaler Traditionen: die franzdsische Idee des Rechtes griindet das
Recht auf Freiheit, statt auf Macht (die deutsche Idee) oder Interesse (die engli-
sche Idee); das franzésische Defizit ist, dal® Gleichheit und Briderlichkeit nicht
dieselbe Bedeutung erhalten haben wie Freiheit. Dal} die philosophische Idee der
Universalrepublik von einem Deutschen stammt, kann er kaum zugeben: Kant
muf} auf franzdsische Anregungen zuriickgegriffen haben (so wie umgekehrt
Renans Rassismus an dessen deutscher Schulung liegen musse). Der Existenz-
kampf zwischen den Vélkern ist ein Kampf der idées directrices. Aber es muf}
davon ausgegangen werden, daf} diese Differenzen der Ideen, die jetzt historisch
und logisch unvermeidlich sind, nur provisorisch sind. Dieser Ausblick auf die
Zukunft der ldeen muB} als ein Schlissel zu Fouillées Philosophie der idées-
forces begriffen werden, aber sein Werk ist vom Nationalismus der Gegenwart
bestimmt: Er findet immer neue Weisen, franzésische Demokratie zu loben (und
zuweilen zu tadeln) und hinter deutschen Ideen Militarismus zu wittern. Ein nicht
geringer Teil seiner Publikationen sind Aufsdtze und Bicher zur vergleichenden
Vélkerpsychologie. Diese Bicher wurden bis in die 1930er Jahre nachgefragt,
viel langer als seine philosophischen Werke. Er hat Cousins Idee fortgesetzt, dal®
Ideenentwicklung einen nationalen Charakter hat. Aber weil sein philosophisches
Unternehmen in der Vermittlung von Philosophie, Psychologie und Soziologie
besteht, sieht er sich herausgefordert, die unterschiedliche Ideenentwicklung der
Volker auch ,soziologisch* zu begreifen. Er laRt sich ein auf eine Wirdigung der
Charaktertheorien, vor allem Theorien des Nationalcharakters. Er weif3, dafl von
Kant Uber Mill bis zu seinen eigenen Zeitgenossen viele an diesem Vorhaben
bereits gescheitert sind, sein eigener Versuch ist kaum gelungener. Wahrend er
in L’idée moderne du droit noch Renan fir seine rassistischen Theorien kritisiert
und unumwunden sagt, dall eine Anerkennung von Rassengesichtspunkten in
der internationalen Politik in Europa zu ewigem Krieg fihren mufte, macht er
spater den neuen Rassenhierarchien erhebliche Zugestandnisse. Fir den Ras-
sencharakter hat er die neue Literatur Gber Intelligenzunterschiede und Rassen-
mischung studiert. Die eurozentrische Globalisierung wird Rassenmischung,
Kasten auf Rassenbasis und Ausrottung bringen. Die Zukunft der Weil3en ist pre-
kar, in Afrika durch das Klima bedroht, in Asien durch die politische Erholung der
groRRen Reiche. Fouillée fordert ein Bindnis der europdischen Méachte gegen ,les
menaces des jaunes et des noirs“ (Tempérament et caractere selon les individus,
les sexes et les races 1895; sammelt Aufsatze 1893-94). Mehr hat er Uber den
Nationalcharakter europaischer Voélker geschrieben. Psychologie du peuple

711

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

francais (1898) ist noch stark von der Unsicherheit geprégt, wie viel Gewicht den
physischen Faktoren gegeben werden muf (er zitiert die Rassentheorien viel
ausfihrlicher als 1895, mit vielen Zweifeln und einigem Spott, kommt aber doch
zu keinem philosophischen Urteil Gber den Wert solcher Theorien). Esquisse
psychologique des peuples européens (1903) kehrt zurlick zur Konkurrenz natio-
naler Ideenentwicklungen, kann freilich keine soziologische Erklérung der natio-
nalen Unterschiede bieten. Auf der letzten Seite der Esquisse kdnnen wir das
Ergebnis seines Jahrzehnts der Rassen- und Nationalcharakterforschung lesen
und nicht Uberraschend ist es eine Bestatigung der Philosophie der idées-forces:
Es ist ein Gesetz der Geschichte, dal® die wissenschaftlichen und sozialen und
damit die intellektuellen und moralischen Faktoren nach und nach bedeutender
als die ethnischen, geographischen und klimatischen Faktoren werden. Im Zeital-
ter der schwindelerregenden Entdeckungen der Wissenschaft und der Industrie
kann kein Volk einen ewigen Vorrang beanspruchen, keines ist zu unaufhaltba-
rem Niedergang verurteilt, alle profitieren von der universalen Solidaritat, von
Entdeckungen und Erfahrungen der anderen. Das Gesetz der Solidaritat wird die
urspringliche Originalitat der Rasse und Geographie ablésen. Die Zukunft gehort
nicht den Angelsachsen, Germanen, Griechen oder Neulateinern, sondern den
Gelehrtesten, Industriellsten, Moralischsten (ebd. S. 546). Diese Stellungnahme
wird Fouillées Spatwerk bestimmen (die Conclusion des Esquisse ist freilich eine
weitere Verteidigung der franzdsischen Idee des sozialen Rechtes gegen deutsche,
bzw. angelsachsische Verehrung von Gewalt und Erfolg).

Sein erster direkter Beitrag zum Frieden in Europa war eine Antwort auf eine
Umfrage im Umkreis der Haager Konferenz und der Diskussion Uber internationa-
le Schiedsgerichtsbarkeit. Fouillée hat keine Zweifel, dal der Krieg Uberholt ist,
weil Nationen nicht durch Eroberungen zusammengehalten werden, sondern
durch Ideen und Interessen. Einheit ist ein intellektuelles und ékonomisches Pha-
nomen. Aber wir héren vor allem von den Pathologien der Ideenentwicklung: Fur
die Spannungen in Europa wird der Hal® zwischen den Nationen verantwortlich
gemacht und fur diesen die Presse; Auflienministerien und Friedensbewegung
sind sich einig, dal® die Presse kontrolliert werden muf3, um die principes guer-
riers zu bekdmpfen. Eine stdndige Schiedsgerichtsbarkeit kann nitzlich sein in
Streitigkeiten zwischen européischen und Uberseeischen Staaten oder zwischen
europdischen Staaten um Kolonien, aber es gibt keine Hinweise, dal} sie in
einem Zeitalter, in dem es auf Geschwindigkeit der Mobilisierung ankommt,
innerhalb Europas etwas taugen kann. So bleibt Fouillée nur der Hinweise auf
internationale Zusammenarbeit auf Kongressen und Konferenzen. Das ist defen-
siver Realismus: Die Franzosen miissen den Militarismus als notwendiges Ubel
akzeptieren, aber sich hiiten, dieses Ubel als ein Gut zu sehen (Répondre a une
Enquéte sur la guerre et le militarisme, in: Humanité nouvelle, Mai 1899. — S. 52-
57; das ist die Umfrage, zu der Tolstoi seine berihmte Verurteilung der Friedens-
bewegung beigesteuert hat, andere noch heute bekannte Teilnehmer waren Emi-
le Durkheim, Alfred Fried, Jacques Novicow, Georges Sorel, Berta von Suttner).
Auch Fouillées umfangreichste AuRerung zum Frieden, die unten referierte Stel-
lungnahme von 1904 (der er einen grundséatzlichen Rang zugewiesen hat, indem
er sie in eines seiner Bicher aufgenommen hat), gehért in den Zusammenhang
der Haager Konferenz, namlich in eine Debatte dariiber, was bei den Friedensbe-

712

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

muihungen vom Patriotismus Ubrigbleibt. Aus dem defensiven Realismus wird
Kritik am kosmopolitischen Pazifismus: Die Entwicklung kosmopolitischer Ideen
mufd sich im Takt mit der Lage des internationalen Systems halten. Defensiver
Realismus und franzésischer Patriotismus sind hier untrennbar verbunden. Viel-
leicht sollte man diesen Realismus gar nicht mehr defensiv nennen, denn er
betont deutlicher als je, daR in der kuinftigen Européische Union nicht alle Vélker
einen Platz finden werden. Nur Vélker mit eigenen Nationalideen kénnen sich
halten. Die alte Lehre von der Harmonie der europédischen Nationalideen und die
Lehre vom Verschwinden der unhistorischen Vélker sind trotz seiner langjdhrigen
Polemiken gegen ,Hegelianismus® nahtlos integriert. Die Entwicklung eigener
idées forces kann zu einer Birde werden. In der Conclusion seines abschlieRen-
den moralphilosophischen Werkes wiederholt er, dal® die Universalisierung, die
nicht anders als bei Kant die Moral bestimmen muf, in der Wirklichkeit noch nicht
vorhanden ist, im genre humain actuel existiert Comtes humanité integrale noch
nicht real, sondern der Kampf ungleicher Vélker und Rassen um ihr Leben und
um die Herrschaft (nicht anders als in den vom Klassenkampf bestimmten natio-
nalen Gesellschaften). Demokratie und soziale Reformen geben eine Hoffnung.
Aber ein Friedensversprechen kann das erst einmal nicht sein: zu den Charakter-
zlgen der Gegenwart gehort auch ,I'extension politique et économique des gran-
des nationalités.“ Mit der Ausdehnung der groRen Nationen und der gro3en Ras-
sen meint er, wie eine Erlauterung zeigt, die ,imperialismes®, die er in Anfih-
rungsstriche setzt, und die ,mission civilisatrice des peuples supérieures®, die er
nicht nur nicht in Anflhrungsstriche setzt, sondern noch verstérkt: ,que n’est un
vain mot“ (Morale des idées-forces. — Paris 1907. — S. 375). Zumindest proviso-
risch ist der Kosmopolitismus der idées-forces auf ein pseudo-kantianisch mit
Universalisierung und Desinteressiertheit begriindetes Opfer des Engen fiir das
Weite geworden, ein abstrakter weiterer Horizont des Individuums. Einer von
Fouillées letzten Texten wurde fiir den Weltkongre® der Rassen 1911 geschrie-
ben. Er beruft sich auf sein Ergebnis von 1903, dafl® der Weg von nattrlichen Fak-
toren zu wissenschaftlichen und sozialen und damit zu intellektuellen und morali-
schen Faktoren geht. Die Idee, die eine Rasse oder eine Religion von sich selber
hat, ist in der Regel eine Idee ihrer eigenen Uberlegenheit. Man kann den daraus
entstehenden Hal nur durch andere ldeen bekdmpfen. Wissenschaftliche und
moralische Ideen vereinen, wahrend ethnische und religiése Ideen trennen. Aber
mit diesem Wechsel der Ideen verschwindet der Vorrang einzelner Ideen nicht,
sondern wird zu einem Vorrang der Gelehrtesten, der Industriellsten, der Morali-
schen (auch das ist ein Selbstzitat von 1903, als er freilich nur von européischen
Volkern sprach). Diese wissenschaftliche Ausrichtung kann der Keim des univer-
sellen Friedens werden: Eisenbahnen, Telegraphen, Handel. Aber am wichtigsten
sind philosophische Ideen: Es gibt viele Systeme, aber nur eine Liebe zur Wahr-
heit. Eine Welteinheit durch Mission ist eine Chimare. Religion kann kein Export-
gut werden. Religionen gehéren nicht zu den Kraften, die den Frieden schaffen,
das kann nur die Wissenschaft (Le rapprochement des races au point de vue
sociologique, in: Humanitaires et libertaires au point de vue sociologique et moral
(1914). — S. 199-209). Fouillée macht hier den asiatischen Zivilisationen ein sehr
eurozentrisches Angebot, von den Afrikanern im Zeitalter der mission civilisatrice
héren wir weiter nichts. Fouillées Verhdltnis zum Darwinismus ist tatséchlich sei-
ne Ubliche gepriesene und gescholtene Strategie der Verséhnung: Wie bei Theo-

713

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rien in anderen Bereichen gesteht er der Biologie in der Moral einen Wahrheits-
anspruch zu, aber keinen Alleinvertretungsanspruch; den nattrlichen Wurzeln zu
entkommen ist die Leistung der BewuRtseinsgeschichte (Les éléments sociolo-
giques de la morale (1905) S. 57-141 Elements biologiques de la morale. Morale
biologique).
Eine brauchbare Abhandlung zu Frieden, Nation, Rasse und Zivilisation bei
Fouillée gibt es nicht, nur polemische Hinweise auf problematische Positio-
nen: Jean-Marc Bernardini, Le darwinisme social en France (1859-1918) :
fascination et rejet d’une idéologie. — Paris 1997. — S. 233-239; Gérard Noiriel,
Les origines républicaines de Vichy. — Paris 1999. — S. 245-247; Olivier Le
Cour Grandmaison, Fouillée, parrain contestable, in: Le Monde 12. Dezember
2009 (https://www.lemonde.fr/idees/article/2009/12/12/fouillee-parrain-
contestable-par-olivier-le-cour-grandmaison_1279824 _3232.html).

L’idée de patrie, in: Revue de métaphysique et de morale 12 (1904) 109-136
Neubearbeitung u.d.T.: L’idée de patrie : le nationalisme et I'internationalisme,
in: Alfred Fouillée, La démocratie politique et sociale en France. — Paris :
Alcan, 1910. - S. 81-120

11/1 Valeur scientifique de l'idée de patrie

Exklusiver Nationalismus ist soziologisch ein Irrtum (weil es keine wirklich abge-
schlossenen Nationen gibt) und moralisch eine Ungerechtigkeit (weil er Haly
gegen andere Nationen bedeutet). Nationalismus ist gerechtfertigt, weil nationale
Ideen nétig sind. So kénnen Nationen nicht verschwinden, sondern nur ihr Status
kann sich andern (etwa, wenn sie Teil einer Féderation werden). Nicht alle Natio-
nen haben denselben Wert und dieselbe Zukunft. Nationen ohne eigene Nationa-
lideen werden verschwinden, wahrend die Nationen, die einst die européische
Union bilden werden, ihren eigenen Geist nie aufgeben werden.

11/2 Patrie et humanité

Das Vaterland (patrie) ist eine Realitét, die Menschheit ein Ideal. Comtes Grand-
Etre ist eine Idee (und der Begriinder des Positivismus somit ein Idealist). Als
Idee ist ,Menschheit® wahr, eine idée-force. Jeder Mensch ist Teil der humanité
morale. Aber die Menschheit wird weiter in Nationen gegliedert sein: es gibt kei-
nen Organismus ohne Organe; Gefiihle gehen vom Partikularen zum Generellen
(Familie — Vaterland — Menschheit); Gesellschaft ist wegen Arbeitsteilung nétig
(aber jedes Individuum kann auch grenziiberschreitenden Gesellschaften ange-
héren: religiés, philosophisch, wissenschaftlich, konomisch); die internationale
Solidaritat, die auf Getreide, Metallen und Industrieprodukten beruht, kann nicht
die wahre nationale Solidaritat auflésen (Fouillée kann sich aber vorstellen, dal
internationale Zweckgemeinschaften zu reineren nationalen Gemeinschaften
fuhren); Kunst, Religion, Philosophie sind durchaus national gepragt, nur die Wis-
senschaft ist landeribergreifend: Wissenschaft und Patriotismus missen nicht in
Konflikte kommen.

11/3 L’internationalisme communiste

Ein Irrtum, weil Patriotismus und Bourgeoisie identifiziert werden. Eine hohere
Solidaritédt muf eine tiefere nicht auflésen.

11/4 L’internationalisme libertaire

Gegen Anarchisten, Anhanger Nietzsches und Kosmopoliten: Kommunikation
Uber Grenzen hinweg muf} Solidargruppen nicht zerstéren.

714

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

11/5 Les perspectives internationales

Frankreich bekennt sich zu einem Idealismus, die anderen grof3en Nationen sind
Realisten und sehen Nationen als biologische Einheiten (dafiir soll Deutschland
und fur Deutschland ausgerechnet Nietzsche stehen). Kénnen die Franzosen das
idéal humaine festhalten, ohne utopisch zu werden? Die erste Aufgabe einer
Demokratie ist, fur das Aufhdren des Krieges zu arbeiten, aber das kann nicht
Frieden um jeden Preis sein. Der falsche Frieden wirde zum Triumph des Krie-
ges. Der Weg der Geschichte geht zur Einheit der Menschheit. Aber es ist unge-
wil3, ob die Mittel friedliche oder kriegerische sein werden. Die Schiedsgerichts-
barkeit ist ein Ideal, dem die Realitat einer internationalen Regierung fehlt. In
einem Europa, das von Konflikten und aggressiven Anspriichen gepréagt ist, mus-
sen auch die Anhanger des Friedens und der Friedensbewegung auf Rustung
bestehen. Weder als Soziologe noch als Moralist kann er Frankreich raten, ein-
seitig abzuriisten. Der Frieden kann nur durch Gleichgewicht der Waffen und
Gleichgewicht der Wirtschaftskraft erreicht werden. Nur so ist Respekt vor der
internationalen Gerechtigkeit moglich. Frankreich braucht Allianzen (konkret die
Anndherung an England und RufRland). Die Anhénger des exklusiven Nationalis-
mus und des exklusiven Internationalismus, des guerre systématique und des
paix systématique, haben genauso unrecht. Es ist eine Synthese nétig: Fir das
eigene Vaterland, aber nicht gegen andere Vaterlander. Frankreich ist die huma-
nitérste Nation, seit 1789 steht es fur ein neues, soziales Recht. Die einseitige
Schwachung Frankreichs beschadigt diese franzdsische Aufgabe fir die
Menschheit. Kants Bedingung fir die Konstitution der Vereinigten Staaten von
Europa ist, dal} jeder Staat geristet ist, sonst kann er vor diesem gro3en Tag
verschwunden sein.

Vgl. dazu auch den Beitrag, der die Themen vorgegeben hatte: Alphonse Darlu,
L’idée de patrie, in: Revue de métaphysique et de morale 11 (1903) 792-798.

5.3.5 Jean-Marie Guyau
1854-1888, Gymnasialprofessor, seit 1876 krankheitsbedingt Privatgelehrter.

Fouillées Stiefsohn begriindete eine altruistische Ethik auf naturalistischer Basis.
Das Leben ist ein ProzeR der Steigerung, héchstes moralisches Ziel ist Intensi-
vierung des Lebens, Handeln heillt Bejahen. Tatigkeit ist das wahre Heilmittel
gegen Pessimismus. Nur wer gibt und teilt, erfahrt ein intensiveres Leben. Egoisti-
sche Lust ist nicht vorstellbar. Geselligkeit ist kein Opfer, welches das Individuum
bringt, sondern eine Chance. Die Sanktion des Egoismus ist sittliche Isolation, die
héheren Freuden haben eine gemeinschaftsbildende Kraft. Dieses soziale Ziel
mufd nicht angezielt und schon gar nicht verordnet werden. Guyau kann eine
Moral ohne Pflichten und Sanktionen versprechen, weil die Verfolgung eigener
Ziele die Moral der Gegenseitigkeit impliziert. Es ist ein Wandel von einer Vielzahl
von Pflichten zur instinktiven oder selbst auferlegten Pflicht der Selbstentwicklung
zur Person. Guyaus héchster Wert ist Wirdigkeit, geliebt zu werden. Aus der
Transformation der Sanktionen kommt die Idee der Kooperation, der Anspruch
auf Unterstlitzung aller Lebewesen, die Glieder desselben Universums sind, eine

715

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Solidaritadt vom Einzeller bis zum hdchstentwickelten Organismus (dieser natura-
listische Solidarismus ist gar zu deutlich Nachfolger der Physikotheologie). Mehr
als diese Wurdigkeit kann Guyau nicht versprechen. Er wendet sich zugleich
gegen Utilitarismus (dessen bester Kenner auf dem Kontinent er war) und Kant.
Das Ergebnis ist nicht weit von John Stuart Mills ,hdherer Lust® entfernt, aber er
bezweifelt, daf® Mill diese utilitaristisch begriinden konnte. Er verwirft Kants trans-
zendentalphilosophische Methode und will die gegenseitige Achtung der Wirde
naturalistisch begriinden. Dabei will er Kant Autonomie Uberbieten: Weder eine
Moral, die auf Geboten beruht, noch eine, die weiter auf Sanktionen beruht, kann
wirklich Moral sein. Guyaus altruistischer Instinkt klingt weniger intellektualistisch
als Fouillées Entwicklung der Ideen, aber auch er meint keine statisch gegebene
Naturausstattung (dem Utilitarismus wirft er eine pessimistische Anthropologie
vor, ohne Sinn fir Veranderbarkeit der menschlichen Natur). Zwar ist der Altruis-
mus in der Evolution seit der Entwicklung der Zweigeschlechtlichkeit angelegt,
aber beim Menschen ist er auf die Unterstltzung der weltgeschichtlichen Entwick-
lung des Menschengeschlechts und der individualgeschichtlichen Entwicklung der
Personen angewiesen. Guyau erzahlt eine Zivilisationsgeschichte der Entwick-
lung religioser Ideen und ihrer Aufldsung in modernen Gesellschaften. Er kiindigt
eine Zukunft freier Assoziationen an. Mitleid und Nachstenliebe werden die Dog-
men Uberdauern. Die Menschheit steuert auf eine Balance von Individualisie-
rung und Moralisierung zu. Erziehung ist Moralisierung durch Individualisierung.
In der Erziehung wird die Menschheitsgeschichte rekapituliert und weiterge-
bracht. Soziale Anpassung muf reflexiv werden statt reflexhaft. Das von Natur
her egoistische Kind lernt durch Erfahrung, gesellig zu werden. Liebe ist eine
Antwort auf Liebe. In seiner Padagogik nédhert sich Guyau am stérksten Fouillées
Philosophie der idées-forces an.
Guyaus drei moralphilosophischen Schriften miissen als Einheit gelesen wer-
den: Esquisse d’une morale sans obligation ni sanction (1885, dt. 1909 u.d.T.:
Sittlichkeit ohne ,Pflicht’); Irréligion de l'avenir : étude sociologique (1887,
deutsch 1910 u.d.T.: Die Irreligion der Zukunft); Education et hérédité : étude
sociologique (posthum 1889, deutsch 1913 u.d.T.: Erziehung und Vererbung).
Vgl. Alfred Fouillée, La morale, l'art et la religion d’aprés Guyau. — 2. Aufl. —
Paris 1892; Josiah Royce, Studies of Good and Evil. — New York 1898. — S. 349-
384; Matteo Fabris, Il problema morale nel pensiero di G. M. Guyau. — Bolog-
na 1979; Marco Orru, Anomie : History and Meaning. — Boston 1987. — S. 94-
117 The Ethics of Anomie in Nineteenth Century France; Hans Hablitzel,
Lebensphilosophie und Recht bei Jean-Marie Guyau (1854-1888), in: Recht
und Rechtsbesinnung : Gedé&chtnisschrift fiir Glinther Kilichenhoff | hrsg. von
Manfred Just ... — Berlin 1987. — 61-99; Karl Albert, Philosophie der Sozialitét.
— Sankt Augustin 1992. — S. 166-181; Geoffrey C. Fidler, On Jean-Marie
Guyau, Immoraliste, in: Journal of the History of Ideas 55 (1994) 75-97; Jordi
Riba, Le monde anomique de Jean-Marie Guyau. — Paris 1999; Philippe Saltel,
La puissance de la vie : essai sur L’Esquisse d’un moral sans obligation ni
sanction de Jean-Marie Guyau. — Paris 2008 (hat den provisorischen Charak-
ter der Esquisse erkannt und den Grundsatz beachtet, da® Guyaus Werke im
Zusammenhang gelesen werden mussen); Laurent Muller, Jean-Marie Guyau
ou I'éthique sans modele. — Villeneuve d‘Ascq 2018.

716

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Wirkung dieser Lehre im spaten 19. und frihen 20. Jahrhundert war enorm,
wozu schon das suggestive Versprechen einer Moral ohne Pflichten und Strafen
eingeladen haben mag. Hier sei nur auf zwei bekannte altruistische Ethiker hin-
gewiesen, die Guyau als den Abschlul® der europaischen Tradition der Moralphi-
losophie und Ausgangspunkt ihrer eigenen Theorie sehen: Pjotr A. Kropotkin
findet bei Guyau seine Idee einer von Kooperation bestimmten Evolution (Ethik. —
Berlin 1923. — S. 243-250), Albert Schweitzer den ersten Hinweis auf seine Ehr-
furcht vor dem Leben (Kultur und Ethik. — Minchen 1923. — S. 181-186). Ein viel-
beachteter Leser Guyaus war Friedrich Nietzsche, der mit Erstaunen seine eige-
ne Philosophie des Willens zur Macht in Guyaus Lehre der Intensivierung des
Lebens wiedererkannte, aber sofort Guyaus altruistische Schlisse heftig zurlick-
wies (Nietzsches Randbemerkungen sind in der deutschen Ubersetzung der
Esquisse abgedruckt, wer auf der exakten Abfolge dieser Bemerkungen besteht,
findet sie im Nachdruck der 1. Auflage der Esquisse, herausgegeben von llse
Walther-Dulk. — Weimar 2012; Nietzsches Randbemerkungen zu /rréligion wur-
den von Walther-Dulk rekonstruiert: Regard sur la réception de Guyau par
Nietzsche a la lumiere de ses annotations sur L'lrreligion de I'avenir, in: L’effet
Guyau : de Nietzsche aux anarchistes | sous la responsibilit¢é de Jordi Riba. —
Paris 2014. — S. 7-72). Ein anderer wichtiger Guyau-Leser war Emile Durkheim.
Sowohl seine Theorie der organischen Arbeitsteilung, wie seine Religionssoziolo-
gie sind anti-subjektivistische Antworten auf Guyaus Ethik und Soziologie. Vgl.
dazu die oben genannten Arbeiten von Orru und Riba (dieser betont, da nie eine
echte Debatte zwischen Guyaus individualistischer Hoffnung auf anomie und
Durkheims soziologischer Warnung vor anomie stattgefunden hat; das sei einer
der Grunde, warum Guyau weiter gelesen werden muR).

Guyau war kein politischer Publizist und seine einzige direkte AuRerung tiber den
Krieg ist sein Gedicht La Guerre, eine Erinnerung an den Deutsch-Franzdsischen
Krieg, eine Hymne an die Menschheit mit dem Versprechen ,je travaille pour toi*.
Als Ursache der Kriege identifiziert er den Hal: ,“La haine : l'injustice appelle
I'injustice; / Triste fecondité, le mal produit le mal!* (Vers d’un philosophe (1881)
S. 175-177). Die 1880er Jahre, in Europa nicht von Kriegen bestimmt, waren viel-
leicht nicht die Zeit, vorrangig Menschheit und Frieden zum Thema zu machen.
Aber die Psychologie des Konfliktes und des Hasses wurden ein zentrales The-
ma: die Kette von HaR, Ungerechtigkeit und Ubel mud zerbrochen werden. Die
Entwicklungslogik in Esquisse kann verstanden werden als Genealogie der
Sicherheit. Es handelt sich um zwei Prozesse: den Weg von Vergeltung und
Rache zur Sicherheit (und dartber hinaus zur Liebe) und den Weg vom Kampf
zur Sicherheit (und dariiber hinaus zur Kreativitat). Ein unbezweifeltes Lebensge-
setz ist die Verteidigung gegen Angriffe. Das Leben ist dauernde Vergeltung,
dauernde Abwehr von Angriffen. Strafe hat ihre Wurzel im Selbsterhaltungstrieb.
In einer Gesellschaft, in der Einzelne sich nicht langer verteidigen mussen, hat
der Hal seinen Sinn verloren. Hald empfinden schon heute nur noch die Ehrgei-
zigen, die Ungebildeten und die Dummkopfe. An die Stelle des Hasses werden
Selbst-achtung und Liebe zu allen Menschen treten, ohne Rucksicht auf deren
intellektuellen, sittlichen und physischen Wert. Guyaus Philosophie der Strafe
erinnert an Renouviers droit de défence, aber Guyau will mehr als Sicherheit: erst
die Liebe kénnte einen Zustand ohne Sanktionen sichern (die moralischen Aqui-

77

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

valente der Sanktionen werden in der 1. Auflage der Esquisse 1885 im 3. Buch
behandelt; das ist trotz der Veranderung der Reihenfolge der Bicher auch in der
posthumen 2. Auflage 1890 und in der deutschen Ubersetzung das 3. Buch
geblieben). Zum Leben gehért die Gefahr und damit die Freude am Kampf und
am Sieg. Beispiele sind Krieg, Jagd, gefahrliche Reisen, Kampf des Arztes gegen
das gelbe Fieber, Kampf des Willens gegen die Leidenschaften. Mit der Hoch-
schétzung des Risikos ist die Hochschétzung der Verantwortung verbunden.
Guyau zitiert ausfiihrlich eine begeisterte Schilderung einer Schlacht durch einen
deutschen Marschall, aber er kiindigt an: Mit der Entwicklung von Wirtschaftswis-
senschaft und Soziologie kann man, denen, die wenig Wagnis vertragen, Sicher-
heit bieten. Diejenigen, die viel Wagnis brauchen, kénnen das zum Nutzen der
Menschheit einsetzen. Er hat Beispiele von Feuerwehr bis Krankenpflege, dort
kénnte Selbstopfer nétig sein (das Vergnigen an Risiko und Kampf und an intel-
lektueller Arbeit als moralische Aquivalente der Pflicht werden in der 1. Auflage der
Esquisse 1885 im 4. Buch behandelt; das ist in der posthumen 2. Auflage 1890
und in der deutschen Ubersetzung das 2. Buch). Renouvier, der dieses Zukunfts-
versprechen nicht geben kann, nennt Guyau einen Romantiker, der nicht anders
als Herbert Spencer seine Ethik auf Utopien griinden muf3. Nietzsche, der weder
eine altruistische Utopie noch eine Theodizee entwickeln will, sagt zur verspro-
chenen Liebe ohne Riicksicht auf den Wert der zu liebenden Menschen schlicht:
incredibile!, aber zur Ablésung des Kampfes durch einerseits Sicherheit und
andererseits Wagnis fir die Menschheit: gut! Der Anarchist Kropotkin hat bereits
1889 die Bedeutung von Kampf und Wagnis fiir die Moral bei Guyau erkannt (La
morale anarchiste. — Paris 1889), Kropotkins eigene Ethik ist bis zum Lobpreis fur
diese ,Freude an Wagnis und wirklichem Kampf und die Freude an Wagnis im
Denken“ gekommen (Ethik. — Berlin 1923. — S. 249f.). Bei anarchistischen Pazi-
fisten wie Bart de Ligt hat diese Botschaft weitergewirkt. Aber auch auf die kom-
mende Friedenspsychologie kénnte Guyaus Ethik gewirkt haben, die Ahnlichkeit
der Argumentation in William James' Rede vom ,moral equivalent of war” (1906)
zu Guyau sind besonders deutlich.

Ein Unterschied zwischen Fouillée und Guyau ist, dal Fouillée systematisch
Nationen als Subjekt der Transformation der Moral braucht, wahrend Guyaus
Assoziationen der Zukunft, die Ideen fortentwickeln werden, weder in einen natio-
nalen noch in einen transnationalen oder gar kosmopolitischen Rahmen gestellt
werden. Seine Entwicklungstheorie kommt aber tber den Ublichen Ethnozentris-
mus und Eurozentrismus des 19. Jahrhunderts nicht hinaus. In seiner Kritik des
Optimismus bemerkt Guyau, daf3 nicht nur friedliches Zusammenwirken, sondern
auch der Kampf dem Fortschritt dienen kann. ,Der Egoismus hat das englische
Volk gro® gemacht® (Esquisse 1885 S. 67-68 = Sittlichkeit S. 25-26). Einen direk-
ten Weg zur kosmopolitischen Moral gibt es nicht. Die abschlieRende Apologie
der Tétigkeit endet mit einer Warnung, zu viel vom Universalismus einer rein ver-
ninftigen Gerechtigkeit oder allgemeiner Menschenliebe zu erwarten, am bestén-
digsten ist das Mitleid, das einem bestimmten Menschen Gutes tun will (Esquisse
1885 S. 243 = Sittlichkeit S. 201). In Irréligion beschaftigt ihn die Zukunft der
Rassen: Als die Kriege noch Vernichtungskriege waren, tberlebten die starksten
und intelligentesten Rassen. Heute filhren die Sieger gute Verwaltung und Hygiene
ein und die schwacheren Rassen wachsen unter der Herrschaft der Sieger.

718

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Guyau distanziert sich sowohl von Renans Erwartung, die weille Rasse werde zu
einer Rasse von Aristokraten, wie von der durch eine Menschheitsreligion geein-
ten Menschheit der Positivisten. Er erwartet Rassenmischung, bei der es auf den
Anteil der ,begabten Vélker® ankommt: Wer in Frankreich, Deutschland und
GroRbritannien nichts zur Fortpflanzung tut, begeht eine Sinde gegen die
Menschheit. Die alteste Religion war eine Religion der Familien, die Religion der
Zukunft wird es wieder werden (Irréligion 11/7; am Ende des Kapitels spielt statt
dieser europaischen Triarchie nur noch der franzésische Geburtenriickgang eine
Rolle). Guyaus Vorstellung héherer und niederer Rassen dirfte das gerade in
Frankreich Uibliche lamarckianische Bild der Vererbung erworbener Eigenschaften
sein, gegen das er in Education et hérédité polemisiert, aber wohl nur um den
Alleinvertretungsanspruch der Vererbung zurlickzuweisen (siehe auch oben zu
Fouillées Studien zur Rassenkunde in diesen Jahren (Abschnitt 5.3.4). Guyaus
abschlieRende altruistische Philosophie des 19. Jahrhunderts gibt wenig Hinwei-
se auf die Universalisierung eines naturalistischen (statt apriorischen) Altruismus.
Dieses Unternehmen, das Comte mit der Vision der Menschheit als dem neuen,
wahren Grand-Etre begonnen hatte, kommt bei Guyau kaum noch aus dem
Umfeld der Nationen hinaus.

Eine wissenschaftliche Untersuchung von Guyaus Gesellschaftsbild fehlt. Michel
Onfray hat eine Liste illiberaler Satze zusammengestellt (fast alle aus dem post-
humen Buch Education et hérédité), seine Kommentare dazu sind grobschlachtig:
was nicht den offenbar erwarteten Anarchismus zeigt, wird umstandslos mit der
Ideologie des Vichy-Regime identifiziert (Contre-histoire de la philosophie, VII, La
construction du surhomme. — 2011. — S. 49-174). llse Walther-Dulk will diese T6-
ne als Verfalschungen durch Guyaus NachlaRverwalter Fouillée erweisen; da der
Nachlal® verloren ist, bleibt das eine Geschmackssache. Sie simplifiziert sowohl
Guyau wie Fouillée (Nietzsche, Onfray und der junge Guyau : eine Berichtigung.
— Weimar 2015).

5.4 Deutschsprachiger Raum

Der deutsche Vorrang in der Philosophie war im 19. Jahrhundert innerhalb und
auRerhalb Deutschlands unumstritten, aber deutsche Philosophen sprechen
damals eher von einer Krise der Philosophie in Deutschland. Schon die Zeitge-
nossen erzahlen eine Geschichte von Fall und Wiederaufstieg der Philosophie,
die Philosophiehistoriker sind ihnen gefolgt. Niedergang meint das rasche Ende
des Hegelianismus, Aufstieg den neuen Kantianismus. Aber zwischen einem
genuinen Hegelianismus (den es nur bei Hegel selber gab) und der Riickkehr zu
einer genuinen Transzendentalphilosophie seit den 1880er Jahren liegt ein hal-
bes Jahrhundert, in dem Kant immer wieder gegen Hegel angerufen wurde, es
aber bei der Anrufung blieb. In einem Land mit etwa 20 Universitaten (und etwa
einem Dutzend Unterrichtsverwaltungen) konnte der Transformationsprozef3 nur
komplex sein. Schon bald nach Hegels Tod verliert die spekulative Systemtheorie
an Ansehen; das Verschwinden des Hegelianismus, der einzigen Schulbildung

719

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

des deutschen Idealismus, ist fast eine Selbstauflésung. Aber eine Schulphiloso-
phie, die zwischen lIdealismus und Materialismus einen Zwischenweg finden
konnte, wurde, fir einen Rest an Teleologie, Person, Verantwortung, weiter bené-
tigt. Zunachst dominierten einerseits Herbarts realistische Metaphysik und ande-
rerseits der Spekulative Theismus, ein eklektizistischer Spatidealismus, der wei-
terhin ein System bieten will, jetzt aber gegen den Pantheismus des Idealismus
und gegen Hegels Desinteresse an Individualitét gerichtet. Auch dem Materialis-
mus, der seit den 1850er Jahren zum Streit unter Naturwissenschaftlern gefuhrt
hatte und fur den sich das Publikum stark interessierte, mufte die Schulphiloso-
phie widersprichliche Wege des Rickzuges entgegensetzen: Hermann Lotzes
geordneten Rickzug der Metaphysik, Wilhelm Wundts induktive Philosophie, die
Erkenntnistheorie der vielen sogenannten Neukantianer der 1860/70er Jahre, die
Wissenschaften anerkennen, aber in ihre Grenzen weisen wollten (tatséchlich
waren diese frihen Neukantianer recht unkantianische Empiristen und Psycholo-
gisten). Dal} der Materialismus nicht die burgerliche Weltanschauung wurde, wird
weniger auf die Uberzeugungskraft der Schulphilosophien zuriickgehen, als auf
das folgende jahrzehntelange Einverstandnis der Naturwissenschaftler und Philo-
sophen, auf eine einheitliche Weltanschauung zu verzichten und die Sphéren der
Naturwissenschaften und der Geistes- und Sozialwissenschaften getrennt zu
lassen. Nur in dieser prekdren Selbstbeschréankung konnten die Philosophen des
19. Jahrhunderts noch Lehrer der Philosophie des 20. Jahrhunderts werden. Die
Lehren, welche die Offentlichkeit interessierten und die immer noch haufig fiir die
Philosophie des 19. Jahrhunderts gehalten werden, wurden von den Université-
ten ferngehalten: Religionskritik der Linkshegelianer, Materialismus der Naturwis-
senschaftler, Schopenhauerscher Pessimismus. Vgl. Herbert Schnadelbach, Phi-
losophie in Deutschland 1831-1933. — Frankfurt am Main 1983; Klaus Christian
Koéhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus : die deutsche Universi-
tatsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus. — Frankfurt am Main 1986
(wichtig fur die tatséchliche Filiation der philosophischen Schulen und fir die poli-
tische Geschichte der Philosophie an den Universitaten); Frederick C. Beiser,
The Genesis of Neo-Kantianism, 1798-1880. — Oxford 2014 (wichtig fUr die ein-
zelnen dieser frihen ,Neukantianer®).

In einer besonders tiefen Krise befand sich die praktische Philosophie. Der
Deutsche Idealismus hatte keine Tradition begriindet. Von Kant distanzierte man
sich: zu rein, zu noumenal (Ethik fur vernliinftige Wesen, nicht fir Menschen), zu
formal (ohne konkreten Inhalt oder offen fur alle méglichen Inhalte). Der Gehalt
des kategorischen Imperativs, die gegenseitige Anerkennung der Menschenwir-
de, sollte bewahrt werden, aber es durfte kein kategorischer Imperativ mehr sein.
Kants Metaphysik der Sitten, der man Inhaltslosigkeit kaum vorwerfen kann,
konnte wegen ihrer rigorosen Scheidung von Rechts- und Tugendlehre kein Vor-
bild fur die Gemeinschaftsethiken des 19. Jahrhunderts werden. J. G. Fichte, der
am starksten auf Ethik konzentrierte Philosoph der europaischen Tradition, wurde
von seinen Nachfolgern durchaus bestaunt, aber in seiner Forderung nach stén-
diger Neuerfindung von Welt, Gesellschaft und Individuum folgte ihm niemand: Er
habe den Menschen eine Aufgabe gestellt, die nur Gétter erfillen kénnen. Hegel,
der urspringliche Kritiker der Kant-Fichteschen Moral, wurde durch seine Kon-
zentration der praktischen Philosophie auf Rechtslehre fiir die Ethik der ndchsten

720

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jahrzehnte genauso folgenlos. Die Ethik dieser Zeit war Herbart und Schleierma-
cher verpflichtet. Von Herbart kam die neue Definition der Ethik als Urteilen Gber
die Angemessenheit von Handlungen, von Schleiermacher die Ethik als Deskrip-
tion von Prozessen (hdchstes Gut ist die Entwicklung der sittlichen Gemeinschaft,
die zugleich die Synthese von Natur und Vernunft ist) und darlber hinaus das
Festhalten an den Traditionen der Guter-, Tugend- und Pflichtenlehre (was nicht
unterschétzt werden darf, das machte die akademischen Ethiken noch einmal zu
enzyklopadischen Kompendien, in denen das Gesellschaftsleben in Familie, bir-
gerlicher Gesellschaft und Staat einen Platz finden konnte (zu Schleiermacher
siehe Bd. I, 609-620, eine wichtige Ergénzung: Ueli Hasler, Beherrschte Natur :
die Anpassung der Theologie an die blirgerliche Naturauffassung im 19. Jahr-
hundert (Schleiermacher, Ritschl, Herrmann). — Bern 1982. — S. 61-171). Die
Ethiken des spekulativen Theismus, die auf Schleiermacher zurlckgreifen (zu-
weilen zusétzlich auf Herbart) reprasentieren einen Stand, auf dem das philoso-
phische System nur noch durch die Ethik zusammengehalten werden kann und
deshalb zur Anthropologie tendiert, bei dem Philosophen Immanuel Hermann
Fichte nicht anders als bei dem Theologen Richard Rothe. Nach 1850 verschwin-
det diese Art ethischer Systeme fiir fast 30 Jahre. Als Friedrich Jodl, einer der
Begrunder der ethischen Bewegung des spaten 19. Jahrhunderts, um 1870
begann, sich flr Ethik zu interessieren, riet man ihm davon ab: darauf kénne er
keine Karriere als Philosoph begriinden, das sei nur fur Kinderstube und Kanzel
(bei der Herkunft Herbarts von der Padagogik und Schleiermachers von der The-
ologie keine unangemessene Kennzeichnung). Friedrich Albert Lange, der litera-
risch erfolgreichste der frihen sogenannten Neukantianer, hatte 1858 geunkt, nur
die Sozialstatistik konne noch Ethik sein, ein denkbar weit von Kant entfernter
Standpunkt (der aber gut dazu paft, dald Lange als Publizist zwischen Linkslibe-
ralismus und Sozialdemokratie bekannt wurde). Er hielt immer daran fest, dall
Ethik keine philosophische Wissenschaft sein kénne; wenn er auf Schiller zu-
ruckgriff, waren es nicht dessen kantianische philosophische Schriften, sondern
dessen Gedichte; er ist ein Pionier des spéaten 19. Jahrhunderts, aber eher des
erhebenden Neuidealismus als des analytischen Neukantianismus. In den 1870er
Jahren hat die Schulphilosophie wieder begonnen, sich fiir Ethik zu interessieren.
Es gibt zahlreiche Untersuchungen Uber die Grundlagen der Ethik. Bei allen
Unterschieden haben diese ein einheitliches Ziel: gegen Kant zu einer eudéamo-
nistischen, aber nicht egoistischen Ethik (zurlick) zu finden. Diese Abhandlungen
knlpfen an Herbart und Lotze an, dazu kommt — eingestanden oder nicht — die
Rezeption der englischen Utilitaristen, zumal auch diese l&dngst vom Nutzenkalkil
fortwollten. Von diesem Grundkonsens sind auch die wenigen darwinistischen
Ethiker auRerhalb der Schulphilosophie nicht weit entfernt. Kaum beteiligt sind an
dieser Erneuerung der Ethik dagegen die sogenannten Kantianer. Als Wilhelm
Windelband 1883 seine Moralphilosophie skizziert, war es seit Jahrzehnten die
erste Skizze aus einer transzendentalphilosophischen Sicht und im Inhalt doch
nicht viel mehr als eine Apotheose preufdischer Pflichterfillung im Namen Kants.
Das ist bis in den Weltkrieg standig wiederholt worden, aber in dieser Schlichtheit
selten von Philosophen (Vom Princip der Moral, in: Préludien : Aufsétze und
Reden zur Philosophie und ihrer Geschichte. — 9. Aufl. — Tibingen 1925. — Bd. II,
S. 161-194). Die grofRe Zeit der neukantianischen Ethik liegt erst im frihen 20.
Jahrhundert und gehdrt nicht mehr in diesen Band. Die unten aufgefiihrten funf

721

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Handbicher der 1880er Jahre (Baumann, Laas und Wundt waren Lehrstuhlinha-
ber fur Philosophie, Steinthal und Lazarus gehdrten der Universitat an, haben
diese Bicher aber nicht in ihrem Lehrzusammenhang geschrieben) sind bereits
in der Minderzahl gegenuber den zahlreichen metaethischen Abhandlungen,
auch waren sie ,idealistischer” als ihre eudamonistischen Zeitgenossen. Das
umfassende Moralkompendium mit Guter-, Pflichten- und Tugendlehre war schon
nicht mehr zeitgemaf (es wird nicht bedeutungslos sein, daR Steinthal und Laza-
rus und halbwegs auch Wundt, bereits einer &lteren Generation angehdrten).
Bedarf an Kompendien gab es durchaus, aber die Schulphilosophie wollte und
konnte das in der Regel nicht l&nger bieten. Warum es diesen Rickgang und den
plétzlichen Neuaufstieg der philosophischen Ethik gab (dem auch ein Rickgang
der Geschichts-, Religions- und Rechtsphilosophie entsprach, die von den Philo-
sophen als Programm nicht aufgegeben wurden, aber doch weitgehend den zu-
stdndigen Fachwissenschaften Uberlassen wurden), ist von der Philosophiege-
schichte nicht geklart worden (Kéhnkes politische Deutung als moralische Aufriistung
gegen den Sozialismus Ubersieht vollig die Diskussion der Schulphilosophie Gber
einen modernen Eudamonismus).

Die groflen Philosophen des Idealismus haben eine Philosophie von Krieg
und/oder Frieden als eine Aufgabe der Philosophie akzeptiert, aber damit keine
Lehrtraditionen begriindet. In der Wissenschaft von den internationalen Beziehun-
gen erinnert man sich gut an Kant als archetypischen Kosmopoliten und zuweilen
an Hegel als Kommunitaristen, aber das darf man sich nicht als Schultraditionen
des 19. Jahrhunderts vorstellen. Kants ewiger Frieden beruht auf drei Saulen: 1.,
dem moralischen Gebot, auch die Staaten einer staatsanalogen Rechtsinstitution
zu unterwerfen, 2., der politischen Einschatzung, dafl nur die Staaten zu dieser
rechtlichen Beurteilung taugen, die sich einem 6ffentlichen Urteil stellen, und 3.,
der Erwartung, dal® eine Institutionalisierung nicht auf eine allgemeine Versittli-
chung warten kann, sondern aus Eigennutz kommen wird (und sei es erst durch
die Erfahrung weiterer Kriege). Alle drei Momente muf3ten eine direkte Nachfolge
bei Konservativen verhindern, das ist von Lasson Uber Moltke bis Treitschke gut
bekannt. Erstaunlicher ist der heftige Widerstand gegen diese Idee des ewigen
Friedens bei Liberalen und Demokraten, auch das ist inzwischen fur die stidwest-
deutschen Liberalen um Rotteck gezeigt worden. Aber als Liberale kommen sie
von der Idee des ewigen Friedens nicht einfach los und benétigen Surrogate und
das Versprechen einer zivilisatorischen Anndherung. So verweisen die politi-
schen Autoren auf das kommende Volkerrecht. Die Vélkerrechtsautoren sagen,
dal Trdume vom ewigen Frieden ewig Trdume bleiben werden. Sie kdnnen sich
eher ein schwaches Schiedsgericht oder ein starkes Konzert von durchaus nicht
republikanischen Grolimachten vorstellen. lhre Hoffnung ist das Wachsen der
gemeinsamen Volkerrechtsgesinnung, was manchmal mehr nach epistemic
community als nach Moralisierung aussieht. Die Philosophen miussen aber nach
der Rolle der Moral auch in den internationalen Beziehungen fragen und bezwei-
feln in der Regel gegen Kant, dal® ein Weg zu einer internationalen Verrechtli-
chung ohne Versittlichung denkbar ist (und deshalb zweifeln sie zunehmend
daran, dal} eine internationale Verrechtlichung méglich ist, die den Krieg been-
den, nicht nur zivilisieren kénnte). Explizite Auseinandersetzungen mit Kant gibt
es am Anfang bei Herbart (ein Zweifel), in der Mitte bei Edmund Pfleiderer (eine

722

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Warnung) und und am Ende bei seinem Bruder Otto Pfleiderer (die Idee des ewi-
gen Friedens sei durch die christliche Idee der Menschheit und das deutsche
Heer der allgemeinen Wehrpflicht Giberholt). In Deutschland war der getreueste
Kantianer unter den Philosophen und Vélkerrechtsautoren, was den Frieden
angeht, Ubrigens der als Hegelianer bekannte Karl Ludwig Michelet (siehe oben
in der Einleitung zu deutschen Volkerrechtsautoren Abschnitt 2.5.4). Es ist auffal-
lend, dal® gerade die neuen Kantianer, die zunehmend die Lehrstihle besitzen,
kein Interesse an Kants Friedenstheorie gezeigt haben und auch sonst kein
Interesse, Uber Krieg und Frieden zu schreiben (vielleicht allein deshalb, weil sie
kein Interesse an einer alle Sachgebiete umfassenden Speziellen Ethik haben).
Die einzige Ausnahme war Otto Liebmann (bekannt geworden durch sein ténen-
des ,Zuriick zu Kant!“), freilich in einer ungewdhnlichen Literaturgattung, seinem
Tagebuch seines Dienstes als Freiwilliger im Deutsch-Franzésischen Krieg. Er
erwahnt dort Kants ,hochst seltsame Schrift, aber was er ihr entnimmt ist nur
Lder ehrliche Krieg“ — es soll keine Freischarler geben. Die Franzosen sind Anar-
chisten, keine kantianischen Republikaner. Wie einst Goethe will Liebmann sei-
nen Bericht Uber die neue Campagne in Frankreich mit einer weltgeschichtlichen
Prophezeiung krénen und kiindigt das Zeitalter der Humanitat und des Friedens
an. Seine unphilosophischen Kameraden denken realistisch an ein Zeitalter der
deutschen Hegemonie, denn die Franzosen werden nicht vergessen. Aber Lieb-
manns Hoffnung auf ein Zeitalter des Friedens sieht nicht viel anders aus: Sieg
eines friedliebenden Volkes Uber ein kriegerisches Volk. Es ist die Ubliche Idee
von der europdischen Familie der Nationen, in der aber Deutschland mehr Gewicht
zukommen muf als bisher, die deutsche kosmopolitische Tradition mufl mit ei-
nem neuen politischen Gewicht vereint werden (Vier Monate vor Paris : 1870-
1871 ; Belagerungstagebuch eines Campagne-Freiwilligen im K. Pr. Garde-
Fisilier-Regiment. — Stuttgart 1871. — S. 99-102, 145-149). Um Liebmanns Hal-
tung zum Krieg gibt es Meinungsverschiedenheiten: Kéhnke a.a.O. S. 219-222
zeichnet ihn als Muster eines schneidigen Borussen und Militaristen, Beiser
a.a.0. S. 302-306 wiegelt ab: mehr ein unsicherer Pazifist, als ein Bellizist. Tat-
sachlich ist Liebmanns Botschaft, die Macht in der Mitte kann den Frieden gebie-
ten, die Parole, die 1870/71 Moltke und die Liberalen vereinte. Was diesen Text
disqualifiziert, ist seine Banalitat.

Hegelianische Motive sind im 19. Jahrhundert in Deutschland deutlicher zu ver-
folgen als kantianische und wéhrend IB-Theoretiker heute sich nur noch an einen
allgemeinen Kommunitarismus Hegels erinnern, ist es noch nicht lange vorbei,
daR die Frage nach der Kontinuitét ,von Hegel zum Ersten Weltkrieg“ oder ,von
Hegel zu Hitler* mehr Interesse gefunden hat, weil sie zu einer Deutung Deutsch-
lands stilisiert werden konnte. Hier soll kein Kommentar zu Hegel gegeben wer-
den (das war Gegenstand der Darstellung Bd. |, 620-644) und auch nicht zur
Berufung auf und zur Abwehr gegen Hegel im 20. Jahrhundert (das mul} einem
spateren Band Uberlassen werden); was hier interessiert ist allein Kontinui-
tat/Diskontinuitat des Bezugs auf Hegel von 1830 bis 1890. Was als erstes auf-
fallt: Hegels drei Zugénge zu einer Theorie der Internationalen Beziehungen wer-
den vollig getrennt gelesen.

1. Die Volkerrechtsautoren lesen selten mehr als Hegels duRReres Staatsrecht,
das weitgehend dem Vélkerrecht des 18. Jahrhunderts folgt (Grundlinien der Phi-

723

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

losophie des Rechts §§ 330-340). Hegel geht von den Fakten der Selbstbe-
hauptung der Staaten und des Umschlagens von Verteidigung zu Angriff aus (ein
Motiv seines Lehrers Aristoteles, das ihm die Revolutionskriege bestétigt haben)
und betont deshalb den Unterschied zwischen einem Vélkergericht, das eine
Verschmelzung der Volker voraussetzt, und einem Vodlkerschiedsgericht. Die
deutschen Vélkerrechtsautoren des 19. Jahrhunderts dagegen versuchen bis auf
wenige Ausnahmen zu einem Vélkerrecht zu kommen, das nicht nur auf Uberein-
kiinften Uber Interessen, sondern auch auf einem wachsenden gemeinsamen
Rechtsbewultsein beruht. Sie stehen in Traditionen einer internationalen Gesell-
schaft, fur die Konservative und Demokraten mehr Sinn als Hegel hatten (mehr
zu hegelianischen Vélkerrechtsautoren oben bei den deutschem Vélkerrechtsdis-
kursen). Im 19. Jahrhundert klingt Gbrigens neben dem Philosophen Lasson nur
der Politiker Bismarck, als habe er Hegels Volkerrecht begriffen: Krieg ist das
Unvermégen zu einer Ubereinkunft zu kommen, Kriege dirfen nur um nationale
Interessen gefiihrt werden, eine breitere Partizipation an auflenpolitischen Ent-
scheidungen fiihrt zu Instabilitdt. Philosophen und Theologen, die den Grundli-
nien folgen, fihren die Konstruktion wie die Volkerrechtler bis zu den souveranen
Staaten und gehen dann nicht zu einer irgendwie geselligen Staatenwelt weiter,
sondern wie Hegel selber zum kosmopolitischen Weltgeist (oder auch zum Reich
Gottes).

2. Die wenigen (und einfluBlosen) deutschen Autoren, die sich bevorzugt an
Hegels Geschichtsphilosophie halten (Grundlinien §§ 341-360, spater ausfuhrli-
cher in Vorlesungen (ber die Philosophie der Geschichte) akzeptieren die Welt-
geschichte als das Weltgericht und sehen den Erfolg in Kriegen als Zeichen der
Kraft und damit des Rechtes eines Staates. Aber sie haben keinen Sinn mehr
dafir, daB fur Hegel Kriege auf der Ebene historischen Handelns immer nur ego-
istische, zufallige Begebenheiten sein kénnen und dal® das Urteil der Weltge-
schichte bei ihm (nicht anders als bei Kant) nur ein Urteil der Philosophie von
einem antizipierten vernunftigen Ende der Geschichte her sein kann. Einen blo-
3en Machtstandpunkt lehnt Hegel ab. Die letzten weltgeschichtlichen Kriege waren
bei Hegel die Vdlkerwanderung der Germanen/Deutschen gegen Rom. Kriege
innerhalb Europas haben nichts mit weltgeschichtlichen Fortschritten zu tun (im
Gegensatz zu Kolonialkriegen); an Napoléon hat sich gerade die Ohnmacht der
Kriege deutlicher gezeigt als je. Véllig anders sieht Constantin RoRler post-
hegelianisch weltgeschichtliche Kriege in Europa und lalt jede erfolgreiche
Selbstbehauptung einer Nation im Namen der Weltgeschichte geschehen (oben
Abschnitt 2.5.2.3); eine ahnliche post-hegelianische Konstruktion hat der Jurist
und direkte Hegelschiler Eduard Gans (oben Abschnitt 2.5.4).

3. Am ehesten wird im 19. Jahrhundert bei Philosophen und Theologen Hegel mit
dem Bellizismus des frischen Windes Uber faulenden Wassern verbunden. Was
bei Hegel diesen Bellizismus von der Banalitat allenfalls bewahren kann, ist die
damit verbundene Kritik des absoluten Wertes der Sicherheit und seine Begriin-
dung der Notwendigkeit des Opfers, das dem Egoismus der biirgerlichen Gesell-
schaft so sehr widerspricht (Grundlinien §§ 321-329). In dieser Analyse der Defi-
zite der burgerlichen Gesellschaft hat er keine Nachfolger unter den Schulphilo-
sophen und Schultheologen des 19. Jahrhunderts. Die Theologen haben zuwei-
len ihren eigenen Bellizismus nach diesem Muster, wenn sie die Frommigkeit als
sittliche Leistung des Krieges preisen kénnen; Marheineke und Rothe, die Hegel

724

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

direkter folgen, behelfen sich mit der Spaltung zwischen der historischen Rolle
des Krieges und der heilsgeschichtlichen Rolle des Friedens..

Uber die anderen grofen Philosophen des Zeitalters des Idealismus — J. G. Fich-
te, Schelling, Schleiermacher, Krause — muf} nicht viel gesagt werden: die fol-
genden Jahrzehnte zeigen keine Vertrautheit mit ihren Ausfiihrungen lber Krieg
und Frieden. Das ist paradox, denn die Ruckkehr zur Rolle der Moral in den
internationalen Beziehungen, die Herbart eingeleitet hat, erinnert viel starker an
diese Philosophen als an Kant oder Hegel. Sowohl Fichte (der im 19. Jahrhundert
zum groflen deutschen Patrioten geschrumpft ist, ohne dal® man sich viel auf die
Begruindungen fiir diesen Patriotismus eingelassen hat) wie Schleiermacher (der
einen so grofRen EinfluR auf die philosophischen und theologischen Ethiken im
19. Jahrhundert hatte, ohne dal} seine Zivilisierungstheorie des Friedens, die
eigentlich dem 19. Jahrhundert besonders nah war, zur Kenntnis genommen
wurde) hatten wesentlich komplexere Theorien der Rolle der Moral in den interna-
tionalen Beziehungen als ihre Nachfolger. J. G. Fichte hatte erst im Uberhitzten
Neufichteanismus der Weltkriegspublizistik einen grotesken Auftritt als der
deutsche Philosoph par excellence (siehe in diesem Band eine Probe in den spé-
ten Schriften von Wilhelm Wundt im Abschnitt 5.4.3.6), seine Friedenstheorie ist
bis heute wenig, die von Schleiermacher nie kommentiert worden.

Die theologische Ethik war im 19. Jahrhundert eine viel robustere Gattung als die
philosophische Ethik. Wahrend diese nach der Mitte des Jahrhunderts fast ver-
schwand und um 1880 zwar wiederkehrte, aber immer seltener als Kompendium
einzelner Pflichten, hat sich die protestantische theologische Ethik bis zum Ende
unseres Zeitraums nicht grundsétzlich verandert (und wurde auch nach 1890
zunédchst bruchlos fortgesetzt). Auf der Kanzel wurden praktische Handbiicher
bendtigt, als die Philosophie fast nur noch an den Prinzipien der Sittlichkeit Interes-
se zeigte. Es gibt zwischen 1830 und 1890 fast 40 solcher theologischen Ethiken.
Daf} es unter den Theologen so wenig wie unter den Philosophen und den Juristen
einen Pazifisten gab, mufd nicht erst gesagt werden. Etwa ein Viertel dieser Ethi-
ken fallt fir uns aus, weil Krieg und Frieden kein Thema sind (sei es, dal sie zu
populdr sind, sozusagen ganz ,Kinderzimmer*, sei es dal} sie zu konservativ sind
und Belehrungen zur Politik, zumal zur auswértigen Politik, nicht als Teil ihres
Berufs ansehen). Die Halfte der theologischen Ethiken wird hier nicht referiert,
weil sie zwar Aussagen zu Krieg und Frieden als Aufgabe der Moraltheologie
akzeptieren, aber nicht Uber eine undifferenzierte Bekréaftigung der traditionellen
christlichen Lehre vom gerechten Krieg, der bewaffneten Notwehr, des Verteidi-
gungskrieges hinausgehen. Das ist auch im 19. Jahrhundert die Position, die man
am ehesten mit der christlichen Lehre an den Universitdten verbinden kann.
Zuweilen lohnt es sich dennoch, auf den Ton zu hoéren, etwa, wenn Adolf von
Harle3 (das Haupt der bayrischen konfessionalistischen lutherischen Kirche, des-
sen Christliche Ethik sich von 1842 bis 1893 in acht Auflagen behauptete) aus
der Begriindung des Rechtes auf kriegerische Notwehr umstandslos zur ,christli-
chen Freudigkeit zum Kriege* kommt. Oder wenn Franz-Xaver von Linsenmann
(der als letzter katholischer Moraltheologe des 19. Jahrhunderts einen Kampf
gegen kasuistische Moraltheologie fiihrte) 1878 deutlich machte, dafl3 er im Zeital-
ter der stehenden Heere dem gerechten Krieg nicht Ianger traute, ihm aber fur die

725

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Warnung vor der kriegerischen Gesinnung dann nicht seine eigene religio-
se/theologische Tradition einfallt, sondern Laotse. Das hier referierte letzte Vier-
tel, 8 Lehrbiicher oder Uberblicksvorlesungen, enthalt zumindest einige differen-
zierende AuRerungen zu Krieg und Frieden, die erlauben, etwas Uber die Ent-
wicklung der theologischen Friedensethik in Deutschland im 19. Jahrhundert zu
sagen. Einige der theologischen Ethiken bis zur Jahrhundertmitte, Hirscher bei
den Katholiken, Rothe bei den Protestanten, gehéren zu den bedeutendsten Ethi-
ken des 19. Jahrhunderts: Sie bemihen sich, die Herausforderung des deutschen
Idealismus aufzunehmen und kénnen als theologisches Gegenstlick zu den Ethi-
ken des spekulativen Theismus gelten. Es sind Ethiken, die Schleiermachers
Weg zur Idee der sittlichen Selbstbildung und zur Bildung des Reiches Gottes
fortsetzen (noch kénnen ihm darin Katholiken so gut wie Protestanten folgen). Zu
solchen Ethiken gehért ein Ausblick auf einen kommenden Frieden; der Krieg als
Notwehr wird anerkannt, muf® aber iberwunden werde. Trotz ihrer heilsgeschicht-
lichen Deutung des Weges zum Frieden stellen diese Ethiken, auch hier Katholi-
ken nicht anders als Protestanten, nicht die Kirche an Stelle des moralischen
oder juridischen Internationalismus: Der Weg zum Frieden kann nur ein Weg der
Moral sein. Eine Weltkirche als Friedensstrategie ist eine unprofessionelle Phan-
tasie politischer Publizisten, die Angst vor einem Weltstaat haben (siehe oben
Paul Pfizer, Julius Frébel und Constantin Frantz). Die Ethiken aus den Jahrzehn-
ten der Reichsgriindungszeit haben den Weg zu einer Friedensordnung aufgege-
ben, stattdessen verweisen sie zunehmend auf den christlichen Wert der Selbst-
behauptung der Nationen und auf das bestehende Vélkerrecht. Alfred Ritschl, der
einflulreichste Theologe dieser Zeit, ist dafiir reprasentativ: Er setzt die Tradition
fort, das biblisch verkiindete Reich Gottes mit der Versittlichung des Menschen
zu identifizieren, aber er fordert nur so viel Frieden, wie das jeweils gegenwartige
Vélkerrecht hergibt. Fir diese Inanspruchnahme Gottes fir den status quo wurde
er im Ersten Weltkrieg, lange nach seinem Tod aber stellvertretend fir die Theo-
logie des deutschen Protestantismus, von Karl Barth angegriffen. Dieser Angriff
fuhrte nicht zum Ende des nationalistischen Protestantismus, aber zum Ende der
Tradition protestantischer Giter-, Tugend- und Pflichtethiken (und damit eines
systematischen Ortes, bei dem theologische Ethiken auf Krieg und Frieden ein-
gehen konnten und muRten). Zur Beurteilung der Gattung theologischer Ethiken
mull man auf dieses Ende sehen. (Diese untergegangene Gattung ist Ubrigens
nur fliichtig erforscht worden und die AuBerungen tber Krieg und Frieden haben
dabei nicht im Zentrum des Interesses gestanden).

Die katholische Entwicklung war anders: trotz Hirscher, Werner (und zuletzt auch
des oben genannten Linsenmann) war die kasuistische Tradition des rechtsana-
log verstandenen gerechten Friedens immer lebendig. Ein Beispiel der einheimi-
schen Produktion: Alois Adalbert Waibel OFM, Moraltheologie nach dem Geiste
des heiligen Alphons Maria Lignori und reichlicher Kasuistik bearbeitet, Bd. VIII
(1844), 705-739 und 859-930 (ein Kompilator, der viel aus dem 18. Jahrhundert
mitschleppt). Die spateren deutschen Texte in dieser Tradition sind nur durftige
Abrisse zu Lehrzwecken. Prominenter waren Ubersetzungen: 1855 das Natur-
recht von Luigi Taparelli, Marchese d’Azeglio SJ (siehe oben Abschnitt 3.6.1),
1858 das Kompendium der Moraltheologie von Jean-Pierre Gury SJ. Die Restau-
ration des Naturrechts und der Scholastik setzte sich im deutschen Katholizismus

726

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

durch, diese Tradition des gerechten Krieges wurde im 20. Jahrhundert Gberwie-
gend als eine katholische Tradition und als die dominante katholische Tradition
wahrgenommen.

5.4.1 Die Philosophische Ethik bis zur Jahrhundertmitte

5.4.1.1 Johann Friedrich Herbart

1776-1841, Professor der Philosophie in Géttingen, Kénigsberg und wieder Goét-
tingen. Zur Biographie: Walter Asmus, Johann Friedrich Herbart : eine p&ddagogi-
sche Biographie. — Heidelberg 1968-1970.

Herbart, einer der frihesten Schiler von J. G. Fichte, wurde zum fuhrenden rea-
listischen Gegenspieler der idealistischen Philosophie. Wéhrend die idealistische
Metaphysik vor allem einer Fundierung der Subjektivitdt gegen materialistisch-
sensualistische Anséatze dienen sollte, ist Herbarts realistische Metaphysik, eine
Art Monadologie, eher zur Fundierung der Naturwissenschaft geeignet. Fir Her-
bartianer war es das grundlegende Dogma, dal} die Begriffe der theoretischen
Philosophie, die sich auf Dinge beziehen (und auch die menschliche Psyche als
Ding fassen mussen), und die Begriffe der praktischen Philosophie nichts miteinan-
der zu tun haben kénnen. Die Zeitgenossen flrchteten, da® die Spontaneitat des
Subjekts ihren Platz verliert, und die folgenden Generationen sahen im Kampf
gegen den neuen Materialismus der Naturwissenschaft diesen Ansatz nicht als
hilfreich. Herbart war einer der Griinder der Psychologie als wissenschaftlicher
Disziplin (aber seine mathematische Darstellung wurde in der Regel als ein Fehl-
start angesehen). Als ein Begriinder der Padagogik als wissenschaftlicher Diszip-
lin war er schon bei seinen Zeitgenossen geschétzt und bis heute spielt die Aus-
einandersetzung mit Herbarts Bildungstheorie in der Padagogik eine Rolle. Vgl.
zu Herbarts Philosophie: Franz Trager, Herbarts realistisches Denken : ein Abril3.
— Amsterdam 1982; Matthias Heesch, Johann Friedrich Herbart zur Einfiihrung. —
Hamburg 1999. Von allen bedeutenden post-kantianischen Philosophen war Her-
bart der einzige, an den sich eine kontinuierliche Schultradition anschlo. Es war
der Wunsch nach einer Philosophie ohne Spekulation (die Zeitschrift der Herbar-
tianer 1861-1896 hiel’ entsprechend Zeitschrift fiir exakte Philosophie). In
Deutschland gab es Herbartianer auf Lehrstiihlen (wenn auch mit einer auffalli-
gen Konzentration in Leipzig, die nicht nachhaltig sein konnte) und Herbartianis-
mus als eine weitverzweigte Lehrerbewegung. In der Habsburgermonarchie,
wurde der Herbartianismus in der 2. Halfte des 19. Jahrhunderts zur Schulphilo-
sophie und hatte einen entsprechend grof3en Einflull auf die dortige Philosophie
(und Literatur) noch in der 1. Hélfte des 20. Jahrhunderts.

Herbarts Ethik ist im Zusammenhang mit seiner Padagogik entstanden, Sittlich-
keit ist auf Erziehung angewiesen (“kein leisester Wind von transzendenter Frei-
heit®). Ethik als Wissenschaft mul3 eine Lehre von Billigung oder Mi3billigung von
Verhalten sein, die sich von parteiischem Lob und Tadel unterscheiden sollen.

727

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Man hat oft kritisiert, daR Herbart die Ethik der Asthetik anndhert, aber das war
bei ihm gewiRl keine romantische oder nietzscheanische Idee; Asthetik war das
einzige verfligbare Paradigma des Urteilens. Eine bloRe Tugendlehre ist irrele-
vant. Es geht um unmittelbar fassbare praktische Ideen, die das Wollen bestim-
men: Freiheit, Wohlwollen, Vollkommenheit, Recht, Billigkeit (damit ist die Erwar-
tung gemeint, dal® Taten wie verdient Lohn und Strafe finden). Das Wollen hat
gesellschaftliche Voraussetzungen: Rechtsprechung, Verwaltung, Erziehung und
Kirche. Die Staatsgewalt kann keine moralische Gesellschaft schaffen (,Man
kann — sich gesellen; man kann nicht — gesellt werden*). Die moralische Gesellig-
keit, die Herbart skizziert, beruht auf der Kommunikation (,gegenseitige Mitteilung*)
des kleinstaatlichen Bildungsbirgertums. Es ist ein konservativer Entwurf (die
Abgrenzung von seinem Lehrer J. G. Fichte ist hier deutlich): niemand kann sich
der Gesellschaft als ihr Erzieher gegeniberstellen, vielmehr erzieht sie den Ein-
zelnen; der Begriff der Tugend soll nicht in die Gesellschaft hineingetragen wer-
den, sondern in der Gesellschaft gefunden werden: ,Dazu mégen die Einzelnen
einander auffordern® (Allgemeine praktische Philosophie. — Gottingen 1808). Her-
bart hat auf die Notwendigkeit aufmerksam gemacht hat, da® Individualpsycholo-
gie durch eine Sozialpsychologie ergdnzt werden muf® und daR der Einzelne nur
in der Geschichte und die Geschichte nur als Zusammenwirken der Einzelnen
verstanden werden kann. Die Historiker der Psychologie haben diesen Gedanken
in seinen spaten Schriften zur Psychologie gefunden (vgl. zuletzt: Gustav Jahoda,
Johann Friedrich Herbart : Urvater of Social Psychology, in: History of Human
Sciences 19 (2006) 19-38). Aber man kann den Ursprung dieses Gedankens
bereits in der praktischen Philosophie von 1808 finden: Gesellschaft setzt eine
gemeinsame Gesinnung voraus, die durch Kommunikation entsteht. Man mufR
deshalb die Tugend in der Gesellschaft finden, nicht dieser predigen. Es bildet
sich ein gemeinsamer Geist, der jedem einzelnen eigen ist und doch keinem
fremd. Herbart hat dieses Programm nie ausgefiihrt, nur der unorthodoxe Herbar-
tianer Moritz Lazarus hat es in seiner Vélkerpsychologie versucht. Die orthodoxe-
ren Herbartianer publizierten dagegen meist nur Schulversionen von Herbarts
Schrift zur praktischen Philosophie. Immanuel Hermann Fichte war der einzige
Philosoph der folgenden Generation, der Herbarts Ethik inhaltlich fortentwickelte,
im Rahmen des spekulativen Theismus freilich denkbar weit entfernt von Her-
barts Trennung von Metaphysik und Ethik. In den metaethischen Debatten im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts spielte Herbarts Bestimmung der praktischen
Philosophie als Urteilen tber Handlungen eine grofle Rolle, aber das Interesse
an den Inhalten seiner Ethik war gering.
Zu Absicht und Struktur von Herbarts praktischer Philosophie: Josef Kihne,
Der Begriff der Bildsamkeit und die Begriindung der Ethik bei Johann Fried-
rich Herbart. — Zurich 1979. Von alteren Auseinandersetzungen immer noch
nitzlich: Immanuel Hermann Fichte, System der Ethik, Bd. 1 (1850, Neudruck
1969) 354-393; Carl Stange, Einleitung in die Ethik, Bd. 1 (1900) 55-81 Die
Ethik als Lehre vom sittlichen Urteil (Herbart).

Herbarts Ethik muR als Konflikttheorie gelesen werden. Seine Idee des Friedens
ist Uberwindung des Streites durch Wohlwollen. Das Recht soll die streitenden
Willen beschrénken. Das Rechtssystem soll dem Streit vorbeugen und den Streit
schlichten. Billigkeit bedeutet auch, nicht einfach nachgeben. Aber gegen diese

728

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zufriedenstellung des Rechtes bestehen Anspriiche des Wohlwollens. Uneinge-
standen wird das Wohlwollen zur obersten Idee der praktischen Philosophie, es
weist das Recht in Schranken und widerspricht der Billigkeit direkt. Die Erziehung,
der Weg zu besserer Gesinnung, steht Gber dem Streit. In seinem zweiten Buch
zur Ethik 1836 (unten referiert) hat Herbart seine Darstellung der Beziehung zwi-
schen Recht und Moral in Auseinandersetzung mit Kant und J. G. Fichte gescharft.
Kant und Fichte haben die alte Unterscheidung von Naturrecht und Moral Uber-
nommen, statt sie aufzuheben; das Naturrecht muf? aber auf die Moralwissen-
schaft gegriindet werden. Kant hat versdumt, den Streit als verwerflich zu bezeich-
nen, dabei braucht man Zwang doch nur wegen dem Streit. Das Recht darf sich
nicht gegen Moral isolieren, die Moral nicht gegen Religion; die Moral mul} offen
sein zu Staatsrecht und Religion. Gerechtigkeit ist eine Tugend. Das Recht
beruht auf dem Wohlwollen.

In diesem Buch von 1836, seinem letzten langeren Text, ist Herbart auch auf
internationale Beziehungen eingegangen (mit der eher fadenscheinigen Begrin-
dung, dal Uber innerstaatliche politische Fragen bereits so viel geschrieben wor-
den sei; im Zeitalter des hannoverischen Verfassungskonflikts driickt er sich wohl
eher um eine Stellungnahme zur inneren Politik). Wie die anderen Philosophen
und Theologen der frihen Jahrzehnte unseres Zeitraumes besteht er darauf, daf}
Sittlichkeit die Basis des Volkerrechts ist. Die Volkermoral wéachst bereits durch
gegenseitige Aufsicht zwischen den Staaten. Die Vorstellungen von der internatio-
nalen Gesellschaft 1836 sind den allgemeinen Ausfiihrungen von 1808 verwandt:
durch gegenseitige Mitteilung werden Normen entwickelt. Die Beziehungen im
internationalen Verkehr &hneln den Beziehungen in der Honoratiorengesellschaft,
in der die Einzelnen einander zur Tugend auffordern. Herbart kann sich eine
transnationale Angleichung nur in dieser Elite vorstellen, eine Angleichung ganzer
Nationen aneinander jedoch nicht. Das Nationale ist flir Herbart, schon darin ist
er als ein Vertreter einer friiheren Zeit erkennbar, ein natirlicher Rest, dem die
eigentlich kosmopolitische Bildung Widerstand leistet. Das Ehrgefiihl der Eliten
macht es aber mdglich, dal sie den Hinweisen der anderen Staaten auf die
wachsende Vdélkermoral folgen kénnen. Das eigentliche Volkerrecht oder gar
internationale Institutionen kommen bei Herbart nicht weiter vor. Er geht von der
Hilflosigkeit von Recht und Gerechtigkeit im internationalen Bereich aus. Er pro-
testiert, daf3 ,die Kriege mit ihren Opfern und Gefahren, die Friedensschlisse mit
ihrer geringen Zuverlassigkeit® traditionell dem Naturrecht zugewiesen werden,
damit pflegt man diese Gegenstande der Tugendlehre zu entziehen (Analytische
Beleuchtung § 26). Die Verpflichtung des Vélkerrechts auf den gerechten Krieg
kann man vergessen, wenn sofort ab dem Kriegsausbruch nach der Gerechtigkeit
des Kriegsgrundes nicht langer gefragt wird (ebd. §§ 73-74). So hilflos die VéI-
kermoral da aussehen mag, in der Begriindung der internationalen Beziehungen
auf Moral kann Herbart einen Fortschritt sehen: Weil Kant den ewigen Frieden als
eine Rechtsinstitution begreift, mufdte er ihn als ein Gebot, das nie verwirklicht
werden kann, ansehen (ebd. § 95). Herbarts sieht seine Vélkermoral dagegen als
eine Idee, die wachsen kann. Es gibt keine Spuren einer Rezeption dieses Tex-
tes. Die Herbartianer hatten kein Interesse an internationalen Beziehungen.
Gustav Hartenstein, dessen Darstellung der Ethik im Anschlu® an Herbart fiir die
Herbartianer mindestens so wichtig war wie Herbarts eigene Texte, hat dies

729

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

begriindet: solange auch in dem verhaltnismaRig kleinen nationalen Ganzen ,nur
eine unvollkommene gesellschaftliche Durchdringung stattfindet”, ist es muRig,
von der hypothetischen Mdglichkeit von Staatenvereinigungen zu sprechen (Die
Grundbegriffe der ethischen Wissenschaften. — Leipzig 1844. — S. 427). Damit ist
der Herbartianer gewil konsequenter als Herbart selber.

Analytische Beleuchtung des Naturrechts und der Moral, zum Gebrauch
beim Vortrage der praktischen Philosophie. — Géttingen : Dieterich, 1836. —
XVIII, 264 S.

in: Sammtliche Werke / hrsg. von Gustav Hartenstein. — Leipzig : Voss, Bd.
8. — Schriften zur praktischen Philosophie, Teil 1. — 1851 (Neudruck 1890)

in: Sdmtliche Werke / hrsg. von Karl Kehrbach ... — Langensalza : Beyer, Bd.
10. — Kleinere Schriften 1831-1833. — 1902 (Neudruck: Aalen 1989)

§ 183 Da es kein positives Voélkerrecht gibt, ware eine Wissenschaft vom Vol-
kerrecht immer unvollstédndig, sie mull deshalb ergadnzt werden von einer Wis-
senschaft von der Voélkermoral, aber es ist unklar, ob es diese geben kann.

§ 185 Anders als der Staat hat die ideale Gesellschaft keine geographisch
bestimmten Grenzen. Das Volkerrecht seit Grotius hat dazu beigetragen, daf}
Verhandlungen zwischen Staatshduptern zunahmen und eine gegenseitige Auf-
sicht in Gang kam, die dem Krieg vorbeugen kann.

§ 186 Diese Aufsicht ist keine volle Gewalt, aber auch nicht bloRe Kontempla-
tion. Sie hat zwar nicht Sittlichkeit hervorgebracht, aber Sitten. Man muf bei sol-
chen Entwicklungen mit langen Zeitrdumen rechnen und man muf} sich dabei an
die alte Barbarei der Kriege erinnern. Eine moralische Kraft ist im Werden begrif-
fen, sie wachst durch gegenseitige Beobachtung, wahrend die Hoffnung abnimmt,
durch Eroberungskriege etwas Wesentliches gewinnen und das Gewonnene
behaupten zu kénnen.

§ 187  Wenn die gegenseitige Aufsicht nicht unwirksam ist, kann eine Art fode-
ralistischer Zustand erwartet werden: ein System von Bindnissen zwischen Staa-
ten, deren Konflikte ausgeglichen wurden. Die Interventionen werden aufhéren,
nicht weil man sich weniger um die Nachbarn kimmert, sondern weil man die
Anlasse fiir Interventionen frihzeitig vermeiden will.

§ 188 Bei Privatpersonen im Naturzustand kann Besonnenheit nicht vorausge-
setzt werden (sie ist eine Frage des Bildungsgrades); bei Staaten kann man aber
auch im Naturzustand Maximen und Erfahrungen voraussetzen, die sie vertrau-
enswuirdig machen. Dazu gibt es eine internationale &ffentliche Meinung, die ein
Staat nicht zum Schweigen bringen kann. Herbart setzt auf das Ehrgefiihl der
héheren Lebenskreise.

§ 189 Das politische Gleichgewicht ndhert sich allmahlich einer rechtlichen
Geselligkeit. Auch das Kultursystem macht Fortschritte. Die Scheidung durch
Sprachen und Sitten verschwindet mehr und mehr, die Kirchen betonen das
Gemeinsame stérker als das Verschiedene, die Wissenschaft tauscht sich tber
Grenzen hinweg aus. Daraus ist erkennbar, dald die Vélkermoral nicht auf bloRes
Vélkerrecht angewiesen ist.

§ 190 Aber das Verwaltungssystem (=staatliche Institutionen) hat schwere
Méngel. Deshalb kann es wenig auf eine Vélkermoral wirken. Die Vélkermoral ist
so mehr Idee als Wirklichkeit.

730

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 209 Die Erde ist begrenzt, Auswanderung kann nicht ewig ein Mittel sein, die
Rohstoffe kdbnnen knapp werden. Die Klimazonen sind so verschieden, dal® nie-
mals angenommen werden kann, daf} alle Menschen eine gleiche Geistesbildung
haben werden.

§210 Man mufl deshalb davon ausgehen, dald bleibend eine Vielzahl von
Staaten und Staatsformen, Kirchen und Glaubensformen sich halten werden.
Freilich wird die gebildete Klasse immer homogener werden und doch Uberall auf
eigenen Unterlagen ruhen, die nicht gleichartig werden kénnen. Die Menschen,
die originale Ideen hervorbringen, lassen sich sowieso nicht zur Gleichférmigkeit
nétigen, aufder in der Wissenschaft mit ihrer strengen Disziplin.

5.4.1.2 Johann Ulrich Wirth

1810-1879, Pfarrer in Winnenden, Wirttemberg. Mitherausgeber der Zeitschrift
flir Philosophie und philosophische Kritik.

Wirth war zwar Geistlicher, aber seine Ethik ist nicht als Beitrag zur theologischen
Ethik, sondern zur praktischen Philosophie gedacht. Sein oberster Grundsatz folgt
einer naturrechtlichen Tradition: jeder muld seine unendliche Freiheit beschrénken,
um die allgemeine Freiheit Aller méglich zu machen. In der Polemik gegen die
subjektive Moral kann er klingen wie Hegel im Kampf gegen Kant und Fichte. Die
Konstruktion des Vélkerrechts folgt demselben Grundsatz: ,nur dem wahrhaften
Bewuftsein, dald der Staat nicht das Hochste fir den Willen, vielmehr ein Endli-
ches sei, verdankt das Volkerrecht seine Existenz“ (System der speculativen
Ethik 1l, 341; der Theologe leitet dieses Bewultsein Ubrigens nicht, wie sonst
auch Nichttheologen, aus dem Christentum ab, sondern aus dem ,germanischen
Geist*). Wirths Abteilung zum Vélkerrecht ist mit Uber 50 Seiten umfangreich.
Davon ist einiges gewi® nur dem Versuch geschuldet, eine Enzyklopadie der
praktischen Philosophie zu bieten (z.B. ist véllig schleierhaft, was die umstandli-
che Behandlung der Usancen der Diplomatie in einer Ethik zu suchen hat). Aber
auch in dieser Kompilation ist ein konsistenter Versuch erkennbar, einen Mittel-
weg zwischen Selbsténdigkeit der Staaten und internationaler Gemeinschaft zu
formulieren. Sein Volkerrecht beruht auf konstitutionellen Staaten, in denen ein
Volk in seinen Institutionen seinen wahren Willen erkennen kann (ebd. Il, 339f.).
Auf diesem Konstitutionalismus beruht das Recht auf Unabhangigkeit der Staaten
und deshalb der gerechte Krieg. Eine internationale Gemeinschaft, die den ewi-
gen Frieden durchsetzen will, ist ausgeschlossen. Aber er schlagt eine Art Liga
der Neutralen vor (so hei3t das im spéateren 19. Jahrhundert), die daruber wacht,
daR Kriege nur innerhalb der Schranken eines gerechten Krieges gefiihrt werden.
Damit will er sowohl Kant wie Hegel korrigieren. Wirth fordert aber nicht nur fur
die Einhegung des Krieges eine Uberwindung der absoluten Souveranitét, son-
dern auch die Entwicklung von internationalen Rechtsbeziehungen (eine Idee die
er seinem Studium in TUbingen verdanken kénnte, wo Robert von Mohl den Aus-
bau der internationalen Verwaltung zwischen Souveranitdt und internationaler
Geselligkeit lehrte). Aber der Philosoph und Theologe stellt nicht die Fortentwick-
lung des positiven Vdlkerrechts in den Mittelpunkt, sondern, wie es seit Hegel
Ublich ist, mu von der Sittlichkeit in Form des Rechtes zum absoluten Geist

731

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ubergegangen werden. Wirth identifiziert die Entwicklung des absoluten Geistes
durch Religion, Wissenschaft und Kunst mit dem Reich Gottes, das er wie das
Weltrecht ein ,kosmopolitisches Band“ nennt (ebd. Il, 397). Aber das Reich Got-
tes ist ohne Institutionen. Wirth versichert, dall das Volkerrecht auf der Entwick-
lung des internationalen Geistes beruht, aber wir werden von diesem Kosmopoli-
tismus des Geistes nicht zum Vélkerrecht zuriickverwiesen.

System der speculativen Ethik, eine Encyclopadie der gesammten Disciplin
der praktischen Philosophie. — Heilbronn : Drechsler

Bd. 2. — Concrete Ethik. — 1842. — X, 543 S.

S. 366-391 Die feindlichen Vélkerverhéltnisse

Der Krieg hat als Zweck, etwas zu erzwingen. Sittlich ist der Krieg nur, wenn er
ein objektives Recht erzwingen soll, etwa im Streit um einen Vertrag oder nach
Verletzung eines Vertrags. Ein gerechter Krieg kann nur ein Defensivkrieg sein
(was defensiv ist, wird vom Kriegsgrund her bestimmt). Mit der Zerstérung der
Unabhangigkeit eines Staates, ware seine Existenz als ,ein freies, selbstlebendi-
ges Ganzes® beendet. Diese Unabhangigkeit zu verteidigen ist das Wesen der
Tapferkeit. Nur wenn der Staat auch im Frieden schon im BewuRtsein und Willen
der Einzelnen besteht, kann von dem Einzelnen verlangt werden, im Krieg sein
unmittelbares Selbst zu opfern. Die Kriegsmacht kann eine Miliz oder ein stehen-
des Heer sein (dieses fordert der Fortschritt der Kriegskunst), aber nicht das feu-
dalistische Unwesen eines gewerbsmafigen Soldatenstandes. Da Krieg nur fur
ein Recht gefiihrt werden soll, darf beim Friedensschlu® nur die Aufhebung des
ursprunglichen Unrechts verlangt werden. Wirth sieht aber vor, daf} in Ausnahme-
fallen um des dauerhaften Friedens willen auch Annexionen mdglich sein mis-
sen. Der Friedensschlu® mufy nicht Akt der feindlichen Staaten sein, er kann
auch Akt einer Staatenallianz sein. Damit kann der Frieden zur Garantie fir die
schwachere der verfeindeten Parteien werden. Die Staatengemeinschaft hilft
einem Staat, der im Friedensschluf3 tber die urspriingliche Wiedergutmachung
des Unrechts hinaus geschadigt wurde, v.a. wenn der Sieger versucht die Selb-
sténdigkeit des Verlierers zu zerstéren. Das Ziel der Allianz ist nicht Verhutung
aller Feindseligkeiten zwischen den Staaten, denn diese kdnnen notwendig sein,
sondern Sicherung des Rechts der Verlierer und damit indirekt aller Volker. Diese
Allianz ist ein neues Prinzip, das die Gegenwart bereits anerkannt hat. Ziel der
vélkerrechtlichen Idee ist weder Weltmonarchie noch Staatenbund noch Vélker-
tribunal. Die Vélker sollen um des ewigen Friedens willen nicht ihre Unterschiede
vergessen. Aber daraus folgt nicht, da das hochste Ziel der Staaten ihre Beson-
derheit sein soll. Das Vélkerrecht beruht auf der Mannigfaltigkeit der Nationalita-
ten, die einander gefdhrden. Die Selbsterhaltung der Nationalitdten bringt das
Vélkerrecht hervor. Das Vélkerrecht ist die Vollendung der Rechtsidee und zugleich
schon Ubergang zur absoluten Sittlichkeit. Es beruht zwar auch auf Vertrégen,
aber wesentlich auf dem Geist, auf der freien Sitte.

5.4.1.3 Heinrich Moritz Chalybdus

1796-1862, Philosophieprofessor in Kiel, 1852-1854 wegen Ablehnung der déani-
schen Gesamtstaatsidee suspendiert. Bekannt als Historiker der Philosophie von

732

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kant bis Hegel (ihm verdankte das 19. Jahrhundert die handliche, allzu handliche
Definition der Hegelschen Methode als These-Antithese-Synthese).

Chalybaus zeigt typische Merkmale der Philosophie internationaler Beziehungen
der spekulativen Theisten, aber auch deren Grenzen. Er besteht darauf, daf’ die
Rechtsidee (deren Ziel die Ehre ist) offen sein mul zum Reich Gottes (dessen
Ziel die Liebe ist). Aber das bedeutet nicht wie bei Wirth vor ihm und Immanuel
Hermann Fichte nach ihm Offenheit zu einer irgendwie institutionalisierten inter-
nationalen Gemeinschaft. Er ist ein typischer Vertreter des liberalen Nationalis-
mus, wie er in den 1840er Jahren gerade an der Universitat Kiel dominierte (siehe
oben bei Droysen in Abschnitt 2.5.2.2). Chalybaus Ethik ist als Kritik einer ,Histo-
riosophie®, die alle Zufélligkeiten rechtfertigt und damit jede Ethik unmdglich
macht, Kritik des Hegelianismus. Aber gleichzeitig kdmpft er gegen einen Liebes-
begriff, der zu selbstlos ist (technisch formuliert: zu wenig Zweiheit in der Einheit
hat), damit sind die theologischen Ethiker Schleiermacher und Rothe gemeint.
Liebe hat immer ein Moment der ,Egoitat‘; Zweiheit und Einheit sind nicht zwei
Phasen, die aufeinander folgen. Diese Dialektik der Liebe steht auch hinter seiner
Theorie des Rechts der konstitutionellen Nationen. Wenn er den Angriffskrieg
rechtfertigt, klingt es bereits wie eine Deutschland-Klausel, die sich die Volker-
rechtler erst mit Bluntschli 1868 gestatteten. Seine Basis sind nie ndher bestimm-
te ,Naturrechte der nationalen Rechtsstaaten® (die Warnungen des positiven Vél-
kerrechts vor solchen Ansprichen kann man vergessen, denn dieses Voélkerrecht
grundet sich zugleich auf pacta sunt servanda und fait accompli). Daf} ein System
von Nationalstaaten stabil sein kann, liegt nicht an internationalen Institutionen,
sondern an der Zivilisationsgeschichte, in der die urspriingliche Isolierung der
Vélker unwiederbringlich von Imperien gebrochen wurde, die Imperien aber durch
zivilisierte Nationen Uberwunden wurden, ohne dafR die alte feindselige Abge-
schiedenheit zurtickkehrte. Das Band zwischen Nationen kann nur ein morali-
sches Band sein. Als philosophischer Theist kommt auch Chalybdus auf das
Reich Gottes auf Erden zu sprechen. Aber es kann nur diese Geschichte der
Moralisierung bedeuten (,den Prozeld der Bildung im Innern von Geschlecht zu
Geschlecht weiterzugeben), alles weitere muf3 dem Glauben an einen personli-
chen Gott und an menschliche Unsterblichkeit Uberlassen werden. Wie sehr er
damit schon im spekulativen Theismus auf Unverstdndnis stoRen konnte, zeigt
der Kommentar von Immanuel Hermann Fichte: Nach den Sphéren der Familie
und des Staates hétte die der Humanitdt kommen mussen, bei Chalybdus hat die
Religiositat keine eigene Sphére (System der Ethik, Il/1. — Leipzig 1851. — S. XIV-
XXVII (wohl der erste und letzte eingehende Kommentar zu Chalybdus* Ethik).

System der speculativen Ethik, oder Philosophie der Familie, des Staates
und der religiésen Sitte. — Leipzig : Brockhaus, 1850. — 2 Bde.

§ 227-228 Die Souverénitdt des Staates nach aul3en

Die Souveranitdt kann nach aufien erst auftreten, wenn die innere Auseinander-
setzung zwischen Firstensouveranitat und Volkssouveranitat zu einer Vermitt-
lung gekommen ist. Zwar kann sich der Absolutismus in Kabinetts- und Erobe-
rungskriegen entladen, aber damit macht ein Staat sich zeitweise gefiirchtet, aber
nicht geachtet und anerkannt. Wirklichkeit und Wahrheit des Souveranitatsbe-
griffs ist Anerkennung im Kreis der Staaten. So wie ein rechtlicher Mann allen

733

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

anderen das gleiche Recht gibt, so ist ein Staat souveran nur, wenn er das Vol-
kerrecht anerkennt und im Vélkerrecht seine Anerkennung findet. Das Volker-
recht ist nicht ein duleres Recht, das neben das innere Recht treten wiirde, es
gibt nur ein Recht, zu dessen Wesen gehért, nach allgemeiner Anerkennung zu
streben. Zur Natur des Rechtes gehort es, daly es nicht von einem Subjekt allein
verwirklicht werden kann. Das gilt auch in internationalen Beziehungen, wo mate-
rielle Interessen, unterschiedliche Nationalcharaktere und die Abstufung von Zivi-
lisation bis zur Barbarei zu Zerwiirfnissen und Krieg fiihren. Verninftigerweise
sollen Kriege auf Notwehr der Vélker beschrankt sein und ihr Ziel auf Wiederher-
stellung des Friedens. Aber auch der Angriffskrieg, ,welcher historische Schran-
ken durchbricht, die der politischen Entwickelung, worauf ein Volk von Natur und
Rechts wegen angewiesen ist, von aufen entgegengestellt werden®, ist ein ge-
rechter Krieg. Fir eine internationale Ordnung mussen die Naturrechte der natio-
nalen Rechtsstaaten beim Friedensschlul? geachtet werden (die Ehre des Sie-
gers gebietet GroBRmut). Wenn der Friedensschlufd das ewige Recht der Nationa-
litdt miBachtet, wird bei neuer Gelegenheit ein neuer Krieg folgen. Es gibt natio-
nale Hoffnungen auf Wiedergewinnung der Unabhangigkeit, die Jahrhunderte
oder gar Jahrtausende Uberstanden haben (wie bei Polen und Juden). Das nattr-
liche Vernunftsrecht der Nationalstaaten ist unsterblich wie im burgerlichen Leben
das Recht der Jahrhunderte lang geknechteten Persénlichkeit. Da der Frieden
nicht in der Hand eines Staates liegt, missen die Staaten gerustet sein.

§ 229  SchluBbetrachtung lber den Staatenorganismus

Die Sphare des Rechtes und des Staates ist die Vermittiung von Natur/Familie
und Moral/Reich Gottes. Sie kann sich von diesen nicht abschlieBen, weil sie
sonst gar nicht vermitteln kénnte. Das Recht tragt die ,hdhere geistige Union der
Menschheit” in sich, aber ohne in sie iberzugehen. Es war konsequent, dal? Hegel
seine Rechtsphilosophie/Ethik mit dem Staat abschlof3, ein Universalstaat tber
den Einzelstaaten héatte nur ein Zwittergebilde zwischen Staat und Kirche erge-
ben. Historisch méglich sind nur Bundesstaat, Staatenbund oder vélkerrechtlicher
Verkehr. Ein allumfassender Staatenorganismus ist nur ,in der bekannten prosai-
schen Art" als internationales Staatenrecht méglich. Die Geschichte zeigt, dal
unsere Territorialgrenzen auf ungerechte Eroberungskriege und patrimoniales
Erbrecht zurlickgehen. Das erwachte Nationalbewuf3tsein und das natirliche
Recht der Nationen fithren zurlick zu Natur, die aber nicht die rohe Natur von
einst ist. Der spréde Partikularismus ist von den historischen Reichen gebrochen
worden. Die starre Bindung in diesen Reichen mufdte wiederum zerbrochen wer-
den. Aber die alte feindselige Abgeschiedenheit kehrt nicht wieder. Das bindende
Moment der Einheit ist jetzt ein inneres, moralisches Band.

5.4.1.4 Immanuel Hermann [von] Fichte

1796-1879, Philosophieprofessor in Bonn und Tlbingen. Als eine Art Biographie:
Hermann Ehret, Immanuel Hermann Fichte : ein Denker gegen seine Zeit. —
Stuttgart 1986.

Die letzte Ethik des Spekulativen Theismus stammt von einem der Schulhaupter;
sie hat die Motive dieser Schule am starksten integriert und auf internationale

734

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Beziehungen angewendet. Seit seinen frilhen Jahren war Immanuel Hermann.
Fichte einer der Erben und einer der konsequentesten Gegner der spekulativen
Philosophie seines Vaters Johann Gottfried Fichte, Schellings und Hegels. Das
war ein sehr bestimmter Widerspruch, nicht gegen Metaphysik und philosophi-
sche Spekulation an sich gerichtet, aber gegen deren pantheistische Konsequen-
zen. Fichte sah sich als ,Personlichkeitsphilosoph®. Mit dem persénlichen Gott
geht auch der Mensch als ewige Person verloren. Es ist Spekulation in anthropo-
logischer und ethischer Absicht. Wie fir die Theologie des 19. Jahrhunderts ist
die Gottesebenbildlichkeit zentral. Seine Gegner werfen ihm vor, dall er Gott dem
Menschen anndhert, er sieht als seine Leistung, dal® er den Menschen Gott
annahert. Die Herkunft seines personlichen Gottes und des unverlierbaren Per-
sonlichkeitskern des Menschen aus dem Christentum ist gar zu deutlich. Fichtes
,Gottinnigkeit* ist ein ontologischer Ersatz fur Kants Postulate der praktischen
Philosophie (das Wort meinte damals noch nicht besondere Frémmigkeit, son-
dern ist K. Chr. F. Krauses deutsches Wort flr seinen Panentheismus, der Pan-
theismus vermeiden und einen Bund mit Gott erméglichen sollte). Schon Zeitge-
nossen haben Immanuel Hermann Fichte als Epigonen und Eklektiker abgetan,
einen Vorwurf, den er nicht firchtete: Er sah sich als einen neuen Typ Philoso-
phen nach Vorbild der Naturwissenschaft: statt neuer Originalsysteme gemein-
sames Fortentwickeln der philosophischen Lehre. Die Philosophie fiir ein Zeitalter
kann nicht von einem Einzelnen geschaffen werden. Dieses Programm erinnert
an die franzdsische Schulphilosophie (auch im theistischen Ziel), aber wie es sich
fur den Verfasser einer kommunitarischen Ethik gehort, sah er diese philosophi-
sche Forschung als eine birgerliche Gemeinschaftsleistung (er griindete die erste
Zeitschrift fur Philosophie und organisierte die 1. Deutschen Philosophenver-
sammlung). So lange der spekulative Pantheismus und dessen atheistische Jin-
ger der Gegner waren, hatte Fichte mit seinem spekulativen Theismus geantwor-
tet; als seit den 1850er Jahren der Materialismus der Naturwissenschaftler der
Gegner wurde, adoptierte auch Fichte in seiner Anthropologie und seiner Psycho-
logie eine induktive Methode im Stil der Zeit. Am Ende mufite er zur Verteidigung
der Seelenfortdauer spiritistische Forschung verteidigen. Es ist ein trauriges Ende
der Epoche der philosophischen Spekulation in Deutschland. Posthum haben nur
Theosophen und Anthroposophen an ihn erinnert. Philosophen und Theologen
haben erkannt, dall dieser Versuch fir die Philosophie zu religiés und fir die
Religion zu philosophisch war. Nur in der Zeit des beginnenden existentialisti-
schen und christlichen Personalismus gab es noch einmal Neugier.
Vgl. zu Metaphysik und Psychologie: Hildegard Herrmann, Die Philosophie
Immanuel Hermann Fichtes : ein Beitrag zur Geschichte der nachhegeliani-
schen Spekulation. — Berlin 1928; Johannes Ebert, Sein und Sollen des Men-
schen bei Immanuel Hermann Fichte : von spétidealistischer Spekulation zur
Existenz. — Wirzburg 1938; Dimitrije Najdanovi¢, Die Geschichtsphilosophie
Immanuel Hermann Fichtes. — Berlin 1940; Pietro De Vitiis, Immanuel Her-
mann Fichte, Bd. 1. — L'Aufhebung del panteismo hegeliano. — Perugia 1978;
Anatol Schneider, Personalitdt und Wirklichkeit : nachidealistische Schel-
lingrezeption bei Immanuel Hermann Fichte und Christian Hermann Weil3e. —
Wirzburg 2001; Yves Heinz Hellmuth, Das innere Licht : Immanuel Hermann
von Fichtes Bewusstseinslehre als Metaphysik des Geistes. — Diss. Bochum
2009. Zu Fichtes Bedeutung fur die Entwicklung der Philosophie als Disziplin

735

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

in Deutschland: Klaus Christian Kéhnke, Entstehung und Aufstieg des Neu-
kantianismus : die deutschen Universitétsphilosophie zwischen Idealismus
und Positivismus. — Frankfurt am Main 1986. — S. 88-105.

Fichtes Ethik geht, um Egoismus und Kollektivismus auszuschlieen, von Gleich-
urspringlichkeit und verbundener Entwicklung von Einzelnen und Gemeinschaft
aus. Es ist eine Ethik der Entwicklung, die abstrakte Idealbegriffe des Wiinschens
und Sollens ausschlieRt. Die moralische Entwicklung geht von der Rechtsidee
(Anspruch auf gegenseitige gleiche Berticksichtigung), tber die Idee der ergan-
zenden Gemeinschaft (die Individualitat wird nicht im Egoismus gefunden, son-
dern in der jeweiligen individuellen Ergdnzungsbedurftigkeit, was der so begrin-
deten Gemeinschaft schnell einen hierarchischen Charakter gibt) zur Idee der
Gottinnigkeit (,sich in Gott wissen ist zugleich das Bewulf3tsein der Einheit und
Gleichheit Aller in Gott“). Die ergdnzende Gemeinschaft ist burgerliche Gesell-
schaft in der Anndherung an Liebe; um sie von Hegels betont liebesferner birger-
lichen Gesellschaft zu unterscheiden, braucht er diese Einheit in Gott. Er folgt
Krause und Herbart (und einigen Hinweisen Kants), dall Moral als Gemein-
schaftsbildung verstanden werden muf3. Politisch folgen daraus ein liberaler Kon-
stitutionalismus, Dezentralisierung und Ergénzung der staatlichen Tétigkeit durch
die burgerliche Gesellschaft. Diese Geselligkeit bendétigt, um nicht zu erstarren,
eine religids-sittiche Gemeinschaftsbildung. Fichte sah 1851 als das Hauptpro-
blem der Gegenwart nicht mehr die Verfassungsfrage, sondern die soziale Frage.
Er hatte der deutsche Solidarist werden kénnen, aber es ist dann doch nur die
Ubliche deutsche Art, allen Stédnden ein Gewicht zu geben, und ein Liberalismus,
der Konkurrenz nicht aufhebt, aber reguliert.
Uber Fichtes System der Ethik, die wohl sein wichtigstes Werk ist, wurde nur
wenig Systematisches geschrieben. Vgl. Pietro De Vitiis, Immanuel Hermann
Fichte, Bd. 2. — Etica, politica e religione in Immanuel Hermann Fichte. —
Perugia 1980; Wolfram Schmitz, Staatsinitiative — Biirgerschaftsengagement
— Kirchenerneuerung : Immanuel Hermann Fichtes Ethik als sozialphilosophi-
sche Grundlegung einer Gesellschaftsreform. — Goéttingen 2014. Wichtige
Bemerkungen zur Struktur der Ethik auch bei D. Najdanovi¢ a.a.0. S. 176ff.
und A. Schneider a.a.O. S. 139ff., 191ff.

Fichte versucht seine Philosophie der sich bildenden Person und Gemeinschaft
mit Ansadtzen im real existierenden Vélkerrecht in Verbindung zu bringen. Der
Ausgangspunkt ist realistisch, der Ausblick ist Weltgesellschaft. Verglichen mit
der spédten Staatslehre seines Vaters (die er 1820 herausgegeben hatte, siehe
Bd. I, 572-573) beginnt der jingere Fichte mit einem weniger radikalen Realismus
und endet nicht mit der Auflésung des Staates. Er hat einen Evolutionismus, der
konsequenter (oder, wenn man will, simpler) als seine idealistischen Lehrer Aus-
sagen Uber Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unterscheidet. Die drei Stu-
fen selbstsiichtiger Egoismus, wechselseitige Anerkennung, Bund gemeinsamer,
humaner Zwecke findet er immer wieder in der Gesellschaftsentwicklung, aber
besonders klar im Voélkerrecht. Das Vélkerrecht von Krieg und Frieden ist Ver-
gangenheit, das Vertragsrecht der Staaten ist Gegenwart, der Weltbund ist die
Zukunft. Im Ausgangspunkt beim gegenwartigen Vélkerrecht folgt er Heffter, um
zu einem kommenden Frieden voranzuschreiten, den auch Heffter nétig genannt

736

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hat, aber als positiver Jurist nicht darstellen konnte. Auch Fichte sieht nicht, wie
ein Volkerrecht, das den Krieg als Rechtsmittel anerkennt, zum Frieden kommen
kénnte. Auch in den internationalen Beziehungen muf} das Rechtsprinzip durch
die Ideen der Vollkommenheit und des Wohlwollens Gberwunden werden (erst
Fichte hat Herbarts Theorie des Streites konsequent auf den Krieg angewendet).
Das Wohlwollen gehért in den Bereich der menschlichen Gemeinschaft, beginnt
also nicht zwischen Staaten, sondern zwischen Individuen, die Uber Grenzen
hinweg miteinander verkehren und eine internationale &ffentliche Meinung ausbil-
den. Die Staaten werden dieser neuen offentlichen Meinung einst folgen. Das
bloRe Recht muly durch ergdnzende Gemeinschaft der Vervollkommnung und
des Wohlwollens Gberwunden werden, diese sind letztlich erst durch Gottinnigkeit
zu erwarten. Fichtes Ethik endet nicht mit einem Weltstaat oder einem Weltrecht,
sondern mit der Mission, die er sich nur christlich vorstellen kann (inhaltlich ist es
aber eher sein eigener rationaler Theismus). Die Idee der Menschheit kommt aus
dem religiésen Geist der Familie. Die Mission, die Seelsorge sein muf, nicht
Unterjochung, verkiindet diesen religidésen Geist. Die humane Gesellschaft und
der Frieden brauchen die Annaherung an das Reich Gottes durch die weltweite
Erinnerung an dieses Ziel (System der Ethik 11/2, §§ 186-187). Fichte blieb der
einzige deutsche Philosoph dieser Epoche, der Uber den status quo des interna-
tionalen Systems hinausdachte. Man kann das auf den liberalen Tubinger
Gesprachszusammenhang zurtickfiihren: mit Mohl setzt er auf den Volkerverkehr
der Individuen, mit Fallati auf die Notwendigkeit, das Volkerrecht der Vertrage
und der Konferenzen zu Uberschreiten). Fichtes Volkerrechtsphilosophie ist die
Einzige, die eine Rickwirkung auf die Voélkerrechtstheorie gehabt hatte. August
von Bulmerincq hat ihn als Abschluf? des philosophischen Vélkerrechts gewur-
digt, aber der Volkerrechtswissenschaft die Aufgabe gestellt zum positiven Recht
weiterzugehen. Von Fichtes Uberschreitung der Rechtsidee ist die Hoffnung auf
eine Annaherung der Rechtsgesinnung der Volker geblieben. Nach Fichte begann
auch bei den Philosophen der Weg zu mehr aufenpolitischem Realismus.

Fichtes politische Schriften sind geprégt vom Nationalismus der deutschen Libe-
ralen, die versicherten, dal® ein vereintes Deutschland den Frieden in Europa
férdern wird, dabei aber Forderungen stellten, die kaum friedensvertraglich sein
konnten. In einer anonymen Schrift von 1831 (zur Zeit der internationalen Krise
um die belgische Unabhangigkeit) fordert er eine Konstitutionalisierung des
Deutschen Bundes als Vorbedingung, da® Deutschland in Europa ernst genom-
men wird. Er will nicht unbedingt zum Frieden raten: Die Nationalehre soll dem
Volk Uber alles gehen. Wie viele Liberale glaubt er, eine deutsche Verfassung
wirde die Niederlande und die Schweiz in den Deutschen Bundesstaat bringen
(Deutschland, was es ist, und was es werden mul3 : mit besonderer Riicksicht auf
Preussen und Bayern. — Zweibricken 1831). 1859, in einer Einleitung zu den
Reden an die deutsche Nation seines Vaters wahrend des sich anbahnenden
Krieges um die italienische Einigung, kann er wie Hegel klingen: die lange Frie-
denszeit hat dazu gefuhrt, dal® nur noch an Privatangelegenheiten gedacht wird.
Er vertritt die Ubliche Friedensstrategie deutscher Liberaler: Eine nationale Einheit
Deutschlands wirde das Ende der Kriege auf dem Kontinent bedeuten, denn
Deutschland hat kein Bedirfnis nach Eroberungen. 1871, in einer weiteren Einlei-
tung zu den Reden, kann er davon ausgehen, dal} die deutsche Einheit vollendet

737

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ist und eine langere Friedenperiode beginnt. Aber er will ein ewiges deutsch-
Osterreichisches Biindnis, mehr als eine diplomatische Konstellation.

System der Ethik, Bd. ll/2., Darstellender Teil: Die alilgemeinen ethischen
Begriffe und die Tugend- und Pflichtenlehre. — Leipzig : Dyck, 1851 (Neu-
druck: Aalen 1969)

Der Organismus der Staatengesellschaft

§ 158  Sein Begriff und Einteilung

Was sonst ,Volkerrecht* (oder ,aufl3eres Staatsrecht®) genannt wird, wird als
,Organismus der Staatengesellschaft” behandelt, weil bloRe Rechts- und Ver-
tragsverhéltnisse nicht das héchste Ziel der Rechtsidee erreichen. Das Vélker-
recht ist nur der sichernde Beginn des Weges zur ,ergédnzenden Gemeinschaft"
zwischen den Vélkern, die zum Bewuftsein gemeinsamer humaner Zwecke
kommen und zu einem Bund der zivilisierten Staaten hindrédngen, der allmahlich
die ganze Erde umfassen wird. Die Stufe des Weltstaatenbundes ist noch Zukunft,
aber bereits im gegenwartigen Volkerverkehr lassen sich bereits Zugestandnisse
an diese schlummernde Idee nachweisen.

§ 159  Das Recht des Krieges und des Friedens

Es ist anerkannt, daf der Frieden der regelmafRige Zustand ist und der Krieg eine
rechtmaBige Veranlassung benétigt. Der tatsachliche Vélkerverkehr ist aber noch
nicht auf diesem Rechtsstand: Weil es international keinen ,befehlenden Willen®
gibt, ist der Krieg der Normalfall, der Frieden nur Waffenstillstand. Aber auch in
diesem Zustand wirken bereits Rechtsgefihl und Wohlwollen zwischen den Vél-
kern, sie haben die Unterscheidung zwischen rechtmafigen und unrechtmagigen
Kriegen gebracht. Voraussetzung ist die Anerkennung der Staaten untereinander
als souverdne Staaten mit bindenden Vertragen.

§ 160 Das Vertragsrecht der Staaten

Vertrage sollen unverbrichlich gehalten werden, da es aber keinen Richter tUber
den Staaten gibt, sind jedoch Vertragsbriiche und die folgenden Rechtsstreitigkei-
ten die Wirklichkeit. Der héchste Grad der Selbsthilfe ist der Krieg, der rechtma-
Big nur ist, wenn er fir einen rechtlichen Zweck gefiihrt wird. Das kann ein Ver-
teidigungskrieg zur Abwehr eines ungerechten Angriffs sein, ein Angriffskrieg
wegen schon erlittenen Rechtsverletzungen oder ein Schutzkrieg gegen barbari-
sche Voélker (der kein Vernichtungskrieg sein darf, sondern eine erziehende Auf-
gabe haben soll). Ein Prinzipienkrieg ist rechtswidrig und widersinnig. Ist der
Krieg als rechtmaRiges Mittel anerkannt, kann es auch zur Pflicht des Staates
werden, fir sein Recht und seine Ehre zu kdmpfen. ,So scheinen die Kriege, wie
ein notwendiges Ubel, sich verewigen zu miissen; denn ein durch Mittel der
Gewalt durchgefiihrter Rechtsstreit findet niemals sein definitives Ende, weil nicht
das Recht, sondern der zuféllige Erfolg ihn schlichtet.” Das Recht kann den
Lbewaffneten, kriegdrohenden Friedenszustand® nicht beenden, man mul} auf die
Ideen der Vollkommenheit und des Wohlwollens zurtickgreifen. Vom Blickpunkt
der Idee der Vollkommenheit her, wird der Krieg als ein Ubel erkannt und als ein
unzuverlassiges Mittel sich Recht zu verschaffen. Deshalb hat man Auswege in
Miliz, Schiedsgericht, Kongressen gefunden. Die Regierungen, die in der Gegen-
wart Parteikdmpfe flrchten missen, sehen den Vorteil des Friedens. Aber mit
den Parteikdmpfen ist die Gefahr politischer und konfessioneller Prinzipienkriege
wiedergekehrt; ein solcher Krieg wiirde ein européischer Burgerkrieg werden. Die

738

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Idee des Wohlwollens wirkt nicht von Staat zu Staat, sondern zwischen Individu-
en, denn der Staat kann nur Rechtspflichten haben, keine Liebespflichten. Die
Individuen erzeugen durch Handel Wanderung und Austausch einen Vélkerver-
kehr. Patriotismus und Kosmopolitismus erscheinen nicht als Gegensatze, son-
dern als Ergénzungen. Es entsteht eine 6ffentliche Meinung und ein Schamgefihl
der Staaten, welche Krieg, volkerrechtswidrige Rohheit und Bruch von Vertragen
nicht mehr als Selbsthilfe oder schlaue Politik ansehen.

§ 161  Der Weltstaatenbund

Der Weg zum Weltstaatenbund beginnt, wenn der Staat sich zu den humanen
Zwecken bekennt. Die Vertragsverhéltnisse treten aus dem Stadium des Vorteils
in das Stadium des Wohlwollens. Das ist ein allmahlicher Ubergang, die Siche-
rung des Friedens fihrt zu einem Vertrauensverhaltnis. Nétig ist aber, diesen
Ubergang in seinem Prinzip zu begreifen: die Staaten miissen vom trennenden
Standpunkt des Rechts zum Standpunkt der ,ergdnzenden Gesellschaft* voran-
schreiten. Solche Biinde sind nur unter zivilisierten Staaten méglich; je mehr die
Bildung voranschreitet, desto unaufhaltsamer entwickeln sie sich. Das geht von
Handelsvertragen Uber Staatenblindnisse und Bundesstaaten bis zum kinftigen
Weltstaatenbund der Humanitét, der nur mit Waffen der Aufklarung kdmpft. Auf
der Stufe des Rechts gilt unbedingte Nichteinmischung, auf der Stufe des Wohl-
wollens folgt die Notwendigkeit, der Humanitdt Geltung zu verschaffen. Fichte
denkt an die ,kosmopolitischen Vertrage“ gegen Seerduberei und Sklavenhandel,
flr christliche Missionen, Schutz des literarischen Eigentums und des Weltver-
kehrs. ,Universalstaat® und ,Weltstaatenbund® lassen sich nur verstehen als Uni-
versalisierung der gleichen Grundsatze hoher Gesittung, nicht als ein wirklich
organisierter, vertragsmaRiger politischer Bund. Entscheidend ist, ,dass alle Staa-
ten dazu sich bekennen, in ihrem letzten Ziele nur um der Menschengemein-
schaft willen da zu sein.”

5.4.1.5 Moritz Lazarus

1827-1903 (hebréaischer Vorname: Moses). Professor in Bern (zuletzt mit einem
ordentlichen Lehrstuhl fiir Vélkerpsychologie), Dozent an der Kriegsakademie in
Berlin, Honorarprofessor an der Universitat Berlin. 1860 Mitgriinder der Zeitschrift
flir Vélkerpsychologie und Sprachwissenschaft. Einer der fihrenden Sprecher
des Reformjudentums und einer der flhrenden Kémpfer gegen den Antisemitis-
mus der 1880er Jahre. Zur Biographie: Ingrid Belke, Moritz Lazarus und Hey-
mann Steinthal : die Begriinder der Vélkerpsychologie in ihren Briefen, Bd. 1
(1971) S. XIV-LXXX. Vgl. auRerdem Alfred Leicht, Lazarus, der Begriinder der
V6lkerpsychologie. — Leipzig 1904 (Leichts Lazarus-Biographie kam nicht zustan-
de, dieses Bichlein enthalt aber wichtige Texte aus Lazarus® NachlaB).

Lazarus ist bekannt geworden als Begriinder der Vélkerpsychologie als Wissen-
schaft vom Volksgeist; er ist bekannt geblieben, wenn auch immer gleich hinzu-
geflgt wird, daf’ es sich um eine (inzwischen bereits mehrfach) gescheiterte Wis-
senschaft handelt. Die Begriindung dieser Wissenschaft und ihr Scheitern kann
man nur verstehen, wenn man die Projekte des jingeren und des alteren Lazarus
beachtet. Er begann mit einem dreifaltigen Programm: V&lkerrechtstheorie,

739

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Humanitatsgesellschaft und Vélkerpsychologie. Seine erste Schrift war eine poli-
tische Kampfschrift fir den preuRRischen Anspruch auf politische Fihrung in
Deutschland, begriindet mit den historischen Leistungen fur Protestantismus,
Aufkldrung und idealistische Philosophie. Hier interessiert nicht diese linkshegelia-
nische Variante der Hohenzollernlegende, sondern die Vélkerrechtstheorie im 2.
Teil der Broschire: Das friiheste Prinzip des Staates war bloRe Macht, das wider-
spricht der sittlichen Natur des Menschen. Vertrdge werden durch Macht erhal-
ten, aber innerhalb der Staaten fihrt das zu Revolutionen und im Vélkerrecht zu
Kriegen. Das Vélkerrecht muf® in der Natur der Menschheit gegriindet sein (wie
das Staatsrecht in der Natur des Menschen). Vertrdge gelten im Namen des
Rechts, nicht im Namen der Willkiir. Das Vélkerrecht, das nach Hegel auf Sitte
beruht (,die dumpfe und unbewufRte Macht der Sitten), ist wie alles Recht auf
Sittlichkeit angewiesen, auf das sittliche Rechtsgefiihl oder die sittliche Gesin-
nung der Nationen selbst (,die lichtvolle, alles bewegende Kraft der Sittlichkeit").
Statt an Hegel mu® man sich an Kant halten, der ewige Frieden ist eine zwar
unausfiihrbare Idee, aber eine kontinuierliche Anndherung ist méglich. Mit Kos-
mopolitismus, der kein Interesse fir die Geschichte der Vélker und Sitten hat,
habe das nichts zu tun. Hegel fallt aber in den umgekehrten Fehler zu groRer
Hingabe an die Geschichte. Gemeint ist Hegels Rechtsphilosophie, Hegels Philo-
sophie der Weltgeschichte wird dagegen gelobt als Befreiung des Geistes im
Fortschreiten der Geschichte: Hegel erkannte die Bedeutung des Selbstbewuf3t-
seins eines besonderen Volkes fiir den Fortschritt der Geschichte. Gegen Hegels
Heraushebung eines Volkes protestiert Lazarus: die anderen Vélker sind nicht
miBig. Schon gar nicht darf es Herrschaft eines Volkes sein. Fir die altere Geschich-
te kann eine solche Herrschaft anerkannt werden, aber gewif3 nicht fur die neue-
re, ,in welcher wir immer mehrere Staaten im Gleichgewicht sowohl der Kultur als
der Macht sich gegeneinander verhaltend antreffen.“ Der héchste Zweck des
Staates ist nicht nur Freiheit, sondern auch eine Verbindung der Freien zu stiften.
International entspricht dem ,die sittlich organisierte Menschheit.“ Die Idee der
Menschheit kann sich nicht in einem Volk ausdriicken, so wenig wie die National-
idee eines Volkes in einem einzigen Menschen. Da es Uber den Staaten keinen
Richter gibt, hat man das Vélkerrecht fiir eine lllusion gehalten. Aber es gibt einen
Zwang: den Krieg. Eine Exekution ohne Prozef} kann genauso gut Recht wie
Unrecht sein. Es kommt deshalb auf den sittlichen Charakter der einzelnen Natio-
nen an. Damit ist die Entfaltung des sittlichen Lebens in Staat, Religion, Kunst,
Wissenschaft und Industrie gemeint. Das alles zusammen ist Nationalitdt. Die
Nationalitdt eines jeden Volkes mufl® gewahrt und geschiutzt werden. Dieser
Schutz ist vereinbar mit einer hegemonialen Rangordnung der Staaten, die auf
Vertrauen beruht, konkret gemeint ist die preuflische Hegemonie in Deutschland,
einer Nation mit vielen Staaten (Die sittliche Berechtigung Preu8ens in Deutsch-
land. — Berlin 1850). Auf diesen eher unscheinbaren Text hat spéater Lazarus’
Mitstreiter Heymann Steinthal die ganze Vélkerpsychologie zurickgefihrt; das
wurde haufig wiederholt, aber nie bemerkt, um wie viel deutlicher es ein volker-
rechtlicher Text ist. Der weltgeschichtliche Fortschritt beruht auf der gegenseiti-
gen Anerkennung der Entwicklung des Nationalgeistes der Vdélker. Die VéI-
kerpsychologie sollte eine Friedenslehre sein. Vgl. auch ein unveréffentlichtes
Pladoyer 1851 fir einen internationalistischen Nationalismus: Allgemeine Huma-
nitat umfalt auch die Liebe zu Familie, Gemeinde, Nation und Staat, ohne diese

740

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

engeren Gemeinschaften gibt es keine allgemeine Menschenliebe. Der eng
nationale Staat ist mit dem Altertum untergegangen; griechisch-rémische Philo-
sophie und das religiése Leben der Juden haben eine neue Stufe der Humanitat
vorbereitet, Jesus ist ein Wendepunkt der Humanitat (Entwurf zur Griindung einer
Humanitétsgesellschaft ohne Grenzen des Staates, der Nation und der Religion,
Referat des jetzt verlorenen Manuskriptes bei Leicht a.a.0. S. 12-17).

Der Ausgangspunkt der Volkerpsychologie war die wissenschaftliche Herausfor-
derung, den Volksgeist, ,jenes geheimnisvolle Ding“, zu verstehen. ,Volksgeist®
hatte bedeutet: &ffentliche Meinung im Sinne eines nationalen Diskurses; den in
Sitte, Recht und Institutionen verkérperte Geist (Hegels Ubertragung von Mon-
tesquieus esprit de lois); und Kulturerscheinungen wie Sprache, Recht, Mythen
und Volksliteratur, die nicht individuellen Schopfern zugeordnete werden kénnen
(dafir standen Wilhelm von Humboldt, Friedrich Carl von Savigny oder Jacob
Grimm). Lazarus forderte eine Wissenschaft davon, wie dieser Volksgeist
zustande kommt und sich verandert. Daflr griff er auf Herbarts Anregungen zu
einer Sozialpsychologie zurlick. Bei Herbart gibt es keine Andeutungen, daf} die
Sozialpsychologie eine Vélkerpsychologie sein muR3 und auch Lazarus und
Steinthal sehen in der Einleitung zu ihrer Zeitschrift fiir Vélkerpsychologie und
Sprachwissenschaft 1860 die Grundlage, dal} das Volk die wichtigste menschli-
che Gemeinschaft sei, zundchst nur als hypothetisch an. Dort wird bereits ange-
deutet, dall es auch eine Psychologie transnationaler Beziehungen geben mis-
se. Die folgenden Programmschriften haben schnell den Primat des Volksgeistes
aufgegeben, die Volkerpsychologie sieht eher nach einer Gruppensoziologie aus
(oder laut Christina Schneider gar nach einer Theorie des Vereinswesens). Laza-
rus Thema ist die Auflésung des Volksgeistes durch die korrespondierenden Pro-
zesse der Arbeitsteilung und der Innerlichkeit. Statt von ,Volksgeist* spricht Laza-
rus deshalb allgemeiner von ,Gesamtgeist‘, am Ende wird ,objektiver Geist* der
von Lazarus und Steinthal bevorzugte Begriff. Die Grundidee bleibt dieselbe: Der
objektive Geist ist élter als die Individuen, ist aber zu seiner Fortentwicklung auf
die Individuen angewiesen. Diese Programmschriften sind geschrieben gegen
alle Versuche, aus einem naturalistischen Begriff des Volkes einen statischen
Volksgeist abzuleiten. Eine reine Ethnologie, die Rassengeschichte der Vélker-
wanderungen und Vélkermischungen, wird abgelehnt. Die objektiven Bestim-
mungen eines Volkes durch Abstammung, Sprache, Religion usw. sind ein unge-
nauer Fihrer, der Geist vermischt Gruppen und ,ahnlicht” sie einander an: ,ein
Volk ist eine Menge von Menschen, welche sich fur ein Volk ansehen, zu einem
Volk rechnen” (Lazarus/Steinthal, Einleitende Gedanken (ber Vélkerpsychologie
(1860), bei Eckardt a.a.0. S. 160). In seiner nachsten Programmeschrift hat Laza-
rus die Rolle der politischen Geschichte fur die Volksbildung betont: Jedes Volk
definiert sich selbst. Jedes Volk ist rein geistig: ,Sie sind nicht ein Volk, sie schaf-
fen es nur unaufhérlich. Das Volk ist das erste Erzeugnis des Volksgeistes.
Strenggenommen gibt es keinen allgemeinen Volksbegriff: jedes Volk hat sich
nach seinem eigenen Begriff eines Volkes geschaffen (Ueber das Verhéltni3 des
Einzelnen zur Gesammtheit (1862), bei Kéhnke a.a.O. S. 83-97). Lazarus war im
19. Jahrhundert einer der ersten entschiedenen Theoretiker der Willensnation.
Das verdankte der deutsche Nationalliberale (auRer Anregungen W. von Hum-
boldts) zun&chst dem schweizerischen Umfeld, in dem er in den 1860er Jahren

741

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

seine ldeen entwickelte. Die Theorie der Willensnation ermdglichte ihm spater,
eine Rolle fiir die Juden im deutschen Staat zu definieren. In seiner Rede 1879
gegen Treitschkes Antisemitismus kann er sich auf Selbstzitate aus seinen Pro-
grammeschriften der 1860er Jahren beschranken. Neu ist nur, dafd er nach dem
Deutsch-Franzdsischen Krieg die Rolle der Opfer des Krieges und der Tugenden
des Krieges fir die Bildung einer Nation betont. Aber er erinnert auch an die Zeit
vor 1866: gerade die Deutschen wissen, daR ein Volk geistig zusammengehalten
wird (Was hei3t national?. — Berlin 1880, Neudruck in: Treu und Frei : gesammel-
te Reden und Vortrége iber Juden und Judenthum. — Leipzig 1887. — S. 53-113,
es gab 1925 einen Neudruck des Vortrags, zuletzt noch einmal in: Der ,Berliner
Antisemitismusstreit® 1879-1881 : kommentierte Quellenedition / bearb. von Kar-
sten Krieger. — Miinchen 2004. — Bd. |, 37-89). Lazarus' Frage von 1879 ,Was
heilt national?* kénnte eine Quelle fir Ernest Renans Frage von 1882 ,Was ist
eine Nation?“ gewesen sein (auch wenn Renans Weg zur Willensnation nicht erst
1879 begann). Ein Unterschied ist gewil3 Renans Uberlegene Rhetorik und Kon-
zentration auf das Thema. Ein anderer aber auch, dal® Renan sofort als Protago-
nist einer franzdsischen Nationaltheorie akzeptiert wurde, wahrend in Deutsch-
land der Jude Lazarus nie Protagonist einer deutschen Nationaltheorie werden
konnte.
Einen Uberblick Uber Lazarus* Programme der Vélkerpsychologie von 1851
bis 1865 gibt der Sammelband: Grundziige der Vélkerpsychologie und Kul-
turwissenschaft | hrsg. von Klaus Christian Kéhnke. — Hamburg 2003 (am
wichtigsten: Uber Begriff und die Méglichkeit einer Vélkerpsychologie 1851,
die urspriingliche, noch unentwickelte Anregung; Uber das Verhéltnis des
Einzelnen zur Gesammtheit 1862; Einige synthetische Gedanken zur Vél-
kerpsychologie 1865, die abschlieRende Theorie des objektiven Geistes). Der
einfluBreichste Text in der Rezeption der Vdélkerpsychologie, Lazarus‘ und
Steinthals gemeinsame Einleitung in den 1. Band der Zeitschrift fur Vol-
kerpsychologie und Sprachwissenschaft 1860 (Einleitende Gedanken (iber
Viélkerpsychologie) ist zuletzt abgedruckt in: Vélkerpsychologie — Versuch
einer Neuentdeckung / hrsg. von Georg Eckardt. — Weinheim 1997. — S. 125-
202. Die Literatur Uber die Volkerpsychologie ist fast durchweg davon behin-
dert, dall man denkt, Lazarus setze der Abstammungsnation einen Begriff der
Kulturnation entgegen (Sprache gegen Rasse). Khnke hat gesehen, daR der
Weg von der Kulturnation zur Willensnation geht; das hat ihn jedoch dazu ver-
leitet, Lazarus nur noch als Begriinder einer allgemeinen Kulturwissenschaft
zu wirdigen und zu Ubersehen, wie sehr im 19. Jahrhundert der Volksgeist im
Zentrum einer solchen Kulturwissenschaft bleiben mufite. DaR die Volkerpsy-
chologie keine Psychologie — herbartianisch oder sonst wie — war, wuldten die
Zeitgenossen schnell. Die Herbartianer wollten mit dieser neuen Wissenschaft
nichts zu tun haben. Aber sie haben an der falschen Stelle nachgeschlagen,
in Herbarts Psychologie, statt in dessen Ethik der gesellschaftlichen und
transnationalen Kommunikation. Zur Vélkerpsychologie vgl. Julius Franken-
berger, Objektiver Geist und Vélkerpsychologie : eine Studie zum Verstdndnis
alter V6lkerpsychologie, in: Zeitschrift fur Philosophie und philosophische Kri-
tik 154 (1914) 68-83, 151-168; Christina Maria Schneider, Wilhelm Wundts
Viélkerpsychologie. — Bonn 1990. — S. 18-47; dazu die Einleitungen der Sam-
melbande von Eckardt und Kéhnke.

742

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zum Verhaltnis Lazarus/Renan vgl. A. Leicht, Lazarus der Begriinder a.a.O.
S. 19f., bzw. Moritz Lazarus‘ Lebenserinnerungen / bearbeitet von Nahida La-
zarus und Alfred Leicht. — Berlin 1906. — S. 261-263 (Lazarus begrif3te, dafl
seine Lehre durch Renan verbreitet wurde).

Die Vélkerpsychologie und die Zeitschrift fiir Vélkerpsychologie und Sprachwis-
senschaft sind durchaus auf groRes Interesse gestol’en, aber es kam nie zur
Bildung einer akademischen Disziplin Vélkerpsychologie. Griinde waren gewil}
das Judentum der Griinder, die ihnen nur Positionen in der Universitatshierarchie
gaben, die eine Institutionalisierung eines neuen Faches verhinderten (nur in
Bern hatte Lazarus einen Lehrstuhl fir Volkerpsychologie erhalten), dall Lazarus
eher als Publizist wahrgenommen wurde, vor allem aber die zunehmende Spal-
tung der Philologie in Geisteswissenschaften und Volkskunde: Die historischen
Geisteswissenschaften wollten individuelle Leistungen erforschen und sich nicht
auf eine Wissenschaft beziehen, die kollektive Entwicklungen erforscht; die
Volkskunde hatte dagegen ausschlie3lich Interesse an vormodernen, vorindivi-
duellen Entwicklungen und deren Uberresten in der Gegenwart. Sein Schiler
Georg Simmel Gbernahm den Begriff des objektiven Geistes, kappt aber alle
Beziehungen zur Volksgeist-Tradition. Am Ende konnte ,Vd&lkerpsychologie® ein
Wort flir Nationalcharakter werden, ein immer nur essayistisches Genre, in dem
~Charakter” statisch war und zunehmend ,Rasse* eine der Erklarungen wurde;
beides hatte Lazarus beenden wollen. Siehe unten zu Wilhelms Wundts Versuch,
Volkerpsychologie neu zu begriinden (in Abschnitt 5.4.3.6).
Zur Rezeption der urspringlichen Vélkerpsychologie vgl. Céline Trautmann-
Waller, Aux origines d‘une science allemande de la culture : linguistique et
psychologie des peuples chez Heymann Steinthal. — Paris 2006. — S. 263-
296; Egbert Klautke, Vélkerpsychologie in Germany, 1851-1955. — New York
2013. = S. 27-44. Vgl. auch Kéhnke a.a.0. S. XI-XV: Lazarus‘ Kulturlehre fand
mit Wilhelm Dilthey, Georg Simmel und Hans Freyer durchaus gewichtige
Nachfolger, die sich aber lieber auf Hegel beriefen, bei dem es diesen Kultur-
begriff gar nicht gab.

In den Programmschriften zur V&lkerpsychologie kam Lazarus nicht auf seine
humangesellschaftliche Zielsetzung von 1851 zuriick. Dieses Thema nahm er
erst in seiner Ethik des Judentums wieder auf. Die Ethik begann als ein interna-
tionales Projekt des Reformjudentums, das Lazarus alleine fortfihrte: Gegen den
europaischen Antisemitismus der 1880er Jahre sollte der Beitrag des Judentums
zur europdischen Moral dokumentiert werden (der erste Band erschien 1898, der
zweite Band 1911 wurde nach hinterlassenen Notizen zusammengestellt). Es
sollte eine systematische Darstellung sein, aber aufgrund historischer jldischer
Quellen (Lazarus’ friiheste Ausbildung war Talmudgelehrsamkeit). In einer hefti-
gen Polemik nannte Hermann Cohen, der es als Talmudgelehrter und Kant-
Kenner wissen mufte, diese Ethik ein Kant-Plagiat. Klarer ist aber die Anknlpfung
an Herbart: Ethik ist Sozialethik und ihr Ziel ist die Uberwindung des Streites. Laza-
rus will zeigen, daBd die judische Ethik schon seit dem Altertum universell ist, fiir
sie ist keiner ein Fremder; die national-partikularistischen Strdmungen der judi-
schen Tradition mu® er marginalisieren (Die Ethik des Judentums, | (1898)
§§140ff.). Lazarus deutet Heiligung als Vereinigung und protestiert gegen das

743

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lob des Krieges: Der Krieg kann in der Tat die Einzelnen verbinden, aber die
Vélker trennt er. Vom Standpunkt eines Volkes gesehen steht der Krieg hoch,
vom Standpunkt der Vélkervielfalt oder der Menschheit sehr tief (ebd. § 281). Das
Ideal des Geistes und der Ethik ist der Friede. In der Theorie bedeutet Friede ,die
Erhaltung, Fo6rderung, Starkung, Ausbildung relativer Vollkommenheit im
Schwachen.” Der Frieden ist die Gesinnung, die allem Verkehr zugrunde liegt.
Erst der Frieden mit allen Menschen ist der wahre Frieden (Die Ethik des Juden-
tums 1l (1911) § 383). Wie alle deutschen Ethiker des 19. Jahrhunderts rechtfer-
tigt Lazarus den Verteidigungskrieg (er zitiert die judische Tradition des Pflicht-
krieges und erlautert sie als Krieg furs Vaterland). Auch die im 19. Jahrhundert
Ubliche Ablehnung der egoistischen AbschlieBung vom Vélkerverkehr kann er in
der judischen Tradition finden (ebd. § 507-508). In seinem SchluRabschnitt Gber
Menschheit und messianische Hoffnung fallt er zusammen: wie der einzelne
Mensch und das Volk muf® die Menschheit ethisch eine Einheit werden. Der land-
laufige Patriotismus beruht auf Gegensatz, Widerstreit und Konkurrenz zwischen
den Volkern. Die messianische Friedensidee lehrt dagegen, dall die Vélker
miteinander wirken sollen, wie die Gemeinden und Regionen innerhalb eines
Staates. ,Wahrhaft patriotisch sein heildt: den eigenen Staat zum wirksamen
Glied in der Gesamtheit der Menschheit erheben.” Das kann erst in einer Zukunft
erwartet werden, in der Recht und Liebe ,nicht bloR3 leerer Hauch und Rauch
bleiben, sondern fihrende Kraft in den Herzen sein werden!” (ebd. § 513). Laza-
rus hat hier seine friihe Forderung, die Vélkerbeziehungen auf Moral zu griinden,
ausgefuhrt. Aber in einem neuen Idealismus, der ihn véllig von seinem Meister
Herbart unterscheidet und noch mehr von seinen deutschen Kollegen im spaten
19. Jahrhundert. Als Widerspruch gegen die Entwicklung der Philosophie in
Deutschland ist es begreiflich, aber statt einer Wissenschaft der Vélkerpsycholo-
gie ist nur ein neuidealistisches, humanistisches Bekenntnis geblieben (siehe
auch unten zu Steinthals Ethik 1884 in Abschnitt 5.4.3.5). Hermann Cohen, ein
ehemaliger Schiiler von Lazarus und Steinthal, wollte in seiner Rezension 1899
von der vélkerpsychologischen Konstruktion eines Gesamtgeistes des Judentums
nichts mehr wissen und als Neukantianer von keiner Religion eine systematische
Ethik annehmen: Religionen geben nur eine unsystematische Sittenlehre, kein
wissenschaftliches Prinzip (Das Problem der jidischen Sittenlehre, in: Monats-
schrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 43 (1899) 385-400, auch
in: H. Cohen, Jiidische Schriften Il (1924) 1-35). Vgl. zur Ethik: David Baumgardt,
The Ethics of Lazarus and Steinthal, in: Yearbook of the Leo Baeck Institute 2
(1957) 205-217; Ingrid Belke a.a.0. S. LXXII-LXXX.

5.4.1.6 Karl Christian Planck

1819-1880, Repetent am Tubinger Stift. Privatdozent der Philosophie in Tibin-
gen. Lehrer am Gymnasium in Ulm und am Evangelischen Seminar Blaubeuren,
Leiter des Evangelischen Seminars Maulbronn. Zur Biographie: Mathilde Planck,
Karl Christian Planck : Leben und Werk. — Stuttgart 1950.

Planck, einer der wenigen deutschen Autoren des 19. Jahrhunderts, an die sich
die Traditionspflege der Friedensbewegung erinnert, war ein Theologe und Philo-

744

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

soph, der keinen Lehrstuhl erhielt, am Anfang seiner Laufbahn vielleicht wegen
der Opposition der Pietisten, am Ende aber, weil seine Naturphilosophie als
Relikt einer friheren Zeit angesehen wurde. Von seinem ersten gréReren Werk
Die Weltalter (1850/51) bis zu seinem letzten Werk Testament eines Deutschen
(nach 1870 geschrieben, 1881 posthum verdffentlicht) hat Planck immer wieder,
mit gewissen Varianten, dieselbe Philosophie dargestellt, in der Naturphiloso-
phie und Rechtsphilosophie eine Einheit bilden. In den 1840er Jahren war er
einer der ersten deutschen Philosophen, die einen idealistischen Ausgangs-
punkt der Philosophie ablehnten, aber in den 1870er Jahren einer der letzten,
die an der anti-mechanistischen Naturphilosophie des frihen 19. Jahrhun-
derts festhielten. Er besteht auf dem Anfang der Philosophie bei der in der
Anschauung gegebenen Wirklichkeit, aber konstruiert diese Wirklichkeit aus
Kréaften, die zugleich zu abstrakt und zu konkret sind. Aus Licht und Warme
einerseits und Schwerkraft andererseits entsteht eine vollstdndige Kosmogo-
nie/Geologie/Biologie/Anthropologie (es klingt zuweilen wie eine goetheanische
Natur in ein System gebracht). Warum Planck so hartnackig an dieser Naturphi-
losophie festhielt, kann nur aus einem Primat der praktischen Philosophie erklart
werden: Die Natur wird moralisiert, alle Vorgénge der unvermittelten Vereinzelung
werden als ,selbstische Besonderung® verdachtig, Licht und Warme werden dage-
gen zu Kréften, die Welt und Erde zur Heimat des Menschen machen kdnnen.
Die durch menschliche Sittlichkeit erneuerte Natur hat ihr Ziel in Gott, nicht ihren
Ursprung. Die Natur ist der Ausgangspunkt der Entwicklung des Menschen aber
auch Modell des menschlichen Verhaltens: Partikularitdt und Einheit sind bedenk-
liche Grenzformen, die Natur vermeidet sie und Menschen sollen sie vermeiden.
Der zweite Band von Die Weltalter, der den Titel des Werkes erst verstandlich
macht, und der entsprechende zweite Teil von Testament eines Deutschen sind
eine Geschichtsphilosophie, die tberwiegend Religionsphilosophie ist. Die Mensch-
heit hat sich in ihrer Geschichte von der Natur entfremdet und wurde als Ganzes
und in den Beziehungen zwischen den Menschen selbstisch partikular. Dieser
Egoismus des bloRR Praktischen muf aufgehoben werden. Jesus Christus steht
auch bei Planck im Zentrum der Geschichte: das Evangelium der Liebe und des
allgemein Menschlichen kann nicht Uberboten werden, ist aber behindert von
seiner Form einer Jenseitsreligion. Auf das Reich des Vaters und des Sohnes,
die beim bloRen Sollen bleiben, mufl das Reich des Geistes folgen, das von
Menschen gemacht wird. Die Erneuerung der Welt durch eine Religion der Dies-
seitigkeit wird, in Analogie zur urchristlichen Gemeinde, von einem kleinen Kreis
kommen. Nur auf christlicher Basis la(3t sich ein allgemein rechtliches Bewuf3tsein
grinden. Weil das Christentum aber blof} sittlich ist, ohne eigenen Begriff des
Rechts, wurde der falsche, auf Raub beruhende Eigentumsbegriff zum Recht erklart.
Das Christentum mufl zum wahrhaftigen Leben in der Gemeinschaft werden, eine
Anweisung, die Planck mit theologischen Ethikern seiner Zeit wie Richard Rothe
teilt (vgl. dazu auler den beiden Hauptwerken auch: Das Christentum und die
Rechtsfragen der Gegenwart, in: Theologische Jahrbicher 11 (1852) 469-534).

Die neue Rechtsordnung hat drei Stufen: eine Neuordnung der gesellschaftlichen
Beziehungen, eine darauf beruhende Neuordnung des Staates, und eine auf bei-
den beruhende Neuordnung der internationalen Beziehungen. Planck geht davon
aus, daB} jeder Mensch von Geburt her ein Anrecht auf Unterhalt hat auf Grund

745

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eines Anrechts auf einen Anteil am Boden. In einer arbeitsteiligen Gesellschaft
steht ihm als Kompensation ein Recht auf (und eine Pflicht zur) Berufsaustibung
zu. Dieses Recht wird ergénzt durch ein Anrecht auf Austausch in der arbeitsteili-
gen Gesellschaft (auch mit der damit verbundenen Pflicht). Keine birgerliche
Beschéftigung kann bloRer Privaterwerb sein, reiner Privatbesitz ist von falscher
Unbedingtheit und Partikularitat. Philosophiegeschichtlich erinnert die Konstruktion
an J. G. Fichte, in einem zeitgendssischen Kontext an die Forderung nach einem
Recht auf Arbeit im franzdsischen Sozialismus, in der deutschen sozialpolitischen
Tradition ist es eine Forderung nach Berufsverbdnden statt unregulierter
Konkurrenz. Ein prominenter liberaler Kritiker hat es als ,schwabischen
Sozialismus® verspottet (Robert von Mohl (anonym) in: Allgemeine Zeitung
16. 4. 1852, S. 1705-1706). Verbunden wird dieses Berufsrecht mit Mif3¢trau-
en gegen Parlamentarismus nach franzésischem oder englischem Muster.
Plancks Staat soll auf zwei Saulen beruhen: einer Wahimonarchie, die fir
die Wahrung des Berufsgesetzes zustéandig ist (monarchisch heif3t, nicht
von den Interessen von Wahlern abhangig), und einer Volksvertretung, die
Grundbesitzer und Berufsgruppen vertritt. In einigen Versionen seiner Theo-
rie betont er Selbstverwaltung und Berufsordnung so stark, dal man an die
korporatistischen/syndikalistischen/gildensozialistischen Staatstheorien des frihen
20. Jahrhunderts denken muf. Vgl. Die Weltalter, Bd. | (1851) S. 366-446;
Testament eines Deutschen (1881) S. 436-442. 578-688. AuRRerdem: Katechis-
mus des Rechts, oder Grundziige einer Neubildung der Gesellschaft und des
Staates. — Tubingen 1852 (die vollstédndigste monographische Behandlung);
Ueber die wahre positive Bedeutung des Rechtsbegriffs, in: Allgemeine Monats-
schrift fir Wissenschaft und Literatur (1852) 907-927 (Kurzversion der Monogra-
phie); Der bureaukratische Staat nach seinem Ausgangspunkt und Ziel, in:
Deutsche Vierteljahrsschrift 1857, 107-147; Sechs Vortrdge (iber die rechtlich-
blirgerlichen Tugenden der deutschen Nation (1866), in: K. Chr. Planck, Deutsche
Zukunft : ausgewabhilte politische Schriften. — Miinchen 1922. — S. 6-180.

Zu Plancks neuer Rechtsordnung gehért eine internationale Ordnung. Plancks
Geschichte der ,selbstischen Partikularitat” ist auch eine Geschichte der Ent-
stehung der modernen Nationen: diese beruhen auf dem falschen Eigentumsbe-
griff, der wiederum auf Raub beruht. Die Berufsordnung muf} auch international
gelten. Die bisherige Partikularitat der Staaten ist ein Zustand des Krieges, selbst
wenn der nicht aktuell erklart ist. Der ewige Frieden, sagt Planck 1850, kann nicht
,der flache ldealismus des blol} formellen Rechtsbegriffes* sein. Man kann
Plancks Berufsgesetz in seinen nationalen und internationalen Folgen als eine
Antwort auf Hegel Bellizismus des Zeitalters der burgerlichen Gesellschaft lesen:
Hegels Bellizismus ist in dem gegenwartigen Zustand ,gewil wahr”, aber bei
Hegel ist der Krieg nur eine unwahre Aufhebung eines unwahren Zustandes. Was
aber bei Hegel immerhin ein Fortschritt in der Analyse der Realitat war, muf} bei
Planck Erwartung einer ganz anderen Zukunft werden (fur die er 1850 auller
einer neuen Reformation allenfalls die Eisenbahnen auffiihren kann). Ohne die
neue Berufsordnung, sagt er 1852, waren eine internationale Ordnung und Abriistung
eine Torheit. Was mit dem jeweils herrschenden Rechtszustand zusammenhéngt,
kann man nicht bekédmpfen. Uber Friedenskongresse kann man nur die Achseln
zucken. Bis es die neue innere Ordnung gibt, sind Kriege selbstverstandlich. Erb-

746

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

firsten und Militér/Krieg gehdren unlésbar zusammen. Da zitiert er noch einmal
Hegel, versichert aber, gerade die Gegenwart ,hat sich in einer noch unfertigen
Weise in den dauernden Frieden hinein gelebt.” Weil der Konkurrenzkapitalismus
an die falsche Eigentumsordnung gebunden ist, kann der gesicherte, allgemeine
Frieden nicht ohne eine neue Ordnung kommen. In dieser stellen die Volker
einander Uberschissigen Boden fiir Kolonien zur Verfligung. Auch die Verkehrs-
pflicht zum Austausch von Gutern gilt international; kein Staat darf sich der Neu-
ordnung entziehen. Als Huter ,des naturlichen, rein an sich glltigen Rechtsgeset-
zes" bendtigt Planck eine ,universelle Rechtsgewalt”; diese achtet darauf, daR
kein Staat sich diesem Gesetz und dem gebotenen Verkehr entzieht, bestatigt die
gewahlten Regenten der Staaten und kontrolliert die Einhaltung des naturrechtli-
chen Berufsgesetzes in der positiven Gesetzgebung der Staaten und in den posi-
tiven Vertrdgen zwischen den Staaten. Es soll ein Erbmonarch sein, nur dieser
kann vom EinfluR der zu kontrollierenden Staaten frei sein. Dieser Erbkaiser ist
nur fur Fragen der Normen zusténdig, fur Fragen der ZweckmaRigkeit und der
partikularen Interessen gibt es eine Ratsversammlung der Staatenoberhaupter.
Obwohl Planck immer von einer internationalen Rechtsgewalt spricht, macht er
am Ende klar, daR es beim Amt des Erbkaisers um eine Autoritéat geht, die geisti-
ger Natur ist und nur auf allgemeiner Anerkennung beruht (Testament S. 674).
Bereits 1852 hatte Robert von Mohl Gber den Widerspruch von Aufgabenfulle und
Mangel an exekutiven Institutionen gespottet, diese ,Natirliche Rechtsgewalt"
solle besser ,Se. Allwissenheit Allmacht der Vizegott® heilen (a.a.0. S. 1705).
Aber das spate 19. und das friihe 20. Jahrhundert hatten durchaus vom Begriff
der ,Souveranitdt des Rechts” aus verstehen kdnnen, worauf Planck hinauswill.
Planck ist sich klar, dal} die Forderung nach einer internationalen Gewalt der
ganzen Entwicklung der Neuzeit widerspricht, die zu ungeregelter Freiheit gegan-
gen ist. Uber den Ubergang zu dieser neuen Ordnung erfahren wir fast nichts.
Planck geht davon aus, dal es einige Zeit lang Konflikte zwischen dem Erbkaiser
und den Staaten geben wird, aber immer seltener, je mehr Staaten die neuen
Regelungen Ubernehmen. Wir erfahren aber nichts Uber Konfliktregelung in die-
ser wachsenden internationalen Ordnung. Planck gibt keine Hinweise auf Quellen
seiner Lehre. Am ehesten erinnert sie an Dantes Weltherrscher, der reich an
normativer Kraft, aber arm an Regierungsgewalt ist (siehe Bd. I, 215-221). Zeit-
lich naher liegen: Friedrich Schlegel, der den positiven Frieden in der Tradition
des deutschen Kaisertums suchte (siehe Bd. I, 581-584), oder Karl Christian
Krause, der das universelle Weltrecht auf einen Bund mit der Natur und auf einen
monarchischen und hegemonialen Staat griindete (siehe Bd. |, 594-600). Man
sollte auch die eigene Tubinger Tradition denken: Johannes Baptista Fallati, der
die Hegelsche Staatstheorie durch eine monarchische internationale Ordnung
ergadnzen wollte (Planck gehérte zu Fallatis Freundeskreis und folgt ihm in der
hegelianischen Begrindung, warum Staat und universelle Rechtsautoritdt monar-
chisch gedacht werden missen), oder Jakob Friedrich Reiff, der ahnlich den
Widerspruch zwischen Hegels Rechtsstaat nach innen und Rechtlosigkeit nach
aullen kritisiert hatte (Planck hatte bei Reiff studiert).

Was im Rahmen der Rechtslehre wie ein abstrakter Schlul aus der Universalitat

des Rechts aussieht, wird von Planck selber immer sofort als ein deutscher Beruf
prasentiert. Die anderen Nationen sind nicht fahig, Sitz der universellen Rechts-

747

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

autoritat zu sein, weil sie einen eigenen nationalistischen Staat ausgebildet haben
und damit in ,selbstischer Partikularitdt® leben. In Deutschland gab es diesen
abgesonderten Nationalstaat nie, es hatte bereits im Mittelalter mit dem Kaiser-
tum eine universalistische Institution, zwar nur ein Traum dieses Rechtszustan-
des, aber das einzige Vorbild, das es fiir eine internationale Ordnung je gab.
Deshalb denkt sich Planck einen deutschen Erbkaiser, aber mit einer Hegemonie
Deutschlands soll das nichts zu tun haben (Deutschland wird nur ein Staat wie
viele sein). Theoretisch ist es nicht die deutsche Nation, mit der die internationale
Ordnung beginnt (und schon gar nicht die germanische Rasse, wie Friedrich
Schéll a.a.0. 1919 meinte), sondern die Nation, die mit der neuen Berufsordnung
beginnt. Planck hat diese Lehre wahrend seiner gesamten Laufbahn als Autor
beibehalten, aber das Vorzeichen hat sich wahrend dieses Zeitraums vdéllig ver-
andert. Wahrend er 1850 noch davon ausgehen konnte, dal Deutschland ganz
anders als die anderen Nationen sei, mullte er seit der kleindeutschen Einheit
durch Preuf3en, das Ende dieser Sonderstellung erkennen. Die beiden Texte zum
Konflikt zwischen Siddeutschland und Norddeutschland von 1866 und 1868 zei-
gen ein Zwischenstadium. Planck ist auenpolitisch nicht naiv, er weil3, dal} hin-
ter dem preufBlischen Militarismus die Konfrontation mit dem Nationalstaat Frank-
reich steht und daR® Suddeutschland allein zwischen Habsburgerreich und Preu-
Ben, seine Selbstandigkeit nicht aus eigener Kraft bewahren kann, der preuf3i-
sche Schutz ist ,temporadr notwendig®. Der Text 1868 ist sogar eher ein Versuch,
in Stiddeutschland Verstandnis fir Preullen zu schaffen, ohne seinen schwabi-
schen Antinationalismus opfern zu mussen. Er kann nicht sagen, wie Einsichten
aus dem Bereich des aullenpolitischen Realismus mit der Forderung nach Ein-
richtung der Berufsordnung zusammengebracht werden kann. Mit der deutschen
Nationalstaatsbildung durch PreuRen lauft die Zeit fir eine neue Ordnung ab.
Das Testament eines Deutschen, seine Arbeit der 1870er Jahre, ist ein Produkt
dieser Krise: Er beruft sich weiter auf den historisches Sonderweg Deutsch-
lands, aber tatsachlich mifite diese Besonderheit erst wiederhergestellt wer-
den. Auch die anderen Vdlker spiren bereits, was fehlt, seitdem auch Deutsch-
land sich durch ,militérisch nationale Zusammenfassung“ als Nationalstaat kon-
stituiert hat (S. 679). Deshalb die Forderung nach einer neuen Religion, die bei
Planck nie gefehlt hatte, aber am Ende aufdringlicher wird als je zuvor (Testa-
ment a.a.0. S. 682-692 Uber ,die letzte Umgestaltung” und eine Art Schluf3ge-
bet). Vgl. zur internationalen Ordnung: Die Weltalter, Bd. | (1850) 388-392. 428-
446; Katechismus des Rechts (1852) S. 29-34, 121-131, 210-246 (die detaillier-
teste Darstellung der ,natlrlichen Rechtsgewalt” Gber den Staaten); Testament
eines Deutschen (1881) 657-688 (in dieser letzten und posthum am starksten
verbreiteten Fassung der Lehre sieht sie chaotischer aus als in friiheren Versio-
nen). Planck hat in einer Reihe von Aufsédtzen und Reden internationale Konflikte
und Krisen kommentiert, aber diese Stellungnahmen gehen kaum Uber erneute
Empfehlungen seiner Reorganisation von Staat und Gesellschaft hinaus: Ruf3-
land und die RuBenfurcht, in: Karl Heinrich Gaese, Materialien zu einer Karl-
Christian-Planck-Biographie. — Diss. Tubingen 1958. — S. 169-174 (Krimkrieg);
Sechs Vortrége (liber die rechtlich-biirgerlichen Tugenden der deutschen Nation
(1866), in: Deutsche Zukunft : ausgewéhlte politische Schriften. — Minchen
1922. — S. 66-180; Sdddeutschland und der deutsche Nationalstaat (1868),
ebd. S. 181-248; Rede nach der franzésischen Kriegserklarung im Juli 1870,

748

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ebd. S. 288-291; Manchestertum und deutscher Beruf, in: Zeitschrift flr die
gesamte Staatswissenschaft 31 (1875) 304-419 (Krieg-in-Sicht-Krise). In Die
Weltalter ist die Balkankrise seit 1875 einer der Hintergriinde (bei der Nieder-
schrift offenbar noch nicht zum Krieg geworden, aber er versichert uns, dafl} beim
gegenwartigen Nationalismus ein deutsch-russischer Krieg kommen muf). Planck
wurde zuweilen als Vertreter eines deutsch dominierten Mitteleuropa angesehen.
Daftr gibt es in der Tat Ankniipfungspunkte und man kann auch die bekannten
deutschen Tone von nichthistorischen Vélkern, die nicht voll zahlen, heraushéren,
aber er bemuht sich, sein Mitteleuropamodell darzustellen als Verséhnung eines
nicht-nationalistischen Deutschland mit Vdlkern, die sich zwischen Deutschland
und Ruflland nicht selbsténdig halten kénnen, aber ihr Nationalstreben gesichert
sehen wollen. In Katechismus (1852) geht es da noch um die Vélker des Habs-
burgerreiches, in Siddeutschland (1868) sieht er alle Volker des Balkans bis zur
turkischen Grenze vertraglich an das zu schaffende nicht-nationalistische GroR3-
deutschland gebunden, weil sie sonst von einem gewil} nationalistischen Ruf3land
bedroht waren (gegen ein nationalistisch geeintes Deutschland wirden diese
slidosteuropéischen Vélker ihre eigene Nationalitat jedoch ebenfalls verteidigen
missen). Die internationale Pflicht zu Verkehr und Austausch wird von Planck
von 1850 bis 1881 immer nur in einem Nord-Sid-Rahmen diskutiert. Es ist eine
globale Arbeitsteilung zwischen einem Norden, der von intelligenteren Berufen
dominiert wird, und einem agrarischen Stiden. Er stellt sich in tropischen Landern
einen Uberschuf® an Land und Ernten vor, der mit den tbervélkerten und klima-
tisch benachteiligten Lédndern des Nordens geteilt werden soll. Wie wir uns das
vorstellen sollen, wenn nicht imperialistisch, wird nicht mitgeteilt. Erst die neue
Weltrechtsordnung kann eine Legitimation dafir bringen, daf3 die auf niedrigerer
Kulturstufe stehenden Bevélkerungen von der vordringenden europaischen Kultur
gendtigt werden kdnnen, in den internationalen Verkehr und Austausch einzutre-
ten. Die Sklaverei wird durch die neue Ordnung beendet, aber die Afrikaner stehen
der Kindheit noch nahe und sind nur zur Bebauung des Bodens berufen, ihre
Arbeit wird die Basis fiir die hdhere européische Kultur sein (Katechismus S. 221-
228). 1866 und 1881 soll das Berufsgesetz bereits die Heranbildung der
schwarzen Rasse, die Neugestaltung des Orients und die Wiedergeburt der
stagnierenden muslimischen Vélker durch die Tétigkeit der Kulturvélker sichern
(Sechs Vortrdge S. 154-155; Testament S. 660-665).

Planck ist in den letzten Jahrzehnten selbst aus den historischen Darstellungen
der deutschen Philosophie verschwunden. Er hatte lange Anhanger, aber es war
eine Tradition, die auf seine Freunde, seine Kinder und seine Schiiler in Ulm und
Blaubeuren angewiesen war, nach dem lokalen Gedenken zu seinem 100. Todes-
tag gibt es keine Spuren dieser schwabischen Tradition mehr. Rekonstruktionen
seiner Naturphilosophie in der Planck-Literatur wurden immer zu idealistisch oder
zu materialistisch. Die meisten seiner Anhanger waren sowieso nur an der religio-
sen Botschaft und am Berufsgesetz interessiert, so wie diese zuletzt in Testament
eines Deutschen prasentiert worden waren (dieses Buch wurde die Hauptgrundlage
der Planck-Tradition, 1912 und 1925 wurde es neu aufgelegt, zuletzt gab es 1954
eine gekilrzte Fassung, in der die grundlegende Naturphilosophie vollstandig
fehlt). So wie das Testament selber Krisenliteratur war, so kommt auch die
Planck-Tradition v.a. aus den Krisen des deutschen Reiches in und nach den

749

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Weltkriegen. Die fihrenden Autoren dieser Tradition waren seine Tochter und
Biographin Mathilde Planck (1861-1955), eine bekannte Frauenrechtlerin und
Politikerin der Demokratischen Partei in Wirttemberg (Der Berufsstaat nach der
Rechtslehre Karl Chr. Plancks. — Jena 1918; Einleitung zur Ausgabe der politi-
scher Schriften Plancks u.d.T. Deutsche Zukunft. — Minchen 1922, — S. IX-XXXI;
Das unsichtbare Reich. — Stuttgart 1946) und sein Sohn Reinhold Planck (1866-
1936), ein bekannter liberaler und sozialer Geistlicher und gelegentlicher SPD-
Politiker (Vom Privatrecht zum Gemeinrecht : der Weg zur Selbsterneuerung des
deutschen Volkes. — Jena 1917; Der Rechtsbegriff Karl Chr. Plancks. — Neuhof
1922; vgl. auch Der Sieg des Deutschen : ein Wort an den deutschen Protestan-
tismus im Reformationsjahr 1917. — Minchen 1917, K. Chr. Planck wird hier nicht
erwdhnt, aber vorausgesetzt, die Agoraphobie der deutschen Tradition des posi-
tiven Friedens zeigt sich besonders in den Polemiken gegen England und Frank-
reich und gegen die Bewegung fiir einen Rechtsfrieden). Diese Literatur setzt
Plancks Suche nach einem betont deutschen Weg des Berufsgesetzes und die
Fremdheit zum westlichen Parlamentarismus fort. Die Planck-Tradition scheint
ein Gegenentwurf der deutschen (schwébischen) Linken zum Neufichteanismus
der deutschen (norddeutschen) Rechten zu sein. Aber man kann auch hier, wie
so oft in Deutschland und wie gerade auch in den korporatistischen Traditionen
im 20. Jahrhundert auch auflerhalb Deutschlands, zwischen links und rechts nicht
exakt unterscheiden. Schon 1919 versuchte Friedrich Scholl, ein bekannter
Lebens- und Schulreformer, ein Anhanger Paul de Lagardes, Planck dem All-
deutschen Verband anzudienen (Karl Christian Planck und die deutsche Aufgabe.
— Stuttgart 1919). Der Tiefpunkt wird 1936 mit Reinhold Plancks Werben um den
Nationalsozialismus erreicht, bei dem er einen ganz dhnlichen deutschen Weg
sieht (darin war er unter den Planck-Anhangern nicht allein). Alfred Rosenberg,
der offizielle Ideologe des Nationalsozialismus, hatte Karl Chr. Planck gewogen
und fur zu abstrakt befunden, nicht Blut und nicht Boden. Wenigstens dieses
Fehlen des Rassismus verteidigt Reinhold Planck gegen Rosenberg und die
Deutschen Christen im Namen der Rechtsidee, was wiederum seinem Werben
einen reichlich naiven Zug gibt (Karl Chr. Planck, ein Wegweiser des Dritten Rei-
ches. — 1936). Auf die internationale Ordnung des Berufs- und Verkehrsgesetzes
wird in der Planck-Tradition allenfalls beildufig hingewiesen. Die pazifistische
Planck-Tradition scheint nur eine Tradition der Familie Umfrid gewesen zu sein.
Otto Ludwig Umfrid (1822-1913), ein mit Planck befreundeter Rechtsanwalt, war
an Plancks Natur- und Religionsphilosophie interessiert, begriff aber den Zusam-
menhang mit der Friedenstheorie: die Uberwindung der selbstischen Partikularitat
seit der Entstehung der Welt. Der Mensch wird erst Mensch, wenn er einen Bund
mit Mutter Erde schlief3t. Erst eine irdische Religion kann eine neue Ausrichtung
der Geschichte bringen (Das Recht und seine Durchfiihrung nach K. Chr. Planck,
in: Archiv fir Geschichte der Philosophie 17 (1904) 60-93, dort S. 86ff. zu den
internationalen Implikationen des Berufsgesetzes). Sein Sohn Otto Umfrid (1857-
1920), der grofl’e Propagandist der deutschen Friedensbewegung vor dem Ersten
Weltkrieg, ist so bereits ein Planck-Anhanger in zweiter Genera-tion. Planck hatte
eine grof’e Bedeutung fur Umfrids theologischen Liberalismus, Umfrids zahlrei-
che Polemiken gegen den deutschen Militarismus haben aber keinen speziellen
Anknipfungspunkt bei Planck. Erst als er, erblindet und von der Zensur behin-
dert, sich von seinen Aktivitdten zurlickgezogen hatte, diktierte er noch ein Buch

750

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Uber die Anthropologie und Geschichtsphilosophie Plancks, in dem auch der
Zusammenhang der Philosophie Plancks und damit dessen Friedenstheorie for-
muliert wird: Eine Anschauung, die das irdische Leben nur als einen niederen
Vorhof des ewigen Lebens ansieht, wird sich mit der massenhaften Vernichtung
von Menschenleben abfinden. Eine Auffassung aber, die in der Natur selber die
Heimat des Geistes erkennt, muB} sich mit Entsetzen abwenden (Da die Zeit erfiil-
let ward ... : Wandlungen deutschen Denkens und Wollens dargestellt nach der
K. Chr. Planckschen Philosophie. — Leipzig 1917. — S. 146). Es ist wohl Otto
Umfrid zu verdanken, daR die Historiker der Friedensidee und der Friedensbewe-
gung gelegentlich auf Planck verwiesen haben — verkiirzt um den philosophi-
schen Kern: Veit Valentin, Geschichte des Vélkerbundgedankens in Deutschland.
— Berlin 1920. — S.141-142; Lothar Wieland, Karl Christian Planck, in: Die Frie-
densbewegung : organisierter Pazifismus in Deutschland, Osterreich und in der
Schweiz | hrsg. von Helmut Donat und Karl Holl. — Dusseldorf 1983. — S. 306-
307, bearbeitet in: Biographical Dictionary of Modern Peace Leaders | ed. by
Harold Josephson. — Westport, Conn. 1985. — S. 756-758 (zum ,organisierten
Pazifismus® hat Planck freilich nicht gehort).

5.4.2 Die theologische Ethik bis zur Jahrhundertmitte

5.4.2.1 Johann Baptist [von] Hirscher

1788-1865. Professor fir Moraltheologie (katholisch) in Tibingen und Freiburg.
Domkapitular und Dekan des Domkapitels in Freiburg. Mitglied der Ersten Kam-
mer der badischen Landsténde.

Hirscher war einer der angesehensten katholischen Theologen seiner Zeit, des-
halb aber ein Hauptopfer der forcierten Rickkehr zur Scholastik (nicht verboten,
aber vergessen, wie ein Gutachter in einem Indexierungsverfahren 1869 vorher-
sagte). Im 20. Jahrhundert, vor allem in der Zeit um das Vatikanische Konzil gab
es intensive Bemuhungen, seine bleibende Aktualitdt zu zeigen. Hirscher lehrt
das subjektive Werden der objektiven christlichen Wahrheit. Er besteht gegen die
Moraltheologie der Aufklarung darauf, dal auch die Sittenlehre theologisch
gelehrt werden muf3. Wie sehr er dabei von der Philosophie seit Kant und deren
Begriffen des Reiches Gottes als eines sittlichen Reiches in der Menschheit
abhédngig wird, ist unklar. Jedenfalls war er kein spekulativer Theologe: Sein
Begriff des Reiches Gottes beruht auf der christlichen Verkiindigung, er gibt der
Kirche einen Platz in der Heilsgeschichte.
Vgl. zu Hirscher als Moraltheologe: Adolf Exeler, Eine Frohbotschaft vom
christlichen Leben : die Eigenart der Moraltheologie Johann Baptist Hirschers
(1788-1865). — Basel 1959; Josef Rief, Reich Gottes und Gesellschaft nach
Johann Sebastian Drey und Johann Baptist Hirscher. — Paderborn 1965; Wal-
ter Furst, Wahrheit im Interesse der Freiheit : eine Untersuchung der Theolo-
gie J. B. Hirschers (1788-1865). — Mainz 1979. Zu Hirscher als Kirchenpoliti-

751

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ker: Joachim Faller, ,Mir scheint, es wére an der Zeit zu handeln ...” : Werk
und Wirken in einer Epoche des Umbruchs (1845-1865). — Freiburg 2006.

Hirscher war sich bewuft, dal® es eine Neuerung in der katholischen Morallehre
war, wenn er die Verwirklichung des Reiches Gottes zum Ausgangspunkt seiner
Moraltheologie macht. Er distanzierte sich 1851 von den kasuistischen Handbu-
chern, die im Katholizismus immer beliebter wiirden: Es soll nicht um Beurteilun-
gen einzelner Verhaltensweisen gehen, sondern um den durchgehenden Kampf
der christlichen Tugend gegen die Siinde. Der Kampf gegen die Siuinde ist ein
Kampf der christlichen Gemeinschaft. Wenn er aber am Ende seines Werkes zu
Beziehungen zwischen Staaten kommt, mul® Hirscher wie tblich auf Konstruktio-
nen aus dem Naturrecht zurlickgreifen. Keiner betont so wie er die Analogie zwi-
schen Staaten und Personen. Wie Personen erkennen Staaten gegenseitig ihre
Unverletzlichkeit an und achten ihre wesentliche Rechte wechselseitig. Wie ein
Liberaler grindet er diese Achtung auf konstitutionelle Verhéltnisse im Innern. Es
muf ein Geist der Gerechtigkeit herrschen. Dieser Zusammenhang gilt verstarkt,
wenn ein Volk das Christentum wahrhaft aufgenommen hat. Auch zwischen Vél-
kern ist der hochste Mafstab nicht Gerechtigkeit, sondern Wohlwollen. Die Ana-
logie von Person und Staat liegt vor allem dem Vélkerrecht zugrunde: Staaten
haben ein Recht auf ungestérte Entfaltung und ungehinderte rechtliche Rege-
lung ihrer inneren Angelegenheiten. Fur Vertrdge gelten dieselben moralischen
Beschrankungen wie zwischen Personen. Das Christentum ist Verstarkung der
weltlichen Moral: ein christliches Volk kann gitig und groBmiitig sein. Hirscher
treibt die Analogie so weit, da® er als Normalfall annimmt, es gabe ein Vélkerge-
richt: Keiner soll Richter in eigener Sache sein, deshalb richten die Volker ein
solches Gericht ein. Der gerechte Staat unterwirft sich widerstandslos dem Urteil.
Der ungerechte wird mit Gewalt dazu gebracht (Sanktionen). Von dieser Annah-
me aus kann der tatséchliche historische Zustand als defizitdr behandelt werden:
Den Krieg gibt es, wenn ein solches Vélkergericht fehlt. Dann gilt (wieder in Ana-
logie zu Verhéltnissen zwischen Personen) Notwehr. Nur ein Verteidigungskrieg
kann ein gerechter Krieg sein (auch Angriff fir eine gerechte Sache ist Vertei-
digung). Es miussen zuvor alle anderen Mittel erschdpft sein (man muf3 priifen, ob
Uberhaupt eine Verletzung vorliegt, denn Vélker sind rasch gekrankt; dann muf}
der Staat sich zunachst beim Gegner beklagen, danach &ffentliche Anklage vor
allen Vélkern erheben). Es mull um wichtige, unverauerliche Guter gehen (auch
fur Vélker gilt: leidet lieber Unrecht!). Die Kriegfilhrung muf verhéltnismafig sein
(das ist aulRer den Regeln des zeitgendssischen Kriegsrechts das Gebot, dafd ein
Krieg allein das begangene Unrecht gut machen, nicht neues Unrecht begehen
darf). Aus diesem Recht des Krieges folgt Wehrpflicht (Die christliche Moral als
Lehre von der Verwirklichung des géttlichen Reiches in der Menschheit, Bd. llI
(Tdbingen 1836) S. 706-717 Die Staaten im Verhéltnisse zueinander; 5. Aufl.
1851, Bd. lll, S. 737-745). Trotz des eklatanten Widerspruches zwischen dem
moralischen Zustand mit Vélkergericht und dem tatsachlichen Zustand mit Krieg
gibt es bei Hirscher keinerlei Hinweise auf eine historische Anndherung an die
Moral. Die Verchristlichung wére das Reich Gottes auf Erden. Aber Hirscher gibt
nur einen Ausblick auf das himmlische Reich Gottes. Diese Heilsgeschichte ist
keine Fortschrittslehre im Sinne des 19. Jahrhunderts.

752

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.4.2.2 Philipp Konrad Marheineke

1780-1846. Professor fur Theologie (protestantisch) in Erlangen, Heidelberg und
Berlin. Prediger und Konsistorialrat. Marheineke stand Hegel nahe und gab
Hegels Vorlesungen (iber die Philosophie der Religion heraus. Als Uberblick
immer noch: Elise Ihle, Philipp Konrad Marheineke : der Einflul3 der Philosophie
auf sein theologisches System. — Diss. Leipzig 1938. Die neuere Literatur ist zu
sehr darauf fokussiert zu diskutieren, ob der theologische Dogmatiker Marheine-
ke wirklich ein Hegelianer war und Uberhaupt einer sein konnte: Fritz Wagner,
Der Gedanke der Persénlichkeit Gottes bei Ph. Marheineke : Repristination eines
vorkritischen Theismus, in: Neue Zeitschrift fir Systematische Theologie und Reli-
gionsphilosophie 10 (1968) 44-88; Luis Henrique Dreher, Metaphors of Light :
Philipp K. Marheineke’s Method and the Ongoing Program of Mediation Theolo-
gy. — Bern 1998.

Seine theologische Moral kann als ein Hinweis gelesen werden, wie Theologen
mit Hegels Theorien zu Vélkerrecht und Krieg umgehen konnten. Wie in der
Dogmatik gibt es von vornherein Grenzen eines Hegelianismus in der Ethik: Mar-
heineke hat eine Pflichtenlehre, die Uiber die Sittlichkeit der historischen Entwick-
lung der Institutionen hinausgeht, und ein Primat der Kirche, die Grundlagen fur
die Sittlichkeit von Familie und Staat schafft. Sein Thema ist der sittliche Weltzu-
stand, den das Christentum geschaffen hat. Der Krieg kommt im System der theo-
logischen Moral (Berlin 1847; der posthumen Ausgabe liegt eine Vorlesung von
1837 zugrunde) an zwei Stellen vor. Einmal in eher kasuistischer Tradition einge-
klemmt zwischen Totschlag, Todesstrafe und Selbsttétung. Bevor Marheineke
aber den Krieg wie (blich als Notwehr rechtfertigt, auRert er sich grundsatzlicher
Uber den Krieg als ,dialektische Vélkerbewegung“: Das biblische Tétungsverbot
kann nicht unmittelbar dem Verhalten der Staaten zugrunde gelegt werden, wie
es einige Sekten fordern, sondern mufd an den Kriegsursachen gemessen wer-
den. Er rechtfertigt den Verteidigungskrieg, aber auch den Kampf fur die Ehre,
der zwischen Privatleuten als unsittlich gilt, ,nicht so fiir das Allgemeine, welches
der Staat ist.“ Die Bergpredigt ist fir einen Weltzustand bestimmt, ,der geschicht-
lich noch nicht war und auch jetzt noch nicht ist.“ Das Liebesgebot muf3 durch das
Rechtsgebot des Ro&merbriefes erganzt werden. Marheineke zahlt auch die
Rechtfertigungen fir Kriege auf, die er als ungerechte Kriege erkennt: Kolonial-
kriege haben die Zivilisation und die Mission geférdert, alle Kriege beférdern die
Frommigkeit, indem sie die Endlichkeit aller Dinge offenbaren (das ist wohl die
religidse Entsprechung zu Hegels weltlichem Bellizismus, dafl® der Krieg die bir-
gerliche Gesellschaft an die notwendige staatliche Gemeinschaft erinnern kann).
Nur fur Privatkriege der Fursten, die gar keinen historischen Sinn haben, gibt es
keine Rechtfertigung. Wenn dagegen zwei Vélker sich gegeniberstehen, steht
das Recht auf einer Seite, das Unrecht auf der anderen. Er lobt die Idee der
Schiedsgerichtsbarkeit und macht sogar auf Kants Friedensschrift aufmerksam.
Die Leiden des Krieges sind ein Ungliick, aber keine Untaten, denn der Zweck
des Krieges ist der Frieden, nicht das Téten. Diese Unterscheidung, die das
Kriegsrecht bestimmt, ist die historische Leistung des Christentums (System der
theologischen Moral. — Berlin 1847. — S. 328-332; dieser posthumen Ausgabe
liegt eine Vorlesung von 1837 zugrunde). Die zweite Stelle zum Krieg ist die Dis-

753

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kussion des sittlichen Verhaltnisses eines Staates zu den anderen. An dieser
Stelle gelten nicht die Bedingungen des Naturrechts, sondern die des Vélker-
rechts. Das Volkerrecht bestimmt die Beziehungen zwischen den Staaten, aber
es ist erst in der neueren Zeit auf christlicher Grundlage entwickelt worden und
|&aRt dem Unrecht noch viel Raum. Die Heilige Allianz ist ein neuer Status des
Volkerrechts, das Vélkerrecht ist zur Grundlage der européischen Weltpolitik und
des Welthandels geworden und nur noch einige halb-barbarische Staaten haben
keine Vertragsbeziehungen. Der Kern des Vdlkerrechts ist Anerkennung der
Selbstandigkeit, also des Prinzips der Nichtintervention (was Despotien und De-
mokratien schwerfallt). Christlich ist am Vélkerrecht, daR® alle Menschen dieselbe
Bestimmung haben und deshalb auch alle Vélker und Staaten die gleichen Pflich-
ten gegeneinander. Was Markeineke ,Staatensystem” nennt, heifl3t seit Hedley
Bull eine internationale Gesellschaft: alle Staaten wissen ,sich als Glieder eines
einzigen Ganzen“ (oder in der gegebenen monarchischen Form: alle regierenden
H&aupter sehen einander als Mitglieder einer Familie). Zu dieser Einheit gehort
,das christlich-kosmopolitische Interesse®, das sich gerade jetzt in der Abschaf-
fung des Sklavenhandels und der Seerduberei gezeigt hat. Ganz monarchisch ist
dieses Staatensystem bei Marheineke schon nicht mehr, er lobt die Rolle der
Presse dafiir, dal die Vélker einander nicht mehr gleichgliltig sind. Angriffskriege
waren nur im Naturzustand gerechtfertigt, in dem das Recht des Starkeren gilt,
,wie ein Orkan auf dem Meer oder eine Feuersbrunst.” Das Vo6lkerrecht ent-
sprang aus dem Bemdihen, diesen gewaltsamen, rechtlosen Zustand zu been-
den. An die Stelle tritt die geordnete Vermittiung oder Intervention der anderen
Staaten. Diese sind damit ,Organe der vélkerrechtlichen Idee, womit der Krieg
verhindert oder erstickt werden kann.” Ein Staat, der diese Regeln nicht anerken-
nen will, gibt den anderen ein Recht, ihn in seine Schranken zu weisen. Je barba-
rischer das Vélkerrecht verletzt wird, desto gréRere Pflicht besteht fiir die anderen
Staaten, Widerstand zu leisten. Aber immer noch gehen Politik und Moral ganz
verschiedene Wege und die christliche Lehre hat noch viel zu tun. ,Nur durch die
Macht des christlichen BewulRtseins kann es geschehen, daf alle einzelnen Staa-
ten sich einem Allgemeinen unterordnen, welches die sittliche Idee der Mensch-
heit ist.“ Die Menschheit kann nicht bestimmter auf die einzelnen Staaten wirken.
Dal die Staaten die Idee der Menschheit anerkennen und sich ihr unterwerfen,
nicht wegen eigenem Vorteil sondern fiir die ganze Welt, kann nur von der ,Idee
der absoluten Menschheit in Christo* kommen (ebd. S. 551-556; vgl. auch S. 233-
247 Uber Nationalitdt und Humanitat, véllig im Gefolge Hegels eine Apologie des
europdischen Staates, der gerade in seiner Nationalitat die Rohheit der friiheren
Stadien der Weltgeschichte Uberwunden hat: ,Der Patriotismus hat den Kosmo-
politismus zu seiner Wahrheit“). Der konservative Moraltheologe Wuttke hat Mar-
heineke (zusammen mit Hegel und Rothe) als einen verdammt, der lehre, da}
,die rechte und gesunder Entwicklung der Menschheit* durch den Krieg bedingt
sei (Handbuch der christlichen Sittenlehre. — Bd. Il (1862) § 179). Wuttke selber
legt seiner Darstellung ein Schema von Verhaltnissen der Stinde und Verhaltnis-
sen der Erneuerung durch die Erlésung zugrunde. Marheinekes Darstellung
beruht auf einer &hnlichen Doppelheit: Einerseits muf} die Rolle des Krieges unter
den Bedingungen der unvollendeten Transformation des européischen sittlichen
Weltzustandes studiert werden, andererseits muf} die Erwartung, die das Christentum

754

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dariber hinaus enthalt, formuliert werden. Beide Phasen der Geschichte missen
theologisch verstanden werden.

5.4.2.3 Richard Rothe

1799-1867. Dozent am Predigerseminar in Wittenberg, Theologieprofessor (pro-
testantisch) an den Universitaten Heidelberg, Bonn und wieder Heidelberg. Mit-
glied der Ersten Kammer der badischen Landstande. 1863 Mitgriinder und Ideenge-
ber des liberalen Deutschen Protestantenvereins. Zur Biographie und (Kirchen-)Politik
vgl. Adolf Hausrath, Richard Rothe und seine Freunde. — Berlin 1902-1906; Friedrich
Wilhelm Graf, Rothe, Richard, in: Biographisch-bibliographisches Kirchenlexikon
VIl (1994) Sp. 759-823.

Richard Rothe sah sich als Begriinder der theologischen Ethik; was unter diesem
Namen bisher bekannt war, sei nur ein ,trilbes Gemisch von biblischer Lehre und
philosophischer Ethik“ gewesen. Aber auch andere sahen ihn als den bedeu-
tendsten protestantische Ethiker (nach Schleiermacher): er bemihte sich darum,
die Ethik umfassend theologisch zu begriinden, und darum, die einzelnen Pflich-
ten durchgangig auf das ethische Gesamtiziel zu beziehen. Seine Theologie ist
eine theologische Version des spekulativen Theismus. Die Gottesebenbildlichkeit,
die den Menschen zum Mitschopfer an der Vollendung der Schépfung machen
soll, wird erst in der Geschichte des Menschengeschlechts erreicht, in einer Ent-
wicklung von der Natur zur Vergeistigung. Diese Versittlichung ist eine irdische
Anndherung an das Reich Gottes. Das kann nicht vom Individuum geleistet wer-
den, nur von der gesamten Menschheit. Die Giterlehre, die das ethische Ziel
bestimmen soll, ist eine Weltgeschichte der Sozialformen geworden von den iso-
lierten Familien Uber vorstaatliche Gesellschaften und den Staat bis zum Vélker-
recht und zu einer allgemeinen Staatengemeinschaft, deren Vollendung bereits
den Ubergang zum irdischen und dann zum kaum noch irdisch zu nennenden
Reich Gottes ist (denn am Ende sieht Rothe eine Menschheit ohne weitere Fort-
pflanzung und sonstige Sinnlichkeit). Rothe identifiziert die Entwicklung der Sitt-
lichkeit weitgehend mit der Entwicklung des Staates (wie bei seinem Lehrer Hegel
ist eine Annaherung an den Vernunftbegriff des Staates gemeint, aber er macht
klarer, da® damit nur zukiinftige Staaten gemeint sein kénnen, nicht irgendein real
existierender Staat). Er wirft Hegel vor, die Ethik auf das Recht zu beschréanken
und nie zu fragen, warum die rechtlichen Pflichten Gberhaupt beachtet werden.
Im Gefolge Schleiermachers (ein anderer seiner Lehrer) werden Geselligkeit,
Wirtschaft, Wissenschaft und Kunst als Gemeinschaftsbildungen analysiert.
Gemeinschaftsbildung mufl® wirkliche, nicht nur &uf3erliche Vereinigung sein. In
der Gemeinschaftsbildung wird eine sittliche Personlichkeit geschaffen, die mehr
ist als die naturliche Individualitét, die der Mensch mit den héheren Tieren ge-
meinsam hat. In der Gemeinschaft mit Gott und den Menschen wird der Mensch
frei. Die Kirche fehlt in der Reihe der Gemeinschaften: sie hat aber bei Rothe
groRe Bedeutung, solange das Christentum und seine Moral gelehrt werden
mussen; wenn die Moral gesellschaftlich gelebt werden wird, kann die gesonderte
Kirche absterben. Wenn Rothe schon zur Zeit seines Todes aus der aktuellen
Diskussion verschwunden ist, lag das auch daran, daR die Theologen ihn als

755

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

einen eher philosophischen Ethiker wahrnahmen. Das neuere Interesse an Rothe
beruhte auf seiner Hoffnung, das Christentum werde seine nur kirchlich-religiése
Periode uberschreiten, und auf dem Wunsch der theologischen Generation von
1968, Rothe mdge ,endlich diejenige Wirkung erlangen, die ihm im 19. Jahrhun-
dert versagt blieb“ (Manfred Baumotte, Friedrich Julius Stahls und Richard Rothes
Version des ,christlichen Staates’ : neuzeitliches Christentum und Demokratie, in:
Die Freiheit planen : christlicher Glaube und demokratisches Bewul3tsein | hrsg.
von Wolf-Dieter Marsch. — Géttingen 1971). Spatere Kommentare sind zurlickhal-
tender geworden was die unmittelbare Relevanz angeht.
Vgl. Hans-Joachim Birkner, Spekulation und Heilsgeschichte : die Geschichts-
auffassung Richard Rothes. — Miinchen 1959; Christian Walther, Typen des
Reich-Gottes-Verstdndnisses : Studien zur Eschatologie und Ethik im 19.
Jahrhundert. — Minchen 1961. — S. 117-136 Das Reich Gottes als die vollen-
dete Verchristlichung der Welt : Rothes Reich-Gottes-Verstdndnis; Glnter
Geisthardt, Theologische Konzeptionen von Gesellschaft : Studien zu Richard
Rothe, Wolfgang Pannenberg und Trutz Rendtorff. — Frankfurt am Main 1987.
— S. 21-156; Matthias Heesch, Transzendentale Theorie und religiése Erfah-
rung : ihre Vermittlung als erkenntnistheoretische Grundintention in Richard
Rothes Theologischer Ethik. — Frankfurt am Main 1990; Falk Wagner, Theolo-
gische Universalintegration, in: Profile des neuzeitlichen Protestantismus |
hrsg. von Friedrich Wilhelm Graf, Bd. 1 (Gutersloh 1990) S. 265-286 (guter
Uberblick); Trutz Rendtorff, ,Weltgeschichtliches Christentum* : Richard Rothe
; theologische Ortsbestimmung fiir die Moderne, in: Zeitschrift fur neuere
Theologiegeschichte 7 (2000) 1-19.

Internationale Beziehungen werden bei Rothe, wie Ublich, im Anschlul an den
Staat behandelt. In der Guterlehre, in der das ethische Ziel festgelegt wird, wer-
den Krieg und Frieden Teil der weltgeschichtlichen Entwicklung der moralischen
Gemeinschaften, namlich des Staates, des Volkerrechts und der allgemeinen
Staatengesellschaft. Die unten referierten §§ 454-463 kommen aus der Guterleh-
re, in der 2. Auflage wurden sie stark Uberarbeitet, aber nicht grundsatzlich ver-
andert (dort §§ 425-439). § 457 wurde in der 2. Auflage aus der Idealentwicklung
der Menschheit entfernt, weil das Vélkerrecht Folge von Konflikt und Krieg ist. In
Orientierung an spate Vorlesungen hat der Herausgeber des posthumen dritten
Bandes diesen Paragraphen in § 511 des Kapitels Das nattirliche Siindenverder-
ben aufgenommen; auch dort pal’t er in seiner alten Form nicht recht, denn es
geht stark um die Rolle des Krieges bei der Uberwindung der Naturverhéltnisse
(Rothe teilt Kants Befiirchtung, daf® der Frieden erst kommen kdnnte, wenn die
Natur den Menschen durch neue Kriege zum Frieden schleift). Die Staaten ent-
stehen auf dem Naturfundament von Volksphysiognomie und Sprache, das ist
eine Analogie zur urspriinglichen, bloRen Individualitdt der einzelnen Menschen.
Mit der Staatenbildung ist aber bereits eine Uberwindung der bloR natirlichen
Volkseigentimlichkeit eingeleitet. Eine Nation wird durch die Idee, die sie von
sich hat, geschaffen, dieser Prozel} schafft zugleich transnationale und internatio-
nale Beziehungen: den Staat zu vélkerrechtlichen Bindungen, das Vélkerrecht zur
Staatenorganisation, die Staatenorganisation zum Reich Gottes als Vereinigung
aller im Schépfungsplan vorgesehenen Individualitdten. Diese Logik der Staat-

756

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lichkeit und die christliche wechselseitige Achtung der Vélker sind aufeinander
angewiesen. Die Kirche hat keine internationale Aufgabe.

In der Pflichtenlehre stehen Krieg und Frieden, weil Verhaltensanweisungen flr
eine Gegenwart gegeben werden missen, die auf dem welt- und heilsge-
schichtlichen Weg noch nicht weit gekommen ist. Bei der Uberarbeitung der Ethik
und auch in seinen Vorlesungen ist Rothe nicht mehr bis zur Pflichtenlehre ge-
kommen. Referiert werden §§ 1167-1170 aus dem Kapitel Gber Staatspflichten
im 3. Band (die Paragraphen wurden 1871 unverédndert abgedruckt im 5. Band
als §§ 1158-1161). Was in der Giterlehre so klar ist, ist in der Pflichtenlehre wi-
derspriichlich. § 1167 uber den Wandel der Nationalitdt verweigert, wie in der
Guterlehre gefordert, alle Zugestandnisse an Nationaleitelkeit und -stolz. Der
dabei dem deutschen Volk gegebene Rat, die politische Schwéache als Chance zu
begreifen, ist im nationalistischen 19. Jahrhundert gewi} einzigartig (vgl. den bei
Graf a.a.0. Sp. 797-799 zitierten Brief aus der Zeit nach dem preufischen Sieg
bei Kéniggratz 1866, in dem Rothe die Reichsbildung durch PreulRen als notwen-
digen Fortschritt anerkennt, aber Gott dankt, in einer friiheren Periode gelebt zu
haben: der Durst nach Macht verdndert den deutschen Charakter unvorteilhaft).
Auch § 1168 mit der Forderung eines organisierten Rechtsinstitutes zwischen
den Staaten ist eine Ausarbeitung des Vdélkerrechtsparagraphen der Guterlehre.
Der Kriegsabschnitt § 1169, in dem es um die Zwange in der unvollkommenen
Gegenwart geht, ist dagegen ein merkwirdiges patchwork: Leitmotiv ist, wie in
anderen philosophischen und theologischen Ethiken der Zeit, der Verteidigungs-
krieg als gerechter Krieg (er sammelt alle aufgetretenen Argumente zu Eingren-
zung des Krieges bei Schleiermacher, Hirscher und Wirth). Aber er strapaziert
den Begriff der Verteidigung. Kriege, die nicht vermieden werden kénnen, mis-
sen angenommen werden. Prinzipienkrieg (ein postrevolutiondres Thema) und
Zichtigungskrieg (die Debatte des 18. Jahrhunderts um den ungerechten Feind)
kénnen noch als eine Art Verteidigungskrieg verstanden werden. Wenn er aber
auch der Eroberungskrieg anerkannt, fallt er vollig aus dem Konsens der Juristen,
Philosophen und Theologen (dafl3 Schleiermacher davon nichts wissen will, teilt er
mit; er beruft sich — allerdings félschlich — auf Marheineke). Fur die Lehre, dal} ein
sittlich geschwéachtes Volk seine staatliche Existenz verlieren soll, hat er einen
zeitgendssischen Vorganger (Wirth), fur die Rechtfertigung von Eroberungen zur
Sicherung der materiellen Existenz eines Staates mul er bis auf Johann Gottfried
Fichte zuruckgreifen (in politischen Diskussionen fehlt dieser Kriegsgrund auch
bei einigen Zeitgenossen nicht, aber als ein Argument des Rechts oder der Moral
wird er erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts prasentiert). Nach dieser fragwur-
digen Eingrenzung des Krieges endet Rothe mit dem Bellizismus der ,Reinigung
der versumpften, ungesunden sittlichen Atmosphéare* (die Quelle ist Hegel; wah-
rend die Ethiker seiner eigenen Zeit einen eventuellen sittlichen Nutzen des Krie-
ges als zuféllig und deshalb moralisch irrelevant aus der Ethik verwiesen haben).
Rothes Problem ist seine ethische Entwicklungsgeschichte der Menschheit: Wo
andere Ethiker den realen Krieg in einer Entwicklungsgeschichte abtun kénnen
und in der Pflichtenlehre nur die Verteidigung zulassen, ist Rothes Entwicklungs-
geschichte so sehr idealisiert, dal alle historischen Eigenschaften des Krieges
ihren Platz in der Pflichtenlehre finden mussen. Wahrend Wuttkes Vorwurf des
Bellizismus gegentber Marheineke, der durchaus zwischen Geschichte und

757

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Pflicht trennt, unfair ist, hat er gegentber Rothe recht: Der Kriegsparagraph der
Pflichtenlehre, der die Losung von der Siinde behandeln sollte, referiert und
akzeptiert die fortgesetzte Verstindigung. In der Geschichte kann Rothe keinen
direkten Weg zum Frieden durch Moral versprechen.

Theologische Ethik. — Wittenberg : Zimmermann, 1845-1848. — 3 Bde

2., teilweise vollig neu ausgearb. Auflage: Wittenberg 1869-1871. — 5 Bde
Neudruck der zweiten Auflage: Waltrop 1991

§§ 454-463 Die einzelnen Staaten und der allgemeine Staatenorganismus

§ 454 Die Vollendung der sittlichen Gemeinschaft ist mit der Entwicklung des
Staates abgeschlossen. Aber der einzelne nationale Staat kann nicht Abschluf
der Entwicklung des Staates sein, weil er auf dem Volk, einer beschrankten mate-
riellen Naturbasis, beruht. Die sittliche Gemeinschaft des bloRR nationalen Staates
ist noch nicht die das gesamte menschliche Geschlecht umfassende allgemeine
Gemeinschaft, deren Realisierung sittliche Aufgabe ist. Damit wiirden Offentli-
ches Leben und Geselligkeit, Wissenschaft und Kunst noch hinter der vélligen
Lésung der sittlichen Aufgabe zurlickbleiben.

§ 455 Dieser natlrliche Rest wird im Laufe der Entwicklung der einzelnen natio-
nalen Staaten aufgeldst, weil der nationale Staat selber darauf angewiesen ist,
seine partikularistische, volkstimliche Geschlossenheit zu Uberschreiten. Das
Bedirfnis nach Erganzung ist fir Welthandel und Wissenschaft evident, aber
auch der gesellige Trieb und die Kunst wenden sich Entwicklungen jenseits der
nationalen Grenzen zu. Die Staaten folgen diesem birgerlichen Verkehr und bil-
den eine allgemeine Gemeinschaft flr eine universelle Politik.

§ 456 Zur Uberwindung der urspriinglichen natirlichen Begrenztheit fuhrt
gerade die Entwicklung der Eigentimlichkeit. Die Schranken fallen, aber nicht die
Unterschiede. Es bildet sich ein allgemeiner Staatenorganismus.

§ 457 Solange die natirliche Partikularitat nicht iberwunden ist und die Voélker
ihre Eigentiimlichkeit noch mit Humanitat identifizieren, muf3 mit Konflikten und
Kriegen gerechnet werden. Kriege sind nicht nur unumgénglich, sondern auch
sittlich gerechtfertigt, solange es keine friedliche Schlichtung der Konflikte gibt.
Gerade deshalb haben die einzelnen Staaten ein Bediirfnis nach einem geordne-
ten Rechtsverhaltnis unter sich. Das Vélkerrecht kann nur eine Zwischenstufe
sein, denn es beruht auf dieser noch unvollstandigen Ablegung der Partikularitat.
Mit dem BewuRtsein, daf3 die Eigentimlichkeit nicht die universelle Humanitat ist,
wird der allgemeine Vélker- und Staatenbund kein blofles Rechtsverhéltnis mehr
sein. Die Kriege, die das Volkerrecht geschaffen haben, werden auch den Prozel3
seiner Uberwindung vorantreiben.

§ 458 Da der allgemeine Staatenorganismus auf der Entwicklung aller Volksei-
gentumlichkeiten beruht, werden Vielheit und Verschiedenheit nicht ausgeléscht,
sondern mit voller Scharfe ausgepragt. Das ist die Bedingung der harmonischen
Lebensbewegung des Ganzen.

§ 460 Der allgemeine Staatenorganismus setzt die vollendete Entwicklung der
einzelnen Staaten voraus, diese Entwicklung setzt die Entwicklung aller Spharen
(Kunst, Wissenschaft, geselliges und 6ffentliches Leben) voraus, diese wiederum
die Entwicklung der Personlichkeiten. Die Realisierung des allgemeinen Staaten-
organismus ist auf die Vollendung des moralischen Prozesses angewiesen und
ist zugleich dessen Vollendung.

758

20.01.2026, 00:25:43.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§§ 1106-1177  Die Staatspflichten

§ 1167 Zu den Pflichten des Staates gehdrt die Entwicklung eines kréftigen
NationalbewulRtseins, eine schwierige Aufgabe, weil es fir ein Volk schwierig ist,
seine Eigentimlichkeit richtig zu erkennen. Die Nationalitat hat (wie jede Indivi-
dualitat) Beschranktheiten, die an ihren eigentiimlichen Vollkommenheiten betei-
ligt sind. Die Deutschen missen erkennen, dal ihre politische Schwéche (der
fehlenden Zentralstaat und damit geringer EinfluR auf die europaische Politik)
eine Starke ist. lhre Aufgabe liegt in der Sphéare des Geistes nicht in der Sphare
der Weltpolitik. Es muf neben so vielen nach aulRen gekehrten Vélkern auch ein
nach innen gekehrtes Volk geben. Beides in einem Volk zu entwickeln grenzt ans
Unmégliche. Die Deutschen werden dadurch auf die Entwicklung der Sittlichkeit
verwiesen und nehmen groRen Anteil an der Entwicklung bei anderen Vélkern
und halten Nationalegoismus, Nationalstolz und Nationaleitelkeit von sich fern.
Diese Reinheit ist aber nur durch Christentum mdglich.

§ 1168 Der Staat mu gegen die anderen Staaten ein vélkerrechtliches Verhalt-
nis einhalten und auf eine vélkerrechtliche Verbindung zwischen allen einzelnen
nationalen Staaten und damit auf einen allgemeinen Staatenorganismus hinwir-
ken. Vor der Bildung eigentlicher Staaten haben die Vélker sich nur fur egoisti-
sche Zwecke umeinander gekimmert. Je mehr bei ihnen im Innern die politische
Idee ins BewuRtsein kommt, desto mehr treten sie auch untereinander in einen
politischen Verkehr und teilen einander mit, was das politische Leben fordern
kann. Alle Staaten muissen daflr sorgen, daf} in keinem Staat die politische Ord-
nung Uberhaupt umgestirzt wird. Ansonsten gilt Nichteinmischung, Intervention
ist Ausnahme. Da Konflikte nicht ausbleiben kénnen, missen nicht unmittelbar
beteiligte Staaten fur friedlichen Ausgleich wirken. Mit zunehmendem freundli-
chem Verkehr ist das ein Interesse auch der Staaten. Es wird sich ein internatio-
naler Gerichtshof (wie Kant ihn verlangt) entwickeln, in welcher Form auch immer.
Durch das BewuRtsein der Idee des Staates wird diese internationale Rechtsinsti-
tution wie von selbst kommen. Das Christentum und die zunehmende finanzielle
Unmadglichkeit einen Krieg zu fihren, haben daran einen Anteil.

§ 1169 Die Notwendigkeit und damit die sittliche RechtmaBigkeit des Krieges
kann noch nicht ausgeschlossen werden, auch wenn solche Kriege sittlich anor-
mal bleiben. Prinzipienkriege kénnen gegenwartigen kaum vermieden werden; in
ihnen ist Vermittiung unmdéglich, denn jeder Vermittler wirde als Partei wahrge-
nommen. Es sind die intensivsten Kriege: weltgeschichtliche Krisen, durch wel-
che die Menschheit notgedrungen durchgehen muly. Jeder Staat hat die Pflicht,
fiir seine politischen und sittlichen Prinzipien zu kdmpfen. Der Krieg ist dann fak-
tisch VolkerprozeR, weil es keine andere Institution gibt. Vertilgungskriege kén-
nen nie gerechtfertigt werden. In einem Krieg missen wirklich unverduRerliche
Guter verteidigt werden: Freiheit, Ehre, Nationalitat eines ganzen Volkes. ,Jeder
sittlich rechtmafige Krieg ist ein Nationalkrieg.” Die Zeiten der Kabinettkriege sind
vorbei. Vor einem Krieg muf} geprift werden, ob das Volk wirklich verletzt wurde,
mufy gutliche Verstdndigung versucht werden, missen alle sonstigen Mittel
erschopft sein. So ist nur Verteidigung erlaubt, aber unter Verteidigung kénnen
auch der Zuchtigungskrieg gegen Vélker, die ihre Nachbarn stdndig bedrohen,
fallen. In Zeiten groRRer weltgeschichtlicher Umbriiche und zur Sicherung der poli-
tischen Existenz will Rothe sogar den Eroberungskrieg als Verteidigung gelten
lassen. Vom einzelnen Birger kann nicht erwartet werden, dal} er die Rechtma-

759

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rigkeit eines Krieges beurteilen kann. Er muly seine Zweifel &ffentlich ausspre-
chen, kann sich aber guten Gewissens doch dem Krieg anschlieBen. Wenn der
Krieg mit Menschlichkeit gefihrt wird, kann er ein Schauplatz hoher menschli-
chen Tugenden sein und ein Mittel zu Reinigung einer ungesunden sittlichen
Atmosphére, ,zur Erfrischung und Erstarkung der Vélker.“ Auch ein Mittel zur
Verbreitung der Kultur kann er sein.

§ 1170 Der Staat muf} eine Kriegsmacht unterhalten (bereits die innere Sicherheit
benétig das). In der Form eines Volksheeres kommt die Nation zu ihrem vollen
Selbstgefiihl, das auch unterlegene materielle Kraft kompensieren kann.

5.4.2.4 Ferdinand Flores Fleck
1800-1849. Theologieprofessor (protestantisch) in Leipzig und GielRen.

Als Theologe hatte Fleck kein hervorragendes Ansehen bei Zeitgenossen oder
Nachwelt, seine Leistungen als Exeget und Dogmatiker waren eher konventionell.
Er hatte nicht mehr gegen die alte Orthodoxie und den alten Rationalismus zu
kampfen, er verteidigte einen ,aufgeklarten Supranaturalismus® gegen die neue
Evangelienkritik. Philosophisch halt er es mit Herbartianern und spekulativen
Theisten (beides liegt in Leipzig nahe, aber wir wissen nicht, wie tief es ging). Als
Moraltheologe ist er nur mit seinem Vortrag zu Krieg und Frieden hervorgetreten,
allein dank dieses posthum veréffentlichten Textes ist er nicht véllig vergessen.
Der Herausgeber dieser Schrift kdnnte recht haben, da® Fleck auf die internatio-
nale Friedensbewegung seit 1848 reagieren wollte. Es ware dann einer der Texte,
die durch die Friedensbewegung angeregt wurden (in Flecks Fall nicht direkt, es
gibt keinen Hinweis, da® er sich an einem Preisausschreiben beteiligen wollte),
die aber den Weg zum Frieden komplexer sehen, als die Friedensbewegung ihn
sah. Das 19. Jahrhundert hat sich fiir diese Friedensschrift nicht interessiert. Spa-
ter wurde er als ein Anhanger der Idee eines Vélkerbundes angesehen, sympa-
thisierend, aber alles andere als zuversichtlich (Veit Valentin, Geschichte des
Vélkerbundgedankens in Deutschland. — Berlin 1920. — S.76f.; Andreas Volkmer,
Kriegsverhiitung und Friedenssicherung durch Internationale Organisation :
deutsche Ideen und Plédne 1815-1871. — Diss. Marburg 2012. — S. 26-29). Was
Ubersehen wurde: Fleck spricht als Theologe. In der moralisch unvollkommenen
Welt muld der Krieg als Notwehr akzeptiert werden; das ist auch bei Fleck ein
naturrechtliches Argument. Jedes Lob des Krieges, das darliber hinaus geht,
beansprucht aber, von den Planen Gottes mehr zu wissen, als Menschen wissen
kénnen. Der Text ist eine theologische Kritik der geschichtsphilosophischen Apo-
logie des Krieges. 1849 kdnnte man dabei an eine Polemik gegen hegelianischen
Bellizismus denken, aber deutlich ist bei Fleck nur die Abgrenzung von seinem
eigenen theologischen Lehrer Heinrich Gottlieb Tzschirner, der freilich eine sol-
che Vielfalt von Argumenten prasentiert hatte, daf} andere davon wie die Quelle
von Flecks eigenen Argumenten aussehen, darunter Ubrigens auch diese War-
nung davor, die Plane Gottes kennen zu wollen (zu Tzschirners Uber den Krieg
1815 siehe Bd. |, 669-670; es gibt in seinem Vortrag keine Zeichen, daf} Fleck
spatere Literatur Gberhaupt kannte). Zu den Argumenten, in denen sich Tzschir-
ner und Fleck einig sind, gehoért der Verweis auf den Fortschritt. Fleck setzt damit

760

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

seine Antrittsvorlesung in Gielen 1847 fort, die vollig optimistisch sein wollte und
Kant und Herbart vorrechnete, daf} sie nicht eindeutig Position fiir den Fortschritt
bezdgen. Gegen Theorien des standigen Ruckschritts oder der zirkuldren Stag-
nation zeigte er damals Begeisterung fir Fortschritte in Wissenschaft und prakti-
schen Disziplinen, in Sittlichkeit und 6ffentlicher Meinung. Direkt sage das Christen-
tum zwar nichts Uber den Fortschritt, Fleck erlaubte sich aber zu deduzieren: der
christliche Gott wird die Menschen nicht im Dunklen tappen lassen (Der Fort-
schritt des Menschengeschlechts zum Besseren. — GielRen 1848). Dagegen ist
1849 sein Argument fur den Frieden im Plan Gottes bemerkenswert defensiv. Der
Krieg ist bei Fleck eine Probe der optimistischen Geschichtstheorie. Den Ver-
dacht, der Krieg kénne einen positiven Zweck in der Geschichte haben (eine An-
sicht, die Fleck auch seinem Lehrer Tzschirner vorwerfen mul}), kann er theore-
tisch nicht ausschlieRen. Er fordert zu praktischer Widerlegung auf.

Der Krieg und der ewige Friede : nach Vernunft und Christenthum. — Leipzig
: Fritzsche, 1849. - LIV, 61 S.

| Populédre Ansichten vom Kriege

Die praktische Vernunft verdammt jeden Krieg. Streit ist unvermeidbar, soll aber
nicht zum Krieg fiihren. Der Krieg ist ein Rickfall ins Tierische und ins Recht des
Starkeren. Fortschritte von Gesittung und Wohlistand, Kiinsten und Wissenschaf-
ten bendtigen dullere Ruhe. Die judischen Propheten und das Christentum sind
sich einig, dal der Gott des Heils ein Gott des Friedens ist. Der Messias ist Frie-
densfirst. Aber auch Philosophen haben die Idee des ewigen Friedens ausge-
sprochen: rechtliche Entscheidung statt Waffengewalt.

1 Philosophische und christliche Erérterung des Gegenstandes. Griinde
ftir und gegen den Krieg

Wenn der Krieg vernunftwidrig ist, so kdnnte er doch naturnotwendig sein, denn
alle Versuche, ihn zu ersetzen, sind gescheitert: Universalstaat (hemmt individu-
elle und soziale Entwicklung), Isolierung der Vélker (widerspricht dem Drang der
Menschen und Vélker), Vélkertribunal (braucht zu viele glinstige Voraussetzun-
gen), Gleichgewicht (bendtigt mehr Kriege als es verhindert), Kirche (eine solche
Kirche gibt es nicht); Heilige Allianz (eine edle Idee, aber durch MiRbrauch in Ver-
ruf geraten). So bleibt der ewige Frieden ein Vernunftgebot, aber die Vernunft
muf ihren Bankrott erklaren und wir kénnen alleine auf die moralische Perfektibi-
litat setzen. ,Nur von Innen heraus kann der Menschheit geholfen werden.“ Gera-
de heute, wo wieder Prinzipienkriege drohen, ist ein wachsender guter Willen
gefordert. Volker missen aufhéren sich zu hassen, sie missen einander ihre
Vorziige génnen, freieren Handelsverkehr aufnehmen und in religiéser Hinsicht
duldsamer werden. Das Christentum kann dabei helfen, denn der Erléser wollte
den Krieg nicht, da haben Quaker und Mennoniten recht. Aber pazifistische Zu-
rickhaltung wirde die Bdsen beginstigen. Wir mussen die Bergpredigt als eine
Hyperbel der Antithese in orientalischem Stil lesen. Solange die Verhéltnisse
nicht anders sind, mul auch der Christ den Krieg als Notwehr im Kampf um un-
verdullerliche Rechte anerkennen. Wegen dieser Einschrdnkung auf Notwehr
sind aber die meisten Kriege der Geschichte als ungerechte Kriege zu erkennen.
Auch fur diese gibt es psychologische und geschichtsphilosophischen Argumen-
te: Die Menschennatur enthalte Hal® und Liebe, Eigennutz und Wohlwollen, einen
Trieb zur Trennung und zur Vereinigung. So wie der Krieg Staaten vernichtet,

761

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schaffe er neue und verjinge die Menschheit. Dagegen mufy man theologisch
antworten: Wir kennen Gottes Plan nicht. Deshalb ist es sicherer, den subjektiven
Standpunkt, dal® Krieg verwerflich ist, einzunehmen. Die Vorteile, die man dem
Krieg zuschreibt, kdnnten alle nur zufallig mit ihm verknlpft sein oder nur fur fri-
he Zeiten gelten. Nur Gott kann entscheiden, was héheren Wert hat: die glédnzen-
den Eigenschaften des Krieges oder die stillen christlichen Tugenden der Birger
im Frieden. Frihere Geschlechter haben die Schule des Krieges durchgemacht,
um zum Frieden zu kommen, warum sollten wir es nicht mit der Schule des Frie-
dens versuchen?

5.4.2.5 Karl Werner

1821-1888. Professor fur Moraltheologie am Theologischen Seminar in St. Pélten
und Theologieprofessor (katholisch) an der Universitat Wien. In spateren Jahren
v.a. als Philosophie- und Theologiehistoriker bekannt. Vgl. Joseph Pritz, Mensch
als Mitte : Leben und Werk Carl Werners, Bd. 1. — Wien 1968 (v.a. S. 62-75 Uber
Werners Publizistik im Umkreis der Revolution von 1848, beleuchtet auch die
Genese seiner Ansichten vom Frieden); Walter Schroeder, Karl Werner als Sozial-
philosoph. — Dissertation Miinchen 1963 (ein Uberblick).

Karl Werner zeigte nach dem Ende des etatistischen Josephinismus einen Mit-
telweg zwischen spekulativer Theologie (seine Ethik ist Anton Giinther gewidmet)
und Scholastik auf. Er war der katholische Moraltheologe, der am starksten von
der zeitgendssischen protestantischen Moraltheologie gelernt hatte. Die Protestan-
ten werden gewdirdigt, weil sie die christliche Ethik als Wissenschaft begrindet
haben. Er setzt sich ab von Kasuistik, Thomismus und Mystik, die bisher die
katholische Moraltheologie bestimmt hatten. Wie bei den meisten protestanti-
schen Moraltheologen und bei Johann Baptist Hirscher, seinem wichtigsten
katholischen Vorganger, ist seine Ethik heilsgeschichtlich angelegt. Von den
meisten deutschen protestantischen theologischen Ethiken, die sich zur politi-
schen Moral duf3ern, unterscheidet sie sich dadurch, daf® dem Abschnitt tber den
Staat nicht selbstversténdlich ein Abschnitt Uber die Beziehungen zwischen den
Staaten folgt. Fur den Katholiken kann allein die Kirche die Menschengemein-
schaft darstellen. Das ist jedoch keine dogmatische Forderung nach einer Rolle des
Papstes, wie es ultramontane Katholiken vorher oder nachher vertreten haben,
sondern ein komplexer historischer, heilsgeschichtlicher und moralischer ProzeR.
Werner kennt drei soziale Ideen der christlichen Gesamtkirche: Voélkerrecht, Got-
tesfrieden und Weltheiligung. Das Vélkerrecht hat zum Ziel ein Vélkerschiedsge-
richt, aber die Wirklichkeit in der Zeit der Stinde bleibt der Krieg. In der Art des
19. Jahrhunderts erklart Werner das Recht des Krieges mit der Mission, die jedes
Volk empfangen hat. Sein Muster des ewigen Friedens kommt nicht von dem
Vélkerrechtsphilosophen Kant, sondern von dem Propheten Isaiah: Der ewige
Frieden kann nur durch Moralisierung aller Vélker kommen, ein Vorgang der bei
Werner unbestimmt zwischen Vollendung irdischer Geschichte und Wiederkunft
Jesu Christi steht. Auch in dieser Sicht des Reiches Gottes und in der Betonung
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen erweist Werner sich als ein Autor des
19. Jahrhunderts.

762

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

System der christlichen Ethik, Dritter Teil: Pflichtenlehre. — Regensburg :
Manz, 1852. — XX, 755 S.

§ 183  Vélkerrecht

Das Vélkerrecht beruht auf der goéttlichen Mission der Vélker, die von der Kirche
gelehrt wurde. Die Vélker des Altertums waren rechtlose Beute von Eroberern.
Freilich ist das Volkerrecht auch in der christlichen Gesellschaft prekar und die
éffentliche Meinung ist kein Schutz vor dem Ubermut der Starken. Vertragsrecht
und Gleichgewicht halten nur milhsam stand. Man hat deshalb ein Vélkergericht
postuliert. Der Idee nach kann das nur dem Papst zustehen, so wie es im Mittelal-
ter auch real von ihm ausgetibt wurde. Aber die Vélker haben heute einen héhe-
ren Grad politischer Miindigkeit und die Staaten sind besser organisiert; deshalb
wird die Kirche diese Aufgabe nicht mehr direkt ausiiben, zumal sich zu viele
Vélker der Kirche entzogen haben. Das Vélkergericht kann nur ein Schiedsgericht
sein, ohne andere Sanktion als moralischem Ansehen. Das ist Wiederherstellung
der Theokratie in einem geistigen und gelduterten Sinn. Als Ziel der Mensch-
heitsentwicklung mufd das unterstellt werden, liegt aber in weiter geschichtlicher
Ferne. Es ist nicht gewif}, ob es im irdischen Heilsplan Uberhaupt vorgesehen ist.
So bleibt zundchst nur das christliche Gewissen, das als 6ffentliche Meinung
wirkt. Er setzt auf die ,natlirliche Notwendigkeit”, die von Gott selbst zur Unter-
stlitzung seines providentiellen Weltleitungsplan gesetzt ist, und auf die sittliche
Potenz des monarchischen Prinzips, das im Verkehr der Vélker méaRigend wirkt.

§ 184  Gottesfriede

Der Gottesfriede wurde im Mittelalter innerhalb der Staaten benétigt, zwischen
den Staaten hat diese Idee weiter Bedeutung. Aber mit einer Verwirklichung ist
nicht zu rechnen, ,bis die Welt ganz Kirche geworden, und die Menschheit in Gott
vollendet ist.” Erst dann wird die durch die Siinde eingedrungene Zwietracht voll-
kommen bewadltigt sein. Wegen der Zwietracht entsteht der Krieg, der wie der
Frieden selber ein goéttliches Recht in Anspruch nehmen kann. Der Krieg ist
unvermeidlich, denn die Machte des Guten und Bdsen kénnen nicht gleichzeitig
nebeneinander bestehen. Das Gute hat die Pflicht, sich gegen das Bose zu ver-
teidigen. Die Staaten oder Vélker haben ein Notrecht, wegen der Mission, die
jedes Volk empfangen hat, missen sie ihr Recht verteidigen. Die Naturseite die-
ser Mission ist der Selbsterhaltungstrieb. Der Frieden ist unmittelbarer Willen Got-
tes, der Krieg ist géttliche Zulassung ,und hat seinen néchsten Ursprung in den
Leidenschaften der Menschen.” Der Krieg ist Teil ,der gottentfremdeten Welt* und
offenbart in seinen Ursachen und Folgen die Sinde. Der ewige Frieden kann
nicht in der irdischen Geschichte erreicht werden (er zitiert nicht Kant, sondern
die Friedensprophezeiung bei Isaiah, eine Riickkehr der paradiesischen Unschuld).
Die Menschen, so wie sie sind, kénnten ihn nicht ertragen.

§ 185  Weltheiligung

Das eschatologische Weltende des ewigen Friedens ist nicht apokalyptisch, son-
dern die Bekehrung aller Menschen, die freilich nur durch ein erneutes Eingreifen
Jesu Christi vorstellbar ist. Aufgabe des Papsttums ist es, die Vélker darauf vor-
zubereiten (die Leistung des Protestantismus fiir diesen geistlichen Fortschritt ist
rein kritisch und wird zur Kraftigung des Katholizismus fuhren). Alles, was in der
Tugend- und Pflichtenlehre beschrieben worden ist, ist weltheiligendes Tun:
Nachahmung des géttlichen Handelns, das wir durch Jesus Christus kennen.
Weltheiligung ist méglich durch die Gottesédhnlichkeit des Menschen.

763

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.4.3 Der philosophische Weg zum Realismus

Siehe auch oben bei Friedrich Adolf Trendelenburg, dessen historische Bedeu-
tung eher in der theoretischen Philosophie liegt, der hier aber als Naturrechts-
und Volkerrechtsautor behandelt wird (oben Abschnitt 2.5.4.7).

5.4.3.1 Rudolph Hermann Lotze

1817-1881. Professor der Philosophie in Leipzig, Géttingen, Berlin (zunachst lehr-
te er parallel auch Medizin). Biographie: Reinhardt Pester, Hermann Lotze : Wege
seines Denkens und Forschens ; ein Kapitel deutscher Philosophie- und Wissen-
schaftsgeschichte im 19. Jahrhundert. — Wirzburg 1997.

Lotze war gewild der angesehenste der Universitatsphilosophen der mittleren
Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts, nicht nur in Deutschland; ,Lotzes Philosophie
allein vertragt den Maf3stab der klassischen Systeme® (Gerhard Lehmann). Aber
es ist merkwirdig schwierig geworden, Bedeutung und Ansehen gerade Lotzes
zu erlautern. Wie alle Schulphilosophen des 19. Jahrhunderts hatte Lotze die
Aufgabe Ubernommen, zwischen Idealismus und Materialismus einen Mittelweg
zu finden: Einerseits sollte in der Naturwissenschaft nur der ,Mechanismus* gel-
ten (das sollte jede romantische, vitalistische, teleologische Naturphilosophie
ausschlieflen), andererseits sollte der ,Mechanismus® in Anthropologie und Ethik
keinerlei Geltung haben. Die Welt der Wissenschaft mufd ergéanzt werden durch
die Bedurfnisse des Gemiits und der Werte (,Gemut* war ein Begriff der Schul-
philosophie des 18. Jahrhunderts fiir den Ort der Wertschatzung der Tugenden).
In gewissem Sinn verstehen auch Tiere, aber der Mensch verlangt Wirde der
Eindriicke. Damit setzt Lotze die Hauptlinie des Idealismus fort, die von Rousseaus
Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars zu dem Primat der praktischen Philo-
sophie bei Kant und Fichte fuhrte. Unser Weltbild erhebt unser Menschenbild: wir
missen glauben, dafl3 wir an einer Gbersinnlichen Welt mitarbeiten. Lotze hat die
Systemphilosophie aufgegeben, halt aber daran fest, dal® es in der Philosophie
um den Zusammenhang der Welt gehen muB}, der aber nur personlich gefunden
und anderen nur wie in einer Unterhaltung vorgeschlagen werden kann. Diese
gemaRigte Skepsis kann nur so viel bieten, wie benétigt wird, um radikale Skep-
sis des Materialismus zurlickzuweisen. Alle dominierenden Schulen, alle gro3en
Namen des spaten 19. und frihen 20. Jahrhunderts in Deutschland und in der
englischsprachigen Welt sind von der Auseinandersetzung mit Lotze geprégt,
aber es gab keine Lotze-Schule. Mit dem neuen Glauben an verlaRliche philoso-
phische Methoden im 20. Jahrhunderts wurde geraunt, er habe zu wenig Mut
gehabt, um einer der groRen Philosophen zu sein. Er wurde mit einem General
verglichen, ,der nach einer verlorenen Schlacht das geschlagene Heer in der
letzten noch nicht verlorenen Widerstandsfestung sammelt“ (Paul Tillich); man
vermilRte den ,Prankenschlag” des é&lteren Fichte (Hermann Glockner) oder das
~gebieterische Lehrwort* Hegels (Ernst Bloch). Erst mit dem Verblassen der metho-
dischen GewilRheiten der Schulen des 20. Jahrhunderts hat das Interesse an Lotze
wieder zugenommen. Man interessiert sich fir einen Begrinder des vermeintli-
chen Spezialfaches der philosophischen Anthropologie.

764

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vgl.: Max Wentscher, Fechner und Lotze. — Minchen 1925. — S. 73-198;
Ernst Wolfgang Orth, Der Anthropologiebegriff Rudolf Hermann Lotzes und
seine Bedeutung fiir Philosophie und Wissenschaften der Gegenwart, in: Der
Mensch und die Wissenschaften vom Menschen [ hrsg. von Gerhard Frey und
Josef Zelger. — Innsbruck 1983. — S. 371-382; ders., R. H. Lotze : das Ganze
unseres Welt- und Selbstverstdndnisses, in: Grundprobleme der gro3en Phi-
losophen : Philosophie der Neuzeit IV | hrsg. von Josef Speck. — Goéttingen
1986. — S. 9-51; Reinhardt Pester a.a.O.; Daniel Gruschke, ,Schlissel zu der
Welt der Formen* : der Wertbegriff des Rudolf Hermann Lotze. — Marburg
2011; Frederick C. Beiser, Late German Idealism : Trendelenburg and Lotze.
— Oxford 2013. — S. 125-315; ders., Lotze's Mikrokosmus, in: Ten Neglected
Classics of Philosophy. — New York 2017. — S. 84-119; Florian Bach, Die klei-
ne Welt : Hermann Lotze's Mikrokosmos : die Anfdnge der Philosophie des
Geistes im Kontext des Materialismusstreits. — Hamburg 2018. Aus der um-
fangreichen Literatur zur Wirkungsgeschichte: Lotze et son héritage : son
influence et son impact sur la philosophie du XXe siecle | Federico Boccaccini
(dir.). — Bruxelles 2015; Denken im Zwiespalt : zum 200. Geburtstag des Phi-
losophen Rudolph Hermann Lotze : Tagungsband / hrsg. von Jirgen Voll-
brecht. — Bautzen 2017.

Auch Lotzes praktische Philosophie will einen Mittelweg zwischen Idealismus und
Materialismus gehen. Einerseits sieht er in Gemit/Gewissen ewige Werte gege-
ben und nicht zuféllig sind es die alten Transzendentalien des Seins: das Gute
und das Schéne (dazu auch das Heilige und, fiir die theoretische Philosophie,
das Wahre). Inhaltlich bestimmt werden die Urteile aber erst durch das persoénli-
che Gemt und durch die menschliche Geschichte, erst durch menschliche Will-
kur werden die allgemeinen Ideen in die Wirklichkeit eingefiihrt. Wir brauchen die
Idee des Guten, um das Belieben der einzelnen und die Veranderung der aule-
ren Umsténde in Schranken zu weisen. Diese Ideenentwicklung ist gegen positi-
vistische Geschichtskonstruktionen gerichtet, aber auch gegen Hegel, der auf
schoénere Ideen verweist, statt nach irgendeinem lebendigen Menschen zu fra-
gen, dessen Glick darauf wartet. Lotzes Ethik ist eine eudamonistische Ethik, in
den 1880er Jahren wird die ethische Diskussion in Deutschland weitgehend Lotzes
Mittelweg eines gemaRigt altruistischen Eud@monismus folgen. Aufgabe der
Geschichtsphilosophie ist, das Glick im Fortschritt der Welt zu bewerten. Eine
Voraussetzung fur Glick ist Hochschatzung der Arbeit, die der Antike noch fehlte,
die aber auch die moderne Gesellschaft nur miihsam erreichen kann, weil das
Lebendige aus dem arbeitsteiligen ArbeitsprozeR® verschwindet. Lotze verweist
auf die Notwendigkeit von Arbeiterassoziationen und Arbeiterbildung. Die
Menschheit hat den Punkt, dal3 keine véllige Umgestaltung mehr zu wiinschen
sei, noch nicht erreicht. Gegen Nostalgie fir friihere, engere Gemeinschaften
protestiert Lotze: es gibt ein Bedurfnis nach Ergdnzung und Austausch, nur weite-
re Verkehrsrdume befriedigen diesen Austausch. Lotze ist der wichtigste Apolo-
get einer offenen Gesellschaft in der deutschen Philosophie des 19. Jahrhun-
derts, aber er besteht zugleich auf der notwendigen Vermittlung von globaler Off-
nung und Sicherheit einer engeren Heimat. Da Lotzes Geschichtsphilosophie
weder den Wissenschaftsanspruch des Positivismus noch Hegels antizipierendes
Urteil vom Weltende her beanspruchen will, kann sie nur ein persénliches Urteil

765

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sein. Jeder mul} fir sein Handeln zu einem Urteil Uber den Lauf der Geschichte
kommen, aber wir kdnnen hoffen, daf} sich die Geschichte als Weg zur Gemein-
schaft der Menschheit zeigt. Als politischer Philosoph im engeren Sinne ist Lotze
gemalRigt konservativ. Im politischen Streit geht es nicht um allgemeine Ideen,
sondern um bestimmte historische Verwirklichung. Gesellschaftliche Ordnung
beruht auf historisch erzielten Einigungen tber Recht. Recht ist Menschenwerk,
es hat keine Heiligkeit. Er empfiehlt seiner Zeit eine konstitutionelle Monarchie,
die am ehesten diese gemaRigte Fortentwicklung des Rechtes sichern kann
gegen Forderungen aus einem vermeintlichen Naturrecht und gegen den Angriff
der Interessen der Gegenwart auf das erlangte und das zukinftige Recht (er hat
eine hohe Achtung vor der Bedeutung der berufsstdndischen Tradition, aber die
Zeit, darauf eine Verfassung zu griinden, ist abgelaufen). Lotzes praktische Phi-
losophie in lehrm&Riger Form sollte der dritte Teil seines System der Philosophie
sein, der nicht geschrieben wurde. Wir besitzen nur die Einleitung und missen
sie erganzen durch Passagen aus Mikrokosmus und die Vorlesungen zur prakti-
schen Philosophie. Mikrokosmus ist urspringlich als Geschichtsphilosophie kon-
zipiert worden, als eine Aktualisierung von Herders Unternehmen (vgl. jetzt die
Buchern VII, Die Geschichte und VIII, Der Fortschritt). Aber Lotze als Geschichts-
und Kulturphilosoph ist auch von neueren Kommentatoren, die den Mikrokosmus
zur Ergénzung seiner Logik, Metaphysik und Ethik brauchen, nur fliichtig beach-
tet worden. Vgl. jedoch Pester a.a.O. S. 255-276.

Unter den vielen Themen des Mikrokosmus finden auch die internationalen
Beziehungen einen Platz, nur 10 von Gber 1500 Seiten, aber es ist der wichtigste
Beitrag aus der deutschen Schulphilosophie in der 2. Hélfte des 19. Jahrhunderts
zu den internationalen Beziehungen. Im Zentrum stehen die transnationalen
Beziehungen und die Frage, wie viel Berechtigung der Staat behalt. Auch hier
wird das Recht des Alten verteidigt gegen unbegrenztes Vertrauen in das Neue.
Diese Passage steht in einem Abschnitt Gber Fortschritt im &ffentlichen Leben
und die Grenzen von Planungen. Trotz aller Fortschritte der Weltldufigkeit wird
der Krieg wohl nicht verschwinden; er zeigt die urspriingliche menschliche Grau-
samkeit, er kann aber humaner werden (Mikrokosmus Bd. 1l (1858) Buch VI/3, in
den Ausgaben 1923 und 2017 auf S. 402-403). Die kosmopolitische Ansicht, dal
die Teilung der Menschheit in Staaten, zwischen denen dann Konflikte mdglich
sind, ein abnormer Zustand ist, scheitert am Recht jeder Nation in der Geschichte
zu wirken, das ,durch die eifersiichtige Ausbildung der ihr ganz eigentiimlichen
Gaben und durch den Stolz und Selbsterhaltungstrieb, der aus der Liebe zu die-
sen Eigentimlichkeiten entspringt.” Man kann den Krieg nicht durch Recht besei-
tigen, man kann ihn aber rechtlich beschranken (Grundziige der praktischen Phi-
losophie : Dictate aus den Vorlesungen. — Leipzig 1882. — § 75 Aufgabe der Regie-
rung in der Sorge fiir die Macht und die Sicherheit des Staates nach aul3en; diese
Ausgabe enthalt die Vorlesung SS 1880, die 2. Auflage 1884 greift auf eine Vor-
lesung von 1878 zurlick und enthélt keine Hinweise auf internationale Beziehun-
gen). Der Krieg mul akzeptiert werden, weil selbstbewul3te Nationen rasch zu
,Ubermut“ neigen, gegen den Widerstand nétig ist. Es ist ein Motiv, das von Aristo-
teles oder Hegel gut bekannt ist. Wie Hegel will Lotze ein Analytiker sein, kein
Moralist. Die Analyse ist historischer geworden. Lotze nimmt die transnationalen
Beziehungen ernster als Hegel. Das Bediirfnis nach Selbstandigkeit und das

766

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bedurfnis nach Austausch missen vermittelt werden. Das Bedurfnis nach Aus-
tausch kann der kriegerische Staat nicht langer erfiillen. Aber die Nation wird neu
definiert als Einheit der gemeinsamen Arbeit, deren Zusammenhalt nicht aufge-
geben werden kann. Eine volle kosmopolitische Einheit ist weder wiinschenswert
noch zu erwarten. Das Bedurfnis nach einer Heimat mul} akzeptiert werden; was
dartber hinaus an Einheit nétig ist, bringt der transnationale Verkehr. Eine uni-
versale Kommunikationsgemeinschaft (Lotze interessiert sich fur geistigen Aus-
tausch, nicht fur Guterverkehr) bringt noch nicht den Frieden. Lotzes Hinweise
auf das Volkerrecht zeigen das Zeitalter Napoléons lll.: Es ist ein diplomatisch
definiertes Volkerrecht, das von Kongressen der europaischen Grolméachte fort-
entwickelt wird. Es gibt ausreichend Erfahrungen, die nahelegen, dafl} die Idee
eines Schiedsgerichts nur scheitern kann. Neben den Hinweisen zum Vélkerrecht
enthalt der Abschnitt Erfiillbare und unerfiillbare Postulate Lotzes Empfehlung der
konstitutionellen Monarchie. Der Unterschied ist deutlich: wéhrend er fir MaRi-
gung von Konflikten im Inneren der Staaten eine konkrete Verfassung empfehlen
kann, hat er fir die Beziehungen zwischen den Staaten keinen Rat, nur eine
Mahnung das Recht erst zu nehmen. Die Kommentare zu Lotze haben sich fir
seine Uberlegungen zu internationalen Beziehungen nur fliichtig interessiert:
Wentscher a.a.0. S. 147 hat ein sehr knappes, aber sachliches Referat; William
R. Woodward, Hermann Lotze : an Intellectual Biography. — Cambridge 2015. —
S. 431-433 wiirde Lotze gerne zum Kosmopoliten (und Antikolonialisten) machen,
vergif3t aber die gewi genauso prominente ,kommunitaristische* Seite.

Lotze hofft, dal sich die Geschichte als Weg zur Gemeinschaft der Menschheit
zeigt, denn diese Gemeinschaft kann nur in der Geschichte entstehen. Das mulR
im 19. Jahrhundert eine Stellungnahme zu Rassenvielfalt und Kolonialverhaltnis-
sen enthalten. Ob die Menschheit wirklich eine einzige Gattung ist, kann die Phi-
losophie nicht entscheiden und Intelligenzunterschiede zwischen den Rassen
kann sie nicht einfach verneinen. Lotze sieht eine falsche Zukunftshoffnung, die
das Angeborene loswerden und eine neue Menschheit schaffen will. Fir die phi-
losophische Beurteilung ist entscheidend, dal Unterschiede der Naturanlagen in
der Geschichte eine geringe und abnehmende Rolle spielen. Die Weilen sind die
aggressivste Rasse. Die Schwarzen haben wenig Neigung zur Kulturentwicklung
gezeigt (daflr eine hohere religiose Neigung) und von Weilten wollen sie sich
nicht zivilisieren lassen, verstandlich angesichts der Aggressivitdt der WeilRen.
Aber Rassen, die sich gar nicht anpassen, werden im Laufe der weiteren Geschich-
te verschwinden. Er denkt wie Ublich an Indianer und Stdseebewohner. Wenn
solche Rassen aber wie Schnee dahin schmelzen, sind daran die Kolonialregie-
rungen schuld (Mikrokosmus V1/2, Das menschliche Naturell und VIl/4, Die dul3e-
ren Bedingungen der Entwicklung).

Mikrokosmus : Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit ;
Versuch einer Anthropologie, Bd. lll. — Leipzig : Hirzel, 1864

Weitere Ausgaben des Bandes: 1872, 1880, 1888, 1909, 1923, 2017 (1923 und
2017 u.d.T.: Mikrokosmos). Ubersetzt ins Russische, Englische und ltalienische.

767

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VIII. Buch, Der Fortschritt — 5. Kapitel, Das &ffentliche Leben und die Gesell-
schaft, Abschnitt: Erfiillbare und unerfiillbare Postulate

Wir kennen Gesellschaften nur auf Staaten aufgeteilt. Denkbar ware auch eine
allgemeine Gesellschaft, deren Staat man sich freilich ganz anders als die bestehen-
den Staaten vorstellen miite. Die zunehmenden Beziehungen haben die Bedeu-
tung der staatlichen Abgrenzungen bereits verandert. Es gibt so viele Anndhe-
rungen zwischen den Gesellschaften, dal man fragen kann, warum es noch
Staaten geben soll (auch im Innern wird der Staat zur Bestimmung, was billig ist,
kaum gebraucht). Beziehungen brauchen ein gemeinsames Recht. Die Kosmopo-
liten wollen einen Weltstaat, weil einzelne Vertrage keinen ausreichenden Rechts-
zustand schaffen kénnen. Aber Weltstaatsentwiirfe sind wertlos, weil es auf das
Verhalten der einzelnen Menschen ankommt: sie k&mpfen gegen bestehendes
Recht, sind neuem Recht aber nicht gewachsen. Die hinter solchen Plénen
stehenden Gedanken und Gesinnungen kénnen jedoch dem Handeln eine ande-
re Richtung geben. Die bisherige Geschichte war vom Streit zwischen den Staa-
ten bestimmt, die Gegenwart legt Wert auf Entfaltung geistiger Kréfte und physi-
sche Wohlfahrt und zweifelt deshalb an Staaten, die das ganze Leben organisie-
ren wollen und zu Kriegen fiihren. Fur ein befriedigendes Leben reichen kleine
Gemeinden mit einer gemeinsamen Sprache (jeder muf auf Versténdnis zahlen
kénnen). Die Bedurfnisse der Bildung brauchen aber mehr Austausch mit frem-
den Lebenskreisen und auswartigen Verkehr. Historisch haben sich immer Grup-
pen ahnlicher Sprache vereint und eine gemeinsame Rechtsanschauung entwi-
ckelt. Ein Bewulltsein dieser Gemeinsamkeiten wird durch Abgrenzung entwi-
ckelt, wobei es heute nicht mehr um Abgrenzung der eigenen Kultur gegen die
Rohheit geht, sondern um Wechselwirkung zwischen Gemeinschaften mit feinen
Unterschieden. Ein Volk will einen ehrenwerten Anteil an ,der Bildungsarbeit der
Menschheit“. Da aber das Selbstgefiihl jeder entwickelten Nationalitat zur Unter-
druckung fremder Nationalitdten neigt, ist eine Bereitschaft nétig, sich gegen
Ubermut zu verteidigen. Nationenbildung ist erst auf der Entwicklungsstufe selRR-
hafter Vélker moéglich: Nation ist eine Einheit aus einem Territorium (definiert als
Raum der gemeinsamen Arbeit einer arbeitsteiligen Gesellschaft) und dem daraus
abgeleiteten BewulBtsein einer gemeinsamen Geschichte und Zukunft. Kosmopo-
litische Verschmelzung der Gemeinschaften ist weder zu winschen, noch zu
erwarten: der Verkehr bringt bereits die nétige Einheit und kann das Bedirfnis
nach einer engeren Heimat nicht verschwinden lassen.

Ein groRer Teil der politischen Leiden liegt an den internationalen Beziehungen
und dem Fehlen eines ausgebildeten Vdlkerrechts: bestdndige Rechtsgrundsatze
bilden sich erst und finden noch keine allgemeine Achtung. Vertrédge gelten nur,
wenn sie fortdauernd als sinnvoll angesehen werden. Keine Generation kann die
nachste unwiderruflich binden. Streit zwischen widerstrebenden Willen aufzulé-
sen, hat bereits im Privatleben Grenzen: Allianzen sind anerkannt, Schiedsgerich-
te nicht. Schiedsgerichte sind eine gute Idee, Ausfihrbarkeit und Aufrichtigkeit
der Motive kann man bezweifeln. Einen Volkerareopag wird es allenfalls als Kon-
zert der GroRmachte geben, die jedoch spezielle Interessen haben. Die interna-
tionalen Konflikte sind durch historische Erfahrung der Nationen bestimmt, deren
Wert und Dringlichkeit kdnnen andere Nationen gar nicht beurteilen. Keines der
groRen internationalen Probleme ist von den europdischen Kongressen zufrie-
denstellend geldst worden, keine der von ihnen geschaffenen politischen Bildun-

768

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gen war dauernd lebensféahig. So bleibt nur die Aufforderung, das Recht zu ach-
ten, wo immer es erkennbar ist. Wo man es nicht erkennen kann, mul® man sich
an das halten, was man fir Recht halt ,und den Rest der Vorsehung anheimstel-
len. Kommende Generationen sollen nicht mit einem falschen Frieden belastet
werden.

5.4.3.2 Edmund Pfleiderer

1842-1902, Bruder des unten aufgefiihrten Theologen Otto Pfleiderer. Theologe
und Philosoph. Im Krieg 1870/71 Feldgeistlicher. Philosophieprofessor in Kiel und
Tubingen. Bekannt v.a. durch Arbeiten zur Philosophiegeschichte.

Pfleiderer verteidigte in seiner Moralphilosophie 1880, wie die meisten damaligen
Moralphilosophen, einen selbstlosen Euddmonismus, kluge Liebe wird zum defi-
nitiven ethischen Prinzip erklart. Das ist als eine Weiterentwicklung von Lotzes
Ethik gedacht, von Kant bleibt nur die Betonung der guten Gesinnung und die
Warnung davor, Kultiviertheit oder Zivilisiertheit mit Sittlichkeit zu verwechseln
(Eudédmonismus und Egoismus : eine Ehrenrettung des Wohlprinzips. — Leipzig
1880). Das ist keine systematische Guter- oder Pflichtenlehre, so dal® wir fur
Pfleiderers Haltung zu Kosmopolitismus, Nation und Krieg auf Gelegenheits-
schriften angewiesen sind. Er begann im Umkreis der Nationalliberalen Partei mit
einer Streitschrift gegen Kosmopolitismus, den er in der Geschichte als ,Weltblr-
gertrost” in kleinstaatlicher Enge und in der Gegenwart als Schlagwort der sozia-
listischen und der katholischen Internationalen (,besser Antinationale®) abtut.
Diesen Ton kennt man von seiner Partei. Das einzige systematische Argument ist
die (im 19. Jahrhundert gut bekannte) Verurteilung des zu engen antiken Patrio-
tismus. Pfleiderer will vom Rohen das Naturliche, das durch den Geist treu be-
wahrt und verklart wird, unterscheiden. Daher seine Definition des Nationalstaa-
tes: Staat allein ist zu abstrakt, Nation allein ,zu stoffmaRig und zerflossen, daher
wenig greifbar.” Eine Nation in mehreren Staaten oder ein Vielvélkerreich haben
nur ,Nationalbewuf3tsein zweiten Grades® und werden nur durch den Druck star-
ker Nachbarn oder durch materielle Interessen zusammengehalten. Da er Moral-
philosoph ist, verlangt er, den hohen sittlichen Wert dieses Patriotismus anzuer-
kennen. Als Lotze-Anhanger weil} er jedoch, dal® man, wie alles Sittliche, auch
die patriotische Pflicht nicht beweisen, sondern nur darlegen und fuhlen kann.
Sofort gerét er dabei in den Bellizismus des ,mannlichen Hegels“: der nationale
Krieg hebt die egoistische Selbstsucht der Birger auf. Das einzige philosophi-
sche Argument bleibt die Versicherung, dal in der echten Vaterlandsliebe ein
Weltinteresse eingeschlossen ist: anders als der Kosmopolitismus will der Patrio-
tismus sein Gegenteil nicht vernichten (Kosmopolitismus und Patriotismus. — Ber-
lin 1874). Er akzeptiert mit Kant, daf® der Krieg ,die starkste Begriffswidrigkeit und
das Hauptskandalon einer vernlnftigen Weltgeschichte” sei. Bei der bekannten
Natur des Menschen ist es unwahrscheinlich, daR der ewige Frieden durch Moral
erreicht wird; dafl er durch Verstandigkeit und 6konomischen Zwang erreicht
wird, ist dagegen wahrscheinlich. Der Krieg vertreibt den Krieg durch Gbermafige
Rustung. Je mehr das Volk mitsprechen darf, desto unwahrscheinlicher werden
vermeidbare Kriege (wie so oft bei deutschen Liberalen, ist die Mitsprache weni-
ger Demokratie als allgemeine Wehrpflicht). Er zitiert das kantianische Argument,
dall die Natur die unwilligen Menschen zum Frieden schleift. Diesem ,ewigen

769

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Frieden“ kann nicht getraut werden: Wenn der Frieden aus Interesse und Not
kommt (Kants Weg), dann wird der Frieden mit sozialen Ubeln belastet sein, die
nur durch neue Kriege zu heilen waren (wie Hegel sagt). So missen wir doch auf
Moral setzen: Charakterbildung im Kleinen fihrt zur Menschheitscharakterbildung
im Grofen. Die Menschen brauchen den Glauben, dal} sie nicht an einem indivi-
duellen Stickwerk arbeiten, ,sondern an einem von der Geschichte nach uns
sicher fortzusetzenden Ganzen.“ Diesen ,evolutionistischen Optimismus® haben
sich die Idealisten bewahrt. Echter Idealismus lernt Geduld und schwarmt nicht
(Die Idee eines goldenen Zeitalters : ein geschichtsphilosophischer Versuch mit
besonderer Beziehung auf die Gegenwart ausgefiihrt. — Berlin 1877, zum Krieg
v.a. S. 85-103). Zum dritten Mal nimmt Pfleiderer das Thema in einer akademi-
schen Festrede 1898 auf. Er diagnostiziert eine ,merkwirdige Internationalitat®
als Zeichen der Zeit: Weltpost, Weltblrger, Weltkongresse, Weltpolitik; die einen
haben Weltmacht und Weltreich, die anderen suchen einen Platz an der Sonne.
Raum und Zeit scheinen nur noch peinliche Einschrédnkungen zu sein. Die
Menschheit wird zu einem Organismus mit einem motorischen und sensiblen
Nervensystem. Aber parallel zu dem Gemeingefiihl des Menschengeschlechts
wéchst das Nationalitdtenprinzip. Das ist kein Gegensatz: je mehr Verkehr, desto
mehr werden die zusammengebracht, die von Natur bereits zusammenhé&ngen.
DalR alle Volker und Volkskreise in das geschichtliche Leben einbezogen wer-
den, kann nur zu ZusammenstéRen fuhren, bis die soziale Frage nach aufien
durch eine rationalere Erdaufteilung und nach innen durch die richtige Guteraus-
gleichung geldst wére. In diesem Prozel bedeutet der ewige Frieden wenig, die
Schwarmer missen warten (Uber den geschichtlichen Charakter unserer Zeit. —
Tubingen 1898). Pfleiderer ist am ehesten eine Art Geschichtsphilosoph, der wie
Herbart und Lotze weil}, dal® Geschichtsphilosophie nétig ist, aber wie diese
nicht sagen kann, wie Geschichtsphilosophie fortgefuhrt werden kann. Wie
Schleiermacher, Herbart und Lotze will er Realist sein. Er prift, ob der Fortschritt
mehr Gluck bringt und sieht Prozesse kommen, die niemand wiinscht. Er rea-
giert mit einem unbestimmten ldealismus, der zugleich auf Moralerziehung ver-
weist und vor Hoffnung auf rasche Lésungen warnt. Seine Lehre soll realistische
Hoffnung sein.

5.4.3.3 Julius Baumann

1837-1916. Gymnasiallehrer in Frankfurt am Main, Philosophieprofessor in Got-
tingen.

Baumanns Philosophie der Orientierung Uber die Welt (so lautet der Titel seines
Hauptwerks von 1871) ist eine Fortsetzung Lotzes, dessen Schiler und Kollege
er war. Die umsténdliche Vorsicht, die man Lotze vorgeworfen hat, ist noch mehr
Baumanns Kennzeichen. Sein Ziel ist das Ubliche Ziel der Schulphilosophie im
19. Jahrhundert: Sensualismus und Materialismus zu vermeiden. Er wollte einen
Platz fur Religion bewahren, die ein natirliches Bedurfnis des menschlichen
Gemites ist. Er kommt dem zeitgendssischen Monismus entgegen, 18Rt aber
Spielraum fir eine rationale Religion (die Ernst Troeltsch als ,Halbmaterialismus*
abgetan hat). Auch Baumanns Ethik verspricht Verséhnung: Die drei Wege der
sinnlichen  Annehmlichkeit, der Erkenntnis/Kultur und der tatigen Lie-
be/Wohlwollen sollen alle ein Recht haben (ganz wortlich: von einer Verfassung

770

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

verlangt er, einen Platz fir alle drei Wege zu sichern), aber Liebe/Wohlwollen hat
Vorrang, weil dieser Weg auch die beiden anderen umfassen kann. Das mensch-
liche Ziel wird, ,das Leben dem Dienste Anderer weihen.“ Es mu® eine Gemein-
schaft errichtet werden, in der diese drei Lebensweisen aufeinander einwirken
kénnen. Diese Gemeinschaft des Verkehrs muld weltweit gedacht werden. Die
nationalen Staaten missen sich als Glieder dieser Welt sehen (Philosophie als
Orientierung lber die Welt. — Leipzig 1872. — S. 401-429 Grundbegriffe der
Moral). Das Handbuch der Moral ist ein Versuch, Ethik als Entwicklungsgeschich-
te und Ethik als Pflichtenlehre zu verséhnen und die drei Strédnge der Ethik zu
verbinden. Das Prinzip der Moral ist ,Erhaltung und Férderung der Menschheit.”
Baumann mustert die verschiedenen moralischen Ziele des materiellen Wohls,
der korperlichen Betatigung und der geistigen Betatigung, die auf physiologisch-
psychologischen Temperaments- und Charakterunterschieden, die der Paddagoge
erkennen, férdern und begrenzen mufR. Was jedoch zuerst aufféllt, sind nicht die
versprochenen Verséhnungen, sondern die Spaltung in Morallehre und Rechts-
lehre. Die Morallehre wird breit und praktisch ausgemalt (,Handbuch“ meint hier
ein Vademecum fiir den praktischen Gebrauch), die Rechtslehre ist dagegen, wie
im Titel angekindigt, nur ein Abri3. Rechtsphilosophie sei der neue Name fir
das, was bisher Naturrecht hiel. Tatsachlich ist die Rechtsphilosophie des 19.
und 20. Jahrhunderts theoretische Reflexion Uber den Status des positiven
Rechts, zeitweise auch des Naturrechts, die Kompendien der Rechte und Pflich-
ten, die fur die Naturrechtstradition typisch waren, verschwinden dagegen.
Baumann steht am Ende einer Tradition: das Moralkompendium wird zum p&da-
gogisch (und lebensreformerisch) gepragten Vademekum, die Rechtsphilosophie
regrediert zu einem Naturrecht, das sich vor Philosophie hitet. Es ist das letzte
philosophische Naturrechtskompendium geblieben (wenn man von der katholi-
schen theologischen Tradition absieht). In der Morallehre findet Baumann keinen
rechten Grund, auf Fragen internationaler Beziehungen einzugehen (bzw. nur bei
moralisch eher peripheren Zusammenhéngen, z.B., dafl3 es bei einem eventuellen
Ende der Wehrpflicht Sport geben musse, wohl eine Antwort auf den befreunde-
ten Albrecht Ritschl, der Militér als eine Art Sport gerechtfertigt hatte). Immerhin
verdanken wir dieser padagogischen Anlage einen friihen Hinweis auf die Not-
wendigkeit der Friedenserziehung: Wohlwollen wird in der Familie gelernt, ihr Ort
ist zun&chst auch nur die Familie. Die Ausweitung zum Patriotismus war ein lan-
ger historischer ProzeR, dieser Familien- und Nationalsinn muf} auf die Mensch-
heit ausgeweitet werden. Die Schule soll Interesse fur die Menschheit erwecken.
Vélkerverkehr ist, ,dass der Mensch Leute anderer Nationen gesehen habe und
mit ihnen hat verkehren missen.” Es soll nicht um allgemeine Menschenliebe
ohne Unterschiede gehen (Handbuch a.a.O., Moral § 48, Ubrigens beruft er sich
dafiir auf den konfuzianischen Philosophen Mencius). Die Rechtsphilosophie
endet, wie in solchen Kompendien Ublich, mit internationalen Beziehungen. Seine
Vorlage kénnte Pufendorf gewesen sein: die naturrechtliche Menschengemein-
schaft und die Rechte der Staaten (die jetzt als Nationalstaaten gesehen werden)
sind vereinbar, internationale Verrechtlichung gibt es hier nicht. Die Kriege kon-
nen durch Rechtsbewulf3tsein seltener werden, die Kriegsbereitschaft kann nie auf-
héren. Damit ist Baumann nicht weit von anderen seiner Schule, Lotze und Pfleide-
rer, entfernt: die transnationalen Beziehungen sind ein Zeichen der Hoffnung, aber
den ewigen Frieden bringen sie nicht. Uber Baumann ist wenig geschrieben wor-

771

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

den; vgl. aber zu der Frage, was Nietzsche von Baumann bernahm und was er
nicht ibernehmen wollte: Marco Brusotti, Die Leidenschaft der Erkenntnis : Philo-
sophie und &sthetische Lebensgestaltung bei Nietzsche von Morgenrdthe bis
Zarathustra. — Berlin 1997

Handbuch der Moral nebst Abriss der Rechtsphilosophie. — Leipzig : Hirzel,

1879. — S. 372-445 Abriss der Rechtsphilosophie

§ 63-65 Zur Lehre von den vélkerrechtlichen Beziehungen

Recht ist eine Beziehung von Mensch zu Mensch. Besondere Rechtsgenossen-
schaften einzelner Menschengruppen, wie Staaten, kénnen diese allgemein-
menschliche Beziehung nicht aufheben. Diese naturrechtliche Beziehung ist eine
Beziehung auf Gegenseitigkeit. Dal es kein Recht zwischen den Staaten gibt ist
falsch; in religidser Form gab es das Naturrecht schon immer (Gastfreundschaft,
Fremde unter Schutz der Goétter usw.). Gerade wilde Vélker haben es immer
respektiert (aulRer sie seien so haufig angegriffen worden, dal® sie in Fremden nur
noch Feinde sehen). Dieses Naturrecht gebietet freien Verkehr; kein Staat/Volk
soll seine Produkte dem Austausch grundséatzlich verschlieBen. Fir diesen freien
Verkehr ist es weder nétig noch wiinschenswert, daR ein Universalstaat entsteht.
Einzelstaaten beruhen darauf, dal® Ahnlichkeit in Denk-, Gefiihls- und Willensart
engere Zusammenschlisse wiinschenswert machen. Aus dem freien Verkehr
kann ein Recht auf Einwanderung in wenig besiedelte Regionen geschlossen
werden, aber der Boden gehort der Altbevolkerung. Er kritisiert die europaischen
Staaten der Neuzeit, die Recht nur in Christenheit oder Zivilisation sehen wollten
,und dabei die loseren Rechtsgenossenschaften fremder Vélker gar nicht als sol-
che anerkannt® haben. Auf Zwang und Strafen kann auch international nicht ver-
zichtet werden. Deshalb werden Krieg und Militar ,stets bleibend” sein. Damit der
Krieg ein Mittel des Rechtes sein kann, missen naturrechtliche Forderungen
beachtet werden: Menschen und Giitern auf eigener und feindlicher Seite dirfen
moglichst wenig gefahrdet werden, das Recht soll durch einen Friedensschluf®
mdglichst schnell wiederhergestellt werden, nur die geordnete Wehrkraft des an-
deren Staates und dessen unmittelbare materielle Mittel durfen angegriffen wer-
de. Kriege kénnen durch Ausbreitung richtiger Rechtsansichten unter den Vélkern
allméahlich abnehmen, die Kriegsbereitschaft aber nicht, denn Rechtsabweichun-
gen bleiben immer méglich und die Differenzen in der Rechtsanschauung sind
noch sehr grof.

§ 66 Wodurch ein Volk méchtig wird und bleibt?

Macht ist ein relationaler Begriff, der sich auf Widerstandskraft bezieht
(Baumann illustriert das an Indianerstammen, deren Macht sich an der Macht
anderer Stdmme gemessen hatte, aber gegen die organisierte Macht der Wei-
en geschwunden ist). Ein Volk kann durch richtige Lebensweise kréftig werden,
aber méchtig im politischen Sinn, ist es erst, wenn es méchtiger als der potentiel-
le Gegner ist. Es geht nicht darum, andere Staaten zu beherrschen. Weltreiche
sind stets untergegangen, zunehmend wird begriffen, dafy man die Bedingungen
der Macht im eigenen Volk finden muf. Baumann befiirchtet, daf Maschinen und
die wachsende Bedeutung asthetischer und theoretischer Interessen die Wehr-
kraft vermindern. BloRe Muskelkraft kann roh sein und die Geschichte ist ent-
sprechend kriegerisch. Aber ohne korperliche Betatigung und Disziplin kann das

772

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Recht, als Grundlage des freien menschlichen Zusammenlebens, nicht bewahrt
werden.

5.4.3.4 Ernst Laas
1837-1885. Gymnasiallehrer in Berlin, Philosophieprofessor in Stral3burg.

Ernst Laas war zu seiner Zeit wohl der einzige Inhaber eines philosophischen
Lehrstuhls an einer deutschen Universitdt, der sich selber einen Positivisten
nannte. Mit Comtes Schule in Frankreich hat er nur die Grundhaltung gegen die
Metaphysik gemeinsam, es ist ein Kampf fur Empirismus und Sensualismus
gegen das Apriori der deutschen Idealisten. Er schatzt die gesamte Philosophie-
geschichte als einen Irrtum ein, weil es schon Platon nicht gelungen war, Prota-
goras zu widerlegen, und es dem gesamten folgenden Idealismus nicht besser
ging. In der Ethik denunziert Laas alle neueren Ethiken als platonisch, aber ver-
kindet zugleich, daf} diese Platoniker (gemeint sind Kant und Herbart) und die
Positivisten (alle méglichen Theorien des wohlverstandenen Interesses von Epikur
bis Bentham) gegen moderne Sophisten etwas gemeinsam haben: den Ausgangs-
punkt, dal® es eine Moral gibt! Ihr gemeinsamer Feind sind die, die keine Ver-
pflichtungen anerkennen: der methodische Egoismus Stirners, extreme Manches-
ter-Schule, darwinistische Biologie, Kampf ums Dasein als Mittel der Kultur. Laas
sieht seine Spielart des Positivismus als via media. Seine eigene ,positivistische”
Ethik beruht véllig auf der Sitte, dem was jeweils fur richtig gehalten wird. An-
spriche haben nicht nur die Individuen, sondern auch die Gesellschaft. ,Alle
Pflichten und Rechte sind Ausfliisse sozialer Ordnungen.” Ziel ist Fortdauer der
Ordnung. ,Antiplatonisch® heif3t hier, da} alle Giter und Tugenden als historisch
gemacht erkannt werden. Er mul} aber selber gleich fragen, ob sein Positivismus
nicht besser ,ldealismus® heiRen mifte, und er kann diese Frage nicht klar ver-
neinen. Er nennt sich nur deshalb weiter Positivist, weil das Ideal der Moral nicht
anders als die Sitte keine fertige Weisheit, sondern eine Arbeit der Gesellschaft
ist: fortschreitende Solidaritat als Ziel der kooperierenden Menschheit. Uberblick
Uber Laas' Ethik: Ludwig Salamonowicz, Die Ethik des Positivismus nach Ernst
Laas. — Diss. Berlin 1935.

In den internationalen Beziehungen der zivilisierten Nationen missen Pflichten
am Ideal des Friedens orientiert sein. Frieden bedeutet, dal} jede Nation (und die
Gruppen und Personen in ihr) ihre Naturgaben ungestort entwickeln und far den
allgemeinen Kulturfortschritt verwenden kann. Die Moral muf} dieses Ideal den
positiven Satzungen und Usancen entgegenhalten. Der Krieg ist unter Umstén-
den nétig, aber allenfalls ein notwendiges Ubel. Die Tugenden, die er in der
Geschichte hervorgebracht hat, kbnnen auch ohne Krieg hervorgebracht werden;
ohne Notwendigkeit sind seine Tugenden gar keine. Verglichen mit der wohletab-
lierten Tradition der Identifizierung von Notwehr mit Verteidigungskrieg irgendei-
ner Art ist Laas jedoch sehr ungenau darliber, was einen Krieg notwendig macht,
selbst das omindse ,reinigende Gewitter* der bellizistischen Tradition kommt vor.
Laas ist wohl der einzige deutsche Moralphilosoph, der in seiner Ethik eine Ver-
pflichtung auf die Anndherung an den ewigen Frieden mit einer Polemik verbindet

773

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gegen ,junkerhaften Ubermut und Gewalttrotz*, der immer neue Vorwénde fiir
Kriege sucht. Chauvinismus steht schon heute ,unter volkerrechtlichem Verdikt®,
aber Ehr- und Rechtsempfindlichkeit, Selbstsucht der Vélker und die Meinung,
man komme mit Druck und Gewalt weiter als mit Nachgiebigkeit und Vergleich,
behindern die Ausbreitung volkerrechtlicher Satzungen. Es ist bei Vdélkern
schwieriger als bei Individuen, von der Notwendigkeit und dem Nutzen gemein-
samer Rechtsnormen zu Uberzeugen. Vor allem gegen wildere Stdmme fiihren
die Staaten sich auf wie gegen Tiere. Aber man kann auf eine Zukunft der volker-
verbindenden Strdmungen setzen: Handel, Gedankenaustausch, gegenseitige
Bedurftigkeit, Humanitatsideen. Der Positivist konstruiert das als wohlverstande-
nes nationales Interesse. Er hofft auf ein allgemein respektiertes Vélkertribunal
und einen internationalen Interventions- und Exekutionsapparat (seine Autoritat
ist der ,Platonist® Kant, aber nicht Zum ewigen Frieden, sondern Idee zu einer
allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, wo starker betont wird, dal
der ewige Frieden eine unendliche Aufgabe ist). Nur Erziehung des Menschen-
geschlechts kann eine Losung sein: die theistische Theologie mul} ersetzt wer-
den durch wohlverstandenes Interesse, das er ,Mal} und Frieden* nennt. ,Gott*
ist eine Formel fur den realen Fortschritt der Normen: Im Wettkampf der Volker
siegen die, deren Sitten und Institutionen an Nationalwohlstand und technischer
Geschicklichkeit orientiert sind, denn das fiihrt zu Gerechtigkeits- und Solidari-
tatsgefuhlen. Am Ende zeigt Laas sich doch als Positivist in der engeren Bedeu-
tung des Wortes: Einer Art Zentralstelle, die Aufgaben Ubernimmt, die bisher in-
ternationale Kongresse haben, soll das vélkerrechtlich anerkannte Amt anvertraut
werden, Konflikte der Vélker durch Schiedsspriiche zu schlichten. Die Quelle ist
Comte, es ist Comtes Aquivalent des mittelalterlichen Papsttums (ldealistische
und positivistische Ethik. — Berlin 1882. — S. 257-261, 293-294, 302-304, 307,
345-355, 396-398; es ist der 2. Band des dreibéndigen Werkes: Idealismus und
Positivismus : eine kritische Auseinandersetzung).

5.4.3.5 Heymann Steinthal

1823-1899 (hebraischer Vornamen: Chajim). Professor fiir Sprachwissenschaft in
Berlin. Dozent an der Hochschule fir die Wissenschaft des Judentums in Berlin.
Zur Biographie: Ingrid Belke, Moritz Lazarus und Heymann Steinthal : die Be-
griinder der Vélkerpsychologie in ihren Briefen, Bd. 1 (1971) S. LXXXI-CXLII.
Uberblick {ber seine wissenschaftliche Tatigkeit: Chajim H. Steinthal : Sprach-
wissenschaftler und Philosoph im 19. Jahrhundert / hrsg. von Hartwig Wiedebach
und Annette Winkelmann. — Leiden 2002; Céline Trautmann-Waller, Aux origines
d‘une science allemande de la culture : linguistique et psychologie des peuples
chez Heymann Steinthal. — Paris 2006. Als Sprachtheoretiker fuhrte er die For-
schungen Wilhelms von Humboldt Gber die Rolle der Grammatik fir den Volks-
geist fort, als Mitstreiter seines Freundes Moritz Lazarus war er an der Propagie-
rung der neuen Wissenschaft der Vélkerpsychologie beteiligt.

Um 1870 ging Steinthal von der Sprachtheorie zu religiésen und ethischen Fra-

gen Uber. Er betont jetzt, dall Vélkerpsychologie nicht deshalb so wichtig ist, weil
sie historisch Gewordenes erklaren kann, sondern weil Ethik und Religionsphilo-

774

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sophie eine Grundlage brauchen. Ein Anlal} fir diesen Wandel war sein Enga-
gement an der Hochschule fur die Wissenschaft des Judentums. Er vertritt ein
extrem liberales Judentum, Religionen sind nur Symbole im menschlichen Stre-
ben nach Erhebung. Dieses Bedurfnis konnte zunachst nur mythisch ausgedruickt
werden. Weil gewisse Mythen durch ihre Geschichte geheiligt sind, kann man sie
nicht ohne Verlust aufgeben (Mythos und Religion. — Berlin 1870, Neudruck in: Zu
Bibel und Religionsphilosophie : Vortrdge und Abhandlungen. — Berlin 1890. —
S. 127-150). Was von der Religion bleibt, ist die Lehre der Humanitat und darin
hat das Judentum einen Vorrang: ,Die Einheit der Menschheit nicht als Tatsache
der leiblichen Geburt, sondern als Betatigung einer sittlichen Kraft, diese fordert
und hofft der Prophet* (Die Schépfung der Welt, des Menschen und der Sprache
nach der Genesis, Vortrag 1868, gedruckt in: Zu Bibel a.a.O. S. 114).

Steinthals Ethik steht im Gefolge Herbarts, er deutet aber die Idee der Vollkom-
menheit neu und privilegiert die Idee des Wohlwollens. Steinthal wittert, da} Her-
barts Idee der Vollkommenheit als Harmonie des Willens von einer Kraft ausgeht,
die auch unsittlich sein koénnte: BloRe Tatigkeit ist noch keine Sittlichkeit. Er
schrankt die Vollkommenheit auf Harmonie allein des Sittlichen ein, sie wird tatige
Liebe zur Sittlichkeit. Steinthal hat damit die bei Herbart angelegten, aber doch
gescheuten ,idealistischen“ Aspekte voll entwickelt. Wie jeder einzelne, so ver-
vollkommnen sich die Gesamtheit und die gesamte Menschheit sittlich und unter-
liegen deshalb einer ethischen Beurteilung. Steinthal Beurteilung der Menschheit
ist betont eurozentrisch: Herbarts Anforderungen kénne jeder afrikanische Stamm
erflllen, der Fortschritt vom Negerrecht Uiber das romische Recht zum heutigen
deutschen Recht wurde nicht bedacht (und die Rechtsideen werden fortschreiten,
was Steinthal Gbrigens mit einer Anspielung auf Proudhon illustriert: noch ist nicht
ausgemacht, ob Eigentum als Diebstahl zu werten sei). Die Idee der Vollkom-
menheit erinnert ,an die Steigerung des sittlichen Ideals und die Erhéhung der
unserer Pflege anvertrauten menschlichen Wurde* (Die ethische Idee der Voll-
kommenheit, in: Zeitschrift fir Voélkerpsychologie und Sprachwissenschaft
11(1880) 161-223). Dieser neu gefundene ,ldealismus®, der nichts mit einem
metaphysischen oder erkenntnistheoretischen Idealismus zu tun hat, wird
Steinthals Ethik von 1885 préagen. Es muf} eine ideale Ethik sein, weil es gar kei-
ne andere Ethik geben kann, aber eine transzendentale Grundlegung ist nicht
langer moglich. Die Ethik muf® ohne den mythologischen Gott auskommen, des-
halb muf} die Gesinnung entscheidend sein. Dieser ,ldealismus* beruht auf Laza-
rus‘ Theorie des objektiven Geistes als kollektiver Produktion, Tradierung und
Fortentwicklung von Ideen. Der AnlaB ist freilich nicht Fortschrittsgewiheit, son-
dern Krisenbewuf3tsein: In Deutschland haben das neue Interesse an Naturfor-
schung und geschichtlichen Studien und der Mangel an burgerlichem Selbstbe-
wuRtsein im Polizeistaat das Interesse an Ethik beschadigt. Die Zeitgenossen
haben diesen ethischen Idealismus nicht geteilt. Georg Simmel, ein Schiler der
Vélkerpsychologen, kritisiert den zu hohen und reinen Idealismus, der den realen
Konflikt zwischen Egoismus und Altruismus nicht wahrnehmen will und in Harmo-
nie, in ,einer milden, gemutvollen Stimmung®, die Wirklichkeit so sehr Gbersieht,
dafR Idealismus in Phantastik Gbergeht. Lazarus' objektiver Geist durfe nicht mit
Herbarts moralischen Ideen identifiziert werden, denn der objektive Geist ist ein
Produkt der Geschichte, so dal auch Hexenglauben und Antisemitismus dazu

775

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gehdren (Steinthal-Rezension in: Vierteljahrsschrift fir wissenschaftliche Philoso-
phie 10 (1886) 487-503). Neuere Kommentatoren haben diesen Idealismus ahn-
lich bewertet: David Baumgardt, The Ethics of Lazarus and Steinthal, in: Year-
book of the Leo Baeck Institute 2 (1957) 205-217 (eine so idealistische Ethik
konnte nur in einer langen Friedenszeit geschrieben werden); Ingrid Belke,
Steinthals Allgemeine Ethik, in: Chajim H. Steinthal a.a.0. S. 189-238 (verbindet
Kritik mit einem nitzlichen Uberblick tiber das Buch). Ein Kommentar zu Simmels
Steinthal-Kritik: Céline Trautmann-Waller a.a.O. S. 253-260.

Das Recht ist bei Steinthal wie bei Herbart eine Friedensordnung, Friedfertigkeit
ist eine Tugend. Friedfertigkeit darf nicht mit Konfliktscheu verwechselt werden,
Kampf ums Recht mull ethisch gefallen. Daraus folgt fir Steinthal die Ubliche
Rechtfertigung des Verteidigungskrieges, ,wie die Sachen bis heute liegen.“ Aber
daraus darf nicht gefolgert werden, da® der Krieg fur ewig in der Rechtsordnung
erhalten werden misse und nicht dem ewigen Frieden weichen kénne (Allgemei-
ne Ethik § 156, vgl. ebd. § 149). Zwischen dieser Praferenz fir Friedfertigkeit und
seiner Apologie des Kosmopolitismus stellt Steinthal keine Beziehung her. Das
Problem, das die Philosophen seiner Zeit sahen, dal internationale Konflikte und
transnationale Beziehungen durchaus vereinbar sind, machte Steinthal nicht zum
Thema. So wird die kunftige internationale Verrechtlichung ein Gebot. Steinthal
setzt auf den Kosmopolitismus des Geistes. Aber wir erfahren nicht, wieso die
Volker sich als Diener der Menschheit sehen sollen oder wollen. Wir erfahren nur,
wieso sie es kdnnen. Der Volkerpsychologe weist das Argument zurlick, dal
Erziehung des Menschengeschlechts Gesamtbewuftsein voraussetzt: sie setzt
nur Gesamtgeist voraus. Er reproduziert die Lehre des 19. Jahrhunderts von der
Harmonie der nationalen Missionen und rutscht sofort in bekannte Verachtung
geschichtsloser Volker. Simmels Einwand, da® der objektive Geist als historische
Entwicklung nicht mit einem normativen Ziel identifiziert werden darf, trifft auch
den Kosmopolitismus. Wir haben keine Garantie einer kiinftigen besseren Ent-
wicklung der Menschheit, sondern nur Anknipfung an eine Vergangenheit der
humanitéren Prophetie. Der Geist, der als humanitarer Volksgeist fortentwickelt
werden soll, ist der Geist der judischen Propheten. Lazarus und Steinthal hatten
wohl eine Arbeitsteilung verabredet und bei Steinthal fehlt Lazarus® judisches
Material. Aber Steinthals idealistisch-humanistische Ethik bleibt uneingestanden
im Horizont einer religidsen Ethik, wie es Lazarus' Ethik bewuft bleibt.

Allgemeine Ethik. — Berlin : Reimer, 1885. — XX, 458 S.

Neudrucke Berlin 1970 und Saarbriicken 2007

§ 270-272 Volk — Menschheit

,Volk* ist ein mehr leiblicher Begriff, VOlker sind zunachst ein Forschungsgegen-
stand der Zoologie. ,Nation” ist ein Fremdwort fir das mehr Geistige: ,Nationen
sind die idealen Vdlker.“ Der Nationalgeist ist die ,in allen Individuen eines Volkes
lebende und herrschende Gesinnung und Auffassungsweise.” Auch das Men-
schengeschlecht soll eine solche reale geistige Einheit bilden, zum Trager eines
einheitlichen objektiven Geistes werden und mit BewuRtsein einen Organismus
bilden, dessen Organe die Nationen sind. Anfange zu dieser Organisation sind
schon gemacht, mitten in ihrem egoistischen Treiben erinnern die Nationen sich,
dafl} sie der Humanitét dienen sollen. So gibt es Kriegsrecht und Anfange friedli-

776

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

cher Institutionen, wie die Weltpost. Die Ethik muf3 an der Forderung nach dem
ewigen Frieden festhalten, so wenig davon auch verwirklicht ist. Ein Volk wird
Nation, also Volk im idealen Sinne, erst durch eine ausgezeichnete geistige Leistung,
erst wenn es die Humanitat in einer hdheren und besonderen Weise darstellen kann,
erst wenn es so die Humanitat bereichert. Die mehr oder weniger wilden Vélker
der Erde, auch Europas, muf® man nicht weiter beachten. Aber auch die héheren
Nationen sind noch viel zu egoistisch. Sie sehen sich nicht als Volker Gottes, die
eine jeweils bestimmte Mission zur Vermehrung und Erhéhung der Humanitét
haben. Noch immer wird Patriotismus als Gegensatz zur Humanitét gesehen,
~wahrend es in Wahrheit Synonyme sind.” Die Pessimisten glauben das nicht und
haben fir die Vergangenheit recht, aber man kann hoffen, ,das Recht des Idealisten
werde fir die Zukunft immer deutlicher werden.” Hermann Lotze hat diese Hoffnung
verworfen, weil er die Analogie von Einzelnen und Vélkern verwirft, Erziehung sei
nur auf Einzelne anwendbar, denn Volker haben kein BewuRtsein. Steinthal
erklart dagegen den objektiven Geist der Menschheit fur ,das Allerrealste®, fir
den einen und einzigen Geist.

5.4.3.6 Wilhelm Wundt

1932-1920. Professor fir Medizin in Heidelberg, fiir Philosophie in Zurich und
Leipzig. 1866-1869 Mitglied der Zweiten Kammer der Badischen Landstande
(Badische Fortschrittspartei). Es gibt keine zufriedenstellende Biographie, vgl.
aber seine Erinnerungen bis ca.1876 (Erlebtes und Erkanntes. — Stuttgart 1920)
und eine Sammlung biographischer Fragmente (Gustav A. Ungerer, Forschungen
zur Biographie Wilhelm Wundts und zur Regionalgeschichte. — Ubstadt-Weiher
2016). Uberblick: Jochen Fahrenberg, Wilhelm Wundt (1832-1920) : Gesamt-
werk: Einfiihrung, Zitate, Kommentare, Rezeption, Rekonstruktionsversuche. —
Lengerich 2018.

Wilhelm Wundt hat einen weltweiten Ruhm als Begriinder des ersten Psychologi-
schen Labors, ein Meilenstein in der Verselbstédndigung der Psychologie als aka-
demischer Disziplin. Wundt ging den Weg von der medizinischen Physiologie zur
eigenstandigen Psychologie, ein Weg vom Verhalten geké&pfter Frosche zur
Empfindung von Tonstarken und Farbkontrasten. Aber schon als Mediziner hatte
er eine Kulturpsychologie begriinden wollen, die auf Fakten zurlickgreifen mufte,
die der Laborbetrieb nicht erfassen konnte. Dieser Begriinder der Selbstandigkeit
der wissenschaftlichen Psychologie fihrte zugleich einen Kampf gegen Philoso-
phie, die Psychologie abstoRen will, und gegen Psychologie, die keinen Bezug
zur Philosophie wahren will. In Zurich hatte er einen Lehrstuhl fiir ,induktive Phi-
losophie” und jahrzehntelang sollte Wundt den Traum des 19. Jahrhunderts von
einer Philosophie ohne spekulative Voraussetzungen verkdrpern. Sein System
umfafdt Logik, Metaphysik und Ethik. An die Stelle apriorischer Wahrheiten treten
verallgemeinernde Axiome als Abschlul} der Ermittlung der Fakten. Seine Psy-
chologie sollte seelische Dynamiken darstellen, Wechselwirkungen auf denen
Affekte und Willensvorgange, Phantasie- und Verstandestatigkeit beruhen. Eine
Metaphysik monadischer Aktivitdtspunkte dient diesem Voluntarismus (je nach
Praferenz, hat man riickblickend mit Leibniz, parallelisierend mit Nietzsche oder

7

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

vorausschauend mit Whitehead verglichen). Gerhard Lehmann hat ihn wie Her-
bert Spencer als ,Wissenschaftssynthese” klassifiziert: Philosophie, die zur Deu-
tung der wissenschaftlichen Ergebnisse notwendig ist, aber von diesen getrennt
keinen Sinn ergeben kann. Wie Lotze, der andere Arzt-Philosoph seiner Zeit,
mufll Wundt aus der doppelten Eingrenzung von Idealismus und Materialismus
verstanden werden. Dal} beider Philosophien sich so rasch auflésten, liegt auch
daran, daf} ihre Fragestellung durch weitere wissenschaftliche Arbeitsteilung zum
Verschwinden gebracht wurde und daR das philosophische Interesse am ,Zu-
sammenhang der Dinge“ verloren ging. Die neuere Literatur zu Wundt besteht
zum grofdten Teil aus Fallstudien zur langfristigen Wirkungslosigkeit eines der
groflen Mandarine der Wissenschaft des 19. Jahrhunderts.
Zu Wundts ,induktiver Philosophie“: Rudolf Eisler, W. Wundts Philosophie und
Psychologie : in ihren Grundlehren dargestellt. — Leipzig 1902; Werner Nef,
Die Philosophie Wilhelm Wundits. — Leipzig 1923; Gerhard Lehmann, Geschich-
te der Philosophie, Bd. IX (1953) 143-156; Alfred Arnold, Wilhelm Wundt —
sein philosophisches System. — Berlin 1980 (in der Prasentation umfassend,
aber zu oft mit dem — durchaus zutreffenden — Urteil zufrieden, dal® das nicht
Marxismus-Leninismus ist). Zur Komplexheit von Wundts Psychologie: Arthur
L. Blumenthal, A Reappraisal of Wilhelm Wundt, in: American Psychologist 30
(1975) 1081-1088; ders., The Founding Father We Never Knew, in: Contem-
porary Psychology 24 (1979) 547-550; Daniel N. Robinson, Toward a Science
of Human Nature : Essays on the Psychologies of Mill, Hegel, Wundt, and
James. — New York 1982. — S. 127-172; Wilhelm Wundts anderes Erbe : ein
Missverstéandnis 16st sich auf / hrsg. von Gerd Jittemann. — Géttingen 2006;
Saulo de Freitas Araujo, Wundt and the Philosophical Foundations of Psycho-
logy : a Reappraisal. — Cham 2016.

Wahrend Wundts individualpsychologische und philosophische Arbeiten um 1890
vorlagen und er sie nur noch ergdnzt und verteidigt hat, widmete er seine letzten
Jahrzehnte der Viélkerpsychologie, die von 1900 bis 1920 in 10 Banden erschien.
Vélkerpsychologie hatte bereits 1863, wie Tier- und Kinderpsychologie, zu
Wundts friihestem Programm einer vergleichenden Psychologie gehért; dal die
Volkerpsychologie von Lazarus und Steinthal gerade Psychologie nicht war, hat
Wundt friih erkannt. Seine Volkerpsychologie wurde Erforschung von Sprache,
Mythos und Sitte in der menschlichen Frihgeschichte ohne ausgepragte Indivi-
dualitat, eine Studie der Differenzierung von Sprache und Logik, von Mythos und
Religion/Kunst und von Sitte und Recht/ Staat. Wundts Rede vom Volkscharakter
erinnert stark an den Volksgeist bei Lazarus (beiden meinen die Pfadabh&ngig-
keit der Entwicklung). Elemente der Vélkerpsychologie (1912), eine Art Summe
der Viélkerpsychologie, skizziert die Stufen der Entwicklung der Menschheit. Das
moderne Zeitalter der Menschheit, das starker von individuellen Leistungen und
damit von der Wechselwirkung von Individuen und Gemeinwillen bestimmt ist (es
beginnt Gbrigens bereits im Altertum), ist ausdricklich nicht Gegenstand der Bén-
de der Vélkerpsychologie. Wundt bietet eine unendliche Fiille an Stoffen und die
Volkerpsychologie war bei seinen Horern und den Kaufern seiner Blicher beliebt,
Psychologie, Anthropologie oder Soziologie des 20. Jahrhunderts vermifdten aber
groRe Theorien. Zu Wundts Vélkerpsychologie siehe auch: Vorlesungen dber die
Menschen- und Thierseele (1863, Neudruck 1990), Vorlesung 55; Ethik (1886)

778

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

S. 384-397 Individualwille und Gesammtwille; System der Philosophie (1896)

S. 611-635 Entwicklungsformen des Geistes; Logik, Bd. 3, Logik der Geisteswis-

senschaft, 4. Aufl. 1921, S. 223-240 Die Vélkerpsychologie.
Die Literatur zur Vélkerpsychologie mustert in der Regel Wundts Programm-
schriften fir die zu grindende Wissenschaft Volkerpsychologie durch und
versucht den Unterschied zu Lazarus und Steinthal zu bestimmen. Zu selten
wird bestimmt, welchen Platz die Vélkerpsychologie in Wundts System der
Philosophie einnimmt, oder gepriift, was er in seinen Buchern zur Vélkerpsy-
chologie tatsachlich tut. Vgl. Christina Maria Schneider, Wilhelm Wundts Vél-
kerpsychologie : Entstehung und Entwicklung eines in Vergessenheit gerate-
nen wissenschaftshistorisch relevanten Fachgebietes. — Bonn 1990; Berthold
Oelze, Wilhelm Wundt : die Konzeption der Vélkerpsychologie. — Minster
1991; Mark Galliker, Die Verkérperung des Gedankens im Gegenstande : zur
kontroversen Begriindung der Vélkerpsychologie, in: Psychologische Rund-
schau 44 (1993) 11-24; Egbert Klautke, The Mind of the Nation : Vélkerpsy-
chologie in Germany, 1851-1955. — New York 2013. — S. 58-103 (zu Rezep-
tion und Nichtrezeption). Sammlungen der Programmschriften: Vélkerpsycho-
logie — Versuch einer Neuentdeckung : Texte von Lazarus, Steinthal und
Wundt | hrsg. von Georg Eckardt. — Weinheim 1997; Wilhelm Wundt — VélI-
kerpsychologie : ein Reader | hrsg. von Christa M. Schneider. — Géttingen
2008.

Mit den meisten Ethikern seiner Zeit hat Wundt gemeinsam, daf} er keine apriori-
sche Ethik und doch eine Pflichtethik bieten will. Auch das gehdorte bereits zu dem
Programm von 1863, als er Kants Formalismus tadelt, jedoch die Definition des
Sittlichen als eines Allgemeinen lobt: der Eudamonismus ist dagegen immer pri-
vat geblieben. Wundt will der Universalisierung der Ethik eine nicht-
transzendentale Begriindung verschaffen durch eine Kombination von Induktion
(empirische Erforschung vorhandener Moralregeln) und Deduktion (Ermittlung
von Maximen auf der jeweiligen Héhe der Zeit). Ethische Ziele kénnen nur vorlau-
fig ermittelt werden, erst am Ende der Geschichte kénnten wir das ethische Ziel
der Menschheit kennen (Vorlesungen (ber die Menschen- und Thierseele. —
Leipzig 1863, Neudruck Berlin 1990, Vorlesungen 37-38). Die Ethik 1885 ist die
Ausfiihrung dieses Programms der Formulierung von Imperativen auf erfah-
rungswissenschaftlicher Grundlage. Es ist eine Untersuchung der Tatsachen des
sittlichen Lebens, der historischen sittlichen Weltanschauungen und der psycholo-
gischen Grundlagen. Neben dem Einzelwillen mu® der Gesamtwillen der Gemein-
schaft berlicksichtigt werde. Der moderne Individualismus ist historisch eine
Abweichung, die weder theoretisch noch ethisch nachhaltig sein kann. Mit fort-
schreitender Kulturentwicklung wird die Wechselwirkung zwischen Individualcha-
rakter und Gruppencharakter das vorherrschende Moment. Das eigene Individu-
alwohl ist fir Wundt kein sittlicher Zweck, das Wohl anderer Einzelner auch nicht,
anerkannt werden nur Gesamtwohl und Fortschritt der sozialen Einheiten: statt
Kants unaufhebbarer Wirde der Individuen bleibt die Selbstverpflichtung auf den
Dienst an der Gemeinschaft und auf humane Ideale. Dabei soll es einen ethi-
schen Vorrang fir weitere Gesellschaftskreise vor engeren geben; es ist eine
Moral, die den Staat Uber Familie und freie Geselligkeit stellt (Ethik 430-431). Die
Ethik gehérte mit vier Auflagen zu Lebzeiten und einer posthumen zu den erfolg-

779

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

reicheren Ethiken der Zeit, aber das Zeitalter der modernen Nachdrucke hat sie
nicht erreicht. Sie wurde (nach einer Angabe von Jochen Fahrenberg) haufiger
rezensiert als irgendein anderes von Wundts Werken. Ideengeschichtlich wichtig
war die Rezension von Emile Durkheim, die ein Katalysator fir dessen Suche
nach einer positiven Moralwissenschaft wurde. Er akzeptiert Wundts Programm
einer Ethik auf Erfahrungsbasis und akzeptiert, dal® diese Mischung von Fakten
und Imperativen tatsdchlich eine Ethik ist. Wahrend andere deutsche Gesell-
schaftsethiker von Anpassung der Individuen an die Gesellschaft ausgehen, habe
Wundt erkannt, dal® eine moralische Leistung nétig ist, eine Befreiung aus der
Selbstverhaftung des Individuums. Aber die Verbindlichkeit der Moral kénne
Wundt nicht mehr erkléaren, bei ihm kommt Moral nur zur Selbstverpflichtung. Zu
diesem ldealismus Wundt komme Wundt nicht durch Hochschatzung des Indivi-
duums, sondern durch mafllose Geringschatzung, er gestehe dem Individuum
kein Glick zu. Wozu dann dieser Aufwand? Weitere gesellschaftliche Horizonte
werden nicht einfach wertvoller (La science positive de la morale en Allemagne,
in: Revue philosophique 24 (1887) S. 113-142, dt. Ubersetzung in: E. D., Uber
Deutschland : Texte aus den Jahren 1887 bis 1915. — Konstanz 1995. — S. 121-
161). Neuere Einschatzungen sind selten: Werner Loh, Wilhelm Wundts Ethik
und ihre Relevanz, in: Wilhelm Wundts anderes Erbe a.a.0. S. 218-231 ist ein
Pladoyer fir eine empirische Ethik; dafl Wundt deshalb der einzige Ethiker der
Neuzeit ist, der fur die Ethiker der Zukunft brauchbar sei, ist sicher Ubertrieben).

In seinen programmatischen Vorlesungen von 1863 waren Krieg und Frieden
noch kein Thema, aber das Verhaltnis der Nationen zur Menschheit: Der Gesamt-
willen der einzelnen Vélker hat tUber sich die Menschheit, die auch eine gewisse
Gemeinsamkeit der Entwicklung zeigt; da diese Entwicklung nicht als naturlicher
Prozel3 verstanden werden kann, mul3 von einem Gesamtwillen auch der
Menschheit gesprochen werden. So wie der Verkehr innerhalb einer Gesellschaft
dem Willen der Einzelnen einen gewissen Zwang antut, so wird durch Wechsel-
beziehungen der Voélker ihr Willen beschrankt. Nur in der Geschichte der ganzen
Menschheit ist ein Gesamtwillen erkennbar, der keinen entgegenstehenden
hoéheren Willen erfahrt (Vorlesungen (liber die Menschen- und Thierseele. —
Leipzig 1863, Neudruck Berlin 1990, Vorlesung 55). Diese Aussage hat Wundt
1886 in der Ethik ausgearbeitet. Aber sein Argument, daR die weiteren Gesell-
schaftskreise einen héheren sittlichen Rang als die engeren haben, erfahrt einen
deutlichen Bruch. Eigentlich sollte man denken, damit wiirde ein kosmopolitischer
Vorrang der Menschheit vor den Staaten begriindet: so wie soziale Normen héhe-
ren Wert haben als individuelle Normen, haben humane Normen einen héheren
Wert als soziale Normen (Ethik S. 469-470; tatsachlich erkennt Durkheim Wundts
Ethik nur deshalb den Charakter einer Ethik zu, weil dort alle gesellschaftlichen
Kreise nur stellvertretend fir die Menschheit stehen). Wundt sieht das an Kultur
mitarbeitende Individuum beteiligt an der Formierung eines Gesamtcharakters
der Menschheit, zu dem ein gesellschaftlicher Zusammenhang (noch) fehlt (Ethik
413). Die humanen Zwecke entpuppen sich so rasch als bloRes BewuRtsein dafir,
daR allgemeine geistige Leistungen in Staat, Kunst und Wissenschaft der gesam-
ten Menschheit gehéren (Ethik 432-435). So kosmopolitisch war auch schon
Hegel! Wundts humane Normen sind nur Selbstverpflichtung, den erkannten Ide-
alen wirklich zu dienen, sie haben keinerlei kosmopolitische Zusammenhénge

780

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

(Ethik 482-484). Ein Gesamtwillen, dem der Einzelwillen geopfert werden muf, ist
nur gegeben, wenn tatsachlich eine Gemeinschaft besteht. Das ist fur die
Menschheit nicht der Fall. Vélkerverkehr und Vélkerrecht reichen nicht aus, eine
solche Gemeinschaft zu begriinden. Der Verband der Kulturstaaten ist aber
bereits ein Aquivalent einzelner Funktionen einer Gesellschaft. Wundt bemiiht
sich, zugleich die Unterschiede zur staatlichen Gemeinschaft und die Momente
einer internationalen und transnationalen Vergesellschaftung zu zeigen. Dazu
gehort auch, dal er in spateren Auflagen der Ethik dogmatische Folgerungen aus
der Souveranitét korrigiert hat. Aber auch ein wachsendes globales Verantwor-
tungsgefihl konstituiert noch keine Solidargemeinschaft. Wundts Verband der
Kulturstaaten erinnert an Hedley Bulls Beschreibung der internationalen Gesell-
schaft als anarchical society; auch das Bewultsein, dal® diese internationale Ge-
sellschaft zunachst keine weltweite Vergesellschaftung war, teilt Wundt mit der
English School. In der Vorstellung einer wachsenden Bedeutung des Vélker-
rechts und der abnehmenden Wahrscheinlichkeit eines véllig willkirlichen Angrif-
fes ist Wundt mit den Kommentatoren seines Jahrhunderts einig. Aber ein Inter-
nationalist ist er nicht. Wie die anderen deutschen Philosophen der Zeit, sieht er
eine groRe Bedeutung der transnationalen Beziehungen fir den Frieden, aber
wie auch sie, macht er keine Versprechen fir ein Ende der Kriege. Der Krieg ist
nicht allein Kampf um Recht, sondern auch Kampf fiir Interessen und damit gibt
es keine Aussicht auf eine internationale Gerichtsbarkeit. Die Position der Ethik
von 1886, die man paradoxer Weise einen nationalistischen Kosmopolitismus
nennen kann, hat Wundt nicht nur bis zur letzten Bearbeitung 1912 durchgehal-
ten, sondern eine Kurzversion auch in sein philosophisches Lehrbuch aufge-
nommen: Die Kulturgesellschaft der Menschheit beruht auf dem freien Wettbe-
werb der Vélker und setzt deshalb selbstédndige Nationalstaaten voraus. Die wich-
tigste sittliche Idee ist die Idee einer vollendeten Willensgemeinschaft der
Menschheit. Das Ideal der Verbindung der Menschheit zu einer einzigen sittlichen
Gesamtpersonlichkeit ist das hochste und abschlieRende Ideal, ein Zustand voll-
sténdigen Glucks, vollstdndigen Friedens und freier Entfaltung der geistigen Kréaf-
te. Dieses Ideal ist vielleicht nie erreichbar, mul® aber immerfort erstrebt werden.
Aber es war ein Fehler der Aufkldrungszeit, den ewigen Frieden von willkirlichen
internationalen Vertrdgen zu erwarten; die Friedenspldne des Abbé de Saint-
Pierre hatten gewil zum Krieg fllhren mussen (System der Philosophie (1889)
S. 614f., 639f,; letzte Auflage 1919). In seiner Entwicklungsgeschichte der
Menschheit bemerkt Wundt, daR® es uns fremd geworden ist, dal3 Vélker geistige
Schépfungen hervorbringen, denn wir leben langst in einem Zeitalter, in dem all-
gemeine geistige Schépfungen die Volkergrenzen Uberschritten haben (Elemente
der Vélkerpsychologie 1912. — S. 2). Er identifiziert die weltgeschichtliche Stufe
der nationalen Gesellschaften mit dem heroischen Zeitalter des friihen Altertums,
bereits die antiken Reichsbildungen haben einen Zug zu Weltreich, Weltkultur,
Weltreligion gebracht. Aber auch heute befinden wir uns noch nicht in einem
Zeitalter der Humanitat. Seit Jahrtausenden sind jedoch immer gréRere Teile der
Menschheit auf dem Weg dazu. Wahrend das Altertum dieses Ziel nur als Welt-
reich denken konnte, wurde in der Moderne eine Vielheit nationaler Sprachen und
Nationalstaaten denkbar. Das ist eine neue Form der Weltkultur, ,deren charakte-
ristischer Zug jene Vereinigung humaner und nationaler Bestrebungen ist, inner-
halb derer wir uns noch heute befinden” (ebd. S.487).

781

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Wundt ist einer der wenigen Autoren in diesem Band, die 1914 noch lebten und
schrieben, eine seltene Gelegenheit, nach Kontinuitat und Brichen im auenpoli-
tischen Weltbild eines deutschen Liberalen zu fragen. Seine nationalistischen
Weltkriegsschriften sind Volkscharakterliteratur: Fir die Englédnder steht Bentham,
der auf Egoismus festgelegt wird, fir die Deutschen J. G. Fichtes Sozialethik. Eng-
land wollte die deutsche Mitarbeit an der Menschheitskultur verhindern. Er fordert
fur Deutschland einen Teil der englischen Kolonien und das russische Baltikum.
Nur so kénnen die Nationen weiter an der Menschheitskultur arbeiten (Uber den
wahrhaften Krieg : Rede gehalten in der Alberthalle zu Leipzig am 10. September
1914. — Leipzig 1914). In einer ausfuhrlicheren, aber nicht solideren philosophie-
geschichtlichen Schrift will Wundt begriinden, was er in seiner Rede vorausge-
setzt hatte: Die Philosophen sprechen den Nationalcharakter ihres Volkes aus.
Der zeigt sich in den grof3en Krisen, so in diesem Krieg. Der Krieg hat den engli-
schen Weg des persénlichen und nationalen Egoismus entlarvt, allein der deut-
sche Weg des sozialen Idealismus kann noch zum Fortschritt der Menschheit
beitragen (Die Nationen und ihre Philosophie : ein Kapitel zum Weltkrieg. —
Leipzig 1915, das Buch wurde bis 1944 nachgedruckt, bis 1921 fast jahrlich).
Wundts abschlieRender Band der Vélkerpsychologie 1920 ist eine entwicklungs-
geschichtliche Summe der vorherigen Bénde und zugleich eine Weltkriegsschrift.
Er laRt die Weltgeschichte schnell zu Fichte und Napoléon Ill. kommen: die
Grenzen von Staat und Kultur missen Ubereinstimmen, dem nationalen Kultur-
staat wird die Zukunft gehdren. Die modernen Nationen arbeiten gemeinsam an
der Entwicklung der Menschheit, der Weltkrieg ist ein Bruch in dieser Entwick-
lung. Die Einheitskultur, an die Briten und Franzosen glauben, kann es nicht
geben. Zivilisation ist eine gemeinsame Leistung der Kulturvélker. Sie beherrscht
den friedlichen Verkehr, aber sie wird den Nationalstaat nicht aufheben: alle kiinf-
tige Evolution ist Fortentwicklung im Rahmen des Nationalstaates (Vélkerpsycho-
logie, Bd. 10, Kultur und Geschichte. — Leipzig 1920. — S. 171, 178-179). Es fol-
gen Polemiken gegen Parlamentarisierung nach westlichem Vorbild und gegen
die deutsche Bereitschaft, dem Volkerbund beizutreten, der nur Fortsetzung des
Kriegsbindnisses der Entente und damit des GrolRmachtekonzerts des 19. Jahr-
hunderts sei. Der Diktatfrieden von Versailles ist ein Bruch mit der vélkerrechtli-
chen Entwicklung der Neuzeit, die Kant theoretisch gefalt hat: Grundlage des
Friedens kann nur ein gerechter Friedensschluf3 sein. Ein abgendétigter Frieden,
der einen Konkurrenten um die Weltstellung vernichten soll, muf3 nicht gehalten
werden (ebd. S. 450-464). Wundts letztes Buch, eigentlich seine Memoiren, wird
zu einer Sammlung seiner Klagen uber Utilitarismus und Parlamentarismus. Es
ist eine Polemik gegen den nationalistischen Universalismus (um mit Hans Mor-
genthaus zu sprechen): der Westen halt seine Lehren fiir universal, die Deut-
schen mussen fir ihre Eigenart kdmpfen. Aber das kippt sofort zu einem deutschen
Universalismus: Weil die Deutschen noch eine Erinnerung an ihre Eigentiimlich-
keit bewahrt haben, kénnen sie und nur sie die Weltkultur regenerieren. Das soll
aber auch eine Kritik am Deutschen Reich von 1870 sein, das Weltbedeutung fur
privaten Gewinn statt fir geistige Gliter angestrebt hat. Nur mit einer politischen
Kehre kann Deutschland die ,fllhrende Macht der Kulturvélker” sein (Erlebtes und
Erkanntes. — Stuttgart 1920. — S. 344-399; die Broschiire Die Weltkatastrophe
und die deutsche Philosophie. — Erfurt 1920 ist eine gekurzte Version des Schlu-

782

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Res der Erinnerungen). Es ist schwer zu entscheiden, wie weit Wundts Befunde
und Ziele sich durch den Weltkrieg verandert haben. Sein Tadel des Utilitarismus
Benthams und sein Lob der Sozialethik Fichtes sind nicht neu, jetzt ist beides
aber vollig zur Karikatur geworden. Einst hatte Wundt Nationalcharakterliteratur
als eine journalistische Gattung von seiner Vélkerpsychologie ferngehalten (die
wurde daraufhin als ,Voélkerpsychologie ohne Voélker” verspottet), jetzt verkiindet
er einen archaischen nationalen Charakter, der im Alltag und im Frieden verbor-
gen sein kann, aber in der Philosophie und im Krieg sich besonders deutlich
offenbart. Die |dee, daf} die Nationen fur die Kultur der Menschheit arbeiten, war
der Zielpunkt seiner Ethik. Wenn nur noch Deutschland fir die Menschheit arbei-
tet, ist das nicht nur als Hyperbolik einer Weltkriegsschrift zu sehen (bzw. als
nationalistisches Trostbedlrfnis in Krieg und Niederlage), sondern zerstort die
Balance des nationalistischen Internationalismus des 19. Jahrhunderts. Wundts
Beschrankung der Volkerpsychologie auf weltgeschichtliche Entwicklung hinter-
lieR die Leerstelle einer Kulturpsychologie oder Kultursoziologie der Modernen, in
die Wundts spate Mischung von Volkscharakter und nationaler philosophischer
Tradition widerstandslos drédngen konnte. Wundt steht flir die liberale Hoffnung
des 19. Jahrhunderts auf die Friedensvertraglichkeit des bloRen Nebeneinanders
der Nationalstaaten und er verkdrpert den Umbruch von diesem Harmoniemodell
zum nationalistischen Lob der bloflen Eigentlimlichkeit. Zu Wundt im Ersten
Weltkrieg haben wir nur knappe Sondierungen: Gustav A. Ungerer, Vélkerpsy-
chologie — Ethik — Politik : Wilhelm Wundt und der Erste Weltkrieg, in: Ungerer,
Forschungen zur Biographie a.a.O. S. 73-88; Peter Hoeres, Krieg der Philoso-
phen : die deutsche und die britische Philosophie im Ersten Weltkrieg. — Pader-
born 2004. — 276-280. Es fehlt biographische Forschung. Seit dem Austritt des
linksliberalen Abgeordneten aus der Badischen Standevertretung 1869 (aus
Abneigung gegen die bismarcksche Einigungspolitik, vgl. Ungerer a.a.0. S. 89-
104), wissen wir nicht mehr viel Uber seine politische Haltung. Wir sollten auch
mehr wissen Uber seine Rolle als Mentor der nationalistischen Deutschen Philo-
sophischen Gesellschaft und Uber das Verhaltnis zu seinem Sohn Max Wundt
(der wie kaum ein anderer Philosoph das Kriegserlebnis feierte, ein Antidemokrat
der ersten Stunde und spater einer der Rassisten unter den Ordinarien des
Faches Philosophie war).

Ethik : eine Untersuchung der Tatsachen und Gesetze des sittlichen Le-
bens. — Stuttgart : Enke, 1886. — XI, 577 S.

Neuauflagen 1892 (2 Bde.), 1903 (3 Bde.), 1912 (3 Bde.), unverdnderter Neu-
druck 1923-24

Engl. Ubersetzung 1897-1902

S. 565-575 Die Menschheit

1 Der wirtschaftliche Vélkerverkehr

Der Handel ist im Laufe der Geschichte zum wichtigsten Faktor der Friedenssi-
cherung geworden. Er hat die Entwicklung des internationalen Rechts beférdert
und die ,ldee eines allgemeinen Verbandes der Menschheit zu einem sittlichen
Gesamtleben® vorbereitet. Mit der internationalen Arbeitsteilung wachst die Not-
wendigkeit des internationalen Verkehrs. Jeder Staat wird im wirtschaftlichen
Verkehr von eigenen Interessen geleitet, selbstlose Hingabe gibt es dort nicht.

783

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Trotzdem hat sich auch in diesem Bereich die Idee der Rechtsgleichheit durchge-
setzt.

2 Das Vélkerrecht

Das Voélkerrecht beginnt sich zu einer héheren Form der Rechtsgemeinschaft zu
entwickeln, die alle Kulturstaaten vereinigt. Es bildet sich ein internationales Gewohn-
heitsrecht, die letzte Stufe, die das Ubereinstimmende Rechtsbewultsein der
Vélker erreichen kann. So hat die Rechtsgemeinschaft der Volker eine Verwal-
tungsorganisation und in gewissem MaRe auch eine Verfassungsorganisation,
aber diese Organisationen mussen international freier gestaltet werden als natio-
nal. RegelméRigkeit der Bedurfnisse und immer allgemeiner anerkannte Gultig-
keit schaffen eine konstante Praxis, die den Zwang gesetzlicher Vorschriften er-
setzen kann. Vom juristischen Standpunkt her mag diese Freiheit der Rechtsbil-
dung eine Schwéche sein, vom ethischen Standpunkt her kann es eine Starke
sein: die freiwillige Tat hat ethisch einen héheren Wert. Der Traum einer Weltre-
gierung wird umso unmdglicher, je mehr sich das sittliche BewuBtsein der einzel-
nen Volker entwickelt. Eine Kodifizierung des Vélkerrechts wird immer Privatar-
beit bleiben, die nicht anders als wissenschaftliche Arbeiten wirkt: durch allmahli-
che Lauterung der Anschauungen. Aber die Wissenschaft hat auf die internatio-
nale Rechtsentwicklung einen wesentlich geringeren Einflul? als auf die nationale,
weil der individuelle geistige Einfluld gegenitber weiteren Lebenskreisen geringer
ist und weil international gesetzgebende Organe fehlen und fehlen missen. So
schreitet die internationale Rechtsentwicklung nur langsam voran, aber durch die
Macht der Bedurfnisse sicher. Die Idee der allgemeinen Rechtsgemeinschaft der
Menschheit hat dazu gefuhrt, dal} Kriege nicht mehr nach Willkiir, ohne Rechen-
schaft Gber die Motive, gefiihrt werden. Stattdessen ist der Friede ein durch Ver-
trage und Gewohnheiten geschitzter Rechtszustand geworden. Der Krieg geht
aus einem Konflikt der Interessen hervor, indem der bisherige Rechtszustand
nicht l&anger ausreicht. Wenn keine Vermittlung gelingt, mul der Krieg den
Rechtszustand auslegen (in diesem Falle ist der Zivilproze3 die innerstaatliche
Analogie) oder einen neuen Rechtszustand schaffen (in diesem Falle ist der Ver-
fassungskonflikt, der ja auch zum Biurgerkriegen fihren kann, die innerstaatliche
Analogie). Die Idee des ewigen Friedens ist eine Idee des 18. Jahrhunderts, die
den Krieg als voéllig rechtsfrei sieht und deshalb sein Ende fordern muf3. Reine
Gewaltkriege sind bereits unméglich geworden, aber Kriege um unverséhnliche
Rechtsanschauungen und unlésbare Interessenkonflikte kénnen nicht verschwin-
den. Ein mit ausreichender Macht ausgestattetes Tribunal wére mit der Souvera-
nitat, die Grundlage der internationalen Rechtsgemeinschaft ist, nicht vereinbar.

3 Der Verband der Kulturstaaten

Die internationale Gesellschaft der Kulturstaaten ist nicht weniger hierarchisch
gegliedert als die nationale, denn auch sie ist aus einem Wechselspiel gemein-
samer und widerstreitender Interessen hervorgegangen. Aber international gibt
es nur freie Selbstregulierung, wahrend es national einen umfassenderen staatli-
chen Gesamtwillen gibt. Die héhere Form der menschlichen Gesellschaft zwi-
schen den Vdlkern ist neu. Unterschiede der Macht und des Ansehens gab es
schon immer, aber dazu gekommen ist dauernde gegenseitige Anerkennung,
welche die Analogie zu Freiheit und Gleichheit der Birger im Staat erst geschaf-
fen hat. Voraussetzung war die Existenz einer Mehrzahl anndhernd gleich méch-
tiger Staaten. Die GroRmachte sind zu Hutern der Ordnung geworden. Zunéchst

784

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

haben sie versucht, auch die innere Ordnung der Staaten zu bestimmen, aber
erst die Lossagung von dieser Interventionspolitik sichert die internationale
Rechtsgleichheit.

4 Das geistige Gesamtleben der Menschheit

,Die Idee der Menschheit ist keine urspringliche, sondern eine allmahlich ent-
standene, immer noch werdende.“ Aus anfénglichen Bruchstiicken des geistigen
Lebens ist allméahlich ein Ganzes entstanden. Diese Einheit der Menschheit beruht
zwar auf materiellen Grundlagen, ist aber wesentlich geistige Gemeinschaft.
Nachdem die Antike bereits einen geistigen Besitz geschaffen hatte, wurde die
Idee der Menschheit vom Christentum in Form der Glaubensgemeinschaft gebracht.
Ihr sind Wissenschaft und Kunst gefolgt. Die politische Vereinigung der Kultur-
staaten zu gemeinsamer friedlicher Arbeit ist der letzte Schritt dieser Entwicklung:
Dauerhafte Burgschaft gegen kriegerische Verwicklungen bringt ununterbrochene
Entfaltung und Austausch der geistigen Krafte. Das wird nicht zum Verschwinden
der nationalen Unterschiede der Begabung und des Charakters fihren. Wie im
Austausch zwischen Individuen wird im Austausch zwischen Vélkern die Indivi-
dualitdt zunehmen, ohne dal} der Austausch zurlickgeht. Der zunehmende per-
sonliche grenzlberschreitende Verkehr der Individuen verschiedener Nationen
fordert ein ,Bewuftsein eines Gesamtlebens der Menschheit, das fortan in der
Geschichte sittliche Aufgaben 16st, damit ihm neue gestellt werden.*

Die wichtigsten Anderungen spaterer Auflagen: In § 2 wird 1892 die Abfertigung
des ewigen Friedens als eine Uberholte Idee des 18. Jahrhunderts gemaRigt.
Vieles, was bei Kant noch Forderung sein muf3te, ist Teil des Vélkerrechts gewor-
den. Die Souveranitat wird Grenze der bisherigen Anndherung des Rechtes
bestimmt: Trotz aller Hemmnisse der internationalen Verrechtlichung kann das
internationale Verantwortungsgefuihl wachsen. In § 1 wird ab 1903 der Kolonia-
lismus als Symptom des Weltverkehrs der GroRRstaaten anerkannt. Die damit ver-
bundenen sittlichen Gefahren kénnen bewaltigt werden durch Selbstregulierung
der divergierenden Interessen und durch Annahme der Pflicht, Rassen zu erziehen,
die ihren Kulturaufgaben bisher nicht gewachsen waren.

5.4.4 Der theologische Weg zum Realismus

5.4.4.1 Adolf Wuttke

1819-1870. Philosophiedozent in Breslau, Theologieprofessor (protestantisch) in
Berlin und Halle. Mitglied des PreuRischen Abgeordnetenhaus 1866-1867 (Kon-
servative Partei). Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, Wuttke, Karl Friedrich Adolf, in:
Biographisch-bibliographisches Kirchenlexikon XIV (1998) Sp. 200-241 (Graf
behandelt Wuttke sehr viel ausfiihrlicher, als in diesem Lexikon Ublich, weil er ihn
als exemplarisch fur das konservative ,Kulturluthertum® nimmt).

Wauttke war konservativ — kirchlich (lutherisch-konfessionell), intellektuell (anti-
spekulativ) und politisch (altkonservativ). Bekannt war er als Prediger und Publi-

785

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zist, als Polemiker gegen alle Formen eines liberalen Protestantismus. Seine
christliche Sittenlehre ist sein einziges gréReres theologische Werk geblieben.
Das Buch erlebte noch eine weitere von Wuttke bearbeitete Auflage 1864-1865,
dazu zwei posthume Ausgaben 1874-1875 und 1886. Dieser Erfolg ist unter den
philosophischen und theologischen Ethiken des 19. Jahrhunderts selten und diirf-
te am Parteistandpunkt liegen. Statt der seit Schleiermacher Gblichen Gliederung
in Giter-, Tugend- und Pflichtenlehre hat Wuttke eine Gliederung nach der Heils-
geschichte: ohne Siinde, in der Siinde, nach der Erlésung. Der Zustand ohne
Siinde ist nicht als paradiesischer Anfang vor dem Sundenfall gezeichnet, son-
dern als das sittliche Gemeinwesen in seiner Doppelgestalt als Staat und Kirche.
Zu der Verkehrung der Sittlichkeit in der Stinde (ein Zustand, der per definitionem
alle nicht-christlichen Voélker umfal3t, aber auch die Realitat der christlichen Volker
beschreibt) gehoért die Zerrissenheit der Menschheit durch die Vielheit der einan-
der fremd und feindlich gegenlberstehenden Staaten und Vélker. Entweder
schlieRen sich die Volker ab (wie China und Japan) oder sie versuchen die Ein-
heit durch Aufhebung der Selbstandigkeit anderen Vélker gewaltsam zu erzwin-
gen. Der Krieg ist die ,weltgeschichtliche Bekundung der Siinde.” Nur im Krieg
tritt der HaR® voll als Gewalt auf. Der Mensch, der Gott sein will, versucht Herr
Uber andere zu sein oder muf} ihr Sklave werden. Der Krieg ist Stinde und Strafe
der Suinde zugleich. So ist er mit der sittlichen Weltordnung durchaus vereinbar,
aber etwas RechtméRiges, Schénes und Gesundes, das die rechte und gesunde
Entwicklung der Menschheit hervorbringt (diese Lehre sieht er bei Hegel, Mar-
heineke und Rothe), kann er nie sein. Mit gleichem Recht kénnte man jeden Mord
und Raub zu etwas Gutem fir die Menschheit erklaren (Handbuch der christli-
chen Sittenlehre. — Berlin 1861-1862. — § 217 Verhéltni8 der Staaten unter einan-
der: Der Krieg). Wo dagegen der christliche Geist herrscht, bewirkt die Vielzahl
der Volker nicht Zwiespalt, sondern ein friedliches Verhaltnis gegenseitiger Lebens-
férderung. Aber der Krieg ist in den unteren Stufen der christlichen Geschichte
(auf denen wir uns noch befinden) noch nicht aufgehoben, die Notwehr ist nicht
nur ein Recht, sondern eine sittliche Pflicht. Wenn Christen den Krieg aber als
uniiberwindliche Notwendigkeit sehen, sprechen sie das Urteil tber ihr Christen-
tum. Die Entwicklung der christlichen Geschichte zeigt tatsachlich immer gréRRere
Unterordnung der engeren sittlichen Gemeinschaftskreise und der kleineren
Staatenbildungen unter eine héhere Ordnung und Macht. Der Deutsche Bund
kann ein Vorbild fur die Gesamtheit der christlichen Staaten und Vélker sein. Aber
das kann nicht einfach eine auflerliche Verfassung und ein Schiedsgericht sein,
sondern setzt einen machtigeren christlichen Geist voraus, als es gegenwartig
der Fall ist. Bei aller Polemik gegen den pantheistischen Bellizisten Hegel wartet
Wuttke rasch mit einem christlichen Aquivalent auf: Der Frieden ist fiir ein sittlich
unreifes Volk gefahrlich, denn er fihrt zu ungeistlicher Sicherheit, Selbstsucht,
Schlaffheit, Genufsucht und Weltsinn — da kann der Krieg zur Wohltat werde. ,So
lange der Krieg sittlich méglich ist, hat er auch ein gewisses Recht; und erst wo
der Friede Christi wahrhaft in den Herzen der Vélker waltet, wird der Krieg zu
einem unbedingten Unrecht, aber auch zur Unmdglichkeit.“ Auch bei Wuttke ist
der gerechte Krieg nur als Verteidigungskrieg erlaubt, aber ein christliches Aqui-
valent zum weltgeschichtlichen Recht des Krieges ist auch hier rasch gefunden:
Vélker, die durch innere Zerriittung und sittliche Entartung eine Quelle von Gefah-
ren und Stérungen werden, haben ihr Recht als Glieder in der Gemeinschaft der

786

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

christlichen Vélker verwirkt und sind dem héheren Recht der sittlichen Gesamt-
heit verfallen. Dieses christliche Recht kann ein christlicher Staat ohne Vorwurf
selbst durch Eroberung vollziehen, um eine Unterwerfung unter die Anforderun-
gen hoéherer Gesittung zu erzwingen (ebd. § 317 Das sittliche Verhéltni3 der
Staaten zu einander (Frieden und Krieg)).

5.4.4.2 Albrecht Ritschl

1822-1889. Theologieprofessor (protestantisch) in Bonn und Géttingen. Zur Bio-
graphie: Otto Ritschl, Albrecht Ritschls Leben. — Freiburg i. B. 1892/96.

Zur Zeit seines Todes war Albrecht Ritschl der einflureichste und zugleich der
umstrittenste protestantische Theologe in Deutschland (und damals bedeutete
das noch, allenfalls mit einem geringen Zeitverzug, weltweit). Aber jede Reflexion
Uber Ritschls Bedeutung ist immer zugleich eine Reflexion Uber das rasche Ende
dieser Bedeutung: er hat keine Epoche gemacht, sagte Karl Barth, er bedeutet
nur eine Episode (oder, mit Helmut Thielicke positiver formuliert: ,der Theologe,
den das 19. Jahrhundert gebraucht hat®). In dem Vakuum, welches das schwin-
dende Vertrauen in Orthodoxie, Rationalismus und spekulative Theologie hinter-
lassen hat, versucht Ritschl die Theologie neu zu begriinden: Er kehrt zuriick zu
einer auf die Offenbarung fundierten Theologie. Aber er will alle Anspriche an
eine Dogmatik abwehren, die Uber die biblische Offenbarung hinaus gehen: Die
Schultraditionen wuften zu viel. Von Gott wissen wir allein, was wir durch Jesus
Christus wissen; von Jesus Christus kennen wir nur sein irdisches Leben und die
Verkindigung des Reiches Gottes. Von Gott kénnen wir nur wegen der Got-
tesebenbildlichkeit reden, aber diese Ahnlichkeit beruht nur auf dem Geist des
Menschen, nicht auf seiner sinnlichen Natur. Im Reich Gottes ist der Mensch Uber
die Natur (das was an ihm naturlich ist) gestellt und kann deshalb von Gott geliebt
werden und lieben. Das Reich Gottes als Gemeinschaft mit Gott und den Men-
schen ist eine Ubernatirliche Gemeinschaft der Liebe, auf Erden hat das Reich
Gottes wegen der sinnlichen Natur des Menschen immer Grenzen. Ritschls via
media fur das 19. Jahrhundert war eine prekare Balance. Seine Schiler gingen
verschiedene Wege. Besonders nachhaltig war der lange Feldzug von Karl Barth
gegen Albrecht Ritschl. Mit dem Verblassen der Plausibilitdt von Barths eigener
kirchlicher Dogmatik kam es zu einem starken Interesse an dem originalen
Ritschl. Diese Ritschl-Renaissance war eine Ehrenrettung (der auf Offenbarung
gegriindete Dogmatiker sah Barth plétzlich ahnlicher als dem Kulturprotestantis-
mus seiner Zeit) und eine Historisierung (letztlich ist es nicht gelungen, ihn aus
dem 19. Jahrhundert zu befreien, in das Barth ihn verwiesen hatte).
Vgl. Gésta Hok, Die elliptische Philosophie Albrecht Ritschls : nach Ursprung
und innerem Zusammenhang. — Uppsala 1942; Karl Barth, Die protestanti-
sche Theologie im 19. Jahrhundert. — Zollikon 1947. — S. 598-605; Christian
Walther, Typen des Reich-Gottes-Versténdnisses : Studien zur Eschatologie
und Ethik im 19. Jahrhundert. — Minchen 1961. — S. 137-155 Das Reich Got-
tes als die im Sittlichen zu realisierende Herrschaft Gottes : Ritschls Reich-
Gottes-Begriff, Hermann Timm, Theorie und Praxis in der Theologie Albrecht
Ritschls und Wilhelm Herrmanns : ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des

787

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kulturprotestantismus. — Giterlsloh 1967. — 27-88 Das teleologische System
des Reiches Gottes : Albrecht Ritschl; Rolf Schafer, Ritschl : Grundlinien eines
fast verschollenen dogmatischen Systems. — Tlbingen 1968; James Rich-
mond, Albrecht Ritschl : eine Neubewertung. — Géttingen 1982 (engl. Original
1978); Ueli Hasler, Beherrschte Natur : die Anpassung der Theologie an die
biirgerliche Naturauffassung im 19. Jahrhundert (Schleiermacher, Ritschl,
Herrmann). — Bern 1982; Helmut Thielicke, Glauben und Denken in der Neu-
zeit. — Tubingen 1983. — S. 353-374; Gofttes Reich und menschliche Freiheit :
Ritschl-Kolloquium (Géttingen 1989) | hrsg. von Joachim Ringleben. — Géttin-
gen 1990.

Ritschl kampfte gegen die Deutung des Christentums als individuelle Abwendung
von der Welt, gegen Ménchtum, Askese und Pietismus. Es soll nicht mehr Welt-
verneinung geben, als zur Weltbeherrschung (der Herrschaft uber die menschli-
che Natur) nétig ist. Christliche Ethik ist Berufsethik, Bewahrung in den naturli-
chen Gemeinschaften Familie, Stand und Volk. Die naturlichen Gemeinschaften
sind fur Stnde anfallig, weil sie partikulare Gemeinschaften sind, die ihr eigenes
Wohl auch durch Egoismus verfolgen. Das Reich Gottes hebt das Partikulare auf.
Aber das Allgemeine kann nur im Besonderen erreicht werden. Christliche Ethik
ist ein Gebot, das Leben in den partikularen Lebensgemeinschaften zu moralisie-
ren. Eine véllige Vermeidung der Stnde ist nicht méglich, weil der Mensch auf
Erden immer an seine sinnliche Natur gebunden bleibt. Familie, birgerliche
Gesellschaft und Staat beruhen auf Recht. Das Christentum hebt den Rechtszu-
stand nicht auf. Aber Recht kann Sittlichkeit nicht ersetzen, es ist kein produktives
Prinzip sittlicher Gemeinschaft. Es hat im Reich Gottes, der allgemeinen Liebes-
gemeinschaft, nichts zu suchen. Das Streben nach dem Reich Gottes durch
Erziehung und Gottesdienst zu fordern ist Aufgabe der kirchlichen Gemeinschaft.
Karl Barth hat ihm die Berufsethik Gbelgenommen: das Heilsgeschehen diene
Ritschl nur dazu, eine Selbsttatigkeit zu feiern, die doch nur befahigt, eine Rolle
zu akzeptieren. Damit unterstelle Ritschl Gott den Zielen des Menschen. Ritschl
wird zum ,Urtyp des nationalliberalen deutschen Blrgers im Zeitalter Bismarcks®,
von ,unerhorter Eindeutigkeit und Sicherheit” (a.a.0. S. 599). Ritschl selber hatte
widersprochen: ,die christliche Religion in der Form der religidsen Tugend ist
Demut* (Rechtfertigung I3, 601). Ritschl Ethik mul® aus diversen Texten rekon-
struiert werden. Die Vorlesungen (auf dem Stand bis 1872) hat Rolf Schéfer her-
ausgegeben. Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Verséhnung Bd. llI
(1874, 3. Aufl. 1888) ist das Buch, das dafir berlchtigt ist, die Dogmatik an die
Ethik verraten zu haben. Das Schulbuch Unterricht in der christlichen Religion
(1875, Studienausgabe 2002 mit den Abweichungen der spateren Ausgaben) ist
die Formulierung der Ethik als Berufsethik. Helga Kuhlmann referiert Ritschls
Ethik nach einem Diktat von 1882. Die Grundlegung der Ethik (das entspricht der
traditionellen Guterlehre), ist regelmaRig Thema der oben angegebenen Ritschl-
Literatur, zur speziellen Tugend- und Pflichtenlehre wurde nur wenig geschrie-
ben. Vgl. Helga Kuhimann, Die Theologische Ethik Albrecht Ritschls. — Miinchen
1992; Albrecht Ritschl: Vorlesung ,Theologische Ethik” ; auf Grund des eigen-
héndigen Manuskripts / hrsg. von Rolf Schéfer. — Berlin 2007.

788

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zu Krieg und Frieden hat Ritschl sich am ausfiihrlichsten (aber auch nicht gerade
ausfihrlich) in seinen friihen Vorlesungen geduflert. Das Christentum hebt den
natUrlichen Unterschied der Nationen nicht auf, die Christen sind nicht nur als
LAtome des Volkes" einzeln zum Christentum berufen. Staat und Christentum
stehen in einer Wechselwirkung: die Christlichkeit des Volkes férdert die sittlichen
Aufgaben des Staates, wahrend umgekehrt ,die Epochen angespannten und
fruchtbaren Nationalbewulltseins erweckend und starkend fur das christliche
GemeinbewuBtsein sind“ (er denkt da an den Protestantismus im niederlandi-
schen Unabhangigkeitskrieg und an den englischen Birgerkrieg). Trotz dieser
Wechselwirkung dirfen Staat und Christentum nicht identifiziert werden. Nur das
Reich Gottes ist Gemeinschaft der héchsten sittlichen Zwecke und Gemeinschaft
aller Vélker zum absoluten sittlichen Zweck, wahrend der Staat die Gemeinschaft
eines Volkes ist, zum besonderen sittichen Zweck. Das Verhaltnis zwischen
Staaten ist nicht ,von der christlichen Liebe, sondern nur durch das Voélkerrecht
und im Notfalle durch den Krieg geordnet.“ Man kann nicht durch eine Berufung
auf die Bergpredigt den Krieg als Mittel des Schutzes von Recht, Nationalitat,
Ehre und sonstigen geistigen Gutern ausschlieBen. Als die héchste Kulturmacht
mufd das Christentum den Krieg rechtfertigen, wenn er direkt Kulturmittel ist oder
indirekt das Kulturmittel der kérperlichen Ubungen hervorruft. Eine heilige Allianz
hat sich als Widerspruch herausgestellt. Aber das Vélkerrecht beruht darauf, dal
die abendlandischen Vélker im Austausch geistiger Guter stehen, der dem Mif3-
brauch der Macht eines Staates ein Gegengewicht entgegenstellt (Albrecht
Ritschl: Vorlesung ,Theologische Ethik“ a.a.0. § 32 Der ethische Begriff vom
Staate und § 33 Das christliche Volkstum und der christliche Staat). In Ritschls
Schulbuch ist der Kontext der AuRerungen zum Krieg (der nie beim Namen
genannt wird), dal® Christen den Rechtsstaat férdern werden. In dem Male, in
dem dies bei den einzelnen Voélkern geschieht, wird das ,die Achtung ihrer gegen-
seitigen Rechte verstédrken®. So lange aber Vdélker oder Staaten mit Angriffen
rechnen mussen, dirfen sie sich wehren mit Mitteln, die zwar nicht verbreche-
risch sein dirfen, aber doch nicht auf die Mittel beschrankt sind, die im rechtli-
chen und sittlichen Verhalten einzelner Christen gegenlber ihrem Staat oder im
Verkehr untereinander zulassig sind (Unterricht in der christlichen Religion a.a.O.
§ 33). Aus Ritschls spaten Vorlesungen sind, weil eine Edition fehlt, nur wenige
Sétze Uber internationale Beziehungen, Krieg und Frieden bekannt, deren Kon-
text in Kuhlmanns Referat des Manuskripts von 1882 (a.a.O. S. 212-213) zudem
nicht klar erkannt werden kann. Aber deutlich ist die Betonung der Grenze des
Vélkerrechts, weil Zwangsmafinahmen in Konflikten zwischen Staaten fehlen: Es
mufd gerechte Kriege geben und die Staaten miussen geristet sein. Ritschl wen-
det sich gegen Pazifisten einerseits, die er in seiner Ublichen Art als weltfllichtige
Christen denunziert (ihr Christentum ist asketisch, grublerisch, nervés, hysterisch
und Uberhaupt empfindlich) und gegen Bellizisten andererseits, die Kriege als
,direkte Organe der geistlichen Weltleitung“ ansehen (wobei er Feldmarschall
Moltke nennt, wohl wegen dessen viel zitierten Brief an den Vélkerrechtler Bluntschli).
Ritschl mochte also weder Pazifist noch Bellizist sein. Klar ist er Nationalist, und doch
warnt er kontinuierlich vor Nationalstolz. Die sittlichen Guter der Familie, des
Standes und des Patriotismus kénnen umschlagen in bornierten Familiensinn,
Standeshochmut und Nationaleitelkeit; diese nationale Eitelkeit ,kann die humane
Anerkennung des Rechtes anderer Volker verletzen* (Rechtfertigung und Ver-

789

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

s6hnung 111* §§ 36 und 53; Die christliche Vollkommenheit. — Géttingen 1874. —
S. 12-13; Unterricht § 28). Das Prinzip, dall jede Gemeinschaft von einer h6heren
in ihre Schranken gewiesen werden muR, gilt auch fir den Staat. Aber wahrend
Familie und Stande in der burgerlichen Gesellschaft Uber sich noch das Recht
und den Staat haben, bleibt Gber den Vélkern allein das Reich Gottes der allge-
meinen N&chstenliebe. Eine ,natlrliche” Institution Uiber den Vélkern und Staaten
kann Ritschl sich nicht vorstellen. Wir missen ihn einen Realisten nennen. Alle
Wege des Internationalismus und Transnationalismus spielen bei Ritschl keine
Rolle oder werden explizit zurickgewiesen, nur den Hinweis auf ein prekéres
Vélkerrecht hat er behalten. Das wird man als eine diplomatische, nicht als eine
juristische Deutung des Volkerrechts verstehen missen. Jedenfalls weil} er, dal
das Vélkerrecht von der Bewahrung der Machtebalance abhangt. Als einzigen
Beitrag der Sittlichkeit (und damit des Christentums) sieht er ein eventuell wach-
sendes Rechtsbewultsein bei den einzelnen Vélkern, das auch zu Achtung des
Rechtes der anderen Vélker fihren kénnte. Mit dieser Achtung des Rechtes ist
eine eurozentrische Grenze des Versténdnisses fur andere Voélker verknlpft. Er
bezweifelt im Namen der zeitgendssischen Ethnologie, dal® das fur alle Volker
bestimmte Christentum, tatsachlich alle erreichen wird. Das friihe Christentum hat
sich im rdmischen Reich ausgebreitet, einem Erobererstaat, der aber ein Rechts-
staat war und eine kosmopolitische und personalistische Philosophie besal3. Die-
se Voraussetzungen gibt es weder in asiatischen Staaten noch bei afrikanischen
Stammen (Rechtfertigung und Verséhnung 11I°, 128-130, 292-295; der Kontext
dieser AuRerungen ist Kritik der pietistischen Missionspraxis, die einzelne Seelen
gewinnen will, aber die Aussichten der Bekehrung ganzer Vélker nicht reflektiert).
Dazu zwei Urteile: Ueli Hasler a.a.0. S. 206 (Legitimation kolonialistischer Aus-
beutungs- und Zerstérungspolitik); Helga Kuhimann a.a.O. S. 232-234 (auch kei-
ne volle Absolution).

DaR Ritschl hier referiert wird, liegt (abgesehen von seiner eminenten Bedeutung
in der theologischen Diskussion seiner Zeit) daran, daf3 die Literatur zur Kriegs-
theologie des Ersten Weltkrieges ein merkwiirdiges Interesse an Ritschl gezeigt
hat. Wilhelm Pressel, der Schleiermacher nicht wegen dessen dokumentierter
Haltung zu Krieg und Frieden beachtet, sondern weil dessen ,Kulturprotestantis-
mus“ den Kriegsdienst der Theologie erst ermdglicht habe, teilt dem ,Kulturpro-
testanten“ Ritschl eine ahnliche Rolle zu (Die Kriegspredigt 1914-1918 in der
evangelischen Kirche Deutschlands. — Géttingen 1967). Karl Hammer sagt deutli-
cher, daBd Ritschl kein Bellizist war, hat aber dieselbe Strategie, Ritschls ,Kultur-
protestantismus* fir die Kriegstheologie der nachsten und Ubernachsten Genera-
tion verantwortlich zu machen (Deutsche Kriegstheologie (1870-1918). — Min-
chen 1971). Diese Biicher haben einen Wert als Dokumentation der Kriegstheo-
logie, setzen sonst aber nur Karl Barths Feldzug gegen Albrecht Ritschl fort und
Ubergehen die lange Geschichte der akademischen Kriegs- (und zuweilen auch)
Friedenstheologie des 19. Jahrhunderts. Barths Angriff war zundchst gegen
Friedrich Naumanns Instrumentalisierung des Christentums fir den deutschen
Imperialismus gerichtet, mute aber, um zum Generalangriff auf die deutschen
Theologen zu taugen, auf Ritschl und die Ritschlianer, aus deren Schule Barth
selber kam, ausgeweitet werden. Auf Ritschls eigene Kriegstheologie hat er sich
nicht eingelassen. Auch Barth war kein Pazifist, sondern ein Schweizer, Verteidi-

790

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gungskrieg war nicht sein Problem. Sein Problem war die ,Selbstgewilheit des
modernen Menschen®, da Fehlbarkeit kein zentrales Thema dieser deutschen
Theologie war. Tats&chlich fuhrt kein direkter Weg von Ritschls Reich Gottes zum
Deutschen Reich und von der Offenbarung Gottes durch Jesus Christus zur Offen-
barung Gottes in der Volksgemeinschaft. Ritschl hatte 1914 gewil den Weltkrieg
als gerechten Krieg angesehen (wie fast alle deutschen Gelehrten) und mit eini-
ger Wahrscheinlichkeit sich an der Rede Uber die deutschen Kulturaufgaben betei-
ligt (wie viele deutsche Gelehrte), aber wenn er zwischen Heilsgeschichte und
Geschichte nicht langer hatte unterscheiden kdnnen, hétte er seine theologische
Ethik verleugnen mussen. Wir brauchen eine differenziertere Beurteilung der
Kriegstheologie in ihren Kontinuitaten seit dem 19. Jahrhundert und ihren Bri-
chen im frihen 20. Jahrhundert und in der akuten Krise 1914. Wenn Ritschl 1914
eine Bedeutung zukommt, dann eher durch das, was bei der Trennung von Reich
Gottes und Mitarbeit am stindigen Staat fehlt: das Gebot der Versittlichung der
Politik weil nichts vom christlichen Widerstand gegen eine unchristliche Politik
und nichts von einer anderen Art von Politik. Die Haltung der Ritschlianer zum
Krieg war unterschiedlich. Es gab keinen radikalen Pazifisten, aber ein breites
Spektrum von der Mitarbeit in der Friedensbewegung (Martin Rade, der doch das
LAugusterlebnis® 1914 als eine Offenbarung Gottes sehen konnte) bis zur Versi-
cherung, auch Krieg kénne eine Form der Feindesliebe im Sinne der Bergpredigt
sein (Ferdinand Kattenbusch, der doch kein Bellizist im Gefolge Hegels oder
Moltkes sein wollte). Einen umfassenden Uberblick tber die Haltung der Ritschlia-
ner im Weltkrieg gibt es nicht und das zeigt erneut, wie unvollendet die Forschun-
gen Uber die Kriegstheologie des friihen 20. Jahrhunderts abgebrochen wurden.

5.4.4.3 Heinrich Wiskemann

1819-1875. Studium der Theologie (protestantisch) und der Klassischen Philolo-
gie. Gymnasialprofessor in Hersfeld.

Wiskemanns Publikationen gingen oft auf Preisschriften zuriick, die Haager Gesell-
schaft zur Verteidigung der christlichen Religion hatte bereits friiher einen Text
Uber Sklaverei gekront. Fur einen spateren Text Uber ,das Schicksal des Weibes"
erhielt er den Preis nicht, weil er die Frage nach dem EinfluR des Christentums
nicht gentigend beachtet hatte (Allgemeine Deutsche Biographie 43 (1898) 539-
541). Eigentlich hatte diese Gesellschaft das auch zu seiner Schrift Gber den
Krieg sagen kénnen. Wie schon der Verfasser des Eintrags in der Allgemeinen
Deutschen Bibliographie bemerkte: Wiskemanns Arbeiten hatten, véllig unabhan-
gig vom Thema, ,durchweg einen nationalékonomischen und sozialpolitischen
Inhalt.“ Zwar ist Wiskemann der Ublichen Uberzeugung, daR weder Antike noch
Judentum ein Problem mit dem Krieg hatten und dal® erst mit dem christlichen
Liebesgebot eine Friedensethik begann, die Krieg nur noch zur Verteidigung und
zur Pravention rechtfertigt, seine eigenen Vorschldge kommen aber ohne das
Christentum aus. Die duReren Bedingungen des Friedens sind die zivilisatori-
schen Fortschritte (und entsprechend ist Thomas Buckle seine Hauptautoritat):
der Frieden braucht eine 6konomische Basis von reichlicher Gutererzeugung
und angemessener Verteilung der Produkte, konstitutionelle Monarchien oder

791

20.01.2026, 00:25:43.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Republiken, Verkehr zwischen Vélkern, Volkerrecht, Bundesstaaten. Die inneren
Bedingungen des Friedens sortiert Wiskemann in geistige, religiése und sittliche
Bildung. Wenn sich jemand auf Buckle beruft, bedeutet das von vornherein, daf}
der Fortschritt des Intellekts gréRere Bedeutung hat als der Fortschritt der Moral,
und tatsachlich handelt Wiskemann von Wissenschaft, Handel, Verkehr und
Anwendung der Dampfkraft. Wissenschaft und Bildung bringen bessere Regie-
rungsformen und Weiterarbeit am Volkerrecht. Einen direkten EinfluR der Religio-
nen auf Vermehrung oder Verminderung der Kriege kann er nicht erkennen
(bemerkt aber, die besondere Neigung der Vertreter der Religionen zu Zwie-
tracht). Erst auf der vorletzten Seite kommt er zur sittlichen Bildung und damit zur
Rolle des Christentums: sittliche Bildung kann das politische Leben verbessern.
Aber er kehrt gleich noch einmal zur Notwendigkeit des Fortschritts zurlck: ,Der
Strom des Lebens flhrt rastlos neue Guter herbei und seine Arme verteilen sie
an alle, auch an die friher vergessenen Orte” (Der Krieg : eine von der Haager
Gesellschaft zur Vertheidigung der christlichen Religion gekrénte Preisschrift. —
Leiden 1870. — S. 213). Die Aufgabenstellung und der Bericht Uber die Zuerken-
nung des Preises sind abgedruckt in: Theologische Studien und Kritiken 42
(1869) 381-388 (Wiskemann stand der Preis schon deshalb zu, weil die anderen
Einsendungen sich gar nicht erst die Mihe gemacht hatten, irgendetwas zu Krieg
oder Frieden zu sagen).

5.4.4.4 Ernst Achelis

1838-1912. Pfarrer, seit 1882 Professor fur praktische Theologie (protestantisch)
in Marburg, ein fihrender Vertreter dieses Faches (das nicht mit Moraltheologie
verwechselt werden darf).

Achelis Vortrag ist einer der wenigen argumentierenden, nicht homiletischen Tex-
te von Theologen in einem Krieg (das wurde erst im Ersten Weltkrieg eine haufi-
ge Gattung). Achelis war ein Schiler von Richard Rothe, aber Moraltheologie ist
sein Vortrag nicht. Zwar beginnt er mit der Priifung, ob die Bibel den Krieg verbie-
tet (die vorherrschende Meinung), da man das exegetisch nicht klar entscheiden
kénne, geht er zu sakularen Argumenten Uber: Die Leistung des Christentums ist,
vollen Sinn fur Individualitdt gebracht zu haben. Selbstbehauptung und Selbstbe-
jahung sind christliche Pflichten (freilich kann damit nicht das natirliche Selbst
gemeint sein, die erste Pflicht des Christen ist Selbstpriifung). Diese Selbstbe-
hauptung soll auch fiir die Volksindividualitdt gelten. In einer kommenden Zeit
wird das Harmonie der Volker bedeuten, auf die schon die Bibel hinweist. Die
Deutschen sind zu dieser Harmonie besonders bereit. Dagegen fehlt Kosmopoli-
ten der Sinn flr diese Rolle der Volker. Der gerechte Krieg ist Verteidigung der
Individualitat der Vélker. Erst in einem solchen Krieg erkennt man diese nationa-
len Werte (Der Krieg im Licht der christlichen Moral : ein Vortrag. — Bremen
1871). Wenn Achelis den Krieg grundsatzlicher beurteilt, unterscheidet er sich
nicht viel von Wuttke: der Krieg ist ein Ubel, eine Ziichtigung. Aber sein Nationa-
lismus ist neuartiger und seine Autoritat ist Treitschke: es mul} ein Nationalstaat
sein, der das ganze Volk umfaft. Die Lehre vom Verteidigungskrieg als gerech-
tem Krieg wird umgedeutet: der Krieg um die nationale Einheit ist eine Art Krieg

792

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

um das Recht oder die Pflicht eine Nation zu sein. Man kann ihn zu Bluntschlis
entsprechender Erneuerung des gerechten Krieges im Namen der deutschen
Einheit stellen. Wenn Achelis den Krieg als Zlchtigung bezeichnet, ist das ein
traditioneller christlicher Topos, aber es ist spezieller gemeint: der notwendige
nationale Krieg ist Strafe fiir das Desinteresse der Deutschen an der nationalen
Einheit.

5.4.4.5 Albert Stockl

1823-1895. Professor der Philosophie am Lyzeum in Eichstétt, an der katholi-
schen theologischen Akademie in Munster und erneut in Eichstatt. Domkapitular
in Eichstatt. Mitglied des Reichstags 1877-1881 (Zentrum). Stockl war als Philo-
sophiehistoriker an der Erneuerung der Scholastik in Deutschland beteiligt.

Stdckls Aufsatz beginnt wie eine Predigt Uber die Schrecken des Krieges, wird
aber rasch zu einer Theodizee eigener Art: Man mull an Gott glauben, sonst
werden der Krieg und die vom Krieg bestimmte Weltgeschichte zu trostlos. Nur
auf der Oberflache ist das der Ubliche Standpunkt des gerechten Krieges, fiir den
Kriterien aufgelistet werden (nur als duBerstes Mittel, keine Eroberung erlaubt,
aber Praemptivkrieg und Krieg fir verweigerte Rechtsanspriiche erlaubt). Die
Idee des ewigen Friedens ist ein edles Gefuhl, aber wenn es um Recht geht, rei-
chen Geftihle nicht. Das Christentum ist auf das Ideal des ewigen Friedens hin
ausgerichtet, aber es hebt fiir die Gegenwart Rechtsanspriiche nicht auf, erst in
einer christlicheren Zukunft kénnten sie erléschen. Die Rede von der ,Erziehung
des Menschengeschlechts® ist jetzt auch in der katholischen Moraltheologie
angekommen. Diese Erziehung l4uft (a la Kant) Gber die Ubel des Krieges. Aber
Stéckl kann schnell zum Bellizismus kommen: Krieg rettet entweder ein Volk aus
dem Sumpf der Verweichlichung und des Wohllebens oder er bedeutet politische
Auflésung. Die Wunden des Krieges heilen, die Belebung bleibt. Das ist ein bana-
lisierter Hegelianismus (banalisiert, weil die bei Hegel zugrunde gelegte Unter-
scheidung von privaten Lastern und 6ffentlicher Tugend nicht zum Thema gemacht
wird). Aber Stdckl versichert uns, daly dieser Trost im Krieg nur vom Christentum
kommen kann. Da der Krieg dennoch ein Ubel bleibt, miissen wir versuchen, ihn
abzuwenden, dazu das Gebet um Erhaltung und Wiederkehr des Friedens. Das
Christentum ist der Frieden und nur im Christentum ist Frieden. Dazu ist aber
Verchristlichung nétig; die biblische Verklindigung lautet deshalb: ,Et in terra
pax hominibus bonae voluntatis* (Der Krieg im Lichte des Christentums, in: Der
Katholik : Zeitschrift fir katholische Wissenschaft und kirchliches Leben 51=N.F.
25 (1871) 385-412).

5.4.4.6 Johann Christian Konrad [von] Hofmann

1810-1877. Theologieprofessor (protestantisch) in Erlangen, Rostock und erneut
Erlangen. 1863-1869 Mitglied des bayrischen Landtages (Bayrische Fortschritts-
partei). Einer der angesehensten protestantischen Theologen des 19. Jahrhun-
derts (,Die altere Generation im protestantischen Bayern verehrt ihn noch heute

793

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

als ihren besonderen Kirchenvater”, spottete Karl Barth noch ein halbes Jahrhun-
dert nach Hofmanns Tod). Er gehérte zu der Generation, die nach Rationalismus,
spekulativer Theologie und radikaler Bibelkritik einen robust supranaturalistischen
lutherischen Konfessionalismus wiederherstellen wollte. Als Exeget versprach er,
fur die in der personlichen Heilserfahrung gegebenen Glaubenssatze den Schrift-
beweis zu erbringen, ohne auf Philosophie zurtickgreifen zu missen. Im Zentrum
steht Heilsgeschichte: Verlust und Wiedererlangen der Gottesgemeinschaft. Die
Vélker, ihren Vaterlandssinn, ihren Nationalreichtum und ihre Weltstellung, die er
in der glaubigen Erfahrung vorfindet, findet er im Alten Testament in Berichten
Uber das Volk Israel wieder: ein Volk, das nicht auf Eroberung angelegt war, des-
sen Nationalreichtum geistige Guter sein sollten und dessen Weltstellung auf der
Entfaltung geistiger Guter beruhen sollte. Die Machtentfaltung der Israeliten war
eine Versundigung, welcher der Untergang folgte. Zwar sind die Vélker ein Pro-
dukt der Suinde, aber auch die Wiedergeborenen werden bis zum Ende der
Geschichte Blirger ihrer zu Siinde geneigten Staaten bleiben. Die Menschheit
kann er nur als die Vereinigung der Erlésten, aber nicht als eine kosmopolitische
Gemeinschaft erwarten (Der Schriftbeweis : ein theologischer Versuch, /2
(1855) 396-433). Man kénnte Hofmanns Theologische Ethik als eine bloRe Lehre
des gerechten Krieges Ubergehen, wenn er nicht so aul3erordentlich stark den
Patriotismus und die Weltstellung des eigenen Staates betonen wirde. Er kennt
ein ethisches Gebot, den eigenen Staat in der Konkurrenz der Staaten zu férdern.
Jeder gehdrt von Gott aus zundchst zu seinem eigenen Gemeinwesen. Kosmo-
politismus ist eine Siinde, denn er verdirbt den Rechtssinn, den Sinn fir das
staatliche Gemeinwesen. Aber die Férderung des eigenen Staates beruht auf
Anerkennung der gleichen Berechtigung der anderen Staaten und ihres Rechtes
auf Selbsténdigkeit. Die beflissene Schadigung der anderen Staaten ist auch
keine Foérderung des Wohls des eigenen Staates. Seine Theorie des gerechten
Krieges ist entgrenzter als zu dieser Zeit Ublich: Zwar betont er als gerechten
Grund die Gefahr fur die Selbstdndigkeit eines Staates, aber er z&hlt in einem
Atemzug auch auf, dall Krieg auch zur ,Selbstbehauptung eines Staates gegen
Stérung und Beeintrachtigung der Weltstellung” und der ,weltgeschichtlichen
Aufgabe eines Gemeinwesens* gefiihrt werden kann. Die zunehmenden transna-
tionalen Beziehungen kénnen den Krieg seltener machen, freilich mehren sich
damit aber auch Konfliktursachen. Die damit wachsenden widerstrebenden Inte-
ressen missen durch wohlwollende Abwégung gegeneinander friedlich ausgegli-
chen werden (Theologische Ethik : Abdruck einer im Sommer 1874 gehaltenen
Vorlesung. — Nordlingen 1878. — S. 270-276. 285-286). Hofmann kennt durchaus
den Begriff der menschlichen Gemeinschaft, da die Menschheit einen gemein-
samen Ursprung und ein gemeinsames Ziel hat (Menschenwirde, kulturellen
Fortschritt und Verchristlichung), aber internationalistische oder gar kosmopoliti-
sche Ziige werden von diesem Begriff der Menschheit ferngehalten. Nur am Ende
werden Berufsgenossenschaften erwdhnt, ,die sich durch die ganze gebildete
Welt hin erstrecken® (ebd. S. 301-332, vgl. auch seine Kritik an der Verwechslung
von menschlicher Fortschrittsgeschichte und christlicher Heilsgeschichte, durch
einen FehlschluR aus der Zunahme des Internationalismus: Die weltgeschichtli-
che Bedeutung des modernen Socialismus, in: Zeitschrift fur Protestantismus
und Kirche 72 (1876) 269-275, auch in: Vermischte Aufsétze. — Erlangen 1878.
— S. 215-220). Hofmann war ein Fihrer der kleindeutschen Partei in Bayern und

794

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

seine Ansichten zur Nationalpolitik sind auch von anderen deutschen Nationalli-
beralen bekannt (z.B. Annexion des Elsafl’ mit Sicherheit begriindet), nur war er
in Bayern foderalistischer eingestellt, als es norddeutsche Nationalliberale waren.
Allenfalls in der Forderung nach Wohlwollen im Urteil unterscheidet er sich als
Theologe von den liberalen Politikern und Publizisten, zu denen er sonst gehorte.
Vgl. zum Verhaltnis von Theologie und Politik: Wilfried Behr, Politischer Libera-
lismus und kirchliches Christentum : Studien zum Zusammenhang von Theologie
und Politik bei Johann Christian Konrad von Hofmann (1810-1877). — Stuttgart
1995 (S. 1-15 Uberblick lber die &ltere Literatur; S. 133-170 der einzige detaillier-
te Kommentar zur theologischen Ethik in Der Schriftbeweis und in der Vorlesung).

5.4.4.7 Otto Pfleiderer

1839-1908, Bruder des oben aufgefiihrten Philosophen Edmund Pfleiderer. Pro-
fessor der Theologie (protestantisch) in Jena und Berlin. Ein theologischer Fihrer
des liberalen Protestantismus. Zu Pfleiderers lebenslangen Versuchen, allgemei-
ne Religionswissenschaft mit einer Restbasis fiir eine christliche Dogmatik zu
vereinen: Reinhard Leuze, Theologie und Religionsgeschichte : der Weg Otto
Pfleiderers. — Minchen 1980; Markus Iff, Liberale Theologie in Jena : ein Beitrag
zur Theologie und Wissenschaftsgeschichte des ausgehenden 19. Jahrhunderts.
— Berlin 2011. — S. 42-46, 108-117, 149-169, 196-201.

Pfleiderer hatte Erfolg mit einem Uberblick der Glaubens- und Sittenlehre fiir
Hochschulen und héhere Schulen. Das egoistische Nationalbewuftsein der anti-
ken Welt wulite noch nichts davon, dal der Staat ein Glied im Organismus der
Menschheit ist. Erst die christliche Idee des Gottesreiches hat diese Schranke
durchbrochen, freilich zunachst in der katholischen theokratischen Form, die den
Nationen ihr Recht nicht einrdumte. Erst der Protestantismus brachte das richtige
christliche Verhaltnis von Volk und Menschheit: Selbstédndigkeit der Staaten bei
gleichzeitiger gemeinsamer sittlicher Unterordnung unter die Idee der Mensch-
heit. Daraus folgt, dal® Staaten Pflichten gegeneinander haben: Achtung der
Selbsténdigkeit der anderen und Bereitschaft zu geordneten Verbindungen fir die
Erfullung der gemeinsamen Kulturaufgaben. Wenn Konflikte sich nicht friedlich
beilegen lassen, bleibt nur der Krieg als Notwehr, so lange das Vélkerleben noch
sittlich hinter den Normen, die zwischen Individuen gelten zurtick ist. Der Krieg ist
immer ein Ubel, kann aber die Vaterlandsliebe, Pflichttreue und Opferwilligkeit
der Volker beférdern und so zu sittlicher Reinigung und Erhebung beitragen. Ein
Thema, das bei Philosophen und Theologen bisher meist nicht vorkam, geht
Pfleiderer in der Zeit des erneuerten Kolonialismus ohne Skrupel an: es gibt ein
Recht, oder vielmehr eine Pflicht, Schutzherrschaft tber kulturlose Vélker zu
errichten. Dieses Recht ist aber an den Erziehungsauftrag gebunden: Ausbeu-
tung, MiBhandlung und Vernichtung der Naturvélker sind verwerflich (Grundriss
der christlichen Glaubens- und Sittenlehre als Compendium fiir Studirende und
als Leitfaden fiir den Unterricht an héheren Schulen. — Berlin 1880, 6. Auflage
1898. — § 74 Staat und Menschheit). Wahrend der Grundriss offen 1at, wie Pflei-
derer sich die Balance von Selbsténdigkeit der Staaten und ihrer Pflicht, mitei-
nander in Verbindungen zu treten, genauer vorstellt, wurde er 1895 als Rektor

795

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Berliner Universitdt zum hundertsten Jubildum von Kants Friedensschrift
deutlicher: Die Autoren von Friedensplanen (auch Kant) haben nie gefragt, ob
das Ideal des ewigen Friedens die Mihen seiner Verwirklichung wert sei. Warum
es Staaten geben misse, um vor Rechtsbriichen zu schitzen, sei gut versténd-
lich, aber weshalb Kant diese Rechtssicherung als Uberstaatliche Ordnung fort-
setzen mdchte, kann Pfleiderer nicht verstehen. Kant und das 18. Jahrhundert
hatten keinen Sinn dafir, welch ein unverduBerlich hohes Gut fiir ein Volk der
selbstédndige nationale Staat ist. Nur durch Selbstandigkeit kann ein Volk sein
eigentimliches Wesen behaupten und seine besondere Kulturaufgabe fiir die
Menschheit erfiillen. Der Frieden ist ein hohes Gut, aber nicht das héchste Gut,
fur das die selbsténdige staatliche Existenz geopfert werden darf. Den Friedens-
plénen, die meinen, diese Warnung bericksichtigt zu haben, ist auch nicht zu
trauen: Schiedsgerichte werden allenfalls fiir Streitigkeiten an der Peripherie etwas
nutzen, Abriistung wird zu mehr Kriegen fuhren. Als Friedensstrategie bleibt nur
der moderne Staat: er wird sich nur dann zum Krieg entschlieRen, wenn er mit
dem Volk in Ubereinstimmung ist, also wird er nur unvermeidbare Kriege fiihren.
Was sich wie ein Argument fir den zumindest konstitutionellen Frieden anhért, ist
Apologie der preuflischen allgemeinen Militarpflicht. Pfleiderer lobt die ,Erziehung
des Volkes in der Schule des Heeres“: Sauberkeit, Disziplin, Gehorsam, Unter-
ordnung des eigenen Willens. Ohne diese ,Erziehung“ droht das Versinken im
L,Erwerbs- und Genufleben des Friedens.” Eine wilhelminische Version des bekann-
ten hegelschen Bellizismus: Pfleiderer muf3 nicht langer einen Krieg fordern (dazu
ist nicht jede Generation berufen), denn er kann das Heer der allgemeinen Wehr-
pflicht wie ein moralisches Aquivalent des Krieges sehen. Da ist es nicht weiter
verwunderlich, dal® der gelehrte Theologe mit einer Version des kategorischen
Imperativs endet, die Uberhaupt nicht nach Kant klingt, sondern wie ein Fahnen-
eid: ,Tue jeder an seiner Stelle jederzeit in gewissenhafter Treue seine Pflicht!”
(Die Idee des ewigen Friedens, in: Deutsche Rundschau 85 (1895) 77-86).

5.4.5 Auf der Suche nach dem deutschen Bellizismus —
auBeruniversitidre Philosophen

Die im Folgenden zusammengestellten Autoren hatten, aus unterschiedlichen
Grunden, keine Lehrstiihle der Philosophie oder der Theologie. Das befreite sie
von der Disziplinierung der philosophischen oder theologischen Ethiken durch die
Tradition. Es geht hier darum, wie weit diese Freiheit ging. Alle vier hatten Erfolge
als Autoren und damit eine 6ffentliche Bekanntschaft, sei es zu Lebzeiten, sei es
posthum, welche die genannten professionellen Philosophen und Theologen
nicht erreichten. Sie sind alle, sei es zu Lebzeiten, sei es posthum, als Ideologen
einer deutschen Kriegsideologie identifiziert worden (mehr im Ausland als in
Deutschland). Es muf® geprift werden, ob sie fur eine Tendenz der deutschen
Kriegsrechtfertigung stehen, welche die akademische Disziplin verbirgt.

796

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.4.5.1 David Friedrich Straul

1808-1874. Repetent im Tubinger Stift und Privatdozent an der Universitat Tibin-
gen. 1835 aus dem Kirchendienst entlassen, Privatgelehrter. September bis Dezem-
ber 1848 Abgeordneter im Wirttembergischen Landtag. Biographie: Adolf Haus-
rath, David Friedrich Straul8 und die Theologie seiner Zeit. — Heidelberg 1876-
1878; Theobald Ziegler, David Friedrich Strauf3. — Strafiburg 1908. Ein Uberblick
Uber das vielfaltige Werk eines einst ,als klassisch anerkannten Schriftstellers®:
David Friedrich Straul83 als Schriftsteller | hrsg. von Barbara Potthast und Volker
Henning Drecoll. — Heidelberg 2018.

Jahrzehnte bevor Strauf3 die Gelegenheit der Reichseinigung ergriff, um sich zu
Krieg und Frieden zu &uf3ern, war er als Theologe weltweit beriihmt oder beriich-
tigt wie kein anderer seiner Zeit, sein Leben Jesu, kritisch bearbeitet (1835-1836)
war das meist diskutierte theologische Werk seit dem Reformationszeitalter. Daf}
Uber seine Berufung an die Universitat Zirich, die radikal-liberale Zircher Regie-
rung stlrzte, war genauso unerhdrt in der Geschichte der neueren Theologie.
Beides zeigt Aufldsungserscheinungen des Protestantismus als Konfession an.
StrauR trieb die Bibelkritik voran: Vom historischen Jesus von Nazareth blieb ein
unhistorischer Christus-Mythos, der mit Hilfe Hegels rational in seinen Begriff
aufgeldst wurde: Das Goéttliche realisiert sich nicht in einem einzigen Exemplar
eines Gottmenschen, sondern in der menschlichen Gattung. Diese wirkliche
Menschheit wird gegen Kant ausgespielt, der die ,gottgefallige Menschheit* nur
als leeres Sollen und Idee kennt. In Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschicht-
lichen Entwicklung und im Kampf mit der modernen Wissenschaft (1840-1841)
historisiert Strauf® konsequent die christliche Dogmatik zu einer ,Entwicklungsge-
schichte des Christentums.” In der Tradition Lessings und Hegels ist es eine Ent-
wicklung hin zur Autonomie des Menschen. Schon damals geht Strauf3 von einer
Entwicklung vom Anorganischen zum Organischen und vom Tierreich zum Men-
schen aus (wofiir ihm Alexander von Humboldt ,naturhistorischen Leichtsinn®
bescheinigte). So ist der Ubergang zu seinem materialistischen Spatwerk Der alte
und der neue Glaube : ein Bekenntnil3 (1872) nur ein kurzer Weg. Christentum
soll es nicht langer sein, aber irgendwie weiter Religion: Der neue, gottlose Glau-
ben ist Ehrfurcht vor den Gesetzen des Universums. Der selbsternannte Darwi-
nist Straul® kann kein Darwinist sein, weil er weiterhin von einer idealistischen
Anthropologie (der Mensch soll sich nicht als bloRes Naturwesen sehen) und
einer daraus folgenden Version eines kategorischen Imperativs (der Mensch soll
die gleichen Bedurfnisse und Anspriche aller anderen Menschen anerkennen)
ausgeht. Das haben Freunde wie Theodor Vischer und Gegner wie Friedrich
Nietzsche (,Aber woher erschallt dieser Imperativ?“) sofort erkannt. Auch muR die
alte Theodizee als Kosmodizee fortgesetzt werden. Diese Naturfrdmmigkeit muf
Straul ergénzen durch einen Kult von Kunst und Dichtung als linderndes Ol im
Raderwerk der Natur und Gesellschaft.
Einen ausgezeichneten Uberblick {iber die Entwicklung vom Leben Jesu liber
die Glaubenslehre bis zu Der alte und der neue Glaube gibt Friedrich Wilhelm
Graf, Gelungene Blirgertheologie? : ‘Der alte und der neue Glaube‘ von David
Friedrich Straul3, in: Historisch-kritische Geschichtsbetrachtung : Ferdinand
Christian Bauer und seine Schiiler | hrsg. von Ulrich Képf. — Sigmaringen

797

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1994. — S. 227-244. Aulierdem: Jorg F. Sandberger, David Friedrich Straull
als theologischer Hegelianer. — Gottingen 1972; Friedrich Wilhelm Graf, Kritik
und Pseudo-Spekulation : David Friedrich Straul3 als Dogmatiker im Kontext
der positionellen Theologie seiner Zeit. — Minchen 1982; Oliver Wintzek,
Erméchtigung und Entméchtigung des Subjekts : eine philosophisch-
theologische Studie zum Begriff Mythos und Offenbarung bei D. F. Strau3 und
F. W. J. Schelling. — Regensburg 2008. Zu Intentionen und Problematik des
Spétwerkes vgl. Jean-Marie Paul, D. F. Strauss (1808-1874) et son époque. —
Paris 1982. — S. 427-447; Graf, Gelungene Biirgertheologie? a.a.O. S. 235-
244; Johann HeinRen, Historismus und Kulturkritik : Studien zur deutschen
Geschichtskultur im spédten 19. Jahrhundert. — Géttingen 2003. — S. 75-94.
Sonst war die Literatur mehr damit beschaftigt, den unerhérten Erfolg dieses
post-theologischen Bestsellers in seiner Zeit und den nachsten Jahrzehnten
zu deuten: Peter Schrembs, David Friedrich Strauss : der ,Alte und der neue
Glaube“ in der zeitgendssischen Kritik. — Locarno 1987; Horst Thomé, Der alte
und der neue Glaube als Weltanschauungsliteratur, in: David Friedrich Straul3
als Schriftsteller a.a.0. S. 253-271; Olaf Briese, Der alte und der neue Glaube
und die Blirger-Mentalitéten in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts, ebd.
S. 273-293. Wenn von dem spéten Straull Gberhaupt noch die Rede ist, ist
der Anlal® in der Regel Friedrich Nietzsches Pamphlet David Strauf3, der
Bekenner und Schriftsteller (1873). Keine deutsche Polemik (aufRer vielleicht
Engels gegen Dihring) hat es so sehr unméglich gemacht, den angegriffenen
Autor weiter ernst zu nehmen. Die Nietzscheaner mochten diesen Angriff auf
den ,Bildungsphilister” Strau trotzdem nicht, Straul® scheint ihnen ein zu
durftiges Ziel.

Daly Straul® hier Gberhaupt beriicksichtigt wird, liegt daran, daf® er sich im Um-
kreis des Deutsch-Franzdsischen Krieges 6ffentlich gedufRert hat und wegen sei-
ner internationalen Bekanntheit in der Rolle eines reprasentativen Sprechers fir
Deutschland gesehen wurde. Ernest Renan, mit dem er &ffentliche Briefe aus-
tauschte, behandelt ihn, als trete er fiir auf Rasse gegriindete Staaten ein, wah-
rend Renan selber sich auf den Weg zur Definition der Nation als Willensnation
machte (es ist nicht leicht zu bestimmen, wann Renan in seiner Polemik mit
»vous“ Deutschland/die Deutschen allgemein, wann Straufl personlich meint).
Auch in England wurde Straufd als archetypischer ,Sozialdarwinist* wahrgenom-
men, womit sowohl die Apologie der Ungleichheit wie die Apologie der Eroberung
gemeint sind (vgl. D. G. Ritchie, Darwinism and Politics. — London 1889, Neu-
druck in: Collected Works of D. G. Ritchie, vol. 1. — Bristol 1998. — S. 8f., 26f.,
35). Straul und Renan liegen in ihren politischen Grundannahmen nicht weit
auseinander: beide erwarten Stabilitdt am ehesten von einer konstitutionellen
Monarchie und glauben, daf die grof3en Nationen als selbsténdige Stimme in der
europaischen kulturellen Harmonie benétigt werden. Als Vertreter ihrer Nation
reden sie an einander vorbei. Dabei zeigt Straul? sich nicht als Darwinist, sondern
als Realist. Der Deutsch-Franzésische Krieg wird mit Machtverschiebung erklart:
Staaten, deren ,hergebrachtes Ubergewicht“ bedroht ist, versuchen mit allen Mit-
teln Widerstand zu leisten, im 18. Jahrhundert Osterreich, im 19. Jahrhundert
Frankreich, beides mal war es gegen Preul3en gerichtet. Frankreich wollte immer
ein Ubergewicht, das neue Deutschland will nur Gleichberechtigung, Sicherheit,

798

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Biargschaften. Die Annexion von Elsal® und Lothringen kommt aus Sicherheitser-
wagungen, nicht aus einem historische Recht Deutschlands oder der Zugeh&rig-
keit der Bewohner zum deutschen Volk. Auch Sicherheitserwédgungen begriinden
keinen Automatismus: von einem friedlicheren, weniger an Ubermacht héngen-
den Frankreich, hatte man keine territoriale Sicherheit fordern missen. An die
wohltatige Wirkung der konstitutionellen Monarchie in Frankreich glaubt StrauR®
nicht, die franzésische Weigerung, Verantwortung fur Napoléon lll. zu Gberneh-
men, macht ihn miltrauisch. Renan spricht von einer Pflicht der Staaten, einan-
der Dankbarkeit zu zeigen (es geht um einen Lohn fir die franzésische Neutralitat
1866), Straul’ sieht darin die Zumutung einer seltsamen Grof3mut und ein weite-
res Zeichen fir das franzésische Festhalten an der Uberlegenheit (die beiden
Briefe von StrauR und Renans Antwort auf den ersten Brief in der Ubersetzung
von StrauB sind abgedruckt in: Gesammelte Schriften von David Friedrich Straul3,
Bd. 1. — Bonn 1876. — S. 297-341 Krieg und Frieden; diese Texte sind nachge-
druckt und um eine Ubersetzung des 2. Briefes von Renan aus dem Jahr 1871
erganzt in: Ernest Renan, Was ist eine Nation? und andere politische Schriften. —
Wien 1995. — S. 85-137; dort S. 59-83 eine deutsche Ubersetzung von Renans
Artikel in der Revue des deux mondes September 1870, auf den Straufl min-
destens so sehr antwortet, wie auf den gleichzeitig an ihn gerichteten Brief).
Straul’ Nationalbegriff ist nicht anders als der Renans ein Begriff einer histori-
schen Na-tion. Der Unterschied ist die Frage der Zustimmung der Bevdlkerung
zum Wechsel ihrer Staatszugehorigkeit. Als hatte das 19. Jahrhundert nicht statt-
gefunden, verzichtet Straul? auf eine moderne Legitimation der Nation und der
internationalen Beziehungen, die bei Renan schon damals anklingen (in seinem
zweiten Brief 1871 deutlicher als im ersten 1870). Die Abschnitte tGber Nationen
und Krieg in Der alte und der neue Glauben kdnnen als eine Antwort auf Renans
zweiten Brief gelesen werden. Auch diese Antwort ist realistisch und nicht darwi-
nistisch. Aber es ist nicht nur eine Distanzierung vom Pazifismus (,Warum agitiert
man nicht auch fur die Abschaffung der Gewitter?“), sondern es wird an einem
vermeintlich ewigen Recht festgehalten, nach Siegen Grenzen neu zu ziehen,
,wie es den Bedirfnissen und Ansprichen gemaR ist...“ Bei Straul fallt die Legi-
timation des Krieges umstandslos auf den Stand des 18. Jahrhunderts zuriick.
Man kann sich bei diesem einstigen Hegelianer an Hegels Rezeption der Volker-
rechtstheorie des 18. Jahrhunderts erinnert fihlen. Mit dieser Entgrenzung des
Rechtes auf Krieg ist Strauf® um 1870 nicht allein. Wenn seine Konstruktion auch
nicht darwinistisch im Sinne eines Kampfes um Existenz ist, formuliert er die
Grenzen der Moral mit Hilfe eines darwinistischen Arguments: der Mensch ist
zwar das am hochsten entwickelte Wesen, aber durch seine Herkunft aus dem
Tierreich bleibt er irrational. Strauf® glaubt durch eine biologisch fundierte Anthro-
pologie Uber den bloRen Imperativ Kants hinausgekommen zu sein. Die Kehrseite
davon ist, dafl er den Krieg aus der bleibenden Verhaftung des Menschen an
Begierde und Zorn versteht und akzeptiert. Im Gegensatz zu den westeuropai-
schen Evolutionisten des 19. Jahrhunderts, verspricht Straul® nicht die Evolution
zum Frieden (Der alte und der neue Glaube : ein Bekenntnil3. — Leipzig 1872, § 78
Stdmme und Vélker. Die Eroberer. Der Krieg und die Friedensliga). Friher war
Ursache von Kriegen vor allem, dafl3 Vélker ihre natlrlichen Grenzen Uberschrit-
ten, heute dagegen (und in Europa), dal® die Volker ihre natirlichen Grenzen
erreichen wollen. Strauf} verteidigt die Nationen gegen die Sozialistische Interna-

799

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tionale, der er merkwirdigerweise vorwirft, die groRen Nationen auflésen zu wol-
len (was allenfalls auf Bakunin zutrifft). Zu einem Menschheitsgefiihl kann man
nur auf dem Weg Uber das Nationalgefiihl kommen. Das liegt nicht daran, daR
diese Nationen in Europa noch reine Rassen waren, alle sind Mischvélker, die
aber eine gemeinsame Nationalitdt entwickelt haben (auch darin ist er nicht weit
von Renan entfernt). Staatspatriotismus kann den nationalen Patriotismus nicht
ersetzen, denn es hat nicht die Kraft, die Einzelnen aus der Enge ihrer Selbst-
sucht und ihrer Jagd nach Geld zu idealen Bestrebungen zu erheben. Dem Kos-
mopolitismus des 18. Jahrhunderts war die Nation zu klein, weil er den Austausch
geistiger Guter suchte. Die modernen Prediger der Vélkerverbriderung wollen
dagegen nur Ausgleich materieller Bedingungen (ebd. § 79 Das Nationalititen-
princip und die Internationale). Das Lob der Nation erinnert an die bellizistische
Passage in Hegels Philosophie des Rechtes: dieser benétigt den Krieg, weil er
sich sonst keinen Patriotismus denken kann, der den Egoismus in der burgerli-
chen Gesellschaft in seine Schranken weist. Straul? dagegen verspricht ohne
Krieg durch Nationalismus dasselbe Ziel zu erreichen; der Nationalismus wird
zum moral equivalent of war. Vgl. den einzigen detaillierten Kommentar zu Natio-
nalismus und Krieg bei StrauR: Jean-Marie Paul, D. F. Strauss a.a.O. S. 386-425.
Zu Renans Haltung in dieser Kontroverse siehe oben Abschnitt 2.2.3.1.

5.4.5.2 Eduard von Hartmann
1842-1906. Ausbildung zum Artillerieoffizier. Krankheitsbedingt Privatgelehrter.

Hartmann war ein philosophischer Autodidakt und Bestsellerautor, die Schulphi-
losophie konnte ihn nicht als Dilettanten abtun, aber auch nie inkorporieren. Er
war ein moderner induktiver Metaphysiker, Phdnomenologe unbewufter Tatigkei-
ten: Selbststeuerung in der organischen Natur, Reflexe, Instinkte, Charakter,
asthetisches Urteil, Sprache, auch das Bewul¥tsein selbst ist mehr Zuschauer als
Akteur. Aber wahrend von induktiven Metaphysikern Disziplin bei der spekulati-
ven Ergdnzung des empirischen Befunds erwartet wurde, nutzt Hartmann das
,UnbewuRte" als Joker, um die ungeldsten Probleme der neuzeitlichen Metaphy-
sik im Handstreich zu I16sen. Gegen Materialismus und Darwinismus wollte er die
Teleologie retten und bietet Surrogate fur Physiko-Theologie, Theodizee und
Schoépfungsgeschichte an (die heifdt jetzt Urzeugung und ist von Ernst Bloch als
Urfauxpas, die Bettgeschichten des Unbewulf3ten als Sensationsroman verspottet
worden). Hartmann war einer der Philosophen des Pessimismus in einer langen
Tradition der philosophischen Misanthropie vom delphischen 'v@6i ceautov bis
ins 18. Jahrhundert, eine Tradition, die erst das 19. Jahrhundert verloren hat (er
war der Letzte, der Kant als Vater des modernen Pessimismus wurdigte). Das
ethische und religiése Ziel der Menschheit muR sein, diesen Weltprozel} zu stop-
pen. Der Willen muf® Gberwunden werden. Es ware der Beginn von Spinozas
goéttlicher Ruhe, aber ohne Menschen und ohne Welt. Daflr will Hartmann den
Fortschritt immer weitertreiben, um das pessimistische Bewuf3tsein der Mensch-
heit zu steigern (,Aber wir haben ja keine Wahl, wir missen vorwérts, auch wenn
wir nicht wollen ...“, Philosophie des UnbewulB3ten (ed. 1923) Il, 388). DaR die
Welt durch Askese erlést werden sollte, war spéatestens seit der Schopenhauer-

800

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Mode der 1850/60er Jahre keine Uberraschung mehr; Hartmanns Lésung wurde
dagegen von den Kommentatoren immer als ein Paradox gesehen.

Der Geschichtsprozel3 als Rassenkampf und Konkurrenz ist vom Kampf ums
Dasein bestimmt (der Erzteleologe Hartmann gesteht dem antiteleologischen
Darwinismus eine weitreichende Kompetenz in der Natur- und Geschichtserkla-
rung zu). Auch das Unbewuf3te in der Geschichte wird wie ein Joker verwendet:
es ist erkennbar in Adam Smiths unsichtbarer Hand und in Hegels List der Ver-
nunft: das teleologische Ziel setzt sich gegen die widerstrebenden selbstsuchti-
gen Ziele der Individuen durch. Ein Ethiker des Egoismus will Hartmann nicht
sein, den absoluten Egoismus (wie auch die absolute Gebotsmoral) sortiert er
von vornherein als unsittlich aus: Das Unbewul3te hat in seiner ,Weisheit“ auch
Mitleid, Wohlwollen, Dankbarkeit, Billigkeit und Vergeltungstrieb geschaffen (und
sogar einen ,Staatsbildungstrieb®). Der Nutzen des Bésen fur den Weltprozel3,
kann im Urteil gewdirdigt werden, kann aber kein bewuftes Ziel sein. Mit der Ent-
wicklung der Arbeitsorganisation in der Geschichte tritt die Aufgabe des B&sen
immer mehr zurtick. Hartmanns Ethik beruht auf Vermittlung der beiden zunachst
einander feindlichen Positionen Sozialeuddmonismus und Kulturfortschritt. Kultur-
fortschritt beruht auf dem Kampf aller gegen alle, auf der Auslese der Tlchtigsten,
die weder diesen selber noch der Gesamtheit mehr Glick bringt; er mu deshalb
jedes Gewissen empdren. Sozialeuddmonismus, die kollektive Mitleidsethik, fuhrt
dagegen zur Senkung des Kulturniveaus durch Angleichung auf einem niedrigen
Niveau fur alle und ware damit ein retardierendes Moment im Weltprozef3. Von
der Geschichte ist erst ein kleiner Teil zurlickgelegt, ein allgemeines Bewultsein
des Weltprozesses ist noch fern. Ein Substitut der sittlichen Weltordnung kann
die Reorganisation von sittlichen Lebensgemeinschaften sein: Staat, Recht, Sitte,
Kirche, Schule und Heer. Wenn der Kampf ums Dasein wie ein Aquivalent zu
Hegels antagonistischer birgerlichen Gesellschaft wirkt, ist die Synthese von
Sozialeuddamonismus und Kulturfortschritt das Aquivalent zu Hegels objektiver
Vernunft. Hartmann erwartet einen langen Weg zu Republiken und zu Arbeiterbil-
dung und Arbeiterassoziationen (eher Schulze-Delitzsch als Marx). Diese Vermitt-
lung zwischen den beiden urspriinglich feindseligen sittlichen Zielen ist wohl poli-
tisch motiviert. Sozialdemokratie, Katholizismus und utilitaristischer Liberalismus,
die drei historischen Trager des Sozialeuddmonismus, missen ausgeschlossen
werden. Was vom Sozialeudamonismus dann noch bleibt, sieht nach den Tugen-
den des preuBlischen Offiziers aus: Disziplin, Prazision, Rastlosigkeit, Ernst,
Straffheit, Strammbheit. Hartmann halt das fur die Ethik, die Hegel nicht geschrie-
ben hat. Stiddeutsche und Franzosen verstehen diese Werte nicht (Phdnomeno-
logie des sittlichen Bewul3tseins 1879, 2. Aufl. 1886 u.d.T. Das sittliche Bewul3t-
sein, 3. Aufl. 1922 wieder unter dem urspriinglichen Titel). Die Phdnomenologie,
eine der gelehrtesten und analytisch scharfsten deutschen Ethiken der Zeit, klingt
nur zu oft wie eine Stellungnahme zu den Parteiverhéltnissen der Bismarckzeit.
Zahllose AuRerungen zu politischen und sozialen Fragen (zwischen 1876 und
1900 hat er mindestens acht einschlagige Monographien und Sammlungen sei-
ner Zeitschriftenbeitrage verdffentlicht) vertiefen den Eindruck seiner politischen
Haltung: Von den Bismarck nahen Publizisten, die nicht in dessen Sold standen,
muf Hartmann einer der eifrigsten gewesen sein: immer bissig gegen doktrindren
Linksliberalismus und Sozialdemokratie und Katholizismus, aber genauso gegen

801

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

altkonservative Agrarier. Der christliche Staat und der Parlamentarismus haben
langst aufgehort, Ideal des deutschen Volkes zu sein. Fast kein Thema der zeit-
gendssischen Debatten hat er ausgelassen und fast immer hat er viel zu genaue
Vorschlage: Handelsfragen, soziale Fragen, Steuerfragen, Jungfernfrage (das ist
die Frauenfrage als Heiratsfrage), diverse Schulfragen und die Frage der besten
Planung des Netzes der Binnenkanéle in Deutschland. Er wird haufig als Philo-
soph der Griinderzeit bezeichnet. Fur seine politischen Ansichten geht das ein-
fach. Aber wir wissen nicht recht, wie wir sein UnbewuBtes als das ,gesellschaft-
lich Unbewulte” seiner Zeit lesen kénnen. Wir wissen nicht, was es bedeutete,
daR Hartmanns ,Schellingiade” nach der Zahl der Auflagen zu urteilen in zahlrei-
chen Bucherschrénken des Birgertums herumgestanden haben mull. Am ehesten
ist es eine Demaskierung der Zivilisationstheorie: der Kulturfortschritt ist unver-
meidlich und wird gepriesen, aber er kommt tber einen Kampf, tber den keiner
jubeln kann. Uber einzelne Hartmann-Leser wurde spekuliert: Friedrich Nietzsche,
Sigmund Freud, Ernst Bloch; genaueres Uber das Ausmal ihrer Abh&ngigkeit von
Hartmann wei® man nicht (Freud nennt den Philosophen des Unbewuf3ten nicht
einmal, aber nach Pfrepper-Battenberg war bei allen drei die Abhangigkeit gréer
als von ihnen eingestanden). 1923 erreichte die Philosophie des Unbewul3ten die
12. Auflage, danach trat eine Pause fur Jahrzehnte ein.
Die umfassenden Hartmann-Monographien kommen aus den Jahrzehnten
seines Ruhms und verteidigen Hartmann unkritisch gegen Desinteresse und
Feindschaft der Universitatsphilosophie: Arthur Drews, Eduard von Hart-
manns philosophisches System im Grundriss. — 2. Aufl. — Heidelberg 1906;
Wilhelm von Schnehen, Eduard von Hartmann. — Stuttgart 1929. Spatere,
partiellere Auseinandersetzungen: Ernst Bloch, Eduard von Hartmanns Welt-
prozess (1923), in: E. B., Philosophische Aufsétze zur objektiven Phantasie. —
Frankfurt am Main 1969. — S. 197-203; ders., Das Materialismusproblem, sei-
ne Geschichte und Substanz. — Frankfurt am Main 1972. — S. 92-99, 282-288
(Uber die ,Schellingiade macht Bloch sich lustig, aber unter den selbsténdi-
gen Philosophen des 20. Jahrhunderts war er der einzige, bei dem Hartmann
starke Spuren hinterlassen hat); Gerhard Lehmann, Geschichte der Philoso-
phie, Bd. IX (1953) S. 156-163; Walter Pfrepper-Battenberg, Die Lehre vom
Weltprozel3 im Werk Eduard von Hartmanns und ihre Rezeption bei Nietzsche,
Freud und Bloch. — Diss. Frankfurt am Main 1982; Jean-Claude Wolf, Eduard
von Hartmann : ein Philosoph der Griinderzeit. — Wirzburg 2006; Jirgen
Grole, Lebenswert, Lustbilanz, Weltprozess : Notizen zu Eduard von Hart-
mann (1842-1906), in: Perspektiven der Philosophie : Neues Jahrbuch 33
(2007) 141-175; Frederick C. Beiser, Weltschmerz : Pessimism in German
Philosophy, 1860-1900. — Oxford 2016. — S. 122-161 The Optimistic Pessi-
mism of Eduard von Hartmann.

So paradox wie Hartmanns Stellung zum Fortschritt muf3te seine Stellung zum
Krieg sein. Einerseits kann man ihn leicht als Bellizisten und Rassisten identifizie-
ren, andererseits gibt es gegenlaufige Zige: Hartmann hat eine Vorstellung, dafl
der Krieg, der dem Kulturfortschritt dient, mit diesem seine Rolle verlieren wird.
Der Fortschritt der Menschheit ist an die anthropologische Entwicklung des Men-
schengeschlechts gebunden und damit an den Kampf ums Dasein zwischen
Rassen und Nationen. Die niedrigsten, wilden Menschenrassen, welche nur

802

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Uberreste frilherer Erfahrungen der Menschheit sind, werden unabwendbar ver-
schwinden und es wédre unmenschlich, diesen Todeskampf kinstlich zu verlan-
gern. Man sollte ihn beschleunigen. Das Mittel, von dem er spricht, ist nicht Ge-
nozid, sondern die christliche Mission (und man fragt sich, ob dieser Hinweis auf
die Ironie des Unbewuldten selber ironisch gemeint ist). Innerhalb der hdchsten
Rasse kiindigt er den Kampf ums Dasein zwischen den einzelnen Vélkern an, der
als Kampf zwischen biologisch Ebenbiirtigen viel heftigerer sein wird als der
Kampf zwischen den Rassen. Dieser Kampf kénnte aber auch in unblutiger Kon-
kurrenz stattfinden. Der Krieg ist nur die naheliegendste, roheste Form der Ver-
nichtung eines Konkurrenten. Er ist die ultima ratio der Volker, die sich von ihren
Konkurrenten im Kampf der Interessen bereits tiberholt sehen. Der Krieg ist auch
nicht die grausamste Form der Konkurrenz, seine Opfer sind gering verglichen
mit denen der 8konomischen Ausbeutung durch ein industriell Gberlegenes Volk.
In diesem Konkurrenzkampf wird die Erde zur ausschlieRlichen Beute der
héchstentwickelten Vélker. ,So schauderhaft die Perspektive dieses perpetuierli-
chen Kampfes vom eudédmonologischen Standpunkt ist, so grossartig erscheint
sie vom teleologischen im Hinblick auf das Endziel einer mdglichst hohen intel-
lektuellen Entwicklung.” Wenn Hartmann diese universale Kulturentwicklung
beschreibt, sieht sie nicht viel anders aus als bei den Kulturhistori-
kern/Soziologen, die den Weg von der Gewalt zum Frieden beschreiben. Ras-
sismus und Bellizismus scheinen ein Phéanomen des Ubergangs zu sein. Die
Neuzeit strebt ,nach Grolistaaten, die an den Nationalitdten ihre natlrlichen
Grenzen haben.” Wenn die Kultur Uber die ganze Erde verbreitet sein wird und
die Staaten republikanisch geworden sind, wird an die Stelle souveraner Staaten
eine Staatenrepublik treten. An die Stelle des Naturzustandes tritt ein Rechtszu-
stand, an die Stelle des Selbstschutzes durch Krieg der Rechtsschutz durch die
Staatenrepublik. Den Weg zu dieser Staatenrepublik kann er sich aber nur als
Kampf ums Dasein vorstellen: Der internationale Kampf hért erst auf, wenn in
jeder Weltregion ein ,universalstaatlich organisiertes Volk" sich durchgesetzt hat,
das andere solcher hegemonialer Vélker nicht aus deren eigener Klimazone ver-
drangen kann (Philosophie des Unbewul3ten Kapitel B 10 Das Unbewusste in der
in der Geschichte). In einem Aufsatz zum Vélkerrecht verteidigt er den Ausblick
auf eine kinftige Staatenrepublik. Gerade dieser Aufsatz, in dem er seine Positi-
on von der des als Vélkerrechtsleugner bekannten Adolf Lasson abgrenzt, zeigt
die Ambivalenz seiner Stellung zu Krieg und Frieden. Es koénnte eine Erlduterung
oder Fortentwicklung seiner Position von 1869 sein. Wie so oft bei Hartmann ist
es eine Verknipfung von Philosophie des Pessimismus und Polemik gegen Libe-
ralismus. Sentimentalitdt kann Leiden nicht verhindern, sondern filhrt zu gréRe-
rem Leiden. Freundschaft und Liebe zwischen Vélkern sind nur Phrase. Aber
man kann verhindern, da} Konflikte auftreten, in denen sich HaR in voller Kraft
zeigt. Volker sind reine Naturgewalten, zum Staat gehért dagegen kluger Egois-
mus, verstandige Erwégung staatlicher Vorteile. Hier werden die Vélker, die nati-
onalen Offentlichkeiten, fiir die Kriege verantwortlich gemacht; je unabhéangiger
die Regierung ist, desto groRer ist die Chance einer klugen Politik. Das ist eine
typische Argumentationsweise deutscher Konservativer; gerade bei Bismarck
kann man sie dauernd finden. Hartmann folgt Lasson darin, dal® auf dieses wohl-
verstandene selbstsiichtige Interesse des Staates Vertrdge gegriindet werden
kénnen, auch multilaterale. Einen langeren Frieden kann man nur erwarten, wenn

803

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

in Europa ein System gut abgerundeter Nationalstaaten ausgebildet ist, von
denen keiner wesentlich schwécher oder starker als seine Nachbarn ist. Darin
besteht eine Solidaritat der Interessen der Staaten. Hartmann mdchte auf dieses
Interesse eine Institution Gber den Staaten griinden, die kein Universalstaat ist,
sondern ganz auf volkerrechtliche Aufgaben beschrankt ist. Der Dialektiker Las-
son begehe einen Fehler, wenn er Staat/Souveranitat als starre, absolute Begriffe
nimmt. Sie missen als flUssige, relative, auf verschiedenen historischen Stufen
wiederkehrende Begriffe gesehen werden. Die Voraussetzung der Uberwindung
der Souveranitdt der modernen Nationalstaaten ist freilich, da} ,alle Staaten
davon durchdrungen sind, da® der Friede ein Interesse bietet, welches gar nicht
zu teuer bezahlt werden kann.“ Lasson habe behauptet, dal3 jeder Privatmann
nur fir seinen eigenen Staat Partei nehme. Dagegen spricht, dal® es durchaus
ein kosmopolitisches BewuRtsein gibt. Der Bund, den Hartmann als mdglich
sieht, sieht er auch bereits vorbereitet in der Form ,eines periodisch wiederkeh-
renden Congrel} nebst Schiedsgerichten* (was auch Lasson durchaus akzeptiert
hatte). Nur ist das nicht der ewigen Frieden, nicht das véllige Ende aller Kriege.
Wie innerhalb der Staaten sind immer Sezessionen mdglich und eine Nation
kénnte einen Krieg gegen Versumpfung durch einen zu langen Frieden benéti-
gen. Hartmann 18Rt keinen Zweifel daran, dal® er von der Zukunft des Volker-
rechts schreibt: dieses System groRRer Nationalstaaten gibt es noch nicht. Um
diese Friedensordnung zu schaffen, miRten alle Kréfte aufgeboten werden — und
damit meint er auch Gewalt und Kriege (Princip und Zukunft des Vélkerrechts, in:
Im neuen Reich 2#1 (1872) 121-129. 172-184, Neudruck in E. v. H., Gesammelte
Studien und Aufsédtze gemeinverstdndlichen Inhalts (1876) 121-146). In seiner
Ethik behandelt Hartmann den Kulturwert des Krieges: Der Krieg ist ein Beleg fur
den allgemeinen Zusammenhang, daf} die Mittel, die am stérksten Unlust erre-
gen, am kraftigsten den Kulturfortschritt beférdern. Die Grausamkeit des Krieges
ist unbezweifelt und man kann verstehen, warum Sozialeudamonisten (Jesuitis-
mus, Sozialdemokratie und utilitaristischer Liberalismus), den Krieg im Namen
des Glicks der Vélker abschaffen wollen. Aber vom Standpunkt des Kulturfort-
schritts bleibt der Krieg nétig, weil er das wichtigste Mittel der nattrlichen Zucht-
wahl ist und seine Alternative, kiinstliche Zuchtwahl, die Kultur nicht férdert. Die
Gleichgewichtszustdnde zwischen Glick und unerbittichem Fortschritt, die er
1879 nennt, sind alle innerstaatlich, der prekdre Weg zu einer Staatengemein-
schaft ist kein Thema mehr (Phdnomenologie des sittlichen Bewul3tseins, 3. Aufl.
S. 529-530. 575-576).

In Hartmanns tagespolitischer Publizistik sind Aufsdtze zu aufenpolitischen
Fragen stark vertreten. Es sind Stellungnahmen eines ehemaligen Militars, nicht
eines Philosophen. Es ist ein Realismus, der von einem saturierten Deutschland
ausgeht und sich immer gute, zu gute Aussichten fur Bindnisse vorstellt. Er
gehdrt zu den Unterstutzern von Bismarcks ,Friedenspolitik“ und denkt auch nach
1890 noch in diesen Bahnen. Aber die Blindnisse, die er sich vorstellt, verlieren
(wie bei Bismarck) zunehmend an Plausibilitét. Er befurwortet Ristung, ohne die
keine realistische Politik méglich ist. Eine Konfrontation mit England wegen Kolo-
nien lehnt er strikt ab, Deutschland kénne friedlich zu Kolonien kommen. Vgl. Die
geographisch-politische Lage Deutschlands (1872), in: Gesammelte Studien und
Aufsadtze gemeinverstdndlichen Inhalts. — Berlin 1876. — S. 102-120 (Deutsch-

804

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

land, die am starksten bedrohte GrofAmacht, ist auf ,eminent friedliche Politik
zwingend angewiesen®); Die gegenwaértige Weltlage, in: Zwei Jahrzehnte deut-
scher Politik und Die gegenwartige Weltlage. — Leipzig 1889. — S. 263-401 (Bei-
trage 1887/88); Zur Zeitgeschichte : neue Tagesfragen. — Leipzig 1900. — S. 6-75
(Beitrédge 1896-1900). Das gréRte Aufsehen erregte Hartmann, als er von ,Aus-
rottung der Polen” redete. Auch das war Teil seiner bismarckschen ,Friedenspoli-
tik: Gegen Forderungen nach einer deutschen Expansion als Gegenzug gegen
slawische Expansion stellt er eine Politik, die sich an den status quo in Europa
halt. Die Russifizierung des Baltikums mul® hingenommen werden, ein Anschluf®
der Deutschosterreicher an das Deutsche Reich ware fur die deutsche Macht
eine Katastrophe. Er sieht der allm&hlichen Umwandlung des Habsburgerreiches
in eine foderative, von Slawen dominierte Republik mit Gleichmut entgegen (wie-
der eine seiner optimistischen Blndniserwdgungen). So bleibt, die von Dé&nen,
Franzosen und Polen besiedelten Teile des Deutschen Reiches so nachhaltig
einzudeutschen, dald die entsprechenden Nationalstaaten (bei Polen wére es das
in einer &sterreichisch-slawischen Foderation erstarkte Galizien) jede Lust verlie-
ren, diese Gebiete zuriick zu gewinnen. Mit Vélkermord hat ,Ausrottung” nichts
zu tun, es ist forcierte Assimilierungspolitik; er wollte auch polnische Auswande-
rung in deutsche Kolonien férdern (Der Riickgang des Deutschtums (1885), in:
Moderne Probleme. — Leipzig 1886. — S. 85-113). Hartmanns letzte Stellung-
nahmen waren im Jahr 1899 ein Ruckblick auf das 19. und im Jahr 1900 ein
Ausblick auf das 20. Jahrhundert. Das 19. Jahrhundert war ein Jahrhundert, das
Ideale verbraucht hat: Idee der ersten Generation war der ewige Frieden, es hat
sich aber herausgestellt, dal® Monarchien mit geringer Volksmitsprache den Frie-
den am besten bewahren und stehende Heere Birgschaft des Friedens sein
kénnen. Der Nationalismus, die Idee der folgenden Generation, habe nach der
Einigung von lItalien und Deutschland fiir die Politik der GroRmachte keine Rolle
mehr gespielt; er ist zum Programm kleinerer Nationalititen geworden und
durchaus zerstdrerisch. Der Kolonialismus ist offenbar die Idee der dritten Gene-
ration: Alle Volker versuchen, sich noch ein Stick Kolonialboden zu sichern, das
gibt Zindstoff zu Kolonialkriegen und Ristungen zur See. Kolonialismus ist im-
mer eine brutale Vergewaltigung der Rechte und Freiheiten der Eingeborenen,
die ,Segnungen der Kultur® sind ihr Unheil. Vom Standpunkt der Humanitéat aus
muB} die Zivilisierung verurteilt werden, aber Humanitat und menschenfreundli-
ches Wohlwollen sind nicht die héchsten Gesichtspunkte. Es ist der groRe Fort-
schritt des 19. Jahrhunderts, da® die Menschheit ,sich zu einem Individuum
héherer Ordnung“ entwickelt. Dieser Fortschritt ist nur deshalb so wichtig, weil
der Kampf ums Dasein der Vélker und Rassen verscharft wird und diese Vernich-
tung zu Kultursteigerung fihrt. Dieser ProzeR kann nicht vermieden werden, aber
weder Sieger noch Verlierer werden dariiber jubeln. So gibt es keine Ideale mehr.
Fir die Aussichten des neuen Jahrhunderts greift Hartmann auf die Weltreichs-
diskussionen dieser Jahre zurlick. Die USA und Ruf3land werden unzweifelhaft
Weltmachte sein, England nur, wenn es ihm gelingt, sein Reich stérker zu integ-
rieren. Deutschland kénnte die vierte Weltmacht werden, wenn es ihm gelingt,
eine stabile Industrieausfuhr zu bewahren, aber Welthandel ohne Weltmacht
kann nicht erwartet werden. Hartmann setzt (wie 1885) auf weiteren Landesaus-
bau, neue Kolonien (durch deutsche Siedlungen in Stidamerika) und eine ginsti-
ge internationale Lage, die USA und RufRland haben keine Feindschaft zu

805

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Deutschland und ein feindliches England wére isoliert. Dazu setzt er auf einen
mitteleuropdischen Zollverein, der auch Frankreich umfassen wirde. Das wére
.der Friedensbund, der den européischen Kulturvélkern die Blirgschaft gewéhrte,
ihren grossen Aufgaben in friedlichem Wettbewerb ungestért durch Kriegsgefah-
ren nachgehen zu kdnnen“ (Zur Zeitgeschichte a.a.O. S. 38-75). Hartmann Staa-
tenverein von 1872 kehrt nicht wieder.
Hartmanns Ansichten zu Krieg und Frieden sind in der Literatur wenig beachtet
worden, vgl. aber: Karl Petraschek, Das pessimistische und das optimistische
Moment in Eduard von Hartmanns Grundanschauungen dber Vélkerrecht, in:
Archiv fir Rechts- und Sozialphilosophie 36 (1943) 280-308; Helmut Neu-
bach, Eduard von Hartmanns Schlagwort vom ,Ausrotten der Polen* : Antipo-
lonismus und Antikatholizismus im Kaiserreich. — Herne 2003 (urspriinglich
1964 in: Zeitschrift fur Ostforschung u.d.T.: Eduard von Hartmanns Bedeutung
flir die Entwicklung des deutsch-polnischen Verhéltnisses); Heinz Gollwitzer,
Geschichte des weltpolitischen Denkens, Bd. 2, Zeitalter des Imperialismus
und der Weltkriege. — Gottingen 1982. — S. 218-222 (wirdigt Hartmann als
einen der wenigen Autoren, die von Bismarcks Saturiertheitsstandpunkt aus-

gingen).

5.4.5.3 Paul de Lagarde

1827-1891 (geboren Paul Bétticher). Privatdozent der Theologie in Halle, Gym-
nasiallehrer in Berlin, Professor der Orientalistik in Géttingen. Biographie: Ulrich
Sieg, Deutschlands Prophet : Paul de Lagarde und die Urspriinge des modernen
Antisemitismus. — Minchen 2007.

Lagarde ist einer der Unzeitgeméalen der Jahrzehnte vor 1890. ,AulReruniversitar®
in einem strikten Sinn ist er nicht, aber von seiner professionellen Tatigkeit (der
Edition der griechischen Fassung des Alten Testaments, die seine Géttinger
Nachfolger noch bis 2015 beschaftigen sollte) fuhrt kein direkter Weg zu seinen
kulturkritischen und politischen Stellungnahmen. Diese Schriften sind merkwirdig
beziehungslos. 1853 definierte er sich als ,radikal-konservativ* und blieb in dieser
Kategorie bis zu seinem Tod allein. Er wollte, als die Konservativen langst auf
dem Weg zum Konstitutionalismus waren, eine Gesellschaft, in der selbstandige
Herren aller Art (vom Koénig bis zu Haus-, Lehr- und Brotherren) dem Staat mit
seiner Blrokratie und seinem Recht gegeniiberstehen. Kirchenpolitisch war er mit
der Forderung nach Umwandlung der Landeskirchen in konkurrierende Freikir-
chen bei den Konservativen genauso isoliert. Sein politisches und religiéses Pro-
gramm flhrte ihn zu einem Antisemitismus, zu dem sich andere Gelehrte seiner
Zeit zwischen 1850 und 1880 nie &ffentlich bekannt hatten. Er forderte eine deut-
sche Herrschaft Uber Mitteleuropa mit deutscher Siedlung, Abhéngigkeit der Sla-
wen und Magyaren und Vertreibung der Juden, auch da ist er unter den Gelehr-
ten allein. Lagarde ist ein Vordenker des deutschen Friedens von Brest-Litowsk,
der Deutschen Christen und des Nationalsozialismus. Er ist das missing link zwi-
schen deutscher politischer Romantik und Nationalsozialismus, nach dem Konti-
nuitétstheoretiker der deutschen Geschichte immer wieder gesucht haben. Leser
hat er zwischen 1890 und 1945 gefunden, und das reichlich.

806

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lagardes politische Texte wurden 1853 und zwischen 1873 und 1886 geschrie-
ben, die beiden Texte von 1853 auch erst nach 1873 publiziert. Kein einziger
dieser Texte erschien in den Zeitschriften, in denen die politischen Debatten aus-
getragen wurden. Lagarde hat die Texte 1878 unter dem Titel Deutsche Schriften
gesammelt und diese Sammlung bis 1886 erweitert. Eine Tradition einer philolo-
gisch genaueren Lagarde-Lektire gibt es nicht, Freund und Feind und Forschung
neigten dazu, diese Textsammlung in Sentenzen zu zerlegen und diese Senten-
zen ohne Rucksicht auf den Publikationszusammenhang thematisch zu rearran-
gieren. Das kann man verstehen angesichts der Monotonie, mit der tiber 30 Jah-
re lang immer wieder dieselben Themen mit abrupten Brichen und undurchsich-
tiger Reihenfolge aneinandergeh&ngt werden: Nation, Religion, Gesellschaftsord-
nung, Verfassung, Kolonisierung, Mitteleuropa, Antisemitismus. Aber wenn man
die drei groRen Programmschriften vergleicht (oder vier mit dem Nachwort zur
LAusgabe letzter Hand“ 1886): Ueber die gegenwaértigen Aufgaben der deutschen
Politik, ein Vortrag 1853; Ueber die gegenwértige Lage des deutschen Reiches,
ein Bericht 1875; Programm fiir die Konservative Partei Preul3ens 1884; Die
néchsten Pflichten deutscher Politik 1886 (der Rest sind speziellere Texte zur
Gesellschafts-, Kirchen- und Unterrichtspolitik, in denen AuRenpolitik kein Thema
ist), dann fallen Kontinuitdt und Unterschiede auf. Der Text von 1853 endet nach
allen eher grotesken politischen Vorschlédgen, deren Mitteleuropaplane von der
Krimkriegssituation gepragt sind, mit einem Bekenntnis zum Primat einer langfristig
angelegten religidsen Wiedergeburt der Nation; alle politischen Pléne wirden nur
ein Surrogat der Nation bringen. Sein orientalistischer Freund Ernest Renan hatte
ihm schon damals gesagt, so werde man nicht Abgeordneter; eine sehr franzdsi-
sche Antwort, wahrend die deutsche Antwort offenbar ,Kulturpessimismus® ist.
Der Text von 1875 (der historische Kontext ist die Krieg-in-Sicht-Krise, die die
Grenzen der deutschen Macht in Europa gezeigt hatte) hat ahnliche politische
Programme wie 1853 (und fir Mitteleuropa exzessivere Anspriiche) und entpuppt
sich doch erneut als ein Text zur Erneuerung der Religion bei den Deutschen. Die
Neubearbeitung von 1884 (der historische Kontext ist Bismarcks Trennung von
den Liberalen und Annaherung an die Konservativen, es geht bei Lagarde natir-
lich keinen Moment um diese real existierende konservative Partei Preuf3ens)
kommt zu demselben Schiu: Die Nation der Deutschen muB} erst entdeckt wer-
den, sie bedarf der Frommigkeit. Der Kampf gegen das Judentum steht im Zen-
trum: sie missen konvertieren, werden es aber nur tun, wenn deutsche Religiosi-
tat sie Uberzeugt (die fortwahrende Anwesenheit von Juden ist bei Lagarde v.a.
beschdmend, ein Zeichen der fehlenden deutschen Religion). An dem Nachwort
von 1886, das die ausgiebigsten Mitteleuropaprogramme hat, aber den Status
solcher Programme selber bezweifelt, ist vollig neu nur der Ton: kurz angebun-
den und schnoddrig, Offizierskasino oder Studentenkneipe. Es ist der erste Text
(fast) ohne Hinweis auf die nationale Religion. Diese Schriften miissen hier nicht
ausfuhrlicher referiert werden, sie sind nur ein Beispiel fir ein Schwadronieren,
das nicht theoriefahig ist. Aber sie enthalten durchaus Versatzstiicke einer Theo-
rie. Es ist eine Theorie der Nationenbildung. Ausgangspunkt ist die Aussage, dal}
die Deutschen keine Nation sind. Da macht die Reichsgrindung 1866/71 fir
Lagarde keinen Unterschied. Er schleppt bestédndig einen Dualismus mit sich fort.
Einerseits geht es um den religidsen Weg zur Nation: Deutschland fehlt ein Ideal,
Humanitat ist kein Weg zur Nationenbildung. Aber der Weg der Nationalreligion

807

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wirde Jahrhunderte dauern und die Politik kann nur die negativen Bedingungen
daflr schaffen. Andererseits hat er politische Wege der Nationenbildung: Reform
der Gesellschafts- und Staatsordnung und Ausweitung des Reiches auf Mitteleu-
ropa. Diese Wege sind alle Stérkung des Individuums als Grundlage der Nation,
aber darlber hinaus kommen die Wege nie wirklich zusammen. Man kann aus
Deutsche Schriften eine Anthologie einer frommen Religiositat und eine Antholo-
gie zum deutschen Beruf zusammenstellen, mit nur geringen Uberschneidungen.

Lagarde ist in einem intensiv pietistischen Haushalt aufgewachsen und hat darun-
ter gelitten, aber er blieb immer eine Art Pietist. Religiositat war fur ihn individuelle
Fréommigkeit. Er schatzte Jesus Christus als eines der groRen religidsen Genies,
lehnte aber die gesamte christliche Tradition seit Paulus als judisch gepragte
Verfélschung ab (auer gegen Paulus fihrte er Kdmpfe gegen Luther und gegen
seinen Géttinger theologischen Kollegen Albrecht Ritschl). Seinen Hall auf die
gesamte Tradition kann man eigentlich nur mit Tolstoi vergleichen; aber wahrend
Tolstoi die Bergpredigt absolut wortlich nimmt, 183t Lagarde ihren Uberlieferten
Text mehr oder weniger verschwinden, entleert sie weitgehend vom Liebesgebot
und reduziert sie auf die Verkiindigung der Wiedergeburt und der Nahe zu Gott.
Lagardes Religion ist extrem individualistisch. Die Nahe zu Gott muB} sténdig vol-
lig neu gefunden werden. Fir den Frommen ist jedes Vorkommnis seines Lebens
ein Wort Gottes, das nur von ihm allein verstanden werden kann. Religion ent-
steht Uberall da, wo Menschen eine Seite Gottes erfassen kénnen. Lagardes
eigene religidse Erfahrung ist am ehesten in Gedichten Uber Strandspaziergdnge
zu greifen; wenn er versucht, eine Probe in Prosa zu geben, kann es schlimmer
Naturkitsch werden (vgl. Die Religion der Zukunft (1878), Abschnitt 9). Er besteht
darauf, daf} die Frommigkeit zur Wiedergeburt der Nation fiihrt und dal} die Natio-
nenbildung nur Uber diese Frommigkeit der Individuen fiihren kann. Lagardes
Religiositat ist doppelt Uberfordert: man kann bezweifeln, dal} sie Gberhaupt Reli-
gion ist (sein Schuler Ernst Troeltsch sah sie als bloRen Willen zur Religion) und
man kann bezweifeln, dal} sie zu einer nationalen Religion fihren kann (Julius
Wellhausen, sein Nachfolger in Géttingen, bemerkte sofort, dal® dieser religidse
Individualismus fir eine nationale Religion zu individualistisch war; vgl. seinen
Brief an Lagarde 1873 bei Robert Hanhart, Paul Anton de Lagarde und seine
Kritik der Theologie, in: Theologie in Géttingen / hrsg. von Bernd Moeller. — Got-
tingen 1987. — S. 305). Aber auf das Versprechen einer Nationalreligion kann
Lagarde nicht verzichten, weil er keinem anderen Weg zur Nation trauen kann.
Noch-Christen und Nicht-mehr-Christen des 19. Jahrhunderts haben am Christen-
tum Ubereinstimmend gerihmt, dal} seine VerheiBung die bisherige Beschrén-
kung auf Nationen Uberschreitet. Lagarde dagegen sieht darin den einzigen Man-
gel der Lehre Jesu Christi: In einer historischen Situation ohne Nationen und
deshalb ohne Sinn fir Nationen hat Jesus Christus einen Universalismus gelehrt,
der allenfalls am Ende der (Religions-) Geschichte stehen kdnnte. Lagarde 143t in
seinen Schriften der 1870er Jahre keinen Zweifel daran, da der Weg zu einer
deutschen Religion ein Weg fir Jahrhunderte ware. Das Einzige, was der Staat
jetzt tun kann, ist, Bedingungen fur diese Entwicklung zu schaffen: durch
Umwandlung der Landeskirchen in konkurrierende Freikirchen eine Belebung der
Religiositat schaffen. Konservatismus, Xenophobie und Antisemitismus sind bei
Lagarde eine Einheit. Jeder Anteil fremder, kosmopolitischer, liberaler Ideen ist

808

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ein Hindernis der Nationenbildung. Lagarde verachtet das nach-prophetische
Judentum als ein Volk, das seine Religion verloren hat und sie jetzt durch huma-
nitdre Phrasen des Liberalismus ersetzt. Auch darin ein Spiegel der Deutschen,
die keine wirkliche Religion haben. Die wichtigsten religidsen Schriften sind (alle
stehen in Deutsche Schriften): Ueber das Verhéltnis des deutschen Staates zu
Theologie, Kirche und Religion (1873, Lagardes erster nicht orientalistischer Text,
der verdéffentlicht wurde, und der Text, Uber den am meisten &ffentliche diskutiert
wurde); Ueber die gegenwaértige Lage des deutschen Reiches, ein Bericht (1875);
Die Religion der Zukunft (1878); Die Stellung der Religionsgemeinschaften im
Staate (1881, sein Plan der Auflésung der protestantischen Staatskirchen); Die
graue Internationale (1881, der wichtigste Text zum Verstandnis seines Antisemi-
tismus).

Lagardes zweite S&ule der Nationenbildung ist das radikal-konservative Pro-
gramm der Unabhéangigkeit der Individuen. Es wurde 1853 skizziert, spater erwei-
tert, aber nie wesentlich geédndert: Der Staat wird in Grenzen gewiesen durch
selbstandige Herren aller Art: Monarch (Lagarde zahlt den Monarchen nicht zum
Staat, seine einzige Funktion ist, daf man an ihn gegen die Staatsinstitutionen
appellieren kann), Adel (der erst in Lagardes Reform wieder eine Funktion erhal-
ten konnte) bis herab zu groRen Bauern und Handwerkern, aber ,herab® will
Lagarde gerade nicht sagen, denn die Herren aller Art sollen untereinander
Genossen sein. Es ist eine Agrargesellschaft, Proletariat soll es méglichst wenig
geben. Dieses Proletariat wird keine Genossenschaft mit den Herren haben, jeg-
liche Bildung will er ihm ersparen. Ein Bezug auf die korporatistische Handwer-
ker-Tradition, der bei den beiden anderen Mitteleuropa-Autoren, Karl Christian
Planck und Constantin Frantz, wichtig ist, fehlt bei Lagarde. lhm geht es nicht um
Partizipation, sondern um Unabhangigkeit. Moderne konstitutionelle Institutionen
wie Parlament und Wahlen spielen auch keine Rolle: das Leben der Nation sei
von politischer Unruhe mdglichst zu entlasten. In den 1880er Jahren schwinden
die Hinweise auf Nationalreligion und nehmen die auf soziale Reorganisation
zu. Vgl. aufler den genannten Programmschriften von 1853, 1875 und 1884
noch Die Reorganisation des Adels (1881, auch ,Adel* darf nicht wortlich genom-
men werden).

Mitteleuropa als dritte Saule seines Programms braucht Lagarde zunachst aus
innenpolitischen Griinden: um Deutschland eine grolRe gemeinsame Aufgabe zu
geben, um die Fortdauer der Agrargesellschaft versprechen zu kénnen und um,
in einer Art Frontier-These, seine Gesellschaft unabhangiger Familien iberhaupt
plausibel erscheinen zu lassen. Aber es ist auch eine Lehre von der Notwendig-
keit sicherer Grenzen in der geopolitischen Form natirlicher Grenzen, die er
durch Siedlungspolitik zu Grenzen des deutschen Volkes machen will. Das 19.
Jahrhundert hatte zwei Theorien legitimer Sicherheitspolitik: die liberale und de-
mokratische Theorie einer Koexistenz von Nationalstaaten und die konservative
Theorie einer Zusammenarbeit der GroBmachte. Lagardes Mitteleuropa-
Programm ist mit beiden nicht vereinbar. Er kennt das nationalstaatliche Pro-
gramm durchaus; an der Bildung eines italienischen Nationalstaates zweifelt er
nie und fur den Balkan weil} er, dal® gegen Rulland starke nationale Staaten die
beste Abschreckung sind. Aber fir sein gréReres Deutschland will er einen

809

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Raum, in dem die dort lebenden Slawen und Magyaren keine Gleichberechtigung
als Nationen bekommen sollen, sondern innerhalb dieses deutsch bestimmten Mit-
teleuropa geschlossene nationale Territorien erhalten; den genauen staatsrechtli-
chen Charakter dieser abhangigen Vélker gibt er nie an. Das unterscheidet sich
nicht viel von der in Deutschland auch sonst gepflegten Rede von den ,geschichts-
losen“ Vélkern, denen kein eigener Nationalstaat zusteht. Fur die Magyaren
(denen die europaischen Demokraten in einem national gegliederten, post-
habsburgischen Europa eine wichtige Aufgabe zugeteilt hatten) hat er die rassisti-
schere Variante eines ,verbrauchten” Volkes, eine Kategorie, die sie mit Finnen,
Basken, Iren und Juden teilen miissen. Lagarde vertritt fir Osteuropa eine ande-
re Variante des Antisemitismus als fur Deutschland: die Juden sollen entweder
nach Palastina ausgewiesen werden (oder nach Madagaskar, als dieses durch
die franzdsische Kolonialpolitik in den Zeitungen stand) oder auch ein nationales
Territorium in Osteuropa erhalten. Auch die Aussicht auf eine eventuelle kiinftige
Siedlung in Kleinasien taucht umstandslos auf und verschwindet genauso rasch.
Lagarde weil durchaus, daf} er mit der Schaffung ethnisch reiner und abhangiger
Territorien den Rahmen des 19. Jahrhunderts, liberal oder konservativ, sprengt
und nennt diese Idee selber ,etwas assyrisch® (Die ndchsten Pflichten deutscher
Politik a.a.0. Abschnitt 1; wenn er diese ,assyrischen® Maflnahmen damit legiti-
miert, dal® zur Sicherung der Mission, die die Deutschen flr alle Nationen der
Erde haben, Gewalt gebraucht werden darf, mul® man sich daran erinnern, daf}
nach Lagardes Theorie der Nationalreligion keine Nation eine Mission fiir eine
andere haben kann). Wenn man Lagardes sicherheitspolitische Ansétze wegen
der Betonung sicherer Grenzen ,realistisch“ nennen wollte, mu} man bedenken,
daR das Verstandnis des 19. Jahrhunderts von Realismus immer eine Lehre vom
Verhaltnis der europaischen Méachte zueinander ist. Lagardes Sicht auf Europa ist
vollig autistisch. Das Deutsche Reich ist nicht der Frieden, es sucht den Frieden.
Es wiegt nicht so schwer in den europaischen Beziehungen, wie die Bismarck-
Anhanger meinen, sonst kénnte es ohne Verbiindete tber Krieg und Frieden ent-
scheiden (Programm fiir die Konservative Partei PreuRens a.a.O. Abschnitt 12).
Das ist offenbar Lagardes Friedensstrategie. 1886 schwadroniert er nur noch:
,Ein Krieg, der ordentlich gefihrt wird, macht den zweiten, dritten und vierten
unnoétig. So sei es” (Die nédchsten Pflichten deutscher Politik a.a.O. Abschnitt 2).

Lagarde fiir einen Theoretiker zu halten, und wére der Anspruch an Theorie noch
so gering, ware ein Irrtum. Selbst seine posthum so zahlreichen Anh&nger bemerk-
ten durchaus, dall er kein systematischer Denker war; und die akademischen
unter ihnen haben Uber Widerspriiche bei Lagarde geschrieben. Aber auf Wider-
spruchslosigkeit kam es nicht an, seine Aufgabe war eine andere: Er sollte die
Stelle des Propheten einnehmen, die J. G. Fichte in Deutschland begriindet hatte
und die seitdem unbesetzt war. Er war sich dessen bewul3t (und in einem seiner
wissenschaftlichen Texte zum Alten Testament empfahl er seine Deutsche Schrif-
ten zu lesen, um zu verstehen, was Propheten sind). In der Literatur wurde er
bestandig als ,Prophet der Deutschen® bezeichnet, zuweilen eingedeutscht als
sVerkinder®. Auch die Bezeichnung als ,Erzieher” war haufig. Zum Wesen des
Propheten (wie des Erziehers) gehdrte, unzeitgemal zu sein in einem Zeitalter
der ,Augenblicksmenschen®, in dem keine grof3en Taten mdglich seien. Im libera-
len Zeitalter ist die Prophetie, anders als bei Fichte, konservativ geworden. Wie

810

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

andere konservative Propheten des 19. Jahrhunderts (in diesem Buch etwa John
Ruskin und Konstantin Leontjew) hélt Lagarde rigoros an Prinzipien (und Worten)
fest, deren eigentliche Bedeutung seiner Zeit fremd geworden seien. Privat mach-
te er sich wenig lllusionen Uber diese Rolle; an seinen Bewunderer und kunftigen
Biographen schrieb er 1877: ,Ich habe nirgends, auch im Vaterlande nicht, eine
Heimat. Denn wahrend Sie mit Auge und Herz den neuen Dingen zugewandt
sind, lebe ich mit jedem Atemzug in einer Vergangenheit, die nie war, und welche
die einzige Zukunft ist, die ich ersehne. Ich bin aller Orten fremd® (Ludwig Sche-
mann, Paul de Lagarde : ein Lebens- und Erinnerungsbild. — Leipzig 1919. — S. 69).
Diese Einsicht in den Trostcharakter seiner Schriften unterscheidet ihn von naive-
ren Lesern unter der deutschen Jugend und dem organisierten Antisemitismus
und ist ein Teil der Erklarung, warum er Distanz wahren wollte. Als er zuletzt im-
mer mehr mit Polemiken gegen jidische Wissenschaftler und mit Korresponden-
zen mit professionellen Antisemiten beschéftigt war, vermehrte er Deutsche
Schriften nicht mehr. Das war nicht mehr die Zeit seines Traumlandes. Man muf}
sich hiiten, Deutsche Schriften zu wortlich als Analyse und Programm zu neh-
men. Wie andere Propheten in Europa des 19. Jahrhunderts ist er Kritiker, ernst
genommen eher fir die Artikulation von Fehlentwicklungen und Stimmungen des
Unbehagens als fir positive Vorschlage. Lagarde hat den Unterschied zu Fichte
selber erkannt: Dieser stehe fur einen egalitédren Idealismus, der allenfalls negati-
ve Vorbereitung fiir das positive Geschaft des Aufbaus der deutschen Religion
sein kénne (daR Lagardes Fichte-Kenntnisse Uiber Reden an die deutsche Nation
wesentlich hinausgingen, ist schwer zu zeigen, vgl. aber Hans Walter Schiutte,
Lagarde und Fichte : die verborgenen spekulativen Voraussetzungen des Christen-
tumsverstdndnisses Paul de Lagardes. — Gutersloh 1965). Lagardes National-
religion kann auch wie eine Parodie der protestantischen theologischen Ethiken
des 19. Jahrhunderts klingen, die irgendwie festhalten wollen, daf3 die Moral in
der Staatenwelt eine Relevanz besitzt, aber im historischen Stand der Siinde nur
leidige Troster sein kénnen. Auch Lagarde akzepiert: Wenn alle Menschen sich
durch géttlichen Willen leiten lassen, werden die Vélker organische Wesen, die
nicht in das organische Eigentum der anderen Vélker Ubergreifen. Aber tatséch-
lich bestimmen Haf3, Eifersucht, Geldgier und politischer Wahnsinn die Geschich-
te (Ueber die gegenwartige Lage des deutschen Reiches a.a.O. Abschnitt 2).
Aber er wendet sich in dieser Hilfslosigkeit zu einer Apologie von Haf3 und Kon-
flikt als Voraussetzungen der nationalen Wiedergeburt, denn im Kampf eignet
man sich die Eigenschaften des Feindes an (ebd. Abschnitt 5; man wifite gern,
ob der Lagarde-Leser Nietzsche noch bis zu dieser Stelle, die ihm so nahe liegt,
gelesen hat). Die immer prekére internationale Ethik wird zwischen der spirituel-
len und der realpolitischen Weise von Lagardes Nationenbildung aufgerieben
(darin ist er Fichte tatsédchlich nahe). Am klarsten ist die Distanzierung von Bis-
marcks Rede von der Saturiertheit des Deutschen Reiches: Lagardes groReres
Deutschland klingt wie eine Parodie der Apologie der annexionistischen Reichs-
bildung 1870/71 bei liberalen Publizisten (und Feldmarschall Moltke): eine starke
Macht in der Mitte Europas sei die beste Garantie fir den Frieden.

Beachtung als Theoretiker kann er nicht erzwingen und Bedeutung fiir seine Zeit-

genossen hatte er kaum. Lagarde mifRte uns hier nicht interessieren, wenn er
nicht posthum plétzlich und fiir Jahrzehnte eine starke Wirkung in Deutschland

811

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gehabt hétte. Als Lagarde 1873 an die Offentlichkeit trat, war es als Kirchen- und
Bildungskritiker; Friedrich Nietzsche hielt damals viel von ihm, bald darauf nichts
mehr. Ferdinand Ténnies entwickelte seine Unterscheidung der Idealtypen Gesell-
schaft und Gemeinschaft im Anschluld an die Kulturkritik Lagardes, das blieb wohl
die einzige Anregung, die in der Theoriegeschichte eine Rolle gespielt hat. In den
ersten Jahren nach seinem Tod, als der Bedarf an Kulturkritik anscheinend beson-
ders grof® war, griff man voriibergehend auf Lagarde zuriick, aber in dieser Rolle
hat ihn Nietzsche bald abgelést. Thomas Mann ist ein Beispiel fiir verspatete
Lagarde-Lekture dieser Art (vgl. Betrachtungen eines Unpolitischen 1918). Konti-
nuierlich hofiert wurde Lagarde nur von der vélkischen und antisemitischen
Bewegung. Am Ende steht die Lektlire durch Nationalsozialisten wie Alfred Rosen-
berg und Adolf Hitler (Lagarde ist einer der wenigen Autoren, deren Lektlre durch
Hitler etwas genauer dokumentiert werden kann). Nach 1945 hérten die standi-
gen Neuausgaben von Deutsche Schriften abrupt auf (1994 tauchte das Buch
noch einmal in einem Verlag der Neuen Rechten auf). Vgl. zur Rezeption: Sieg
a.a.0. S. 228-272 (Kontakte zur zeitgendssischen antisemitischen Bewegung)
und S. 292-353 (posthumer Einflul). Was in unserem Zusammenhang interes-
siert, ist die annexionistische Mitteleuropatradition, fur die zu seinen Lebzeiten
fast allein Lagarde gestanden hatte und die erst am Anfang des 20. Jahrhun-
derts eine breitere Basis erhielt: im Alldeutschen Verband wurde er hochge-
schatzt. Dal die Macht in Mitteleuropa, die ganz alleine Uber Krieg und Frieden
bestimmen darf, geschaffen werden mul® und kann, hat zwei Generationen in
Deutschland Gberzeugt.

In Deutschland gab es bis 1945 reichlich Literatur zu Deutsche Schriften: fast
immer apologetisch, oft nur Zusammenstellung zusammenhangsloser Zitate.
Man mufd etwas von dieser Literatur lesen, wenn man verstehen will, was er
dem akademischen Nachwuchs in der ersten Halfte des 20. Jahrhundert be-
deutete. Noch am ehesten lohnt ein kritischer Text, der solche studentische
Leser zur Reflexion Uber ihre Lagarde-Verehrung bringen will, indem er
Lagarde historisch einordnet: Wilhelm Mommsen, Paul de Lagarde als Politi-
ker : zu seinem 100. Geburtstag, in: Géttinger Beitrédge zur deutschen Kultur-
geschichte. — Géttingen 1927. — S. 131-158.

Zu einer wissenschaftlichen Beschaftigung kommt es erst nach 1945 mit Ver-
suchen, den Weg zum Nationalsozialismus zu verstehen: Fritz Stern, The Po-
litics of Cultural Despair : a Study in the Rise of the German Ideology. — Ber-
keley/Cal. 1961. — S. 1-94 Paul de Lagarde and a German Religion, dt. Uber-
setzung 1963 u.d.T. Kulturpessimismus als politische Gefahr : eine Analyse
nationaler Ideologie in Deutschland (eine elegante Einflhrung); Robert W.
Lougee, Paul de Lagarde : 1827-1891 ; a Study of Radical Conservatism in
Germany. — Cambridge/Mass 1962; Jean Favrat, La pensée de Paul de
Lagarde (1827-1891) : contribution a I'étude des rapports de la religion et de
la politique dans le nationalisme et le conservatisme allemands au XIXeme
siecle. — Thése Paris IV 1979; Ina Ulrike Paul, Paul Anton de Lagarde, in:
Handbuch zur ,Vélkischen Bewegung‘ 1871-1918 / hrsg. von Uwe Puschner
.. — Miinchen 1996. — S. 45-93 (Uberblick zu Leben, Ideen, Rezeption; aus-
fuhrliches Verzeichnis auch der alteren Literatur); dies., Paul Anton de Lagar-
des Rassismus, in: Rassismus in Geschichte und Gegenwart : eine interdis-

812

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ziplindre Analyse : Festschrift fiir Walter Demel | hrsg. von Ina Ulrike Paul
und Sylvia Schraut. — Berlin 2018. — S. 81-111 (ungefahr dasselbe, aber
neu geschrieben).

5.4.5.4 Friedrich Nietzsche

1844-1900, Professor fiur klassische Philologie in Basel, 1879 pensioniert, 1889
geistiger Zusammenbruch. Biographie: Curt Paul Janz, Friedrich Nietzsche : Bio-
graphie. — Minchen 1978-1979. Nachschlagewerke: Nietzsche-Handbuch : Leben
— Werk — Wirkung / hrsg. von Henning Ottmann. — Stuttgart 2000; Nietzsche-
Wérterbuch | hrsg. von der Nietzsche Research Group (Nijmwegen). — Berlin
2004 — (wichtig fur Nietzsches Terminologie, erschienen ist nur ein Band, weitere
Artikel vorab auf der Datenbank Nietzsche online); Nietzsche-Lexikon | hrsg. von
Christian Niemeyer. — 2. Aufl. — Darmstadt 2011; The Oxford Handbook of
Nietzsche | ed. by Ken Gemes and John Richardson. — Oxford 2013. Einfihrun-
gen: Paul J. M. van Tongeren, Reinterpreting Modern Culture : an Introduction to
Friedrich Nietzsche's Philosophy. — West Lafayette, Ind. 2000; Werner Stegmaier,
Friedrich Nietzsche zur Einfiihrung. — Hamburg 2011.

1. Lehren und Anti-Lehren

Nietzsche war der einzige Prophet des 19. Jahrhunderts, der im 20. Jahrhundert
einen Platz unter den Philosophen erhielt, und es ist schwierig geworden, ihm
wieder einen Platz unter den Propheten zuzuweisen. Er wird viel gelesen und es
werden Berge von Sekundarliteratur geschrieben. Eine bibliographisch orientierte
Einflhrung in die Nietzsche-Lektire ist hier nicht mdglich, aber kaum ein anderer
Philosoph hat eine Einflhrung so nétig. Einerseits sind seine Lehren weit bekannt:
das Dionysische und das Apollinische, der Willen zur Macht, der letzte Mensch
und der Ubermensch, die ewige Wiederkunft des Gleichen und das unbedingte
Ja-Sagen, der Tod Gottes, der Nihilismus, die Umwertung aller Werte, der Immo-
ralismus und das Ressentiment. Andererseits streiten sich Philosophen nicht nur,
was mit diesen Lehren gemeint sein kdnnte, sondern auch, ob es Uberhaupt
,Lehren® sind. Das philosophisch relevante Werk besteht aus Gber 2500 in ,,Apho-
rismensammlungen® veréffentlichten Texten von Bonmots bis Kurzessays. Der
philosophische Nachlal enthalt zudem fast 13 000 Texte: Leselisten, Notizen zu
gelesener Literatur, Planungen kommender Blcher und Entwirfe zu ,Aphoris-
men*“. Der spate Nietzsche kiindigte haufig eine systematischere Darstellung sei-
ner Philosophie an, aber es erschienen weiter nur Aphorismenbdnde und die
Notizen fur das ,Prosa-Hauptwerk® sehen nicht viel anders aus als Nietzsches
bisher erschienenen Sammlungen. Am Ende sagte er, seine Polemik gegen das
Christentum sei dieses Hauptwerk. Die philosophischen Interpreten des 2. Drittels
des 20. Jahrhunderts haben den NachlaR® bevorzugt als vermeintlichen Weg zu
einer einheitlichen Lehre. Die neue Nietzsche-Philologie der letzten 50 Jahre hat
den Vorrang der von Nietzsche publizierten Bicher wieder durchgesetzt. Ein
betrachtlicher Teil der neueren Nietzsche-Literatur besteht aus Kommentaren zu
einzelnen Bichern, in denen man immer mehr Bau- und Stilprinzipien erkennt.
Diese Bicher sind kunstvoller verratselt als die Nachlal3¢fragmente, die spéten
Bichern besonders kunstvoll (oder, wenn man will, besonders manieriert). Inzwi-

813

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen besitzen wir griindliche Uberblicke tiber Nietzsches Stilmittel von Auslas-
sungspunkten bis zu Ausrufezeichen. Es werden Parodien und Selbstparodien
erkannt und zwischengeschobenen Autoren und zwischengeschobenen Leser
gefunden. Die Einschatzung der mittleren Werkperiode héangt ganz daran, ob
Nietzsche als ,freier Geist“ spricht oder ob er diesen freien Geist reden laft,
damit Potential und Grenzen dieser Kunstfigur sich zeigen (NF 1877 25 [2]). Ist
die Zersplitterung in Textsegmente und sein Stil der Tauschung eine notwendige
Folge des Endes des philosophischen Systemdenkens (den Geist der Logik
durch ,einen kleinen Sprung in‘s Gegenteil* ertrédglich machen) oder ein Versuch,
den Leser zum Selbstdenken zu zwingen? Ein wenig kommentiertes Motiv: Im
siegreichen neuen Reich, in einem Zeitalter der Hast und der unanstandigen und
schwitzenden Eilfertigkeit, in einem Zeitalter, das mit allem gleich fertig werden
will, solle man ihn lesen ,mit Hintergedanken, mit offen gelassenen Tiren® (M,
Vorrede 5).

Nach Nietzsches Zusammenbruch folgten Jahrzehnte eines Nietzsche-Kultes
(und komplementarer Schmahungen). Verehrt wurde der Kulturkritiker und ,,Dich-
ter-Philosoph®; die Philosophen waren mehr an Schadensbegrenzung interessiert
und ordneten ihn ein bei Lebens- und Kulturphilosophie, Teilfachern mit prekdrem
Status. Um 1930 wurde er sehr plétzlich zu einem der groRen Denker der europé-
ischen Tradition erhoben. Er galt als Ende dieser Tradition und sollte helfen, tber
sie ein Urteil zu fallen. Jaspers entdeckte den Philosophen des Perspektivismus
(,Das Sichwidersprechen ist der Grundzug Nietzscheschen Denkens®), des Aus-
legens und des ,Schaffens”. Heidegger machte ihn zum Entdecker der ,Seinsge-
schichte® und las den NachlaB als eine Ontologie. Seit den 1960er Jahren sind in
Deutschland, Frankreich und in den USA recht verschiedene neue Nietzsche-
Bilder entstanden und wieder verschwunden. Die franzdsischen Philosophen
wollten keine Nietzsche-Exegeten sein, sondern Nietzsches Fortsetzer in der
Befreiung von der Schulphilosophie. Die deutsche Nietzsche-Deutung war ein
geordneter Rickzug der Schulphilosophie zu Experimentalphilosophie, Philoso-
phie der Interpretation, Philosophie der Zeichen, Philosophie der Orientierung —
lauter Versuche, Nietzsche in Beziehung zu neueren Bestimmungen der Philoso-
phie oder neuere Bestimmungen der Philosophie in Beziehung zu Nietzsche zu
bringen (aber weiter Heideggers Gebot verpflichtet, Nietzsches Metaphern in die
Sprache der philosophischen Tradition zu Ubersetzen). In Amerika wurde bevor-
zugt, Nietzsche als einen naturalistischen Philosophen zu lesen. Aber nach funf-
zig Jahren Nietzsche-Philologie sind wir weit entfernt von den Darstellungen, die
aus allen AuBerungen Nietzsches einen konsistenten Sinn zu machen wulfiten,
von Deleuze oder Danto so weit wie von Heidegger oder Jaspers. Hier soll nur
auf die neuere philosophische Literatur hingewiesen werden, die den von Nietzsche
selber hergestellten Textzusammenhang beachten will: Werner Stegmaier findet
nur noch Anti-Lehren und Gegen-Mythen (und folgt damit einem Hinweis Nietzsches;
schon Theodor Adorno hatte bemerkt: ,all seine Konstruktionen sind aporetische
Begriffe”). Die folgende Generation findet nicht einmal mehr Gegen-Lehren, son-
dern Subversion schon auf der Mikroebene (Jakob Dellinger) oder ,die wuchern-
de Zerstérungsmacht eines dissipativen Denkens® (Axel Pichler). Aber Maude-
marie Clark findet bei Nietzsche mit ebenso groRer Kunst der Entratselung die

814

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

drei Perspektiven von Platons Seele und eine strenge Rangordnung dieser
Perspektiven.

Als Philosoph im 19. Jahrhundert mufte Nietzsche sich (um mit William James zu
sprechen) zwischen den Polen des Idealismus und des Materialismus verorten.
Vom ldealismus mulBte er sich fernhalten, da er der Sprache der philosophischen
Tradition nicht traut. Mit der Entwertung der obersten Werte der Metaphysik, dem
,1od Gottes", ist auch die Basis der Wissenschaft prekar geworden. So wenig wie
den ewigen Wahrheiten will er den ,Wirklichkeits-Trompetern“ eine fiihrende Rol-
le zugestehen. Um die Distanz des Menschen zum Tier (zur Tierheit des Men-
schen) zu fassen, braucht er einen Rest Seele, Subjekt, Intentionalitét, Willens-
freiheit und Vernunft, den er langst nicht mehr in einer Metaphysik begriinden
kann. Nietzsche will ,das befehlerische Etwas, das vom Volke ,der Geist' genannt
wird®, neu bestimmen. Nietzsches Projekt eines ,Prosa-Hauptwerks” sollte ,Wille
zur Macht* heiRen. Ontologisch ist die ganze Welt Wille zur Macht ,, — und nichts
ausserdem!” Die Welt wird am Leitfaden des Menschen gelesen, nachdem dieser
am Leitfaden seiner Triebe gelesen wurde, ,meine dionysische Welt des Ewig-
sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstérens“. Kosmologisch wird
damit der Kraftbegriff der Physiker um ,eine innere Welt* ergénzt. Biologisch ist
es das Prinzip alles Lebens: ,Aneignung, Verletzung, Uberwéltigung des Frem-
den und Schwécheren, Unterdrickung, Harte, Aufzwéngung eigner Formen, Ein-
verleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung.“ Das sieht nach dem Kampf
ums Dasein aus, Nietzsche besteht jedoch darauf, dal es eine anti-
darwinistische Position ist: gegen Apologien der Erhaltung eine Apologie der
Steigerung des Lebens. Wille zur Macht ist die Fahigkeit, sich immer neue und
eigene Augen zu schaffen und keine ewigen Horizonte und Perspektiven anzuer-
kennen. Psychologisch ist die Lehre vom Wettstreit vieler Willen zur Macht
gerichtet gegen die Einheit des Subjekts und die Prioritdt von Bewultsein und
Vernunft. Und doch soll damit eine Rangordnung der Vielheit der Krafte des Men-
schen begriindet werden: Befehlen und Gehorchen. Statt Wille zur Macht sagen
die anglophonen Kommentatoren deshalb gerne flourishing, life-enhancement,
creativity. Maudemarie Clark sieht im Wille zur Macht eine mythische Weltdeu-
tung zur Affirmation des Lebens. Friedrich Kaulbach (a.a.O. S. 267-269) besteht
darauf, dal} Nietzsche den Begriff normativ verwendet: Bei umfanglicheren Welt-
perspektiven und ,dionysischem* Uber-sich-Hinausschaffen sind Denk- und Wil-
lensakte Uberlegen. Der Philosophie soll ein besonderer Rang zukommen als
wder geistigste Wille zur Macht, zur ,Schaffung der Welt‘, zur causa prima.” Poli-
tisch klingt ,Macht“ besonders vertraut: Man kann dann das faschistische Interes-
se an Nietzsche und den post-faschistischen Horror vor Nietzsche verstehen.
Aber gerade das interpersonale und politische Leben wird bei Nietzsche wenig
als Wille zur Macht gefat. Wille zur Macht war zunéchst Uberwindung von Ohn-
macht und Furcht (NF 1877 23[63], NF 1879 41[3]). In der traditionellen Termino-
logie der Philosophie war ,Macht* potentia/Mdglichkeit, nicht potestas/Herrschaft:
die Macht der Vernunft Gber Triebe, der Seele Uber Kérper, Kérperwelt und ande-
re Seelen ermdglicht Handlungen. ,Macht® war ein Begriff der Freiheit (vgl. Kurt
Réttgers, Spuren der Macht : Begriffsgeschichte und Systematik. — Freiburg
1990). Diese Tradition kannte das 19. Jahrhundert aus der schottischen Moral-
psychologie, die das Bediirfnis, die eigenen Krafte zu zeigen und dadurch

815

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

geschatzt zu werden, desire for power oder love for power nennt. Nietzsche
kannte diese Diskussionen zumindest aus zweiter Hand. Machtgefiihl, besonders
das falsche Machtgefiihl, beschaftigt ihn stark. Als Nietzsche um 1884 den ,Wille
zur Macht” immer mehr befrachtet, wird dieses Machtgefiihl iberlagert von kom-
mandieren, dirigieren, Gberwaltigen, Herr-werden. Nietzsche besteht aber weiter
darauf, daf} er vom Instinkt der Freiheit spricht, ,in meiner Terminologie Wille zur
Macht* (GM 11/18). Eine immoralistische Konstruktion unter dem Namen ,Wille zur
Macht“ gibt es bei Nietzsche nicht: libertinage und laissez aller sind nicht Wille zur
Macht, sondern dessen Gegenprinzip (NF 1888 15[67]). Das wird zuletzt in GD
Streifziige eines UnzeitgeméafBen 41 ausgefuhrt: Nicht allen Instinkten Freiheit
lassen, sondern einen kommandierenden Instinkt heranzlichten. Die ungeschrie-
bene Lehre des ,Wille zur Macht” hatte eine Theorie der Selbsterziehung sein
mussen.

Philosophen interessieren sich fir Nietzsche, weil er auch im Zeitalter der positi-
vistischen Wissenschaft der Philosophie einen Vorrang einrdumt. Aber, was ist
das fir eine Philosophie? Nietzsche ist immer mit ,héheren Menschen® befalt:
erst kiinstlerische Genien, dann ,freie Geister”, zuletzt ,eigentliche Philosophen®,
+Philosophen der Zukunft®, Philosophen als ,Gesetzgeber* und als ,Herren der
Erde“. Manchmal klingt es wie die Akademie der Wissenschaft, manchmal wie
der Stefan George-Kreis. Er stellt sich diese Philosophen in der Wiste oder auf
hohen Bergen vor, auch ein Flaneur hinter getdnten Glasern kann es sein. Nie-
mals gemeint sind Schulphilosophen. Auch Kant ist nur Gelehrter (Varianten fr
Kant sind: ,der grof’e Chinese von Koénigsberg®, ,Vogelscheuche® und ,ldiot®).
Nietzsche stellt sich dar als Experten fiir die Erforschung der grof3en typbildenden
Menschen, welche Uber ihr Zeitalter hinaus etwas bedeuten und Stlitzen einer
zuklnftigen Kultur werden. Aus Zarathustra, Nietzsches Phantasie eines solchen
Weisen, hat die Schulphilosophie wenig machen kénnen, noch weniger konnte
sie den Philosophen Dionysos als einen der lhren erkennen. Nietzsches Bedurf-
nis nach héheren Menschen kommt aus seinem Pessimismus: Die Natur braucht
Vollendung durch den Menschen indem Philosoph, Kiinstler und Heiliger erzeugt
werden. Nachdem er die freien Geister nicht sammeln konnte, besteht er auf der
Uberwindung des Menschen, der seine Tierheit mithsam (iberwunden hat, durch
den Ubermenschen. Der prophetische Teil von Nietzsches Lehre hat die Schul-
philosophie wenig und abnehmend interessiert. Stutzig sollte schon machen, daf}
es immer Philosophen der Zukunft, Vorausgesandte der Zukunft, sein sollen.
Solche Philosophen habe es nie gegeben, es mul3 sie aber geben. Sie werden
Verborgene sein, aber von groRen EinfluR. Auch die willensstarken Herrscher
(selbst Napoléon) kdnnen die Frage ,wozu?“ nicht beantworten und missen sich
deshalb auf Heere und Beamte stiitzen. Die Philosophen der Zukunft haben ein
Gewissen fur die Gesamtentwicklung der Menschheit, die bisherige Geschichte
der Herrschaft des Unsinns und des Zufalls muf® zu einem Ende kommen, die
ganze Menschheit mul® gestaltet oder gar fiir ein ,héheres Gebilde* geopfert wer-
den. Der Hinweis auf Distanz, Vornehmheit, Rangordnung bleibt Nietzsches ein-
zige Vorgabe fur die Philosophen der Zukunft. Es ist ein Widerspruch gegen die
Liberalen, Utilitaristen, Sozialisten, die vermeintlich das Ziel der Menschheit ken-
nen. Die herrschenden Philosophen und die Grofie Politik sind eine Gegenlehre
zu Comte und seine Herrschaft der Mandarine. Die Wissenschaft hat aus dem

816

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fast-Gott des Zeitalters der Religionen wieder ein Tier gemacht und kann nicht
einmal begreifen, was fehlt). Die von Nietzsche imaginierte Kulturwissenschaft
des nachsten Jahrhunderts soll die Bedingungen fir die Bestimmung ékumeni-
scher Ziele erforschen. Aber die Philosophen der Zukunft, die das kénnten, blei-
ben Zukunft und das heil3t Denkfigur. Wir missen lernen, Nietzsche als Erzieher
zu lesen. Die Rede von schaffenden, befehlenden, gar ziichtenden Philosophen
ist Metapher der Erziehungsaufgabe, eine ,lange Kette von Geschlechtern zu
seiner einsamen Hohe“ hochziehen. Schon in seiner Programmschrift Scho-
penhauer als Erzieher ist die Aufgabe des Genius ,Verklarung“: das hohe Ziel
mufd so in die Nahe riicken, ,dass es uns erzieht, wahrend es uns aufwarts
zieht.“ Spater ist der Ubermensch ,ganz epikurdischer Gott [...] der Verklarer
des Daseins” (die epikurdischen Gétter sind abwesende Gétter). Nietzsche be-
steht darauf, daR der Ubermensch kein Ideal ist, sondern ,Sehnsucht®. Der spa-
te Nietzsche ist Philosoph enttduschter Sehnsucht. Die Verkleinerung des Men-
schen hat sich durchgesetzt: der letzte Mensch, die Chineserei (ein anderes Wort
fir den ,letzten Menschen®), die Sklavenmoral, der demokratische Geist, der Alt-
ruismus, der Handelsgeist, der Utilitarismus. Die Gegenbilder héherer Menschen,
die er beschwért, der kommende Philosoph, der Vornehme, der Ubermensch,
stellen das Gluck, die Schonheit, die Glte auf Erden dar. Es kdnnen gar keine
Philosophen sein, denn ,eine Entristung Uber den Gesamt-Aspekt der Dinge*
muf ihnen verboten sein (AC 57). Das unbedingte Ja-sagen kann eine Rangord-
nung schaffen, aber gewill keine Philosophie. Psychologisch formuliert bleiben
die héchsten Typen immer ,Sehnsucht® (die Nietzsche in einer seiner Erhdhungs-
schleifen vom blofen Wiinschen unterschieden haben will), philosophisch sind es
Uberreste einer transzendentalphilosophischen Denkfigur, die fir Ethik und
Erziehung vorausgesetzt werden mifite, die Nietzsche aber nicht mehr philoso-
phisch formulieren kann. Wir miissen lernen zu begreifen, wie stark Nietzsche
von seinem Pathos lebt. Karl Pestalozzi hat 1970 zur Definition einer Gattung
+Erhebungslyrik* auch ein Gedicht von Nietzsche herangezogen; wir sollten uns
eingestehen, wie viele von Nietzsches Prosatexten ,Erhebungsprosa“ sind
(warum FW 285 Excelsior!, einer seiner zentralen Texte zur Erhéhung des Men-
schen, nach einem im 19. Jahrhundert beriihmten (und heute entsprechend
bertichtigten) Erhebungsgedicht genannt ist, missen die Textologen zeigen).
Diese Erhebung soll aber nicht Neuidealismus sein. Das Programm des Erzie-
hers Nietzsche, der sonst auf dem Privileg des Erziehers besteht, sich nicht in die
Karten schauen zu lassen: neue Begierden lehren. ,Philosophie des Dionysos* ist
philosophische Padagogik.

Als ein Zerstérer der Sollensethik hat Nietzsche immer wieder Aufmerksamkeit
gefunden. Popular waren individualistische Deutungen im Anschluf3 an Foucaults
LSorge fir sich® oder an Nehamas ,Sich-selbst-Schaffen®, dann wurde er Tugendethi-
ker, inzwischen kann er sogar in ,angewandter Ethik“ vorkommen. Nietzsche sel-
ber gibt sich als kulturhistorischer Wissenschaftler, der den Weg von der gesell-
schaftlichen Sitte zur individualisierten Moral beschreibt und die Bedingungen fiir
die ,Zuchtung® héherer Menschen erforscht. Statt Moral zu predigen, missen
Zustédnde geschaffen werden, die héhere Typen notwendig machen. Die Ver-
wandlung des Menschen darf nicht weiter der alten Tolpelhaftigkeit der Rassen-
kdmpfe, Nationalfieber und Personaleifersuchten tberlassen werden. In Tausen-

817

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

den von Jahren kann sich — ,vielleicht* — eine neue Gewohnheit des Begreifens,
Nicht-Liebens, Nicht-Hassens, Nicht-Urteilens, Nicht-Richtens (und damit auch
des Nicht-Strafens) bilden und die Menschheit wird den weisen und unschuldigen
Menschen so regelmallig hervorbringen, wie jetzt den unweisen, unbilligen,
schuldbewulten. ,Die Starksten“ sind diejenigen, die ,richtende Werte* Gberwin-
den kénnen. Der héchste Mensch vereinigt die Perspektiven des Guten und
Bdsen, er reduziert nicht auf das Wiinschenswerte. Das ist Nietzsches hdchstes
Ziel des Lebens als Ja-sagen. Wo andere Richter sein wollen, muf} der Philosoph
gerecht sein. Josef Simon hat diese Gerechtigkeit bestimmt als ,die Fahigkeit,
den anderen in seinem individuellen Sein ohne Begriffe und MaRstédbe anzuer-
kennen® (Nietzsche und das Problem des europdischen Nihilismus a.a.O. S. 36).
Das klingt wie Emmanuel Levinas, es ist aber Nietzsches Ethik. Zur Zeit der
freien Geister war Grundlage von Nietzsches Morallehre, dal® der bisherige Pro-
zel3 der Moralisierung erfolgreich war und nur die Zurtickgebliebenen noch grau-
same Menschen seien. Die Zukunft wird dem starken Individuum gehéren, das
sich von der weltgeschichtlichen Préferenz fir das Unpersénliche freigemacht
hat. Die keine Macht (Uber sich selber) haben, sehen alle anderen als feindlich,
ricksichtslos, ausbeutend, grausam und listig, selbst Giite scheint ihnen nur ver-
feinerte Bosheit (MA 45, die erste Version der Genealogie der Moral von JGB 260
und GM I). Seit 1880 kdmpft Nietzsche gegen Altruismus und Herdenmoral, die
Verkleinerung der Menschheit durch die Tyrannei der Furchtsamkeit, gegen das
Leben ohne Gefahr, gegen die Lust, nur eine Funktion der Herde zu sein. Der
Individualismus wird als Teil der demokratischen Moderne denunziert, die zentra-
len Begriffe werden Rangordnung und Distanz: ,Herren” sind die, die lernen zu
befehlen und zu gehorchen, die eigene Individualitdt zu opfern und die Mensch-
heit fiir eine héhere Art zu opfern. |hr Ziel ist ,das Untertauchen in einem grof3en
Typus, das Nicht-Person-sein-wollen.” Herrenmoral ist von Ehrfurcht, Hingabe
und Liebe bestimmt; Verlangen nach Freiheit wird Merkmal der Sklavenmoral
(JGB 260). Plétzlich zeigt Nietzsche Interesse fur ,zlichtende” Religionen, im
Gegensatz zum Christentum, das keine Distanz kennt. ,Dionysisch® formuliert ist
es Befreiung der Instinkte und Notwendigkeit des Zerstérens/Vernichtens (der
christlich-metaphysischen Moral). Der gro3e Mensch ist grof3 durch den Freiheits-
Spielraum seiner Begierden. Dieser Immoralismus ist weiterhin keine individualis-
tische Selbstermachtigung, sondern ein gesellschaftliches Zukunftsbild: Bis eine
Kultur stark genug ist, muld sie das Furchtbare bekdmpfen, méaRigen, verschlei-
ern, verfluchen, vernichten. Das Ausmal dieser Notwendigkeit ist aber ein Ma}
ihrer Schwéche. Das Individuum kann Nietzsche auch am Ende nur in Bildern
héherer Menschen darstellen: Napoléon (der fir den Willen steht) und Goethe
(der fur die Vielzahl beherrschter Perspektiven steht). Fur den Kulturhistoriker
Nietzsche sind sie die Uberwinder des 18. Jahrhunderts, auf sie ist aber nur
décadence gefolgt. Die grofRen Individuen bleiben Zukunft, Méglichkeit, ,ein Zwi-
schenfall, ein schénes Umsonst®. Wie auch sonst bei ihm macht Nietzsche hier
aus einer transzendentalphilosophischen Denkfigur einen Menschentyp, aber
dieser Typ Mensch kann nicht wirklich gefunden werden. Der héchste Mensch,
der am starksten ,den Gegensatzcharakter des Daseins® darstellt, wird identisch
mit Nietzsches antichristlichem Begriff eines Gottes.

818

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zum Schreiben in Aphorismen: Paul van Tongeren, Reinterpreting Modern
Culture a.a. O. S. 51-103 Nietzsche's Writing and How to Read Nietzsche;
Joel Westdale, Nietzsche's Aphoristic Challenge. — Berlin 2013. Zu Nietzsches
Stilmitteln: Peter Heller, ,Von den ersten und letzten Dingen* : Studien und
Kommentare zu einer Aphorismenreihe von Friedrich Nietzsche. — Berlin
1972. — S. 407-422; Werner Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie
: kontextuelle Interpretation des V. Buchs der ,Fréhlichen Wissenschaft”. —
Berlin 2012 (dort die Exkurse ,Nietzsches schriftstellerischen Methoden®);
Axel Pichler, Philosophie als Text — Zur Darstellungsform der Gétzendamme-
rung. — Berlin 2014. — S. 108-123 Charakteristika von Nietzsches philosophi-
schen Schreibweisen. Zum Schreiben in Metaphern: Sarah Kofman, Nietzsche
und die Metapher. — Berlin 2014, Original 1972 u.d.T.: Nietzsche et la méta-
phore; Anne Tebartz-van Elst, Asthetik der Metapher : zum Streit zwischen
Philosophie und Rhetorik bei Friedrich Nietzsche. — Freiburg 1994.

Nietzsche als Philosoph: Georg Picht, Nietzsche. — Stuttgart 1988 (Vorlesung
von 1967); Heinz Réttges, Nietzsche und die Dialektik der Aufklérung. — Berlin
1972; Friedrich Kaulbach, Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie. —
Kéln 1980; Josef Simon, Friedrich Nietzsche (1844-1900), in: Klassiker der
Philosophie | hrsg. von Otfried Hoffe. — Munchen 1981. — II, 203-224 (immer
noch ein guter Startpunkt); Werner Stegmaier, Nietzsches Neubestimmung
der Wahrheit, in: Nietzsche-Studien 14 (1985) 69-95, Neudruck in: W. St., Europa
im Geisterkrieg : Studien zu Nietzsche. — Cambridge 2018. — S. 39-71
(https://www.openbookpublishers.com/product/710); ders., Philosophieren als
Vermeiden einer Lehre : inter-individuelle Orientierung bei Sokrates und Pla-
ton, Nietzsche und Derrida, in: Distanz im Verstehen : Zeichen und Interpreta-
tion Il | hrsg. von Josef Simon. — Frankfurt am Main 1995. — 213-238; ders.,
Anti-Lehren : Szene und Lehre in Nietzsches Also sprach Zarathustra, in: Fried-
rich Nietzsche, Also sprach Zarathustra | hrsg. von Volker Gerhardt. — Berlin
2000. — S. 191-224, Neudruck in: Europa im Geisterkrieg a.a.0. — S. 267-298;
ders., Nietzsches Befreiung der Philosophie : kontextuelle Interpretation des
V. Buchs der ,Fréhlichen Wissenschaft®. — Berlin 2012; Claus Zittel, Selbst-
aufhebungsfiguren bei Nietzsche. — Wirzburg 1995; Maudemarie Clark / David
Dudrick, The Soul of Nietzsche's Beyond Good and Evil. — Cambridge 2012;
Axel Pichler, Philosophie als Text : zur Darstellungsform der Goétzen-
Dammerung. — Berlin 2014; Jakob Dellinger, Situationen der Selbstbezliglich-
keit : Studien zur Reflexivitat kritischer Denk- und Schreibformen bei Friedrich
Nietzsche. — 2015, http://othes.univie.ac.at/37287/ (eine Sammlung seiner
Textanalysen). Darstellungen der ,Lehren” gibt es nur noch in Amerika: John
Richardson, Nietzsche's System. — New York 1996.

Willen zur Macht: Wolfgang Miiller-Lauter, Nietzsches Lehre vom Willen zur
Macht, in: Nietzsche-Studien 3 (1974) 1-60, Neubearbeitung in: ders., Uber
Werden und Wille zur Macht : Nietzsche-Interpretationen |. — Berlin 1999. —
S. 25-95 (philologisch grundlegend); Friedrich Kaulbach a.a.O. S. 229-298
Der Wille als Macht und der Wille zur Macht, Maudemarie Clark, Nietzsche's
Doc-trine of the Will to Power, in: Nietzsche-Studien 12 (1983) 458-468; Vol-
ker Gerhardt, Vom Willen zur Macht : Anthropologie und Metaphysik der
Macht am exemplarischen Fall Friedrich Nietzsches. — Berlin 1996; ders., Wil-
le zur Macht, in: Nietzsche-Handbuch | hrsg. von Henning Ottmann. — Stutt-

819

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gart 2000. — S. 351-355; Marco Brusotti, Die Leidenschaft der Erkenntnis :
Philosophie und &sthetische Lebensgestaltung bei Nietzsche von Morgen-
rothe bis Also sprach Zarathustra. — Berlin 1997 (zum Machtgefihl); Jacob
Golomb, Will to Power : Does it Lead to the ,,Coldest of All Cold Monsters“? in:
The Oxford Handbook of Nietzsche | ed. by Ken Gemes and John Richard-
son. — Oxford 2013. — S. 525-550 (noch einmal Sublimierung); Jakob Dellin-
ger, Vorspiel, Subversion und Schleife : Nietzsches Inszenierung des ,Willens
zur Macht’ in Jenseits von Gut und Bése, in: Texturen des Denkens : Nietz-
sches Inszenierung der Philosophie in Jenseits von Gut und B&se / hrsg. von
Marcus Andreas Born und Axel Pichler. — Berlin 2013. — S. 165-187, Wieder-
abdruck in J. D., Situationen der Selbstbeziiglichkeit. — 2015. — S. 281-304
(,subversive Problematisierung des philosophischen Erkenntnisprojekts®).

Zur Ethik: Josef Simon, Nietzsche und das Problem des europédischen Nihi-
lismus, in: Nietzsche kontrovers 1l (1984) S. 9-37; ders., Moral bei Kant und
Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 29 (2000) 178-198; Volker Gerhardt, Die Moral
des Immoralismus : Nietzsches Beitrag zu einer Grundlegung der Ethik, in:
Krisis der Metaphysik | hrsg. von Gilnter Abel und Jorg Salaquarda. — Berlin
1989. — S. 415-447; ders., Selbstbegriindung : Nietzsches Moral der Individu-
alitat, in: Nietzsche-Studien 21 (1992) 28-49; ders., Genealogische Ethik, in:
Geschichte der neueren Ethik / hrsg. von Annemarie Pieper. — Tubingen
1992. — Bd. |, 284-313; Beatrix Himmelmann, Freiheit und Selbstbestimmung :
zu Nietzsches Philosophie der Subjektivitdt. — Freiburg 1996; Maudemarie
Clark / David Dudrick, Nietzsche and Moral Objectivity : the Development of
Nietzsche's Metaethics, in: Nietzsche and Morality / ed. by Brian Leiter and
Neil Sinhababu. — Oxford 2007. — S. 192-226, Neudruck in: M. C., Nietzsche
on Ethics and Politics. — Oxford 2015. — S. 97-130; Claus Zittel, Asthetisch
fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie, in: Nietzsche-Studien 32 (2003)
103-123; Christine Swanton, Nietzsche and the Virtues of Mature Egoism, in:
Nietzsche's On the Genealogy of Morality : a Critical Guide / ed. by Simon
May. — Cambridge 2011. — S. 285-308.

Rangordnung: Paul van Tongeren, Die Moral von Nietzsches Moralkritik :
Studie zu ,Jenseits von Gut und Bése‘. — Bonn 1989; Gerd Schank, ,Rasse”
und ,Zichtung” bei Nietzsche. — Berlin 2000. — S. 263-410 Menschentypen
und ihre Erh6hung; Robert Guay, Order of Rank, in: The Oxford Handbook of
Nietzsche | ed. by Ken Gemes and John Richardson. — Oxford 2013. — S. 485-
508.

2. Politische Theorie

Nietzsches politische Ansichten sind bekannt: Er haldte den preuBisch-deutschen
Staat nach 1871 und konnte so mit dem realen Konservatismus nichts zu tun
haben, aber er schrieb gegen Liberalismus, Demokratie und Sozialismus. Seine
marxistischen Kritiker haben versucht, ihn als Apologeten des Kapitalismus vor-
zuflhren; eher steht er jedoch fiir das Bildungsbirgertum im Zeitalter seines
Bedeutungsverlustes. Sein Selbstbild als ,der letzte unpolitische Deutsche* trug zu
seiner Wirkung bei, aber bald nach 1890 gab es auch eine politische Nietzsche-
Rezeption. Dieser ,aristokratische Radikalismus® wollte weder konservativ noch
liberal oder sozialistisch sein. Dieser politische Nietzscheanismus kam am Rande

820

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

etablierter Bewegungen auf, bis zum Weltkrieg eher auf der Linken, seitdem auf
der Rechten. Der Nationalsozialismus hat sich auf Nietzsche nie ganz festgelegt,
aber politischer Nietzscheanismus war seitdem auf Nationalsozialsozialismus fest-
gelegt. Nach 1945 galt seine Politik im besten Falle als ,Peinlichkeit ersten Ranges*
(Peter Heller 1972). Seit den 1980er Jahren hat das Interesse an Nietzsches Politi-
scher Philosophie stark zugenommen, der Faschismusverdacht ist (fast) abge-
storben. Eine weit verbreitete Literatur bekannter politischer Philosophen, doch
eher beildufiger Nietzsche-Exegeten, versucht vom vermeintlichen Individualisten
Nietzsche zu einer Theorie der agonalen Demokratie zu kommen, Links-
Nietzscheanismus und Links-Schmittianismus sind da verschmolzen.

Der friihe Nietzsche des Schopenhauerschen Pessimismus polemisiert dagegen,
die Wiirde des Daseins durch Phantome wie Wirde des Menschen und Wurde
der Arbeit zu beweisen; nur diejenigen kénnen Wiirde haben, die zur Kultur bei-
tragen. Eine Gesellschaft, die kein Glick versprechen kann, mul} die von der
Kultur Ausgeschlossenen wie Sklaven halten und braucht deshalb den Staat als
eine ,eiserne Klammer®. Diese Variante des hobbesianischen Modells ist ,das
Urbild des Staates*: auch wir brauchen Sklaverei, ,sei es auch unter einem mil-
dernden Namen* (Der griechische Staat 1871/72, unten referiert). Das ist kaum
eine Stellungnahme zur Arbeiterfrage, sondern das diskriminierende Bildungs-
programm, das Nietzsche in den Vortradgen Ueber die Zukunft unserer Bildungs-
anstalten (1872) und in Schopenhauer als Erzieher (1874) weiter ausfuhrt. In
seiner mittleren Werkperiode Ubersetzt Nietzsche (oder der freie Geist) dieses
Bildungsprogramm in die Sprache des konstitutionellen Zeitalters: Trotz aller Pole-
mik Uber Parlamentarismus, Parteiensystem und Presse im Stile der Konservati-
ven seiner (und der Rechtspopulisten unserer) Zeit, sieht er die Demokratie
kommen. Sie ist die logischste aller Herrschaftsformen, aber noch zu unhisto-
risch. Nietzsche (oder der freie Geist) ist ein konservativer Liberaler. Die Demo-
kratie soll langsam kommen; zu rasche Demokratisierung wirde auf allen Ebenen
der Gesellschaft alle Autoritaten zerstéren (MA 450). ,Sklaverei® ist jetzt offen als
Metapher erkennbar: Staatsmann, Kaufmann, Beamter und Gelehrter sind Skla-
ven. Dagegen steht die kleine Schar der freien Geister: Betrachter und ,Nicht-
mehr-Mitspieler”, ,eine Aristokratie vielleicht von Einsiedlern®. Um reaktiondre
Traume soll es nicht gehen, sondern um das, was die neue Gesellschaft des
Nutzens nicht interessiert (am deutlichsten wird dabei die Suche nach Auswegen
aus dem Kapitalismus). Die Anspielungen auf Platon und den Garten Epikurs
zeigen: auch das ist Bildungsutopie. Als politische Theorie wére es Phantasterei:
Weil sie nur sich gehdren, werden sie herrschen; weil sie die Verborgendsten
sind, werden sie die EinfluBreichsten sein. Der ahistorische Pessimismus des
frhen Nietzsche ist zur Angst geworden, der Mensch werde sich in die falsche
Richtung entwickeln. Es muf} ein Ziel jenseits des Nutzens gefunden werden.

Die Verdnderungen zwischen August 1881 (Offenbarung der Wiederkunft des
Gleichen) und August 1882 (Abschluf? der Triologie der Freien Geister) haben die
Biographen mehr beschéftigt als die Philosophen. Neu ist jedenfalls Nietzsches
Ton. Der Leser wird in ein Labyrinth von Metaphern gefiihrt: héhere Menschen,
Distanz und Rangordnung, Starke und Schwache, Herren und Sklaven, Wohige-
ratene und Mifratene. Rangordnung scheint Nietzsches einziger Begriff fir Ord-

821

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nung zu sein. Urs Marti hat herausgearbeitet, dal} jetzt kaum noch von Demokra-
tie als Herrschaftsform die Rede ist, umso mehr vom Geist der Demokratie (direk-
te Ausfille gegen Offentlichkeit, Parlamentarismus und allgemeines Wahlrecht
gibt es freilich noch zuhauf). Was er der Demokratie, als Geist und als Institution,
vorwirft: Jeder darf mitreden. Demokratien glauben nicht an héhere Menschen.
Weiter wie er: Die Demokratie wird siegen, mul} aber verzégert werden — fir
Jahrhunderte. Auch das Lob der Aristokratie ist nur Lob des aristokratischen
Geistes. Es geht um ,Dauer durch viele Geschlechter®. Nietzsche kann plétzlich
Brahmanen, Jesuiten, preufdische Beamte und Offiziere loben. An einer Stelle,
die wie eine kiinftige politische Rangordnung aussieht, stehen die Junker aber fur
Geduld (JGB 251). Die héheren und héchsten Typen kénnen nur in Verbindung
mit einer herrschenden Klasse entstehen, als deren héchste Vergeistigung; ein
neuer Willen mufld Uber viele Generationen hinweg ,geziichtet® werden. Der
héchste Typus kann nicht ausgedacht werden (wie romantische Kinstler und
idealistische Philosophen meinen), er mul} vorbereitet werden durch eine Gesell-
schaft, deren Werte Stolz, Wagemut, Tapferkeit, Wille des Geistes sind. Histori-
sche Religionen und Erziehungssysteme kénnen Vorbild sein, aber nur darin, da®
sie die Notwendigkeit von Rangordnung begriffen haben, nicht fur ihre historisch
untergegangenen ,Gesetze der Zichtung®. Das Hauptstiick was ist vornehm?
von Jenseits von Gut und Bdse (JGB 257 bis 269) kann als eine statische und
dynamische Soziologie in Art des 19. Jahrhunderts gelesen werden, als Idealty-
pen der traditionellen und der modernen Gesellschaft. Wie bei den Soziologen
wird Moderne als Wegfall von Bedrohung definiert, die Auflésung des traditionel-
len Charakters ist Chance zu Individualitdt. Aber diese Individuen der post-
traditionellen Gesellschaft sind nicht Uberlebenstlichtig, sie neigen dazu sich zu
vergeuden (z.B. im Krieg) und zu miraten (Miratenkénnen ist Voraussetzung
des Gelingenkdnnens). Zum Erhalt der Gesellschaften und der Menschengattung
werden diese héchsten Typen nicht gebraucht, dafir ist Individualitéat nur ,eine
Vergeudung, ein Luxus“. Die von Nietzsche genannten Aristokratien sind, nicht
anders als die freien Geister, nur ein Gegenbild gegen die reale Gesellschaft.
Nietzsche akzeptiert als Erkenntnis der Wissenschaft die Entwicklung zur Oko-
nomisierung, zur ,Maschinerie®; aber gerade dieser Prozel soll zu ,Ausscheidung
eines Luxus-Uberschusses der Menschheit* fiinren. Diesen Luxus-Uberschufy
wird, wie Nietzsches ,Sehnsucht‘ aus der Zeit von Also sprach Zarathrustra,
,Ubermensch* genannt (NF 1887 10[17], ein Kommentar zu Emanuel Herrmanns
Idee einer universalen Okonomisierung). Es ist Nietzsches alte Auskunft: Aus-
beutung setzt solche voraus, ,derentwegen diese Ausbeutung Sinn hat.“ Von
etwas anderem redet Nietzsche nie.

Wenn es keine Menschenwiirde und keine Menschenrechte gibt, mu® Recht aus
dem Kampf kommen, dessen Ausgang durch Vertrage festgehalten wird. Recht
ist Interessenausgleich zwischen etwa gleich Starken (NF 1877 25[1]>MA 446).
Nietzsche beruft sich auf den Melier-Dialog bei Thukydides (siehe Bd. I, 144): wo
kein Gleichgewicht gegeben ist, bleibt nur Unterwerfung (MA 92). Unterwerfung
wird als eine Art Machtausgleich begriffen: das Interesse des Herrn an der Erhal-
tung des Sklaven begriindet ein ,Recht” des Schwéacheren (MA 93; WS 22, 26
und 39, M 112; aus den Vorstufen NF 1879 42[7]). Dieser Versuch einer betont
antiidealistischen Rechtstheorie hat viel Interesse gefunden, man hat versucht,

822

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

diese Gedanken in moderne Diskussionen tber Anerkennung Ubersetzt. Nietzsche
hat aber begriffen, dal eine Ordnung, die Recht auf Gleichgewicht/Unterwerfung
fundiert, prekar bleibt: sie Iadt zu kontinuierlichen Machtproben ein und entwertet
damit Recht und Vertrag, die sie fundieren soll. Voraussetzung fur Gerechtigkeit
und Recht ist, weder den Sieg zu wollen, noch die Fortsetzung des Kampfes: nur
,Lust an dem Gerechtsein® kann zur Achtung des Vertrages fihren. ,Schonung ist
die Praxis der Gerechtigkeit* (NF 1880 7[27]). Vom Recht kann Nietzsche sich
keinen Widerstand gegen Macht erwarten, aber von der Moral (Ottmann a.a.O.
S. 231). In der Zeit der Ausarbeitung des Willens zur Macht heil3t es: Die Machte
mussen ,einander nicht nur als gleich lassen, sondern auch als gleich wollen, das
ist der Anfang alles ,guten Willens’ auf Erden.” Ein Vertrag enthalt nicht nur die
Anerkennung des bestehenden Machtverhaltnisses, sondern auch den Willen,
diese Gleichheit als etwas Dauerndes anzuerkennen und damit ,bis zu einem
gewissen Grade selbst aufrecht zu erhalten®. Beatrix Himmelmann a.a.O. S.360-
361 hat diesen eher kantianischen ,guten Willen“ gesehen, aber auch, daf}
Nietzsche daraus nicht viel machen kann.

Uberblicke zur Politik bei Nietzsche: Henning Ottmann, Philosophie und Politik
bei Nietzsche. — Berlin 1987, 2. Aufl. 1999; Urs Marti, ,Der grosse Pébel- und
Sklavenaufstand“ : Nietzsches Auseinandersetzung mit Revolution und Demo-
kratie. — Stuttgart 1993; Keith Ansell-Pearson, An Introduction to Nietzsche as
Political Thinker : the Perfect Nihilist. — Cambridge 1994; Domenico Losurdo,
Nietzsche, der aristokratische Rebell : intellektuelle Biographie und kritische
Bilanz. — Hamburg 2009, it. Original 2002 (viel beachtet, weil es hier endlich
wieder einen so reaktiondren Nietzsche gibt, wie man ihn vor der Nietzsche-
Philologie kannte: Apologet des Kapitalismus bis zu einer neuen Sklaverei fir
das Proletariat; in Materialfiille ist das letzte Produkt der marxistischen
Nietzsche-Kritik den Werken der Nietzsche-Philologie mindestens ebenblrtig,
aber ohne irgendeinen Sinn fur Nietzsches Hyperbolik); Nietzsche, Power and
Politics : Rethinking Nietzsche's Legacy for Political Thought / ed. by Herman
W. Siemens and Vasti Roodt. — Berlin 2008 (ein Ruckblick auf alle Diskussio-
nen); Herman W. Siemens, Yes, No, Maybe so ... : Nietzsche's Equivocations
on the Relations between Democracy and ,gro3e Politik’, in: Nietzsche, Power
and Politics S. 231-268; ders., Nietzsche's Critique of Democracy (1870-
1886), in: Journal of Nietzsche Studies No. 38 (2009) 20-32.

Zum Recht: Volker Gerhardt, Das ,Princip des Gleichgewichts® : zum Verhélt-
nis von Recht und Macht bei Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 12 (1983) 111-
133, Neudruck in V. G, Pathos und Distanz : Studien zur Philosophie Friedrich
Nietzsches. — Stuttgart 1988. — S. 98-132; Ottmann a.a.0. S. 220-238 Macht
und Recht; Henry Kerger, Autoritdt und Recht im Denken Nietzsches. — Berlin
1988; Ralf Witzler, Recht und Moral bei Nietzsche : Zum Problem der Gerech-
tigkeit, in: Ethica : Wissenschaft und Verantwortung 6 (1998) 227-257; Cyril
Freitag, Je méchtiger, desto menschlicher : zum Verhéltnis von Recht und
Macht bei Nietzsche, in: Zeitschrift fir internationale Strafrechtsdogmatik 5
(2010) 418-427.

Zur Kritik des Anschlusses der agonalen Demokratietheorien an Nietzsche:
Henning Ottmann, Philosophie und Politik bei Nietzsche. — 2. Aufl. — Berlin
1999. — S. 462-466; Herman W. Siemens, Nietzsche's ,Post-Nietzschean*

823

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Political ,Wirkung* : the Rise of Agonistic Democratic Theory, in: ,Einige wer-
den posthum geboren” : Friedrich Nietzsche‘s Wirkungen | hrsg. von Renate
Reschke und Marco Brusotti. — Berlin 2012. — S. 393-406.

3. Wettstreit — Krieg — Frieden

Henning Ottmann bemerkte 1988, Nietzsche misse, nachdem er immer wieder
als ein Verherrlicher des Krieges gegolten habe, ,als ein Philosoph des Friedens
erst noch entdeckt werden® (a.a.O. S. 127). Thomas Kater hat noch 2012 zuriick-
gewiesen, daf} Nietzsche Uberhaupt ein Philosoph des Friedens sein kénne (einen
solchen kann Kater sich nur als einen pazifistischen Philosophen vorstellen,
bekanntlich etwas sehr Seltenes). Unbestritten ist Nietzsche ein Philosoph des
Konfliktes, als Philosoph des Krieges wird er unterschiedlich gewertet und als
Philosoph des Friedens, darf man ihn nicht mit einem Pazifisten verwechseln.

Der friihe Nietzsche erforscht die Rolle des Wettkampfs (agon) als Zentrum der
frihen griechischen Kultur (Homer's Wettkampf, eine Vorrede 1872 zu einer unge-
schriebenen Schrift, erst 1943 veroffentlicht, jetzt in: KGW 111/2, 275-286 = KSA 1,
783-792). Er gibt sich schon damals als ein Erforscher der Entstehungsbedin-
gungen grof3er Geister; eine dieser Bedingungen ist die bestandige Herausforde-
rung. Im homerischen agon ist die vorhomerische Wildheit bereits Gberwunden.
Gewalt als direkte Ursache der Kultur kennt Nietzsche nicht (vgl. NF 1871-1872
16[22]: ,der Wettkampf entfesselt das Individuum: und zugleich bandigt er das-
selbe nach ewigen Gesetzen®). Das Buch zu schreiben, kénnte er aufgegeben
haben, als er begriffen hat, dafl die griechische Adelswelt kein Vorbild fir die
européische Kultur sein konnte. Das Agonale ist eine Gefahr fir jede Entwick-
lung, weil es den Trieb zum Schaffen tberhitzt (NF 1875 5[146]). Aber der Wett-
kampf bleibt Nietzsches Symbol der Selbstiiberwindung. Sein Ideal der Freund-
schaft ist ,Feindesliebe”: Freundschaft soll von bestandigem Wettstreit gepragt
sein und zum ,Feind“ soll man sich deshalb nur wahlen, wen man achten kann
(z.B. Za |, Vom Freunde; GD Moral als Widernatur 3 zur Vergeistigung der Feind-
schaft). Beim Lob des Wettstreits greift Nietzsche haufig zur Metapher des Krie-
ges: Im Wertechaos der Moderne will der eine nur, ,dass der Krieg, der er ist,
einmal ein Ende habe“, wahrend fir andere ,Gegensatz und Krieg“ wirken kon-
nen als ein ,Lebensreiz- und -Kitzel mehr* (JGB 200). Er kann den Liberalismus
loben: so lange fir ihn ein ,Krieg® gefuhrt wird, Freiheit ist nur etwas wert, so lan-
ge sie erobert werden mul (GD Streifziige eines Unzeitgeméaf3en 38). Seine Phi-
losophie nennt er ,eine grofRe Kriegserklarung“ (GD Vorwort; AC 13), er kindigt
einen Krieg an, aber ohne Pulver und Dampf (EH Menschliches, Allzumenschli-
ches 1) und nennt seine spate Philosophie ,den grossen Krieg“ (EH Jenseits von
Gut und Bése 1). Solche Belege lieRen sich hdufen. Ein Erbe dieser Konfliktbe-
reitschaft ist Nietzsches Ethik, die, sei sie nun Tugendethik oder nicht, eine hohe
Wertung fur Tapferkeit hat oder allgemein fiir ménnliche, heroische Werte. Aber
es ist nicht mehr der Ubliche Krieg. Ein wesentlicher Teil der Literatur, die sich mit
,Krieg“ bei Nietzsche beschéftigt, hat tatsdchlich diese Kriegsmetaphorik zum
Thema. Maudemarie Clark hat deshalb Uberlegungen zu Nietzsches bellizisti-
scher Sprache in ihre Einfihrung in die Nietzsche-Lektire aufgenommen: Nietzsche
wirbt um junge Mé&nner, die philosophisch als relativ barbarisch gelten missen. Die

824

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Erziehung, die er ihnen anbieten kann, ist Ubung in genauem Lesen (Learning to
Read Nietzsche, in: International Studies in Philosophy 33 (2001) no. 3, 53-64).
So ist auch Nietzsche eine der Varianten der platonischen Erziehung der Kriegs-
liebhaber. Er mul} diese jungen Manner von der Machtpolitik der Staaten trennen.

Der friihe Nietzsche kann in seinem Text tUber den griechischen Staat (1871/72,
erst 1943 verdffentlicht, unten referiert) auler Sklaverei und Staat auch den Krieg
loben: Im Zeitalter des Liberalismus gehe der Sinn fir den starken Staat verloren,
Sicherheit fur die eigenen 6konomischen Interessen ist zum héchsten Ziel gewor-
den. Das ist der alte deutsche Bellizismus, der dem 19. Jahrhundert v.a. durch
Hegel bekannt war: Ein Staat, der dem Krieg abgeschworen hat, wird zu einer
egoistischen birgerlichen Gesellschaft. Der Pessimist Nietzsche preist den Krieg
als Widerlegung der Theorie der Menschenwirde. Einen Krieg fiir die deutsche
kulturelle Wiedergeburt gegen die franzésische, demokratische Kultur kann er
loben (NF Februar 1871 11[1]). Nachdem dieser Krieg nicht zu der ersehnten
Wiedergeburt fuhrte, gibt es keinen Weg mehr vom Agonismus zum modernen
Krieg. Er bemerkte jetzt, dafl die miihsam erlernte agonale Béndigung der K&dmp-
fe zwischen Staaten bereits in der Antike verloren gegangen ist: Beim Sieger ist
der agon immer in Gefahr, in Hybris umzuschlagen. Der Staat wird bdse und
grausam, rachslchtig und gottlos ,und dann bedarf es nur eines panischen
Schreckens, um ihn zu Fall zu bringen® (Homer's Wettkampf a.a.O.; vgl. NF 1872
16[46]). Wir durfen diese Analyse des griechischen Weges zur persischen Hege-
monie und zum falschen Hellenismus Alexanders des Groflen als Teil seiner
Aversion gegen den deutschen Sieg ohne Kultur 1870/71 lesen. Diese Aversion
hat er bereits wéhrend des Krieges in Briefen gedufert, in der Polemik gegen
David Friedrich Straul® hat er sie &ffentlich gemacht (es ist seine einzige 6ffentli-
che AuRerung zum Krieg aus dieser Zeit). Der deutsche Sieg ist kein Sieg der
deutschen Sittlichkeit, Kultur und Kunst. Diese Verwechslung kénnte zur Ausrot-
tung des deutschen Geistes zugunsten des ,deutschen Reiches® fihren. Der Sieg
liegt an strenger Kriegszucht, natirlicher Tapferkeit, Uberlegenheit der Fuhrer,
Gehorsam unter den Gefiihrten — alles Momente, die nicht mit Kultur verwechselt
werden dirfen (David Strauss, der Bekenner und Schriftsteller (1873) § 1).

Nachdem vom deutschen Sieg nur der Staat geblieben war (und von der Kultur
nur, was der Staat fur Kultur halt), mufte die Trennung von Staat und Geist zum
zentralen Thema von Nietzsches Freigeister-Projekt werden. So lautet das erste
der Zehn Gebote des freien Geistes: ,Du sollst Volker weder lieben noch has-
sen” (NF 1876 19[77]). Die drei Themen die wir prifen missen, sind Analy-
sen der Psychologie der Kriegsbegeisterung, die Kritik des Nationalismus und
die Anwendung seiner Analyse der Machtbeziehungen auf die internationalen
Beziehungen.

Zunachst tritt Nietzsche als Apologet des Krieges auf: Fir den Krieg spricht, da®
er barbarischer und naturlicher macht (NF 1874 32[62]—MA 444; unten referiert);
alles, was als ,Surrogat des Krieges“ aufgefuhrt wird (also das, was William
James spater ,moral equivalent of war® nennen wird), taugt nichts; allein der
Krieg selber kann die Kultur revitalisieren (MA 477, dieser Text folgte in der
urspriinglichen Disposition direkt auf MA 444). Das ist ein anderer Bellizismus als
Hegels Kritik der Erwerbsgesellschaft und ein anderer als das traditionelle solda-

825

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tische Lob von Tapferkeit und Ruhm. Das traditionelle Kriegslob beruhte darauf,
dal internationale Kampfe als agon ausgeben werden konnten. Auch Nietzsche
hatte den agon als Surrogat des Krieges gesehen, solange er die agonale Gesell-
schaft als eine Gesellschaft von Individuen sehen konnte (NF 1872 16[15]). MA
477 ist ein Abschied von diesem politischen Agonismus. Das Projekt der freien
Geister ist nétig geworden, weil die moderne Gesellschaft nicht langer als Gesell-
schaft von Individuen erfahren werden kann. Aber es bleibt eine Zukunftshoff-
nung, wie sie zu diesem Projekt gehért; das wird in MA 477 durch das Wort
Leinstweilen” festgehalten. Nietzsche schlielt nicht aus, dal} es eine Gesellschaft
geben kann, die auf den Ansporn des Krieges verzichten kénnte. WS 187 (unten
referiert) stellt klar, wie MA 444 und MA 477 gemeint sind: V6lker mit lebendigen,
eigenen Antrieben kénnen auf den Krieg als Kur der Barbarisierung verzichten.
Nietzsches Unterscheidung von Starken und Schwachen gilt auch fiir Vélker, die
starken Voélker brauchen keinen Krieg. Zur Frage der Zukunftshoffnung missen
die Texte beachtet werden, die im endgiltigen Text vor MA 477 stehen: Zu einer
Weltordnung kénnen nur tatsachliche internationalistische/transnationale Bedurf-
nisse fuhren, die Vernichtung der voneinander abgeschotteten Nationen befindet
sich langst in vollem Gange (MA 475-476, unten referiert). Wenn Menschliches,
Allzumenschliches eine Lehre Uber den Krieg hat, ist es eine Warnung: Anndhe-
rung an den Frieden ist ein langer historischer Prozef3, der einen starken Individua-
lismus voraussetzt. Nietzsche hat die Schwachen durch Ressentiment bestimmt,
WS 187 wendet diese Bestimmung auf Kriegs- und Friedenspsychologie an.
1880 und 1881 hat Nietzsche sich in seinen Notizblichern hdufig mit psychologi-
schen Kriegsursachen beschaftigt. Er identifiziert Sicherheitsstreben, dessen
,grobere Remeduren“ Revolutionen und Kriege sind (NF 1880 3[112]), mit
sFalschminzerei des Machtgefiihls® (NF 1880 4[249]). Er erklart den Aufstieg
Caesars und Napoléons damit, dal3 sie ,das Gefluhl der Macht bei den Werkzeu-
gen (Nationen)“ befriedigen. Deshalb wollen die Vélker Eroberungen, was sie
wirklich benétigen wird Nebensache, sie wollen lieber Wein als Brot (4[197]; vgl.
6[52]: Napoléon sah im Krieg ,das Mittel uns zu betduben oder wenigstens zum
Stillschweigen zu bringen®). Kriege, Religionen, extreme Moralen, fanatische
Kinste, Parteihaly sind ,Schauspielerei der Ohnmacht, die sich selber Machtge-
fuhl anliigt und einmal Kraft bedeuten will [...] Es fehlt euch an Macht Giber euch!”
(4[202]). Die Machtphantasien der Vélker sind verschieden: Die einen brauchen
Prunk und militdrischen Erfolg, die anderen sind stolz auf ihre List und diplomati-
sche Uberlegenheit; fiir diese Besonderheiten ihres eigenen Volkes haben die
grofRen Staatsmanner ein Gefihl, sie teilen die Phantasien ihres Volkes (4[244]).
Ruhe und Vergniigen wollen die Vélker nur dann, wenn ein Lorbeerkranz dabei
ist, ,als ob es eine Pflicht sei, sich so zu zeigen, weil man so sich méchtig zeige*
(4[248]). Die Vélker werden betrogen, weil sie Betruger suchen: sie wollen keine
Ménner aus dem Volk wahlen, sondern glédnzende Eroberer, kilhne Verschwérer,
alte Dynastien, ,sie missen etwas haben, an dem man sich berauschen kann*
(4[249]). In einem Zeitalter, in dem christliche Entzlickungen und Schrecknisse
viel von ihrer Kraft eingebiiRt haben, ist die Bedeutung der Kriege starker gewor-
den: ,einstweilen“ sind sie die gréRten Phantasieaufregungen (4[250]). Dieser
Text wiederholt den Zweifel von MA 477, dal} wir ,einstweilen® Uber keine Surro-
gate des Krieges verflgen, und ist deshalb ein erneuter Hinweis auf die Notwen-
digkeit der Individualisierung. In M 188 (das die zitierten Notizen 4[248] und [249]

826

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bearbeitet) wird die Liebe zum Lorbeer als pdbelhafter Geschmack bezeichnet,
der urspriinglich von den héchsten Intelligenzen stammt, jetzt aber nur noch im
Volk herrscht (diesem Volk, das Rauschmittel sucht, darf man die Politik nicht
anvertrauen). Kriege und Nationen beweisen nicht anders als Staat, soziale Ein-
richtungen und Kirchen, dal® der Herdentrieb machtiger ist als die Individualisie-
rung (NF 1881 11[185]). Spater korrigiert Nietzsche diese Spitze gegen das Volk:
Er denunziert Mitleiden als MiRachtung der Individualitdt des Leidens, als einen
Weg, der eigenen Individualitdt auszuweichen; ,sobald jetzt irgend ein Krieg aus-
bricht“, suchen gerade die Edelsten eines Volkes die Aufopferung fir das Vater-
land — um ihrem eigenen Ziel auszuweichen. Nietzsche fordert dagegen, wie in
seiner ganzen Periode der freien Geister, im Verborgenen zu leben: der Larm von
Kriegen und Revolutionen ,soll dir ein Gemurmel sein!“ (FW 338). Es ist ein
Paradox, da® Nietzsche in diesem Text die Psychologie der Kriegsfreiwilligen von
1914 am genauesten getroffen hat und doch als ein Urheber dieser Freiwilligen-
bewegung gelten konnte. Das Bedirfnis von Einzelnen und Vélkern, Macht zu
fuhlen, ist etwas anderes als Interesse oder Eitelkeit: ,verschwenderische, aufopfern-
de, hoffende, trauernde, phantastische Empfindungen® treiben ,die grolRe Politik“ an
(hier noch in der urspriinglichen Bedeutung, spater wird Nietzsche das ,kleine
Politik® nennen). Selbst Leute, die nur Sklavendienste tun, sind bereit, Leben,
Vermégen und Ehre in Gefahr zu bringen ,damit die Nation das Geflihl der Macht
haben kann* (4[247]). In M 189 (das ebenfalls die Notizen 4[248] und [249] bear-
beitet) wird klarer ausgesprochen, was mit dem Machtgeftihl einer Nation gemeint
ist: ,als siegreiche, tyrannisch willkiirliche Nation Uiber andere Nationen zu schal-
ten (oder sich schaltend zu denken).“ Die Kriegspsychologie von NF 1880 4[244]
— 4[250] wurde wenig beachtet, weil Nietzsche bei ihrer Bearbeitung in M 188-
189 den Fokus verlegt hat zu Herrschaftssystem und Moralphilosophie. FW 23
(unten referiert) ist interessant fur die Verschiebung des psychologischen Argu-
ments zu einer eher soziologischen oder sozialpsychologischen Analyse: Der
Niedergang des Zusammenhalts einer Gesellschaft gilt gewdhnlich als ein Nie-
dergang ihrer Energie, denn Schatzung des Krieges und Lust am Kriege nehmen
ab. In Wirklichkeit kann diese ,Korruption“ aber Zunahme der Gesamtenergie
sein, weil die Individualisierung den Einzelnen gréRere Kraft gibt. Das klingt wie
Wiederaufnahme und Abschlul} der friheren Diskussion, welche Vélker zur
Erneuerung den Krieg nétig haben.

Nietzsches Analysen der Beziehung von Macht und Recht gehen von einem Na-
turstand aus, der allenfalls noch in internationalen Beziehungen gefunden werden
kann. Wie spatere Realisten knlpft er an Thukydides’ Melier-Dialog an (MA 92;
Vorstufe zu WS 22 in KSA 14, 89): Gerechtigkeit kann nur zwischen ungefahr
gleich Méchtigen entstehen. Aber Nietzsche entwickelt daraus keine realistische
Gleichgewichtslehre fir internationalen Beziehungen. Fur den Melier-Dialog hatte
er sich zunéchst interessiert, weil dort das Ende der agonistischen Beziehungen
zwischen griechischen Staaten dokumentiert ist: Als die Vernichtung des Geg-
ners nicht mehr als unmenschlich angesehen wurde, mufte ,das Hellenische zu
Grunde gehen® (NF 1875 6[32]). Der einzige detaillierte Versuch, Nietzsche in die
Theorietradition der Internationalen Beziehungen einzupassen (Matthias Kirch
2018), sieht ihn als einen Realisten, weil eigene Schliisse aus Nietzsches AulRe-
rungen zum Machtgleichgewicht gezogen werden (diese AuRerungen wurden

827

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

oben in Abschnitt 2 referiert). Nietzsches eigene AuRerungen zu internationalen
Beziehungen sind komplexer. In M 112 schafft die Anerkennung des Machtver-
héltnisses das gemeinsame Recht, aber Anerkennung ist etwas anderes als
sténdige Neuberechnung der Macht, sie beruht auf gegenseitiger Sozialisation: Die
anderen sind nicht einfach fremde Machte, sie haben uns etwas anvertraut, sie
haben uns erzogen, zurechtgewiesen, unterstutzt. Nietzsches eigene Darstellung
der internationalen Beziehungen ist ethisch: WS 284 (unten referiert) ist eine
Analyse des Sicherheitsdilemmas, das in der realistischen Wissenschaft symme-
trisch erscheint (zwei Méachte mitrauen einander), bei Nietzsche aber asymme-
trisch ist: jede Seite sieht sich selber friedlich und die andere aggressiv. Das ist
ein Fall von Sklavenmoral. Nietzsche schlagt Herrenmoral vor: Nur das méchtig-
ste Volk kann den Kreislauf der Verdachtigungen durchbrechen, nicht weil es
mehr Divisionen hat, sondern mehr Mut. Eine solche Argumentation ist der Theo-
rie der internationalen Beziehung fremd, aber auch der Ethik, die sich mit einem
kollektiven Opfer schwertut. Wéahrend das 19. Jahrhundert fast geschlossen zum
Recht auf Notwehr steht (und es haufig als Pflicht zur Notwehr entwickelt), befin-
det sich Nietzsche hier in der Nahe der radikalsten Pazifisten. Diese pazifistische
Tradition wird er damals nicht gekannt haben (erst spéater hat er Tolstoi gelesen),
aber der Pessimist Nietzsche tat es sich mit dem Opfer nie schwer: Das méach-
tigste Volk in WS 284 ist nach der Figur des Helden der Tragddie konstruiert, der
sich zu etwas Uberpersénlichem weiht und damit furchtlos wird und in tragischem
BewuRtsein zur Veredelung der Menschen beitragt (Richard Wagner in Bayreuth
(1876) §4; eine Vorstufe zu WS 284 zeigt diese Kontinuitat deutlicher: Der Sieger,
der auf seine Waffen verzichtet, fordert alle Volker auf zu sagen: ,wir wollen lieber
alles leiden, ja zu Grunde gehen, als die Feindschaft in der Gesellschaft aufrecht
zu erhalten®, NF 1879 42[38]). WS 284 ist viel kommentiert worden: Rogge 1925
wollte wohl die Sieger von 1918 auffordern, mit der Abriistung zu beginnen; Ott-
mann 1987 sieht hier Nietzsches Friedenstheorie; Stegmaier 2007 sieht eine
Uberbietung Kants: mehr Moral! (wie Kant empfehle Nietzsche der Politik, philo-
sophisch zu werden); Kater 2012 kann nichts als Polemik gegen den organisier-
ten Rechtspazifismus finden (natirlich ist es auch das). In den Gedankenkreis
von WS 284 gehdrt ein Text, der noch deutlich Kritik des Sieges von 1870/71 ist:
Die machtigste Nation hat eine ungeheure Verpflichtung, dem politischen Uber-
gewicht muR ein menschliches Ubergewicht entsprechen; politisches Uberge-
wicht ist etwas, das wieder gut gemacht werden muf; dieser Macht mu® man
sich schamen und sie auf das Heilvollste beniitzen (NF 1874 32[71]). Diese
Scham zeigt den unUberbriickbaren Unterschied zwischen Nietzsche und dem
Realismus, dessen Gleichgewichtsordnung keinen Platz fir menschliches Uber-
gewicht und Rechtfertigung durch Kultur hat. NF 1879 42[20] stellt einen Zusam-
menhang zwischen Krieg und Strafe her: So lange das System der Strafen nicht
Uberwunden wird, werden auch Kriege nicht aufhéren (auch hier steht Nietzsche
nah bei seinem Antipoden Tolstoi).

Nietzsche interessiert sich stark fir transnationale Beziehungen, darin unter-
scheidet er sich nicht, wie oben gezeigt wurde, von den meisten deutschen Philo-
sophen seiner Zeit. Aber anders als diese glaubt er, dal} dieser Trend langfristig
die Auflésung der Nationen bedeutet: Dieselben politischen und ékonomischen
Interessen, die den (deutschen) Kleinstaat zerstért haben, werden den Grof3staat

828

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zertrimmern; dall die Nationalstaaten auf Rassen/Verschiedenheit der Abstam-
mung beruhen, ist ein blindes Vorurteil, nur wegen der Verschiedenheit der Spra-
chen wird das Verschwinden des Nationalen und die Erzeugung des européischen
Menschen nicht erkannt (NF 1876 18[19], 19[74], 19[75]). In MA 475 (unten refe-
riert) wird diese Aufldsung der europaischen Nationen durch transnationale Pro-
zesse summiert; es ist Nietzsches frihester Text, der zu den ,guten Europdern®
fuhrt. In WS 292 (unten referiert) klingt er sogar wie ein demokratischer Internatio-
nalist: Die Demokratie fiihrt zu einem européischen Staatenbund, der die nationalen
Traditionen irrelevant macht. William Salter dachte 1916/17 bei diesem Text an das
demokratische Europa Mazzinis; deutsche Chauvinisten, die nie Uber den friihen
Nietzsche hinauskommen wollten, klagten Uber Nietzsches ,Verschweizerung®.
Das ist in der Tat ein Text, zu dem man fragen muf3, ob hier Nietzsche spricht
oder seine Figur des freien Geistes. Aber vielleicht sind diese Alternativen nicht
so weit auseinander, wenn wir bedenken, da} Nietzsche in dieser Zeit mit der
Méglichkeit einer allmahlichen Entwicklung zur Demokratie als der logischsten,
jetzt aber noch unhistorischen Herrschaftsform rechnen kann. Es ist der einzige
veroffentlichte Text geblieben, in dem internationale Organisation als Zukunft
Europas gilt. Sicher ist aber, dall das Zeitalter des Nationalismus abgelaufen ist,
das wiederholt Nietzsche haufig. Die Zeit des alten Romer-Patriotismus ist vorbei,
jetzt gibt es hdhere, nédmlich kulturelle Interessen. Wer das nicht begreift, ist ent-
weder unehrlich oder zurlickgeblieben (MA 442). Nietzsche hatte schon friiher
von einem internationalen Ministerium der Erziehung getrdumt, einer Instanz die
von nationalen Interessen absieht und die Wohlfahrt des ganzen Menschenge-
schlechts erwédgt (NF 1876/77 23[136]). Eine Notiz uber Globalisierung kann zur
Deutung helfen: Es geht um die Menschheit in einigen Jahrhunderten, es wird
eine Okonomie und eine Sprache der Erde geben. Die schlechten Rassen kén-
nen aussterben, es werden bessere geziichtet. Der Handelsstand verhindert ein
vélliges Zurtcksinken in die Barbarei durch Telegraphie und industrielle Erfin-
dung. Nietzsche begrifit diese Globalisierung, weil er hofft — wie immer, wenn er
von der Zukunft redet —, daR ,ein héheres Wesen* hervorbracht wird (NF 1876
19[79]). In der Ausformulierung dieser Notiz in MA 24 kann man erkennen, daf®
es nicht um Rassenkampf geht, sondern um den Verlust der Vorbildrolle von Alter-
tum und nationalen Traditionen; die Menschheit muB jetzt ihr Ziel mit BewuBtsein
selber bestimmen. Die ganze Erde 6konomisch zu verwalten, heilt, bessere
Bedingungen fur Erndhrung, Erziehung und Unterricht zu schaffen. Ein kosmopo-
litisches Manifest in der Art des 19. Jahrhunderts wird Nietzsche kaum im Sinn
gehabt haben; so fihrt er die Hinweise auf die Handler nicht weiter aus. Es geht
darum, daR die Menschen seit dem Ende des Glaubens an die géttliche Vorsehung
sich selber ,6kumenische, die ganze Erde umspannende Ziele stellen“ miissen. Die
Notiz Uber Globalisierung wird in MA 24 zu einer Polemik gegen Kants kategori-
schen Imperativ, dem unterstellt wird, dal3 er von einem Ziel aller Menschen aus-
geht, das die Menschheit aber noch nicht formuliert hat. Erdregierung ist méglich,
aber geféhrlich: Wenn es nur ein Ziel der Menschheit gibt, so darf es nicht ein
falsch bestimmtes Ziel sein. Okumenische Ziele benétigen eine Wissenschaft von
den Bedingungen der Kultur. Das war bereits in dieser Werkperiode in Nietzsches
Warnungen vor dem ,Chinesentum* als Leitbild Europas oder gar der Welt voraus-
gesetzt und wird ein zentrales Thema seiner spaten Werkperiode werden. Auch
wird das ,internationale Ministerium der Erziehung“ nur ein Hinweis darauf sein,

829

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dal das Ziel der Erde nicht mehr der Tradition enthommen werden kann, sondern
neu bestimmt werden muf}. Vgl. auch MA 245 (zum Tod Gottes (noch nicht so
genannt) als Grund der ,Erdregierung des Menschen®); WS 87 (die Deutschen
missen an den europdischen Diskursen beteiligen, denn einst wird den ,guten
Européern“ die groRe Aufgabe der Leitung und Uberwachung der gesamten Erd-
kultur zufallen); WS 189 (Ziel der Erde heil3t, experimentell ein Ziel suchen).

In Nietzsches Spatwerk wird viel haufiger vom Krieg geredet, aber bei naherem
Hinsehen, bleibt vielleicht kein einziger Fall, in dem ein realer internationaler
Krieg gemeint ist. Der Ubergang zur Metaphorik ist spatestens in Also sprach
Zarathustra I, Vom Krieg und Kriegsvolke erreicht, Hohepunkt (zumindest rhetorisch)
seiner Apologie des Agonismus. Den Nutzen der Kriegsmetapher hat Nietzsche
erlautert (sich selber in Notizen, aber nicht seinen Lesern in gedruckten Texten):
Vom Tod reden, macht das, woflir gekampft wird, ehrwirdig; von vielen Opfern
reden, macht die Sache wichtig; man muf} sich die Disziplin und die Gewalt und
die List des Krieges zugestehen (NF 1884 25[105]; dhnlich NF 1888 23[3]). Die-
ser Analyse ist er reichlich gefolgt. Von den zahllosen Belegen fir ,Krieg“ missen
die, die klar fur den Kampf um Selbstiiberwindung, Erkenntnis usw. stehen, hier
nicht geprift werden. So bleiben zwei Texttypen: 1., Texte, die auf die weltpoliti-
schen Konflikte des spéateren 19. Jahrhunderts anspielen und einen Kampf um
die Erdherrschaft ankiindigen; 2., Texte, die ein neues mannlicheres, kriegeri-
sches Zeitalter feiern.

1. In den Darstellungen von Weltpolitik bei Nietzsche hat nur ein veréffentlichter
Text wirklich eine Rolle gespielt: JGB 208 (unten referiert). Er steht im Hauptstick
wir Gelehrten und schon deshalb ist verddchtig, ob das wirklich ein Text zur Poli-
tik ist. Die Hoffnung durch Bedrohung zu ,Einem Willen“ zu kommen und so ,eine
neue Uber Europa herrschende Kaste“ zu schaffen, kénnte als ein Moment der
AufBenpolitik begriffen werden, welches das 19. Jahrhundert verstehen konnte;
aber die Rede von ,einem langen furchtbaren eigenem Willen, der sich Uber Jahr-
tausende hin Ziele setzen koénnte...“ ist klar ,groRe Politik, die jeder Theorie der
Internationalen Beziehungen fremd sein muR. Der Kampf um Erdherrschaft kann
nicht Weltpolitik sein. Aber es geht auch nicht um reine ,Geisterkriege®, sondern
um die idées forces der Nationen. Die Vorstufen zu JGB 208 machen das deut-
lich. Ein Urtext des Kampfes um Erdherrschaft im Namen philosophischer Grund-
lehren ist eine Phantasie einer deutschen Forstkultur in Mexiko, um im Interesse
der kunftigen Menschheit den Ton anzugeben. Das liegt irgendwo zwischen einer
fourieristischen oder saint-simonistischen ,Mission* und der damals viel geprie-
senen deutschen nachhaltigen Forstwirtschaft, beides ist Fahigkeit zu langfristi-
gen Projekten, die nicht der Logik des kapitalistisch bestimmten Marktes unterlie-
gen. So geht es in diesem Text darum, ob angelsachsischer Handelsgeist oder
die zurlickgebliebene, daflr aber willensstarkere ,slavisch-germanisch-nordische
Cultur” die kiinftige Menschheit bestimmen werden (NF 1881 11[273]). Aufzeich-
nungen Uber das Verhéltnis von RufBland - Deutschland/Europa — Eng-
land/Amerika und die ,Herrschaft Gber die Erde” gibt es 1884/85 in dem Material,
auf das Jenseits von Gut und Bdse zuruckgreift, haufig. Wenn man das als Welt-
politik lesen will, dann findet man viel zu viele und rasch wechselnde Angebote:
russische Hegemonie, abnehmende angelsachsische Weltstellung, Deutschland

830

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zwischen Bindnis mit Ruf3land oder mit England, das eine Europa. Das Kontinuier-
liche ist die Warnung, dal die européische Kultur durch Demokratisierung bedroht
ist; zugespitzt: statt englischem Utilitarismus lieber russische Autokratie (oder
auch russischer Nihilismus, darauf kommt es nicht an, es sind beides willensstar-
ke Richtungen). Es ist ein Kampf um philosophische Grundlehren, denn weder
das Christentum (nur noch Schein) noch der Skeptizismus (die Lehre aller geschei-
ten Leute in Europa) geben eine Basis fur die Bestimmung des Ziels der Erde ab.
Vgl. NF 1884 25[112]; 25[137]; 26[335-336]; NF 1885 34[108-111]; 37[9]; von
diesen Stellen geht nur 34[110] von einer bestimmteren internationalen Konstella-
tion aus). Auch wenn es weder um Anteile am Besitz der Erde noch um eine ech-
te Regierung Uber die Erde geht, das Ziel der Erde ist nicht einfach abstraktes For-
schungsziel der Freien Geister oder Befehl der Philosophen der Zukunft, sondern
wird im geistigen Wettstreit der Nationen entschieden. Nietzsche notiert dauernd,
dafR das kinftige 6konomische Zusammenwachsen (mal Europas, mal der Welt,
auch darauf kommt es nicht an), die heutige nationalistische Politik bereits lacher-
lich macht (NF 1885 37[9], NF 1887/88 11[235], NF 1888 15[38]), aber er hat das
nie in sein veroffentlichtes Werk aufgenommen (vgl. wie er NF 1885 37[9] in JGB
256 umschreibt). Er hat keinen Zweifel, daR® eine ,Wirtschafts-Gesamtverwaltung
der Erde“ bevorsteht, protestiert aber im Namen des ,Ubermenschen® (NF 1887
10[17], ein Kommentar zur allgemeinen Okonomie Emanuel Herrmanns, die auf
allgemeine Organisiertheit der Welt hinauslauft). Erdherrschaft ist bei Nietzsche
der Anspruch, die Bestimmung des Ziels Menschheit der (kiinftigen) Philosophie
vorzubehalten. Die vermeintlich weltpolitischen Texte sind gegen die drohende
Universalitat des ,Chinesentums® geschrieben. Wahrend die Chinesen auf Dau-
erhaftigkeit angelegte Instinkte haben, ist Europa vom Gemisch verschiedener
Traditionen bestimmt. Das ist ein Segen und eine Gefahr. In China nimmt die
Feinheit des Verstandes wegen zu groRer Sicherheit ab, in Europa haben der
Kampf gegen das Christentum, die Anarchie der Meinungen und die Konkurrenz
der Fursten, Vélker und Kaufleute ,bis jetzt den Verstand verfeinert® (NF 1881
11[26], 11[44]). Es gibt in Europa schwéchere Charaktere, die nach einem Halt in
falschen Gewilheiten suchen, und starke Charaktere, die die europaische Moderne
als Chance zu einem neuen Entwurf des Menschen und einer post-
konventionellen Moral nutzen. Diese sind die ,guten Europder®. Sie werden als
Herrenklasse bezeichnet, weil nur sie ,Herren der Erde“ sein kbnnen, d.h. ein Ziel
verkdrpern kdnnen, das keine ,Verkleinerung“ des Menschen wére. Deshalb sind
die ,guten Européder” Befehlende, die mit Bismarck konkurrieren missen und
kénnen; objektive Gelehrte wie Renan oder Ranke kénnen das nicht. Wenn es
NF 1881 11[276] heilt, dal® ganze Teile der Erde sich Experimenten zur ,Ziich-
tung“ des Menschen widmen kénnten, kann nur dieses post-konventionelle Euro-
pa gemeint sein. Vgl. zu ,Herren der Erde”: NF 1884 25[109], 25[112], 25[134],
25[137] (seine Leser, die es noch nicht gibt), 25[221], 25[247], 26[258] (die
,hoéchsten Menschen* als Erd-Regierer und Zukunft-Schépfer), 35[47], 35[73]
(aus einer neuen herrschenden Kaste entspringt ,ganz epikurdischer Gott, der
Ubermensch, der Verklarer des Daseins®), 37[8] (bevor die Erde als Ganzes ver-
waltet werden und der Mensch als Ganzes — nicht mehr als Volk/ Rasse — gezo-
gen und gezichtet werden kann, muf3 gelernt werden, was diese philosophischen
Gesetzgeber bisher verhindert), 39[3]). Wir kommen bei ,Herren der Erde“ nie
ganz aus dem Zarathustra-Zusammenhang heraus und wissen gar nicht, wie viel

831

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

davon nur Phantasie und Sehnsucht Nietzsches war. Aber wir wissen, dal® die
,Herren der Erde" nur in einem nietzscheschen Sinn Herren sein werden. Bereits
1880 héren wir beildufig von der kiinftigen Leitung und Uberwachung der gesam-
ten Erdkultur durch die ,guten Europaer (WS 87, siehe oben), jetzt werden die
~guten Européer” als kiinftige ,Herren der Erde“ bezeichnet: NF 1884 26[137], NF
1885-1886 2[57], FW 362. Bei Autoren des 19. Jahrhunderts mul geradezu obli-
gatorisch nach ihrer Haltung zum Kolonialismus gefragt werden. Wer nicht glaubt,
mit dem blofRen Wort ,Erdherrschaft® schon Bescheid zu wissen, hat allenfalls
eine Handvoll Texte tbrig: M 206, NF 1881 11[273], JGB 208 mit Vorstufen. Kei-
ner dieser Texte ist Kolonialpropaganda (am ehesten NF 1885 37[9]). Der globale
Stden kommt in Texten vor, die dazu auffordern, eine Aulienperspektive auf
Europa zu erwerben (Russen kénnen da zu Asiaten riicken). Gegen das Chris-
tentum werden Buddhismus und Islam gelobt.

2. In einer Reihe von Texten feiert Nietzsche ein neues mannlicheres oder kriege-
risches Zeitalter: Dieser Sinn fur Tapferkeit soll ein Zeitalter vorbereiten, das
Kriege fihrt ,um der Gedanken und ihrer Folgen willen“, Heroismus in der Erkennt-
nis ist nur bei Tapferkeit, Sich-Uberwinden und Gefahrlich-leben mdéglich (FW
283). Soldat und Gelehrtem werden eine aus Stérke kommende Art der Skepsis
zugeschrieben; dafir soll Friedrich der GroRe stehen, Krieger und Philosoph zu-
gleich (JGB 209, unten referiert). Napoléon wird fir das neue Zeitalter des Krie-
ges gefeiert, ,dass der Mann in Europa wieder Herr Uber den Kaufmann und Phi-
lister geworden ist* (FW 362, unten referiert). Dieser Bellizismus beruht auf einer
historischen Dialektik: Erst auf die nationale Bewegung kann Napoléons Europa
folgen, geeint und Herrin der Erde. Vorformen von FW 362 machen deutlich, daf3
es um ,Philosophie” geht: Die militdrische Entwicklung Europas (Ubrigens auch
die ,anarchistischen® politischen Zustédnde) macht ,schéne Manner wieder még-
lich — ein Text gegen das Chinesentum, die von Comte ertrdumten Mandarine
und die Vogelscheuche Kant (NF 1884 26[417], ,schéne Méanner* spielt auf das
griechische Ideal der Kallokagathia an, das Nietzsche auch als ,wohlgeraten®
oder ,vornehm® Ubersetzt; vgl. 25[270]: die mannlichsten Manner sollen herr-
schen, nicht Priester und Gelehrte, wie Comte schwérmt). Der Kampf der Natio-
nen wird im nachsten Jahrhundert mannliche Tugenden zichten, ,weil man in der
bestandigen Gefahr lebt®; die allgemeine Militérpflicht ist jetzt schon Gegengift
gegen die Weichlichkeit der demokratischen Ideen (NF 1885 34[203]. Dieser Text
wendet sich unmilverstandlich gegen ethnischen Nationalismus: ,Menschen, die
Eine Sprache sprechen und dieselben Zeitungen lesen, heil3en sich heute ,Natio-
nen‘ und wollen gar zu gern auch, gemeinsamer Abkunft und Geschichte sein:
was aber auch bei der argsten Falscherei der Vergangenheit nicht gelungen ist®).
Die friheste Ankindigung des Kampfes um philosophische Grundbegriffe ist
auch hier NF 1881 11[273] (bereits oben flir deutsche Forstkultur in Mexiko
zitiert): Gegenwartig bilden sich Kampfgruppen nach dem Prinzip der Bluts- und
Rassenverwandtschaft; bisher waren ,Nationen“ nur eine wissenschaftliche Ent-
deckung, jetzt werden sie durch Kriege ,dem Geflihle einverleibt‘. Dagegen bil-
den sich ,soziale Kriege®, durch die andere, neue Begriffe ,einverleibt* werden:
Kampf gegen Handelsgeist und Einschrédnkungen durch den nationalen Geist.
Zuletzt aber werden Begriffe nicht langer Vorwande fur Volkerbewegungen sein,
dann wird der machtigste Begriff sich durchsetzen. In einer gleichzeitigen Apolo-

832

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gie des ,Egoismus®, bemerkt Nietzsche, dal} ein Zeitalter, ein Volk oder ,eine
Stadt“ dann hervorragen, wenn sie sich ihres Reichtums an Individuen nicht 1an-
ger schdmen. ,Wenn ein Volk stolz wird und Gegner sucht, wéchst es an Kraft
und Guite.“ Nietzsche preist diesen Antagonismus bei Personen, Ehe, Freund-
schaft, Staat, Kérperschaft, gelehrtem Verein, Religion. Uberall ist der Antago-
nismus die Voraussetzung, ,damit etwas Rechtes wachse. Das Widerstreben ist
die Form der Kraft — im Frieden wie im Kriege, folglich missen verschiedene
Krafte und nicht gleiche sein, denn diese wirden sich das Gleichgewicht halten!”
(11[303]). In dieser Aufzahlung antagonistischer Gemeinschaften steht auch
L~Staatenbund®, eine internationale Organisation ist wohl nicht gemeint, aber es
soll mehr sein als ein bloRes System von Staaten. Nietzsche, der seit seiner Ab-
wendung vom Vorbild der Griechen, dem politischen agon mitraut hatte, schreibt
dem Antagonismus der Volker oder Staaten wieder eine Rolle zu. Auch Vélker
mussen individuell werden und ,sich ihres Eigenen und Abweichenden nicht mehr
schamen.” Das ist mit dem anbrechenden mannlichen, kriegerischen Zeitalter
gemeint. Es wird zu einer Zeit fihren, die nur noch ,Geisterkriege“ kennt (wie
Nietzsche das in einer seiner letzten Aufzeichnungen nennen wird). Agonismus in
den internationalen Beziehungen wird wieder gefordert, aber es geht nicht mehr
um internationale Politik oder gar um einen echten Krieg: ,Md&glichst viele interna-
tionale M&chte — um die Welt-Perspektive einzuliben® (NF 1886-1887 5[84]). Der
neue Agonismus der Bereicherung der Perspektiven soll nicht der schnell Uber-
hitzte Agonismus des Altertums sein, auch im Politischen ist die Feindschaft ,jetzt
[das kann gut meinen: im Christentum] geistiger geworden, — viel kltger, viel
nachdenklicher, viel schonender.” Sein Appell ist bevorzugt an Deutschland gerich-
tet: ,Eine neue Schoépfung zumal, etwa das neue Reich, hat Feinde nétiger als
Freunde: im Gegensatz erst fUhlt es sich notwendig, im Gegensatz wird es erst
notwendig ...“ (GD Moral als Widernatur 3). Wenn Nietzsche als Gegner des Natio-
nalismus und als ,guter Européer” gewdrdigt wird, darf diese agonistische, dialek-
tische Beziehungen der Nationen nicht vergessen werden. Auch der spéte
Nietzsche hat Vertrauen in die historische Tendenz: ,Uber all diese nationalen
Kriege, neue ,Reiche’ und was sonst im Vordergrund steht, sehe ich hinweg: was
mich angeht — denn ich sehe es langsam und z&gernd sich vorbereiten — das ist
das Eine Europa“ (NF 1885 37[9]—JGB 256). In Jenseits von Gut und Bése, des-
sen 8. Hauptstick Vélker und Vaterldnder Nietzsches geschlossenster Text ge-
gen den Nationalismus ist, geht es um den gegenseitigen Austausch der europai-
schen Nationalkulturen. Nationen zeigen sich in Wettkampf und Austausch. Gegen
den Unsinn der ,kleinen Politik“ des Nationalismus werden deutsche und franzo-
sische Kunstler des 19. Jahrhunderts angefiihrt (und dazu Napoléon) (JGB 256).
Diese europaische Einheit kann nur agonal/dialektisch gedacht werden: Das blo-
Re Ziel ,Europa“ kann die ,Anahnlichung der Europder nicht schaffen, ein ,phy-
siologischer® ProzeR ist nétig, Unabhangigkeit von einem lokalen Milieu muf®
erlernt werden. Gerade die Rickfélle ins Nationale schaffen Tiefe und Vehemenz
des Europaischen und verhindern ,VermittelmaRigung® (JGB 242; in JGB 241 ist
Bismarcks ,kleine Politik“ Fallstudie eines Ruckfalls). JGB 241-242 (unten refe-
riert) nehmen ein oben besprochenes Thema von MA 475-476 wieder auf: statt
kosmopolitischer oder universalistischer |deale mul} es ein wirklicher historischer
Prozel} sein. Wie einst in WS 292 (dem Text zur européischen politischen Eini-
gung), 18Rt Nietzsche in JGB 242 keinen Zweifel, dal dieser Fortschritt an die

833

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

demokratische Bewegung gebunden ist, die in ihrer Dialektik zugleich ,Sklaverei
im feinsten Sinne“ und unfreiwillig , Tyrannen® in jedem Sinne, auch ,im geistigs-
ten®, hervorbringt. Aber europdische politische Einheit ist kein Thema mehr, der
gegenseitige Austausch der Nationen ist die einzige erkennbare Friedensstrate-
gie. Das sieht wie die Europaische Triarchie, die seit Saint-Simon und den Saint-
Simonisten verbreitete Lehre von der gegenseitigen Ergdnzung der Nationalideen
der vornehmsten europdischen Vdélker aus, aber erst Nietzsche betont dabei die
gegenseitige Offenheit der Volksgeister als Bedingung der Ergadnzung. Sein
beherrschendes Thema ist die notwendige Korrektur der deutschen Tradition, die
immer gegen Europa die falsche Richtung ergriffen hat: so wie einst die Reforma-
tion gegen die Renaissance, jetzt im 19. Jahrhundert den Nationalismus gegen
die fast gelungene Einigung Europas durch Napoléon. Daf} die Zeit der isolierten
Nationen abgelaufen ist, steht fir Nietzsche immer fest. Aber es kommt darauf
an, wie dieser Zustand erlangt wird. Der Kampf um das Ziel der Erde bedeutet
auch, Machten entgegenzutreten, die fir andere Ziele der Menschheit stehen:
keine Unterwerfung unter das Ubliche liberale, englische, utilitaristische, altruisti-
sche Ziel fur die Menschheit, sondern Bereitschaft zum Widerstand. Das Ubel ist,
keinen Willen zlichten zu kénnen und sich dem vermeintlich bekannten allgemei-
nen Ziel der Menschheit zu unterwerfen. Es ist eine Analyse der Zwiespaltigkeit
der europadischen Moderne: nur Europa kann einen Widerstand entwickeln, aber
gerade Europa kann kein positives Ziel der Menschheit mehr nennen. Auch hier
ist Nietzsches Lehre Anti-Lehre.

Nietzsches Philosophie ist Ermahnung zur Rangordnung. Militérische Hierarchie
ist da nie fern, schon 1871/72 hatte er den Soldatenstand als ,Urbild des Staates”
bezeichnet, 1881 militdrische Ordnung als Vorbild fir die Lésung der Arbeiterfra-
ge lanciert (FW 40). PreuBische Junker/Offiziere sind ein Ansatzpunkt zur Zich-
tung der neuen Kaste der ,guten Europder® (NF 1885 36[44-45]—-JGB 251). In
den vielen Rangordnungen, die er phantasiert, kommt es immer darauf an, da®
die Krieger vor den Kaufleuten stehen (und damit der Philosoph, der am héchsten
steht, mehr den Kriegern ahnelt als den Kaufleuten oder den Gelehrten). Nietzsches
AuRerungen zum real existierenden Militar sind dagegen ambivalent. Einerseits lobt
er die allgemeine Militarpflicht als Gegengift gegen die Weichlichkeit der demo-
kratischen Ideen (NF 1885 34[203]) und verlangt, dal® Arbeiter lernen sollen, zu
empfinden wie Soldaten (NF 1887 9[34]), andererseits kann er nicht lbersehen,
daR die allgemeine Wehrpflicht Bewaffnung des Pdbels ist (NF 1884 25[219]).
Am ehesten interessiert ihn, dal ,durchschnittlich jeder Mann der héheren Stan-
de Offizier ist, er sei sonst, was er sei“ (NF 1887-1888 11[152]). Zuweilen gibt es
in Aufzahlungen der Ubel der Moderne noch Anklénge an seine kriegspsycholo-
gischen Aufzeichnungen von 1880/81: Ein Zeitalter, in dem die schwachlichen
,héheren Naturen“ dem allgemeinen Wahlrecht etc. nicht widersprechen, ist ein
Zeitalter ungeheurer Kriege, Umstirze und Explosionen (NF 1883-1884 24[25]);
Vorzeichen der nihilistischen Katastrophe sind (neben Uberhandnahme des Mit-
leids und Reduktion aller Probleme auf Lust- und Unlust-Fragen) die Kriegs-
Glorie und die nationale Abgrenzung (NF 1887 9[82]); zeitweilige Erlésungen vom
Pessimismus sind aufer Industrie-Konkurrenz, Wissenschaft und Vergnlgen
auch die groRen Kriege, die starken Militdr-Organisationen und der Nationalismus
(NF 1887 9[126]); Hemmungen und Remeduren der ,Modernitat® sind (neben

834

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

verbesserter Erndhrung, zunehmender Reinlichkeit und Vorherrschaft der Physio-
logie tiber Theologie, Moralistik, Okonomie und Politik) allgemeine Wehrpflicht
»mit wirklichen Kriegen, bei denen der Spaf3 aufhért und nationale Borniertheit
(9[165]); Kur der décadence ist ,z.B. der Militarism, von Napoléon an, der in der
Civilisation seine natirliche Feindin sah ...“ (NF 1888 15[31]). Es ist nicht klar, ob
Nietzsche hier Remeduren aufdeckt oder empfiehlt: das Uberhandnehmen des
Mitleides gehort zweifellos zu dem, was er bestandig hafdt, die Vorherrschaft der
Physiologie zu dem, worauf er zunehmend setzt. Es scheint, daf} er Militarismus
und Nationalismus auch furchtet, weil sie in ihr Gegenteil umschlagen kénnten:
Nietzsche waére nicht Nietzsche, wenn er bei der Vergeistigung des Kampfes
nicht sofort die Gefahr einer Friedenssehnsucht sehen wirde. Ein Argument
gegen ,Hornviehnationalismus® ist, da® er als Gegenbewegung eine Friedensbe-
wegung hervorbringen kénnte: Kriegs-Glorie und nationale Abgrenzung fihren zu
Pazifismus, herzlichster Fraternitdt und kosmopolitischer Anfuhlerei (NF 1887
9[82] und 9[126]; eine Reprise von 1888 wurde von den Herausgebern als NF
1884/85 32[22] gedruckt; vielleicht ist auch die Friedenspartei in NF 1887-1888
11[235] so gesehen). Von der radikalen Friedensbewegung Tolstois ist Nietzsche
beeindruckt: eine ,Partei des Friedens® ohne Sentimentalitdt mit dem Verbot
Kriege zu fiihren und Gerichte anzurufen und ohne Angst, gegen sich Kampf,
Widerspruch und Verfolgung heraufzubeschwéren; es ist die Partei gegen das
Ressentiment. Dagegen will er sofort eine ,Kriegspartei“ stellen, die mit der glei-
chen Grundsétzlichkeit und Strenge gegen sich vorgehen wiirde (NF 1887-1888
11[236]). Wir erfahrend Uber diese Kriegspartei damals nicht mehr, aber wir kén-
nen diesen Text als Ankiindigung eines agon lesen. Der Antichrist (1888, veroff.
1895) ist ein Versuch, Tolstoi zu Uberbieten: Wie bei Tolstoi ist Jesus Christus auch
bei Nietzsche der einzige Christ, den es jemals gegeben hat, dem aber alle
mannlichen Antriebe so sehr fehlen, dal} er nicht begreifen kann, wie fremd er in
der Welt ist. Fur das Christentum, das vorgibt, das Ressentiment zu bekampfen,
bleibt dieses die treibende Kraft; so kann Gewaltfreiheit nur Lippenbekenntnis
sein. Nietzsche kann Angriffskrieger und Widerstandskrieger wurdigen, nicht aber
die Friedlichen: sie werden unzufrieden, wenn sie Widerstand leisten mufiten, sie
wollen Zusténde schaffen, ,wo es Uberhaupt keinen Krieg mehr gibt®, lieber als
,Krieg®“ wollen sie Unterwerfung, Gehorsam und Einordnen. Es ist eine Frage der
Instinkte, die entwickelt werden (NF 1888 15[116]). Dieser Krieg gegen das Christen-
tum ist nicht gegen den internationalen Frieden gerichtet, aber gegen die Verwechs-
lung von Friedfertigkeit mit Friedensfahigkeit. So ist auch Nietzsches spater ,Mili-
tarismus“ nicht einfach auf die Formel wortlicher Gebrauch oder Metapher zu
bringen. Das Militdr mit Befehl und Gehorsam ist sein einziges Bild fir die Fahig-
keit zum Kampf. Die Vorstellung eines Militarismus, der nicht auf Krieg aus ist,
scheint uns absurd. Aber Nietzsche steht damit nicht allein: Auch Ruskin, ein
anderer konservativer Prophet, will dem Ideal des Militars folgen, aber mit dem
realen Krieg der Gegenwart nichts zu tun zu haben. Die gréfite Verwandtschaft
besteht zu Proudhons droit de la force (man hat nicht zeigen kénnen, dal} Nietzsche
La guerre et la paix kannte). Auch Nietzsche leitet alles Recht aus der Gewalt ab und
besteht darauf, dall diese Vertrage respektiert werden missen. Auch Proudhon
verlangt Selbstbehauptung und verwirft Unterwerfung um des Friedens wegen.
Aber Proudhon hat das Recht des Friedens und das Recht des Krieges als gleich
urspringlich angesetzt, Nietzsche kann dagegen der Macht kein anderes Prinzip

835

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eines Kampfes entgegensetzen. So kénnte Thomas Kater doch recht haben, dalR
man bei Nietzsche keine Theorie des Friedens finden kann.

Zahlreiche Texte von 1880 bis 1888 handeln von einer bevorstehenden Apoka-
lypse: Unzahlige wollen oder sollen sterben. In der Literatur, die nach Vorankin-
digungen des 20. Jahrhunderts sucht, werden Euthanasie und Vélkermord als die
Wabhrheit von Nietzsches Ethik und Politik gefunden. Aber es geht um den Tod
Gottes: ,Daran, dal® Gott starb, miissen noch Unzahlige sterben.” Der bisherige
Schein muf} zerstért werden, ,ohne Furcht vor dem Zugrundegehen des Lebens:*
Man muB bereit sein, die Menschheit zu opfern, um aus ihr etwas Hoheres, Bes-
seres (oder auch nur Ertragliches) zu machen. Der grofRe Mensch hat einen
Drang, ganze Volker zu gestalten und ,durch Zichtung und andererseits durch
Vernichtung von Millionen Mif3ratener, den zukiinftigen Menschen zu gestalten.
Es ist Vernichtung durch Nietzsches Lehre: Ohne Metaphysik, die auch ihnen
einen unendlichen Wert zuschreibt, werden die Schlechtweggekommenen zugrun-
de gehen, sich zerstéren durch Selbstvivisektion, Vergiftung, Berauschung und
Romantik. Es ist der alte Pessimismus, daR der Mensch nur im Ubergang zu et-
was Hoherem gerechtfertigt werden kann. Vélkermorde finden wir nicht. Auch
nicht Rassenkdmpfe: die gibt es auch bei Nietzsche in Europa nur in der Frihge-
schichte. Das Wort ,Rasse” steht flr Nationalcharakter oder (vélkerpsycholo-
gisch) ,Volksgeist‘. Die Vernichtung der verfallenden Rassen ist die Auflésung
nationaler Gewilheiten in der transnationalen Moderne, die europdische ,Uber-
Rasse® ist die Mischung der Traditionen. Und wenn er speziell die Englander und
Eugen Duhring vernichten will, ist es sein Kampf gegen den Altruismus. Es geht,
wie bei Nietzsche immer, um philosophische Grundlehren. Das Wort ,Ziichtung®
bedeutet ,Erziehung“. Dal} er so permanent von ,Rasse” und ,Zichtung® spricht,
ist ein Verfremdungseffekt; es gibt keine Hinweise, dafl} er damals miflverstanden
wurde. Fir die Bewegungen des 20. Jahrhunderts fiir Menschenzucht und Men-
schenvernichtung hat Nietzsche trotzdem eine Rolle gespielt durch seine hem-
mungslose Rhetorik im Namen der Naturlichkeit und des Lebens, diese Rhetorik
mufte aber erst um ihren Kontext der Kritik der idealistischen Philosophie und
des Christentums gebracht werden. Diese Rhetorik der Apokalypse wird auch
Nietzsche nicht geheuer gewesen sein: fast alle zitierbaren Stellen stammen aus
dem NachlaB. Die brutalste Fassung hat es aber in eine Verdffentlichung geschafft
und ist besonders beriihmt geworden: ,Die Schwachen und Missratenen sollen
zu Grunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe. Und man soll ihnen noch
dazu helfen (AC 2). Auch das wird Anti-Lehre sein, wie in AC 7, wo die Blase der
Jkrankhaften und gefahrlichen Haufung des Mitleids" bei Schopenhauer, Wagner
und Tolstoi platzen soll. Seit Nietzsche nicht mehr an Moral, sondern nur noch an
.Physiologie” glaubt, hat er auch ganz gewodhnliche Eugenik. Es war noch nicht
die Zeit einer eugenischen Bewegung mit zoologischen Vorschldgen zur ,Ver-
besserung“ des Menschen. Aber der Weg vom Offenhalten des Ziels des Men-
schen zur Eugenik ist eine Verkleinerung des Philosophen.

Auf Nietzsches Ende als Autor im Dezember 1888 soll kurz hingewiesen werden.
In einer Ergénzung zum Ecce homo schreibt er, dal3 seiner Entlarvung der christ-
lich-metaphysischen Lige, die flr Jahrtausende als Wahrheit gegolten hatte, die
groéte Erschutterung der Welt folgen werde: Der Begriff der Politik ist in einem

836

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

.Geisterkrieg“ aufgegangen, alle Machtgebilde der alten Gesellschaft sind in die
Luft gesprengt, weil sie auf dieser Liige beruhten, ,es wird Kriege geben, wie es
noch keine auf Erden gegeben hat. Erst von mir an gibt es auf Erden grosse Poli-
tik. —“ (EH Warum ich ein Schicksal bin 1). Und in seinem letzten Notizbuch: ,Ich
bringe den Krieg. Nicht zwischen Volk und Volk [...] Nicht zwischen Sténden.
[...]1.“ (NF 1888/89 25[1] Die groR3e Politik). Dal der Krieg zwischen Nationen und
der Krieg zwischen Standen durch den Kampf im Namen philosophischer Grund-
lehren Uberwunden werden kdnnen, stand bereits in einer der frihesten Auf-
zeichnungen Nietzsches im Ubergang zu seiner Spétphilosophie (NF 1881
11[273], siehe oben zu dieser zentralen Aufzeichnung). Was damals dialektischer
Prozel war, ist jetzt Nietzsches antichristliches Manifest geworden: Er verkiindet
den Geisterkrieg zwischen Willen zum Leben und Rachsucht gegen das Leben.
Die Kampfparole gegen Christentum und Idealismus ist ,Physiologie“. Der gro-
Re Geisterkrieg der ,Partei des Lebens* entpuppt sich als Bewegung fir richtige
Erndhrung, Kleidung, Gesundheit und Fortpflanzung. Die ,Physiologie“ soll Herrin
Uber alle anderen Fragen werden, eine Macht die stark genug ist, ,die Mensch-
heit als Ganzes und Hoheres zu ziichten.” Die groRe Politik mif3t den Rang der
Rassen und Vélker und der Einzelnen nach ihrem Beitrag zur Zukunft, zum
Leben, ,sie macht unerbittlich mit allem Entarteten und Parasitischen ein Ende.*
Es klingt nach einer Mischung aus albernster Lebensreform und Steigerung der
Eugenik ins Apokalyptische. Wie wir uns die ,Partei des Lebens* vorstellen sol-
len wird aber bald klarer: Uberall Vereine griinden, Millionen von Anhangern
zusammenbringen. Die ersten, die gewonnen werden missen, sind seit 1885
als die ersten guten Europaer bekannt: preuRische Offiziere und jlidische Ban-
kiers (NF 1888/89 25[11]). Die parallele Fassung im Entwurf eines Briefs an
Georg Brandes hat weniger Physiologie, aber mehr Frieden: Diese neue Macht,
wird sofort die erste Weltmacht sein und die Erdregierung in den Handen haben,
.den Weltfrieden eingerechnet®, die absurden Grenzen der Rassen, Nationen,
Stande werden Uberwunden, es wird nur noch Rangordnungen zwischen Mensch
und Mensch geben (KGB [l1/5, 500-502). Die Macht der ,Partei des Lebens* wird
die Macht einer 6ffentlichen Bewegung sein: Hektisch bemiht sich Nietzsche in
diesen Wochen um Veréffentlichung seiner neuen und Ubersetzung seiner friihe-
ren Bicher; er erwartet Millionen von Lesern und Anhangern. Das durfte der
Geisterkrieg sein. Ende Dezember &ndert sich diese Vorstellung. Er schreibt an
einem ,Promemoria fur die europdischen Ho6fe zum Zwecke einer antideutschen
Liga“ oder ,Proklamation an die europaischen Héfe zu einer Vernichtung des Hau-
ses Hohenzollern®. Dieser Text wurde von Nietzsches beiden Erbinnen vernichtet,
aber NachlaRfragmente und Briefe zeigen, dal die européischen Firsten in die-
sem ,Todkrieg“ die Hohenzollern zu einem Verzweiflungskampf treiben sollten
(es ist fast die Konstellation von 1914, aber Nietzsche nicht auf der Seite, auf der
ihn die Propagandisten der Entente sahen). Nietzsche notiert fir diesen Kampf
Standardargumente der Friedensbewegung: Man kann die Physiologie besser zu
Ehren bringen als durch Lazarette und von den 12 Milliarden, die der bewaffnete
Frieden kostet, besseren Gebrauch machen. Aber er bleibt auch jetzt noch dabei:
Jeder soll Soldat werden; es gibt kein anderes Mittel, ein ganzes Volk zu den
Tugenden des Gehorchens und Befehlens zu erziehen. Soldatische Erziehung ist
das einzige Mittel, die Kluft von Rang, Geist und Aufgaben zu Uberbriicken und
~ein mannliches gegenseitiges Wohlwollen Uber ein ganzes Volk hinzubreiten.”

837

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die so erzogene Jugend vor Kanonen zu stellen, ist Wahnsinn (NF 1888/89
25[13-16]; zur Liebe zu den ,schwarzen Hausknechten® vgl. die historische Erlau-
terung bei Losurdo a.a.0. S. 528-530). Nietzsche schickte die Proklamation an
das Journal des Debats und versicherte, dal® es nicht um einen Krieg gehe, in
dem Blut flieRt: der 6ffentliche Abdruck der Proklamation reiche, ,die ganze ab-
surde Lage Europas durch eine Art von welthistorischem Geldchter in Ordnung
zu bringen, ohne daR auch nur ein Tropfen Bluts zu flieRen brauchte® (KGB I11/5,
570, vermutlich 1. Januar 1889). Nietzsche (falls er noch Nietzsche war) sah sich
bereits als den, der statt Gott die Welt regiert und Fursten vernichtet und einsetzt.
Man koénnte das den Biographen Uberlassen, wenn nicht zu viele Autoren, die
Uber Nietzsches ,grofte Politik“ schreiben, auf dieses Material zurtickgreifen wir-
den, um Uberhaupt etwas Einschléagiges préasentieren zu kénnen: Losurdo, Dom-
bowsky, Drochon. Oder wenn nicht zu viele Autoren in den Kriegen, ,wie es noch
keine auf Erden gegeben hat“, einen Hinweis auf die Kriege des 20. Jahrhunderts
finden méchten. Wir missen nicht raten, was noch ,aristophanischer Stil“, was
bereits Wahnsinn ist; sicher ist es ein letztes Zeugnis fir Nietzsches Don Quijo-
tismus, den wir schon viel friher feststellen dirfen.

Zu Agonismus/Geist der Krieger: Thomas L. Pangle, The ,Warrior Spirit' as an
Inlet to the Political Philosophy of Nietzsche's Zarathustra, in: Nietzsche-
Studien 15 (1986) 140-179; Janine Chanteur, From War to Peace. — Boulder,
Colo. 1992. — S. 83-92 (franzds. Original 1989 u.d.T.: De la guerre a la paix);
Herman Siemens, Nietzsche's Hammer : Philosophy, Destruction, or the Art of
Limited Warfare, in: Tijdschrift voor filosofie 60 (1998] 321-347; ders., Umwer-
tung : Nietzsche's War-Praxis and the Problem of Yes-Saying and No-Saying
in Ecce homo, in: Nietzsche-Studien 38 (2009) 182-209; Alexander Maria
Zibis, Die Tugend des Mutes : Nietzsches Lehre von der Tapferkeit. — Wirz-
burg 2007; ders., ,Das Kriegerische in unserer Seele” : Nietzsches Goétzen-
Dammerung als heroischer Kunst- und Lebensentwurf, in: Nietzscheforschung
16 (2009) 201-212; Marcus Andreas Born, Nihilistisches Geschichtsdenken :
Nietzsches perspektivistische Genealogie. — Minchen 2010. — S. 253-294
Nietzsches Feindesliebe; ders., Liebet Eure Feinde! Also sprach Zarathusta,
in: Nietzscheforschung 18 (2011) 167-177; Christa Davis Acampora, Contesting
Nietzsche. — Chicago 2013. — S. 15-49 Agon as Analytic, Diagnostic, and Anti-
dote (philologische Darstellung von Nietzsche Beschaftigung mit dem griechi-
schen agon); James Pearson, On Carthasis, Conflict and the Coherence of
Nietzsche's Agonism, in: Nietzsche-Studien 45 (2016) 3-32.

Krieg: William Macintire Salter, Nietzsche and the War, in: International
Journal of Ethics 27 (1916/17) 357-379; Gabriel Brunet, Une énigme :
Nietzsche et la guerre, in: Mercure de France 131 (1919) 385-406; Nicolai
von Bubnoff, Friedrich Nietzsches Kulturphilosophie und Umwertungsleh-
re. — Leipzig 1924. — S. 93-146 Staat und Krieg im Lichte der Nietzsche-
schen Kulturauffassung; Heinrich Rogge, Nietzsche als Pazifist, in: Die
Friedens-Warte 25 (1925) 207-210. 239-241 (Bemerkungen zu WS 284);
Domenico Losurdo, Nietzsche, der aristokratische Rebell : intellektuelle
Biographie und kritische Bilanz. — Hamburg 2009. — S. 322-324, 372-377,
683-687, it. Original 2002; Werner Stegmaier, Zum zeitlichen Frieden, in:

838

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Denkwege des Friedens : Aporien und Perspektiven | hrsg. von Alfred
Hirsch und Pascal Delhom. — Freiburg 2007. — S. 70-86, Neudruck in: W. St.,
Europa im Geisterkrieg : Studien zu Nietzsche. — Cambridge 2018. — S. 463-
479 (https://www.openbookpublishers.com/product/710; Bemerkungen zu WS
284, 350; FW 285, 345); ders., Nietzsches Befreiung der Philosophie : kontex-
tuelle Interpretation des V. Buchs der ,Fréhlichen Wissenschaft’. — Berlin
2012. — S. 337-351 (Uberblick, FW 362 als AnlaR); Christian Niemeyer,
Nietzsche verstehen : eine Gebrauchsanweisung. — Darmstadt 2011. — S. 137-
147 (Klage, daR Nietzsches Bellizismus mehr wahrgenommen wurde, als seine
Kritik am Krieg; Bemerkungen zu MA 477, WS 284); Thomas Kater, Frieden
oder Krieg — Nietzsche und die ,grosse Politik’ : zwei Collagen, in: Nietzsche —
Macht — GréBe : Nietzsche — Philosoph der GréBe der Macht oder der Macht
der Gré3e / hrsg. von Volker Caysa und Konstanze Schwarzwald. — Berlin
2012. — S. 355-365 (Bemerkungen zu MA 477, WS 284, JGB 200, FW 377);
Hugo Drochon, Nietzsche's Great Politics. — Princeton, NJ 2016. — S. 153-179
(liest Nietzsches ,GroRRe Politik“ durchgehend als das, was Nietzsche gerne
als ,kleine Politik* verspottet hat); Jean-Francois Drolet, Beyond Tragedy and
Eternal Peace ; Politics and International Relations in the Thought of Friedrich
Nietzsche. — Montreal 2021 (erreicht weder Politik noch internationale Be-
ziehungen). Das einzige neuere Buch zum Thema Krieg und Frieden bei
Nietzsche ist nur ein frommer Wunsch, Nietzsche hatte bestimmt noch eine Kritik
des Krieges schreiben wollen: Rebekah Peery, Nietzsche on War. — New York
2009, https://epdf.pub/nietzsche-on-war.html.

Internationale Beziehungen/Aufienpolitik: Matthias Kirch, Die Wiederent-
deckung des aulBenpolitischen Realismus bei Friedrich Nietzsche, Max Weber
und Oftto Hintze. — Bonn 2018. — S. 40-62. 138-229. Kirch liest Nietzsche mit
einer konventionellen Vorstellung von aufienpolitischem Realismus; was
Nietzsche selber bei Macht oder AuRenpolitik einfallen konnte, Ubersieht er.
So sieht dieser realistische Nietzsche aus wie seine Generationsgenossen
Heinrich von Treitschke oder Max Lenz mit ihrem Glauben an die naturliche
Neigung der Staaten zu Expansion und Ubermacht. Nietzsche wollte nicht
verwechselt werden.

Uber die ,guten Europ&er* wurde friiner, mehr und kontinuierlicher geschrie-
ben als Uber Nationalismus oder Erdherrschaft. In der Zeit von Hitlers kom-
mender européischen Friedensordnung haben viele versichert, auch Nietzsche
meine deutsche Hegemonie in Europa. Nach 1945 steht Nietzsche oft in histori-
schen Uberblicken tber die Europaidee, aber Publizisten der Europaischen
Bewegung bemerken den Unterschied: Josef Nolte identifizierte ihn 1984 als
Sprecher der kosmopolitischen Besucher mondéaner Urlaubsorte. Bei Losurdo
2002 sind die ,guten Européer” die Notgemeinschaft der durch die Demokrati-
sierung heimatlos gewordenen Reaktionare aller Lander. Aktuelle Beitrage
gehen von einem unpolitischen Ideal aus: Elisabeth Kuhn, Nietzsches ,gute
Européer* und gutes Europa, in: Friedrich Nietzsche und die globalen Proble-
me unserer Zeit | hrsg. von Endre Kiss. — Cuxhaven 1997. — S. 215-228 (gute
Zusammenstellung der Quellen, im Kommentar zu sparsam); Laurence Lam-
bert, ,Peoples and Fatherlands® : Nietzsche's Philosophical Politics, in: The
Southern Journal of Philosophy 37 (1999) Supplement S. 43-63 (Analyse des
8. Hauptstiicks von Jenseits von Gut und Bése; ein Muster der genauen Lek-

839

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ture, die in diesem Themenfeld selten ist); Fred Lonker, Nietzsche : vom deut-
schen Mythologen zum européischen Freigeist, in: Unerledigte Geschichten :
der literarische Umgang mit Nationalitdt und Internationalitét | hrsg. von Gesa
von Essen und Horst Turk. — Goéttingen 2000. — S. 187-200; Ralf Witzler,
Europa im Denken Nietzsches. — Wirzburg 2001 (Europa als Ort der Krise
der Moral); Stefan Elbe, Europe : a Nietzschean Perspective. — London 2003
(Nietzsches Einsicht, dak es nur im Werden Sinn geben kann, als Beitrag zur
europdischen Identitdtsdebatte); Andreas Urs Sommer, Skeptisches Europa?
Einige Bemerkungen zum sechsten Hauptstiick Wir Gelehrten (Friedrich
Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése, Aphorismus 204-213), in: Nietzsche
und Europa — Nietzsche in Europa | hrsg. von Volker Gerhardt und Renate
Reschke. — Berlin 2007. — S. 67-78.

Erde, Ziel der Erde, Herren der Erde: Karl Ulmer, Nietzsches Philosophie in
ihrer Bedeutung fiir die Gestaltung der Weltgesellschaft : der Ausbruch aus
der Universitétsphilosophie I, in: Nietzsche Studien 12 (1983) 51-79. Die
neuere Literatur zeigt nur, wie schwierig es ist, aus Nietzsches Texten ein
Buch zum Thema zu machen: Adrian Del Caro, Grounding the Nietzsche
Rhetoric of Earth. — Berlin 2004; Gary Shapiro, Nietzsche's Earth : Great
Events, Great Politics. — Chicago 2016.

Zu Imperialismus und Rassismus wurde wenig geschrieben: Domenico Losurdo
a.a.0. S. 372-377, 941-955 (listet die Texte auf, kann sich aber immer nur
Kriege um Kolonien denken). Zu Nietzsches Lektire der Weltékonomik Ema-
nuel Herrmanns: Wolfgang Miller-Lauter, Uber Freiheit und Chaos : Nietz-
sche-Interpretationen Il. — Berlin 1999. — S. 173-227 Das Ganze und die Oko-
nomie. Zu Rasse und Zichtung: Gerd Schank, ,Rasse” und ,Ziichtung“ bei
Nietzsche. — Berlin 2000 (philologisch grundlegend); John Richardson,
Nietzsche's New Darwinism.- Oxford 2004 (noch einmal biologistische Lektu-
re, ohne Sinn fur Nietzsches Hyperbolik); Werner Stegmaier, Eugenik und die
Zukunft im aulBermoralischen Sinn : Nietzsches furchtlose Perspektive, in:
Eugenik und die Zukunft | hrsg. von Stefan Lorenz Sorgner ... Freiburg i. B.
2006. — S. 27-42.

4. Wirkung

Bis zum Ersten Weltkrieg gab es wenig Interesse an Nietzsches Auferungen zu
Krieg und Frieden; das anderte sich im August 1914 plétzlich. Die britische Pres-
se und ihr folgend die Kriegsschriften britischer Gelehrter muRten erklédren, warum
das auf seine Kultur so stolze Deutschland zu der barbarischen Zerstérung der
Stadt Léwen féhig war. Nietzsche wurde, in einer Trinitat mit Treitschke und dem
Militarschriftsteller Bernhardi, zum Anstifter des Krieges erklart (eine altere Sug-
gestion eines britischen Treitschke-Kenners fand jetzt offene Ohren). Treitschke
und Bernhardi waren gewil} Bellizisten, aber keine Apologeten einer barbarischen
Kriegsfuhrung; zur Kriegfihrung gab auch Nietzsche nicht viel her, seine Philoso-
phie als Ganzes mulfdte deshalb die Erklarung sein: Fir die Presse war er ein
Skandal bereits als Antichrist, fur die Philosophen war es seine Abwendung von
der idealistischen Philosophie (mit dem Angriff auf Nietzsche wollen sie auch
davon ablenken, dal} sie deutschen, idealistischen Lehren folgen). In Deutsch-
land war die Lage unibersichtlich: Fur Reichsregierung und Militdr bedeutete

840

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Nietzsche nicht viel (allerdings hatte General Bernhardis beriichtigtes Buch von
1912 einen Nietzsche-Text Uber Tapferkeit als Motto). Das gibt einen Hinweis auf
die deutsche Verwertung Nietzsches: fir Militarismus und die ménnlichen Tugen-
den des Befehlens und Gehorchens. Elisabeth Forster-Nietzsche hatte in ihrer
Biographie bereits behauptet, die Idee des Vorrangs des Willens zur Macht (sie
nennt ihn um in ,Willen zum Kampf und zur Ubermacht“) vor dem elenden Kampf
ums Dasein sei Nietzsche beim prachtvollen Vormarsch der deutschen Truppen
1870 gekommen (Das Leben Friedrich Nietzsches 11/2 (1904) S. 682-683 = Der
junge Nietzsche (1912) S. 267-268; die Autorin ist dafir die einzige Quelle und
man darf, wie immer bei ihr, am Wahrheitsgehalt zweifeln). Das Soldatische bei
Nietzsche und Nietzsche als (verhinderter) Soldat wird im Weltkrieg Erbauungsli-
teratur. Dartber hinaus wuf3ten die deutschen Autoren nicht recht, wie sie mit
Nietzsche umgehen sollten. Sie mufdten leugnen, dal} irgendein Deutscher an
diesem Krieg schuld sei, sie deuteten an, dal Nietzsche fast Pazifist gewesen
sei, ein deutscher Nationalist jedenfalls nicht, dafl es ihm um innere Kémpfe ging,
um realen Krieg nur selten, aber irgendwie doch (ein Beispiel fur diese Art der
Apologie, die umstandslos zu den Vorziigen des Krieges wechseln kann: Max
Brahn, Friedrich Nietzsches Meinungen (ber Staaten und Kriege. — Leipzig
1915). Der Nationalokonom Werner Sombart ist auf den Bellizisten Nietzsche
vielleicht erst durch den britischen Feldzug gegen diesen gekommen, er besteht
auf der Einheit der deutschen Geschichte (Potsdam und Weimar), Nietzsche wird
zum letzten groRen Deutschen ernannt). Sombart schmaht in nietzscheanischen
Ténen nicht-militaristische Ordnung als Verpdbelung und Verameisung (schon
Sombarts Titel ist eine nietzscheanische Konstruktion). Aber tats&chlich preist
Sombart die deutsche Idee der ,Organisation®, die fir Nietzsche ,Verameisung“
ware, und feiert un-nietzscheanisch ,Pflicht®, den ,erdenfreien Menschen“ und die
.Welt der Ideale”. Von Nietzsches Europdertum distanziert er sich ausdriicklich,
das ist nur ein Uberrest des alten herderschen Menschheitsideals (Handler und
Helden : patriotische Besinnungen. — Minchen 1915). Max Scheler schwarmt in
an Nietzsche angelehnten Worten fir Macht (Machtwillen, Wollens- und Tunkén-
nen, Kampf um ein Héheres als das Dasein), aber tatsachlich ist es immer
schnell Treitschkes Machtstaat. Sein Versprechen, dal® Kriegsmoral Vorstufe der
religidsen Liebensmoral sein wird folgt gewil3 nicht Nietzsche. Sein Europaertum
beruft sich auf Nietzsche, aber er versichert, Krieg sei der beste Weg dahin (Der
Genius des Krieges und der Deutsche Krieg. — Leipzig 1915). Schelers ,Gesin-
nungsmilitarismus” folgt Nietzsches Vorbild in der Versicherung, daf} dieser Mili-
tarismus friedensfahig sei. Scheler hatte vor dem Krieg Nietzsches Begriff des
Ressentiment in die Schulethik eingeflhrt, jetzt versichert er, da® dem Gesin-
nungsmilitarismus HaR fremd sei, denn Hal® geht auf das Ressentiment der
Schwachen zuriick (Uber Gesinnungs- und Zweckmilitarismus : eine Studie zur
Psychologie des Militarismus, in: M. Sch., Krieg und Aufbau. — Leipzig 1916. —
S. 167-195). 1914 wurde Nietzsches Rede von Heroismus, Gefahr und Sieg, von
Gehorsam und Befehlen, die einen militéarischen Ursprung hatte, von dem er sie
zu Metaphern fiir Kultur umwandelte, wieder zu ihrem eigentlichen Ursprung,
dem Krieg, zurtickgefihrt. Was Nietzsche unmetaphorisch zum Krieg (und zum
Frieden) sagt, findet wenig Interesse.

841

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Schon vor dem Weltkrieg hatte ein franzésischer Offizier versucht, einen Uber-
blick Uber Nietzsches AuRerungen zum Krieg zu geben, er hatte bereits damit zu
kampfen, daR nicht viele von Nietzsches Auflerungen sich mit realen K&mpfen
befallten und er bemerkte bereits den Widerspruch zwischen Nietzsches Aver-
sion gegen den militarisierten Nationalismus in Europa und seiner Bewunderung
fur ,den Krieg an sich“ bemerkt (Edouard Méra, Nietzsche et ses pensées sur la
guerre, in: Le spectateur militaire t. 92 (1913), No. 551, S. 321-347, t. 93 (1913)
No. 553, S. 29-51, No. 555, S. 197-216, No. 558, S. 415-438, t. 94 (1914),
No. 562, S. 270-297, t. 95 (1914) No. 566, S. 104-135, t. 98 (1915), No. 585, S. 190-
232). Auch die folgenden Darstellungen waren meist Uberblickstexte mit dem
Tenor, dal Nietzsches AuRerungen ambivalent seien, mal nach realen Konflik-
ten, mal nach Metaphern, mal nach Bellizismus, mal nach Pazifismus klangen.
Das einzige sichere Ergebnis: Mit den Kriegen der Gegenwart habe Nietzsches
Rede vom Krieg nichts zu tun (Bubnoff beispielsweise will zeigen, dal® Nietzsche
den griechischen, agonistischen Krieg lobt und spatere Kriege verwirft). Gele-
gentlich wurden einzelne Momente betont, ohne daf sich eine Auslegungstradi-
tion bildete. So erkannte man durchaus, daf3 bei Nietzsche der Frieden von den
,Starken* kommt, der Krieg von den ,Schwachen® (das hatte Scheler 1916 bereits
gesehen, spater Brunet 1919 und Rogge 1925). Die nationalsozialistische
Nietzsche-Deutung war seit ihren Anfangen bei Alfred Baeumler auf den Krieg
fixiert. Er findet bei Nietzsche die Kulturkdmpfe des Weltkriegs: germanische
Freiheit gegen rémischen Etatismus der Entente; Nietzsches ,Grof3e Politik” wird
zum deutschen Wunschbild des Augusterlebnisses 1914 (Nietzsche, der Philo-
soph und Politiker. — Leipzig 1931). Vgl. Heinrich Hartle, Nietzsche und der Nati-
onalsozialismus. — Minchen 1937. — S. 42-48 (philosophisch unbedarft, aber
verglichen mit Baeumlers Rapsodien war dessen Nachfolger als oberster NSdAP-
Beobachter der Philosophie fast ein Nietzsche-Philologe); Kurt Hildebrandt, Die
Idee des Krieges bei Goethe Héblderlin Nietzsche, in: Das Bild des Krieges im
deutschen Denken | hrsg. von August Faust. — Stuttgart Bd. 1, 1941. — S. 371-
409, Nietzsche S. 401-409 (findet selbst beim spédten Nietzsche Volksgemein-
schaft und Wiedergeburt Europas durch das Deutschtum); Hans Wenke, Zur Phi-
losophie des totalen Krieges, in: Geistige Gestalten und Probleme : Eduard
Spranger zum 60. Geburtstag. — Leipzig 1942. — S. 267-289, Nietzsche 281-285
(feiert das Schépferische des Krieges, hat aber Sinn dafir, dal es nicht um den
modernen Krieg geht). Bei den Gegnern Deutschlands gab es im Zweiten Welt-
krieg kein dem Ersten Weltkrieg vergleichbares Interesse an Nietzsche: Jetzt
wollte man nicht mehr an Nietzsche einen Umschwung des deutschen National-
charakters konstatieren, sondern sah eine jahrhundertelange Vorgeschichte des
Nationalsozialismus, in der Nietzsche nur eine Episode sein konnte. Die Schul-
philosophie erklarte, dal es bei Nietzsche (fast) nie um reale Kriege geht (so Karl
Jaspers 1936) oder, wenn es doch darum geht, es sich um politische Publizistik
handelt, die Philosophen nichts angeht (Walter Kaufmann 1950). Erst nach Jahr-
zehnten wurde Krieg erneut zum Thema: wieder in Gelegenheitsschriften, aber
weniger aus existentiellem Interesse an der Konfliktgeschichte des 20. Jahrhun-
derts, mehr aus Vollstédndigkeitsbedirfnis der Nietzsche-Philologie. Philologische
Fortschritte sind in 100 Jahren nicht erzielt worden.

Nietzsche im Ersten Weltkrieg: James Joll, The English, Friedrich Nietzsche

and the First World War, in: Deutschland in der Weltpolitik des 19. und 20.

842

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jahrhunderts : Fritz Fischer zum 65. Geburtstag / hrsg. von Imanuel Geiss
und Bernd Jurgen Wendt. — Disseldorf 1973. — S. 287-305; Nicholas Martin,
Fighting a Philosophy : the Figure of Nietzsche in British World War Propa-
ganda, in: Modern Language Review 98 (2003) 367-380, Neudruck u.d.T.:
Nietzsche as Hate-figure in Britain’s Great War : ,the Execrable Neech’, in:
The First World War as a Clash of Cultures | ed. by Fred Bridgham. — Rochester,
NY 2006. — S. 147-166; Peter Hoeres, Krieg der Philosophen : die deutsche
und die britische Philosophie im Ersten Weltkrieg. — Paderborn 2004. — S. 191-
209, Register; Jennifer Ratner-Rosenhagen, American Nietzsche : a History of an
Icon and his Ideas. — Chocago, Ill. 2012. — S. 136-144.

Der Weltkrieg war der Wendepunkt von der Nietzscherezeption auf der Linken
zur Nietzsche-Rezeption auf der Rechten. Vgl. zur Bedeutung Nietzsches fir
die Weltkriegsgeneration: Nietzsche und die Konservative Revolution | hrsg.
von Sebastian Kaufmann und Andreas Urs Sommer. — Berlin 2018 Einen
Uberblick Uber Nietzsche und Krieg im Nationalsozialismus: Martha Zapata
Galinda, Triumph des Willens zur Macht : zur Nietzsche-Rezeption im NS-
Staat. — Hamburg 1995. — S. 156-181. Die Bandbreite nationalsozialistischer
Haltungen ist bibliographisch dokumentiert bei Frank Richard Krummel,
Nietzsche bei den Deutschen 11l (1998).

Nietzsches EinfluR auf die Traditionen der Internationalen Beziehungen und der
Friedens- und Konfliktforschung blieb gering. Dall es Uberhaupt IB-Literatur zu
Nietzsche gibt, liegt an Hans Morgenthau. Sein Interesse an Nietzsche ist bekannt,
es ist aber unbekannt, was ihn an Nietzsche interessierte (und bei dem als politi-
schem Philosophen notorisch eklektizistischen Morgenthau nur zu erraten).
Naheliegend ist, die grundlegende Rolle der ,Macht® fir die Definition der Politik
auf Nietzsche zurlick zu fihren, aber es gibt keine Einigkeit, wie Morgenthaus
und Nietzsches Machtbegriff zu einander stehen (in Scientific Man vs. Power
Politics. — Chicago 1946. — S. 193 hat Morgenthau seine eigene Rede von lust for
power einmal mit will to power gleichgesetzt, ohne Nietzsche zu nennen). Peter-
sen identifiziert lust for powerlanimus dominandi mit einer konventionellen Deu-
tung des Wille zur Macht als Machtkampf; Laurence liest Morgenthau wie ge-
wohnlich und Nietzsche wie Deleuze und verneint die Méglichkeit dieser Gleich-
setzung; Résch sieht bei Morgenthau einen zweiten, normativen Machtbegriff, der
eher an Nietzsche erinnere als lust for power. Wenn wir nicht nach Einflissen,
sondern nach Parallelen suchen, kdme Morgenthaus Rede vom purpose einer
Nation als Behauptung eines nationalen Willens Nietzsches agonalem Machtbe-
griff am n&chsten, aber die Rede vom purpose der Nationen ist in der Tradition
des Realismus nach Morgenthau ausgeschlossen worden.
Morgenthaus Interesse an Nietzsche ist dokumentiert bei Christoph Frei,
Hans J. Morgenthau : eine intellektuelle Biographie. — Bern 1993. — S. 95-117
(er hat nichts Substantielles zu Morgenthau, Nietzsche und Macht gefunden
und sieht Nietzsches Bedeutung mehr fir Morgenthaus generell ,realistische”
Haltung). Mihaela Neascu hat den Morgenthau-Nachla® erneut durchgearbei-
tet und macht auf so viele mdgliche Nietzsche-Ankldnge aufmerksam, dafl
man sich mehr Unterscheidungen winscht, z.B., dal Nietzsche politische
Macht nie so wirdigen konnte wie der ,Realist® Morgenthau; zur Theorie der
internationalen Beziehungen kommt sie nicht (Hans J. Morgenthau‘s Theory

843

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

of International Relations : Disenchantment and Re-Enchantment. — Basing-
stoke 2010). Vgl. Ulrik Enemark Petersen, Breathing Nietzsche's Air : New
Reflections on Morgenthau's Concepts of Power and Human Nature, in: Alter-
natives 24 (1999) 83-118; Felix Rdsch, Pouvoir, puissance, and Politics :
Hans Morgenthau’s Dualistic Concept of Power?, in: Review of International
Studies 40 (2014) 349-365, zu Nietzsche S. 357-363; Michael Laurence,
Nietszche (sic!), Morgenthau, and the Roots of Realism (2015), https://www.e-
ir.info/2015/06/24/nietszche-morgenthau-and-the-roots-of-realism (sic!).

Bei der Griindung der Friedensforschung hat Nietzsche zweimal Hilfe geleistet.
Die erste, nicht nachhaltige Griindung war der Versuch von Heinrich Rogge, im
Umfeld von Stresemanns Annaherung an den Vdélkerbund eine Friedenswissen-
schaft zu etablieren. 1925 war Rogges Ausgangspunkt noch Nietzsches Frieden
aus Starke gewesen (s.0.), 1934 wird Nietzsche noch erwahnt, tatsachlich halt
Rogge sich aber an die sogenannte ,Friedenspolitik“ Bismarcks, die Nietzsche
sténdig als ,kleine Politik“ verurteilt hatte (Nationale Friedenspolitik : Handbuch
des Friedensproblems und seiner Wissenschaft S. 309f.). Die zweite, nachhalti-
gere Griindung war Georg Pichts Rolle bei der Etablierung der deutschen Frie-
densforschung um 1970. Er war vielleicht der wichtigsten Nietzsche-
Kommentator dieser Zeit, aber Nietzsches Bedeutung fiur die Friedensforschung
mull man in seinen Texten zur Methode der Zukunfts- und Friedensforschung
suchen, wo Nietzsche kaum erwdhnt wird, aber dauernd gegenwartig ist: Im
Atomzeitalter muf3 die Menschheit politische Verantwortung fir sich und die Erde
Ubernehmen (vgl. besonders: Die Erkenntnis der Zukunft (1968), jetzt in: G. P.,
Zukunft und Utopie. — Stuttgart 1992).

KGW = Werke : Kritische Gesamtausgabe / begriindet von Giorgio Colli und Ma-
zzino Montinari. — Berlin 1967 -

Enthalt das Gesamtwerk von 1852 bis 1889. Die von Nietzsche verd&ffentlichten
oder publikationsfahig hinterlassenen Schriften seit 1870 und die Nachlaf3frag-
mente seit 1869 sind erschienen, ein Teil der philologischen Nachberichte fehlt
noch. In den nachgelassenen Heften wurden private Notizen gestrichen und Vor-
stufen zu von Nietzsche publizierten Texten in den kritischen Apparat verscho-
ben. Abteilung IX enthélt eine Neuedition und Faksimiles der vollstadndigen Hefte
1885-1889.

KSA = Kritische Studienausgabe / hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari.
— Berlin 1980, 2. Aufl. 1988

Die Taschenbuchausgabe enthélt Schriften und philosophischen Nachlall von
1870 bis 1889 nach dem Text der KGW Abteilungen llI-VIII. Bd. 14 ist eine Kurz-
fassung des kritischen Apparats der KGW.

Die beiden Ausgaben sind seitengleich, unterscheiden sich jedoch in der Seiten-
zahlung; eine Seitenkonkordanz beider Ausgaben gibt es in KSA 15, 213-259.
Die Nachlaf3fragmente kénnen durch Jahr, Nummer des virtuellen Heftes (in finf
chronologischen Abteilungen 1869-1874, 1875-1880, 1881-1882, 1882-1885,
1885-1889 jeweils mit 1 beginnend) und Nummer innerhalb des jeweiligen virtuel-
len Heftes in beiden Ausgaben leicht gefunden werden, z.B. NF 1881 12[62]. Die
dltere Literatur zitierte den Nachlal® v.a. nach der Kompilation Der Wille zur

844

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Macht; Konkordanz der Ausgaben 1901 und 1906 dieses Buches (und des Nach-
laBbandes 1956 der Nietzsche-Ausgabe von Karl Schlechta) zur KGW in:
Nietzsche-Studien 9 (1980) 446-490.

KSA 15, 273-367 enthalt ein Eigennamensregister. Sachregister gibt es nur fur
altere Ausgaben: Richard Oehler, Nietzsche-Register. — Leipzig 1926, letzte
Bearbeitung Stuttgart 1943; Karl Schlechta, Nietzsche-Index zu den Werken in
drei Bdnden. — Minchen 1965.

KGB = Briefwechsel : Kritische Gesamtausgabe / begriindet von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari. — Berlin 1975-2004.

MA Menschliches, Allzumenschliches : ein Buch fir freie Geister (1878)
WS Der Wanderer und sein Schatten (1880), 1886 im 2. Band von MA
VMS  Vermischte Meinungen und Spriiche (1879), 1886 im 2. Band von MA
M Morgenréthe : Gedanken Uber die menschlichen Vorurtheile (1881)
FW Die Frohliche Wissenschaft I-IV (1882, bis 342), V (1887, ab 343)
Za Also sprach Zarathustra : ein Buch fiir Alle und Keinen, | (1883),

I1 (1883), 11 (1884), IV (1885 Privatdruck, 1891 &ffentlicher Druck)
JGB Jenseits von Gut und Bése : Vorspiel einer Philosophie der Zukunft

(1886)
GM Zur Genealogie der Moral : eine Streitschrift (1887)
GD Gotzen-Dammerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert

(1888, 1889 veroffentlicht)
AC Der Antichrist : Fluch auf das Christentum (1888, 1895 verdffentlicht)
EH Ecce homo : wie man wird, was man ist (1888, 1905 veroffentlicht)

Der griechische Staat

1872 ein handschriftliches Weihnachtsgeschenk fir Cosima Wagner. Erste Verof-
fentlichung (als Faksimile) in: Fiinf Vorreden zu fiinf ungeschriebenen Blichern. —
Berlin 1943, jetzt in: KGW 111/2, 266-270 = KSA 1, 772-776

Vorstufe: NF 1871 10[1], in: KGW 111/3, 358-362 = KSA 7, 344-348.

Der urspriingliche bellum omnium contra omnes ist zum Krieg zwischen Staaten
geworden: seltener, aber heftiger. Zwischen den Kriegen kann die Kultur wach-
sen. Heute lassen Menschen ohne Volks- und Staatsinstinkte den Staat nur gel-
ten, wenn er ihren Interessen dient. Sie wollen Sicherheit, hoffen auf ein System
etwa gleich groRer Staaten (dann wiirden Kriege als unberechenbar unterbleiben)
und fordern, die Entscheidung uber Krieg und Frieden dem Egoismus der Mas-
sen und deren Vertretern zu Uberlassen. Dahinter stehen eine ungermanische,
unmetaphysische Philosophie und ,jene wahrhaft internationalen heimatlosen
Geldeinsiedler”. Der Krieg kann den Weg von der Staatentendenz zur Geldten-
denz aufhalten; im Krieg ist der Staat nicht Schutzanstalt egoistischer Einzelner,
sondern erzeugt Vaterlands- und Furstenliebe, ,einen ethischen Schwung [...],
der auf eine viel héhere Bestimmung hinweist.“ Kriege sind fiir den Staat so nétig
wie Sklaven fir die Gesellschaft. Krieg und Soldatenstand sind ,Urbild des Staa-
tes“, weil sie Hierarchien herstellen. Der Krieg erzeugt den militdrischen Genius,
der am Anfang des Staates und damit der Kultur steht. Militérische Organisation,
die Menschen opfert, entlarvt die Rede von ,Wirde des Menschen® und ,Wirde
der Arbeit‘. Jeder Mensch (und seine Tatigkeit) hat nur so viel Wirde, wie er

845

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Werkzeug des Genius ist: ,nur als vollig determiniertes, unbewulten Zwecken
dienendes Wesen kann der Mensch seine Existenz entschuldigen.”

Menschliches, Allzumenschliches : ein Buch fiir freie Geister. — Chemnitz :
Schmeitzner, 1878

Neuausgabe Leipzig 1886 als Menschliches, Allzumenschliches Bd. |.

444 Krieg

Gegen den Krieg spricht, dal® der Sieger dumm und der Besiegte boshaft wird,
fur den Krieg, dal} er barbarischer und natirlicher macht. Es ist eine Erholung der
Kultur, die kraftigt — zum Guten und zum Bdsen.

475 Der européische Mensch und die Vernichtung der Nationen

Handel und Industrie, Blicher- und Briefverkehr, das Nomadenleben aller Nicht-
Landbesitzer bringen Schwachung und letztlich Vernichtung der Nationen. Es
entsteht eine Mischrasse, ein europaischer Mensch. Nationale Feindseligkeiten
und kinstlich erzeugten Nationalismus kénnen nur noch durch Lige und Gewalt
erhalten werden. Wer das erkannt hat, soll sich als guter Europ&der bekennen.
Das Judenproblem gibt es nur als Neid und HaR in den Nationalstaaten, beim
Aufbau der europdischen Mischrasse wird der judische Beitrag gebraucht.

476 Scheinbare Uberlegenheit des Mittelalters

Gegen den Universalismus der mittelalterlichen Kirche scheinen die Ziele der neu-
zeitlichen Nationen und Staaten kleinlich, niedrig, materiell, rdumlich beschrénkt.
Aber jener Universalismus beruhte auf Fiktionen, die neuen Institutionen helfen
wirklichen Notstdnden ab. Es kommt eine Zeit, in der neue Institutionen den
gemeinsamen wahren Bedirfnissen aller Menschen dienen werden.

477 Der Krieg ist unentbehrlich

Es ist bloRes Schonseelentum, von einer Menschheit noch etwas zu verlangen,
die verlernt hat, Kriege zu fuhren. Einstweilen bringt nur der Krieg die nétige raue
Energie, tiefen unpersénlichen HalR, Mérder-Kaltblltigkeit mit gutem Gewissen,
gemeinsame organisierende Glut, stolze Gleichgultigkeit gegen groRe Verluste.
Die Kultur kann auf Leidenschaften, Laster und Bosheiten nicht verzichten. So
wie einst Tierhetzen, Gladiatorenkdmpfe und Christenverfolgungen kein Ersatz
sein konnten, kénnen es heute Entdeckungsreisen, Durchschiffungen und Erklet-
terungen nicht sein. Je mehr solche Surrogate des Krieges aufgefunden werden,
desto mehr wird erkannt, daR® nur furchtbare Kriege als zeitweilige Riickfélle in die
Barbarei, die Kultur vor den Mitteln der Kultur schiitzen kénnen.

Der Wanderer und sein Schatten. — Chemnitz : Schmeitzner, 1880
Neuausgabe Leipzig 1886 als Menschliches, Allzumenschliches Bd. Il, Abt. 2.

187 Krieg als Heilmittel

Nur matt und erbarmlich werdenden Vélkern kann man den Krieg als Verlédnge-
rung ihres Lebens empfehlen. Nicht-sterben-kénnen ist auch bei Vélkern ein Zei-
chen greisenhafter Empfindung. Ein volleres und tlchtigeres Volk, das bereit ist,
das Leben fir eine einzige gute Empfindung hin zu geben, hat keine Kriege nétig.
284 Das Mittel zum wirklichen Frieden

Heute sagen alle Regierungen, dal sie ihr Heer nicht zu Eroberungen, sondern
nur zur Verteidigung unterhalten. Sie berufen sich auf das Recht der Notwehr.
Damit unterstellen sie dem Nachbarn, heimliche Uberfélle zu planen. Die Unter-
stellung der schlechten Gesinnung ist eine Inhumanitat schlimmer als der Krieg:
namlich Aufforderung und Ursache zu Kriegen. Der Lehre von der Notwehr muf}

846

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

man so abschwdren wie den Eroberungsgellsten. Vielleicht kommt ein Tag, an
dem das starkste, durch Kriege und Siege und militdrische Ordnung ausgezeich-
nete Volk sich freiwillig wehrlos macht ,- das ist das Mittel zum wirklichen Frie-
den, welcher immer auf einem Frieden der Gesinnung ruhen muss.“ Lieber zu
Grunde gehen als Hal und Furcht des sogenannten bewaffneten Friedens! Die
von den Liberalen geforderte allm&hliche Abriistung fiihrt nicht zum Ziel; aber das
stérkste Volk kann die Kriegsglorie beenden.

292 Sieg der Demokratie

Alle politischen Méchte versuchen aus Angst vor dem Sozialismus dem Volk zu
schmeicheln. Die Demokratie wird sich durchsetzen und durch Progressivsteuer
einen Mittelstand schaffen; der Sozialismus wird wie eine Krankheit vergessen
werden. Die Demokratie fuhrt zu einem europédischen Vélkerbund, in dem die
einzelnen Vélker nur noch die Stellung eines Kantons haben. Die historischen
Erinnerungen der einzelnen Vélker spielen keine Rolle mehr, die Grenzen werden
nach geographischer ZweckmaRigkeit bestimmt. Die kinftigen Diplomaten wer-
den Kulturforscher, Landwirte, Verkehrskenner sein und ,keine Heere, sondern
Grunde und Nutzlichkeiten hinter sich haben.” Dann werden &uRere und innere
Politik untrennbar verknupft sein, wahrend jetzt die duflere Politik gebietet.

Die Frohliche Wissenschaft. — Chemnitz : Schmeitzner, 1882

23 Anzeichen der Corruption

Es ist ein Zeichen des Fortschritts und der Aufklarung, wenn die bisherige Ein-
heitsreligion von einer Vielzahl von ,Aberglauben” abgel6st wird. Erschlaffung
und Bequemlichkeit gelten dann mehr als Krieg und Lust am Krieg (,die Bequem-
lichkeiten des Lebens werden jetzt eben so heil} erstrebt, wie ehedem die kriege-
rischen und gymnastischen Ehren®). Die Summe der Energie der Individuen ist
reicher als die alte Volks-Energie und Volks-Leidenschaft. Die Grausamkeit wird
verfeinert, es gibt geistreichere Formen des ,Mordes* als Dolch und Uberfall. Im
Verfall der Sitten treten Tyrannen auf, frihreife Erstlinge der Individuen: Die Liebe
zu dem eben erst entdeckten ego ist machtiger als die Liebe zu dem alten, ver-
brauchten, totgeredeten Vaterland.

Also sprach Zarathustra : ein Buch fiir Alle und Keinen, Erster Teil. —
Chemnitz : Schmeitzner, 1883

Vom Krieg und Kriegsvolke

Zarathustra spricht als Krieger, Bruder und bester Feind der Krieger. Krieger sind
nicht gro® genug, um Haf und Neid nicht zu kennen, kénnen aber grol3 genug
sein, sich ihrer nicht zu schamen. Wer nicht Heiliger der Erkenntnis werden kann,
kann deren Krieger werden, Gefahrte und Vorlaufer des Heiligen. Die Uniform soll
nicht Versteck in der Einférmigkeit sein. Krieger sollen ihren Feind suchen, ihren
Krieg suchen, fiir ihren Gedanken. ,lhr sollt den Frieden lieben als Mittel zu neuen
Kriegen. Und den kurzen Frieden mehr, als den langen ... lhr sagt, die gute
Sache sei es, die sogar den Krieg heilige? Ich sage euch: der gute Krieg ist es,
der jede Sache heiligt.” Feinde wahlen, die gehal’t werden kénnen, nicht verach-
tet! Héchste Vornehmheit ist Gehorsam; ,der Mensch ist Etwas, das Uberwunden
werden soll.“ Was liegt am Lang-Leben! Welcher Krieger will geschont sein!

847

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jenseits von Gut und Bose : Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. —
Leipzig : Naumann, 1886

208 Skepsis ist Mitrauen gegen den Willen, philosophisches Gegenstlick
zur Nervenschwache. Europa, gepragt von der plétzlichen Stande- und Rassen-
mischung, ist skeptisch, sein Willen gelahmt. In Ruland gibt es dagegen starken
Willen, der darauf wartet, ausgelést zu werden. Europa ist nur deshalb nicht
bedroht, weil RuRland mit Kriegen in Indien und inneren Umstirzen rechnen
mulB. Bedrohung wére fiir Europa besser: Ein Willen Europas, eine tuber Europa
herrschende Kaste, fur Jahrtausende geltende Ziele — das Ende der européi-
schen Kleinstaaterei und der dynastischen wie demokratischen ,Vielwollerei.
Schon das nachste Jahrhundert ,bringt den Kampf um die Erd-Herrschaft — den
Zwang zur grossen Politik.*

209 Europa ist in ein neues kriegerisches Zeitalter eingetreten, eine neue,
mannlichere Art Skepsis. Friedrich der GroRe zeigt, dal’ Soldatentum und hartere,
mannliche, deutsche Skepsis vereinbar sind. Der deutsche Geist ist, trotz aller
Romantik, von ménnlicher Skepsis bestimmt: Unerschrockenheit des Blicks, Tapfer-
keit und Harte der zerlegenden Hand, zaher Willen zu geféhrlichen Entdeckungsrei-
sen, vergeistigte Nordpol-Expeditionen.

Die Frohliche Wissenschaft (,la gaya scienza‘). — neue Ausgabe. — Leipzig :
Fritzsch, 1887

362 Unser Glaube an eine Verménnlichung Europa'‘s

Wir verdanken es Napoléon (nicht der Revolution), ,dass sich jetzt ein paar krie-
gerische Jahrhunderte auf einander folgen durfen ... dass wir in‘s klassische Zeit-
alter des Kriegs getreten sind, des gelehrten und zugleich volkstimlichen Kriegs
im gréssten Malstabe.” An Napoléon liegt es, ,dass der Mann in Europa wieder
Herr Gber den Kaufmann und Philister geworden ist.“ Dieses Erbe von Antike und
Renaissance wird vielleicht Herr Uber den Nationalismus werden und so
Napoléon fortsetzen, der das Eine Europa als Herrin der Erde wollte.

5.5 RuBland

Rufland hatte keine eigene Tradition einer modernen Analyse von Frieden und
Krieg in Philosophie oder Theologie. Es gab daflr auch keine institutionellen Voraus-
setzungen: An den russischen Universitaten gab es keine Lehre der politischen Phi-
losophie (nach 1848 wurde die Philosophie sogar véllig von den Universitaten
verbannt und kam erst allmahlich und zunéchst nur als Logik und Psychologie
zuriick). Die Orthodoxie kannte keine Debatten um Krieg und Frieden und die
theologischen Akademien erreichten zudem die Laiendffentlichkeit nicht. Es gab
keine ,Kulturorthodoxie in Analogie zum Kulturprotestantismus. Philosophische
Reflexion gesellschaftlicher Zustdnde mufte in Rufland im 19. Jahrhundert von
der Gesellschaft selber geleistet werden und war zundchst von der Zensur star-
ker behindert als im westlichen Europa. Die Slawophilen verfugten mit sobornost’
Uber einen zentralen Begriff, der Ausgangspunkt einer Friedenstheorie hatte wer-
den kénnen, die den subjektiven Faktor betont. Sobornost’ (wortlich etwa ,Ver-
sammeltheit”, freier ,Gemeinschaft® oder ,Briiderlichkeit“) meint menschliche

848

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Beziehungen ohne Gewalt, ohne Sieger und Besiegte. Diese Gemeinschaft ist
v.a. die christliche Kirche und der Begriff soll den Unterschied des originar christ-
lichen Ostens zu dem von heidnischen Traditionen gepragten Westen ausdri-
cken. Wahrend im Westen im 19. Jahrhundert Bruderlichkeit zu Solidaritat und
Altruismus sakularisiert wird, bleibt in RuRland die Notwendigkeit einer religiésen
Basis unbezweifelt. Das wird noch im spateren 19. Jahrhundert bei Dostojewski
und Tolstoi so bleiben (Renan spottete tber Tolstoi, die Wahrheit bei Bauern zu
suchen, das kénne nur noch einem Russen einfallen). Sobornost’ ist von den
Slawophilen nie als Frieden entwickelt worden und zeigt damit, nicht anders als
Briderlichkeit, Solidaritat oder Altruismus im Westen, dal ein direkter Schluf3 von
einem Sozialkonzept auf eine Friedenstheorie nicht gegeben sein muR. Wenn
internationale Beziehungen von den Slawophilen tUberhaupt angesprochen wur-
den, dann als Ost-West-Beziehungen in Europa. Deshalb wird auf die Slawophi-
len nur im Kapitel POLITIK ZWISCHEN STAATEN hingewiesen (Abschnitt 2.7).
Erst Fjodor Dostojewski hat das slawophile Ideal eines Zusammenlebens ohne
Sieger und Besiegte auf den Weltfrieden Ubertragen. Dostojewski kann Tolstoi in
vielem dhneln: Es hat dasselbe Miltrauen gegen Institutionen, russische und
volkerrechtliche, und dieselbe Art, sich an der Orthodoxen Kirche vorbei auf eine
Christianisierung zu berufen, die mehr in spe als in re ist. Aber Dostojewski ist
nicht von der Brlderlichkeit zum Pazifismus gekommen. Er hat die ,russische
Idee* so sehr im Kontext der Ost-West-Spannungen entwickelt und aus seinen
religidsen Praferenzen aulenpolitische Kommentare gemacht. Auch er wird des-
halb im Kapitel POLITIK ZWISCHEN STAATEN behandelt (Abschnitt 2.7.1). Dal}
Dostojewski und Tolstoi trotz &hnlicher Ausgangspunkte zu einer véllig anderen
Haltung zum Krieg kommen, zeigt noch einmal die Sonderstellung des Pazifisten
Tolstoi in RuBland. Aber sein Ruckgriff auf russische Denkmuster gibt ihm auch
international eine Sonderstellung.

5.5.1 Graf Lew Nikolajewitsch Tolstoi

1828-1910, Studium orientalischer Sprachen und der Rechtswissenschaft, Offi-
zier bis 1855 (mit Einsatzen im Kaukasus und im Krimkrieg), Grundbesitzer und
gelegentlicher Dorfschullehrer. Autor von Romanen und Erzéhlungen, von pada-
gogischen, religidsen, sozialkritischen und pazifistischen Schriften. Biographie:
Rosamund Bartlett, Tolstoy : a Russian Life. — London 2000. Tolstois Widerspri-
che und seine Liebe zum Widerspruch werden deutlich in Maxim Gorkis Erinne-
rungen an Tolstoi (dt. 1920 u.6.). Uberblicke zu Tolstoi als Schriftsteller: Wilhelm
Lettenbauer, Tolstoj : eine Einfiihrung. — Minchen 1984; The Cambridge Compa-
nion to Tolstoy / ed. by Donna Tussing Orwin. — Cambridge 2002.

1. Vom Kiinstler zum Propheten?

Zwischen Tolstois Ruhm als Erzéhler und seinem Wirken als Pazifist liegt ein
Bruch, den er selber als religidse Konversion beschrieb. Biographen und Litera-
turhistoriker haben eine komplexe, langjahrige Krise mit religiésen, politischen,
sozialen, personlichen Momenten und mit einem langfristig ungewissen Ausgang
konstatiert. Aus dem Erzahler, der sich auf philosophisch-religiose AuRerungen
seiner fiktiven Personen beschrankte (oder auf sein Tagebuch), wurde der Ver-

849

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fasser nicht weniger theologischer, sozialkritischer und pazifistischer Biicher und
Broschiren. Vom Wechsel zum Bauernkittel ganz zu schweigen. ,Nach 1878
bundelt Tolstoi seine Ansichten zu einer publizistischen GroRoffensive. Er wollte
die Aristokratie durch Enteignung zerstéren, die Kirche durch Rationalismus, den
Staat durch Anarchie, die Kunst durch Moral und letztlich sogar die Menschheit
durch Keuschheit® (Uwe Schmid, Lew Tolstoi. — Minchen 2010. — S. 9). Was in
Krieg und Frieden noch wie ein europdischer Erziehungsroman aussehen konnte,
ist in Anna Karenina bereits von Tolstois Krise geprégt. In beiden Romanen ist
Tolstoi auf die Konversion seiner ménnlichen Hauptperson angewiesen, die seine
eigene préfiguriert. Pierre (in Krieg und Frieden) und Levin (in Anna Karenina)
lernen von Bauern, dem Leben zu trauen, statt am Sinn des Lebens zu verzwei-
feln. Aber Tolstoi wulte, als er Anna Karenina beendete, bereits, dall allein die
reale Aufhebung der gesellschaftlichen Arbeitsteilung ihm einen Weg zum Sinn
des Lebens er6ffnen kdnnte.
Vgl. zu den Schwierigkeiten der ethischen und narrativen Lésungen in Tolstois
literarischem Werk: Kate Hamburger, Tolstoi : Gestalt und Problem. — 2. Aufl.
1963. — S. 84-90; Gary Saul Morson, Hidden in Plain View : Narrative and
Creative Potentials in ,War and Peace’. — Aldershot 1987; Donna Tussing Or-
win, Tolstoy’s Art and Thought, 1847-1880. — Princeton, NJ 1993.

Krieg und Frieden hat zwei Konversionen, eine zu einem kosmischen Gefiihl und
eine zum Alltagsleben; Gott ist sorgféltig ausgespart. Tolstois Riickkehr zur Rede
von Gott ist keine Riickkehr zum Kirchenglauben und Kirchenbrauch, sondern
umgekehrt der Beginn eines 30jahrigen Kampfes gegen das Pseudo-Christentum
im Namen der echten Lehre Jesu Christi. Er studierte jahrelang die biblische
Texttradition und hat die Evangelien rearrangiert und Ubersetzt nach dem Bild,
das er sich vom unverfalschten Christentum gemacht hatte. Seine Evangelien-
harmonie hat er als sein Hauptwerk angesehen und die neuere Kritik hat ihm
grundliche Kenntnisse bescheinigt, freilich auch einen sehr freien Umgang mit der
Uberlieferung. Er will alles Ubernatirliche aus der Religion entfernen, darin folgt
er seinen religionskritischen Lehrern des 18. Jahrhunderts, vor allem Rousseau.
Gott ist weder Schopfer der Welt noch eine Person (und schon gar nicht drei Per-
sonen). Die gesamte Gnaden- und Rechtfertigungslehre und die Eschatologie
sind verschwunden. Tolstoi akzeptiert von dem Weisheitslehrer Jesus von Naza-
reth zwei Lehren: die Verkiindigung Gottes als das Leben und die Ethik der Berg-
predigt. Flir seinen Gottesbegriff kann er in den Evangelien freilich nur wenige
Ansatze finden. Tolstois Gott ist eine Kraft/Macht, der Urquell von allem; der
Mensch ist ein Teilchen dieses Urquells, Gott kann nur im Geist der Menschen
realisiert werden. Tolstoi geht von einem Leben nach dem Tode als Rickkehr
zum goéttlichen Ursprung aus, aber wir sollen uns das nicht als ein persénliches
Fortleben vorstellen (schon gar nicht als eine Belohnung oder Bestrafung, die ja
auch im irdischen Leben verschwinden sollen). Das Ziel des menschlichen Lebens
ist, irgendwo zwischen einem buddhistischen Nirwana und einer Schopenhauer-
schen Aufhebung der Individuation, die Wiedervereinigung mit dem géttlichen
Ursprung durch L&sung von allen Antrieben, die uns daran hindern wollen. Der
Tod muf nicht gefurchtet werden. Tolstoi geht davon aus, daR alle Religionen im
Kern dasselbe verkinden. Er hat sich fir europdische mystische Tradition und
asiatische Religionen interessiert, aber immer nur akzeptiert, was zu seinem Got-

850

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tes- und Lebensbegriff palite. Wenn er versucht, seine Lehre philosophischer zu
fassen, ist das géttliche Leben einerseits eine unmittelbare Erfahrung (jeder kann
sie ohne Umstande selber machen), andererseits eine Art Ding an sich jenseits
von Raum, Zeit und Kausalitdt. Bestimmter darf man Tolstoi weder theologisch
noch philosophisch festlegen, er hat immer wieder betont, wie wenig wir von Gott
wissen kdnnen auler seiner Existenz in unserer Seele. Er kann sein Reich Got-
tes auch mit Kants Transformation des Kirchenglaubens in die allgemeine Ver-
nunftreligion identifizieren und aus Kants Religionsschrift referieren, dal} die voll-
kommene Verwirklichung vielleicht in unendlicher Ferne liegt; aber in diesem
Prinzip liegt der Keim von allem, was die Welt erleuchtet und sie erobern muf}
(Besinnt Euch! 1904). Es gibt keine ,glltige* Version von Tolstois Lehre und es
kann sie ihrer Natur nach nicht geben. So rechthaberisch Tolstoi als Theologe
oder Philosoph daherkommen kann, man kann seine Arbeiten nur als Kritik und
Versuch verstehen. Er wendet sich zugleich gegen die kirchliche Lehre, die
glaubt mit einem traditionellen Gottesbild durchkommen zu kénnen, wie gegen
die zeitgendssische Soziologie und Naturwissenschaften, die glauben, auf Gott
verzichten zu kénnen. Schon Zeitgenossen haben sich gefragt, ob Tolstois Glau-
ben an das goéttliche Leben mehr ist als ein Willen zum Glauben. Man hat immer
wieder biographisch nach Griinden fur seinen starken Bedarf an einem Sinn des
Lebens gesucht; man muf} aber die historische Situation begreifen: an Gott muf}
festgehalten werden, um nicht den Sozialdarwinisten das Feld zu Uberlassen;
Sittlichkeit muf® von Gott kommen, weil sie vom Kampf nicht kommen darf. Dar-
Uber hinaus ist der Sinn des Lebens negativ: das Leben ist ein Dienen, das kein
Ziel enthalt. Die Konversionen in Krieg und Frieden sind pantheistische Konversio-
nen. Seine Lehre von der géttlichen Lebenskraft wird nie Uber Pierres Traum in
Krieg und Frieden hinaus gehen und alle Formulierungen Tolstois bleiben entwe-
der Hinweise auf den gemeinsamen Kern der Weltreligionen oder ein Verbot,
Uber die Bestimmung als géttliche Lebenskraft hinaus Positives zu sagen. Die
russische Kirche hat ihn exkommuniziert und auch die russische Religionsphilo-
sophen der néchsten Generationen haben ihn verurteilt: ,ein rationalistisch-
moralistischer Jesuaner® (Fedor Stepun). Christliche Theologen aller Konfessionen,
haben jahrzehntelang nur bemerkt, daf® er kein Christ sei.
In theologischem Gewand kann man Tolstois Glauben finden in: Worin besteht
mein Glaube (1884), in philosophischem Gewand in: Uber das Leben (1888).
Weil es keine endglltige Version gibt, mu® man auch die stédndigen Refor-
mulierungen beachten: Gedanken liber Gott (1896), Der Sinn des Lebens
(1901, eine Art Religionspsychologie), Was ist Religion und worin besteht ihr
Wesen? (1902, eine Art Religionssoziologie). Auch das Tagebuch ist wichtig,
denn hier notiert Tolstoi seine Zweifel an seinen Versuchen.
Vgl. zu Tolstoi als Philosoph oder Theologe: Pitirim A. Sorokin, L. N. Tolstoy
as a Philosopher (russisch 1914), englische Ubersetzung in: ders., On the
Practice of Sociology. — Chicago 1998. — S. 133-150 (eine der klarsten Darle-
gungen); David Matual, Tolstoy’s Translations of the Gospels : Critical Study.
— Lewiston, NY 1992 (die philologisch genaueste Studie); Donna Tussing Or-
win, Tolstoy’s Art and Thought, 1847-1880. — Princeton, NJ 1993; A. A.
Guseinov, Faith, God, and Nonviolence in the Teachings of Lev Tolstoy, In:
Russian Studies in Philosophy 18#2 (1999) 89-103; Michael Denner, Tolstoyan
Nonaction : the Advantage of Doing Nothing, in: Tolstoy Studies Journal 13

851

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

(2001) 8-22; Inessa Medzhibovskaya, Tolstoy and the Religious Culture of His
Time : a Biography of a Long Conversion 1845-1887. — Lanham, Md 2009;
Erik Martin, Formen der Negation bei Lev Tolstoj. — Munchen 2011. — S. 111-
125 (Uber Das Leben und Das Reich Gottes); Tolstoj als theologischer Denker
und Kirchenkritiker | hrsg. von Martin George ... — Géttingen 2014 (ein sehr
dickes Buch vieler Autoren und vieler Perspektiven, ein Versuch des deutschen
Protestantismus, zum hundertsten Todestag endlich etwas Freundliches zu
sagen).

Wahrend Tolstoi fir seine Metaphysik des lebendigen Gottes zu wenig Anhalt im
Evangelium findet, ist seine Ethik nur zu sehr auf einen Text beschrénkt: Tolstoi
steht am Beginn der modernen Lektlre der Bergpredigt (und die protestantische
Theologie des 20. Jahrhunderts ist lange damit beschéftigt, die Bergpredigt von
Tolstoi zurtickzufordern). Er formuliert die Lehre in finf Verboten: Verbot des
Argers (ein Versdhnungsgebot); Verbot der Sexualitit (das hat er verschieden
ausgelegt, von Stabilisierung der Ehe bis zu Enthaltsamkeit), Verbot des Eides
(ein Verbot, moralische Verantwortung an Institutionen abzugeben), Verbot der
Bekdmpfung des Bdsen mit Bosem (ein Verbot jeder Rechtsprechung), Verbot
des Fremdenhasses (ein Verbot des Krieges). Die Lehre Jesu Christi ist Gesell-
schaftsethik, aber nur durch individuelle Moral durchsetzbar; das Reich Gottes ist
innerlich. Wer die Gebote begriffen hat, darf nicht warten, bis auch andere sie
begriffen haben. Wir erfiillen die Gebote durch Steigerung des géttlichen Lebens
in uns gegen die animalische Natur der Leidenschaften. Menschen kdnnen erst
geliebt werden, wenn sie sich bemihen, vom animalischen zum géttlichen Leben
Uberzugehen. Die Personlichkeit ist armselig und viele armselige Personlichkei-
ten ergeben noch kein vernlnftiges Leben (wahrend im Deutschen mit ,Persén-
lichkeit* die Uberwindung einer rohen Individualitdt gemeint ist, meint Tolstoi
unbeherrschte Eigenheiten, die durch das moralische BewuRtsein, das gemein-
sam ist, Uberwunden werden mussen). Tolstois anthropologische Basis ist so
pessimistisch (oder realistisch) wie bei Hobbes (oder Kant): jeder will mehr, als er
den anderen zugesteht. Tolstoi hat diese Basis radikalisiert: Jeder will von allen
egoistisch geliebt werden. Das 19. Jahrhundert hatte zwei moralphilosophische
Modelle, die den hobbesianischen Herrschaftsvertrag abmildern sollten: das utili-
taristische Nutzenkalkil des gréRten Glucks der groRten Zahl und den kategori-
schen Imperativ der unaufgebbaren menschlichen Wirde. Tolstoi hat ein parado-
xes drittes Modell entwickelt: Ich kann nur geliebt werden, wenn es zu der Regel
kommt, daB alle die anderen mehr lieben als sich selbst. Modelle, die auf egoisti-
scher Liebe beruhen, kénnen das nicht erreichen (konkret bezweifelt er Comtes
Menschheitsreligion ohne Gott). Die Liebe zu nicht-regenerierten Menschen kann
niemand sich befehlen, aber die Liebe zu Gott ist eine Selbstliebe und jedem
jederzeit moéglich. In den Paradoxen der Menschenliebe zwischen géttlichen
Leben und animalischer Natur bendtigt Tolstoi Gottes Verbote/Gebote, obwohl
sein unpersonlicher Gott kaum als Gesetzgeber gedacht werden kann. Die Spra-
che der Verbote/Gebote und die Sprache des goéttlichen Lebens passen nicht
zusammen. Eine Verbotsethik wiirde auch hinter den Stand der Ethik im 19.
Jahrhundert zurlickfallen. Tolstois dritte ethische Lésung ist deshalb, das Gebot
zu einem ldeal (oder einer Norm) zu erkléren. Die Spannung von animalischem
und géttlichem Selbst ist unaufhebbar. Es wird nicht erwartet, dal Menschen so

852

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

perfekt werden wie Jesus Christus, sondern nur, dal3 die Hypnose des falschen
Christentums vergeht. Das géttliche Leben in uns wird zum Gewissen. Tolstoi
besteht darauf, dal® von den Geboten kein Jota abgestrichen werden darf, aber er
besteht genauso darauf, dalR die Erfullung dieser Gesetze nur durch Bildungspro-
zesse, personliche und historische, erreicht werden kann. Man versteht Tolstois
drei Ethiken am besten als verschiedene Wege innerhalb eines Jahrzehnts:
Worin besteht mein Glaube? 1884 (Prasentation der Bergpredigt; iberwiegend
ein Buch zur Ethik); Uber das Leben 1888 (eine ars moriendi, die Probleme der
Liebesforderung diskutiert); Das Reich Gottes ist inwendig in euch 1893 (eine
angewandte Ethik, welche die Grenzen von moralischen Forderungen diskutiert).
Die Sentenzensammlung Der Lebensweg (posthum 1910) formuliert diese Ethik
popular als Tugendlehre.
Wenn man bedenkt, wie beriihmt Tolstoi als Moralist war, ist merkwurdig, dal®
eine Gesamtdarstellung seines ethischen Denkens fehlt. Vgl. aber zu Berg-
predigt und Liebesgebot: Kate Hamburger, Tolstoi : Gestalt und Problem. —
2. Aufl. — Bern 1963. — S. 78-84 (eines der wenigen Beispiele von genauer
Lektlre inmitten einer von summarischen Urteilen gepragten Literatur; kriti-
siert die allgemeine Liebe im Namen einer Existenzphilosophie der individuel-
len Liebe); Clarence Bauman, The Sermon on The Mount : the Modern Quest
for its Meaning. — Macon, GA 1985. — S. 11-35; David Matual, Tolstoy’s
Translations of the Gospels a.a.O. S. 153-175 What Then Shall We Do?

Man kann Tolstoi nur durch seine Geschichtstheorie verstehen. Er hat ein Drei-
Phasen-Modell, eine Variante des im 19. Jahrhundert weit verbreiteten Modells:
Auf die urspriingliche menschliche Ungeselligkeit folgte die soziale Geschichts-
epoche, die Epoche des Egoismus der Vélker. Die gegenwértige Geschichtsepo-
che ist die Epoche der Botschaft Jesu Christi. Es sind Epochen des Gewissens,
die durch ihre vorherrschende Idee bestimmt werden. Die Gegenwart begann vor
fast zwei Jahrtausenden, aber die heidnische, nationale Lebensweise hat nicht
nur Uberlebt, sondern sich auch gekraftigt. Tolstoi ist kein Prophet des géttlichen
Strafgerichtes (und kann es bei seinem Gottesbegriff nicht sein), sondern ein
Prophet des bevorstehenden Wandels der 6&ffentlichen Meinung. Der Wider-
spruch zwischen der Idee, die eine Kultur bekennt und die ihr Gewissen darstellt,
und ihrer tatsachlichen Lebensfihrung und 6ffentlichen Meinung kann nicht aus-
gehalten werden. Der Widerspruch zwischen Forderungen des Gewissens und
realen Lebensumsténden treibt die Geschichte voran: ,Die Leute unserer Zeit
kénnen ein heidnisches Leben fihren, kédnnen es aber nicht mehr rechtfertigen®
(Das Nichtsthun 1893). Tolstoi ist von allen Autoren des 19. Jahrhunderts am
starksten Uberzeugt, dal® Legitimationsprobleme die Geschichte bewegen. Die
Mechanismen, die diesen Widerspruch verbergen sollen, sind heute verbraucht.
Die russische Niederlage und die Revolution 1905 beschleunigten Tolstois Erwar-
tung des bevorstehenden Endes der heidnischen, staatlichen, nationalistischen
Zeit, weil sich der Widerspruch unertraglich verstarkt. Wahrend zu Tolstois Kritik
der Geschichtswissenschaft in Krieg und Frieden viel geschrieben worden ist, ist
dieses Geschichtsbild nur gelegentlich bemerkt und nie analysiert worden.

Einer politischen Richtung kann Tolstoi kaum zugeordnet werden. Vorgeschlagen
wurden konservativ (v.a. fir den jungeren Tolstoi), sozialistisch und anarchistisch

853

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

(v.a. fur den alteren Tolstoi). ,Konservativ“ beinhaltet, wie bei den urspriinglichen
russischen Slawophilen, eine massive Distanz zum Zarenstaat; ,sozialistisch“ und
,anarchistisch* dirfen nicht fir politische Bewegungen gehalten werden. Tolstoi
leitet den Zwangsstaat aus dem Eigentum (mehr zu haben, als einer selbst erar-
beitet hat) ab. Demokratie wirde daran nichts andern, sie ist nur ,Selbstregie-
rungsbetrug®. Tolstoi ist antipolitisch: allein innere Umkehr kann eine Verédnde-
rung schaffen. Massenweise innere Umkehr wird den Staat verschwinden lassen.
In einer Bauerngesellschaft ist das noch méglich. Als Sozialkritiker begann Tolstoi
mit Reportagen tber das Elend in Moskau und mit Kritik der Politischen Okono-
mie und der Soziologie als Apologien der gesellschaftlichen Arbeitsteilung (Was
sollen wir denn tun? 1886). Gegen Ende seines Lebens wurde er der fiihrende
Propagandist der Lehre Henry Georges, da} Enteignung des Grofigrundbesitzes
den Bauern Land geben und die Steuerlast radikal reduzieren kann (v.a. Die
Sklaverei unserer Zeit 1900).
Zu Tolstois sozialen und politischen Ansichten: Robert E. MacMaster, No
Peace Without War — Tolstoy’s War and Peace as Cultural Criticism, in: Ame-
rican Contribution to the Eights International Congress of Slawists. — vol. 2: Lite-
ratur | ed. by Victor Terras. — Columbia/Ohio 1978. — S. 438-483; Kenneth C.
Wenzer, Tolstoy’s Georgist Spiritual Political Economy, in: American Journal
of Economics and Sociology 56 (1997) 639-677; Pal Kolsta, Power as Burden
: the Slavophile Concept of the State and Lev Tolstoy, in: The Russian Review
64 (2005) 559-574; Alexandre J. M. E. Christoyannopoulos, Leo Tolstoy on
the State : a Detailed Picture of Tolstoy’s Denunciation of State Violence and
Deception, in: Anarchist Studies 16 (2008) 20-47.

2. Frieden und Krieg in Krieg und Frieden (1868/69)

Was Krieg in Krieg und Frieden meint, ist klar: es ist die Geschichte zweier ver-
schiedenartiger Kriege, des Koalitionskrieges von 1805, in dchem russische Hee-
re in Osterreich kdmpften, und der franzésischen Invasion in RuBland 1812, es
gibt Schlachtbeschreibungen von Schéngrabern, Austerlitz und Borodino.
Schwieriger ist zu bestimmen, was dort Frieden meint. Nur der negative Frieden
zwischen den Kriegen? Oder: Das Leben der Zivilisten im Unterschied zu dem
der Soldaten? Am besten versteht man die Gegenuberstellung von Frieden und
Krieg als Dialektik von Familienwerten und Staatswerten. Die Frauen stehen fir
den Frieden. Von ihnen kénnen wir bei Tolstoi keine Friedenstheorie erwarten,
aber Praxis des Friedens als Praxis der Familie (und gelegentlich die Frage, wa-
rum die Manner den Krieg so lieben, da sie die Familie scheuen). Statt Urteilen
Uber Frieden und Krieg prasentiert Tolstoi Wege fort vom Krieg. Wir kénnen das
Buch als eine Version von Platons Entwdéhnung von der Liebe zum Krieg lesen.
Aber Tolstois Figuren kénnen diese Wege zum Frieden nur unvollstdndig gehen.
Die einzige Rettung ist die Verankerung der Ménner in der Welt der Familie. Furst
Andrei Bolkonski geht den Weg der Ehre und des Ruhmes, sein Held ist
Napoléon. Aber, als er die Téuschungen der Kriegs- und Staatskunst verlernt,
begreift er, dal® der Krieg ein Verbrechen ist und rational nicht gefiihrt werden
kann. Aber er hélt daran fest, dafl es Situationen gibt, in denen man sich opfern
mulB. Sein Weg heraus aus der Starrheit seiner ererbten Staatsgesinnung kann
nicht zur Familie fihren. Sein Sterben ist ein Ubergang in den Frieden einer nicht-

854

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

irdischen Welt (Morson hat dieses Sterben ,a cold and nihilistic revelation of love*
genannt). Graf Pierre Besuchow ist auf der Suche nach dem Sinn des Lebens
und kann keinen geordneten Lebensweg finden. Das ist auch die Suche nach
dem Frieden: ewiger Frieden ohne hegemoniale Allianzen und mit einer kosmo-
politischen Bruderschaft. Sein Bedirfnis nach Verninftigkeit der Welt macht ihn
zu einem neuen Candide, er kann naiv fragen, welche Macht Soldaten zu Mér-
dern und Henkern werden 183, und erfédhrt dann selber die Sogwirkung der
Kampfgemeinschaft. Seine Konversion ist die Wende zum einfachen, unpoliti-
schen Leben. Auch dieser Candide lernt, seinen eigenen Garten zu bestellen,
und wird Familienmensch. Graf Nikolai Rostow steht fiir einen konventionelleren
Weg: vom Jager wird er bruchlos zum Soldaten und als Soldat zum Spieler. Sei-
ne Familienverbundenheit rettet ihn davor, den Weg dieser militarischen Soziali-
sation weiter zu gehen. Seine Erziehung zum Frieden ist eine Erziehung zur
Klugheit. Er wird zum liberal-konservativen Landwirt und Familienvater (Morson
hat ihn den einzigen Helden des Romans genannt — weil er so unheroisch ist).
Klassische Eheschliefungsromane haben zur Bestatigung des happy ending
einen Epilog; der erste Epilog in Krieg und Frieden ist das Bild des gelungenen
Familienlebens und zugleich ein Hinweis, wie prekar dieser Frieden des Unpoliti-
schen bleiben muR.

Krieg und Frieden ist ein Buch Uber den Napoléon-Kult, Napoléon ist das Ideal
des Kriegers fur Andrei und Retter der Ideen der Revolution fir Pierre. Das Buch
ist eine Dekonstruktion des Glaubens, daf} die geschichtlichen Bewegungen auf
Willen und Genialitdt eines ,groen Mannes“ zurlickgefihrt werden konnen.
Gegenbild zu Napoleon ist die fast taoistische Figur des russischen Oberbefehls-
habers Kutusow, eines Heerfihrers, der weil}, wie wenig es auf Plane ankommt,
wie viel auf die Bewegungen des Volkes und des Heeres. Napoléon und mit ihm
unzahlige Offiziere und die Historiker auch wissen das nicht. Bereits in den Biichern
IV und V haufen sich historische und theoretische Reflexionen Tolstois, der zwei-
te Epilog ist ein Essay uber Kriegfihrung und Geschichtswissenschaft: Seitdem
nicht mehr geglaubt werden kann, dal® Gott die Geschichte lenkt, setzen die Histo-
riker an dessen Stelle die groflen Manner. Aber sie kénnen die Bewegungen der
Volker seit der Franzdsischen Revolution nicht erklaren. Dafiur verlangt Tolstoi
eine Erforschung der tatsachlichen Machtbeziehungen. Er interessiert sich nicht
fur den Befehl des Heerflhrers, sondern fragt, warum der Befehl Gehér findet.
Allein dadurch wird der Befehl verwirklicht. Die einzelnen Menschen halten ihre
Handlungen fur frei, diese Freiheit muf} in jeder Handlungstheorie vorausgesetzt
werden. Aber tatséchlich sind alle abhangig: die Befehlenden, weil sie Gehér finden
missen; die Massen, weil sie Deutungen und Pléne benétigen. Die Geschichte
kénnten wir nur verstehen, wenn wir die Gesetze der Bewegung der Vélker ken-
nen wirden. Damit kann er aber nur negativ bestimmen, daf die Vélker sich nicht
deshalb bewegen, weil es ihnen befohlen wird; er kommt in der Analyse, weshalb
die Volker sich bewegen, nicht weiter.

Es gibt zwei Deutungen von Krieg und Frieden, die man de Maistre-Deutung und
Proudhon-Deutung nennen kénnte. Die einen sehen in Tolstois Machtanalysen
eine Anlehnung an Proudhon mit dem Ziel der Demaskierung aller staatlicher
Machtaustbung, die anderen eine Anlehnung an de Maistres Betonung des gott-

855

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lichen Charakters des Krieges. Boris Ejchenbaum hat Proudhon fir wichtiger
gehalten; Isaiah Berlin findet dagegen sténdig de Maistre-Lektiren. Literaturkriti-
ker haben diese Version bevorzugt, sie wollen einen Tolstoi finden, der den Krieg
als Bestandteil des Lebens wirdigt; in den letzten Jahrzehnten war Donna Tus-
sing Orwin die konsequenteste Vertreterin dieser Sicht. Beide Deutungen sind zu
einseitig. Tolstoi hat den metaphysischen und den sozialdynamischen Begriff der
Freiheit nicht klar geschieden. Aber im Ganzen ist die Lehre klar: Freiheit haben
wir am ehesten in engeren Bereichen des Privatlebens; in Politik, Strategie und
exemplarisch in der Schlacht werden auch oder gerade die Machtigsten unfrei
und machtlos. Fir diese Machtanalyse hat Tolstoi keine Vorbilder. Ihm fehlt noch
eine Sprache der Massenpsychologie und er kann kollektives Handeln und Gene-
rierung politischer Ziele so wenig begrifflich fassen wie den Drang der Manner
zum Militér. Nicola Chiaromonte sieht Tolstois Z6gern, Naturgesetze des Verhal-
tens zu benennen, als eine Leistung: Tolstois Gott ist Proudhons Gott, der fur das
steht, was Menschen nicht wissen kdnnen. Dieses Lob von Tolstois Schicksals-
begriff wird zum Versuch, die distanzierte Beziehung des Existentialismus zu
Tolstoi, etwas verspétet, zu korrigieren. Ronald Sampson (unten referiert) ver-
sucht zu kléren, wie weit Tolstoi ohne Pazifismus kommen konnte. Dal Tolstoi
»Schicksal* nicht restlos in Begriffe einer sozialpsychologischen Machtanalyse
umsetzen konnte, ist fir Sampson ein Hinweis auf die Notwendigkeit einer pazi-
fistischen Theorie.

Tolstois Analysen des Krieges sind alle negativ. 1., die Dekonstruktion des Helden.
Tolstoi hat als erster militdrische Sozialisation und Kampf zum Thema gemacht.
Das begann bereits in seinen frihen Geschichten uber die Kriege, die er selber
mitgemacht hatte. Zu Sewastopol im Mai sagt er, der Held seiner Geschichte sei
die Wahrheit, némlich die Wahrheit, dal} es keine Helden gibt (diese Wahrheit hat
er am Ende seines Lebens noch einmal Gorki eingeschéarft). Ihn hat interessiert,
warum Soldaten in den Krieg gehen und warum sie téten. ,Es genlgt, einem
Menschen eine Uniform anzuziehen, ihn von seiner Familie zu trennen und die
Trommel zu riihren, um ein wildes Tier aus ihm zu machen® (1. April 1857, in:
Tagebiicher. — Minchen 1979. — S. 171). In Krieg und Frieden hat er diese Ana-
lysen anhand zahlreicher Fallstudien fortgesetzt; so verschieden die Motive die-
ser Méanner sind, gemeinsam ist ihnen die Distanz zum Familienleben, die Inkor-
poration in das militdrische Leben wird Familienersatz. Diese individuellen Analy-
sen werden zu Analyse der Schlacht als Gruppenverhalten ausgeweitet. Diese
Analyse wurden auch von zeitgendssischen Militérs gewdrdigt, die mit Tolstois
Ansichten Uber die (Nicht-)Rolle von Strategie Uberhaupt nichts zu tun haben
wollten. 2., die Dekonstruktion der Strategie. Tolstoi greift Strategen an, die wenig
von der Realitat des Krieges wissen, aber glauben, ihn voll planen zu kénnen.
Was First Andrei begreift ist die Irrationalitdt der militdrischen Wissenschaft.
Tolstoi wiederholt es in allen Schlachtbeschreibungen, es ist der Kern seiner the-
oretischen Analyse der Dialektik der Macht: Die Kommandierenden missen sich
die historische Bedeutung mit den Vielen teilen, denen sie befehlen. Gerade in
der Schlacht bedeutet der Befehlshaber am wenigsten (Tolstois Analyse ist nicht
so naiv, wie Walter Gallie (unten referiert) tut, er sieht durchaus, wie auf Hierar-
chie, Information und Befehl vertraut wird, aber gerade die Fille von Informatio-
nen und Befehlen marginalisiert deren Bedeutung fir das Geschehen). 3., wei-
gert Tolstoi sich, die géngigen Theorien des nationalen Verhaltens zu akzeptie-

856

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ren. Er besteht darauf, dal® wir zur Erklarung der Geschichte Gesetze nétig ha-
ben, dal® wir diese Gesetze aber nicht kennen. Geschichte ist flr Tolstoi die Wis-
senschaft von ,der Erforschung der Bewegung der Vélker und der Menschheit.”
Es wird rasch deutlich, da® diese Historie, von der er Biographie und Kulturge-
schichte abgespalten hat, die Wissenschaft von den internationalen Beziehun-
gen ist, fur die ihm ein eigener Name noch fehlt. Tolstoi verwirft die bisherigen
Leistungen dieser Wissenschaft, indem er die bisher angeboteten Gesetze der
Bewegung der Vdlker seit der Revolution von 1789 zuruckweist: den Russischen
Patriotismus, die demokratische Tendenz des Zeitalters, die Allianzen mit Europa
(so die Auflistung in seinem Aufsatz von 1868). Stattdessen reduziert er faux naif
die Geschichte auf Bewegungen der Vélker von West nach Ost und von Ost nach
West; die Voélker sind wie ein Flu, der Gber sein Ufer tritt, aber genauso geheim-
nisvoll wieder in sein Bett zurlickkehrt. Man hat Krieg und Frieden héaufig als ei-
nen patriotischen Roman gesehen (die Zeitgenossen weniger, aber sowohl im
Ersten wie im Zweiten Weltkrieg haben recht unterschiedliche russische Regie-
rungen das Buch zur Stimulierung der Durchhaltekraft benutzt). Tolstoi macht in
der Tat einen Unterschied zwischen dem Koalitionskrieg der russischen Regie-
rung in Osterreich 1805 und dem Verteidigungskrieg des russischen Volkes 1812.
Konzentriert sagt First Andrei am Abend vor der Schlacht von Borodino: Krieg ist
ein Horror, aber es gibt Situationen, in denen es ,eine furchtbare Notwendigkeit*
ist, sich selber zu opfern. Die Westeuropader haben in Ruf3land so wenig etwas zu
suchen wie die Russen in Osterreich und PreuRen. Fiirst Andrei greift das Kriegs-
recht an, weil es den Krieg wie ein Spiel auffal3t; wenn das Téten in voller Brutali-
tat durchgefihrt wirde, wirden Kriege auf die ,furchtbare Notwendigkeit® der
Verteidigung beschrénkt werden. So wird das Kriegsvolkerrecht Teil der Koali-
tionskriege in der europaischen Fiirstengesellschaft, mit denen Ruflland nichts zu
tun haben soll. Kern von Tolstois Patriotismus (in den Exkursen in Band V Uber-
nimmt der Autor First Andreis Sicht), ist ein russischer Isolationismus gegen die
Verwicklungen in europdische Gleichgewichtspolitik. Andreis Abwendung vom
Leben kann nicht als ein Argument gegen die Notwendigkeit des Verteidigungs-
krieges genommen werden, aber als Hinweis auf eine eigentliche Welt, in der
Krieg kein Wert ist. Auch Tolstois Bestatigung von First Andreis Argument gegen
das Kriegsrecht weist auf einen absoluten MaRstab hin, der sonst in Krieg und
Frieden nicht ausformuliert wird: Fir die Tétung von Menschen kann es keine
Regeln geben. Indem Tolstoi sich weigert, die vermeintlich bekannten Gesetze
der internationalen Beziehungen anzuerkennen, zeigt er sich als der bessere
Theoretiker: Der Roman, der mit dem Koalitionskrieg 1805 begonnen hatte, endet
mit dem Koalitionskrieg 1813. Diese weitere Bewegung der Vélker nach Westen
kann der Verteidigungskrieg 1812 nicht erkléren.

Tolstois Leistung in Krieg und Frieden ist die Prasentation von Material, das im
19. Jahrhundert nicht theoriefahig war, weil es keine Sprache der Sozialpsycho-
logie gab. Daflr opfert er alle Theorien, die das 19. Jahrhundert bereits zu besit-
zen glaubte. Erst die methodische Ausklammerung aller konventionellen Kriegs-
ursachen ermdglicht die Analyse von Macht und Militar. Krieg und Frieden ist ein
Zwischenbericht in Tolstois Suche nach der Wahrheit Uber den Krieg — offen fir
eine neue Theorie, aber ohne jeden Hinweis, wo diese liegen kénnte. Tolstois
Interesse an Proudhon ist gut belegt: Verurteilung des Eigentums, negative Reli-

857

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gion, konservatives Familienbild, Kritik des Staates (und vielleicht auch die Ver-
kleidung mit einem Bauernkittel). Tolstoi besuchte Proudhon 1861 in Brissel, als
dieser gerade dabei war, La Guerre et la Paix zu beenden. Wir missen nicht
bezweifeln, dal® Tolstois Buchtitel von Proudhon angeregt wurde, aber mit Prou-
dhons Genealogie des Vélkerrechts hat Krieg und Frieden nichts zu tun. Eine
deutlichere Parallele ist die Napoléon-Kritik, deren volles Ausmald als Kritik der
napoleonischen Historie aber erst durch die posthume Verdffentlichung von
Proudhons Napoléon-Studien sichtbar geworden ist. Die wichtigste Gemeinsam-
keit ist Proudhons Losung am Schluf® seines Buches: es kommt auf den Willen
der Menschen an, den Krieg zu beenden. Wenn der Vergleich mit Proudhons La
Guerre et la Paix einen Sinn machen soll, muR es ein Vergleich mit Proudhons
vorbereitender Phdnomenologie des Krieges sein: Es mul erst genommen wer-
den, dal} die Menschen den Krieg schatzen. Dal} Tolstoi sich weigert, Uber die
Gesetze der Bewegungen der Volker zu spekulieren, kénnte aber auch daran
liegen, dal er nur zu klar wullte, wo sie zu suchen sind. In einer mit Krieg und
Frieden gleichzeitigen Notiz sagt er: ,History — families fulfill their destiny : the
continuation of the human species. Conflicts. Each wants world domination“ (Pol-
noe sobrenie socinenij Bd. XLVIII, 188, 25. 10. 1868, hier zitiert nach Orwin,
Tolstoy’s Art and Thought a.a. O. S. 103). Diese Deutung der menschlichen
Bewegung héatte Tolstois Gegenuberstellung von Krieg und Familie aufheben
mussen. Was bei Tolstoi fehlt, ist nicht nur, wie oft bemerkt wurde, eine Theorie
des Krieges, sondern auch eine Theorie der Familie, beziehungsweise eine The-
orie, die Familie und Krieg umfaf3t. Dal® die Familie nicht die Antwort auf die Fra-
ge nach dem Sinn des Lebens sein konnte, war einer der Ausgangspunkte von
Tolstois Lebenskrise und Konversion. Auch die Familie muBte erst den religiésen
Gesetzen unterstellt werden, um friedensvertraglich zu sein. 1868 hat Tolstoi den
kommenden Darwinismus bereits geahnt (ideengeschichtlich wird das damals
eher der alte Malthusianismus der Ubervélkerung der Erde gewesen sein). Sein
Pazifismus wird auf die Unféhigkeit der comteanischen Wissenschaft reagieren,
ein Gegengewicht zur darwinistischen Wissenschaft zu schaffen.

Vgl. zu der Erzéhlung von Krieg und Frieden: Laura Jepsen, From Achilles to
Christ : the Myth of the Hero in Tolstoy’s War and Peace. — Tallahassee, Fla.
1978; Donna Tussing Orwin, Prince Andrei : the Education of a Rational Man,
in: Slavic Review 42 (1983) 620-632; dies., Freedom, Responsibility, and the
Soul : the Platonic Contribution to Tolstoy’s Psychology, in: Canadian
Slavonic Papers 25 (1983) 501-517; dies., Tolstoy’s Art and Thought, 1847-
1880. — Princeton, NJ 1993; dies., Tolstoy and Patriotism, in: Lev Tolstoy and
the Concept of Brotherhood / ed. by Andrew Donskov and John Woodsworth.
— New York 1996. — S. 51-70; dies., Courage in Tolstoy, in: The Cambridge
Companion to Tolstoy | ed. by Donna Tussing Orwin. — Cambridge 2002. —
S. 222-236 (Uber die frihen Kaukasusgeschichten); Gary Saul Morson, Hid-
den in Plain View : Narrative and Creative Potentials in ,War and Peace’. —
Aldershot 1987; Tolstoy on War : Narrative Art and Historical Truth in War and
Peace / ed. by Rick McPeak and Donna Tussing Orwin. — Ithaca, NY 2012;
Gary Rosenshield, Trauma, Post-Traumatic Stress, Disorder, and Recovery in
War and Peace : the Case of Nikolai Rostov, in: Tolstoy Studies Journal 25
(2013) 22-41. DaR es in Krieg und Frieden fast immer die Frauen sind, welche

858

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die Liebe der Manner zum Krieg nicht verstehen kdnnen, steht lange vor aller
Genderforschung bereits bei Boris Ejchenbaum, Tolstoi in the Sixties. — Ann
Arbor, Mich. 1982. — S. 188 (russ. Original 1931).

Vgl. zu Tolstois Macht- und Geschichtsanalyse: Isaiah Berlin, The Hedgehog
and the Fox : an Essay on Tolstoy’s View of History. — London 1953, dt. Uber-
setzung in: Isaiah Berlin, Russische Denker. — Frankfurt am Main 1981. — S. 51-
123; Nicola Chiaromonte, Das Paradox der Geschichte : zur Krise des mode-
nen Bewulltseins. — Wien 1973 — S. 30-63 (englisches Original 1970); Paul
Debreczeny, Freedom and Necessity : a Reconsideration of War and Peace,
in: Papers on Language and Literature 7 (1971) 185-198; R. V. Sampson
1973 (unten referiert); Jeff Love, The Overcoming of History in War and
Peace. — Amsterdam 2004; Stephen T. Ahearn, Tolstoy’s Integration Meta-
phor from War and Peace, in: The American Mathematical Monthly 112
(2005) 631-638. Hilfreich, weil weniger umstandlich als Epilog Il, ist auch
Tolstois eigener Kommentar 1868: A Few Words about the Book ,War and
Peace’, in: Tolstoy : the Critical Heritage / ed. by A. V. Knowles. — London
1978. — S. 124-133.

Die Fakten unserer Kenntnis von Tolstois Proudhon-Kenntnis sind Ubersichtlich
prasentiert bei Ejchenbaum a.a.O. S. 175-189. Eine maximalistische Bewertung
des Einflusses: Jean Baucal, Le rencontre de deux cultures : Proudhon et
Tolstoi ; influence de Proudhon sur I'ceuvre du grand créateur russe, in: Proces-
verbaux et mémoires de I’Academie des Sciences, Belles-Lettres et Arts de Be-
sancgon et de Franche-Comté 181 (1974/75) 5-45, Neudruck in: Archives proud-
honiennes 2009, 9-54. Eine minimalistische Bewertung des Einflusses: Monique
Hervouet-Zaiber, Le travail et la guerre chez L. N. Tolstoi et P. J. Proudhon :
étude comparative. — Dissertation McGill Univ. 1975.

Vgl. zur ,Theorie der internationalen Beziehungen® bei Tolstoi: David A.
Welch, Tolstoy, the International Relations Theorist, in: Tolstoy on War a.a.O.
(2012) S. 175-189 (Tolstoi kann uns keine Theorie geben, hat aber Beschrei-
bungen, die uns immer noch fehlen).

3. Pazifismus

Tostoi ist der bekannteste und radikalste Vertreter des Nicht-Widerstehens im 19.
Jahrhunderts, dem Gebot der biblischen Bergpredigt, auf Gewalt nicht mit Gewalt
zu widerstehen, mufl® wértlich gefolgt werden: im Streit zwischen Individuen, in
der Auslibung der Staatsmacht, im Streit zwischen Staaten. Tolstois ,Konversion®
war nach eigener Aussage auch auf den Orientkrieg 1877/78 zurlckzufihren: Er
konnte nicht akzeptieren, da® die Kirche im Namen der christlichen Liebe Tot-
schlag heiligt, der ,den allerersten Grundlagen jedes Glaubens widerspricht”
(Meine Beichte Kap. 15). Kritik am Orientkrieg ist auch das letzte Buch von Anna
Karenina: gegen die Propaganda, die diesen Krieg als ein patriotisches Unter-
nehmen darstellen will. Die Tradition, die Tolstoi das Scheitern der Liebe vor-
rechnet, verschweigt das Scheitern der Kirche als Liebesgemeinschaft. Vgl. Bar-
bara Lonnqvist, The Role of the Serbian War in Anna Karenina, in: Tolstoy Stu-
dies Journal 17 (2005) 35-42. Zwischen 1878 und Tolstois erster pazifistischer
Schrift liegen freilich 15 Jahre, in denen Tolstoi die religidse Basis seines Pazi-
fismus, das Verbot, auf Gewalt mit Gewalt zu antworten, entwickelt. Erst die Syn-

859

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

these von religioser Gewaltfreiheit und politischer Analyse ergibt Tolstois Pazifis-
mus. Das Reich Gottes ist inwendig in Euch, oder: Das Christentum als eine neue
Lebensauffassung, nicht als eine mystische Lehre (1893) ist, wie schon der um-
sténdliche vollstandige Titel zeigt, eine religiése Schrift, aber der Inhalt zeigt eine
grofRe Breite von Argumenten. Die meisten Kommentatoren von Tolstois pazifisti-
schem Spatwerk haben sich auf dieses Buch beschrénkt, weil dort alle Themen
des Pazifisten Tolstoi zu finden seien. Nach 1893 besteht das pazifistische Werk
aus Broschiren. Tolstoi hat sich fast zu jeder internationalen Krise geduRert. Die
Themen sind in der Tat dieselben wie 1893: Militdrdienstverweigerung, Kritik der
liberalen Friedensbewegung, Kritik der patriotischen &ffentlichen Meinung. Aber
Analysen und Schwerpunkte der Broschiiren sind je nach Anla recht verschie-
den. Auffallend ist, daf® in den Texten von 1894 bis 1901 Tolstois religidses Nicht-
Widerstehen allenfalls eine Nebenrolle spielt. Die Qualitt dieser Schriften liegt in
der Analyse des Militarismus in all seinen Aspekten, ihr Ziel ist immer neue Be-
grindung der Militéardienstverweigerung. Nach einigen Jahren ohne pazifistische
Publizistik wurden die russische Niederlage im Russisch-Japanischen Krieg und
die folgende Revolution/Konterrevolution zum Anlal} fir neue politische Schriften
mit einer neuen rationalen Prophetie. In diesen Texten von 1905 bis 1909 werden
religidse und politische Argumentationen wieder integriert.

Die Gewaltfreiheit als Nicht-Widerstehen wird erstmals in Worin besteht mein
Glaube? (1884/zunédchst deutsch verdffentlicht 1885), dem Abschlul} seiner theo-
logischen Buchreihe, formuliert: Kein Krieg! Keine Gerichte! Gewalt ist nicht nur
dem Christen verboten, sie ist auch der menschlichen Natur zuwider: Richter wol-
len keine Henker sein, Generdle und Soldaten wollen auferhalb des Krieges
nicht téten. Das Verbot des Krieges findet Tolstoi im Gebot der Feindesliebe, die
er umformuliert als Gleichbehandlung des eigenen und des fremden Volkes (so
sehr er sonst in seiner Reformulierung der Bergpredigt vom allgemeinen Konsens
abweicht, in dieser Deutung steht er nicht allein). Tolstoi nimmt ernst, daf} die
judischen Propheten und die Evangelien das Reich Gottes als Frieden unter den
Menschen verstehen, das héchste auf Erden erreichbare Gliuck. Sowohl Jesus
Christus wie die Vernunft empfehlen uns diesen Weg; aber wir glauben, unser
Leben kénne durch Kampf mit anderen Menschen gesichert werden, und folgen
nicht. Tats&chlich verlieren wir dadurch das wahre Leben. Tolstois Jesus hat ne-
ben Nicht-Widerstehen und Leben in Gott also eine dritte Lehre: Das Leben kann
nicht gesichert werden, wir missen bereit sein zu sterben. Wie viele christliche
Pazifisten suggeriert Tolstoi, dal dem Gewaltfreien keine Gewalt angetan wird.
DaR es Verbrecher gibt, kann er nicht verschweigen, aber auch sie missen als
Menschen am Vorabend des Todes gesehen werden. Sie kennen die Wahrheit
nicht und der Christ darf sie nicht verurteilen, sondern muf} ihnen den Weg zur
Wahrheit durch sein Vorbild zeigen. Tolstoi kann auf die sozialdynamischen Ana-
lysen aus Krieg und Frieden zurlckgreifen: Die durch Téuschung miteinander
verbundenen Menschen bilden eine Masse; diese Masse ist das Bose der Welt.
Der verniinftige Mensch hat die Aufgabe, diese Tduschung zu zerstéren. Auch
entschiedene Pazifisten fanden Tolstois Forderung, dem Ubel gar nicht zu wider-
stehen, zu extrem (siehe oben Abschnitt 5.1.5.3 zu seinem Briefwechsel mit Adin
Ballou). In Das Reich Gottes antwortet er darauf — weniger mit einer erneuten
Einschérfung des géttlichen Gebotes als mit sozialpsychologischen Analysen.

860

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zwei Mechanismen werden analysiert, die dazu fiihren, dal® die meisten sich fir
die Gewalt nicht verantwortlich sehen: 1., Beteiligung mdglichst viele Leute an der
Verantwortung fiir die Gewalt durch die Arbeitsteilung von Befehlenden und Aus-
fuhrenden, und 2., Spaltung in die Existenz als Mensch, in der eine héhere Moral
anerkannt wird, und die Rolle im Staat, in der Gewalt akzeptiert wird (beides
kommt in Worin besteht mein Glaube? bereits vor, wird aber erst jetzt zum The-
ma). Tolstoi versichert, dafl die Gegner des christlichen Gebots vor allem Angst
haben, ihren Lebensstandard opfern zu missen. Er kommt ihnen weit entgegen:
Man kann nicht erwarten, daf} alle bereit sind, ihre sozialen Rollen und mit-
menschliche Bindungen aufzugeben. Was aber nicht geduldet werden darf, sind
Abstriche von der Einsicht, dal® Gewalt nicht durch Gewalt beendet werden darf.
Das Gebot mul} als Ideal bestehen, darauf beruht der weitere Gang der Geschich-
te. Hier zeigt sich das eigentliche Thema des spéten Tolstoi: die Bedingungen fir
eine wahre gegen die falsche 6ffentliche Meinung. Das zentrale Gebot in Das
Reich Gottes ist weniger ,Du sollst der Gewalt nicht mit Gewalt widerstehen® (das
wird vorausgesetzt), sondern mehr ,Du sollst nicht heucheln®. Nach weiterer Kritik
hat Tolstoi dieses Argument in seinem Brief an seinen amerikanischen Schiler
Ernest Howard Crosby 1896 noch einmal ausgefiihrt: Es geht bei Nicht-
Widerstehen nicht um ein Gesetz fir die Menschheit, sondern um das Leben/die
Seele der einzelnen Menschen. Das christliche Gewaltverbot dient zur Orientie-
rung des Gewissens. Das Gebot mull es geben, weil jede Gewalt gerechtfertigt
werden kann. Tolstoi ist an dieser Dialektik der Gewaltspirale interessiert, nicht
am Heroismus der Bereitschaft fir Gewaltfreiheit zu sterben, nach dem seine
Gegner dauernd fragen. Es ist auffallend wie selten Tolstoi diese Beziehung zwi-
schen seinen religidésen Forderungen und seinem Pazifismus sonst diskutiert. In
den religidsen Schriften der friihen 1880er Jahre erscheint das Nicht-Widerstehen
als ein Gebot. Wo er seit Uber das Leben 1888 seine Vorstellungen von Gott und
der menschlichen Seele philosophisch oder theologisch erlautert, geht er auf
SchluRfolgerungen fur das Nicht-Widerstehen nicht ein. Nur indirekt kénnen wir
sehen, dafld Tolstois Pazifismus auf seiner Lehre vom géttlichen Leben und der
Bereitschaft zu sterben beruht. In seinen pazifistischen Schriften beschéftigen ihn
sakulare Mechanismen, die auch der Vernunft zugénglich sein sollten.

In Das Reich Gottes wird ,Hypnose” als einer der Mechanismen der Machterhal-
tung des Gewaltstaates analysiert. Die friiheste pazifistische Broschure, Christen-
tum und Patriotismus (1894), ist eine Analyse der staatlich organisierten &ffentli-
chen Meinung. Tolstoi stand damals das Vokabular der Psychologie der Sugges-
tion und der Hypnose zur Verfigung. Es gibt hier eine Kontinuitat von der Analy-
se der Suggestion in Krieg und Frieden Uber die Kritik des falschen Patriotismus
von 1877/78 in Anna Karenina zur Kritik einer fabrizierten patriotischen Offent-
lichkeit 1894. Seit frihester Kindheit werden die Menschen hypnotisiert mit allen
mdglichen Mitteln: Schulblicher, Gottesdienst, Predigten, Reden, Blicher, Zeitun-
gen, Gedichte, Denkmaler. Beim russischen Volk ist Patriotismus angelernte
Phrasen aus der Zeit beim Militdr. Im Altertum kénnte Patriotismus einen Wert
besessen haben, aber seit sich Staat, Religion und Volksherkunft nicht mehr
decken, ist Patriotismus eine Form der Unterdriickung der Vélker durch die Re-
gierungen geworden. Dal bessere Bildung, Verkehr, Presse und abnehmende
Bedrohung zum Rickgang des Patriotismus fiihren, ist nicht zu erkennen. Die

861

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Staaten, die alle Erobererstaaten sind, benétigen Gewalt und ein Surrogat der
offentlichen Meinung, das Uber diese Gewalt hinwegtauscht. Fir den Frieden wird
nichts bendtigt als ein Wandel dieser 6ffentlichen Meinung: Jeder mul} sich selber
andern. Aber schon, wenn nur wenige 6ffentlich abweichen, kann die manipulier-
te offentliche Meinung sich nicht mehr halten. In seiner Schrift zum Burenkrieg,
Patriotismus und Regierung (1900), setzt Tolstoi die Analyse des Patriotismus fort.
Chauvinismus oder Jingoismus fiir die Fehlentwicklungen der &ffentlichen Mei-
nung verantwortlich zu machen, reicht nicht; aller Patriotismus muf3 Gberwunden
werden. Er will den Engldndern sagen, dafl die wahre Ursache ihres Buren-
Krieges nicht Gier ist, sondern Patriotismus. Den Patrioten gesteht er zu, daf} fur
den Fortschritt der Menschheit Unterschiede der Nationen nétig sind. Aber es
geht nicht um einen imagindren Patriotismus (der in Zukunft der Menschheit nut-
zen soll), sondern um den real existierenden Patriotismus (der ein Hindernis der
Menschheit ist). Seit vor fast zwei Jahrtausenden Jesus Christus die Bruderschaft
der Menschen verkindet hat, ist die Zeit des Patriotismus abgelaufen. Die Staa-
ten erhalten sich nur durch Militarisierung. Im 19. Jahrhundert stand Tolstoi mit
seiner Kritik der Manipulation der Offentlichkeit weitgehend allein. Aber im Buren-
krieg begannen ahnliche Analysen von John A. Hobson und Ralph Lane (Norman
Angell), von denen nicht bekannt ist, daf’ sie an Tolstoi angeknupft héatten.

Allgemeinen Wehrpflicht ist ein zentrales Thema von Tolstois Analyse des Patrio-
tismus, Militardienstverweigerung ist die logische Folge. Bereits Das Reich Gottes
ist weitgehend eine Aufforderung zur Militdrdienstverweigerung (der Lauftitel der
Ubersetzung von Raphael Léwenfeld lautete 1894 noch deutlich: Christi Lehre
und die allgemeine Wehrpflicht). Militdrdienstverweigerung bleibt der Kern von
Tolstois pazifistischer Botschaft. Auch Tolstoi ist ein Analytiker der Situation nach
1870 (als der preuRische Sieg ganz Europa zur allgemeinen Wehrpflicht brachte).
Die Soldaten der allgemeinen Wehrpflicht sind bei Tolstoi nicht eine Gemein-
schaft von Opfern, wie sonst in der Kritik des Militarismus Ublich, sondern eine
Gemeinschaft von Mittatern. Tolstois Frage ist weiter, warum Staat und Krieg
akzeptiert werden, wenn sie nach allen Kriterien der Vernunft widerwartig sind.
Wehrpflicht ist eine der Mechanismen, die Verantwortung fur die Gewalt so zu
verteilen, dal} niemand mehr seine eigene Verantwortung sieht. Tolstois pazifisti-
sche Schriften wollen zweierlei zeigen: die Militdrdienstverweigerung ist der ein-
zige Weg zum Frieden, das Bekenntnis zur individuellen Verantwortung der ein-
zige Weg zur Militéardienstverweigerung. Tolstoi wurde durch seine europaweiten
Kontakte zu Militdrdienstverweigerern zum ersten Organisator der friihen Bewe-
gung der Kriegsdienstverweigerer. Seit 1895 machte er die européaische Offent-
lichkeit in vielen Schriften auf die Verfolgung der Duchoborzen, einer christlichen
Friedenssekte in RuBland, aufmerksam (er erreichte, dal® ihnen die Emigration
nach Kanada gestattet wurde). 1896 ergriff er die Gelegenheit, fiir einen betont
sakular argumentierenden niederlandischen Militérdienstverweigerer zu spre-
chen. Auch dieser kurze Text, Krieg und Vernunft, ist ein Text Uber den Wandel
der offentlichen Meinung: Daf die Vernunft/das Gewissen fiir den Frieden spricht,
ist erst eine Folge der Napoleonischen Kriege und ein Anzeichen, dal die Zeit
des Verschwindens des Krieges nahe ist, weil er der Vernunft zuwider ist. Anfangs
wird jede Abweichung mit Kopfschiitteln quittiert, dann folgen auf Spott und Ver-
achtung Schlauheit und Betrug. Aber Gedanken haben ihre eigene Dynamik. Die

862

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Anhéanger der Heere verfallen bereits in Schweigen und missen auf Gewohnheit
setzen statt auf Argumente. Militdrdienstverweigerung ist bei Tolstoi, wie jede
Gewaltfreiheit, theoretisch eine Sache des Individuums im Umgang mit seinem
gobttlichen Leben. In den pazifistischen Schriften interessiert ihn allein der Aspekt
der Offnung einer neuen Offentlichkeit durch Militdrdienstverweigerungen (des-
halb war dieser Text auch bekannt unter dem Titel: Das Nahen des Endes).
Tolstoi verwendet das Wort ,Militarismus® nicht und in den historischen Darstel-
lungen des Militarismus spielt Tolstoi keine Rolle, weil sozial- und wirtschaftsge-
schichtliche Themen dominieren. Aber Tolstoi ist gewil® einer der bedeutenderen
Analytiker der Wege der Militarisierung des Staates und der Mitarbeit der Gesell-
schaft an dieser Militarisierung. Der militarisierte Staat ist ein historischer Uber-
rest, weil moralisch bereits Gberholt; aber er hat sich jetzt erst gefestigt.

So wie das Nicht-Widerstehen Reste der Anthropologie der ungeselligen Gesel-
ligkeit mitschleppt, so kommt auch Tolstois Pazifismus deutlich von einem aufien-
politischen Realisten. Bereits in Krieg und Frieden hatte er sich geweigert, auf die
Argumentationsweise der Internationalen Beziehungen Uberhaupt einzugehen.
Damals raunte er noch von den unerklarlichen Bewegungen der Vélker, in seinen
spaten Schriften tut er, obwohl ihm die Situation des Volkskrieges bewuft ist und
gerade er die Analyse des Patriotismus vorangebracht hat, als waren Kriege nur
Streit zwischen Regierungen, wahrend die Volker friedlich miteinander leben
kénnten. Auf dieser Ebene kann er durchaus Wesentliches sehen. Tolstois pazi-
fistische Schriften sind zeitgleich mit dem Erstarken der internationalen Friedens-
bewegung seit 1890 und Kritik der Friedensbewegung wurden ein Merkmal von
Tolstois Pazifismus von 1893 bis 1909. Bereits in Das Reich Gottes ist das ein
zentrales Thema: Wahrend die Staatsmanner langst wissen, was die Friedens-
bewegung ihnen sagen will, hat die Friedensbewegung das Wesen des Staates
gar nicht zur Kenntnis genommen. In einer Welt der Staaten kann kein Staat den
eigenen Willen dem Willen eines anderen Staates unterwerfen. Schiedsgerichts-
barkeit und Abrlstung sind naive Annahmen, weil sie verkennen, wie sehr der
Staat auf Macht und Armeen angewiesen ist. 1899 kommentiert er die Haager
Friedenskonferenz, auf welche die internationale Friedensbewegung so stark
setzte, als Heuchelei. Kein Staat kann damit einverstanden sein, ewig der
Schwéchere zu sein; die schwécheren Staaten missen von der Friedenskonfe-
renz die Einrdumung eines Spielraums fir Nachristung erwarten (Tolstoi kann
als Begrinder der Lehre von Aufristung durch Ristungskontrolle gesehen wer-
den). Es gibt auch keine Hinweise, dal} Schiedsgerichte gerecht urteilen kénnen,
auf jeden Fall kénnten die Urteile nur von den Armeen der Staaten durchgesetzt
werden. Wenn Staaten in Krisen der GroBRmachte das Uberhaupt wagen wirden,
waére das der Krieg, den der Schiedsspruch verhindern sollte. Ohne Vertrauen
kann es keine Schiedsgerichtsbarkeit geben und mit Armeen kann es kein Ver-
trauen geben. Staaten kdnnen sich nur durch Gewalt erhalten, deshalb braucht
eine Regierung eine mdglichst grolRe Armee. Eine Regierung, die dafir nicht
sorgt, ist Uberflissig geworden. Auch das Ziel, besonders grausame Waffen zu
verbieten, ist naiv. Es geht um einen Kampf ums Uberleben, da miissen alle Még-
lichkeiten genutzt werden. Regierungen missen Kriegsdienstverweigerer immer
unterdricken. Damit die Soldaten nicht alle ihre Waffen wegwerfen, behaupten
die Regierungen, sie flihrten Krieg nur fiir den Frieden. Die Friedenskonferenz ist

863

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eine weitere Tauschung, um diese Tauschung fortzusetzen und den persénlichen
Weg zum Frieden zu verhindern. Man braucht eine 6ffentliche Meinung, die Sol-
daten daflir verachtet, dal® sie aus Angst oder Gewohnheit zu Mérdern werden.
Tolstoi ist ein Vertreter der Theorie des Sicherheitsdilemmas, das er aber als Fol-
ge eines illusorischen MiRtrauens analysiert, das wiederum auf T&uschungen
zuriickgeht. Bereits in Das Reich Gottes weist er die Behauptung zurtick, daf die
Vélker einander bedrohen. Alle europdischen Vélker haben dieselben Prinzipien
von Freiheit und Bruderschaft, Gefahr durch Barbaren gibt es nicht langer. Tat-
sdchlich brauchen die Staaten Armeen fur innere Unterdriickung, damit geféhr-
den sie aber den internationalen Frieden. Friher waren Regierungen nétig, um
Vélker zu verteidigen, heute stéren Regierungen den realen Frieden der Volker
(Patriotismus und Regierung 1900). Ohne lllusionen Uber die Natur des Staates
steht Tolstoi zu seiner Zeit allein gegen die Liberalen der Friedensbewegung, erst
im und nach dem Weltkrieg konnte er Anknupfungspunkt fir den Pazifismus wer-
den.

Mit dem japanischen Sieg und den folgenden politischen Wirren in Ruland ist
das religiése Nicht-Widerstehen in die aktuellen Schriften Tolstois zurtickgekehrt.
Die aktuellen Ereignisse liest er als Geschichtszeichen, die das Ende der europa-
ischen Kultur anzeigen. Damit sollte das christliche Zeitalter endlich auch in der
Wirklichkeit beginnen. In Das Ende eines Zeitalters (1905) und Das Gesetz der
Gewalt und das Gesetz der Liebe (1908) wiederholt Tolstoi vieles, was er in Das
Reich Gottes bereits gesagt hatte, alles etwas schriller: Frieden kann nur durch
Befreiung von den Staaten erreicht werden. Nirgends klingt Tolstoi so sehr nach
Proudhon, sowohl in dem Programm von Bauernrepubliken, die ,ihren Boden
bearbeiten, ohne jemand zu gehorchen®, wie in der Versicherung, dal der Frie-
den kommen mulB, weil das Volk ihn will. Ob Tolstoi wirklich an die baldige Ver-
wirklichung dieses Reich Gottes geglaubt hat, wissen wir nicht. Zu deutlich will er
einen Ausweg aus Revolution und Gegenrevolution anbieten. Die Rede, die
Tolstoi 1909 auf dem internationalen Friedenskongrel3 in Stockholm halten wollte
(der Kongrefd wurde verschoben, freilich nicht, weil man seine Rede verhindern
wollte, wie Tolstoi meinte) erinnert an seine alte Dialektik: Es ist nicht ausge-
schlossen, dal die Menschheit sich statt fir Christentum und Liebe doch fir
Staat und Mord entscheiden wird. Das ware aber ein Widerspruch zur gesamten
Weisheit der bisherigen Menschheitsgeschichte, die dann verleugnet werden
muBte. Dazu kann es nicht kommen, denn niemand unterwirft sich einer Regie-
rung, die auf Mord beruht. Die Aufgabe des Friedenskongresses ist es, dieses
Entweder-Oder klarzustellen. Uber die neue Ordnung ohne Militar, kdnnen wir
nichts sagen. Aber Vernunft und Gewissen, unsere angeborene Natur, werden
sich zeigen.

Tolstoi ist berlichtigt fir die Zuspitzung des Pazifismus auf das Gebot, der Gewalt
niemals mit Gewalt zu widerstehen. Seine Leistung ist aber vor allem, die sozia-
len Mechanismen zu beschreiben, die Gewaltfreiheit verhindern. Seit seinen fri-
hen Erzahlungen fragt Tolstoi, warum Manner Soldaten werden und warum Sol-
daten téten. In Krieg und Frieden hat er diese Analysen fortgesetzt. Wenn er in
Das Reich Gottes die gesellschaftliche Arbeitsteilung und die Teilung in Mensch
und in Amtstrager fur die Perpetuierung der Gewalt verantwortlich macht, ist es

864

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

auch eine Fortsetzung dieser Analysen. Wahrend die traditionellen Friedenskir-
chen die Legitimitat der Macht der Regierungen Uber die schlechten Christen
nicht bestritten haben, ist der Pazifist Tolstoi ein Anarchist (auch wenn er diese
Bezeichnung nur sparsam verwendet, um nicht mit dem Anarchismus als politi-
scher Bewegung verwechselt zu werden). Ihm fehlt jede Angst vor den Bdsen,
von der die ausgemalten Szenarien eines Zustandes ohne Regierung Ublicher-
weise gepragt sind, weil er die realen Regierungen als Herrschaft der Bdsen wer-
tet. Tolstoi analysiert, warum trotz der Verklindigung der christlichen Wahrheit der
Gewaltfreiheit die heidnische, nationale Lebensweise berleben kann. Im Wider-
spruch zwischen den Forderungen des Gewissens und den realen Lebensum-
stdnden kénnen aber nur die Forderungen des Gewissens sich durchsetzen.
Deshalb kommt es Tolstoi darauf an, das Gebot der Gewaltfreiheit in seiner vol-
len Fremdheit zu bewahren, nicht vermindert durch praktische Abstriche, nicht
Uberfordert durch Forderungen an jeden, perfekt zu leben. Man kann Tolstoi nicht
verstehen ohne diesen starken Glauben an die Macht der Rechtfertigung und des
Widerspruches. Darin erinnert er an William Lloyd Garrison und dessen Strategie
der Non-resistance als Spaltung der 6ffentlichen Meinung. Tolstoi wulte, wie
Garrison vor ihm und Gandhi nach ihm, dafl® die Gewaltlosen in einer Welt leben,
die an Gewalt glaubt. Das wuliten natirlich auch die Friedenskirchen und Adin
Ballou. Aber diese sehen eine reine Gewissensentscheidung fur ausreichend an,
sozusagen Gesinnungsethik, wéhrend Garrison, Tolstoi, Gandhi fur Transforma-
tionsstrategien in der Welt der Gewalt stehen. Es missen drei Dinge zusammen-
kommen: die Wendung von Individuen zum géttlichen Leben, die Wiederentde-
ckung des unverkirzten Ideals der Gewaltfreiheit und die Weltgeschichte als Auf-
I6sung des Widerspruchs von Gewissen und Lebensweise. Ein Tolstojaner kann
kein Dogmatiker sein.

Fir einen ersten Uberblick zu Tolstois Pazifismus kénnen die Versuche von
Peter Brock dienen, der in rund 40 Jahren sehr verschiedene Akzente gesetzt
hat, durchaus ein Zeichen der Schwierigkeiten im Umgang mit Tolstois Pazi-
fismus: Pacifism in Europe to 1914. — Princeton, NJ 1972. — S. 453-464;
Freedom from War : Non-sectarian Pacifism 1814-1914. — Toronto 1991. —
S. 185-204 Tolstoy’s Idea of Nonviolence; Tolstoy, Leo, in: The Oxford Inter-
national Encyclopedia of Peace / ed. by Nigel J. Young. — Oxford 2010. — vol.
IV, 169-172. Unten referiert sind die durchweg kritischen Beurteilungen von
Horowitz 1957, Gallie 1978 und McKeon 2009 und die Studie von Galagan
1996, die reich an Einsichten ist. Vgl. auBerdem: Christian Bartolf, Ursprung
der Lehre vom Nicht-Widerstehen : (iber Sozialethik und Vergeltungskritik bei
Leo Tolstoi. — Berlin 2006 (Uber mdogliche Vorlaufer und Parallelen); Terry
Hopton, Tolstoy, History and Non-violence, in: Anarchist Studies 8 (2010) 19-
28; Alexandre Christoyannopoulos, The Golden Rule on the Green Stick : Leo
Tolstoy’s International Thought for a ,Postsecular’ Age, in: Towards a Post-
secular International Politics : New Forms of Community, Identity, and Power [
ed. by Luca Mavelli and Fabio Petito. — New York 2014. — S. 81-102; lain
Atack, Tolstoy's Pacifism and the Critique of State Violence, in: Pacifism’s
Appeal : Ethos, History, Politics |/ ed. by Jorg Kustermans ... — Cham 2019. —
S. 81-102; Alberto Castelli, The Peace Discourse in Europe, 1900-1945. —

865

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

London 2019. — S. 38-54 ,Do Not Avenge Yourselves Against Those who Do
Evil*: Leo Tolstoy.

4. Wirkung

Die Wirkungsgeschichte Tolstois kann nicht wie eine Ubliche Rezeptionsgeschich-
te gelesen werden. Dafir hatte Tolstoi einerseits eine zu gewaltige Wirkung in der
Gegenkultur des spéaten 19. und frihen 20. Jahrhunderts (nur sein Antipode
Nietzsche ist darin vergleichbar), andererseits gibt es nur relativ wenig Spuren
einer genaueren Lektire seiner nicht-erzéhlenden Texte. Die Person Tolstois
oder eine generelle Vorstellung, was seine Lehre sei, haben mehr gewirkt, als
einzelne Schriften. Den einen ist sein Bild zu klar vor Augen, als dal} sie es aus
seinen eigenen Texten schérfer bestimmen wollen, den anderen reicht es, den
Gegensatz Tolstois zu ihren eigenen Intuitionen zu benennen. 1., gab es tolstoja-
nische Kommunen, die in ihrer Lebensweise radikaler als Tolstoi sein konnten
und haufig noch andere Anregungen hatten. Tolstois Interesse an tolstojanischen
Kolonien war gering. In Westeuropa waren solche Kommunen instabil, aber in Ruf3-
land hielten sich einige bis lange in die sowjetische Zeit. 2., gab es eine Orientie-
rung an Tolstois Kultur- und Sozialkritik ohne n&here Bestimmung, was damit
gemeint war. Da wird er oft in einem Atemzug mit Nietzsche genannt (und nach
der Jahrhundertwende haufig durch Nietzsche ersetzt). Selbst unter den regel-
maRigen Korrespondenten Tolstois gibt es solche synkretistischen Tolstojaner,
die mit Tolstoi nur darin Gbereinstimmen, dal} ein Wertewandel unverzichtbar und
bevorstehend ist. Wahrend Nietzsche im 20. Jahrhundert in die Philosophie inte-
griert wurde, steht Tolstoi eher fir alles, was nicht mehr in die Philosophie des
20. Jahrhunderts integrierbar war. 3., wirkte Tolstoi als Herausforderer: Nationa-
listen sind nach Jasnaja Poljana gepilgert (man denke an den Besuch des fran-
z6sischen Revanchisten Paul Dérouléde, den Tolstoi in Christentum und Patrio-
tismus so bissig beschrieben hat) oder haben Briefe an Tolstoi geschrieben, um
ihn zu einer Stellungnahme zu bewegen, anhand derer die Schwache von Anti-
patriotismus und Gewaltfreiheit aufgezeigt werden kdénnte (man denke an den
Inder Taraknath Das). Tolstoi als Herausforderer ist am besten fiir den deutschen
Protestantismus dokumentiert worden. Deutschland nimmt eine Sonderstellung
ein: die Rolle in der internationalen Tolstojanischen Bewegung war gering, der
Bedarf, den Kulturprotestantismus gegentber Tolstoi zu rechtfertigen, war groR3.

Die interessanteste deutsche Auseinandersetzung mit Tolstoi war die von Max
Weber. Er stieR auf den Propheten Tolstoi im Zusammenhang mit Studien tber
die russische Revolution 1905 und den russischen Anspruch, einen Weg zu ken-
nen, der an der westeuropdischen Moderne vorbeifihren kénnte. Tolstoi er-
scheint ihm reprasentativ fur die russischen Erwartungen und die Gestalt Tolstois
wird ihm zur Anregung fir die Idealtypen der Religionssoziologie und fur die Defi-
nitionen von Politik und Wissenschaft. Weber hat Tolstoi fir dessen radikale Kon-
sequenz bewundert, ihn daflir aber auf Positionen reduziert, die Gegenpol zu
seinen eigenen sind. Weber besteht auf der ,Unvermischbarkeit* der beiden Ethi-
ken: das Reich der Gesinnungsethik ist nicht von dieser Welt, das Reich der Ver-
antwortungsethik dagegen véllig von dieser Welt. In den Klassifikationen der
(religions-)soziologischen Schriften werden die Positionen wertfrei gegeniiberge-

866

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

stellt, in den spaten Reden, v.a. Politik als Beruf, 14t Weber keinen Zweifel an
seiner eigenen Stellung gegen Tolstoi (auch wenn dieser nicht genannt wird).
Diese Parteinahme hat mit dem Weltkrieg zu tun, in dem es Webers Strategie
war, die Pazifisten nicht zu widerlegen, sondern von ihnen tolstojanische Konse-
quenz bis zur Jenseitigkeit zu verlangen (Zwischen zwei Gesetzen (1916), in:
Max Weber, Zur Politik im Weltkrieg, Max Weber Gesamtausgabe 1/15, 39-41).

Tolstois Bedeutung fiir den internationalen Pazifismus kann nur schwer bestimmt
werden, weil eine intellektuelle Geschichte des Pazifismus im 20. Jahrhundert
fehlt. Kommentatoren, die es nicht geschafft haben, Tolstois Pazifismus ndher zu
analysieren oder gar ernst zu nehmen, sind in der Regel groRzigig, ihm eine
besondere Bedeutung beim Weg Europas von der Kriegsverherrlichung zur
Kriegsablehnung zuzuschreiben. Die Friedensbewegung versuchte zu Uberse-
hen, wie feindselig sich Tolstoi ihr gegeniber verhielt. Bertha von Suttner ist es
nie gelungen, ihn fur die Unterstitzung des Rechtsfriedens zwischen Staaten zu
gewinnen, aber sie bekannte in einem Brief an Alfred Fried: ,Er ist eigentlich der
konsequenteste von allen Kriegshassern.” Es ist ihr auch nicht gelungen, Fried
beizubringen, dal dessen ,organisatorischer Pazifismus“ nur einer der Wege der
Friedensbewegung sein konnte. Frieds Nachruf auf Tolstoi ist eine klare Aus-
grenzung: gewil} ein groRRer Pazifist, aber gewil nicht ,im modernen Sinne®, weil
ihm jeder Sinn fiir den allmahlichen Fortschritt fehlte, weil er den Fortschritt statt
von der Gesellschaft von den Individuen erwartete, weil er zu sehr an die Macht
der Moral glaubte (Die Friedens-Warte 12 (1910) 221-223). Vgl. V. Belentschikow,
Bertha von Suttner und Lev N. Tolstoj, in: Zeitschrift fur Slawistik 28 (1983) 284-
301; Brigitte Haman, Bertha von Suttner : ein Leben fiir den Frieden. — Minchen
1986. — S. 425-431; Edith Hanke, Prophet des Unmodernen a.a.O. S. 111-114.
Immer gewdrdigt wurde Tolstois Bedeutung fir die Begriindung und Foérderung
der modernen Kriegsdienstverweigerung: Er hat Kriegsdienstverweigerung zu
einer Option auch auflerhalb der traditionellen Friedenskirchen gemacht. Zu die-
sem pazifistischen Tolstojanismus: Peter Brock, Freedom from War : Nonsectarian
Pacifism 1814-1914. — Toronto 1991. — S. 205-305 (mit Kapiteln Uber Rufland,
Bulgarien, Niederlande, Ungarn/Slowakei, die stark Tolstoi-zentriert sind, und
Kapiteln Uber GrofRbritannien und die USA, wenig Tolstoi-zentriert; ob diese
,Tolstojaner” sich auf Tolstois ,Theorien* eingelassen haben, kann man bei Brock
nicht erkennen). Tolstois Wirkung seit 1914 ist wenig erforscht. Der neue Pazi-
fismus, der bis 1939 starker als die Bewegung fur einen Rechtsfrieden die Frie-
densbewegung prégen wird, wurde von ,Tolstojanern® gefihrt: Jane Addams,
Leonhard Ragaz, Bart de Ligt, Scott Nearing, um nur einige zu nennen. lhre Pro-
gramme sind verschieden, das volle Programm Tolstois hat keiner dieser ,Tolstoja-
ner‘ akzeptiert. Der Schweizer Pastor Ragaz, beispielsweise, ist wie Tolstoi
Kommentator der Bergpredigt, religidser Sozialist und Pazifist, aber er ist eine
recht andere Art Christ und Theologe und hélt auch am Verteidigungskrieg fest.
Vgl. eine (sehr vorldufige) Sondierung: Bruna Bianchi, Tolstoy’s Influence on Inter-
national Pacifism (1914-1928), in: Pela Paz! For Peace! Pour la Paix! (1849-
1939) / ed. by Maria Manuela Tavares Ribeiro. — Brissel 2015. — S. 143-157.

Der bekannteste und wirkungsmachtigste aller Tolstojaner war Gandhi. Tolstoi
war fur Gandhis Weg zur Gewaltfreiheit wichtig, das haben die Biographen nie

867

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ubersehen, Gandhi hat es oft gesagt. So gibt es Untersuchungen zu den Zeit-
punkten von Gandhis Tolstoi-Lektiire, zur Kommune Tolstoy-Farm und zum
Briefwechsel 1909/10. Aber es gibt nur wenige systematische Studien, die Tolstois
EinfluR auf Gandhi ideengeschichtlich ernst nehmen. Wir kdnnen davon ausgehen,
dafl Gandhi von Tolstoi die Bedeutung des Nicht-mit-Gewalt-Widerstehen gelernt
hat und dal® Tolstois Religion des géttlichen Lebens der Ausgangspunkt von
Gandhis religioser Gewif3heit war und bis zuletzt Anleitung von Gandhis Versu-
chen blieb, fir diese Religisitat hinduistische Formulierungen zu finden. Er ver-
dankt Tolstoi die entscheidende Einsicht, dal Gewaltfreiheit keine Technik ist,
sondern, um Kraft entfalten zu kénnen, auf einem Glauben beruhen muf3. Den
Gandhi-Exegeten fehlt eine genauere Kenntnis von Tolstois Schriften, sie kdnnen
deshalb den Ursprung der thruth force nicht mehr erkennen und weder Uberein-
stimmungen noch Unterschiede analysieren. Gandhis politische Aktivitat ist
dagegen kein direktes Erbe Tolstois. Seine Hochschatzung fir Tolstoi beruhte
auch auf einem MiRverstandnis: Tolstois Glauben wird zu viel Einflul auf die poli-
tischen Bewegungen in Ruflland 1905 zugeschrieben. Mit diesem Mif3verstandnis
erlangte Gandhi in Indien eine Bedeutung, die Tolstoi in Ruf3land nicht gehabt
hatte. Naturlich kann der KongreR-Fuhrer und spétere Staatsprasident Gandhi
kein integraler tolstojanischer Non-resistant gewesen sein. Die urspringlichen
Tolstojaner waren sich in der Beurteilung von Gandhis Haltung zum Pazifismus
nicht einig. Es ist eine Auseinandersetzung darliber, ob Gewaltlosigkeit ein Prin-
zip ist, das ohne Abstriche verwirklicht werden miisse, oder ein politisches Expe-
riment, dessen Voraussetzungen und Ausgang von der historischen Situation
abhangig sind. Die Bedeutung, die Gandhi seit den spaten 1920er Jahren als
Leiter eines bisher ungehérten politischen Experiments erlangte, ist auch einer
der Griinde daftr, daf® von der Spur Tolstois im Pazifismus nur noch so wenig
erkennbar ist. Eine Darstellung der Ideengeschichte des Pazifismus in der Zwi-
schenkriegszeit miRte den Weg von Tolstoi zu Gandhi nachverfolgen. In der
deutschen Gandhi-Literatur ist Gandhis ,Begriff‘ der Politik sehr bald und bis heu-
te wie eine Antwort an Max Weber (den Gandhi gewil nicht gekannt hat) gelesen
worden. Eine Darstellung der Beziehung Gandhis zu einem komplexer wahrge-
nommen Tolstoi kdnnte Gandhi lesen als tolstojanische Antwort auf Max Webers
simplifizierten Tolstoi.

Bart de Ligt, der Tolstoi noch unter dem Namen eines Gnostikers (wie man sich
entschlossen hatte, diese schopenhauersche Religion des géttlichen Lebens zu
nennen) kannte und noch begriff, dal Gandhis soulforce eine Tolstoi Adaption ist,
hat Tolstoi als Klassiker des revolutiondren Pazifismus gewdrdigt (Vrede als daad :
geschiedenis en strijdmethoden van de direkte aktie tegen oorlog, Bd. 2. — Arnhem
1933. — S. 136-147; vgl. The Conquest of Violence : an Essay on War and Revo-
lution. — New York 1938. — S. 135, franzés. Original 1935). Auch nach 1939 blieb
eine gewisse Erinnerung an den christlichen Anarchismus. Aber es wurde immer
gleich bemerkt, daf} die pazifistische Tradition die Wende gegen den Staat nicht
dauerhaft mitgemacht hat (zuletzt lain Atack, Nonviolence in Political Theory. —
Edinburgh 2012). Tolstoi-Zitate in der Friedensforschung sind selten geblieben.
Als einziger folgt Ekkehart Krippendorff dem Pazifisten Tolstoi: Krieg und Staat
sind unlésbar verbunden (Staat und Krieg : die historische Logik der politischen
Unvernunft. — Frankfurt am Main 1985; S. 406-411). In der Wissenschaft von den

868

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

internationalen Beziehungen hat Robert Gilpin auf Tolstoi und die Irrationalitat der
Bewegungen der Nationen hingewiesen; wir erfahren, dal® diese Irra-tionalitat in
die Theorie der Internationalen Beziehungen einbezogen werden muf}, aber
nicht, wie das fur eine so rationalistische Theorie wie die Gilpins heute mdglich
ware (War and Change in World Politics. — Cambridge 1981. — S. 202).

Gegen die anti-tolstojanische Soziologie Max Webers sei auf einen tolstojani-
schen Soziologen hingewiesen: Pitirim A. Sorokin, dessen friher Aufsatz tUber
Tolstoi als Philosophen oben angefiihrt wurde, hat die Soziologie als Erforschung
des Altruismus verstanden. Dafir ist er aus der Soziologie verdrangt worden und
doch bei der Friedensforschung nicht angekommen (als einer der Wege zur Frie-
densforschung, die nicht gegangen wurden, wird er uns in einem spateren Band
beschéftigen). Durch die kommunitaristische Wende in der Soziologie wurde das
Interesse an Sorokin und seinem Ruckgriff auf Tolstoi wieder belebt. Vgl. Law-
rence T. Nichols, Sorokin, Tolstoy, and Civilizational Change, in: Palmer Talbutt,
Jr., Rough Dialectics : Sorokin’s Philosophy of Value. — Amsterdam 1998. — S. 33-
38; The Palgrave Handbook of Altruism, Morality, and Social Solidarity : Formula-
ting a Field of Study / ed. by Vincent Jeffries. — New York 2014.

Zum internationalen Tolstojanismus: Charlotte Alston, Tolstoy and his Disciples
: the History of a Radical International Movement. — London 2014 (alles ande-
re als umfassend). Zu einzelnen L&ndern: Rudolf Jans, Tolstoj in Nederland. —
Busum 1952; Dennis de Lange, Die Revolution bist Du! : der Tolstojanismus als
soziale Bewegung in den Niederlanden. — Heidelberg 2016 (niederlandisches
Original 2011); Tolstoi and Britain / ed. by W. Gareth Jones. — Oxford 1995;
Antonella Salomoni, Il pensiero religioso e politico di Tolstoi in Italia : 1886-
1910. — Firenze 1996; Thais S. Lindstrom, Tolstoi en France : 1886-1910. —
Paris 1952; Edith Hanke, Prophet des Unmodernen : Leo N. Tolstoi als Kul-
turkritiker in der deutschen Diskussion der Jahrhundertwende. — Tibingen
1993; Wolfgang Sandfus, Dichter — Moralist — Anarchist : die deutsche
Tolstojkritik 1880-1900. — Stuttgart 1995.

Vgl. zu Weber und Tolstoi: Edith Hanke a.a.0. S. 168-208; Jurij Davydov, Max
Weber und Lev Tolstoj : Verantwortungs- und Gesinnungsethik, in: Jurij N.
Davydov / Piama P. Gardenko, Ru8land und der Westen : Heidelberger Max
Weber Vorlesungen 1992. — Frankfurt am Main 1995. — S. 51-71; Philippe
Despoix, Ethiken der Entzauberung : zum Verhéltnis von &sthetischer, ethi-
scher und politischer Sphdre am Anfang des 20. Jahrhunderts. — Bodenheim
1998. — S. 36-49 (franzds. Original 1995); Peter Ghosh, Max Weber and The
Protestant Ethic : Twin Histories. — Oxford 2014. — S. 268-269. 291-293.

Vgl. zu Tolstoi und Gandhi: Milan |I. Markovitch, Tolstoi et Gandhi. — Paris
1928 (Vergleich ihres religiosen und moralischen Denkens, fiir Tolstoi nicht
sehr tief, fur Gandhi 1928 noch zu frih); A. L. Herman, Satyagraha : a New
Indian Word for Some Old Ways of Western Thinking, in: Philosophy East and
West 19 (1969) 123-142; Patricia Hunt Holmes, Leo Tolstoi as a Theorist of
Non-Violent Social Revolution and His Relationship with Mohandas Gandhi. —
Diss. Univ. of Missouri-Columbia 1978. — S. 183-245 A ,Moral Disciple® in
South Africa; James D. Hunt, Gandhi, Tolstoy, and the Tolstoyans, in: The
Pacifist Impulse in Historical Perspective | ed. by Harvey L. Dyck. — Toronto

869

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1996. — S. 260-277 (was Gandhis von Tolstoi und den Tolstojanern kannte);
Hans-Joachim Klimkeit, Gottesreich bei Tolstoi und Gandhi, in: Religion und
Zeitgeist im 20. Jahrhundert | hrsg. von E. Horst Schallenberger. — Stuttgart
1982. — S. 147-164. Reflexionen uber die Vertracktheit der Tolstoi/Gandhi-
Beziehung: Dieter Conrad, Gandhi und der Begriff des Politischen. — Minchen
2006. — S. 161-170. Zur Auseinandersetzung der Tolstojaner mit Gandhi: Paul
Birukoff, Mahatma Gandhi und der Tolstoiismus, in: Die Gandhi-Revolution |
hrsg. von Fritz Diettrich. — Dresden 1930. — S. 149-159; Der Atem meines
Lebens : der Dialog von Mahatma Gandhi (Indien) und Bart de Ligt (Holland)
liber Krieg und Frieden / hrsg. von Christian Bartolf. — Berlin 2000.

Das Reich Gottes ist inwendig in Euch, oder: Das Christentum als eine neue
Lebensauffassung, nicht als eine mystische Lehre (1893)

deutsche Ubersetzung von Rafael Léwenfeld. — Stuttgart (u.a.) : Deutsche
Verlagsanstalt, 1894, Neuausgaben Leipzig : Diederichs, 1903 (Samtliche
Werke, Serie 1, Sozial-ethische Schriften Bde 6 und 7) und Jena : Die-
derichs, 1911 (Gesammelte Werke, Serie 2, Schriften zur Religion, Pddago-
gik und Kunst Bde 8 und 9)

Die andere vollstindige Ubersetzung von L. A. Hauff (Berlin : Janke, 1894) ist
zuweilen wortlicher Ubersetzt, aber wesentlich hélzerner geraten.

Antwort auf Kritiker, die ihm in Ruf3land politisch geantwortet haben (als konser-
vative oder revolutiondre Verteidiger der Gewalt), in Westeuropa dagegen reli-
gionsgeschichtlich (die Lehre des paldstinensischen charmant docteur ist nicht
das heutige Christentum). Tolstoi wiederholt dagegen, man miisse sich entschei-
den zwischen der Bergpredigt und den Lehren der pseudo-christlichen Kirchen.

4 Wie die wissenschaftlichen Menschen das Christentum mil3verstehen

Es gibt drei weltgeschichtliche Stufen: 1., persénlich/animalisch, 2., gesellschaft-
lich/heidnisch, 3., universal/géttlich. Die Vertreter der wissenschaftlichen Weltan-
schauungen (von den Positivisten bis zu den Sozialisten) sind nicht Uber die
zweite Stufe hinausgekommen. Irdische Liebe, auch wenn sie allgemeine Brider-
lichkeit der Menschheit als Ziel angibt, ist immer Liebe zu einer bestimmten
Gruppe: Familie, Stamm, Staat. Was man liebt, wenn man die Menschheit liebt,
ist vollig unklar: Idioten, héhere Tiere, Juden hat man ausschliefen wollen. Man
kann die Liebe zur Menschheit nur erreichen durch die Liebe zu Gott.

5 Die Widerspriiche unseres Lebens und unseres christlichen Bewul3t-
seins

Die Ubergange zwischen den welthistorischen Stufen sind durch Widerspruch
zwischen der traditionellen Lebenswelt und den neuen Anforderungen des Gewis-
sens gepragt. Die Lehre der Bergpredigt ist bis heute von der Welt des gesell-
schaftlichen Lebens nicht aufgenommen worden. Armut und Krieg zeigen, dad
wir nicht in einer christlichen Welt leben.

6 Das Verhéiltnis der Menschen unserer Zeit zum Kriege

Unsere tatsachliche Moral ist die heidnische, aber wir kbnnen nach der christli-
chen Lehre nicht mehr auf die Stufe des Heidentums zurlickkehren. Es gibt drei
Weisen, mit diesem Widerspruch umzugehen. 1., wird der Krieg als ein Unfall des
internationalen Systems gesehen, der durch Diplomatie bearbeitet werden kann.
Damit meint Tolstoi die Position der Friedensbewegung, die auf Schiedsgerichte
und Abristung setzt. In der Welt der Staaten ist oberstes Gebot eines Staates:
seinen Willen nicht dem Willen eines anderen Staates zu unterwerfen. Staaten

870

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

missen von Leuten gefihrt werden, die bereit sind, um Macht zu kdmpfen. Gerech-
tigkeit ist keine Kraft, die als Gegenmacht dienen kdnnte. Staaten Schiedsgerich-
te vorzuschlagen, ist so naiv, wie Kapitalisten vorzuschlagen, nicht billig einzu-
kaufen und teuer zu verkaufen. Die Friedensbewegung ist eine bloRe Geschéf-
tigkeit, die eigentliche Frage, die nach der Militérdienstverweigerung, kann sie
nicht stellen. 2., wird geklagt, dal3 der Krieg wie eine Krankheit oder ein Zauber
ist, der nicht verschwinden will. 3., schatzt man den Nutzen des Krieges. Die Ubel
des Krieges sehen auch Bellizisten, fur die Ehre wollen sie aber k&mpften. Diese
Lehre ist durch den Darwinismus erneuert worden. Uber die wilde Stufe der Men-
schengeschichte scheint kein Fortschritt hinaus zu fuhren.

7 Die Bedeutung der allgemeinen Wehrpflicht

Die allgemeine Wehrpflicht ist keine zufallige Folge des europdischen Staaten-
systems, die riickgangig gemacht werden kdnnte, sondern die notwendige letzte
Stufe im modernen Widerspruch zwischen Gewissen und Lebensweise. Men-
schen handeln nach Leidenschaften, nur Macht kann sie zwingen. Regierungen
waren in der Zeit der Gewalttatigkeit der Individuen nétig. Diese private Gewalt
gibt es in der zivilisierten Gesellschaft nicht langer. Heute braucht der Staat die
Armeen zur Unterdrickung. Dabei schafft er Kriegsgefahren. Der allgemeine
Wehrdienst soll diese Gewalt des Staates vollenden. Alle Burger werden an der
Unterdriickung beteiligt, materiell und moralisch. Die Apologeten der Staatsge-
walt reden vom Schutz vor dem Bésen. Das mag vor Jahrhunderten so gewesen
sein, aber in Europa gibt es das allenfalls noch marginal: Verbrecher kann man
nur durch bessere Umwelt und moralische Einflisse bessern; da ist der Staat ein
Hindernis. Ebenso unnétig ist der Staat gegen duflere Bedrohung geworden, nur
die Staaten sagen voneinander, sie seien bedroht, die Vélker haben keine Feind-
schaften gegeneinander. Auch als Forderer der Kultur ist der Staat Uberholt, alle
neueren Fortschritte (Abschaffung von Folter und Sklaverei, Durchsetzung von
Birgerrechten) sind gegen den Staat erk&mpft worden. In unserer Zeit behindert
der Staat die notwendige Neuordnung von Landbesitz und Arbeit.

8 Es ist unvermeidlich, dal3 die Menschen unserer Welt die christliche Leh-
re ,Widerstrebe nicht dem Ubel mit Gewalt!“ annehmen

Das Christentum konnte in fast zwei Jahrtausenden die heidnischen Verhaltnisse
nicht andern, weil nur eine Minderheit die Botschaft erfal’t hat. Die Menschheit
mufl den Weg der Erfahrung gehen. Jetzt ist die Zeit der Erflllung gekommen:
niemand glaubt mehr, dal® Staaten, Sklaverei und Kriegsdienst nétig seien.
Gewalt kann nicht mehr gerechtfertigt werden. Stattdessen hat man neue Me-
chanismen: 1., Verbesserung der Drohung durch Eisenbahn, Telegraphen, Pho-
tographie. 2., Korruption, d.h. eine breite Beteiligung an der Ausbeutung. 3., Hyp-
nose, d.h. eine Kultur der Ablenkung von der Kindheit bis zum Tode; die patrioti-
sche Suggestion ist ein Teil davon. 4., willige Helfer, das ist v.a. das Militar der
allgemeinen Wehrpflicht. Ein dadurch gefestigtes Regime kann nicht durch Gewalt
gestirzt werden. Trotz dieser Mechanismen halten die Menschen das heidnische
Leben nicht mehr aus, der Stand der Humanitat ist darliber hinausgekommen.
Die vorchristlichen Ideale Starke, Reichtum und Mut sind antiquiert. Sie halten
sich nur noch durch Gewohnheit, nicht durch Rechtfertigung. Die Militarisierung
ist nétig zur Erhaltung der vier genannten Mechanismen. Der Einzelne kann
dagegen nichts tun und die Regierungen verhindern die Zusammenarbeit mit

871

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

anderen. In einem militarisierten Staat ist keine Politik moglich, obwohl Konserva-
tive, Liberale, Sozialisten und Anarchisten das glauben.

9 Die Annahme der christlichen Lebensauffassung befreit die Menschen
von den Néten unseres heidnischen Lebens

Christ wird man nicht durch Kampf, sondern durch den Wandel der Vorstellung
vom Leben. Das bedeutet: den Militérdienst zu verweigern. Auch damit ist die
Rettung der Menschheit ein langer Prozel3. Aber die zunehmenden Verweigerun-
gen werden die Regierungen tberfordern.

10 Die Nutzlosigkeit der staatlichen Gewalt fiir die Vernichtung des Ubels
Der sittliche Fortschritt der Menschheit vollzieht sich nicht nur durch Erkenntnis
der Wahrheit, sondern auch durch Bildung einer 6ffentlichen Wahrheit. Der Staat,
den die Menschen nicht mehr wollen, stirbt ab. Er wird durch Tauschung gerecht-
fertigt: Es ist nicht so, dall die Guten regieren, um vor den Bdsen zu schitzen.
Um Macht auszuliben, muf3 man Macht lieben. Gefédngnisse und Armeen sind
nicht eingebildete, sondern reale Gewalt. Verbrecher sind dagegen seltene Aus-
nahmen, Bedrohung durch Barbaren ist véllig imaginar. Durch ein christliches
Leben kann man Verbrecher und Barbaren uberzeugen, nicht durch Gewalt (ein-
seitiger Handel, Landraub, Opiumhandel, Schulung im Gebrauch moderner
Gewalt). Er furchtet einen Birgerkrieg, schrecklicher als die Franzésische Revo-
lu-tion.

11 Die christliche éffentliche Meinung keimt schon in unserer Gesellschaft
und wird unvermeidlich die gewaltsame Ordnung unseres Lebens zerstéren

Zur Ablésung der heidnischen 6ffentlichen Meinung durch die christliche braucht
man keine Bewegung organisieren. Es reicht, die (Selbst-)Vernebelung zu been-
den, die das wahre Christentum verbergen soll. Die Machthaber und die, die von
der Macht profitieren, werden langst nicht mehr geachtet. Denkmaler werden fir
Wissenschaftler und Kinstler errichtet, nicht fir Generale und Staatsméanner (und
schon gar nicht fiir die Reichen), Regierungen versuchen sich demokratisch zu
legitimieren. Dal es seit Jahren keinen Krieg mehr gegeben, hat ist auch ein Zei-
chen dieses Wandels.

12 Schlu3: Tut BuBBe, denn das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen
Warum schicken Eltern ihre S6hne auf Schulen, die auf eine Karriere als Mérder
vorbereiten? Warum verteidigen Gesellschaftsdamen und Kunstler den Krieg und
verurteilen Streiks? Warum beteiligen sich Soldaten an Folter und Mord? Bestimmt
nicht nur, weil sie davon profitieren oder weil sie Angst haben. Man mu den Me-
chanismus verstehen, durch den Jurymitglieder, Soldaten, Lokalpolitiker und Par-
lamentarier am Staat beteiligt sind. Das falsche System beruht auf Aufteilung der
Verantwortung. Die Soldaten, die Gewalttaten ausfiihren, schieben alle Verant-
wortung auf die Befehle; die Befehlenden berufen sich auf die Gesellschaft, die
von ihr diese Handlungen fordert. Die Ungleichheit mit ihrer Arbeitsteilung ist das
eigentliche Problem. Alle unterscheiden ihre Rolle als Mensch (da haben sie Mit-
leid) von ihrer Rolle als Richter, General, Zar und Soldat (da akzeptieren sie ihre
Pflicht zu téten). Natirlich muf3 ein GroRteil der Menschen wegen mangelnder
Ubung in selbstandigem Denken dem Brauch oder der Leitung anderer folgen (er
nennt Kinder, Frauen, Arbeiter). Solange es eine einheitliche 6ffentliche Meinung
gibt, ist das unproblematisch. In der gegenwartigen Spaltung zwischen dem
héheren BewuRtsein und der niederen Gewohnheit ist dieser Zustand unhaltbar
geworden. Friher hatten Folterer und Moérder in staatlichem Auftrag ein gutes

872

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gewissen. Das ist vorbei. Die Bauernburschen, aus denen die Konskrip-
tionsarmeen bestehen, begreifen wenigstens nachtraglich, was sie getan haben.
In dieser angeblich christlichen Gesellschaft hat jeder das Gefuihl, daf} alles, was
er tut, absurd ist. Heuchelei ist die Ubliche Verhaltensweise geworden. Niemand
wundert sich mehr dariiber, dal} liberale Wissenschaftler, die den Prinzipien der
Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit verpflichtet sind, Armeen, Hinrichtungen, Zoll-
hauser, Zensur, Prostitution, Einschrédnkung der Migration und Kolonialismus
rechtfertigen; alles Gute (auch das Christentum) wird in die Zukunft verlegt. Aus
dieser Hypnose kdénnen wir aber leicht aufwachen. Menschen sind fahig, héhere
Wahrheiten anzunehmen und niedrigere Wahrheiten zu Uberwinden. Die Frage,
was passieren wirde, wenn wir wirklich dem Gebot Gottes folgen, obwohl wir die
Folgen nicht kennen kénnen, beschaftigt die Menschen tatsachlich nicht, sondern
die Frage, wie sie ihr bisheriges Leben ohne Wissenschaft, Kunst, Zivilisation und
Kultur weiterfihren kénnten. Die Rechtfertigung der Gesellschaftsordnung und
ihrer Verbrechen ist keine Rechtfertigung, weil es immer nur um das eigene Wohl
geht. Man kann nicht erwarten, dal3 Landbesitzer und Kapitalisten alles verteilen
und der Zar zuricktreten wird. Daflir haben nur wenige die nétige Stérke, sie sind
durch Familie, Vorgesetzte und Untergebene gebunden. Wichtiger ist deshalb die
geistliche Wende gegen die Heuchelei: nicht l&anger denken, die eigene soziale
Stellung sei zum Wohl der Menschheit gegeben. Jeder kann dem verninftigen
Gewissen folgen, statt der falschen &ffentlichen Meinung.

Das Ende eines Zeitalters : die bevorstehende Umwélzung (1905)

deutsche Ubersetzung: Miinchen : Langen, 1906. — 87 S.

Mit der russischen Niederlage und der folgenden Revolution in Ruf3land hat ein
neues Zeitalter, die Zeit einer neuen Weltanschauung, begonnen. Der japanische
Sieg hat gezeigt, wie nichtig die européische pseudo-christliche Kultur ist. Die
Russen haben bereits den Widerspruch zwischen der christlichen Ordnung und
der auf Gewalt gegriindeten Ordnung erkannt. Auch sie glauben noch, revolutio-
nare Gewalt sei eine Lésung. Aber Revolutionen sind religidse Revolutionen.
Tolstoi prasentiert das Verbot, dem B&sen nicht mit Gewalt zu widerstehen, véllig
rationalistisch: Gewalt zahlt sich nicht aus. Wer sich an der Macht beteiligt, muf®
ein schlechter Mensch sein; ein Zustand ohne staatliche Macht, kann deshalb nur
besser werden. Die Macht wird geduldet wegen der Politik der Expansion: fiir den
Frieden seien groRe Staaten besser sein als kleine. Dafur gibt es keine Anzei-
chen. Jedenfalls sind die Kriege der groRen Staaten verlustreicher. Die einzige
Rechtfertigung der Expansion kénnte das Streben nach einer Weltmonarchie
sein, die Krieg ausschlésse. Aber das ist in der Weltgeschichte immer geschei-
tert. Frieden kann nur durch das Verschwinden der Staaten erreicht werden. Von
dem Aberglauben, dal® Staaten nétig sind, kann man sich befreien, wie von
jedem Aberglauben. Ein ganzes Land aus Bauerngemeinden hatte keinen Bedarf
am Staat. Was wurde dann aus der Zivilisation? Sie wird nur von denen vertei-
digt, die von ihr leben. Das Leben der Menschheit ist, wie das Leben des einzel-
nen Menschen, ein Herauswachsen aus friheren Zusténden. Jetzt ist einer der
Augenblicke, in denen die Menschheit lernt. Ruland ist dazu fahig, weil es noch
Iandlich ist und keine Demokratie (,Selbstregierungsbetrug“) hat und noch mehr
Sinn flr die echt christliche Haltung gegen Gewalt. Von diesem Ruf3land wird die
Erneuerung der Menschheit ausgehen. Die Bauern lassen sich weltweit die Skla-

873

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

verei gefallen. Dabei mifRten sie nur eines tun: die Idee eines einheitlichen Natio-
nalstaates als Phantom erkennen. Freilich reicht es nicht, einfach zu sagen, man
werde nicht langer gehorchen. Man kann den Gehorsam nur aufkiindigen, wenn
man dem Gesetz Gottes gehorcht. Die stadtischen Bevélkerungsklassen, die von
der Arbeit anderer leben, kénnen das Gesetz Gottes nicht erfullen. Bauern kén-
nen ruhig nebeneinander leben, die stadtisch-industrielle Gesellschaftsordnung
ist dagegen auf Kampf des Menschen mit Menschen angewiesen. Wie die anste-
hende Umwalzung genau vor sich gehen wird, kénnen wir nicht wissen, ,aber wir
wissen, dal sie unvermeidlich ist, weil sie sich im Bewuf3tsein der Menschen
vollzieht und teilweise schon vollzogen hat.*

Das Gesetz der Gewalt und das Gesetz der Liebe (1908)

deutsche Ubersetzung: Berlin : Hirsch, 1911. — 167 S.

Polemik gegen die Wissenschaft, die meint, der Mensch kénne ohne Glauben
leben. Je langer der Widerspruch zwischen der christlichen Lehre und der heidni-
schen Lebensweise wahrt, desto unertraglicher wird er: versklavte Bauern und
Arbeiter, endlose Ristungen und unterdriickte Vélker, ohne daf} das verurteilt
wirde. Die christliche Welt will diesen Widerspruch auflésen durch das einzige
hier bekannte Mittel — Gewalt. Das Problem ist weniger die Gewalt, als die Tau-
schung, dall Gewalt ein Mittel sei. Das falsche Christentum hat darauf beruht,
dal die heidnischen Volker unter dem Namen des Christentums, ihr altes Leben
fortsetzen konnten. Das Christentum hat klargemacht, was die friiheren Religio-
nen unklarer gepredigt hatten: Liebe mufd Grundlage des Lebens werden. Es
dirfen keine Abstriche vom Liebesgebot gemacht werden: nur wer liebt, kennt
Gott. Grundlage der alten Gesellschaft war Gewalt, Grundlage unserer Zeit ist
vernlnftige, eintrachtige Gemeinschaft. Tyrannei halt sich, weil so viele an ihr
beteiligt sind; Stitzen und Opfer des Systems sind potentiell identisch. Dieser
Selbstbetrug kann nicht leicht aufgelést werden, weil die Menschen den Zusam-
menhang zwischen ihrer Bedriickung und ihrem eigenen Anteil an der Gewalt
nicht erkennen. Das liegt daran, dal} ihnen der Glauben fehlt. Jetzt ist dessen Zeit
gekommen. Die frihe Kirche war gegen den Militérdienst, im 19. Jahrhundert
machte die Militardienstverweigerung wieder Fortschritte. Aber was kénnen 100,
1000 oder auch 100 000 ausrichten? Der Kampf ist ungleich, aber der Ausgang
ist klar. Das offentliche Leben kann nur noch durch Heuchelei aufrechterhalten
werden. Die Menschen wachen aus der Hypnose auf. Man mag einwenden,
Gewaltlosigkeit sei darauf angewiesen, dal} alle Menschen sich bekehrt haben.
Aber es geht nicht um Zerstérung oder Erhaltung der gesellschaftlichen Ordnung,
sondern allein darum, im eigenen Leben ohne Gewalttat das Gesetz der Liebe zu
verwirklichen. Die Menschheit hat anfangs ohne Gewaltordnung gelebt, viele VoI-
ker sind immer noch staatenlos und es gibt christiche Kommunen. Die staatliche
Form ist etwas Vorlibergehendes. Man mul} damit rechnen, dal} der religiése
Wandel Jahrhunderte und Jahrtausende braucht. Aber es gibt keinen Grund,
davon auszugehen, daf in der Zwischenzeit die Menschen Uber einander herfal-
len werden. Es wird kaum schlechter werden, als es unter staatlichen Verhéltnis-
sen ist, jedenfalls wird die Gewalt, die vom Staat kommt, wegfallen: Grundbesitz,
Steuern, Trennung der Vélker, Unterdriickung von Vélkern durch andere, Kriegs-
vorbereitungen. Der Staat ist ein Aberglauben. Jeder soll so leben, dal er keine
Gewalt braucht. Notwehr ist nie gerechtfertigt, weil man nicht wissen kann, ob der

874

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gegner wirklich zur Tat fortgeschritten ware. Nur sich selbst darf man opfern. Es
gibt kein Gesetz der Gegenseitigkeit im Verhalten. Gegen Gewalt gibt es nur ein
Mittel: nicht mit Gewalt antworten. Das gilt auch international. Uberfalle durch
Barbaren gibt es nicht mehr; Staaten mussen Gewalt nur fiirchten, weil sie gewalt-
tatig sind. Niemand ist zum Sklaven oder zum Unterdriicker geboren. Niemand
hat die Aufgabe, das Leben anderer mit Gewalt umzugestalten, und soll deshalb
nicht an Verwaltung, Rechtsprechung und Erziehung teilnehmen. Stattdessen soll
er in der eigenen Seele Liebe wachsen lassen, damit trégt er dazu bei, das Leben
aller Menschen zu verbessern. Das Wohl der Menschen besteht in der Einigkeit,
die kann nicht durch Gewalt herbeigefiihrt werden. Nur das von Christus verkin-
dete Gesetz des Lebens, kann alle Menschen vereinen.

Tolstois spate Publizistik hatte durch russische Zensur und seinen Verzicht auf
Autorenrechte eine chaotische Publikationsgeschichte. Sie durften in RuRland
nicht erscheinen, Ubersetzungen sind haufig vor einer russischen Exilausgabe
erschienen. Einige dieser Broschiren sind nie nachgedruckt worden, die Samm-
lungen von Tolstois Essays hatten nur ein geringes Interesse an den pazifisti-
schen Texten. Der Verlag Eugen Diederichs brachte die nicht-erzdhlenden Schrif-
ten in Sammlungen heraus, die aber nicht anndhernd vollstandig waren: Samitli-
che Werke, Serie I. Sozial-ethische Schriften 1901ff. enthdlt in Bd. 11 und 12
Religiés-ethische Flugschriften (1911), nachgedruckt in Gesammelte Werke, Se-
rie Il. Schriften zur Religion, Pddagogik und Kunst Bd. 10 und 11 (enthélt nur
wenige der pazifistischen Flugschriften). Der Nachdruck dieser Serie 1990ff.
u.d.T. Religions- und gesellschaftskritische Schriften wurde bereits nach acht
Bénden abgebrochen. Philosophische und sozialkritische Schriften 1974 (Band
15 der Gesammelten Werke des Ritten und Loening Verlages) enthalt Giberwie-
gend sozialkritische, kaum pazifistische Schriften. Auch die Anthologie: Rede
gegen den Krieg : politische Flugschriften | hrsg. von Peter Urban. — Frankfurt am
Main 1968, Neuauflagen 1983 und 1991, enthélt trotz des Titels kaum Texte zu
Frieden und Krieg (siehe dort S. 189-195 eine Liste ,der wichtigeren sozialpoliti-
schen Schriften®, es sind fast 200). In englischer Sprache gibt es umfangreichere
Anthologien: War-Patriotism-Peace | ed. by Scott Nearing. — New York 1926
(Neudruck 1973 in der Serie The Garland Library of War and Peace); Tolstoy’s
Writings on Civil Disobedience and Non-violence. — London 1968. Die folgende
Liste der wichtigeren pazifistischen Broschuren gibt den Titel der ersten deutschen
Ubersetzung (englische Titel nur, wenn sie von den deutschen erheblich abwei-
chen), das Jahr der Beendigung des Textes, die Publikation in Anthologien und
kurze Angaben Uber Anlaf3 und Inhalt.

Patriotismus und Christentum (auch: Christentum und Patriotismus), 1894
vollstdndig in The Kingdom of God and Peace Essays / translated by Aylmer
Maude 1936 u.6. und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: On Patriotism); bei Nearing
stark gekirzt. Bissiger Kommentar zu der chauvinistischen Bewegung um das
franz@sisch-russische Flottenabkommen; Kritik des Patriotismus.

Patriotismus oder Frieden (auch: Patriotismus und Frieden), 1896

bei Nearing und in Tolstoy’s Writings. Brief an einen patriotischen Amerikaner
Uber die Venezuela-Krise 1896. Die Idee eines Schiedsgerichtes ist einfach nur
komisch.

875

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Letter to Ernest Howard Crosby, 1896
bei Nearing und in Tolstoy’s Writings. Verteidigung der absoluten Gewaltfreiheit
gegen KompromifRvorschlége.

Krieg und Vernunft (auch: Das Nahen des Endes), 1896

bei Urban und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: The Beginning of the End). Zur Unter-
stitzung eines Niederlénders, der zwar ein Tolstoi-Leser war, aber seine Militar-
dienstverweigerung mit Vernunft, nicht mit dem biblischen Gebot begriindet hatte.

Zwei Kriege, 1898

bei Nearing und in Tolstoy’s Writings. Antwort an einen patriotischen Amerikaner,
der von Tolstoi ein Lob des Spanisch-amerikanischen Krieges verlangte; Unter-
stitzung der Duchoborzen, einer pazifistischen russischen Sekte, fur die Tolstoi
in diesen Jahren auch sonst viel geschrieben hat.

Delenda est Carthago, 1898 italienisch, 1899 franzésisch

in: Philosophische und sozialkritische Schriften 1974, bei Nearing und in Tolstoy’s
Writings. Antwort auf eine Umfrage der Zeitschriften La Vita internationale und
L’Humanite nouvelle, Polemik gegen die organisierte Friedensbewegung

Die Friedenskonferenz, 1899

erste deutsche Ausgabe Wien 1920, auch in: Weltanschauung. — Wien 1928
(Ausgewéhlte Werke) und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: Letter on the Peace Con-
ference). Antwort an eine schwedische Initiative, die wie Tolstoi auf Militardienst-
verweigerung setzt, aber von der Haager Friedenskonferenz eine Regelung des
Ersatzdienstes erwartet. Es ist eine lllusion, von Staaten die Schwachung der
Armeen zu erhoffen.

Brief an einen Feldwebel, 1899

bei Nearing (u.d.T.: Letter to a Corporal) und in Tolstoy’s Writings (u.d.T.: Letter
to a Non-commissioned Officer). Die Regierungen brauchen Armeen, um die
Arbeiter zu unterdriicken; deshalb reden sie ihren Vélkern duere Bedrohungen
ein. Gleichzeitig wollen sie nicht darauf verzichten, sich christlich zu nennen.

Patriotismus und Regierung, 1900
in: Religiés-ethische Flugschriften 1911, Bd. Il, bei Urban (gekdrzt) und bei Nea-
ring. Zum Burenkrieg, Analyse patriotischer Propaganda, Staat als Uberrest des
vorchristlichen nationalen Zustandes.

Denkschrift fiir Soldaten / Denkschrift fiir Offiziere, 1901

bei Nearing (u.d.T.: The Soldiers’Memento/The Officers Memento) und in
Tolstoy’s Writings (u.d.T.: Notes for Soldiers/Notes for Officers). Uber die Aufga-
be des Militdrs auf Demonstratenten zu schielfen: wer schiel}t, tragt selber die
Verantwortung. (Eine bessere Ubersetzung ware ,Merkblatt*; ,Denkzettel, das
auch vorkommt, geht gar nicht).

Besinnt Euch! (Tut BuBe!) : ein Wort zum Russisch-Japanischen Krieg,

1904

in: Religiés-ethische Flugschriften 1911, Bd. Il. In einem Krieg RufBlands fordert
Tolstoi zur Kriegsdienstverweigerung auf. (,Besinnt Euch!“ folgt einer Stelle der
russischen Bibel, , Tut BuBe!“ der gleichen Stelle in der Lutherbibel).

876

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Brief an einen Hindu, 1908

in: Brief an einen Hindu / hrsg. von Christian Bartolf. — Berlin 1997. Verteidigung
der Gewaltfreiheit gegen den indischen revolutionédren Journalisten (und spateren
amerikanischen Politikwissenschaftler) Taraknath Das. Bartolfs Ausgabe enthalt
die Briefe von Das und Tolstoi und den Briefwechsel zwischen Tolstoi und Gandhi,
der Tolstois Brief in Gujarati Ubersetzt hatte. Tolstoi schreibt an Das, daf® Indien nur
dann eine Chance hat, wenn es auf Religion statt auf Gewalt setzt. In seiner Replik
geht Das auf die Religion nicht ein, sondern prasentiert weitere Statistiken, welche
die Notwendigkeit einer Rebellion zeigen sollen. Tolstois Brief an Gandhi Sep-
tember 1910 war Tolstois letzte Enzyklika zur Gewaltfreiheit.

Rede gegen den Krieg, 1909

bei Urban und in The Kingdom of God and Peace Essays / translated by Aylmer
Maude 1936 u.6. (u.d.T.: Address to the Swedish Peace Congress). Verteidigung
der Gewaltfreiheit und Warnung, etwas von den Regierungen zu erwarten.

Horowitz, Irving Louis

The Idea of War and Peace in Contemporary Philosophy. — New York : Paine-
Whitman, 1957. — S. 89-106 Tolstoy and Gandhi : the Pacifist Dream (Tostoi S. 90-
98)

2. Auflage 1973 u.d.T.: War and Peace in Contemporary Social and Philosophical
Thought, 3. Auflage 2007 u.d.T.: The Idea of War and Peace : the Experience of
Western Civilization

Auf Tolstoi ist es zurlickzufiihren, daf’ der Pazifismus in der westlichen Welt auch
als Theorie eine Chance hatte. Soziale Unterdriickung will er nicht durch Reform
(oder gar Revolution) bekdmpfen, sondern durch eine andere Lebensweise. Er
beginnt mit sozialer Konflikttheorie, ersetzt sie aber durch eine ethische Theorie,
die sich an Unterdriicker wie Unterdriickte wendet. Die Wurzeln der Gewalt blei-
ben dadurch ungestért. Die Geschichte wird angetrieben vom Widerspruch von
Bekenntnis und Lebensumsténden. Tolstoi hat welthistorische Perioden identifi-
zZiert: es wird ein Zeitalter des Altruismus kommen. Man sollte meinen, dal die
von Tolstoi so umfassend festgestellte Entfremdung auch die Religion betreffen
miBte. Er kann nie zeigen, warum es die von ihm erwartete massenhafte Nei-
gung zum Pazifismus Uberhaupt noch geben kann. Die Geschichte hat Tolstoi
auch klar widerlegt: Diese Massenneigung zum Pazifismus gibt es nicht.

Sampson, R. V.

Tolstoy : the Discovery of Peace. — London : Heinemann, 1973. — S. 108-167
Leo Tolstoy : ,God Sees the Truth, but Does Not Quickly Reveal it’

Das Dilemma, dal® es Kriege gibt, obwohl Krieg ein Horror und Verbrechen ist
und nicht rational gefiihrt werden kann, kann Tolstoi auf der Stufe von Krieg und
Frieden nicht auflésen. Aber er versucht eine Handlungstheorie des Krieges: das
individuelle Leben ist frei, das Schwarm-Leben folgt historischen Gesetzen. Ein
Akteur ist umso freier, je weniger Macht er hat. Tolstoi kann das Problem des
Krieges jedoch nicht véllig in Begriffe dieser Sozialpsychologie auflésen und
spricht deshalb von einem Geschick, als wéare Krieg vollig mysterids. Dieses
Problem, das sich in Krieg und Politik am deutlichsten zeigt, findet Tolstoi auch im
Privatleben. Die egoistischen Charaktere in Krieg und Frieden kdénnen sich nur
entfalten, weil sie Schwache ausnutzen kénnen. Das Gute ist die Negation dieses

877

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Strebens, Schwéche auszunutzen, es ist Geduld, Demut, Leiden (statt Wider-
stand gegen Macht), Sorge um andere, Mitgefiihl, Liebe, Selbstopfer. Fir gréRe-
re, ,historische“ Unternehmungen ist Macht aber unverzichtbar. Tolstoi haf3t den
Krieg, aber er lehnt ihn in Krieg und Frieden nicht generell ab. Der Krieg der Rus-
sen auf russischem Boden ist ein gerechter Krieg. Tolstoi ist kein Chauvinist: Was
die Verteidigung bewegt, ist wie bei jedem Krieg eine mysteriése Kraft, auch von
den Verteidigern werden Verbrechen begangen. Weil wir nicht wissen, wie es zu
Krieg und Revolution kommt, ist der Krieg (in der Sprache von Proudhon) ,gétt-
lich“. Tolstoi akzeptiert diese Irrationalitét, bloRe Vernunft wirde die Moglichkeit
des Lebens zerstéren. Die Kriegsursache ist in Krieg und Frieden eindeutig
beschrieben: Machtstreben. Aber Tolstoi kann sie theoretisch nicht fassen, son-
dern sagt, Kriegsursachen seien unerforschbar. Die Machtanalyse ist wider-
sprichlich. Die groRen Manner werden getadelt, weil sie sich félschlich zuschrei-
ben, alleine den Krieg zu fuhren, aber auch, weil sie tatsdchlich Macht besitzen.
Die Geschichte ist zugleich frei (weil jede einzelne Handlung frei ist) und voraus-
bestimmt (durch von Gott bestimmte Gesetze). Tolstoi kann durchaus zeigen,
daly Krieg aus dem Willen zur Macht kommt (damit legt er die Grundlage fir sei-
nen spateren Pazifismus), aber er kann noch nicht sehen, was gegen Krieg getan
werden kénnte. Auch in Tolstois Kritik der Geschichtsschreibung ist Macht zugleich
Uberwaltigend und Tauschung. Ein Befehl kann nie Ursache einer Handlung sein.
Zwischen Befehl und Ausfiihrung steht die hierarchische Organisation: Die Per-
sonen, die deuten und befehlen, sind am wenigsten direkt beteiligt, die direkt
handeln sind auf Deutungen angewiesen. Dazu sind sie durch die Disziplin ihrer
Gruppe gebunden. Indem Tolstoi die Macht der Machtigen herab spielt, hat er die
Analysen, die er angestoRen hat, selber nicht bewaltigt.

Gallie, W. B.

Philosophers of Peace and War : Kant, Clausewitz, Marx, Engels and
Tolstoy. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1978. — S. 100- 132 Tolstoy:
From War and Peace to The Kingdom of God is Within You

Tolstoi interessiert sich in Krieg und Frieden mehr fur wahr und falsch, als fiir den
Horror des Krieges. Seine Theorien sind trivial, weil er alle Momente von Rationa-
litdt in der Schlacht unterdriickt. Er kann zeigen, daR Ubliche Modelle der
Schlacht nicht sagen kénnen, wie die verschiedenen Faktoren, die zu einer
Schlacht gehéren, zusammenkommen, aber er kann keine eigene Theorie des
Krieges bieten. In Tolstois Analyse der sozialen Dynamik geht zu viel verloren:
professionelle Erfahrung, Verfigung Uber Informationen, Delegation von Aufga-
ben. Schon Clausewitz hatte erkannt, dal® Schlachten immer Teil einer Dynamik
sind, ohne sie deshalb fir irrational zu halten. Aber Tolstoi kann nur sagen, da®
Entscheidungen wegen Ereignissen modifiziert werden mussen. Tolstoi ist ein
geschickter Kritiker der Geschichtsschreibung, aber er ist zu einseitig auf sein
einziges Ziel, die Widerlegung der ,Theorie der groflen Méanner®, fixiert. Seine
Fallstudie zu 1812 ist zu atypisch, er ist zu sehr an die Napoléon-Legende gebun-
den. Die Frage, ob Kriege gerechtfertigt werden kénnen, stellt Tolstoi erst gar
nicht. Er setzt voraus, dal® Krieg bose ist (Gallie gibt ihm recht: man kann das
Boése des Krieges nicht durch ein noch gréReres Bdse beweisen, sondern nur
durch Darstellung aufzeigen). Eine Kritik des Krieges gibt es am ehesten in Furst
Andreis Kommentar vor der Schlacht von Borodino, daf} die Koalitionskriege sinn-

878

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

los sind, es aber doch Situationen gibt, in denen man sich opfern mufR. First
Andreis Stellungnahme, daf® der notwendige Krieg ohne Ritterlichkeit gefiihrt
werden soll (Gallie fuhlt sich an die moderne massive Abschreckung erinnert) und
der spatere Pazifismus Tolstois liegen denkbar weit auseinander, aber gemein-
sam ist die Einsicht, dal} Krieg nicht gefiihrt werden kann. Die idealistische Begriff-
lichkeit des spaten Tolstoi mag Gallie nicht, bewundert aber die Militarismusana-
lyse. Tolstois Staatskritik ist jedoch zu sehr eine Kritik russischer Verhaltnisse.
Tolstoi mul auf massenhafte Verweigerung setzen, das ist keine Losung. Was
nach dem Zusammenbruch des Staates kdme, interessiert ihn nicht. Gallie beur-
teilt Gewaltfreiheit nur nach Effektivitdt und verdammt sie.

Galagan, Galina

The Idea of World Renewal, in: Lev Tolstoy and the Concept of Brotherhood
/ ed. by Andrew Donskov and John Woodsworth. — New York (u.a.) : LEGAS,
1996. - S. 23-37

Das Reich Gottes ist ein polemisches Buch, v.a. gegen Comtes Idee einer Nicht-
christlichen Bruderschaft der Menschheit gerichtet. Der Kern der christlichen Leh-
re ist nicht die Liebe zwischen Menschen, sondern Gott zu lieben und zu dienen.
Sonst wére Liebe nur eine Ausweitung der Selbstliebe, eine Liebe fir die ganze
Menschheit ist undenkbar. In Krieg und Frieden transformiert Tolstoi die Liebe zur
Menschheit in Liebe zum Nachsten, in Meine Beichte sagt er, der Begriff der
Menschheit sei ratselhaft. Den Begriff eines Gemeinwohls lehnt er ab, als eine
Ausrede fir Handlungen gegen das Gewissen. Tolstoi bekdmpft den Patriotis-
mus, aber die kosmopolitische Konzeption sieht er als Falle: eigene Siinden wer-
den als Gut fir alle entschuldigt. Im Streit um die Gebote der Bergpredigt beste-
hen seine sakularen Gegner auf der wortlichen Erflllung der Gebote; weil das
unmdglich ist, ersetzen sie es durch sakularen Fortschritt. Tolstoi besteht dage-
gen darauf, das Gebot ohne Abstriche zu akzeptieren, aber jeder kann es nur
nach seinem eigenen Vermdégen erfillen. Christus beklagt nur Heuchelei, die
Verwischung der Grenze von Gut und Bdése. In Das Reich Gottes beantwortet
Tolstoi die Frage, was die Vélker bewegt, die er in Krieg und Frieden gestellt hat-
te: die offentliche Meinung. Jeder muf sich entscheiden zwischen der 6ffentli-
chen Meinung, die von Wahrheit bestimmt ist, und der 6ffentlichen Meinung, die
von Vortduschung der Wahrheit bestimmt ist. Wie der Schneeball zur Lawine,
wachst die von Wahrheit bestimmte 6ffentliche Meinung, wenn die Trennung von
Wahrheit und Vortduschung erst einmal geleistet ist.

McKeogh, Colm

Tolstoy's Pacifism. — Amherst, NY : Cambria Pr., 2009. 233 S.

Tolstois groRes Thema ist der Weg von der Liebe zum Frieden. Der Frieden
kommt aus der unheroischen taglichen Erfahrung. Das gilt fur den frihen wie den
spaten Tolstoi. Der spate fihlte sich aber verpflichtet, nach dieser Einsicht zu
leben. Darin ist er so extrem, wie vorher in seinem Realismus. Tolstois Ziel ist
eine Ethik, mit der man in einer unregierbaren Welt leben kann. Es muf} eine
nicht-konsequentialistische Ethik sein, weil wir die Welt nicht dndern und Folgen
von Veranderungen nicht kontrollieren kénnen. Clausewitz’ ,Nebel des Krieges*®
wird zu einem Nebel des Lebens. Nach Tolstois Analyse ist kollektive Handlung
mit einem Verlust an Freiheit verbunden; Tolstois christliche Ethik hat entspre-
chend wenig menschliche Zusammenarbeit. Tolstois spéte Lehre beginnt mit

879

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

reinem Idealismus und entwickelt sich in Das Reich Gottes zu einer Mischung
von idealistischen und legalistischen Zugéngen. Als Liebesethiker ist Tolstoi
gescheitert, es kann bei ihm keine Liebe zu Jesus geben und keine Liebe Jesus’
fur die Menschen. Er hat weder einen lebenden Christus noch eine Kirche, die
dem Christen Halt geben kdnnten, sondern allein ein Gebot, dem gefolgt werden
muf. Statt Liebe (oder gar Gnade) nur Gehorsam. Sein Pazifismus beruht allein
auf dem biblischen Gewaltverbot. Diese Ethik ist weder sozial noch individuell
eine Lésung. Was Tolstoi ndher zu Gott brachte, entfernt ihn weiter von den
Menschen. Er ist kein Prophet, kein sozialer Aktivist, kein Moralreformer, kein pazi-
fistischer Theoretiker, sondern ein Dissident: ,his rejection of politics was absolute,
when the claims of politics were soon to be total.”.

880

20.01.2028, 00:25:43,


https://doi.org/10.5771/9783748931645-613
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	5.1  Vereinigte Staaten von Amerika
	5.1.1  William Ellery Channing
	5.1.2  Ralph Waldo Emerson
	5.1.3  Henry David Thoreau
	5.1.4  Moralwissenschaft der Universitäten
	5.1.5  Non-resistance
	5.1.5.1  William Lloyd Garrison
	5.1.5.2  Henry Clarke Wright
	5.1.5.3  Adin Ballou


	5.2  Großbritannien
	5.2.1  Jonathan Dymond
	5.2.2  Frederick Denison Maurice
	5.2.3  John Grote
	5.2.4  John Ruskin
	5.2.5  Thomas Hill Green
	5.2.6  Francis Herbert Bradley

	5.3  Frankreich
	5.3.1  Cousin und die französische Schulphilosophie
	5.3.1.1  Victor Cousin

	5.3.2  Gratry und der katholische Pazifismus
	5.3.2.1  Alphonse Gratry

	5.3.3  Charles Renouvier
	5.3.4  Alfred Fouillée
	5.3.5  Jean-Marie Guyau

	5.4  Deutschsprachiger Raum
	5.4.1  Die Philosophische Ethik bis zur Jahrhundertmitte
	5.4.1.1  Johann Friedrich Herbart
	5.4.1.2  Johann Ulrich Wirth
	5.4.1.3  Heinrich Moritz Chalybäus
	5.4.1.4  Immanuel Hermann [von] Fichte
	5.4.1.5  Moritz Lazarus
	5.4.1.6  Karl Christian Planck

	5.4.2  Die theologische Ethik bis zur Jahrhundertmitte
	5.4.2.1  Johann Baptist [von] Hirscher
	5.4.2.2  Philipp Konrad Marheineke
	5.4.2.3  Richard Rothe
	5.4.2.4  Ferdinand Flores Fleck
	5.4.2.5  Karl Werner

	5.4.3  Der philosophische Weg zum Realismus
	5.4.3.1  Rudolph Hermann Lotze
	5.4.3.2  Edmund Pfleiderer
	5.4.3.3  Julius Baumann
	5.4.3.4  Ernst Laas
	5.4.3.5  Heymann Steinthal
	5.4.3.6  Wilhelm Wundt

	5.4.4  Der theologische Weg zum Realismus
	5.4.4.1  Adolf Wuttke
	5.4.4.2  Albrecht Ritschl
	5.4.4.3  Heinrich Wiskemann
	5.4.4.4  Ernst Achelis
	5.4.4.5  Albert Stöckl
	5.4.4.6  Johann Christian Konrad [von] Hofmann
	5.4.4.7  Otto Pfleiderer

	5.4.5  Auf der Suche nach dem deutschen Bellizismus – außeruniversitäre außeruniversitäre Philosophen
	5.4.5.1  David Friedrich Strauß
	5.4.5.2  Eduard von Hartmann
	5.4.5.3  Paul de Lagarde
	5.4.5.4  Friedrich Nietzsche


	5.5  Rußland
	5.5.1  Graf Lew Nikolajewitsch Tolstoi


