
III. Die Moschee als gegenderter Ort

Feldnotiz »Der Hoca hat es uns erlaubt. Was mischt der sich eigentlich ein?«1

In der Mimar-Sinan-Moschee, ein Neubau mit Kuppel und großzügiger Innen-

ausstattung, im Umland des Hauptfeldforschungsortes, fand im Gebetssaal »der

Wettbewerb um den schönsten Gebetsruf und ḫuṭba-Vortrag« (»Güzel ezan ve hutbe

okuma yarışması«) statt. Aus vier umliegenden DITIB-Gemeinden einer Region (Böl-

ge) traten acht Kinder bzw. Jugendliche an. Vier Jungen zwischen acht und zehn

Jahren bewarben sich um den bestenMuezzin und vier weitere Jungen zwischen elf

und 16 Jahren um den besten ḫuṭba-Vortragenden. Insgesamt zählte ich während

der Veranstaltung um die 200 bis 300 Frauen, Männer, Jugendliche und Kinder.

Neben Angehörigen der dazugehörigen Familien kamen die Menschen aus der Ge-

meinde und aus Nachbargemeinden. Vorstandsmitglieder der vier amWettbewerb

beteiligtenMoscheen sowie ihrer Jugendgruppen und Frauengruppen waren eben-

falls anwesend. Er wurde geleitet von den männlichen Religionsbeauftragten der

vier Gemeinden. Der Wettbewerb fand im Anschluss an das Mittagsgebet statt,

das die Männer im Gebetssaal im Erdgeschoss und die Frauen in der Empore im

Obergeschoss getrennt voneinander verrichteten. Nach dem Wettbewerb wurden

die Besucher*innen auf dem Moscheevorplatz mit Essen und Trinken bewirtet.

Im Rahmen der Feldforschung besuchte ich die Mimar-Sinan-Moschee mehr-

mals. Als ich an jenem sonnigen Sonntag im Winter den großen Moscheevorplatz

etwa 20 Minuten vor dem offiziellen Beginn des Mittaggebets betrat, sah ich et-

wa zwei Dutzend junge und ältere Männer, die verstreut in kleinen Gruppen auf

dem großen Platz standen, saßen, redeten, schwiegen. Ich setzte mich abseitig

auf eine der aufgestellten Bänke, so dass ich vor allem die neu Ankommenden und

die zwei Moschee-Eingänge im Blick hatte: einen Moschee-Eingang, vorgesehen für

Männer, und den Frauen-Eingang. Ankommende Frauen gingen recht schnell durch

den Frauen-Eingang in die Frauenräume. Ich wurde von allen Frauen freundlich

begrüßt und sogleich hineingebeten. Die meisten Männer zeigten sich uninteres-

siert an meiner Person. Sie waren erstmal vor der Moschee stehen geblieben und

1 Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb, 23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Moscheeleben in Deutschland

hatten sich begrüßt, miteinander geredet und erst nach ihren Gesprächen die Mo-

schee durch den ausgewiesenen Haupteingang betreten. Die Familien hatten sich

auf dem Vorplatz getrennt. Während die älteren Jungen mit den Männern durch

den Haupteingang in den Gebetssaal traten, gingen die Frauen mit den Mädchen

und den Kleinkindern durch den Frauen-Eingang hinein. Nach mehrmaliger Ein-

ladung von verschiedenen Frauen begleitete ich sie die Treppen hinauf zum Frau-

enbereich, der sich auf der Empore befindet.Wie ich von der Brüstung der Empore

aus beobachtete, haben die meisten Männer eine andächtige Haltung eingenom-

men als sie den Gebetssaal betraten. Die Gespräche wurden im Flüsterton gehalten

– wenn überhaupt geredet wurde. Die Frauen in der Empore führten dagegen ihre

Gespräche im normalen Tonfall weiter.

Ich beobachtete, dass die Männer sogleich Reihen bildeten und diejenigen

Männer, die hinten Platz genommen hatten, nach vorne in ihre Reihen einluden.

Nicht alle Männer kamen indes von draußen hinein, als der zweite Gebetsruf

ertönte. Im Frauenbereich hatten sich einige Frauen an die Brüstung der Empore

gestellt, deren Gardine sie beiseiteschoben, um den Gebetssaal zu beobachten.

Diese Frauen machten die sitzenden Frauen auf den Beginn des Gebets aufmerk-

sam. Trotz der für Frauen hörbaren, offiziellen Gebetseinleitung im Gebetssaal

hatten sich nicht alle Frauen sogleich zum Gebet aufgestellt. Während die Männer

unten schon Reihen bildeten, beteten die Frauen das erste sunna-Gebet ohne

Reihenbildung verstreut im ganzen Frauenbereich. Erst für das vom Imam ge-

leitete farḍ-Gebet stellten sich einige Frauen in Reihen auf und blieben auch im

anschließenden letzten sunna-Gebet dabei. Der Anstoß für die Reihenbildung

ging von zwei jungen Frauen aus: Eine Frau richtete ihren Gebetsteppich neben

meinem aus und lud eine weitere Frau neben sich ein. So war eine Reihe von drei

Frauen gebildet und andere Frauen legten ihre Gebetsteppiche neben uns an oder

bildeten direkt hinter uns eine zweite Reihe. In der Altstadt-Moschee erlebte ich

diese Praxis so, dass Frauen auf der Reihenbildung insistierten. Hier dagegen

wies keine der Frauen darauf hin, es schien im Endeffekt egal zu sein, ob alle

Frauen mitmachten oder nicht. Es blieben daher auch ein paar Frauen außerhalb

der Reihen. Im Frauenbereich der Mimar-Sinan-Moschee wurde auch sonst ein

lockerer Umgang mit der Reihenbildung praktiziert: Ohne direkte Ansprache oder

Ermahnungen bildeten sich ad hoc Reihen – wenn auch meist etwas schwerfällig.

Die Legitimierungen für die Reihenbildung, z.B. durch Hinweise auf die Prophe-

tentradition oder den Mehrgewinn an Gotteslohn, wurden nicht angesprochen –

anders als in der Altstadt-Moschee.

Nach dem Gebet versammelten sich die meisten Frauen an der Brüstung der

Empore, lugten zwischen den Gardinen vor, zogen diese dann auch beiseite, um

gute Sicht zu haben. Als die Vorbereitungen für den Wettbewerb (Tische hinrü-

cken, Stühle holen, Mikrophon ausrichten usw.) schon im Gange waren, bemerkte

der Religionsbeauftragte der Moschee, Şaban, die Frauen an der Brüstung und rief

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 193

ihnen zu: »Auch die Frauen sollen hinunterkommen.«2 Die angesprochenen Frau-

en nahmen diese Einladung ohne Umschweife an und teilten diese den sitzenden

Leuten mit. Diese waren zunächst eher zögerlich, da sie die Einladung des Imams

nicht gehört hatten. Geschlossen gingen wir so alle zusammen hinunter. Auf dem

Weg vom Frauenbereich zumHaupteingang kamen wir an der Vorderseite der Mo-

schee vorbei an Männern, die noch auf dem Moscheevorplatz standen, auf den

Bänken saßen, plauderten und Tee tranken. Aus einer Gruppe von Männern wurde

einer auf uns aufmerksam, als wir vor dem Haupteingang unsere Schuhe auszo-

gen und rief hinüber: ›Hey, der Frauen-Eingang ist drüben, dort ist für Männer!«3

Eine ca. 40jährige Frau aus unserer Gruppe rief zurück: »Der Hoca hat es uns er-

laubt!«4 und drehte sich wieder weg. Andere Frauen fragten, was los sei, woraufhin

die erste Frau imDeutsch-Türkischen Sprachmix erklärte: »Da ist wieder mal einer

von den Männern, die immer alles besser wissen. Als ob wir nicht wüssten, wo der

Fraueneingang ist. Der Hoca hat schließlich gesagt, wir sollen runterkommen,was

mischt der sich eigentlich ein?«5 »Ja, Männer halt. Die glauben, die Moschee gehört

nur ihnen« antwortete eine andere Frau mittleren Alters.6

Als ich den Gebetssaal betrat – etwa in der Mitte der Frauen – bemerkte ich,

dass drinnen einige Männer etwas verdutzt zu uns herüberschauten und dann zu-

sammen rückten, während sich andere kaum für die eintretenden Frauen inter-

essierten. Viele Männer hatten sich nach dem Gebet an Säulen und Wände zu-

rückgezogen und bildeten nun Grüppchen. Die Reihenbildung war bei ihnen auch

schon aufgelöst. Gerade junge Männer, die nach dem Gebet an der hinteren Wand

Platz genommen hatten und miteinander sprachen, wurden von etwas vorne sit-

zenden Männern per Handbewegung aufgefordert, nach vorne zu kommen. Die

Frauen nahmen vollkommen automatisch entlang der hinteren Wand Platz. Keine

lief weiter vor, beispielsweise zu ihren Ehemännern, Söhnen oder Vätern. Ange-

sichts der leisen Geräuschkulisse in der Moschee ging das Sich-Richten der Frauen

eher geräuschvoll zu. Während die Männer sich ja schon vor dem Gebet gerich-

tet hatten (Jacken ausziehen, Taschen verstauen usw.), mussten sich die Frauen

noch ihrer Jacken, Mäntel und Taschen entledigen, sich einen Platz suchen, die

2 Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb, 23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee, Şaban: »Bayan-

lar da aşağı insinler.«

3 Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb, 23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee, Mann 1 (mittle-

res Alter): »Kadınlar girişi diğer tarafta, orası erkekler için.«

4 Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb, 23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee, Elif (mittleres

Alter, Mitglied der Frauenabteilung, seit 2015 Vorstandsmitglied): »Hoca izin verdi.«

5 Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb, 23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee, Elif: »Herşeyi

daha iyi bilen erkeklerden. Girişin nerede olduğunu sanki biz bilmiyoruz. Hoca aşağıya inin

dedi.Was mischt der sich eigentlich ein.« (Die in kursiv gesetzte Passage war auch im Original

auf Deutsch.).

6 Feldnotiz, Ezan- undHutbe-Wettbewerb, 23.02.2014,Mimar-Sinan-Moschee, Frau 1 (mittleres

Alter): »Erkek işte. Camii onların zannediyorlar.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Moscheeleben in Deutschland

Neuen begrüßen und kurzen Small Talk halten, was unweigerlich zu einer Störung

der Veranstaltung führte, die mit der Begrüßung des Religionsbeauftragten Şaban

schon begonnen hatte. Missbilligende Blicke einiger Männer in Richtung Frauen

waren die Folge. Die gesamte Veranstaltung über beobachtete ich, dass viele Män-

ner andächtig nach vorne oder auf den Boden schauten, nur selten miteinander

flüsterten – und dann auch nur, wenn vorne ein Kandidat geendet hatte und die

Jurymitglieder still Bewertungen vornahmen. Sie standen selten von ihren Plätzen

auf und auch Kinder, die zu ihnen kamen, blieben nicht lange bei ihnen. Manche

wurden per Handbewegung auch wieder zurückgeschickt. Die Frauen dagegen be-

nahmen sich so, wie sie sich auf der Empore unter sich auch verhalten hatten: Sie

flüsterten viel, sprachen auchmal etwas lauter, kommentierten häufig, standen auf

und suchten sich einen anderen Platz oder gingen hinaus. Fast alle Frauen hatten

Kinder dabei, die ständig auf die Toilettemussten, etwas essen oder trinkenwollten

oder laut und ungemütlich wurden, so dass die Frauen vielfach damit beschäftigt

waren, ihre Kinder zu versorgen. Eine ältere Frau hatte schon im Frauenbereich

mit Blick auf ihr Kind ihre Bedenken geäußert, in den Hauptgebetssaal zu gehen.

Ganz vorne, wo der Wettbewerb stattfand, lud Şaban nach einer kurzen An-

sprache und Erläuterung des Vorgehens der Jury ein Kind bzw. Jugendlichen nach

dem anderen vor: zuerst trugen vier Kinder den Gebetsruf ( , türk. ezan) vor,

anschließend hielten vier Jugendliche eine vom Wettbewerbskomitee vorbereitete

ḫuṭba: Es ging um das respektvolle Verhalten von Muslim*innen gegenüber Ange-

hörigen anderer Religionen und um Verantwortung der Eltern für ihre Kinder. Als

die jeweils eigenen Kinder dran kamen, zückten die dazugehörigen Mütter, teil-

weise auch ältere Schwestern oder Freundinnen, ihre Smartphones und Kameras,

um die Kandidaten aufzunehmen. Dafür wurden einige Mädchen in die Mitte des

Raumes geschickt, wo Männer und Jungen saßen. Die Männer hielten sich mit

Aufnahmen in der Regel zurück. Lediglich ein Redakteur eines monatlichen tür-

kischsprachigen Informationsportals machte ein paar Fotos. Am Ende nahm sich

die Jury kurz Zeit, um sich zu beraten, erst dann standen ein paar Männer auf und

gingen hinaus, während andere herein kamen. Schließlich wurden die jeweiligen

Sieger gekürt, Ansprachen nach dem Duktus »Es gibt keine Verlierer, das Mitma-

chen ist das Wichtigste« gehalten und Geschenke überreicht. Nun begannen auch

die restlichen Männer aufzustehen, miteinander zu reden oder zu anderen zu ge-

hen sowie Fotos zumachen. Ich hattemich gegen Ende der Veranstaltung zwischen

die letzte Reihe von Männern und der ersten Reihe von Frauen an eine Säule hin-

gesetzt. Während die allermeisten Männer offensichtlich keine sichtbare Reaktion

auf die sicht- und hörbare Anwesenheit von Frauen zeigten, hörte ich in etwa drei

Metern Entfernung auch einige missbilligende Äußerungen von solchen Männern,

die das Verhalten der Frauen als störend empfanden: Ein Mann im mittleren Alter

sagte zu jemand anderem, dass »die Frauen die Moschee, jeden Ort in eine Küche

aḏān

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 195

umwandeln«7 würden. Dieser entgegnete ihm, dass man sich halt mit der Zeit an

die Anwesenheit von Frauen gewöhnen werde. Der Angesprochene, so stellte sich

später für mich heraus, war der Ehemann einer der anwesenden Frauen aus der

Frauenabteilung. Diese letzte Szene erinnerte mich an diejenige, als am Eingang

der Moschee die Belehrung eines Mannes kommentiert wurde, dass die Männer

denken würden, die Moschee würde nur ihnen gehören.

Währenddessen halfen einige junge Männer den Religionsbeauftragten dabei,

die Tische und Stühlewiederwegzutragen,während diemeistenMänner und Frau-

en hinausgingen. Alle Anwesenden wurden eingeladen, draußen noch etwas zu es-

sen und zu trinken. Auf dem Moscheevorplatz standen in der Mitte des Platzes

mehrere Teekocher, ein Büfett und Geschirr. Auf beiden Seiten davon waren Bänke

aufgestellt und zunächst beobachtete ich, dass sich Frauen und Männer auf ge-

trennte Seiten hinsetzten. Dies wurde aufgebrochen, als sich komplette Familien

zusammen an einen Tisch setzten – dann aber auf der mehrheitlich von Frauen

besetzten Seite (unter anderem der Mann, der erklärt hatte, dass man sich mit der

Zeit an die Anwesenheit der Frauen in der Moschee gewöhnen werde). Junge Män-

ner, offensichtlich aus der Jugendabteilung, bewirteten die Frauen und Männer

gleichermaßen und gingen zwischen den Tischen hin und her. Einige Frauen aus

der Frauenabteilung koordinierten den Ausschank und schauten nach dem Rech-

ten. Ich wurde an einen belebten Tisch gebeten und es kamen einige Gespräche

zustande. Ich verließ die Veranstaltung erst, als die meisten an meinem Tisch ge-

gangen und sowieso nur noch Wenige anwesend waren.

Hinführung: Räume, Autorisierung und Aktivismus

Feldszenen wie diese stehen nicht singulär. Die vergleichende Darstellung des Ver-

haltens von Frauen und Männern weist darauf hin, dass normative Vorstellungen

vonMännern und Frauen in Räumen derMoscheen in der Praxis ausgehandelt wer-

den. Diese Geschlechterverhältnisse lassen sich diskursiv über Deutschland hin-

aus in die in Abschnitt I und II dargelegte komplizierte Geschichte des weiblichen

Moscheebesuchs einordnen: Die Moschee als gegenderter Ort hat Bezüge zum is-

lamischen Aktivismus, zur Herausforderung von islamischem Expert*innentum

im Allgemeinen, zur gesellschaftlichen Umgebung sowie zu der Kumulation von

religiösem Leben in Moscheen. In den untersuchten Moscheen ist die Nutzung

der Moschee und insbesondere der Gebetssäle von beiden Geschlechtern zur sel-

ben Zeit ohne irgendwelche Raumtrenner in der Regel nicht vorgesehen und in

einer bestimmten Art normativ aufgeladen, nämlich als religiös unzulässig bzw.

unerwünscht. Derartige Ereignisse werden von den beteiligten Akteur*innen als

Ausnahmen wahrgenommen. Aus der Feldszene ist zudem zu erkennen, dass die

7 Feldnotiz, Ezan- undHutbe-Wettbewerb, 23.02.2014,Mimar-Sinan-Moschee,Mann 2: »Kadın-

lar camiiyi, her yeri mutfağa çeviriyorlar.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Moscheeleben in Deutschland

praktizierte Geschlechtertrennung in der Moschee zu unterschiedlichen Praktiken

und Haltungen von Männern und Frauen innerhalb der Moscheeräume geführt

hat. Sie zeugen davon, dass die eingeübten und inkorporierten Praktiken einen

Sinn für die jeweiligen Akteur*innen transportieren, die mit dem Erleben und der

Erfahrung von Religion in der Gemeinschaft der Moschee zu tun haben und nicht

nur Ausdruck einer misogynen Haltung von Männern sein können. Dieses Gefüge

ändert sich, sobald Personen des jeweils anderen Geschlechts den Raum wechseln.

Die Feldszene beschreibt, dass das Betreten des Gebetssaals der Moschee für Män-

ner einen Einschnitt markiert. Gespräche und Begrüßungen finden außerhalb des

Gebetssaals statt, drinnen wird eine andächtige Haltung eingenommen. Dagegen

hatten Frauen diesen öffentlichen Außenraum nicht genutzt, um dort stehen zu

bleiben und sich zu begrüßen, so dass das Betreten des Gebetssaals nicht densel-

ben Einschnitt bedeutet wie für Männer. Beim Wechsel vom Frauengebetssaal in

den Hauptgebetssaal kam es daher auch nicht zu einem Wandel in den Praktiken:

Weiterhin verhielten sich die Frauen so wie in ihren eigenen Räumen. Die Unter-

laufung der Geschlechterseparierung fordert somit die spezifischen männlichen

und weiblichen Körperpraktiken heraus. Zugleich produziert sie auch Argumente

für die Beibehaltung oder Aufgabe der Geschlechtertrennung wie an der Äußerung

eines Moscheebesuchers zu erkennen ist (»Die Frauen wandeln die Moschee, jeden

Ort, in eine Küche um«).8

In den folgenden Kapiteln zeige ich auf, dass der Moscheebesuch von Frau-

en sowie die jeweilige Autorisierung hochgradig von Akteur*innen, den räumlichen

Möglichkeiten, der Handhabung von normativiertem Wissen und von den jeweili-

gen Praktiken abhängen, die miteinander verflochten sind. In der Öffentlichkeit

stehen weniger die komplexen Entwicklungen in Mainstream-Moscheen, ergo in

islamischen Verbänden mit ihren über Jahrzehnte hinweg geschaffenen Perspekti-

ven und Problematisierungen der Stellung von Frauen in denMoscheen im Fokus.9

Vielmehr richtet sich die mediale und teilweise auch die fachliche Aufmerksam-

keit auf allzeit gemischtgeschlechtliche Nutzung der Gebetssäle sowie auf weibli-

che Gebetsleitungen. So werden dementsprechende Praxen in Vereinigungen des

Liberal-Islamischen Bundes e.V. in Deutschland (gegr. 2010, LIB) und nicht zuletzt

in der »Ibn Rushd-Goethe Moschee gemeinnützige GmbH« in Berlin (gegr. 2017)

betont. Weibliche Gebetsleitung vor rein weiblichen Gemeinden wird ebenfalls öf-

fentlich thematisiert wie die Planung einer Moschee nur für Frauen in Großbritan-

nien (2015) und die Gründung der Mariam-Moschee in Dänemark (2016)10. Andere

8 Feldnotiz, Ezan- undHutbe-Wettbewerb, 23.02.2014,Mimar-Sinan-Moschee,Mann 2: »Kadın-

lar camiiyi, her yeri mutfağa çeviriyorlar.«

9 Ausnahme: Die Tagung »Mehr Raum wagen – Muslimische Frauen in ihren Moscheen« der

evangelischen Akademie Loccum vom 03.-05.04.2017.

10 Siehe Khankan 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 197

kritische innerislamische Initiativen und Kampagnen stehen zwar weniger im Fo-

kus der Öffentlichkeit, sind aber im Feld durchaus relevant, wie die deutsche In-

itiative »frauenbereich« (seit 2014)11, der US-amerikanische Dokumentarfilm »Un-

mosqued« (2014)12, der deutsche Dokumentarfilm »Durch den Seiteneingang ins

Hinterzimmer? Frauen in Moscheen« (2015)13, Beiträge in der »Islamischen Zei-

tung«14, in Online-Blogs und andere auf das islamische Feld in Deutschland wir-

kende transnationale Beiträge undDiskussionen, die über türkisch-, arabisch- und

englischsprachige Medien rezipiert werden. Anders als im öffentlichen Diskurs ist

in der Forschung der Anspruch auf Wissenserwerb, Lehre und dadurch auch Deu-

tung religiöser Quellen als dominante Form der weiblichen Präsenz in Moscheen

in den Vordergrund gerückt worden.15 Was bisher aber kaum untersucht wurde,

sind die Teilnahmen von Frauen an religiösen Feiern der Gesegneten Nächte sowie

die Verrichtung von Gemeinschaftsgebeten in Moscheen, an denen Frauen weitaus

seltener teilhaben als Männer wie z.B. Freitagsgebete, Feiertagsgebete und Toten-

gebete. Auch die Rückbindung von weiblichem Moscheebesuch an Raumpraxen,

Bedingungen, Strukturen und Diskursen im islamischen Feld harren noch einer

vertieften Untersuchung, die in diesem Abschnitt beschrieben und analysiert wer-

den sollen.

Es ist nun keine Überraschung, dass die Moschee in Deutschland ein gegen-

derter Ort mit praktizierter Geschlechtersegregation ist, die durch den von Män-

nern besetzten Hauptgebetssaal und durch Kreierung weiblicher religiöser Sphä-

ren innerhalb der Moschee räumlich markiert wird. Angesichts der häufig festge-

stellten Absenz von Frauen in Moscheen in anderen Gesellschaften wurde die Mo-

schee sogar als »highly mono-gendered space«16 beschrieben. Die Schaffung und

Nutzung von Räumen – sei es als separate Frauenräume, sei es als gemeinsame

aber geschlechtergetrennt genutzte Räume – bilden daher zunächst das wichtigs-

te Analyseinstrument: Religiöse Angebote von Frauen für Frauen in der Moschee,

11 Mitte 2014 wurde die Erfahrungs-Website http://frauenbereich.tumblr.com/ eingerichtet und

ist immer noch online: »Hier werden Fotos aus Frauenbereichen und Erfahrungsberichte von

Frauen in DeutschlandsMoscheen gesammelt.Wir zeigen die schönen undweniger schönen

Seiten unserer Moscheen. Ein Projekt von www.nafisa.de.«

12 Siehe www.unmosquedfilm.com/.

13 Siehe https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc und https://www.youtube.com/

watch?v=DgdnGtaLDQ4.Der etwa 30minütige Dokumentarfilm ist von Nafisa.de; Konzept,

Text und Schnitt von Silvia Horsch.

14 Siehe Horsch/Kisi 2015.

15 Siehe hierzu detailliert Bano/Kalmbach 2012 und Hammer/Spielhaus 2013. Siehe für

Deutschland: Gamper 2011: 127-128; 145-148, Reisinger 2015, Amir-Moazami/Jouili 2006,

Kuppinger 2012.

16 Raudvere 2012: 274. Vgl. auch Hassan 2012: 88, in der von der Moschee als »male-gendered

space« gesprochen wird, was neuerdings durch die steigende Anzahl von Frauen als Predi-

gerinnen in Moscheen in der Türkei herausgefordert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
http://frauenbereich.tumblr.com/eingerichtet
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=I01S8wrTLDc
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.
https://www.youtube.com/watch?v=DgdnGtaLDQ4.


198 Moscheeleben in Deutschland

ihre Teilhabe an gesamtmoscheelichen Veranstaltungen, die Ausgestaltung religiö-

ser Praxis in der Moschee und Stellung der Expertinnen sind in erster Linie von

den räumlichen Möglichkeiten und Ressourcen abhängig. Dies wiederum zeugt

von Frauenaktivismus in Moscheen. Denn ohne die Einforderung von Raum durch

Frauen, entsteht dieser auch nicht. Das erste Kapitel liefert daher eine Analyse

der Zusammenhänge von räumlichen Möglichkeiten mit den aktivistischen Hin-

tergründen und den strukturellen Entwicklungen in islamischen Verbänden.

Das Eingangsbeispiel weist auf die Praxis der Geschlechtertrennung im Mo-

scheeraum als hegemoniale Praxis hin, aber auch, dass sie aufgehoben werden

kann. Dabei haben die jeweiligen Praktiken einen unterschiedlichen sozialen Sinn

für die Akteur*innen. In den Moscheen sind auch Aushandlungen von Normen

durch dezidierte Diskussionen und rationalisierte Argumente zu beobachten. Hier

ist bedeutsam, wie Frauen mit frühislamischen Zeugnissen und insbesondere mit

hadithbasierenden Legitimationen umgehen. Dies führt zur Frage, welche Bedeu-

tung der Gebetssaal für Frauen innehat und auf welche Autoritäten und religiöse

Deutungen Bezug genommen werden. Anhand der Praktiken und Diskussionen

zum Gebetssaal analysiere ich im zweiten Kapitel entsprechende Aushandlungs-

prozesse von Normen.

Aufgegriffen werden die Verflechtungen von Raum, Autorität, Norm und Pra-

xis erneut bei der Frage nach Teilnahme von Frauen an Freitags-, Festtags- und

Totengebeten: Frauen können nicht nur den Erwerb und die Vermittlung von re-

ligiösem Wissen in der Moschee, sondern beispielsweise auch das Freitagsgebet

als Pflichten und Rechte von allen Muslim*innen – und damit auch von Musli-

minnen – vereinnahmen. Damit sind die weiblichen Teilnahmen an Freitags- und

Feiertagsgebeten einerseits hochgradig von den Realitäten des Raumes abhängig.

Andererseits produziert die räumlicheMöglichkeit, an diesen Veranstaltungen teil-

zunehmen, erst die Entwicklung einer normsetzenden Praxis, wodurch die weibli-

che Teilnahme am Freitagsgebet in die Nähe einer religiösen Pflicht gerückt wird.

Durch Kenntnis und Vermittlung von Textdeutungen, insbesondere des Korantex-

tes und der prophetischen Überlieferungen, können Frauen wie auch Männer den

Ausschluss von Frauen aus Moscheen und insbesondere von den Freitagsgebeten

als Fehlinterpretationen und Überlagerung der islamischen Wahrheit durch kultu-

relle Traditionen bewerten.17 Ich argumentiere im dritten Kapitel daher, dass jene

Akteur*innen höhere Chancen haben, sich in Moscheen-Milieus durchzusetzen,

wenn sie zuzüglich zu ihrer Raumpraxis stetig Argumente, die auf Koran, Sunna

und Gelehrtentradition fußen, in den Diskurs einspeisen.

In jeder von mir aufgesuchten Moschee sind Frauen integraler Teil des Mo-

scheelebens und fast überall sind auch religiöse Expertinnen anzutreffen, wenn-

17 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee. Gruppengespräch mit Samira, Jussuf

und Hafsa.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 199

gleich die Anzahl der studierten Theologinnen wesentlich geringer ist als unter Män-

nern. Im Zusammenhang mit weiblichem Expertentum stechen in öffentlichen

Debatten die weibliche Gebetsleitung, respektive die Frau als Imamin hervor, wel-

che als liberal-islamisches Projekt das enge Korsett des anti-liberalen und frauen-

feindlichen Islams sprengen soll.18 Ich argumentiere im vierten Kapitel, dass das

Thema der weiblichen Gebetsleitung eine mehrheitlich von außen an Mainstream-

Moscheen herangetragene Erwartung ist, die durch die Parallelisierung der Ge-

betsleitung mit der Gottesdienstleitung, insbesondere dem Priesteramt, im christ-

lichen Kontext geprägt ist. Denn – wie ich aufzeigen werde – spielt in den unter-

suchten Moscheekontexten die Wissensgenerierung und Lehre von Expertinnen

sowie die Teilnahme an Gemeinschaftsgebeten in Moscheen eine viel höhere Rolle

als weibliche Gebetsleitung.

1. Frauenbereiche und genderseparierte Gebetssäle –
lokaler Überblick und historische Einordnung

Am Hauptfeldforschungsort sind unterschiedliche Formen der Segregation und

der Zusammenführung zu beobachten, die neben dem Aktivismus-Potential von

Frauen und diskursiven Entwicklungen in islamischen Verbänden auch von finan-

ziellen Möglichkeiten der lokalen Moscheevereine abhängen. Bevor ich auf die ein-

zelnen Moscheen eingehe, bedarf es aber einer erweiterten Sichtweise auf die Ein-

richtung von genderseparierten Räumen im gesellschaftlichen Kontext:

Im öffentlichen Raum müssen genderseparierte Räume mit explizitem Aus-

schluss von Frauen bzw.Männern aus bestimmten Räumenmit Verweis auf beson-

dere Bedürfnisse und Reglementierungen des jeweiligen Geschlechts begründet

werden: Dies gilt beispielsweise für Frauen-Cafés, Frauenschwimmen, Physik für

Mädchen, Müttergruppen, Handarbeit für Jungen, Vätertreffs sowie Treffpunkte,

die als for girls only oder just boys lanciert werden u.ä. Dabei sieht man eine Diskre-

panz zwischen erst geschaffenen genderseparierten Räumen und schon bestehen-

den: Die bestehenden müssen stets gegen den Impetus der Geschlechtergleichheit

begründen, warum sie an der Genderseparierung festhalten, während die neu ge-

schaffenen die gewünschte Geschlechtertrennung mit dem Ziel der Geschlechter-

gerechtigkeit begründen. Im letzteren Fall wird mit der jeweiligen Machtpositi-

on des anderen Geschlechts in einem bestimmten Bereich argumentiert, die trotz

der Aufhebung der strukturellen Diskriminierung des einen Geschlechts weiterhin

wirkmächtig bleibe. So werden genderseparierte Räume und Gruppen geschaffen,

damit ohne die männlich bzw. weiblich konnotierte Machtposition in einem ge-

18 Vgl. Spielhaus 2016: 27.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011 - am 14.02.2026, 06:09:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

