
4. Das Museum in Indien – Drei historisch geprägte

Perspektiven auf eine Institution

Wie Roychowdhury feststellt, ist die Historie der Museen in Indien noch immer im

hohen Maße ein »uncharted field«; Zeugnisse liegen vor allem in Form von Gutach-

ten (surveys) und Praxisberichten vor (Roychowdhury 2015: 1). Das folgende Kapitel

wird nicht chronologisch die Geschichte des Museums in Indien erzählen, sondern

drei historisch geprägte Perspektiven auf das Museum vorstellen: das der »frem-

den« Institution, die als kolonialer »Import« begonnen hat; die Rolle des Museums

im Prozess des »nation building« nach der Unabhängigkeit; schließlich das Muse-

um im Kontext einer offensiven religiös-kulturellen Selbstdefinition im gegenwär-

tigen Indien.Alle drei Perspektivenwerdenhinsichtlich ihrerKonsequenzen für das

Verhältnis von Institution und indischer Öffentlichkeit diskutiert.Die Perspektiven

repräsentierenkeineklar abgegrenztengeschichtlichenPhasen,die einander auf ei-

ner Zeitachse ablösen (auch wenn historische Ereignisse mit ihnen verbunden sein

können), sondern stellen oft koexistierende Komponenten im heutigen indischen

Museumsverständnis dar.

4.1. Das Museum als fremde Institution

Der Schriftsteller V.S. Naipaul spricht in seinem 1976 publizierten essayistischen

Reisebericht »India: A wounded Civilization« von »geborgten Institutionen«, die in

Politik und Kultur des Landes vorherrschen würden (Naipaul 2002: 8). Er betont

damit, dass diesen Einrichtungen und Arrangements etwas Fremdes, ein Element

mangelnder Zugehörigkeit zu eigen sei.Der Essayist undHerausgeber von »Marg«,

einer der wichtigen Kulturzeitschriften des unabhängigen Indien,Mulk Raj Anand,

hat in diesemSinne in den 1960er JahrendieMuseen zumSymbol eines »stranglehold

of an obsolete system« erklärt (Anand 1965: 2) und sich skeptisch gezeigt, ob eine so eng

mit dem »Ancien Régime« der Kolonialzeit verbundene Institution überhaupt eine

Zukunft in einem selbstständigen Indien haben könne. In diesem Sinne argumen-

tiert in neuerer Zeit auch der Kulturwissenschaftler und Museumsexperte Jyotin-

dra Jain, der für das Museumskonzept in Indien feststellt, dass es »largely remained

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

a potted plant, grown to become a cultural artifact for its own sake without taking roots in the

diverse cultural soils of the country« (Jain 2012: o.S.).Wenn Jain davon spricht, dass das

Museum einem »anderen kulturellen Milieu« entstamme und somit in Indien eine

»Topfpflanze« darstelle, verweist er abermals auf die scheinbar unüberwindliche, in

ihren Konsequenzen bis heute fatal nachwirkende koloniale Prägung.

Eine Zuspitzung dieser Position findet sich bei der Historikerin RomilaThapar.

Sie nennt die Institution Museum in Indien »a colonial imposition« (Thapar 2014:

o.S.). Das geht noch hinaus über den Begriff des »kulturellen Importes«, der nicht

auf bereits vorhandene Strukturen zurückgreift, und betont den Zwangscharakter

des Gründungsaktes. Es gibt eine wachsende Menge an Literatur, die die Eta-

blierung des Museums in Indien als Ausdruck einer »elaborate axis of colonial power

and knowledge« (Guha-Thakurta 2015: 46) und als strategische Herrschaftsmaßnah-

me diskutiert (u.a. Mathur 2007; Bhatti 2012; Singh 2009; Guha-Thakurta 2004,

2015; Appadurai, Breckenridge 2015). So stellen Appadurai und Breckenridge fest:

»[M]useums seem less a product of philanthropy and more a product of the conscious agenda

of Indias’s British rulers« (Appadurai, Breckenridge 2015: 174). Laut Bhatti sah die

Kolonialverwaltung das Museum als »an ideal institution for gaining knowledge and

disseminating its ideologies through exhibits« (Bhatti 2012: 52). In dieser Lesart war das

Museum vor allem ein Informations- und Propagandainstrument der Fremdherr-

scher. Singh nennt das Museum daher einen zentralen »colonial knowledge-power

nexus« (Singh 2009: 44).

Wie Guha-Thakurta hervorhebt, war aus früher kolonialer Sicht der »central con-

stitutive urge« der gegenständlichen Befassung mit dem indischen kulturellen Erbe

das Sammeln – und durchaus nicht das Ausstellen, Aufbereiten oder Zugänglich-

machen der Objekte für eine breite Öffentlichkeit (Guha-Thakurta 2004: 47). Sonia

Mathur sieht das systematische Zusammentragen von Material für die neuentste-

hendenMuseen in einer Liniemitdem»unashamedpillaging that characterized the early

phase of British rule« (Mathur 2007: 133). Dass dieMuseen als »storehouses of Indian cul-

ture« (Chandra 1948; Baxi, Dwivedi 1973; Guha-Thakurta 2004) oder »warehouses from

theBritish« (Anand 1965: 2) bezeichnet wurden, spiegelt einen Zustandwider, in dem

das einheimische Publikumals Adressat nicht vorgesehen zu sein schien.Erst in der

späteren kolonialen Zeitwurde dasMuseum,wie imKapitel 3 erwähnt, als Teil einer

»civilizingmission« (Prakash 2015: 98) verstanden und damit zum Erziehungsinstru-

ment für die einheimische Bevölkerung erklärt.

Weniger den Plünderungscharakter als die Lieblosigkeit des kolonialen Muse-

umswesens hebt der Direktor der National Gallery of Modern Art Delhi, Hermann

Goetz1, hervor. Er nennt die Museen »a dumping ground for the discarded European ac-

quisitions«und sieht sie als tote Institutionen, »because they hadno positive task« (Goetz

1 Zuvor war Goetz Direktor desMuseums desMaharadscha Sayaji Rao Gaekwad III (1863–1939)

in Baroda gewesen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Das Museum in Indien – Drei historisch geprägte Perspektiven auf eine Institution 67

1954: 15). Goetz beschreibt damit eine vor allem von Gleichgültigkeit und Passivität

geprägte Ausgangssituation der indischen Museumsrealität. Problematisch ist in

seinen Augen weniger, dass die Museen ein vergangenes Herrschaftssystem sym-

bolisieren oder eine obsolete Agenda verfolgen, sondern dass sie an einem poten-

tiellen Publikum desinteressiert sind und die präsentierte Kultur unachtsam und

respektlos behandeln.

Obwohl die Literatur das indische Museum größtenteils (sowohl mit Blick auf

Sammlung und Ausstellung als auch im Sinne des institutionellen Konzepts) als

koloniales Erbe interpretiert (u.a. Goetz 1954; Sivaramamurti 1959; Guha-Thakurta

2004, 2015; Singh 2009; Jain 2012; Bhatti 2012; Appadurai, Breckenridge 2015; Roy-

chowdhury 2015;Mulgund 2017; Singh 2015), versuchen einzelne Autor*innen auch,

die institutionelle Idee des Museums rückwirkend in die vorkoloniale Geschichte

des Landes einzubetten (u.a. Swali 1989; Banerjee 1990; Naqvi 2008; Gupta, Sriva-

stava 2010) oder den Fokus eher auf den indischen Kontext in Wechselwirkung mit

dem fremden Konzept zu legen (Basu 1965).

Am geradlinigsten verläuft die Projektion in die Vergangenheit bei Gupta und

Srivastava. Sie datieren anhand von sanskrit-literarischen Zeugnissen die Existenz

von »Museen« in Indien in die Gupta-Periode des fünften Jahrhunderts: »In the In-

dian context the concept ofmuseum is […] very old« (Gupta, Srivastava 2010: 8).Ansonsten

ziehendieAutor*inneneher vagereÄhnlichkeitenoder teilweiseÜberschneidungen

der vorkolonialenAusstellungspraxismit der neuzeitlichenMuseumsrealität heran,

um zu argumentieren, dass bei der Rezeption dieser »fremden« Institution an ver-

traute Bezugspunkte in der indischen Geschichte und Zivilisation angeknüpft wer-

den konnte.

So schreibt z.B. Swali über die Rolle der Tempel als Patronatseinrichtungen für

Kunst und Kultur:

»It is well-known that the age-old temples were not only religious organisations

but also »art collectors« par exellence. They also encouraged performing arts such

as music, dance, drama as well as literature, poetry, scholarship, research debates

and discussions« (Swali 1989: 97).

Swali sieht in den ›Sthalamahatmya‹ (Manuskripte, die Pilger nach ihrer Pilgerfahrt

zu bestimmten Tempeln verbreiteten) erfolgreichere Vorgänger der heutigenMuse-

umführer: »Aleaf or twocanbeborrowed fromthispractice so that over theyearsourmuseums

guidebooks enjoy even greater popularity than the original ›Sthalamahatmya‹ (Swali 1989:

98). Der Museologe N.R. Banerjee schreibt über den aus dem 11. Jahrhundert stam-

menden Brihadisvara-Tempel2mit seinen Skulpturen,Wandgemälden, Inschriften

und einer Sammlung von Aufzeichnungen über die mythische Geschichte des

2 Der Tempel befindet sich in Thanjavur im südindischen Bundesstaat Tamil Nadu.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

Gottes Shiva3: Der Tempel »can be regarded as the earliest well documented museum-like

institution in India« (Banerjee 1990: 13–14).Weitere Beispiele vorkolonialer museum-

sähnlicher Arrangements erkennt er in den beschrifteten Skulpturenausstellungen

in Tempeln im Bundesstaat Uttar Pradesh. Auch sie »serve the purpose of museums

though they were not surely named normentioned asmuseums of any kind« (Banerjee 1990:

14). Banerjee sieht in solchen Ausstellungsphänomenen keine direkten Vorgänger

der Institution Museum, jedoch versucht er in ihnen Anknüpfungspunkte zu iden-

tifizieren, die eine bloß auf den Import- oder gar Diktatcharakter reduzierte Lesart

desMuseums in Indien zu differenzieren erlauben. Swali wie Banerjee formulieren

eine eigene kulturelle Inanspruchnahme, die der Vorstellung der ausschließlichen

Fremdheit dieser Institution entgegentritt und ein eigenes Verhältnis zumKonzept

des Museums zu etablieren versucht.

Einen museumskritischen Akzent setzt Naqvi. Auch er beginnt mit einer

vorkolonialen Spurensuche und stellt fest: »In medieval Indian historical narratives we

find mention of ›Toshakhanas‹ (collection of valuable & artistic objects) of the kings as well of

their ›Numaish‹ (display)« (Naqvi 2008: 18). Er erwähnt, dass es in der Biografie des

Mogul-Herrschers Humayun detaillierte Beschreibungen über Ausstellungen von

Waffen und dekorativen Artefakten gibt, die in eigens dafür entworfenen »Shami-

yanas« (Zelten) präsentiert wurden. Naqvi hebt nicht darauf ab, der Museumsidee

nachträglich indische Wurzeln zu verleihen (wie Gupta und Srivastava) oder (wie

Banerjee und Swali) Brücken zum hegemonialen Museumkonzept zu schlagen. Er

will vielmehr »inquire about the failings of the museums« und »realize the significance

of rediscovering the traditional indigenous processes of dealing with the past heritage«.

Damit soll die Grundlage für eine »separate ›species‹ of museum« gelegt werden (Naqvi

2008: 18).Gesucht werden ein Gegenmodell und eine Gegengeschichte zur westlich

dominierten Interpretation des Museums; es soll eine indigene, d.h. auf eigenen

Werte, Traditionen und Praktiken beruhende Bewahrung des kulturellem Erbes

ermöglicht werden. Während Banerjee und Swali eine indische Vorgeschichte

des existierenden Museumskonzeptes zu konstruieren versuchen, möchte Naq-

vi in der Geschichte das nicht realisierte Potential einer alternativen indischen

Museumsentwicklung identifizieren.

4.2. Das Museum aus der Perspektive von Nation und
»nation building«

Neben der Vorstellung des Museums als importierte »Topfpflanze« (Jain) trifft man

auf eine andere, positive, auf das Eigene fokussierende Perspektive, die ihre histo-

rische Grundlage in der Unabhängigkeit Indiens findet und in der das Museum als

3 Der Gott, dem der Tempel geweiht ist.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Das Museum in Indien – Drei historisch geprägte Perspektiven auf eine Institution 69

nationale Institution und als Instrument im Prozess des »nation building« betrach-

tet wird. Die Jahre nach dem Ende der britischen Kolonialherrschaft 1947 waren,

wie Banerjee feststellt, eine Periode von Museumsneugründungen, »ushering in an

era […] of ›national museums‹« (Banerjee 1990: 24). Im Unterschied zum Blick auf das

Museumals fremde Institution imDienste einer kolonialen Agenda sollten sich nun

in den Museen die politischen Hoffnungen und gesellschaftlichen Bedürfnisse der

indischen Bevölkerung manifestieren. Der neuerdings unabhängige Staat betrieb

eine kulturpolitische »appropriation of the museum to nationalist ends« (Mathur, Singh

2015a: 6). Das Museum artikulierte das Selbstbild einer souveränen, zugleich viel-

fältigen und integrierten Nation. Die politische Vision von »unity in diversity«, die

Staatsdoktrin des unabhängigen Indien, wurde als inhaltliches Leitmotiv auf den

Museumsdiskurs übertragen.

Das Bestreben, eine vereinigende nationale Vergangenheitserzählung zu schaf-

fen, war, wie Chatterjee feststellt, für den politischen Diskurs dieser Zeit charakte-

ristisch (Chatterjee 1999: 76ff.). In einem Land, das regional, kulturell, religiös und

sprachlich so vielfältig war und dem gerade seine höchst verschieden geprägten

Vergangenheiten seinen typischen Pluralismus verliehen,war dieHerstellung eines

kohärenten Nationalnarrativs keine leichte Aufgabe. Sie konnte, wie Mathur und

Singh feststellen, nur erfüllt werden »through systematic appropriations and erasures

of various regional and temporal phenomena« (Mathur, Singh 2015a: 6). Es sollte nicht

nur eine glorreiche Vergangenheit ausgestellt, sondern eine Geschichtserzählung

etabliert werden, die unterschiedliche Sonderloyalitäten in ein nationales Zugehö-

rigkeitsgefühl einschmolz.Wie etwa aus lokalen Kulturen eine Mainstream-Kultur

destilliert wurde, kann man etwa an der Behandlung von Baumgeister-Skulpturen

im Indian Museum in Kolkata durch Sivamurti sehen. Obwohl Indien eine kom-

plexe Zivilisation sei, erklärt er, »it can be easily seen that it was one basic culture that

permeated the whole land« (Sivaramurti 1948: 33). In ihren wesentlichen Vorstellungen

und zivilisatorischenMerkmalen stellten alle Inder*innen eine Gemeinschaft dar.

Eine andere nationale Aufgabe, die das neue Indien seinen Museen stellte, war

dieÜbernahme einer Bidlungsrolle. In seiner Funktion »as an instrument of education«

sieht Agrawala »the full destiny of a present day museum« (Agrawala 1948: 22). Banerji

verlangt von den Museen »to achieve the political faiths who can realise the value of mu-

seums as centres of education« (Banerji 1948: 83). Im Rahmen dieser zivilreligiösen Be-

wusstseinsbildungsolltennebendemWissenüberTraditionundKultur auchgesell-

schaftliche Ideale4 wie »secularism, non-violence and national integration […] conveyed to

themasses«werden (Diwedi 1970–72: 113).Der Bildungsauftrag derMuseen umfasste

also nicht nur die Vermittlung von Kenntnissen, sondern eine umfassende morali-

sche und soziale Bürger*innen-Formung.

4 Diwedi beschreibt diese Aufgaben am Beispiel von »Personalia Museen«.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

Die signifikanteste Konkretisierung und Materialisierung dieser nationalen

Museumsperspektive war die Gründung des National Museums in Delhi. Ist das

Indian Museum in Kolkata die Leuchtturm-Institution, die das Verständnis des

Museums als koloniale Institution verkörpert, so stellt das National Museum in

Delhi die Vorzeige-Einrichtung für die nationale Aneignung dieses Konzeptes dar.5

Agrawala6 umriss die zugrundeliegende Vision so: »Thepeople as awhole should feel the

pride in creation and possession«der indischen kulturellen Errungenschaften (Agrawa-

la 1948a: 62). Er hebt die Urheber- und Eigentümerschaft der unabhängigen Nation

an dem im Museum erschlossenen Erbe hervor. Als Gründungsdirektorin wurde

die amerikanischeMuseumsexpertin GraceMorley berufen, die eine einflussreiche

Figur in der postkolonialen Museumsbewegung wurde.7

Das National Museum sollte Indiens kulturellen Reichtum den eigenen Lands-

leuten wie auch der ganzenWelt vorführen; es sollte damit zugleich ein neues Blatt

in der Museumsgeschichte Indiens beschreiben. Kavita Singh meint freilich, dass

im National Museum letztlich doch nur zwei bekannte Typen des kolonialen Mu-

seums reproduziert würden: das »archäologische Museum« (in der unteren Etage)

und das »industrielle Museum« (in der oberen Etage). Die Gründer*innen hätten

es nicht geschafft, dem staatlichen Neubeginn auch museologisch Gestalt zu ver-

leihen. Ihre einzige Idee für das neue Gebäude sei es gewesen, bereits existierende

Museumsmodelle unter einemDach zusammenzuführen (Singh 2015: 120).DasNa-

tional Museum sei »stalked by the ghosts of the colonial museum« (Singh 2015: 121).

Trotz des programmatischen Gegensatzes bestehen zwischen den Perspektiven

auf das Museum als kolonialer Import und als Instrument des »nation building«

fundamentale Gemeinsamkeiten. Beide Sichtweisen orientieren sich an westlichen

Museumsbildern und -praktiken und gehen mit durchaus ähnlichen institutio-

nellen Erwartungen an das Verhalten des Publikums einher. Auch die nationale

Perspektive bleibt insofern hinter der Forderung von Kreps zurück, nichtwestli-

che Museen sollten sich »from Eurocentric notions of what constitutes the museum and

museological behavior« befreien (Kreps 2003: x). Die Fremdheit des Museums in der

indischen Realität ist auch durch seine Inanspruchnahme für das »nation building«

nicht wirklich überwunden.

5 Die Historikerin Indira Chowdhury schreibt über die Enttäuschung der Verantwortlichen des

Indian Museum im damaligen Kalkutta über diese Neugründung: »The celebratory moment

of Independence thus gave rise to a paradoxical situation: the oldest and largest museum was not

identified as the National Museum«. Die neue Situation bedeutete auch, dass Objekte aus der

Sammlung als permanente Leihgabe oder Schenkung ans National Museum gegeben wer-

den mussten (Chowdhury 2017: 145–147).

6 Agrawala war maßgeblich am Zustandekommen der Sammlung für das National Museum

beteiligt.

7 Siehe zu Morleys Rolle Phillips 2015: 132–148.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Das Museum in Indien – Drei historisch geprägte Perspektiven auf eine Institution 71

4.3. Museum und religiöse Revitalisierung

Man könnte vermuten, dass das verstärkte Aufkommen von privaten Museen, die

sich um individuelle Sammlungen oder die künstlerischen Interessen ihrer Grün-

der*innen gruppieren (z.B. das KiranNadarMuseumof Art inDelhi8 oder das Pira-

malMuseumofArt inMumbai9), eineneuezeitgenössischePerspektive aufdasPhä-

nomenMuseum eröffnet. Jedoch haben diese Privatmuseen durch ihre urbane Prä-

gung, ihre vergleichsweise elitäre thematische Ausrichtung (es sind oft Kunstmu-

seen) und ihre begrenzte soziale Reichweite kaum Auswirkungen auf die Gesamt-

wahrnehmung der Museen in Indien.

Relevanter dagegen dürfte eine andere Perspektive sein, in die das Museum im

Kontext einer offensiven religiös-kulturellen Selbstdefinition rückt, die in den ver-

gangenen Jahren durch verschiedene Autor*innen (u.a. Burdhan 2008; Jain 2009,

2011; Srivastava 2009; Singh 2010; Brosius 2010; Mathur, Singh 2015b) in die Dis-

kussion gebracht wurde. Sie geht auf das Phänomen der religiösen Revitalisierung

der indischenGesellschaft zurück.Mathur und Singh haben dafür den Begriff einer

»Reinkarnation des Museums« geprägt (Mathur, Singh 2015b: 203). ImMittelpunkt

stehen dabei die so genannten religiös-kulturellen Komplexe (RKK)10, die in den in

letzten Jahren in Indienprominentgewordensind.DieBesucher*innenfindendort,

oft in räumlich großzügig angelegten Arealen, sowohl Orte zum Gebet und für an-

dere religiöse Verrichtungen als auchGrünflächen, Spielplätze und Entertainment-

Elemente (wie Licht- oderWasser-Animationen,Einkaufsmöglichkeiten,Kinosund

»Food-Courts«) sowieeine Infrastruktur fürpermanenteAusstellungenund fürVer-

anstaltungen.IndenRKKsverschwimmt»thedistinctionbetween themuseum, the theme

park, the temple, and the shrine« (Mathur, Singh 2015b: 204), und manchmal auch die

zur Shopping-Mall. Die Besucher*innen sind zugleich Pilger*innen, Betende, Be-

sichtigende und Konsument*innen. Diese Komplexe sind religiös-kulturelle »One-

Stop-Shops«; verschiedene Bedürfnissewerden »unter einemDach« befriedigt.Mit

den RKKs wird nach Jain jedoch vor allem die Grenze zwischen Tempel undmoder-

nem Museum unklarer (Jain 2009: 232). Brosius identifiziert innerhalb dieser Ein-

richtungeneineVermischungzwischen »Kultwert« und »Ausstellungswert« undda-

mit eine Verschmelzung von religiöser und ästhetischer Wahrnehmung sowie mu-

sealer und kultischer Realität (Brosius 2010: 224–225).

8 Gründerin Kiran Nadar.

9 Gründer Ajay und Swati Piramal.

10 U.a. Amarnathdham Komplex im Bundesstaat Gujarat (hinduistisch), Akshardham Komplex

in Delhi (hinduistisch), Maitreya Project im Bundesstaat Uttar Pradesh (buddhistisch), Khal-

sa Heritage Complex im Bundesstaat Punjab (sikhistisch), Nirankari Sarovar Complex in De-

lhi (sikhistisch).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

DieVerbindung zwischenMuseumundTempel oderMuseumund religiöser In-

stitution generell stellt in Indien kein ausschließliches Phänomen der jüngeren Zeit

dar. In Sivaramamurtis »Directory of Museums in India« 1959 gibt es eine eigene

Rubrik zu »TempleMuseums«, und der Autor stellt fest: »[A]nother important phase in

the growth ofmuseums, […] is the springing up of small, but interestingmuseums in the larger

temples«. Für ihn sind diese Museen Ausdruck der Tatsache, dass Tempel nicht nur

religiöse, sondern auch kulturelle, soziale und lehrende Einrichtungen darstellen,

die vielfältige Dienstleistungen für ihre lokale Gemeinde erbringen (Sivaramamur-

ti 1959: 5).

DieRKKs richten sichnichtmehrnur,wie die traditionellenTempel-Museen,an

ihreörtlicheGemeinde,sondern sindalsPublikumsmagnetenkonzipiert,die auf ei-

ne landesweite und internationale (besonders NRI’s11) Besucher*innenschaft zielen

(Brosius 2010: 223). Solche museumsartigen oder museumsverwandten Komplexe

werden zu einer Attraktion im globalen Pilger- und Verehrungs-Geschäft. Gleich-

zeitig kann ihre Anziehungskraft durchaus über die religiöse Gemeinschaft hinaus-

reichen, auf deren Erbauung und identifikatorische Stärkung sie primär ausgelegt

sind. Sowurdenmir beimeinen Interviews imTribalMuseum in Bhopal (eine Flug-

stunde oder einen Eisenbahn-Tag von Delhi entfernt) von mehreren Besucher*in-

nen, darunter auch von Nicht-Hindus12, die Ausstellungsräume im hinduistischen

Akshardham-Komplex13 in Delhi als ein »Must-see« der modernen indischen Mu-

seumskultur empfohlen. Hier zeigt sich exemplarisch die überregionale und über-

konfessionelle Ausstrahlung dieser neuen religiös-musealenUnternehmungen und

ihr Aufstieg zu bedeutsamen Referenzpunkten im Bewusstsein vonMuseumsbesu-

cher*innen.14

Mathur, Singh und Jain erwähnen die »Spektakularisierung« als typisches Auf-

bereitungsmittel der RKKs (Jain 2009: 218; Mathur, Singh 2015b: 213). Der Journa-

list Jonathan Allenmacht einenHauch von Disneyland aus, das, wie die Akshardam

Presseverantwortlichen in Allens Artikel bestätigen, tatsächlich als Vorlage gedient

haben soll (Allen 2006). Oft werden die Ausstellungen als Erlebnisreise (wie z.B. in

Akshardam als unterirdische Bootsfahrt entlang lebensgroßer Dioramen oder wie

etwa im Nirankari Museum des Nirankari Sarovar Complex15 als Licht- und digita-

11 Non-Resident Indians: indische Staatsbürger*innen, die ihren Wohnsitz im Ausland haben.

12 Etwa von einer Besucherin, die mit ihrer Jain-Gemeinde gekommen war.

13 Gegründet und geführt von der hinduistischen Religionsgemeinschaft (Sekte) Bochasanwasi

Shri Akshar Purushottam Swaminarayan Sanstha (BAPS).

14 Srivastava stellt in seiner detaillierten Untersuchung zum Akshardam-Komplex in Bezug auf

die einheimischenBesucher*innen fest, dass sie oft nicht Englisch sprechen, eher der unteren

Mittelklasse angehören, in Familienverbändenkommenunddass derAnteil von Frauenunter

den Besucher*innen groß ist (Srivastava 2009: 377).

15 Der Komplex wird von der Sant Nirankari Mission (SNM), einer Sikh-Sekte, gegründet von

Baba Buta Singh, geführt.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Das Museum in Indien – Drei historisch geprägte Perspektiven auf eine Institution 73

le Medienpräsentation) inszeniert. Damit werden neue Erwartungsstandards beim

Publikum gesetzt, die sich auch auf traditionelle Museen auswirken.Museen müs-

sen nun mit dem Erlebnis- und Unterhaltungswert dieser Komplexe konkurrieren,

die sich mit der Verwendung der Begriffe »Museum« oder »Monumente« und in-

dem sie ihre Besucher*innen in ihrer offiziellen Literatur und ihren digitalen Prä-

sentationen nicht »Gläubige«, sondern »Betrachter*innen« nennen, in die gleiche

kulturelle Arena begeben wie die staatlichenMuseen (Jain 2009: 226).

Mit den neuentstandenenRKKswird dasMuseumals säkularer Raumnicht nur

durch vereinzeltes Publikumverhalten, sondern durch ein institutionelles Gesamt-

konzept herausgefordert. Es gibt hier keine klare inhaltliche Trennung zwischen

Museums- und Ausstellungsraum einerseits und Tempel oder religiöser Stätte an-

dererseits auf dem Gelände. Alle Einrichtungen des Komplexes folgen einer kultu-

rell-religiösen Gesamtinszenierungmit kohärenter Narration.Während das natio-

nale Museumsprojekt die Verbindung zwischen Säkularismus und Nation heraus-

hebt, akzentuieren die RKKs im Gegenteil den Zusammenhang zwischen Religion

und Indisch-Sein. Besonders deutlich ist das in den hinduistischen RKKs zu beob-

achten. So kritisiert Jain am Beispiel vom Akshardam- und Amarnathdham-Kom-

plex, dass beide Einrichtungen zwar den Anspruch erheben würden, die indische

Kultur auszustellen – tatsächlich würden dabei jedoch »imaginary and invented no-

tions of Hinduness […] artfully confused with equally imaginary ideas of Indianness« (Jain

2009: 232).16 Eine ihrerseits bereits manipulativ konzipierte und präsentierte hin-

duistische Tradition werde fälschlicherweise zum Inbegriff der Nationalidentität

erklärt, auf Kosten anderer, etwa islamischer, Überlieferungsstränge der indischen

Geschichte. Das leitende Narrativ ist nach Jains Einschätzung damit exklusiv, ein-

seitig und parteiisch.

Damit entfernen sich die Ausstellungen der RKKs von einer wissenschaftsge-

stützten Objektivität, wie sie in den säkularen staatlichen Museen vorherrscht, zu-

gunsten einer informatorisch-propagandistischen Melange aus historischen, my-

thologischen, religiösen, anekdotischen und unverifizierbaren Komponenten. Die

RKKs verwenden die didaktischen Präsentationstechniken des Museums, wie z.B.

Beschriftungen oder Informationstafeln. In Indien kennt das Publikum, wie Singh

feststellt, diese didaktische Sprache und ihr Vokabular nur aus den staatlichenMu-

seen (Singh 2010: 58). Damit wird bewusst eine phänotypische Nähe zu Institutio-

nen hergestellt, die Autorität als Übermittlerinnen von Fakten beanspruchen kön-

nen. Auf demWege des Imagetransfers wird die Reputation der säkularen Museen

als »teller of truth« (Singh 2010: 58; Mathur, Singh 2015b: 217) auf die RKKs und ihre

religiösen oder sozialen Botschaften übertragen.

16 Im Akshardam-Komplex kann man viele Schulklassen beobachten, die wegen dieses An-

spruchs gekommen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

Im Gegensatz zu dieser kritischen Sicht formuliert Burdhan eine positive

Einschätzung der RKKs und ihres Beitrags zur Publikumsentwicklung, indem

er feststellt: »Especially in the Indian context sacred complexes with their sacred ecology,

structure, icons, cermonials […] create an ideal arena of sublimated aesthetic experience«

(Burdhan 2008: 27).Die RKKs stellen in seinen Augen einen wichtigen Vorstoß ge-

gen die Dominanz eines vermeintlich überlegenen westlichen Museumskonzepts

und der damit verbundenen Verhaltensprotokolle für die Besucher*innen dar und

bieten einen indigenen Ansatzpunkt zur Entwicklung eines ästhetisch gebildeten

Publikums.Diese Aufgabe, so Bardhan,würden die traditionellenMuseen in Indien

nicht wirklich erfüllen (ebd.).

4.4. Schlussbemerkung

Das Kapitel hat drei relevante Perspektiven auf das Museum identifiziert, die in

der zeitgenössischen indischen Öffentlichkeit koexistieren: das Museum als frem-

de, importierte Institution; dasMuseum als nationales Projekt; schließlich dasMu-

seum im Kontext einer religiös-kulturellen Selbstdefinition.

Die beiden erstgenannten Ansätze basieren auf dem westlichen, d.h. letztlich

europäischen Museumskonzept und seiner Ausstellungspraxis. Die Museums-

wahrnehmung imunabhängigen Indien hat diese Prämissen nicht in Frage gestellt,

sondern ungebrochen fortgeschrieben. Dies gilt vor allem beim Blick auf die Be-

sucher*innen, die mit einem stark regulierenden Museumsprotokoll konfrontiert

werden, in demsichnachwie vor SpurendesMisstrauens der kolonialen Institution

gegenüber ihrem einheimischen Publikum finden. Es wurde kein eigenes Modell

von Musealität oder kuratorischer Praxis entwickelt, das auf ein einheimisches

Publikum und dessen Seh- oder Verhaltensgewohnheiten ausgerichtet wäre. Die

anhaltende Fremdheit und Gleichgültigkeit der indischenÖffentlichkeit gegenüber

der Institution lässt sich gewiss zumindest teilweise darauf zurückführen.

Mit demAufkommenderRKKs sindneueKonkurrentenumdas Publikum,aber

auch um die Definitionshoheit über das Wesen kultureller Präsentation aufgetre-

ten. Wie gezeigt, fordern die RKKs die Museen auf drei Ebenen heraus: als säku-

lare Unternehmung und säkularen Raum; in ihrer inklusiven kuratorischen Narra-

tion, die eine wissenschaftsgestützten Vorstellung von Objektivität repräsentiert;

schließlich in ihrernüchternenPräsentationsform.AusSichtdesPublikumswecken

dieRKKsneueErwartungenandieAufbereitungvonkulturellen Inhaltenundandie

verwendeten Erzählformen. Sie ringen in der öffentlichen Wahrnehmung mit den

säkularenMuseen um die definitorische Autorität darüber, was repräsentative kul-

turelle Narrative sind,wie sie präsentiert werden sollen undwieman das Publikum

ansprechen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Das Museum in Indien – Drei historisch geprägte Perspektiven auf eine Institution 75

Durch die »Spektakularisierung« als entscheidende Präsentationsmittel und

durch die Abweichung vomwissenschaftlich-objektiven Anspruch zugunsten einer

religiös-politischen Agenda wird das Publikum einerseits unterhalten, anderer-

seits in seinem kollektiven Selbstwertgefühl und Stolz bestärkt (etwa, wenn in

der Ausstellung im Akshardam-Komplex behauptet wird, Indien habe schon vor

2000 Jahren Raumfahrtprogramme betrieben, wobei Modelle der entsprechenden

Raumschiffe präsentiertwerden).DieRKKs zielen auf ein (vor allemhinduistisches)

Publikum, »who wish for a renewal of their community’s pride, and their brothers in the

diaspora who need India to be that imagined place of their roots« (Singh 2010: 76). Dieser

Stolz muss sich jedoch nicht ausschließlich auf die im engeren Sinne adressierte

Religionsgemeinschaft beschränken. Vor allem die hinduistischen RKKs adres-

sieren ein »Indisch-Sein«, das sich auch auf andere religiöse Gruppen ausdehnen

kann. (Nicht auf alle; Muslime sind in der Regel nicht einbegriffen.) Es geht darum,

das Publikum emotional zu bestärken und ihm ein gemeinschaftliches Wohlgefühl

zu verschaffen, nicht darum, es tatsachentreu zu informieren oder intellektuell

herauszufordern.

Gleichzeitig begeben sich die RKKs, anders als z.B. Themenparks, durch Ver-

wendung von museologischem Vokabular auf eine Ebene mit den Museen. Sie

übertragen damit die jahrzehntelang erarbeitete Autorität der Museen als »teller of

truth« auf ihre kulturelle, religiöse und politische Agenda. Die präsentierten kultu-

rellen Erzählungen sindmit Elementen vonMythologie,Übertreibung und Fantasie

durchmischt.Die Ausstellungsformate sind erlebnis- und entertainmentorientiert.

Damit werden beim PublikumErwartungen für die Präsentation kultureller Objek-

te und Diskurse erweckt, die diese (wie das Beispiel von Besucher*innen des Tribal

Museums in Bhopal gezeigt hat) auch auf die InstitutionMuseum übertragen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005 - am 13.02.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

