4. Das Museum in Indien - Drei historisch gepragte
Perspektiven auf eine Institution

Wie Roychowdhury feststellt, ist die Historie der Museen in Indien noch immer im
hohen Mafie ein »uncharted field«; Zeugnisse liegen vor allem in Form von Gutach-
ten (surveys) und Praxisberichten vor (Roychowdhury 2015: 1). Das folgende Kapitel
wird nicht chronologisch die Geschichte des Museums in Indien erzihlen, sondern
drei historisch geprigte Perspektiven auf das Museum vorstellen: das der »frem-
denc Institution, die als kolonialer »Import« begonnen hat; die Rolle des Museums
im Prozess des »nation building« nach der Unabhingigkeit; schlieRlich das Muse-
um im Kontext einer offensiven religiés-kulturellen Selbstdefinition im gegenwir-
tigen Indien. Alle drei Perspektiven werden hinsichtlich ihrer Konsequenzen fiir das
Verhiltnis von Institution und indischer Offentlichkeit diskutiert. Die Perspektiven
reprisentieren keine klar abgegrenzten geschichtlichen Phasen, die einander aufei-
ner Zeitachse ablésen (auch wenn historische Ereignisse mit ihnen verbunden sein
konnen), sondern stellen oft koexistierende Komponenten im heutigen indischen
Museumsverstindnis dar.

4.1. Das Museum als fremde Institution

Der Schriftsteller V.S. Naipaul spricht in seinem 1976 publizierten essayistischen
Reisebericht »India: A wounded Civilization« von »geborgten Institutionenc, die in
Politik und Kultur des Landes vorherrschen witrden (Naipaul 2002: 8). Er betont
damit, dass diesen Einrichtungen und Arrangements etwas Fremdes, ein Element
mangelnder Zugehorigkeit zu eigen sei. Der Essayist und Herausgeber von »Marg,
einer der wichtigen Kulturzeitschriften des unabhingigen Indien, Mulk Raj Anand,
hatin diesem Sinne in den 1960er Jahren die Museen zum Symbol eines »stranglehold
of an obsolete system« erklart (Anand 1965: 2) und sich skeptisch gezeigt, ob eine so eng
mit dem »Ancien Régime« der Kolonialzeit verbundene Institution itberhaupt eine
Zukunft in einem selbststindigen Indien haben kénne. In diesem Sinne argumen-
tiert in neuerer Zeit auch der Kulturwissenschaftler und Museumsexperte Jyotin-
dra Jain, der fiir das Museumskonzept in Indien feststellt, dass es »largely remained

12.02.2028, 21:54:21.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

66

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

a potted plant, grown to become a cultural artifact for its own sake without taking roots in the
diverse cultural soils of the country« (Jain 2012: 0.S.). Wenn Jain davon spricht, dass das
Museum einem »anderen kulturellen Milieu« entstamme und somit in Indien eine
»Topfpflanze« darstelle, verweist er abermals auf die scheinbar unitberwindliche, in
ihren Konsequenzen bis heute fatal nachwirkende koloniale Prigung.

Eine Zuspitzung dieser Position findet sich bei der Historikerin Romila Thapar.
Sie nennt die Institution Museum in Indien »a colonial imposition« (Thapar 2014:
0.8.). Das geht noch hinaus iiber den Begriff des »kulturellen Importes«, der nicht
auf bereits vorhandene Strukturen zuriickgreift, und betont den Zwangscharakter
des Griindungsaktes. Es gibt eine wachsende Menge an Literatur, die die Eta-
blierung des Museums in Indien als Ausdruck einer »elaborate axis of colonial power
and knowledge« (Guha-Thakurta 2015: 46) und als strategische Herrschaftsmafinah-
me diskutiert (u.a. Mathur 2007; Bhatti 2012; Singh 2009; Guha-Thakurta 2004,
2015; Appadurai, Breckenridge 2015). So stellen Appadurai und Breckenridge fest:
»[M]useums seem less a product of philanthropy and more a product of the conscious agenda
of Indias’s British rulers« (Appadurai, Breckenridge 2015: 174). Laut Bhatti sah die
Kolonialverwaltung das Museum als »an ideal institution for gaining knowledge and
disseminating its ideologies through exhibits« (Bhatti 2012: 52). In dieser Lesart war das
Museum vor allem ein Informations- und Propagandainstrument der Fremdherr-
scher. Singh nennt das Museum daher einen zentralen »colonial knowledge-power
nexus« (Singh 2009: 44).

Wie Guha-Thakurta hervorhebt, war aus frither kolonialer Sicht der »central con-
stitutive urge« der gegenstindlichen Befassung mit dem indischen kulturellen Erbe
das Sammeln — und durchaus nicht das Ausstellen, Aufbereiten oder Zuganglich-
machen der Objekte fiir eine breite Offentlichkeit (Guha-Thakurta 2004: 47). Sonia
Mathur sieht das systematische Zusammentragen von Material fiir die neuentste-
henden Museen in einer Linie mit dem »unashamed pillaging that characterized the early
phase of British rule« (Mathur 2007: 133). Dass die Museen als »storehouses of Indian cul-
ture« (Chandra 1948; Baxi, Dwivedi 1973; Guha-Thakurta 2004) oder »warehouses from
the British« (Anand 1965: 2) bezeichnet wurden, spiegelt einen Zustand wider, in dem
das einheimische Publikum als Adressat nicht vorgesehen zu sein schien. Erstin der
spateren kolonialen Zeit wurde das Museum, wie im Kapitel 3 erwihnt, als Teil einer
»civilizing mission« (Prakash 2015: 98) verstanden und damit zum Erziehungsinstru-
ment fiir die einheimische Bevélkerung erklirt.

Weniger den Plinderungscharakter als die Lieblosigkeit des kolonialen Muse-
umswesens hebt der Direktor der National Gallery of Modern Art Delhi, Hermann
Goetz', hervor. Er nennt die Museen »a dumping ground for the discarded European ac-
quisitions« und sieht sie als tote Institutionen, »because they had no positive task« (Goetz

1 Zuvor war Goetz Direktor des Museums des Maharadscha Sayaji Rao Gaekwad 111 (1863—1939)
in Baroda gewesen.

12.02.2028, 21:54:21.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Das Museum in Indien - Drei historisch gepragte Perspektiven auf eine Institution

1954: 15). Goetz beschreibt damit eine vor allem von Gleichgiiltigkeit und Passivitit
geprigte Ausgangssituation der indischen Museumsrealitit. Problematisch ist in
seinen Augen weniger, dass die Museen ein vergangenes Herrschaftssystem sym-
bolisieren oder eine obsolete Agenda verfolgen, sondern dass sie an einem poten-
tiellen Publikum desinteressiert sind und die prisentierte Kultur unachtsam und
respektlos behandeln.

Obwohl die Literatur das indische Museum gréf3tenteils (sowohl mit Blick auf
Sammlung und Ausstellung als auch im Sinne des institutionellen Konzepts) als
koloniales Erbe interpretiert (u.a. Goetz 1954; Sivaramamurti 1959; Guha-Thakurta
2004, 2015; Singh 2009; Jain 2012; Bhatti 2012; Appadurai, Breckenridge 2015; Roy-
chowdhury 2015; Mulgund 2017; Singh 2015), versuchen einzelne Autor*innen auch,
die institutionelle Idee des Museums riickwirkend in die vorkoloniale Geschichte
des Landes einzubetten (u.a. Swali 1989; Banerjee 1990; Naqvi 2008; Gupta, Sriva-
stava 2010) oder den Fokus eher auf den indischen Kontext in Wechselwirkung mit
dem fremden Konzept zu legen (Basu 1965).

Am geradlinigsten verliuft die Projektion in die Vergangenheit bei Gupta und
Srivastava. Sie datieren anhand von sanskrit-literarischen Zeugnissen die Existenz
von »Museen« in Indien in die Gupta-Periode des fiinften Jahrhunderts: »In the In-
dian context the concept of museum is [...] very old« (Gupta, Srivastava 2010: 8). Ansonsten
ziehen die Autor*innen ehervagere Ahnlichkeiten oder teilweise Uberschneidungen
dervorkolonialen Ausstellungspraxis mit der neuzeitlichen Museumsrealitit heran,
um zu argumentieren, dass bei der Rezeption dieser »fremden« Institution an ver-
traute Bezugspunkte in der indischen Geschichte und Zivilisation angekniipft wer-
den konnte.

So schreibt z.B. Swali iiber die Rolle der Tempel als Patronatseinrichtungen fiir
Kunst und Kultur:

»It is well-known that the age-old temples were not only religious organisations
but also »art collectors« par exellence. They also encouraged performing arts such
as music, dance, drama as well as literature, poetry, scholarship, research debates
and discussions« (Swali 1989: 97).

Swali sieht in den >Sthalamahatmya< (Manuskripte, die Pilger nach ihrer Pilgerfahrt
zu bestimmten Tempeln verbreiteten) erfolgreichere Vorginger der heutigen Muse-
umfithrer: »A leafortwo can be borrowed from this practice so that over the years our museums
guidebooks enjoy even greater popularity than the original >Sthalamahatmya« (Swali 1989:
98). Der Museologe N.R. Banerjee schreibt iiber den aus dem 11. Jahrhundert stam-
menden Brihadisvara-Tempel® mit seinen Skulpturen, Wandgemalden, Inschriften
und einer Sammlung von Aufzeichnungen iiber die mythische Geschichte des

2 Der Tempel befindet sich in Thanjavur im sidindischen Bundesstaat Tamil Nadu.

12.02.2028, 21:54:21.

67


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

68

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

Gottes Shiva®: Der Tempel »can be regarded as the earliest well documented museum-like
institution in India« (Banerjee 1990: 13—14). Weitere Beispiele vorkolonialer museum-
sdhnlicher Arrangements erkennt er in den beschrifteten Skulpturenausstellungen
in Tempeln im Bundesstaat Uttar Pradesh. Auch sie »serve the purpose of museums
though they were not surely named nor mentioned as museums of any kind« (Banerjee 1990:
14). Banerjee sieht in solchen Ausstellungsphinomenen keine direkten Vorginger
der Institution Museum, jedoch versucht er in ihnen Ankniipfungspunkte zu iden-
tifizieren, die eine blof? auf den Import- oder gar Diktatcharakter reduzierte Lesart
des Museums in Indien zu differenzieren erlauben. Swali wie Banerjee formulieren
eine eigene kulturelle Inanspruchnahme, die der Vorstellung der ausschlieflichen
Fremdheit dieser Institution entgegentritt und ein eigenes Verhiltnis zum Konzept
des Museums zu etablieren versucht.

Einen museumskritischen Akzent setzt Naqvi. Auch er beginnt mit einer
vorkolonialen Spurensuche und stellt fest: »In medieval Indian historical narratives we
find mention of sToshakhanas« (collection of valuable & artistic objects) of the kings as well of
their sNumaish« (display)« (Naqvi 2008: 18). Er erwihnt, dass es in der Biografie des
Mogul-Herrschers Humayun detaillierte Beschreibungen iiber Ausstellungen von
Waffen und dekorativen Artefakten gibt, die in eigens dafir entworfenen »Shami-
yanas« (Zelten) prasentiert wurden. Naqvi hebt nicht darauf ab, der Museumsidee
nachtriglich indische Wurzeln zu verleihen (wie Gupta und Srivastava) oder (wie
Banerjee und Swali) Briicken zum hegemonialen Museumkonzept zu schlagen. Er
will vielmehr »inquire about the failings of the museums« und »realize the significance
of rediscovering the traditional indigenous processes of dealing with the past heritage«.
Damit soll die Grundlage fiir eine »separate >species< of museum« gelegt werden (Naqvi
2008:18). Gesucht werden ein Gegenmodell und eine Gegengeschichte zur westlich
dominierten Interpretation des Museums; es soll eine indigene, d.h. auf eigenen
Werte, Traditionen und Praktiken beruhende Bewahrung des kulturellem Erbes
ermoglicht werden. Wihrend Banerjee und Swali eine indische Vorgeschichte
des existierenden Museumskonzeptes zu konstruieren versuchen, mochte Nag-
vi in der Geschichte das nicht realisierte Potential einer alternativen indischen
Museumsentwicklung identifizieren.

4.2. Das Museum aus der Perspektive von Nation und
»nation building«

Neben der Vorstellung des Museums als importierte »Topfpflanze« (Jain) trifft man
auf eine andere, positive, auf das Eigene fokussierende Perspektive, die ihre histo-
rische Grundlage in der Unabhingigkeit Indiens findet und in der das Museum als

3 Der Gott, dem der Tempel geweiht ist.

12.02.2028, 21:54:21.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Das Museum in Indien - Drei historisch gepragte Perspektiven auf eine Institution

nationale Institution und als Instrument im Prozess des »nation building« betrach-
tet wird. Die Jahre nach dem Ende der britischen Kolonialherrschaft 1947 waren,
wie Banerjee feststellt, eine Periode von Museumsneugriindungen, »ushering in an
era [...] of snational museums« (Banerjee 1990: 24). Im Unterschied zum Blick auf das
Museum als fremde Institution im Dienste einer kolonialen Agenda sollten sich nun
in den Museen die politischen Hoffnungen und gesellschaftlichen Bediirfnisse der
indischen Bevélkerung manifestieren. Der neuerdings unabhingige Staat betrieb
eine kulturpolitische »appropriation of the museum to nationalist ends« (Mathur, Singh
2015a: 6). Das Museum artikulierte das Selbstbild einer souverinen, zugleich viel-
faltigen und integrierten Nation. Die politische Vision von »unity in diversity«, die
Staatsdoktrin des unabhingigen Indien, wurde als inhaltliches Leitmotiv auf den
Museumsdiskurs tibertragen.

Das Bestreben, eine vereinigende nationale Vergangenheitserzihlung zu schaf-
fen, war, wie Chatterjee feststellt, fiir den politischen Diskurs dieser Zeit charakte-
ristisch (Chatterjee 1999: 76ff.). In einem Land, das regional, kulturell, religiés und
sprachlich so vielfiltig war und dem gerade seine hochst verschieden geprigten
Vergangenheiten seinen typischen Pluralismus verliehen, war die Herstellung eines
kohirenten Nationalnarrativs keine leichte Aufgabe. Sie konnte, wie Mathur und
Singh feststellen, nur erfiillt werden »through systematic appropriations and erasures
of various regional and temporal phenomena« (Mathur, Singh 2015a: 6). Es sollte nicht
nur eine glorreiche Vergangenheit ausgestellt, sondern eine Geschichtserzihlung
etabliert werden, die unterschiedliche Sonderloyalititen in ein nationales Zugeho-
rigkeitsgefithl einschmolz. Wie etwa aus lokalen Kulturen eine Mainstream-Kultur
destilliert wurde, kann man etwa an der Behandlung von Baumgeister-Skulpturen
im Indian Museum in Kolkata durch Sivamurti sehen. Obwohl Indien eine kom-
plexe Zivilisation sei, erklirt er, »it can be easily seen that it was one basic culture that
permeated the whole land« (Sivaramurti 1948: 33). In ihren wesentlichen Vorstellungen
und zivilisatorischen Merkmalen stellten alle Inder*innen eine Gemeinschaft dar.

Eine andere nationale Aufgabe, die das neue Indien seinen Museen stellte, war
die Ubernahme einer Bidlungsrolle. In seiner Funktion »as an instrument of education«
sieht Agrawala »the full destiny of a present day museum« (Agrawala 1948: 22). Banerji
verlangt von den Museen »to achieve the political faiths who can realise the value of mu-
seums as centres of education« (Banerji 1948: 83). Im Rahmen dieser zivilreligidsen Be-
wusstseinsbildung sollten neben dem Wissen itber Tradition und Kultur auch gesell-
schaftliche Ideale* wie »secularism, non-violence and national integration [...] conveyed to
the masses« werden (Diwedi 1970—72:113). Der Bildungsauftrag der Museen umfasste
also nicht nur die Vermittlung von Kenntnissen, sondern eine umfassende morali-
sche und soziale Biirger*innen-Formung.

4 Diwedi beschreibt diese Aufgaben am Beispiel von »Personalia Museenx.

12.02.2028, 21:54:21.

69


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

70

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

Die signifikanteste Konkretisierung und Materialisierung dieser nationalen
Museumsperspektive war die Griindung des National Museums in Delhi. Ist das
Indian Museum in Kolkata die Leuchtturm-Institution, die das Verstindnis des
Museums als koloniale Institution verkoérpert, so stellt das National Museum in
Delhi die Vorzeige-Einrichtung fiir die nationale Aneignung dieses Konzeptes dar.”
Agrawala® umriss die zugrundeliegende Vision so: »The people as a whole should feel the
pride in creation and possession« der indischen kulturellen Errungenschaften (Agrawa-
la 1948a: 62). Er hebt die Urheber- und Eigentiimerschaft der unabhingigen Nation
an dem im Museum erschlossenen Erbe hervor. Als Grindungsdirektorin wurde
die amerikanische Museumsexpertin Grace Morley berufen, die eine einflussreiche
Figur in der postkolonialen Museumsbewegung wurde.’

Das National Museum sollte Indiens kulturellen Reichtum den eigenen Lands-
leuten wie auch der ganzen Welt vorfithren; es sollte damit zugleich ein neues Blatt
in der Museumsgeschichte Indiens beschreiben. Kavita Singh meint freilich, dass
im National Museum letztlich doch nur zwei bekannte Typen des kolonialen Mu-
seums reproduziert wiirden: das »archiologische Museumc« (in der unteren Etage)
und das »industrielle Museumc« (in der oberen Etage). Die Griinder*innen hitten
es nicht geschafft, dem staatlichen Neubeginn auch museologisch Gestalt zu ver-
leihen. Thre einzige Idee fiir das neue Gebiude sei es gewesen, bereits existierende
Museumsmodelle unter einem Dach zusammenzufithren (Singh 2015:120). Das Na-
tional Museum sei »stalked by the ghosts of the colonial museum« (Singh 2015: 121).

Trotz des programmatischen Gegensatzes bestehen zwischen den Perspektiven
auf das Museum als kolonialer Import und als Instrument des »nation building«
fundamentale Gemeinsamkeiten. Beide Sichtweisen orientieren sich an westlichen
Museumsbildern und -praktiken und gehen mit durchaus dhnlichen institutio-
nellen Erwartungen an das Verhalten des Publikums einher. Auch die nationale
Perspektive bleibt insofern hinter der Forderung von Kreps zuriick, nichtwestli-
che Museen sollten sich »from Eurocentric notions of what constitutes the museum and
museological behavior« befreien (Kreps 2003: x). Die Fremdheit des Museums in der
indischen Realitit ist auch durch seine Inanspruchnahme fiir das »nation building«
nicht wirklich itberwunden.

5 Die Historikerin Indira Chowdhury schreibt iiber die Enttduschung der Verantwortlichen des
Indian Museum im damaligen Kalkutta iiber diese Neugriindung: »The celebratory moment
of Independence thus gave rise to a paradoxical situation: the oldest and largest museum was not
identified as the National Museum«. Die neue Situation bedeutete auch, dass Objekte aus der
Sammlung als permanente Leihgabe oder Schenkung ans National Museum gegeben wer-
den mussten (Chowdhury 2017: 145-147).

6 Agrawala war maRgeblich am Zustandekommen der Sammlung fiir das National Museum
beteiligt.

7 Siehe zu Morleys Rolle Phillips 2015: 132—-148.

12.02.2028, 21:54:21.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Das Museum in Indien - Drei historisch gepragte Perspektiven auf eine Institution

4.3. Museum und religidse Revitalisierung

Man konnte vermuten, dass das verstirkte Aufkommen von privaten Museen, die
sich um individuelle Sammlungen oder die kiinstlerischen Interessen ihrer Griin-
der*innen gruppieren (z.B. das Kiran Nadar Museum of Art in Delhi® oder das Pira-
mal Museum of Art in Mumbai’®), eine neue zeitgendssische Perspektive auf das Phi-
nomen Museum erdffnet. Jedoch haben diese Privatmuseen durch ihre urbane Pri-
gung, ihre vergleichsweise elitire thematische Ausrichtung (es sind oft Kunstmu-
seen) und ihre begrenzte soziale Reichweite kaum Auswirkungen auf die Gesamt-
wahrnehmung der Museen in Indien.

Relevanter dagegen diirfte eine andere Perspektive sein, in die das Museum im
Kontext einer offensiven religios-kulturellen Selbstdefinition riickt, die in den ver-
gangenen Jahren durch verschiedene Autor*innen (u.a. Burdhan 2008; Jain 2009,
2011; Srivastava 2009; Singh 2010; Brosius 2010; Mathur, Singh 2015b) in die Dis-
kussion gebracht wurde. Sie geht auf das Phinomen der religiosen Revitalisierung
der indischen Gesellschaft zuriick. Mathur und Singh haben dafiir den Begriff einer
»Reinkarnation des Museums« geprigt (Mathur, Singh 2015b: 203). Im Mittelpunkt
stehen dabei die so genannten religios-kulturellen Komplexe (RKK)', die in den in
letzten Jahren in Indien prominent geworden sind. Die Besucher*innen finden dort,
oft in riumlich grof3ziigig angelegten Arealen, sowohl Orte zum Gebet und fiir an-
dere religiose Verrichtungen als auch Griinflichen, Spielplitze und Entertainment-
Elemente (wie Licht- oder Wasser-Animationen, Einkaufsmoglichkeiten, Kinos und
»Food-Courts«) sowie eine Infrastruktur fiir permanente Ausstellungen und fiir Ver-
anstaltungen. In den RKKs verschwimmt »the distinction between the museum, the theme
park, the temple, and the shrine« (Mathur, Singh 2015b: 204), und manchmal auch die
zur Shopping-Mall. Die Besucher*innen sind zugleich Pilger*innen, Betende, Be-
sichtigende und Konsument*innen. Diese Komplexe sind religios-kulturelle »One-
Stop-Shops«; verschiedene Bediirfnisse werden »unter einem Dach« befriedigt. Mit
den RKKs wird nach Jain jedoch vor allem die Grenze zwischen Tempel und moder-
nem Museum unklarer (Jain 2009: 232). Brosius identifiziert innerhalb dieser Ein-
richtungen eine Vermischung zwischen »Kultwert« und »Ausstellungswert« und da-
mit eine Verschmelzung von religiéser und dsthetischer Wahrnehmung sowie mu-
sealer und kultischer Realitit (Brosius 2010: 224—225).

8 Grinderin Kiran Nadar.

9 Grinder Ajay und Swati Piramal.

10 U.a.Amarnathdham Komplex im Bundesstaat Gujarat (hinduistisch), Akshardham Komplex
in Delhi (hinduistisch), Maitreya Project im Bundesstaat Uttar Pradesh (buddhistisch), Khal-
sa Heritage Complex im Bundesstaat Punjab (sikhistisch), Nirankari Sarovar Complex in De-
lhi (sikhistisch).

12.02.2028, 21:54:21.

I


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

72

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

Die Verbindung zwischen Museum und Tempel oder Museum und religiéser In-
stitution generell stellt in Indien kein ausschlie8liches Phinomen der jiingeren Zeit
dar. In Sivaramamurtis »Directory of Museums in India« 1959 gibt es eine eigene
Rubrik zu »Temple Museums«, und der Autor stellt fest: »[A]nother important phase in
the growth of museums, [...] is the springing up of small, but interesting museums in the larger
temples«. Fiir ihn sind diese Museen Ausdruck der Tatsache, dass Tempel nicht nur
religiése, sondern auch kulturelle, soziale und lehrende Einrichtungen darstellen,
die vielfiltige Dienstleistungen fiir ihre lokale Gemeinde erbringen (Sivaramamur-
ti1959:5).

Die RKKs richten sich nicht mehr nur, wie die traditionellen Tempel-Museen, an
ihre 6rtliche Gemeinde, sondern sind als Publikumsmagneten konzipiert, die auf ei-

") Besucher*innenschaft zielen

ne landesweite und internationale (besonders NRI’s
(Brosius 2010: 223). Solche museumsartigen oder museumsverwandten Komplexe
werden zu einer Attraktion im globalen Pilger- und Verehrungs-Geschift. Gleich-
zeitig kann ihre Anziehungskraft durchaus tiber die religiose Gemeinschaft hinaus-
reichen, auf deren Erbauung und identifikatorische Stirkung sie primir ausgelegt
sind. So wurden mir bei meinen Interviews im Tribal Museum in Bhopal (eine Flug-
stunde oder einen Eisenbahn-Tag von Delhi entfernt) von mehreren Besucher*in-
nen, darunter auch von Nicht-Hindus™, die Ausstellungsriume im hinduistischen
Akshardham-Komplex®” in Delhi als ein »Must-see« der modernen indischen Mu-
seumskultur empfohlen. Hier zeigt sich exemplarisch die iberregionale und iiber-
konfessionelle Ausstrahlung dieser neuen religiés-musealen Unternehmungen und
ihr Aufstieg zu bedeutsamen Referenzpunkten im Bewusstsein von Museumsbesu-
cher*innen.™

Mathur, Singh und Jain erwihnen die »Spektakularisierung« als typisches Auf-
bereitungsmittel der RKKs (Jain 2009: 218; Mathur, Singh 2015b: 213). Der Journa-
list Jonathan Allen macht einen Hauch von Disneyland aus, das, wie die Akshardam
Presseverantwortlichen in Allens Artikel bestitigen, tatsichlich als Vorlage gedient
haben soll (Allen 2006). Oft werden die Ausstellungen als Erlebnisreise (wie z.B. in
Akshardam als unterirdische Bootsfahrt entlang lebensgrofRer Dioramen oder wie
etwa im Nirankari Museum des Nirankari Sarovar Complex"™ als Licht- und digita-

b8 Non-Resident Indians: indische Staatsbiirger*innen, die ihren Wohnsitz im Ausland haben.

12 Etwavon einer Besucherin, die mit ihrer Jain-Gemeinde gekommen war.

13 Gegrindet und gefithrt von der hinduistischen Religionsgemeinschaft (Sekte) Bochasanwasi
Shri Akshar Purushottam Swaminarayan Sanstha (BAPS).

14  Srivastava stelltin seiner detaillierten Untersuchung zum Akshardam-Komplex in Bezug auf
die einheimischen Besucher*innen fest, dass sie oft nicht Englisch sprechen, eher der unteren
Mittelklasse angehdren, in Familienverbdnden kommen und dass der Anteil von Frauen unter
den Besucher*innen grof} ist (Srivastava 2009: 377).

15 Der Komplex wird von der Sant Nirankari Mission (SNM), einer Sikh-Sekte, gegriindet von
Baba Buta Singh, gefiihrt.

12.02.2028, 21:54:21.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Das Museum in Indien - Drei historisch gepragte Perspektiven auf eine Institution

le Medienprisentation) inszeniert. Damit werden neue Erwartungsstandards beim
Publikum gesetzt, die sich auch auf traditionelle Museen auswirken. Museen miis-
sen nun mit dem Erlebnis- und Unterhaltungswert dieser Komplexe konkurrieren,
die sich mit der Verwendung der Begriffe »Museum« oder »Monumente« und in-
dem sie ihre Besucher*innen in ihrer offiziellen Literatur und ihren digitalen Pra-
sentationen nicht »Glaubige«, sondern »Betrachter*innen« nennen, in die gleiche
kulturelle Arena begeben wie die staatlichen Museen (Jain 2009: 226).

Mit den neuentstandenen RKKs wird das Museum als sikularer Raum nicht nur
durch vereinzeltes Publikumverhalten, sondern durch ein institutionelles Gesamt-
konzept herausgefordert. Es gibt hier keine klare inhaltliche Trennung zwischen
Museums- und Ausstellungsraum einerseits und Tempel oder religioser Stitte an-
dererseits auf dem Gelinde. Alle Einrichtungen des Komplexes folgen einer kultu-
rell-religiésen Gesamtinszenierung mit koharenter Narration. Wahrend das natio-
nale Museumsprojekt die Verbindung zwischen Sikularismus und Nation heraus-
hebt, akzentuieren die RKKs im Gegenteil den Zusammenhang zwischen Religion
und Indisch-Sein. Besonders deutlich ist das in den hinduistischen RKKs zu beob-
achten. So kritisiert Jain am Beispiel vom Akshardam- und Amarnathdham-Kom-
plex, dass beide Einrichtungen zwar den Anspruch erheben wiirden, die indische
Kultur auszustellen - tatsichlich wiirden dabei jedoch »imaginary and invented no-
tions of Hinduness [...] artfully confused with equally imaginary ideas of Indianness« (Jain
2009: 232)." Eine ihrerseits bereits manipulativ konzipierte und prisentierte hin-
duistische Tradition werde filschlicherweise zum Inbegriff der Nationalidentitit
erklirt, auf Kosten anderer, etwa islamischer, Uberlieferungsstringe der indischen
Geschichte. Das leitende Narrativ ist nach Jains Einschitzung damit exklusiv, ein-
seitig und parteiisch.

Damit entfernen sich die Ausstellungen der RKKs von einer wissenschaftsge-
stiitzten Objektivitit, wie sie in den sikularen staatlichen Museen vorherrscht, zu-
gunsten einer informatorisch-propagandistischen Melange aus historischen, my-
thologischen, religisen, anekdotischen und unverifizierbaren Komponenten. Die
RKKs verwenden die didaktischen Prisentationstechniken des Museums, wie z.B.
Beschriftungen oder Informationstafeln. In Indien kennt das Publikum, wie Singh
feststellt, diese didaktische Sprache und ihr Vokabular nur aus den staatlichen Mu-
seen (Singh 2010: 58). Damit wird bewusst eine phanotypische Nihe zu Institutio-
nen hergestellt, die Autoritit als Ubermittlerinnen von Fakten beanspruchen kén-
nen. Auf dem Wege des Imagetransfers wird die Reputation der sikularen Museen
als »teller of truth« (Singh 2010: 58; Mathur, Singh 2015b: 217) auf die RKKs und ihre
religiésen oder sozialen Botschaften iibertragen.

16 Im Akshardam-Komplex kann man viele Schulklassen beobachten, die wegen dieses An-
spruchs gekommen sind.

12.02.2028, 21:54:21.

13


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74

Teil I: Das indische Museum und sein Publikum

Im Gegensatz zu dieser kritischen Sicht formuliert Burdhan eine positive
Einschitzung der RKKs und ihres Beitrags zur Publikumsentwicklung, indem
er feststellt: »Especially in the Indian context sacred complexes with their sacred ecology,
structure, icons, cermonials [...] create an ideal arvena of sublimated aesthetic experience«
(Burdhan 2008: 27). Die RKKs stellen in seinen Augen einen wichtigen Vorstof3 ge-
gen die Dominanz eines vermeintlich iberlegenen westlichen Museumskonzepts
und der damit verbundenen Verhaltensprotokolle fiir die Besucher*innen dar und
bieten einen indigenen Ansatzpunkt zur Entwicklung eines dsthetisch gebildeten
Publikums. Diese Aufgabe, so Bardhan, witrden die traditionellen Museen in Indien
nicht wirklich erfiillen (ebd.).

4.4, Schlusshemerkung

Das Kapitel hat drei relevante Perspektiven auf das Museum identifiziert, die in
der zeitgendssischen indischen Offentlichkeit koexistieren: das Museum als frem-
de, importierte Institution; das Museum als nationales Projeke; schliefRlich das Mu-
seum im Kontext einer religios-kulturellen Selbstdefinition.

Die beiden erstgenannten Ansitze basieren auf dem westlichen, d.h. letztlich
europdischen Museumskonzept und seiner Ausstellungspraxis. Die Museums-
wahrnehmung im unabhingigen Indien hat diese Pramissen nicht in Frage gestellt,
sondern ungebrochen fortgeschrieben. Dies gilt vor allem beim Blick auf die Be-
sucher*innen, die mit einem stark regulierenden Museumsprotokoll konfrontiert
werden, in dem sich nach wie vor Spuren des Misstrauens der kolonialen Institution
gegeniiber ihrem einheimischen Publikum finden. Es wurde kein eigenes Modell
von Musealitit oder kuratorischer Praxis entwickelt, das auf ein einheimisches
Publikum und dessen Seh- oder Verhaltensgewohnheiten ausgerichtet wire. Die
anhaltende Fremdheit und Gleichgiiltigkeit der indischen Offentlichkeit gegeniiber
der Institution ldsst sich gewiss zumindest teilweise darauf zuriickfihren.

Mit dem Aufkommen der RKKs sind neue Konkurrenten um das Publikum, aber
auch um die Definitionshoheit iiber das Wesen kultureller Prasentation aufgetre-
ten. Wie gezeigt, fordern die RKKs die Museen auf drei Ebenen heraus: als siku-
lare Unternehmung und sdkularen Raum; in ihrer inklusiven kuratorischen Narra-
tion, die eine wissenschaftsgestiitzten Vorstellung von Objektivitit reprisentiert;
schlieRlich in ihrer niichternen Prisentationsform. Aus Sicht des Publikums wecken
die RKKs neue Erwartungen an die Aufbereitung von kulturellen Inhalten und an die
verwendeten Erzihlformen. Sie ringen in der 6ffentlichen Wahrnehmung mit den
sikularen Museen um die definitorische Autoritit dariiber, was reprisentative kul-
turelle Narrative sind, wie sie prisentiert werden sollen und wie man das Publikum
ansprechen soll.

12.02.2028, 21:54:21.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Das Museum in Indien - Drei historisch gepragte Perspektiven auf eine Institution

Durch die »Spektakularisierung« als entscheidende Prisentationsmittel und
durch die Abweichung vom wissenschaftlich-objektiven Anspruch zugunsten einer
religiés-politischen Agenda wird das Publikum einerseits unterhalten, anderer-
seits in seinem kollektiven Selbstwertgefithl und Stolz bestirkt (etwa, wenn in
der Ausstellung im Akshardam-Komplex behauptet wird, Indien habe schon vor
2000 Jahren Raumfahrtprogramme betrieben, wobei Modelle der entsprechenden
Raumschiffe prisentiert werden). Die RKKs zielen auf ein (vor allem hinduistisches)
Publikum, »who wish for a renewal of their community’s pride, and their brothers in the
diaspora who need India to be that imagined place of their roots« (Singh 2010: 76). Dieser
Stolz muss sich jedoch nicht ausschliefflich auf die im engeren Sinne adressierte
Religionsgemeinschaft beschrinken. Vor allem die hinduistischen RKKs adres-
sieren ein »Indisch-Sein«, das sich auch auf andere religiése Gruppen ausdehnen
kann. (Nicht auf alle; Muslime sind in der Regel nicht einbegriffen.) Es geht darum,
das Publikum emotional zu bestirken und ihm ein gemeinschaftliches Wohlgefiihl
zu verschaffen, nicht darum, es tatsachentreu zu informieren oder intellektuell
herauszufordern.

Gleichzeitig begeben sich die RKKs, anders als z.B. Themenparks, durch Ver-
wendung von museologischem Vokabular auf eine Ebene mit den Museen. Sie
tibertragen damit die jahrzehntelang erarbeitete Autoritit der Museen als »teller of
truth« auf ihre kulturelle, religiose und politische Agenda. Die prisentierten kultu-
rellen Erzihlungen sind mit Elementen von Mythologie, Ubertreibung und Fantasie
durchmischt. Die Ausstellungsformate sind erlebnis- und entertainmentorientiert.
Damit werden beim Publikum Erwartungen fiir die Prisentation kultureller Objek-
te und Diskurse erweckt, die diese (wie das Beispiel von Besucher*innen des Tribal
Museums in Bhopal gezeigt hat) auch auf die Institution Museum iibertragen.

12.02.2028, 21:54:21.

75


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12.02.2028, 21:54:21.


https://doi.org/10.14361/9783839464496-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

