
Platon, Aristoteles und die neoklassische 
politische Philosophie der Gegenwart

i.

In der politischen Philosophie der Gegenwart lassen sich verschiedene 
Strömungen, Schulen und Theorien unterscheiden. Da gibt es die 
Vertragstheorien, die im 19. Jh. bereits totgesagt wurden, sich aber 
seit Rawls eindrucksvoll erneuert haben.1 Es gibt den Kritischen 
Rationalismus, der auf Popper zurückgeht.2 Man findet Schüler der 
Frankfurter Schule.3 Carl Schmitt hat eine enorme Renaissance 
erlebt.4 Daneben begegnet schließlich das, was man in den Lehrbü­
chern der Politikwissenschaft den „normativen“ Ansatz oder die 
„normative“ politische Philosophie nennt.5 Unter diesem nicht gerade

1 J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 1975 (= A Theory of 
Justice, Cambridge 1971); R. Nozick, Anarchie, Staat, Utopia, München 1976 (= 
Anarchy, State, and Utopia, New York 1974); J. M. Buchanan, Die Grenzen der 
Freiheit, Tübingen 1984 (= The Limits of Liberty, Chicago 1975); P. Koller, Neue 
Theorien des Sozialkontrakts, Berlin 1987.

2 Eine Übersicht über Werk und Wirkung Poppers existiert meines Wissens nicht. Zu 
den von Popper beeinflußten Denkern und Persönlichkeiten zählen Acham, Agazzi, 
Albert, Bartley, Dahrendorf, Jarvie, Lakatos, Salamun, Spinner, Topitsch, Watkins 
u.a. Der erste Politiker, der Popper rezipierte, war vermutlich Helmut Schmidt. G. 
Lührs/T. Sarrazin/F. Spreer/M. Tietsch (Hrsg.), Kritischer Rationalismus und Sozi­
aldemokratie, 2 Bde., Berlin 1975. Poppers Werke erscheinen seit neuerem als Ge­
sammelte Werke, 15 Bde., Tübingen 2001 ff.

3 Die ältere Geschichte der Frankfurter Schule ist bestens erforscht, die neuere noch 
nicht. M. Jay, Dialektische Phantasie, Frankfurt a.M. 1976 (= The Dialectical Ima­
gination, Boston 1973); R. Wiggershaus, Die Frankfurter Schule, München 1986; 
A. Honneth/A. Wellmer (Hrsg.), Die Frankfurter Schule und die Folgen, Berlin - 
New York 1986.

4 Ein Ausschnitt aus der Wirkungsgeschichte Schmitts vor der Renaissance der 80er 
und 90er Jahre bietet D. van Laak, Gespräche in der Sicherheit des Schweigens. 
Carl Schmitt in der politischen Geistesgeschichte der frühen Bundesrepublik, Ber­
lin 1993.

5 W. D. Narr/F. Naschold, Einführung in die moderne politische Theorie. Bd. 1: 
Theoriebegriffe und Systemtheorie, Stuttgart 41976; K. Lenk, Politische Wissen­

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glücklich gewählten Etikett versammelt man die Wiederbegründer der 
Politischen Wissenschaft nach dem Zweiten Weltkrieg: Hannah 
Arendt, Dolf Stemberger, Eric Voegelin, Leo Strauss, die Freiburger 
und die Münchner Schule.6 Geistige Verwandtschaften dieser Denker 
bestehen zu Joachim Ritter und seinen Schülern7 oder zu den Kom- 
munitaristen in den USA.8
Ich möchte im Folgenden einige der Legenden zurechtrücken, die über 
die sogenannte „normative“ politische Philosophie in Umlauf sind. 
Den Neo-Marxisten war sie zu konservativ, den Empiristen zu sehr an 
Texten orientiert. Man machte dieser Philosophie die Vorwürfe, die 
man Klassiker-Konzepten oder Ideengeschichten zu machen pflegt: zu

schäft. Ein Grundriß, Stuttgart u.a. 1975; Ders./B. Franke, Theorie der Politik. Eine 
Einführung, Frankfurt a.M. - New York 1987; K. v. Beyme, Die Politischen Theo­
rien der Gegenwart. Eine Einführung, München-Zürich 1972 ff.; D. Berg- 
Schlosser/H. Maier/Th. Stammen, Einführung in die Politikwissenschaft, München 
41985; I. Fetscher/H. Münkler (Hrsg.), Politikwissenschaft. Ein Grundkurs, Reinbek 
1985; E. Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen, 
Würzburg 1987.

6 H. Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 1976 ff. (= The Human 
Condition, Chicago 1958); D. Stemberger, Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt a.M. 
1978 (Schriften II, 1-2); E. Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik. Eine Ein­
führung, München 2004 (= The New Science of Politics, Chicago 1952); L. 
Strauss, Naturrecht und Geschichte, Stuttgart 1956 ff. (= Natural Right und History, 
Chicago 1953); die Freiburger Schule: A. Bergstraesser, Politik in Wissenschaft 
und Bildung, Freiburg 1961; D. Oberndorfer, Politik als praktische Wissenschaft, 
in: Ders. (Hrsg.), Wissenschaftliche Politik, Freiburg 1962, 9-58; W. Hennis, Poli­
tik und praktische Philosophie, Stuttgart 1977. Politik war im Sinne der Freiburger 
Schule nicht zu reduzieren auf den Streit der Interessen, nicht auf den Kampf um 
Macht, nicht auf eine Lehre von Freund und Feind.

7 Zu dieser Schule gehören: G. Bien, H. Lübbe, O. Marquard, R. K. Maurer, um nur 
einige zu nennen. J. Ritter, Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und He­
gel, Frankfurt a.M. 1969; Ders., Subjektivität, Frankfurt a.M. 1974; A. Pazanin, 
Geisteswissenschaften und praktische Philosophie in Joachim Ritters Werk, in: 
Philosophisches Jahrbuch 99 (1992) 352 - 362.

8 M. Brumlik/H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt 
a.M. 1993; A. Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus, Frankfurt a.M. 1993; B. van 
den Brink/W. Reijen (Hrsg.), Recht und Demokratie, Frankfurt a.M. 1995; W. Ree­
se-Schäfer, Kommunitarismus, Frankfurt a.M. 32OO1. 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abgehoben, zu geistesgeschichtlich, zu wenig interessiert an den 
historischen und materiellen Bedingungen der Politik.
Nun geht es mir nicht darum, ein Klassiker-Konzept oder eine Form 
von Ideengeschichte zu verteidigen. Ich selbst habe einen anderen 
Ansatz. Ich spreche von „politischem Denken“.9 Dieses hat nicht nur 
Verbindungen zur Philosophie oder zur Ideengeschichte, sondern auch 
zum Recht, zur Geschichtswissenschaft, zur Theologie, ja sogar zu 
gewissen Werken der Dichtung. Auf politisches Denken gibt es keinen 
Monopolanspruch irgendeines Faches. Man muß es nehmen, wo 
immer man es findet. Und politisch denken kann jeder, gleichgültig ob 
er Wissenschaftler oder Bürger ist.
Ich spreche im Folgenden nicht von „normativer“ Politikwissenschaft. 
Stattdessen fasse ich die erwähnten Denker unter dem Begriff neo­
klassische politische Philosophie zusammen. Der Grund dafür ist 
folgender: Schon der Name „normativ“ ist irreführend.10 Arendt, 
Stemberger, Strauss u.a. erneuern auf je unterschiedliche Weise die 
klassische Philosophie der Antike. Weder die klassischen Philosophen 
der Antike noch die Neoklassiker lassen sich mit dem Begriff „norma­
tiv“ erfassen. Der Begriff „normativ“ ist in seiner heutigen Verwen­
dung geprägt durch das 19. Jahrhundert: durch Neukantianismus und 
Positivismus.11 In ihm steckt die Entgegensetzung von Sein und 

9 H. Ottmann, In eigener Sache: Politisches Denken. Oder: Warum der Begriff 
„Politisches Denken“ konkurrierenden Begriffen vorzuziehen ist, in: Politisches 
Denken. Jahrbuch 1995/96, V. Gerhardt/H. Ottmann/M. P. Thompson/K. Graf Bal­
lestrem (Hrsg.), Stuttgart - Weimar 1996, 1-8.

10 Kritische Bemerkungen zur Terminologie vor allem der Einführungsliteratur in die 
Politikwissenschaft schon bei P. J. Opitz, Spurensuche. Zum Einfluß Eric Voege- 
lins auf die Politische Wissenschaft in der Bundesrepublik Deutschland, in: Zeit­
schrift für Politik 36 (1989) 235 ff. In der Einfiihrungsliteratur (siehe Fußnote 5) 
nahm man ein, zwei Zitate von Voegelin, um aus diesen eine „normative“ oder gar 
„normativ-ontologische“ Theorie zu konstruieren. Der Terminus pflanzte sich an­
schließend in einer Art Jungfrauengeburt fort, ohne daß man überhaupt noch auf die 
Originaltexte der Antike oder die der Neoklassiker rekurrierte.

11 Der Begriff „Norm“ (norma oder kanön) bedeutet ursprünglich „Winkelmaß“, 
„Richtschnur“ (für Bauwerke) oder „Regel“. Diese weite und neutrale Bedeutung 
des Wortes verengt sich im 19. und 20. Jahrhundert, wenn der Begriff eine neukan­
tianische Prägung erhält und ihm der Gegensatz von Normativität und Faktizität

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sollen, und diese wird weder von den genannten Denkern noch von 
ihren Vorbildern, den klassischen Philosophen der Antike vertreten. 
Bei Platon etwa ist die Idee des Guten das ens realissimum, kein 
bloßes Sollen. Aristoteles will anknüpfen an die schon bestehenden 
Sitten. Er findet die „Norm“ - sit venia verbo - in der Normalität. Der 
Begriff der „Norm“ ist - auch das spricht gegen ihn - ein „Rasenmä­
her“, ein Gleichmacher, ein Nivellierer. Er unterscheidet nicht zwi­
schen Sittengesetz und juristischem Gesetz, nicht zwischen Tugenden 
und Werten. Ihm wird alles gleich. Für wesentliche Unterscheidungen 
fehlt ihm die Differenzierungskraft.
Was das Etikett „normativ“ so unglücklich zu umschreiben versucht, 
ist, daß die neo-klassische politische Philosophie in scharfer Frontstel­
lung steht zu einer wertneutralen, an Max Weber orientierten Sozial­
wissenschaft. Sowohl Voegelin als auch Strauss sehen in Weber einen 
Wertrelativisten und Wertnihilisten.12 Eine wertneutrale Sozialwissen­
schaft würde nach ihrer Meinung die Hauptaufgabe der Politikwissen­
schaft verfehlen, eine Lehre von der guten Verfassung und vom guten 
Bürger zu sein. Was nützt eine Wissenschaft, die zwischen Diktatur 
und Demokratie nicht werten will? Sie wird selbst wertlos, ein In­
strument, das vielen, ja beliebigen Zwecken dienen kann.
Die neoklassische Philosophie erneuert die querelle des anciens et des 
modernes. Sie fuhrt uns noch einmal in den Streit um die Frage, ob die 
Neuzeit der Antike vorzuziehen ist oder nicht. Viele der Neoklassiker 

eingeimpft wird. Dies ist besonders bemerkbar im Sprachgebrauch der Juristen von 
Binding bis Kelsen. Zudem spielt der Begriff „Norm“ seit dem 19. Jahrhundert eine 
ähnliche Rolle wie der Begriff des „Wertes“. Er wird zum Passepartout für alles 
Gebotene und Gesollte. H. Hofmann/Red. und W. H. Schrader, Artikel Norm, in: 
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6, Darmstadt 1984, 906-918.

12 E. Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik, München 2004, 30 ff.; L. Strauss, 
Naturrecht und Geschichte, Frankfurt a.M. 1977, 37 ff. (Kap. II); weniger vehe­
ment, aber auch sich abgrenzend D. Sternberger, Max Weber und die Demokratie, 
in: Ders., Schriften Bd. 111, Frankfurt a.M. 1980, 135-159; eine Wende von ent­
schiedener Gegnerschaft zu einer gewissen Anerkennung Webers hat dagegen W. 
Hennis vollzogen. Max Webers Fragestellung, Tübingen 1987; Ders., Max Webers 
Wissenschaft vom Menschen. Neue Studien zur Biographie des Werkes, Tübingen 
1996; Ders., Max Weber und Thukydides, Göttingen 2003 (Nachr. d. Akad. d. Wiss. 
zu Göttingen I. Phil-Hist. Klasse). 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben für die Antike votiert. Dies geschah meist aus der Erfahrung des 
Totalitarismus heraus, den man der Neuzeit anlastete. Enttäuscht von 
der Neuzeit, wollte man das antike Erbe unserer Kultur erneuern: das 
Naturrecht (Strauss), die platonisch-aristotelische episteme (Voege- 
lin), den Politikbegriff des Aristoteles gegen den des Machiavelli oder 
des Augustinus (Stemberger), die vita activa gegen die instrumentelle 
Vernunft und die Technik der Neuzeit (Arendt). Manche dieser 
Denker sind dabei in die Gefahr geraten, einen radikalen Antimoder­
nismus zu vertreten. Dieser ist jedoch keineswegs kennzeichnend für 
die gesamte neoklassische Philosophie.
Im Rahmen eines Vortrages ist es nicht möglich, ein umfassendes Bild 
dieser Denker zu zeichnen. Jeder von ihnen ist ein Kosmos für sich, 
den man eigens darstellen müßte. Was ich im Folgenden vorstellen 
will, ist die antike Grundlage, auf die sich diese Denker berufen: 
Platon und Aristoteles. An ihnen möchte ich demonstrieren, daß die 
klassischen Philosophien erhebliche Unterschiede aufweisen und daß 
diese in der politischen Philosophie der Gegenwart wiederkehren. 
Hier gibt es Neo-Platoniker und Neo-Aristoteliker, und in aller Regel 
sind diese durch unterschiedliche Stellungnahmen zur Modernität 
geprägt. Die Neo-Aristoteliker sind in aller Regel modemitätsfreund- 
lich, die Neo-Platoniker nicht.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.

Was für Unterschiede der klassischen Philosophie lassen sich nennen? 
Fünf werden im Folgenden analysiert:

1. Platonische Kulturrevolution versus aristotelische Anknüpfung an 
das Bestehende;

2. Einheitsdenken versus Vielheitsdenken;
3. Expertokratie versus Bürgerpolitik;
4. Politik mit Metaphysik versus Politik ohne;
5. Einheit von Theorie und Praxis versus eigenständige praktische 

Philosophie.

Zum ersten Gegensatz: Kulturrevolution versus Anknüpfung an das 
Bestehende. Die politische Philosophie beginnt in unserer Kultur mit 
Sokrates. Platon, sein bedeutendster Schüler, hat den Tod des Sokrates 
so interpretiert, daß die Stadt Athen den einzig Gerechten gerichtet 
hat. Damit hat sie für Platon das Urteil über sich selbst gesprochen. 
Mit Athen ist keine Politik zu machen. Die Philosophie zieht aus aus 
der Stadt. Sie gründet ihre eigene Stadt en logo, im Gespräch, im 
Gedanken, eine Stadt vollkommener Gerechtigkeit.13
Platons Politik setzt den Bruch mit der attischen Demokratie und mit 
der vorherrschenden Bildung voraus. Die Interpreten streiten, was die 
Politeia eigentlich ist: Handelt es sich um eine Utopie, ein Ideal, ein 
bloßes Paradigma? Oder hat Platon geglaubt, daß diese Stadt verwirk­
licht werden kann? So oder so, Platons beste Stadt ist ein philosophi­
sches Gegenbild zum existierenden Athen. Keine Demokratie, son­
dern eine Herrschaft von Philosophenkönigen. In dieser Gegen-Stadt 
sollen nicht länger die Dichter die Erzieher sein. Der Philosoph 
übernimmt die Rolle, die bis dahin den Dichtem vorbehalten war. 

13 H. Ottmann, Der Tod des Sokrates und seine Bedeutung für die politische Philoso­
phie, in: R. Hofmann/J. Jantzen/H. Ottmann (Hrsg.), Anodos. Festschr. f. Helmut 
Kuhn, München 1989, 179 - 193.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Musik und Mythen werden gereinigt. Platon ersetzt die Mythen der 
Dichter durch seine eigene Mythologie.
Platon ist ein Kulturrevolutionär, Aristoteles dagegen ein Philosoph, 
der wieder die Verbindung sucht zur herrschenden Kultur und zur 
existierenden Politik. Die Konkurrenz des Philosophen mit den 
Dichtern wird verabschiedet. Wenn Platon vor allem mit den Dichtem 
der Tragödie konkurriert und diese aus der idealen Stadt vertreibt, so 
schreibt Aristoteles der Tragödie eine für die Stadt nützliche Rolle zu. 
Die Katharsis, welche die Tragödie beim einzelnen bewirkt, ist auch 
nützlich für die Stadt. Die Tragödie ist auch für diese eine Entladung 
der Affekte, eine Art von „politischer Medizin“ oder „Staatshygie­
ne“.14
Platon ist ein politischer und kultureller Revolutionär, Aristoteles ein 
Denker anderer Art. Was Aristoteles vertritt, kann man mit Joachim 
Ritter eine ,hermeneutisch-hypoleptische' Philosophie nennen. Hypo- 
lepse ist die Anknüpfung an die Rede eines anderen, und Aristoteles 
knüpft auf vielfache Weise an das schon Bestehende an: an die schon 
bestehenden Lehren seiner Vorgänger, an die Sprichwörter, an die 
schon existierenden Verfassungen und an die schon vorliegenden 
Sitten. Das Wort Ethos verweist auf Ort, Wohnort, Standort, Wohnen, 
Gewohnheit, daß man das tut, was dort, wo man wohnt, gewöhnlich 
so getan wird. Man hat dies als eine Form des Usualismus oder des 
Konservatismus kritisiert. Aber Aristoteles intendiert keineswegs eine 
unkritische Übernahme des Bestehenden. Im Bestehenden werden 
durchaus Gut und Schlecht voneinander geschieden, gute und schlech­
te Sitten, gute und schlechte Verfassungen. Es geht Aristoteles nicht 
um eine unkritische Übernahme bestehender Lehren und Verhältnisse. 
Es geht ihm eher um so etwas wie die Beweislastverteilungsregel 
Joachim Ritters: Begründen muß, wer verändern, nicht wer bewahren 
will. Auszugehen ist zunächst einmal von einer Vermutung für die 
Vernünftigkeit des Bestehenden. Ob sie sich bewahrheitet, steht dahin. 

14 F. Dirlmeier, Katharsis pathematön, in: Hermes 75 (1940) 86. Nach Dirlmeier 
gehört die Katharsis der Musikabhandlung des 8. Buches der Politik weder zum 
„düster Tragischen“ noch zum Ethischen, sondern zu Lust, Erholung und Spiel.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem ersten fundamentalen Gegensatz, kulturrevolutionäre Politik 
versus hermeneutisch-hypoleptische Anknüpfung an das Bestehende, 
gesellt sich ein zweiter Gegensatz. Er besteht zwischen dem platoni­
schen Einheitsdenken und der aristotelischen Vielheitsfreundlichkeit.15 
Platon will nur das Eine: die Einheit der Stadt, die Einheit der Idee. 
Die Einheit ist ihm das höchste Gut, weil die Idee das Eine ist und alle 
Vielheit auf die Seite des Schlechten gerät. Aufgrund seiner Einheits­
liebe denkt Platon die Stadt wie einen einzigen großen Körper, wie 
eine einzige Großfamilie. Die berühmten Paradoxa haben hier ihren 
Grund. Die Gleichheit von Mann und Frau, wie Platon sie fordert, ist 
kein erstes emanzipatorisches Lehrstück im Namen von women's 
liberty. Es ist vielmehr eine Lehre, die auch die Frauen in die Stadt 
einbeziehen will. Was Platon für die beste Stadt fordert: Kommunis­
mus und Menschenzüchtung, die Auflösung der Familien und die 
Hochzeitslotterie - alles das sind Resultate seines Einheitsdenkens. 
Was der Einzelne tun soll, kann bei Platon immer nur eines sein. 
Gerechtigkeit bedeutet, daß jeder das Seine tut, und das heißt, jeder 
das tut, was er am besten tun kann. Das kann nach Platon immer nur 
eines sein. Wer vieles tut, dilettiert. Er bringt nicht die Leistung, die 
ihm möglich wäre, würde er sich konzentrieren auf das, was er kann.16 
Platon ist ein Denker der Einheit. Aristoteles stellt dem Streben nach 
strenger Einheit den programmatischen Satz entgegen: „eine Vielheit 
(ist) ihrer Natur nach die Stadt“ (Pol. II, 2). Nach Aristoteles setzt sich 

15 Es ist hier nicht möglich, auf die Frage einzugehen, welche Rolle die „ungeschrie­
bene Lehre“ für eine Deutung Platons spielen kann. Jedoch sei darauf verwiesen, 
daß sich bei ihren Vertretern wie Krämer, Reale u.a. starke Argumente für eine he- 
nologische Deutung Platons finden. G. Reale, Platons protologische Begründung 
des Kosmos, in: E. Rudolph (Hrsg.), Polis und Kosmos, Darmstadt 1996, 22 ff.; 
Ders., Zu einer neuen Interpretation Platons, Paderborn 1993; H.-J. Krämer, Arete 
bei Platon und Aristoteles, Berlin 1959; K. Gaiser, Platons ungeschriebene Lehre, 
Stuttgart 1963.

16 Verworfen wird die Polypragmosyne, die „Vielgeschäftigkeit“. V. Ehrenberg, Poly- 
pragmosyne: A study in Greek politics, in: Journal of Hellenic Studies 67 (1947) 46 ff; 
A. W. H. Adkins, Polypragmosyne and ,minding one’s own business': a study in Greek 
social and political values, in: Classical Philology 71 (1976) 301-327. Es besteht auch 
ein Zusammenhang mit Platons Kritik der Schauspielerei, der Mimesis vieler Charakte­
re. Des weiteren ist die Verbindung zur Demokratie-Kritik offensichtlich.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Stadt zusammen aus Menschen verschiedener Art. Diese Ver­
schiedenheit soll politisch nicht aufgelöst werden. Die strenge Einheit 
der Familie kann kein Vorbild der politischen Bindungen sein. Im 
Haus herrscht der Hausherr über Unmündige und Unfreie. In der Stadt 
begegnen sich freie und mündige Bürger. Im Haus wird paternalistisch 
geherrscht. In der Stadt regieren sich die Bürger selbst. Haus und 
Stadt sind so geschieden wie Paternalismus und Selbstregierung oder 
wie Paternalismus und Republik.
Die aristotelische Unterscheidung von Haus und Stadt, von Oikos und 
Polis ist bedeutsam geworden für Locke und für Kant.17 18 In unserem 
Jahrhundert sind vor allem Hannah Arendt und Dolf Stemberger der 
aristotelischen Kritik an Platons Einheitsstaat gefolgt. Stemberger und 
Arendt haben die Pluralität zu einer fundamentalen Kategorie des 
Politischen gemacht. Politik hat mit der Vielzahl der Meinungen und 
Lebensformen zu tun, und weil keine von diesen als die einzig wahre 
gelten kann, besteht Politik im Miteinander-Reden, im Miteinander- 
Beraten und im Miteinander-Entscheiden der Bürgerschaft. Der 
Politiker ist kein Hausherr und kein Landesvater. Ökonomie und 
Politik muß man voneinander trennen. Nach Hannah Arendt gehören 
Arbeiten und Herstellen zur Notdurft des Lebens, zur Schaffung des 
Lebensnotwendigen. Im Reich dieser Notwendigkeit kann der Mensch 
nur begegnen als homo faber oder als Konsument, jedenfalls reduziert 
auf das Exemplar der Gattung oder den Funktionär der Technik. Hier 
herrscht immer nur Vermittlung und kein Zweck, und für Hannah 
Arendt lag das Reich der Freiheit jenseits der Sphäre der Lebensnot­
wendigkeitjenseits von Oikos und Ökonomie.IS
Zum dritten Gegensatz: Expertokratie versus Bürgerpolitik. Platons 
Begriff von Politik ist expertokratisch. Die Idiopragie (daß jeder das 

17 Locke dient sie zur Abgrenzung von Filmers patriarchalischer Herrschaftstheorie.
Kant weist die „väterliche Regierung“, das Imperium paternale, zurück und spricht 
statt dessen von der „vaterländischen Regierung“ („Imperium non paternale, sed 
patrioticum“), Über den Gemeinspruch, A 237.

18 Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 1976 ff. Arendt läßt die Trennung 
von Politik und Ökonomie allerdings so scharf werden, daß sie die Anwendbarkeit 
ihrer politischen Philosophie auf den modernen Staat gefährdet.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seine tut; daß jeder das tut, was er am besten tun kann) führt zu einer 
fundamentalen Spezialisierung. Das entscheidende politische Wissen 
ist exklusiv; es steht nur wenigen offen. Im idealen Staat bilden sich 
die Stände der Nur-Ernährer, der Nur-Wächter, der Nur-Philosophen 
als spezialisierte Stände heraus. Jeder versteht sich auf seine Techne, 
auf seine Kunst. Politik ist so wie die Kunst des Arztes oder des 
Steuermanns. Es ist die Kunst eines Sachverständigen, eines Experten, 
der weiß, was ein Laie nicht wissen kann.14 Wo ein solches sachver­
ständiges Wissen von der Politik angesetzt wird, da ist die Forderung 
unausweichlich, daß die Experten regieren sollen. Die Rechthaber 
müssen dann folgerichtig auch die Machthaber sein.
Idiopragie und Techne fuhren bei Platon zur Herrschaft der Experten. 
Aristoteles dagegen hat ein nicht expertokratisches, sondern bürgerpo­
litisches Modell von Politik. Den Vergleich des Politikers mit dem 
Fachmann hat Aristoteles zurückgewiesen. Kapitel 11 des 3. Buches 
seiner Politik enthält die berühmte „Summierungstheorie“.19 20 Die 
Summierung der vielen Urteile der Bürger ist demnach „besser oder 
doch nicht schlechter“ als das Urteil der Fachleute. Wer eine Kunst 
nicht selber ausüben kann, ist gleichwohl kompetent genug, ihre 
Produkte beurteilen zu können. (Das ist, wenn man so sagen darf, das 
Reich-Ranicki-Phänomen.) Nach Aristoteles beurteilt ein Haus nicht 

19 Expertokratie ist zu unterscheiden von Technokratie. Platon versteht Politik nicht 
als eine wertneutrale Technik. Das zeigt schon der Streit mit den Sophisten. Zudem 
ist das Wissen von der Idee des Guten das Gegenteil eines instrumentalistischen 
Wissens. „Es ist eine Einsicht, die - im Gegensatz zu allem anderen Wissen - nicht 
mehr instrumentalisiert werden kann.“ W. Wieland, Platon und der Nutzen der I- 
dee. Zur Funktion der Idee des Guten, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 1 
(1976) 26. Auch ist Wieland zuzustimmen, wenn er hervorhebt, daß das Ideenwis­
sen kein „propositionales Wissen“ sein kann, sondern eher dem „know-how“ als 
dem „know that“ zu vergleichen ist, W. Wieland, Platon und die Formen des Wis­
sens, Göttingen 1982, 224 ff., 252 ff. Gleichwohl ist es bei Platon aber ein exklusi­
ves Wissen. Es ist das Wissen nur eines Standes, das von Laien nicht beurteilt wer­
den kann (oder allenfalls in sophronistischer Selbstbescheidung indirekt anerkannt 
zu werden vermag).

20 E. Braun, Das Dritte Buch der Aristotelischen Politik, Wien 1965. Das Argument 
von Pol. 111, 11 macht im Mittelalter Karriere, etwa bei Marsilius von Padua, De­
fensor pacis I, 11, §§ 1-3.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Architekt, sondern der Bewohner. Ein Mahl beurteilt nicht der 
Koch, sondern der Gast.
Politik ist bei Aristoteles das, was im Prinzip jeder kann-, Bürgerpoli­
tik besteht in der Teilhabe an Volks- und Gerichtsversammlung, in 
Herrschaft auf Zeit, im Ausgleich zwischen arm und reich. Bei Platon 
ist Politik, was nur wenige können. Politisches Wissen ist Fachwissen, 
und in dieser Auffassung von politischem Wissen liegt einer der 
Schlüssel von Platons Gegnerschaft gegen die Demokratie. Es ist die 
Empörung darüber, daß ansonsten immer das Urteil der Fachleute 
gesucht wird - bei Krankheit das Urteil der Ärzte, beim Hausbau das 
der Architekten u.s.f. -, daß aber in der Volksversammlung, wie 
Sokrates im Protagoras entrüstet vorbringt: Jeder aufstehen und 
seinen Rat erteilen (darf): Zimmermann, Schmied, Schuster, Krämer, 
Schiffsherr, Reiche, Arme, Vornehme, Geringe“ (319 d). In der 
Demokratie darf jeder mitreden, ob er etwas von der Sache versteht 
oder nicht. Das ist für Platon eines der Ärgernisse der Demokratie.
Expertokratie versus Bürgerpolitik - dahinter verbergen sich bei 
Platon und Aristoteles grundlegend verschiedene Auffassungen von 
politischer Redekunst und von Rhetorik überhaupt. Platon, obwohl er 
selber zweifelsohne ein Meister der Rhetorik ist, reiht diese zusammen 
mit der Sophistik bei den bloßen Schmeichelkünsten ein. Rhetorik ist 
bei Platon eine bloße Geschicklichkeit, die ohne Wissen um Ursachen 
und Gründe nur auf das Angenehme und auf die Wirkung zielt. Zwar 
ist Platons Streit mit der Rhetorik hochgradig ambivalent; in den 
Nomoi ist die Überredung zum Gesetzesgehorsam ein fester Bestand­
teil des Gesetzes selbst und selbst der ideale Staat der Politeia ist auf 
Überredung gegründet; mit Gewalt soll er nicht errichtet werden (7. 
Brief 331 c-d). Gleichwohl darf man sagen: Die Rhetorik ist bei 
Aristoteles von ganz anderer Bedeutung als bei Platon. Aristoteles hat 
die Rhetorik rehabilitiert. Schon ihre Großeinteilung - beratende 
Rede, Gerichtsrede, Festrede - verrät die Nachbarschaft zu den 
Institutionen der attischen Demokratie, zu Volksversammlung und 
Gerichtsversammlung. Das Zu- und Abraten, das Anklagen und 
Verteidigen, das Loben und Tadeln - alles weist auf die Polis, ihren 
Nutzen, ihre Gerechtigkeit, ihr Kalon. Es wäre ein Thema eigener Art 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darzustellen, wie eng bei Aristoteles Rhetorik und Politik miteinander 
verbunden sind.21
Zum vierten Gegensatz: Politik als Metaphysik versus Politik ohne 
Metaphysik. Es gehört zu den fundamentalen Unterschieden der 
politischen Philosophie des Platon und des Aristoteles, daß Platon 
seine Politik unmittelbar auf Metaphysik gegründet hat, Aristoteles 
jedoch nicht. Ein Begriff wie „platonisch-aristotelische episteme“, wie 
ihn Voegelin verwendet, ist schon aus diesem Grunde unglücklich 
gewählt. Von einer Metaphysik der Politik läßt sich nur bei Platon 
sprechen. Auch ein Begriff wie „Politische Theorie“ ist nur bei Platon 
möglich, nicht bei Aristoteles. Die Politeia fuhrt die Philosophen, die 
herrschen sollen, bis zur Idee des Guten; das Höhlengleichnis, das den 
Aufstieg zur Idee des Guten darstellt, ist der Höhepunkt des Werkes; 
die Nomoi sind Theologie; sie beginnen mit dem Wort Theos, und sie 
enden mit schärfsten Asebie-Gesetzen gegen „Atheisten, Deisten und 
Magiker“.22
Bei Aristoteles beginnen sowohl die Nikomachische Ethik als auch die 
Politik ohne Theologie und ohne Metaphysik. Sie beginnen bei der 

21 Hennis hatte versucht, von der Topik eine Brücke zur Politikwissenschaft zu 
schlagen, ähnlich wie dies Viehweg für die Jurisprudenz versucht hatte. Dies war 
insofern ein Irrweg, als die Topik einer bloßen Geistesgymnastik zu nahe steht. 
Zwar kann man auch in der Rhetorik noch eine Verbindung zu einer (bloß geistes­
gymnastischen) Dialektik erkennen. Aber anders als die Topik erfaßt die Rhetorik 
nicht nur Logisches, sondern auch die Affekte, und anders als die Topik ist sie nicht 
auf die Schule, sondern auf den öffentlichen Raum bezogen. Sie fördert vom Red­
ner Glaubwürdigkeit, die er durch Ethos, Pathos und Logos zu erreichen hat. Flas- 
har weist der Rhetorik eine „Zwischenstellung zwischen Dialektik und praktischer 
Philosophie“ zu, Aristoteles, in: Ders., Grundriß der Geschichte der Philosophie. 
Antike 3, Basel 1983, 363 ff.; W. Hennis, Politik und praktische Philosophie, Neu­
wied 1963. Dazu kritisch schon H. Kuhn, Aristoteles und die Methode der Politi­
schen Wissenschaft, in: R. Schmidt (Hrsg.), Methoden der Politologie, Darmstadt 
1967, 521 ff.; P. Weber-Schäfer, Rhetorik und Topik in der Politik, in: Politisches 
Denken. Jahrbuch, K. Graf Ballestrem/V. Gerhardt/H. Ottmann/M. P. Thompson 
(Hrsg.), Stuttgart 1999, 11-25.

22 Auch die Nomoi sind bei allen Unterschieden zur Politeia auf Metaphysik gegründet. 
Die Ordnung der Gesetze ruht auf Zahlenmystik, Astronomie und Theologie. Die 
Formulierung „Atheisten, Deisten und Magiker“ bei E. A. Wyller, Platons Gesetze 
und die Gottesleugner, Nomoi 10, 907 d bis 909 d, in: Hermes 85 (1957) 292 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur des Menschen, beim anthropinon agathon, beim „menschlich 
Guten“, bei dem, was der Mensch durch sein eigenes Handeln bewir­
ken und erreichen kann. Die Metaphysik gilt Aristoteles als Bereich 
des Ewigen und Unveränderbaren, das in einer direkten Beziehung zur 
menschlichen Praxis nicht steht. Für die Praxis, für Ethik und Politik, 
braucht man nach Aristoteles nicht Metaphysik, sondern Erfahrung 
und Klugheit, man braucht nicht Metaphysik, sondern' praktische 
Philosophie.
Für alle platonisierenden Deutungen des Aristoteles mögen dies zu 
scharfe Trennungen sein. Gerne verweist man in solchen Deutungen 
darauf, daß Aristoteles in Ethik und Politik gewisse Begriffe der 
Metaphysik wie etwa Dynamis und Energeia, Hyle und Eidos, ver­
wendet hat.23 Gerne beruft man sich auf das „theoretische Leben“, das 
am Ende der Nikomachischen Ethik steht. Manche Interpreten wie 
Dudley oder Kamp möchten darin doch wieder eine Einheit von 
Metaphysik und praktischer Philosophie erkennen.24 Leo Strauss und 
Eric Voegelin erwecken sogar den Eindruck, als ob die Stadt eigent­
lich nur dazu da sei, den Philosophen das theoretische Leben zu 
ermöglichen. Aber eine Schwalbe (wie die Verwendung einzelner 
metaphysischer Begriffe) macht noch keinen Sommer der Metaphysik 
in der praktischen Philosophie. Das „theoretische Leben“ am Ende der 
Nikomachischen Ethik bedeutet keine Remetaphysizierung der prakti­
schen Philosophie.

23 M. Riedel, Metaphysik und Politik bei Aristoteles, in: Philosophisches Jahrbuch TI 
(1970) 1-14, wiederabgedruckt in: Ders., Metaphysik und Metapolitik, Frankfurt 
a.M. 1975, 63-84. Riedel, der die Aristotelische Politik in die Nähe zur Metaphysik 
rücken will, bedient sich des von ihm selbst als fragwürdig bezeichneten Begriffs 
der „Metapolitik“. Er stammt aus Schlözers Allgemeinem StaatsRecht (1793). Dort 
bezeichnet er ein „abstraktes Naturrecht“, das der Politik vorausgeschickt wird. 
Eine derart der Politik vorausgeschickte Disziplin gibt es bei Aristoteles jedoch 
nicht. Deshalb muß Riedel auch einzelne Begriffe herbeiziehen oder von einem 
„Entsprechungsverhältnis“ oder „Korrespondenz“ reden (1975, 69, 81). H. Ott- 
mann, Geschichte des politischen Denkens, Bd. 1/2. Die Griechen. Von Platon bis 
zum Hellenismus, Stuttgart - Weimar 2001, 128 ff.

24 J. Dudley, Gott und die Theorie. Die metaphysische Grundlage der Nikomachtykm
Ethik, Frankfurt a.M. 1982; A. Kamp, Die politische Philosophie des Aristoteles 
und ihre metaphysischen Grundlagen, Freiburg - München 1985, 307 ff. 2

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das „theoretische Leben“ - darüber ist nicht zu streiten - ist bei 
Aristoteles die höchste Lebensform, und es ist die höchste Form von 
Glück. Im kontemplativen Leben versucht der Mensch das Göttliche 
nachzuahmen, so wie das Kreisen der Sterne oder die Fortpflanzung 
der Lebewesen eine Nachahmung des Göttlichen ist (Gen. an II, 1, 
731 b 31 - 732 a 1). Eine indirekte Beziehung von Metaphysik und 
Politik besteht insofern, als eine Hinordnung auf das Eine auch bei 
Aristoteles existiert. Es gibt eine Pros-hen- oder Pros-proton-Re\a.üon 
(Met. IV, 2, 1003 a 33; VII, 4, 1030 a 34 - b 1). Aber diese Hinord­
nung ist auch eben nur eine indirekte, die der Vielfalt und der Tren­
nung der Disziplinen Raum verschafft.
Die Philosophen des Aristoteles, welche die vita contemplativa leben, 
sind keine Philosophenkönige. Auch sollen die Bürger des Aristoteles 
keine Philosophen sein. Das theoretische Leben ist überpolitisch, um 
nicht zu sagen a-politisch. Die Sophia, die Weisheit der Theorie, trägt 
zum Glück des Menschen, der Philosoph nicht ist, nichts bei (NE VI, 
13). Man kann die Darstellung des „theoretischen Lebens“ am Ende 
der Nikomachischen Ethik auch als eine Art Exkurs betrachten, so wie 
die Erörterung von Episteme, Nous und Sophia im VI. Buch des 
Werkes nicht zwingend geboten ist.25
Der Gott des Aristoteles hat mit dem Gott der platonischen Philoso­
phie nur noch wenig gemein. Er ist eher ein kosmologisches Prinzip 
der Bewegung als ein Gott der Epimeleia.26 Er ist ein Gott ohne 
Allmacht, ohne Güte, ohne providentia, ein rein auf sich selber bezo­

25 Gigon vermutet, daß die Sophia-Lehre aus dem Dialog Über die Philosophie in die 
Nikomachische Ethik gewandert ist. Phronesis und Sophia in der Nikomachischen 
Ethik des Aristoteles, in: J. Mansfield/L. M. de Rijk (Hrsg.), Kephaleion. Studies in 
Greek philosophy and its Continuation offered to C. J. Vogel, Assen 1975, 91-104. 
Für Bürger, vor denen die Vorlesung über Ethik gehalten wird, ist die Kenntnis der 
Sophia und des theoretischen Lebens nur als Kontrast zu ihrer Lebensform sinnvoll. 
Vielleicht argumentiert Aristoteles apologetisch. Vielleicht muß er den Bürgern 
erklären, warum sich die Philosophen vom politischen Leben absondem. Dies um 
so mehr, als nach dem griechischen Verständnis von Politik diese die erste Bürger­
pflicht ist.

26 Daß in der NE X, 9, 1179 a 22 ff. von der epimeleia der Götter die Rede ist, steht 
im Widerspruch zur Lehre vom „unbewegt Bewegenden“ in der Metaphysik.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gener - sit venia verbo - „deistischer“ Gott. Welche Begründungs­
funktion sollte er für die Praxis des Menschen haben, auf die er selbst 
gar nicht bezogen ist?27
Dies fuhrt zum letzten Gegensatz: unmittelbare Einheit von Theorie 
und Praxis versus eigenständige praktische Philosophie. Bei Platon 
fallen Theorie und Praxis unmittelbar in eins. Das theoretische Leben 
der Philosophen ist zugleich das praktische und politische Leben. Was 
für die Schule gilt, gilt ebenso für die ideale Stadt. Bei Aristoteles 
dagegen werden theoretisches und politisches Leben, vita activa und 
vita contemplativa, getrennt. Was für die Schule gilt, das theoretische 
Leben, gilt nicht für die Stadt. Vielmehr bilden Politik und Ethik einen 
eigenen Bereich der Praxis und der praktischen Philosophie.
Bei Aristoteles ist die Theorie von der Praxis durch mindestens drei 
Unterschiede getrennt.28 Da ist erstens ein unterschiedliches Ziel. Ziel 
der praktischen Philosophie ist Handeln, Ziel der Theorie Erkenntnis 
(NE I, 1). Politik und Ethik werden nicht betrieben, bloß um etwas 
über sie zu wissen; man will sich vielmehr im Handeln und für das 

27 Der Schluß der Eudemischen Ethik ist von Jaeger als der „klassische Ursprung der 
theonomen Sittlichkeit“ gedeutet worden, Aristoteles, Berlin 1923, 253. Jaeger liest 
ton theon therapeuein kai theörein. Aber selbst die Eudemische Ethik erlaubt es 
nicht, von einer unmittelbaren Einheit von Metapysik und praktischer Philosophie 
auszugehen. Vielleicht muß man sowieso noun statt theon lesen, H. v. Arnim, 
Nochmals die aristotelischen Ethiken (1929), in: F.-P. Hager (Hrsg.), Ethik und 
Politik des Aristoteles, Darmstadt 1972, 1 ff. Ganz unabhängig davon, wie das ver­
dorbene Ende der Eudemischen Ethik philologisch korrekt zu rekonstruieren ist, 
bleibt die Frage, was ein solcher Abschluß der Ethik für die Führung des praktisch­
politischen Lebens zu bedeuten hat. Zum einen ist die Eudemische Ethik anders als 
die Nikomachische wohl eine Vorlesung für Hörer der Philosophie, nicht für Bürger 
der Stadt. Zum anderen kann der theologische Schluß auch hier nur eine indirekte 
Fundierung der Sittlichkeit sein. Explizit wird gesagt: „Denn es ist nicht Gott, der 
befiehlt und Weisungen gibt, sondern er ist das Ziel, das die Klugheit (Phronesis) 
vor Augen hat, wenn sie Weisungen erteilt.“ EE, 1249 b 13-15. Schon die Eudemi­
sche Ethik trennt Phronesis und Theoria. Vgl. P. Defoumy, Die Kontemplation in 
den aristotelischen Ethiken (1937), in: F.-P. Hager (Hrsg.), Ethik und Politik des 
Aristoteles, Darmstadt 1972, 219 ff.

28 G. Bien, Das Theorie-Praxis-Problem und die politische Philosophie bei Platon und 
Aristoteles, in: Philosophisches Jahrbuch 76 (1968/69) 264-314.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handeln orientieren. Sinn von Ethik und Politik ist, daß man besser 
handeln kann.
Da ist zweitens ein Unterschied in der Genauigkeit des Wissens. Die 
Theorie handelt vom Ewigen und Unveränderlichen, von dem strenges 
Wissen möglich ist. Die praktische Philosophie hat es mit dem Be­
reich des Veränderbaren zu tun, in dem es nur Regeln, relative Allge­
meinheiten, Präzedentien und Ähnliches gibt. Hier gilt das „meist so, 
aber auch anders“ (NE I, 1, 1094 b 21). Theoretische Exaktheit gibt es 
nicht. Diese darf man im Praktischen nach Aristoteles nicht erwarten, 
was nicht ein Mangel des Praktischen ist, sondern eben seine Eigenart 
(NEI, 1, 1094 b 14).
Und da ist drittens der Unterschied zwischen erfahrungstranszenden­
tem theoretischem Wissen und erfahrungsgeleiteter Klugheit. Die 
Klugheit, die bei Aristoteles das praktische Wissen ausmacht, setzt 
Erfahrung und eine hermeneutische Vermittlung von Regel und 
Einzelfall voraus. Sie ist keine logische Subsumtion, sondern ein 
Wissen, das Takt und Fingerspitzengefühl verlangt. Klugheit ist keine 
Gerissenheit, keine Verschlagenheit. Sie ist ein sittliches Wissen, 
worum es in einer Lebensführung geht, und wie man, wenn man weiß, 
was man will, die einzelnen Handlungen auf das Ganze eines Lebens­
entwurfes beziehen kann.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Die beiden klassischen politischen Philosophien weisen erhebliche 
Unterschiede auf, und diese kehren wieder in den neo-klassischen 
Strömungen unserer Zeit. Da gibt es die Neo-Platoniker wie Eric 
Voegelin und Leo Strauss. Und da gibt es jene, die mehr zu Aristote­
les neigen: Arendt, Stemberger, Ritter, bei den Kommunitaristen von 
heute Maclntyre oder Martha Nussbaum. Die beiden Strömungen neo­
klassischen Denkens stehen unterschiedlich zur Neuzeit und zur 
Modernität. Die Neo-Aristoteliker sind modemitätsfreundlich, die 
Neo-Platoniker nicht.
Der Befund scheint zunächst verwunderlich zu sein. Die alteuropäi­
sche Gesellschaft, deren „Normalphilosophie“ der Aristotelismus war, 
wurde durch die bürgerliche Gesellschaft abgelöst.29 Aus dem Haus ist 
die Kleinfamilie geworden, aus der Einheit von Gesellschaft und Staat 
deren Differenz, aus der Einheit von Hausherr und Bürger die Tren­
nung des Bürgers von seinem ökonomischen Status. Manche Voraus­
setzung der Aristotelischen Politik paßt modernen Zeiten nicht mehr, 
wie überhaupt der ganze moderne Individualismus den Philosophen 
der Antike noch unbekannt war. Aber trotz aller möglichen Verände­
rungen ist das Denken des Aristoteles erstaunlich aktuell geblieben. 
Gadamer spricht in Wahrheit und Methode von der „hermeneutischen 
Aktualität des Aristoteles“.30 Sternberger deutet den Verfassungsstaat 
mithilfe der Aristotelischen Politie. Als die SPD ihr hundertjähriges 
Jubiläum feierte, verblüffte Stemberger die Festversammlung mit 
einem Vortrag über die Aristotelische „Staatsfreundschaft“.31 Er 
empfahl die Aristotelische Freundschaftslehre, die man vielleicht 
besser mit dem Begriff „Bürgerfreundschaft“ umschreibt. Hannah 

29 G. Bien, Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristoteles, Freiburg - 
München 31985, 346.

30 Wahrheit und Methode, Tübingen 31972, 295 ff.
31 Stemberger hatte Schillers Begriff der „Staatsfreundschaft“ aufgegriffen. „Bürger- 

Freundschaft“ wäre m.E. der Aristoteles und der Sache passendere Begriff. D. Stem­
berger, Staatsfreundschaft. Rede zur Hundertjahrfeier der Sozialdemokratischen Partei 
Deutschlands, in: Ders., Staatsfreundschaft, Frankfurt a.M. 1980,209-247.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arendt erneuert mithilfe von Aristoteles die Unterscheidung von 
Praxis und Poesis. Sie gibt damit Jürgen Habermas das Stichwort für 
die Unterscheidung von Arbeit und Interaktion, strategischem und 
kommunikativem Handeln.32 Eine Kommunitaristin wie Martha 
Nussbaum liest Aristoteles als einen Essentialisten, mit dem sich auch 
heute bestimmen läßt, was den Menschen ausmacht.33 Bei aller Kritik, 
die auch Neo-Aristoteliker an neuzeitlichen Entwicklungen üben, sind 
sie in der Regel Modemitätskonservative. Hier sind vor allem Joachim 
Ritter und seine Schüler (wie Marquard oder Lübbe) zu nennen, die 
Aristoteles mit Hegel verbinden. Es geht ihnen nicht darum, die 
Moderne zu verabschieden, man will diese vielmehr stützen durch 
das, was dieser fehlt und was ihr durch eine Erneuerung antiker 
Einsichten wieder verschafft werden kann.
Neo-Platoniker dagegen stehen der Moderne kritisch, ja feindlich 
gegenüber. Eric Voegelin verwirft die Neuzeit als gnostische Selbst­
überhebung des Menschen.34 Leo Strauss wirft der Neuzeit vor, das 
Naturrecht durch Historismus und Positivismus vernichtet zu haben.35 
Der Neo-Platonismus kann in der Gefahr schweben, ein radikaler 
Antimodernismus zu werden. Nachdem schon Platon die Wissenden 
von den bloß Meinenden unterscheidet und er nur einer Elite die 
richtige politische Erkenntnis zutraut, besteht auch bei den Neo- 
Platonikem die Gefahr eines Elitismus, besonders deutlich bei Leo 
Strauss. Strauss knüpft an die platonische Unterscheidung von esoteri­
schem und exoterischem Wissen an, ja man hat den Eindruck, daß er 

32 Habermas’ Faktizität und Geltung, Frankfurt a.M. 1991, macht sich darüber hinaus 
Arendts Begriff der „kommunikativen Macht“ zu eigen, der früher eher kritisch, als 
eine Auflösung von Macht in Kommunikation, begriffen worden war. J. Habermas, 
Hannah Arendts Begriff der Macht (1976), in: Ders., Politik, Kunst, Religion, 
Stuttgart 1978, 103-126.

33 Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frankfurt a.M. 1999.
34 Die Neue Wissenschaft der Politik. Kap. IV. Der Gnostizismus - das Wesen der 

Modernität, München 2004, 119 ff; Ders., Wissenschaft, Politik und Gnosis, Mün­
chen 1959.

35 Naturrecht und Geschichte. Kap. I., Frankfurt a.M. 1977, 10 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich sogar des Instruments der „edlen Lüge“ bedienen will.'6 Wenn 
die Menge das Richtige schon nicht verstehen kann, muß sie durch 
gutgemeinte Lügen zum Richtigen geführt werden. (Anläßlich des 
Irak-Krieges und der Lüge von den Massenvemichtungswaffen wurde 
darüber diskutiert, ob man die Straussianer in der US-Administration 
für diese Täuschung der Öffentlichkeit verantwortlich machen kann.) 
Es ist nicht nur der anti-demokratische Zug der platonischen Philoso­
phie, der ihre Aktualisierung erschwert. Es ist auch ihre metaphysi­
sche und theologische Verankerung. Platon ist bekanntlich der Erfin­
der des Wortes „Theologie“. Vor allem in den Nomoi hat er eine auf 
Theologie gegründete Ordnung entworfen. Sie läßt für Abweichungen 
von der Orthodoxie keinen Raum. Trotz ihrer Gründung auf Gesetze 
ist auch die Ordnung der Nomoi eine, die auf Einheit und nicht auf 
Pluralismus zielt.
Platon hat allerdings auch im 20. Jahrhundert so manche Diskussion 
der Philosophen geprägt. Alle Versuche, den Platonismus „umzukeh­
ren“, wie sie Nietzsche oder die Postmoderne unternahmen, haben 
sich nicht von Platon lösen können. Wer ihn „umkehrt“, verbleibt mit 
umgekehrten Vorzeichen noch im Banne seiner Metaphysik. Der 
politischen Philosophie sind Platons Grundfragen sowieso geblieben. 
Was ist die beste Stadt? Was ist die gerechte Ordnung? Solche Fragen 
sind der Stoff, aus dem die Utopien geboren werden und aus dem sich 
der Wille zur Verbesserung der Verhältnisse speist. Man sagt heute 
gerne, das Zeitalter der Utopien sei zu Ende. Aber warum sollte es zu 
Ende sein? Die Menschheit läßt sich das Träumen nicht verbieten, 
auch nicht in der Politik.
Während des Zweiten Weltkrieges hat Popper den Versuch unter­
nommen, ein für allemal mit Platon aufzuräumen. Er hat ihn als 
Vorläufer des Totalitarismus zu brandmarken versucht.’7 Aber nicht

36 H. Ottmann, Die „edle Lüge“ und die demokratische Politik, in: C. Dierksmeier 
(Hrsg.), Die Ausnahme denken. Festschr. zum 60. Geburtstag von Klaus-Michael 
Kodalle, Würzburg 2003, 171-178.

37 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Bd. 1: Der Zauber Platons, 
München ‘1980. Kritik an Poppers Platon-Deutung bei K. Gaiser, Zur Kritik an 
Platons Staatsutopie, in: Die alten Sprachen im Unterricht 31 (1984) 11-17; J. 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Gegner der Demokratie ist schon ein Totalitarist. Popper wollte 
die Französische Revolution bei Perikies verteidigen. Aber was immer 
Popper gegen Platon vorbringt, geht an Platons bester Stadt vorbei. 
Platons Staat ist kein „Klassenstaat“ und kein „Kastensystem“. Er 
dient nicht der Ausbeutung. Mit Gewalt soll er nicht errichtet werden. 
Er kennt keinen Terror, keine Massenparteien, keine Ideologien. 
Popper hat auf Kosten Platons Propaganda gemacht.
Nach Popper besteht die Grundfrage der Politik darin, ob Personen 
oder Verfahren herrschen sollen. Er versteht dies offenbar als eine 
Alternative im Sinne eines Entweder-Oder. Platons Fehler sei es 
gewesen zu fragen: „Wer soll regieren?“. Dabei müsse die Frage 
lauten: „Wie könnten wir politische Institutionen so organisieren, daß 
es schlechten und inkompetenten Herrschern unmöglich ist, allzu 
großen Schaden anzurichten?“38
Die Frage ist berechtigt. Aber als Alternative ist sie falsch gestellt. Die 
Demokratie braucht beides: Personen und Verfahren. Die Frage, wie 
kompetent und wie moralisch die Regierenden sind, ist für die moder­
ne Demokratie selbst unverzichtbar. Sie ist eine Ordnung des Vertrau­
ens, Ämter werden anvertraut. Die Frage, ob man von Nixon ein 
gebrauchtes Auto kaufen würde, ist in der modernen Demokratie 
völlig legitim.39
Wozu neo-klassische Philosophie? Die Antwort gibt die moderne 
Gesellschaft selbst, die moderne liberale Gesellschaft erzeugt selbst 
ihren Bedarf an neoklassischer Philosophie. Die liberale Gesellschaft 
mit ihren Vertragstheorien, mit ihrem Pochen auf den Rechten des 
Einzelnen, mit ihrer Atomisierung der Individuen, mit ihrem Utilita-

Wild, Plato as an Enemy of Democracy, in: Th. L. Thorson (Hrsg.), Plato: Totalita- 
rian oder Democrat? Englewood Cliffs 1963, 105-129; R. Bambrough (Hrsg.), Pla­
to, Popper, and Politics, Cambridge 1967; A. Benz, Popper, Platon und das „Fun­
damentalproblem der politischen Theorie“: eine Kritik, in: Zeitschrift für Politik 96 
(1999) 95-111; H. Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. Bd. 1/2. Die 
Griechen, Stuttgart-Weimar 2001, 101 f.

38 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. 1, München 61980, 170.
39 H. Ottmann, Verantwortung und Vertrauen als normative Prinzipien der Politik, in: 

Demokratie - Theorie. Ein West-Ost-Dialog, K. Gloy (Hrsg.), Tübingen - Basel 
1992, 19-30. 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rismus und Eudaimonismus erzeugt aus sich selbst den Bedarf nach 
einem Korrektiv. Dies liefern ihr Philosophien, die den Liberalismus 
nicht aufheben, sondern korrigieren und ergänzen. Sie verweisen ihn 
auf das, was er aus eigener Kraft nicht hat: Gemeinschaftsdenken, 
Solidarität, Maßstäbe einer nicht bloß utilitaristischen Gerechtigkeit, 
Vorzüge des praktischen Lebens vor instrumenteller Vernunft. Auf 
dem einen Bein der liberalen Freiheiten allein kann man nicht stehen. 
Eine gelingende Moderne braucht beides: die moderne Freiheit und 
die Erinnerung an das antike Erbe unserer Kultur.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Corollarium: Warum die politische Philosophie des Aris­
toteles immer wieder platonisierend gedeutet wird

Aristoteles muß man aristotelisch lesen. Gleichwohl wird seine 
politische Philosophie immer wieder platonisierend gedeutet. Gerne 
wird Aristoteles in die Akademie zurückgeholt. Man fragt sich, 
warum dies so häufig geschieht.
Ein Grund für die Vielzahl platonisierender Deutungen ist, daß Plato- 
niker es nicht gerne sehen, daß Aristoteles der Akademie entlaufen ist. 
Hat nicht schon Platon alles gesagt, was Aristoteles sagen wird? Vor 
allem im Spätwerk, im Politikos und in den Nomoi, hat Platon eine 
politische Philosophie entwickelt, welche die des Aristoteles vorweg­
zunehmen scheint. Die Verfahren, die Gesetze treten an die Stelle des 
Ideals der Herrschaft von Personen. Die Demokratie wird nicht mehr 
so streng verurteilt wie in der Politeia. Steht sie dort als Verfallsform 
der besten Stadt an vorletzter Stelle, unmittelbar vor der Tyrannis, der 
schlechtesten Staatsform überhaupt, so begegnet sie im Politikos als 
letzte der guten Verfassungen nach Monarchie und Aristokratie.40 Das 
Sechserschema der Verfassungen, das Aristoteles in seiner Politik 
vorfuhrt, wird von Platon im Politikos vorweggenommen. Schon 
Krämer hatte gezeigt, wie sehr die Bücher IV bis VI der Politik des 
Aristoteles von den Nomoi beeinflußt sind.41
Eine gewisse Verwandtschaft der Positionen ist nicht zu leugnen. 
Fundamentale Unterschiede in den Lehren der beiden Philosophen 
hebt diese aber nicht auf. Der Politikos und die Nomoi sind von der 
Nüchternheit der Aristotelischen Philosophie weit entfernt. Sie treiben 
ein Spiel mit Emst und Scherz, mit Ironie und tieferer Bedeutung, das 

40 In der Politeia zerfällt die beste Stadt in absteigender Linie steter Verschlechterung 
in Timokratie, Oligarchie, Demokratie und Tyrannis, wobei Platon die Demokratie 
als Anarchie karikiert. Im Politikos dagegen begegnet die Demokratie als letzte der 
guten Verfassungen nach Monarchie und Aristokratie, so eine Gesetzesherrschaf't 
vorliegt. Bei den Verfassungen ohne Gesetzesherrschaft teilt Platon der Demokratie 
den Vorrang vor Oligarchie und Tyrannis zu.

41 Arete bei Platon und Aristoteles, Berlin 1959, 201-220.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gar nicht leicht zu entschlüsseln ist.42 Die Politik behält auch im 
Spätwerk den Status einer theoretischen Disziplin. Der Politiker wird 
auch im Politikos als Fachmann verstanden. Seine Kunst wird immer 
noch verglichen mit der eines Hirten oder eines Webers. Die Philoso­
phenherrschaft bleibt auch weiterhin das eigentliche Ideal. Alle anderen 
Verfassungen sind nur deren schlechte Nachbildungen (mimemata). 
Das Kriterium für die Einteilung der Verfassungen ist letztlich nicht 
der Unterschied zwischen Personen- und Gesetzesherrschaft. Ent­
scheidend ist vielmehr der jeweilige Grad an Einsicht und Erkenntnis 
(Politikos 292 b ff.). Mit der wachsenden Zahl der politisch Beteilig­
ten nimmt der Grad an Erkenntnis ab. Die Herrschaft der Gesetze ist 
nur ein Surrogat, ein widerwillig beschrittener „zweiter Weg“. Wo 
Erkenntnis fehlt, läßt er sich nicht vermeiden (Politikos 293 e ff.). Das 
platonische Spätwerk soll aber nun gerade demonstrieren, was die 
Konsequenz einer solchen Lage ist. Je schlechter und uneinsichtiger 
der Mensch, um so mehr Gesetze. Die Nomoi inszenieren geradezu 
eine Gesetzesflut. Seht her, was man alles regeln muß, wenn die 
wahre Einsicht fehlt!
Warum wird solchen Unterschieden zum Trotz doch immer wieder 
eher auf die Gemeinsamkeiten als auf die Differenzen der klassischen 
Philosophen geblickt?
Ich vermute, mehr noch als die Verwandtschaft von Platonischem 
Spätwerk und Aristotelischer Politik hat die Geschichte des westlichen 
Denkens zur Verzerrung der Optik geführt. In den christlichen Jahr­
hunderten mußten alle Fragen der Ethik und Politik theologische und 
metaphysische Fragen werden. Selbst Argumente für die Abgrenzung 
von civitas terrena und civitas divina mußten biblisch und theologisch 

42 Es reicht nicht aus, wenn man, nur auf den Politikos verweisend, die Unterschiede 
zwischen platonischer und aristotelischer politischer Philosophie einebnen will. 
Zum einen sollte man nicht übersehen, wie sehr die Dihairesen des Politikos dem 
Schulinteresse an Definitionsübungen entspringen, zum anderen werden - wie im 
Sophistes - die Einteilungen gelegentlich bis ins Lächerliche getrieben. J. Pannier, 
Platon oder Aristoteles? Der Politikos im Spiegel der aristotelischen Kritik, in: 
Politisches Denken. Jahrbuch, K. Graf Ballestrem/V. Gerhardt/H. Ottmann/M. P. 
Thompson (Hrsg.), Stuttgart 1998, 67-91.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begründet sein. Vom Prinzipat bis zum Kaisertum des Mittelalters war 
die Ein-Mann-Herrschaft bestimmend. Die Republik besaß außer in 
den Städten keinen Ort. Bis in das 12. Jahrhundert war dem Westen 
nur Platons Philosophie bekannt geblieben, und sie bot sich christli­
cher Anverwandlung aus vielerlei Gründen an.43
Aristoteles’ Philosophie kennt keine Schöpfung aus dem Nichts und 
keine Unsterblichkeit der Seele. Die ihm folgenden arabischen Philo­
sophen wie Avicenna und Averröes handelten sich erhebliche Schwie­
rigkeiten ein, als sie versuchten, die Lehren des Koran mit denen des 
Philosophen zu vereinen. Platon dagegen stand christlichen Grundleh­
ren von vomeherein näher. Es gab eine Vielzahl von Ansatzpunkten: 
Aufstieg zur Idee und Aufstieg der Seele zu Gott; der Demiurg des 
Timaios und der christliche Weltbaumeister (bei Platon allerdings 
auch kein Schöpfer aus dem Nichts), die Unsterblichkeit der Seele, der 
Jenseitsglaube, die platonische Lichtmetaphysik und das Johanneische 
Christentum.
Als Aristoteles im Westen wiederentdeckt wurde, vollzog sich diese 
Wiederentdeckung unter Bedingungen, die für ein Verständnis seiner 
Bürgerpolitik und für ein Verständnis der Eigenart seiner praktischen 
Philosophie nicht günstig gewesen sind. Im Fürstenspiegel des Tho­
mas von Aquin, in De regimine principum (1265/66), wird ganz im 
Sinne der Zeit der Monarchie der Vorzug vor der Republik gegeben (1, 
5, 6). Die fundamentale Differenz von Oikos und Polis, von Hausherr­
schaft und Bürgerpolitik wird von Thomas nicht mehr zureichend 
erfaßt.44 Die Vielheitsphilosophie des Aristoteles wird von Thomas zu 
einer politischen Einheitslehre gemacht. Alle Vielheit leitet sich nach 

43 G. Wieland, Platon oder Aristoteles? - Überlegungen zur Aristoteles-Rezeption des 
lateinischen Mittelalters, in: Tijdschrift voor filosofie 47 (1985) 605 ff. Aristoteles 
bot im 12. Jh. zwar die Möglichkeit, eine Diversifizierung der Disziplinen zu unter­
stützen. Auch erlaubte seine Philosophie, die Ansprüche der Vernunft zu stärken. 
Auf der anderen Seite mußte das Werk des Aristoteles von den meisten Philoso­
phen platonisierend ergänzt werden, um für die Zwecke einer theologisch und reli­
giös geprägten Zeit tauglich zu sein.

44 Bei Thomas wird aus der prinzipiellen Unterscheidung von (despotischer) Herr­
schaft und Politik eine „Niveau-Differenz“, ein nur gradueller Gegensatz, D. Stern­
berger, Drei Wurzeln der Politik, a.a.O. 54 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas von der Einheit ab; schon in der Natur, so heißt es, sei die 
Führung stets bei Einem nur (I, 2). In Dantes Monarchia (1317) findet 
auf ähnliche Weise eine Verwandlung der Vielheitsphilosophie in eine 
neue Einheitsmetaphysik statt. Nahezu alle theologisch-politischen 
Lehren des Mittelalters aufgreifend will Dante die Universalmonar­
chie des Kaisers rechtfertigen, und dies geschieht unter Aufbietung 
einheitsmetaphysischer Theorie, etwa der Transzendentalienlehre oder 
des Arguments, daß, was durch eines verwirklicht werden könne, auch 
am besten durch eines zu verwirklichen sei (I, 14-15). Marsilius von 
Padua in seinem Defensor Pacis (1324) oder Wilhelm von Ockham in 
seinem Dialogus (1333-1342) nähern sich zwar wieder der Aristoteli­
schen Politik, wenn sie die Übertragung der Herrschaftsgewalt an das 
Volk oder an die valencior pars binden. Aber auch bei ihnen dominie­
ren theologische und biblische Argumente, deren zeitgemäßer Sinn im 
Nachweis der Unabhängigkeit des Kaisers vom Papst besteht. Es 
dominieren die Fragen nach dem Verhältnis von regnum und sacerdo- 
tium, welche Fragen des Aristoteles gar nicht sind.
Der Neoplatonismus der Renaissance wiederum hatte seine eigenen 
Gründe, Platon und Aristoteles unmittelbar nebeneinander stehen zu 
sehen. Man kann dies in schönster Form dargestellt sehen in Raffaels 
Fresco Die Schule von Athen f Raffael stellt Platon und Aristoteles in 
die Mitte seines Bildes, Platon mit dem Zeigefinder der rechten Hand 
nach oben weisend, Aristoteles die rechte Hand parallel zur Erdober­
fläche haltend. Damit waren die unterschiedlichen Richtungen ihres 
Denkens auf schöne Weise anschaulich gemacht, und doch müssen 
wir die Bedeutung des Bildes nicht im Aufweis der Unterschiede, 
sondern - ganz im Gegenteil - im Aufweis der concordia discors, der 
Harmonie im Streite verstehen. So wie Pico della Mirandola sich 
damals anheischig macht, die Übereinstimmung des Platon und des 
Aristoteles zu beweisen45 46, so haben damals wohl alle Neuplatoniker 
an die Übereinstimmung der klassischen Philosophen geglaubt. Nach 

45 W. v. Löhneysen, Raffael unter den Philosophen. Philosophen über Raffael, Berlin 
1992, 90 ff.

46 Über die Würde des Menschen, Zürich o. J. 47. Die Schrift Picos „Concordia 
Platonis et Aristotelis“ blieb unvollendet.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edgar Wind hat Raffael in der Schule von Athen die concordia der 
streitenden Philosophen gemalt. „Im philosophischen Freundeskreis 
von Raffael“, so Edgar Wind, „ging die Lehre um, daß sich jede 
Aussage Platons in einen Satz des Aristoteles übersetzen lasse, sobald 
man einsehe, daß Platons Sprache die der poetischen Begeisterung sei, 
während Aristoteles im Ton kühler Analyse spreche ...re conveniunt 
quamvis verbis dissentiunt“,47
Das politische Denken der Neuzeit hat sich von Platon und Aristoteles 
zugleich entfernt. Dadurch rückten beide Philosophen noch einmal 
näher zusammen. Die Alten standen nun gegen die Modernen, so als 
ob es nur eine Antike und nur ein politisches Denken der Antike 
gegeben hätte. Die neuzeitliche Emanzipation der Politik von der 
Moral, wie sie Machiavelli vollzieht, ist beiden Klassikern fremd. Daß 
das Hauptinteresse das Überleben und das angenehme Leben sein soll, 
wie es Hobbes behauptet, lehnen sie beide im Namen des guten 
Lebens ab. Statt beim Individuum, wie Hobbes, Locke oder Rousseau, 
setzen sie bei der Gemeinschaft an. Anders als Hobbes, Locke, Rous­
seau, Kant oder Fichte ist ihnen die Gemeinschaft kein Vertrag. Die 
querelle des anciens et des modernes erweckt den Eindruck, daß 
Platon und Aristoteles auf engste zusammengehören, vereint gegen 
Tendenzen der neuzeitlichen Philosophie stehen.
Die Bedürfnisse der Epochen haben die Unterschiede verwischt, die 
zwischen den Philosophien des Platon und des Aristoteles bestehen. 
Heute ist es vielleicht eher als früher möglich zu erkennen, daß die 
politische Philosophie der Klassik zwei Wurzeln hat und daß das 
politische Denken der Gegenwart zwei große Vorbilder besitzt.

47 E. Wind, Kunst und Anarchie, Frankfurt a.M. 1994, 65. Vgl. H. Hettner, Italieni­
sche Studien zur Geschichte der Renaissance, Braunschweig 1879, 185 f.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Corollarium: Daß die „Politeia“ für Platon keine bloße 
„Utopie“ und kein unrealisierbares „Ideal“ gewesen ist

Die Politeia Platons wird nicht selten so verstanden, daß ihr jede 
Absicht auf Verwirklichung abgesprochen wird. Das Werk gilt dann 
als bloße „Utopie“, als ein Muster oder Paradigma, zwar nicht als ein 
Muster ohne jeden Wert, aber doch als eines, das eher als ein Kriteri­
um der Beurteilung von Staaten dient, als daß man darin einen Ent­
wurf sehen dürfte, der auf politische Veränderung und Verwirklichung 
ausgerichtet war.
Motive für diese Deutung des platonischen Werkes stammen aus der 
Geschichte des utopischen Denkens und aus gewissen Zügen der 
Politeia selbst. So wird die utopistische Deutung aus einem Verständ­
nis von Utopie gespeist, das wohl letztlich auf Thomas Morus zurück­
zuführen ist. Morus hatte mit seiner Utopia (1516) den Begriff der 
Utopie überhaupt erst geschaffen, sich dabei in vielem auf Platon 
berufend, unter Utopie aber eher einen Humanistenscherz verstehend 
als eine Anleitung zur Verwirklichung des besten Staates. „Utopie“ - 
das hieß bei Morus: „Nicht-Ort“, „Niemandsland“, „Niemaisland“, 
und dieser Begriff von Utopie hat rückwirkend auf die Politeia abge­
färbt. Sie konnte im Licht dieses Utopiebegriffs als ein unrealisierba­
res Ideal erscheinen, als ein „prächtiger Wolkenstaat“.48
Eigenarten der Politeia kommen Deutungen dieser Art entgegen. 
Ironie, Scherz und Spiel sind Platon alles andere als fremd. Wie oft 
läßt er den Sokrates ironisch sprechen! Wie gerne beginnt er einen 
Dialog wie etwa den Protagoras mit einer der Komödie entlehnten 

48 H. G. Gadamer, Die Idee des Guten zwischen Plato und Aristoteles, Heidelberg 
1978, 45. Nach Gadamer sind Platons Forderungen „dialektische Metaphern“. 
„Man muß diese metaphorischen Forderungen von Fall zu Fall auf ihr Gegenteil 
beziehen, um mitteninne das wirklich ,Gemeinte' zu finden ... Die Einrichtungen 
dieser Musterstadt wollen nicht selber Reformgedanken verkörpern, sondern die 
wahren Mißstände und Gefahren für den Bestand einer ,Stadf e contrario sichtbar 
machen ..." (ebd.). Ders., Platos Denken in Utopien: in: Ders., Plato im Dialog, 
Tübingen 1991,270-289.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Szenerie! Die Nomoi sind geprägt von einer Dialektik von Emst und 
Spiel. Und bei der Lektüre der Politeia weiß der Leser oft nicht, wie 
spielerisch oder wie ernst eine Forderung zu nehmen ist.
Die Gleichheit von Mann und Frau - ist sie zu verstehen wie eine 
Komödie des Aristophanes, so wie etwa die Ekklesiazusen! (Was ist 
das überhaupt für ein Staat, der für den von Platon sonst so gefeierten 
Eros überhaupt keinen Platz besitzt?49) Die Gemeinschaft der Frauen 
und Kinder - Scherz oder Emst? Die Herrschaft der Philosophen, daß 
die Vernünftigen regieren - wo hat man so etwas je schon gesehen?
Das Element des Erstaunlichen und Staunenswürdigen, des Wider­
spruchs zum Bestehenden und Geläufigen ist ein Grundelement von 
Platons politischer Theorie. Aber dieses Element des Erstaunlichen 
wäre mißverstanden, wollte man darin ein Bekenntnis zur bloßen 
Idealität und zur Nicht-Realisierbarkeit der besten Stadt sehen.
Der Status der drei großen „Wogen“, die die Stadt hinwegzuschwem­
men drohen (Gleichheit von Mann und Frau, Gemeinschaft von 
Frauen und Kindern, Philosophenherrschaft), ist nicht der von unaus­
führbaren, nicht ernst gemeinten Spielereien. Der Status der drei 
berühmten „Wogen“ ist vielmehr der von Paradoxien, „paradox“ 
verstanden im wörtlichen Sinn: para doxan, gegen die Meinung. Die 
Forderungen Platons widersprechen der Meinung vieler oder der 
Meinung der Vielen. Sie widersprechen aber nicht dem wahren 
Wissen, der Episteme.
Ironie, Spiel und Scherz stehen, wo immer sie bei Platon begegnen, 
nicht in Gegensatz zum Emst. Niemand meint es ernster mit der 
Frage, wie zu leben sei, als der so oft ironisch sprechende Sokrates. 
Niemand ist ernster als der ältere Platon, dessen Philosophie mit dem 
Emst der Tragödie konkurriert.50 Die Nomoi versuchen, Spiel und 
Emst des Daseins miteinander zu vereinen, wobei für Platon die Frage 
aller Fragen ist, ob das Dasein der Menschen überhaupt den großen 
Emst verdient oder nicht vielmehr nur Gott allein (Nomoi 803 b-c). 

49 Das Fehlen des Eros hebt Leo Strauss hervor, Platon, in: L. Stauss/J. Cropsey 
(Hrsg.), History of Political Philosophy, Chicago 21972, 22.

50 H. Kuhn, Die wahre Tragödie. Platon als Nachfolger der Tragiker, Hildesheim - 
New York 1970.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Stadt wird in den Nomoi zum wahren Schauspiel, das anstelle der 
Tragödie vor den Göttern aufgefuhrt wird (Nomoi 817 b).
Nun mag nichts schwieriger sein, als die Tonlage der Politeia über­
haupt zu erfassen. Was jedoch die Frage der Verwirklichung und 
Verwirklichbarkeit der besten Stadt angeht, so hat Platon uns darüber 
nicht völlig im Unklaren gelassen, da er diese Frage in der Politeia 
mehrfach aufgegriffen und beantwortet hat. Nicht zufällig wird diese 
Frage erstmals aufgeworfen unmittelbar vor der Erörterung der drei 
großen „Wogen“ (Resp. 471 c ff). Die Antwort, die dort und anders­
wo gegeben wird, ist stets dieselbe. Die Verwirklichung der besten 
Stadt ist „schwer“, „aber nicht unmöglich“ (nicht äövvaro«;) (Resp. 
473 c, 499 d, 502 c). Der Weg zur Verwirklichung, der Königsweg zur 
besten Stadt, besteht darin, daß entweder der Nachkomme eines 
Königs oder eines Dynasten philosophisch gebildet wird oder daß die 
Philosophen selbst an die Macht gelangen. Platon nennt dies die 
„einzige“ nötige, zugestandenermaßen „nicht kleine, auch nicht 
leichte, aber doch mögliche“ Veränderung (Resp. 473 c).
Platon ist dreimal nach Sizilien gefahren.51 Es ist hochgradig unwahr­
scheinlich, daß nicht mindestens auf einer dieser Reisen auch an die 
Errichtung der besten Stadt gedacht worden ist. Nach Diogenes 
Laertius hat Platon auf seiner zweiten Reise den jüngeren Dionysios 
um „Land und Leute (gebeten), welche das von ihm entworfene 
Staatsideal verwirklichen sollten“ (III, 21). In seinem Freunde Dion 
hatte Platon sowieso einen philosophisch gebildeten König zur Seite. 
In den Nomoi, welche die Gesetzesherrschaft nahe an der griechischen 
Praxis der Städtegründungen und der Kolonisation diskutieren, läßt 
Platon den Philosophen die Rolle des Beraters bei der Gründung einer 
neuen Stadt spielen (Nomoi 969 c). Der Philosoph als Verfassungsge­
ber war eine den Griechen wohlbekannte Figur. Man denke nur an 
Protagoras, der mit der Verfassungsgebung für die Kolonie Thurioi 
beauftragt worden war.

51 A. Berve, Dion, Mainz 1956. H. Breitenbach, Platon und Dion, Zürich 1960; K. v. 
Fritz, Platon in Sizilien und das Problem der Philosophenherrschaft, Berlin 1968.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophisch wird die Frage nach der Verwirklichung und Verwirk­
lichbarkeit der besten Stadt allerdings nur zu entscheiden sein, deutet 
man das größte Lehrstück, die Idee des Guten selbst. Diese höchste 
Idee der platonischen Philosophie ist nicht zu verstehen als ein bloßes 
Sollen oder ein bloßes „Ideal“. Der Begriff des „Ideals“ ist, wie Leo 
Strauss schreibt, „not a platonic term“.52 Wie die Trennung von Sein 
und Sollen so begegnet auch der Begriff des „Ideals“ erst in der 
Neuzeit. Seine spezifische Prägung hat er durch Kant und Schiller 
erhalten.53 „Ideal“ heißt seitdem ein Vorbild der Vollkommenheit, das 
nicht zu erreichen ist, sondern allenfalls ästhetisch oder moralisch­
praktisch als Richtschnur einer Annäherung an die Vollkommenheit 
dienen kann. „Das wäre ideal“ - das heißt seitdem, „so wäre es voll­
kommen, aber so vollkommen kann es in Wirklichkeit nicht sein“.
Man kann verstehen, warum sich der Begriff des „Ideals“ immer 
wieder zur Deutung der platonischen Politik angeboten hat. Platons 
Staat ist ein „Ideal-Staat“, insofern auch er eine Annäherung oder 
Angleichung an ein Urbild der Vollkommenheit darstellt. Dieses kann 
in der Welt der sinnlich wahrnehmbaren, veränderlichen Dinge 
niemals voll präsent sein. Und dennoch - ein bloßes Ideal ist Platons 
Idee des Guten nicht.
Die Idee des Guten ist bei Platon schon alles, was sie ist, unabhängig 
vom Streben des Menschen nach Verwirklichung. Während dem 
„Ideal“ - in der Terminologie Kants ausgedrückt - die „objektive 
Realität“ fehlt, ist die Idee der Grund der Erkennbarkeit und des 
Bestehens alles dessen, was ist. Wie die Idee der Hegelschen Philoso­
phie so ist auch die Idee Platons nicht so „ohnmächtig, bloß zu sol­
len“.54 Vielmehr ist alles Streben und Verwirklichen des Menschen 
abhängig von der Idee selbst, die allem guten Handeln schon vorgege­
ben ist. Idee und Ideal, Platons Idee des Guten und das seit Kant und 

52 Platon, in: L. Strauss/J. Cropsey (Hrsg.), History of Political Philosophy, a.a.O. 29.
53 Kant definiert das „Ideal“ als „maximum perfectionis vocatur nunc temporis Ideale, 

Platoni Idea“, De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis 11, § 9.
54 Diese Parallele zieht auch K. Maurer, Platons ,Staat' und die Demokratie, Berlin - 

New York 1970, 298. Bei Maurer überhaupt eine ausgewogene Darstellung der 
Frage der „Verwirklichung“ der Politeia, a.a.O. 293-315.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schiller so genannte „Ideal“, sind nicht miteinander vereinbar. Wo das 
Ideal das Schwergewicht auf das Subjekt und seine Setzungen legt, 
auf den Künstler und sein ästhetisches Ideal, auf das Subjekt und sein 
Ideal der Moralität, da liegt bei Platon das Gewicht auf der Idee selbst, 
auf ihrem Immer-Schon-Bestehen und auf ihrer Objektivität. Alles 
Verwirklichen des Menschen kann bei Platon immer nur Nachbildung, 
mimesis, Angleichung und Annäherung sein.
Eine „Verwirklichung“ des Guten ist in diesem Sinne deutlich zu 
unterscheiden von allem neuzeitlichen Verständnis des Produzierens 
und Machens. Von diesem ist Platons Idee so entlastet wie Hegels 
Begreifen der geschichtlich schon erreichten Vernunft. Die Politeia ist 
keine Blaupause und kein „Plan“ im modernen Sinne des Wortes. 
Damit wird Platons Politik aber auch nicht eo ipso unausführbar. Sie 
wird nicht zur Theorie einer bloßen „Wolkenstadt“. Sie kann Verwirk­
lichung als Nachbildung sein, so wie Philosophieren ein Nach-Denken 
ist. Eine vorbildlose Produktion oder eine Schöpfung aus dem Nichts 
ist die beste Stadt nicht.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Corollarium: Daß Platons „Politeia“ ein politisches Werk 
und nicht nur ein Buch über Erziehung oder Ethik ist

Einem Vergleich der politischen Philosophien des Platon und des 
Aristoteles wird manchmal die Behauptung entgegengestellt, die 
Politeia sei überhaupt kein politisches Werk. Dies ließe, wenn dem so 
wäre, nur einen Vergleich von Aristotelischer Politik und Platoni­
schem Spätwerk zu. Offenbar war schon in der Antike kontrovers, wie 
politisch die Politeia ist. Schon Proclus berichtet, manche würden als 
Thema des Werks die Frage nennen, „was das Gerechte sei und was 
der diesem Gerechten entsprechende Mensch“.55 Seit Rousseaus Wort, 
die Politeia sei „kein politisches Werk ... (sondern) die schönste 
Abhandlung über die Erziehung“ (Emile, Buch I, Grundgedanken), ist 
immer wieder die Erziehung, die Paideia als der eigentliche Gehalt des 
Werkes betrachtet worden, nicht zuletzt von Werner Jaeger, dessen 
Dritter Humanismus ganz der Paideia Platons verpflichtet war.56 Ist die 
Politeia also nur eine Abhandlung über Erziehung? Ist sie nur eine 
Individualethik und kein politisches Werk?
Es ist nicht von der Hand zu weisen, daß die Seele des Einzelnen, ihre 
Bildung, ihre Gerechtigkeit, ihr Glück ein Thema der Politeia ist. Der 
Erziehung der Wächter und Philosophen wird große Aufmerksamkeit 
gewidmet. Ganze Bereiche der Politik, die man von einem politischen 
Traktat erwarten würde, werden gar nicht oder nur stiefmütterlich 
behandelt: Institutionen und Verfahren, Gesetzgebung und Justiz, 
Krieg und Außenpolitik. Offenbar ist das Schweigen Platons über 
deren konkrete Gestaltung der Preis, welcher der Herrschaft von 
Personen, der Orientierung an den Tugenden und dem auf Erziehung 
gegründeten Staat zu zahlen ist. Die Stadt ist bei Platon um so gesün­

55 Proclus, In rem publicam, Vol. I, 7-14, zit. nach H. Gauß, Philosophischer Hand­
kommentar zu den Dialogen Platons II/2, Bem 1958, 130 Fn.

56 W. Jaeger, Paideia, Berlin - New York 1989, 786 ff. Platons Staat sei „seinem 
höheren Wesen nach Erziehung“, a.a.O. 788. Jaeger meinte dies allerdings gerade 
nicht in einem unpolitischen Sinn.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der und um so gerechter, je weniger Ärzte und Richter und je weniger 
Verfahren und Institutionen sie nötig hat.
Zweifelsohne enthält die Politeia eine Ethik (avant la lettre). Sie ist 
aber darüber hinaus und in gleicher Weise eine Politik. Dies läßt sich 
schon daraus erschließen, daß bei Platon (oder auch bei Aristoteles) 
zwischen Ethik und Politik überhaupt nicht zu trennen ist. Der Einzel­
ne und die Stadt stehen zueinander wie Mikrokosmos und Makrokos­
mos. Jede Tugend des Einzelnen ist für die Stadt von Bedeutung. Die 
Stadt ist die Seele in Großbuchstaben geschrieben. Seele und Stadt 
spiegeln sich ineinander, übrigens auch wenn die Stadt zerfällt. Es ist 
dann jeweils der Aufstand eines Seelenteils gegen die gerechte Ord­
nung, der die jeweilige Verfallsform erklärt.
Darüber hinaus lassen sich sechs weitere Gründe nennen, warum die 
Politeia ein politisches Werk ist.57
Erstens, die Politeia ist eine Antwort auf das Schicksal des Sokrates, 
auf den Tod des Gerechten in der ungerechten Stadt. Während Sokra­
tes nach dem Zeugnis des Dialogs Kriton seinen Konflikt mit der 
Stadt dadurch aufzuheben versucht, daß er sich im Tode dem Urteil 
der Stadt beugt, obwohl dieses Urteil ungerecht ist, geht Platon einen 
anderen Weg. Er trennt sich von Athen. An die Stelle der bestehenden 
ungerechten Stadt, die den Philosophen zu Tode bringt, setzt er die 
Stadt der Philosophen: die gerechte und denkbar beste Stadt. Das 
Motiv, aus dem die Politeia entsteht, ist politisch durch und durch.
Zweitens, der Umfang der politischen Erörterungen in der Politeia 
verbietet es, in diesem Werk nur eine Ethik personaler Gerechtigkeit 
zu sehen. Von der Entstehung der Stadt über die Einteilung und 
Bildung der Stände, die Gemeinschaft der Frauen und Kinder, den 
Kommunismus, die Philosophenherrschaft bis hin zu den Verfallsfor­
men der besten Stadt - immer ist von Politik die Rede. Es wäre schon 
höchst eigenartig, wenn in einem hauptsächlich ethisch orientierten 
Werk politische Erörterungen den größten Raum einnehmen würden. 

57 Ein Plädoyer für eine sowohl ethische als auch politische Lektüre der „Politeia“ bei 
O. Höffe, Einführung in die Politeia, in: Ders. (Hrsg.), Platon: Politeia, Berlin 
1997,20-22.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Drittens, der Titel des Werkes, Politeia, bedeutet soviel wie „Verfas­
sung“ oder „Ordnung der Polis“, Verfaßtheit im weitesten Sinne. 
Jedenfalls ist der Titel auf die Stadt und ihre Ordnung bezogen. 
Diogenes Laertius, der die Tetralogien des Thrasyllos referiert, nennt 
als Titel: „noXvrela f| IJepi öucalov, KoXaiKÖg“, also „Verfassung der 
Stadt oder Über das Gerechte, politisch“ (Diog. Laert. III, 60). Die 
Übersetzung lautet dementsprechend „res publica“, „republic“, 
„republique“ ...
Viertens, die Spätwerke Platons lassen sich nicht als die eigentlich 
politischen Werke gegen eine nur als Ethik verstandene Politeia 
ausspielen. Dies ist schon deshalb nicht möglich, weil auch das 
Platonische Spätwerk die Philosophenherrschaft nicht völlig aufgibt, 
sondern als Maßstab des „zweitbesten Weges“ und als Paradigma aller 
Verfassungen bestehen läßt. Wenn die Politeia nicht politisch ist, 
wäre es demnach das Spätwerk ebenfalls nicht.
Fünftens, auch wenn die Meinungen über die Politeia schon in der 
Antike geteilt waren, so kommt doch dem Urteil des Aristoteles 
besonderes Gewicht zu. Aristoteles müßte es eigentlich wissen. Er hat 
die Politeia als ein politisches Werk verstanden. Wenn er Platons 
Politik angreift, wie etwa im Zweiten Buch seiner Politik, dann hat er 
mehr die Politeia als die Nomoi vor Augen gehabt.
Sechstens, in Platons Politeia nur eine Individualethik zu sehen, dürfte 
ein spätantikes und neuzeitliches Mißverständnis sein. Erst die spätan­
tiken Schulen betreiben den Rückzug der Philosophie aus der Politik, 
das „Leben im Verborgenen“ und im kleinen Kreis der Freunde. Erst 
die Neuzeit polarisiert den Staat und das Individuum mit seinen 
vorstaatlichen Rechten und seinen Bedürfnissen auf Privatheit und 
Ungestörtheit des Lebens. Gerade davon, von privatem und ungestör­
tem Leben, findet sich wenig in Platons Werk (ein Privatleben wird 
von Platon überhaupt nur dem untersten Stand belassen). Das mag 
man Platon vorwerfen. Es zeigt aber noch einmal in aller Deutlichkeit, 
wie wenig werkgerecht eine nur auf den Einzelnen, seine Bildung und 
seine Ethik ausgerichtete Lektüre der Politeia ist.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Corollarium: Aristoteles und der Kommunitarismus

In der politischen Philosophie Amerikas macht seit einigen Jahren 
eine Reihe von politischen Philosophen von sich reden, die man 
wegen ihrer gemeinschaftsorientierten Philosophie die „communitari- 
ans“ genannt hat. Zu dieser Schule der politischen Philosophie gehö­
ren Benjamin Barber, Robert N. Bellah, Amitai Etzioni, Alasdair 
Maclntyre, Martha Nussbaum, Michael Sandel, Charles Taylor, 
Michael Walzer und andere mehr. Die Kommunitaristen greifen auf 
Rousseau und Tocqueville, auf Hegel und auf Aristoteles zurück, und 
insbesondere bei Alasdair Maclntyre oder Martha Nussbaum wird für 
eine Rückkehr zu Aristoteles plädiert.58 Darüber hinaus sind im 
Kommunitarismus als ganzem aristotelisierende Tendenzen zu bemer­
ken: eine Abkehr vom Individualismus, eine Fronststellung gegen 
Verfahrensethiken wie die Diskurs- und Kommunikationsethik von 
Apel und Habermas59, eine Kritik am Universalismus, eine Hinwen­
dung statt dessen zu den lokalen Gemeinschaften und zum Gemein­

58 A. Maclntyre, After Virtue, Notre Dame/Indiana 1981 (dt. Der Verlust der Tugend, 
Frankfurt a.M. 1987); Ders., Whose Justice? Which Rationality? London 1988; 
Ders., Three Rival Versions of Moral Enquiry, Notre Dame/Indiana 1990. Neoaris­
totelisch argumentieren auch die bemerkenswerten Artikel und Bücher von Martha 
C. Nussbaum. Allerdings deutet Nussbaum Aristoteles als einen „Essentialisten“, 
was sich mit einer kommunitaristischen Leseweise nicht recht verträgt. Hinzu 
kommen noch feministische und sozialistische Interessen der Autorin, die ebenfalls 
in Spannung zum Essentialismus stehen. M. C. Nussbaum, The Fragility of Good- 
ness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and History, Cambridge 1986; Dies., 
Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristotelischen 
Essentialismus, in: M. Brumlik/H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemeinschaft und Gerech­
tigkeit, a.a.O. 323-364.

59 Eine Synthese von Diskursethik und ,„kommunitären' Bedingungen persönlicher 
Identität“ versucht K. O. Apel, Das Anliegen des anglo-amerikanischen .Kommunita­
rismus’ in der Sicht der Diskursethik, in: M. Brumlik/H. Brunkhorst (Hrsg.), Gemein­
schaft und Gerechtigkeit, a.a.O. 149-172. Allerdings soll nach Apel einer deontologi- 
schen Moralphilosophie der Gerechtigkeit heute „Priorität“ vor einer Ethik des guten 
Lebens zukommen. Eher eine Abgrenzung von Diskursethik und Kommunitarismus 
sucht J. Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M. 1991.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sinn der Bürger, eine Hinwendung zu einer Ethik des guten Lebens, 
die der Orientierung an formaler Gerechtigkeit übergeordnet wird.
Ob Kommunitaristen sich heute mit Recht auf Aristoteles berufen, ist 
inzwischen allerdings auch Gegenstand des Streits. Der Philosoph 
Otfried Höffe hat den Kommunitaristen das Recht abgesprochen, 
Aristoteles als einen ihrer Ahnherren zu betrachten. Aristoteles ist 
nach der Deutung von O. Höffe gerade das, was die Kommunitaristen 
verwerfen: ein „Universalist“.60 Die kommunitaristische Hervorhe­
bung der Lebensformen und der partikularen Gemeinschaften sei eine 
Verwechslung der Lembedingungen der Gerechtigkeit mit deren 
(immer gültigem) Gehalt. Nicht die Moral selbst sei „partikular, son­
dern nur ihre Aneignung“.61 Die Ethik des Aristoteles sei eine Ethik von 
„Prinzipien“.62 63 Die politische Philosophie des Aristoteles erhebe „Gel­
tungsansprüche für jede Polis“.6j Die Lehren des Aristoteles gälten für 
Jeden Menschen jedweder Kultur und Epoche“64, so etwa die Lehre 
von der Eudaimonie, von der Gerechtigkeit, von der spezifischen 
Leistung des Menschen (seiner Vernunft), von den Tugenden wie der 
Tapferkeit u.a.m. Der Kommunitarismus habe Schwierigkeiten mit dem 
„gemeinsamen Moralerbe der Menschheit“.65
Höffes Kritik ist zu verstehen als eine Reaktion auf Überspitzungen 
des Neo-Aristotelismus, wie sie etwa für den Denkstil Maclntyres 
kennzeichnend sind. Maclntyre bringt Aristoteles in einen schroffen 
Gegensatz zur Aufklärung, eine Frontstellung, die man mit Höffe als 
eine Überzeichnung verwerfen kann. Aristoteles war kein Traditiona­
list, der Traditionen und Üblichkeiten schon durch ihr bloßes Bestehen 

60 O. Höffe, Ausblick, in: Ders. (Hrsg.), Aristoteles: Nikomachische Ethik, Berlin 
1995,283 ff.

61 A.a.O. 288.
62 A.a.O. 285.
63 Ebd.
64 Ebd.
65 O. Höffe, Vernunft und Recht, Frankfurt a.M. 1996, 173. Höffe verweist hier auf 

Gleichbehandlung, Unparteilichkeit, Reziprozität, Tauschgerechtigkeit sowie das 
Recht auf Leib, Leben, Eigentum und Ehre als universalen Elementen von Recht 
und Gerechtigkeit.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für gerechtfertigt gehalten hätte.66 Das sittliche Handeln ist bei Aristo­
teles immer schon reflektiert, und es ist Sache der eigenen bewußten 
Entscheidung, der Prohairesis.
Auf der anderen Seite verdankt sich Höffes scharfe Kritik einer nicht 
weniger radikalen Leseweise des Aristoteles. Sie hat ihre Hindergrün­
de in einer Verschmelzung von Aristotelischer und Kantischer Ethik. 
Diese gelten Höffe nicht wie sonst üblich als eine Alternative, sondern 
als miteinander verwandte Formen von Ethik. Das ist erstaunlich, 
denkt man an den Apriorismus hier und die Erfahrungsorientierung 
dort, und das ist erstaunlich, sieht man die unterschiedlichen Lehren 
vom Glück oder die je andere Auffassung der empirischen Motive des 
sittlichen Handelns. Können denn eine antike Glücksethik und eine 
neuzeitliche Autonomie- und Pflichtethik miteinander verträglich 
sein?67
Aristoteles verteidigt nicht, was zeitgemäß naheläge, den Universa- 
lismus des Alexanderschen Weltreiches. Seine politische Philosophie 
bleibt nicht zufällig, sondern bewußt bei der Polis als der letzten 
politischen Einheit stehen. Die Aufhebung des Gegensatzes zwischen 
Griechen und Barbaren, wie sie Alexander durch seine Politik der 
Homonoia betrieb, wird von Aristoteles verworfen. Bei ihm bleibt die 
alte Entgegensetzung von Asien und Griechenland, von Despotie und 
Freiheit erhalten (Pol. VII, 7).68 Aristoteles’ Beharren auf der Polis als 

66 Höffes Kritik richtet sich hier wohl auch gegen den Neo-Aristotelismus von O. 
Marquard, der eine Ethik der Üblichkeiten gerechtfertigt hat. O. Marquard, Über 
die Unvermeidlichkeit von Üblichkeiten, in: W. Oelmüller (Hrsg.), Normen und 
Geschichte, Paderborn 1979, 332-342. Eine scharfe Kritik an Maclntyres Berufung 
auf Aristoteles auch bei Chr. Rapp, War Aristoteles ein Kommunitarist? in: Interna­
tionale Zeitschrift für Philosophie Heft 1 (1997) 57-76.

67 Ist es nicht schon ein Riesenunterschied, ob eine Ethik von der Eudaimonie oder 
von einer Pflicht ausgeht, bei deren Befolgung von allen Glücksmotiven zu abstra­
hieren ist? Wo wären bei Aristoteles Entsprechungen für den „reinen Willen“ oder 
das „unbedingte Sollen“? Wo für die Postulatenlehre? Wo für die ganze Entgegen­
setzung von phänomenaler und noumenaler Welt? Wo für das neuzeitliche Pathos 
der Autonomie? Wo für die nur noch eine formale Tugend der Kantischen Ethik? 
Wo für die bloße Form des Gesetzes? U.s.w., u.s.f.

68 Der Antike war der Gegensatz der Aristotelischen Politik zu der des Alexander 
geläufig. Eratosthenes, der Bibliothekar Ptolemäus III., tadelt den Aristoteles, weil

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der besten Größe der politischen Gemeinschaft hat mit grundsätzli­
chen Überlegungen über das Maß politischer Einheiten zu tun. Eine 
Stadt muß nach Aristoteles so groß sein, daß Autarkie möglich wird. 
Sie darf aber nicht so groß werden, daß die Bürger einander nicht 
mehr kennen würden und sich „blindlings“ in die Ämter wählen 
müßten (Pol. VII, 4). Beispiele für die Größe der Stadt geben die 
Reichweite der Stimme eines Herolds oder das, was ein Feldherr noch 
überschauen kann (Pol. VII, 4). Bürgerpolitik und beschränkte Größe 
der politischen Gemeinschaft bilden für Aristoteles ein selbstverständli­
ches Paar. Erst die Stoiker werden Kosmopoliten sein. Aristoteles’ 
politische Philosophie ist jedoch eine der Polis, nicht der Kosmopolis.69 
Ähnlich steht es bei Aristoteles um den Begriff des Menschen. Auch 
diesem fehlt bei Aristoteles noch die universalistische Weite. Bei 
Aristoteles ist der „Mensch“ immer konkret, das heißt, er ist Mann - 
Frau, Herr - Sklave, Kind - Eltemteil, Grieche -Barbar. Die Abstrak­
tion zu dem einen unterschiedslos bloß Mensch seienden Menschen 
wird nicht vollzogen, so wie es dementsprechend bei Aristoteles auch 
keine Menschenrechte gibt. Hier ist insbesondere die Rechtfertigung 
der Sklaverei „von Natur aus“ von Bedeutung. Sie wird ja versucht in 
Gegnerschaft gegen die damals auch schon vertretenen Theorien von 
der Gleichheit der Menschen von Natur.70

er an der Unterscheidung von Griechen und Barbaren festgehalten habe; er lobt den 
Alexander, der dem Rat des Aristoteles nicht gefolgt sei (Strabo I, 66).

69 Wo dabei die bessere Politik liegt, ist eben die Frage. Wenn die Stoiker die 
Kosmopolis loben, dann preisen sie damit auch die imperialen Ambitionen, und 
man darf fragen, ob der Universalismus nicht immer an Imperien gebunden war. 
Wenn Aristoteles auf der Vielzahl der Poleis beharrt, so kann man dies auch aus der 
bei den Griechen gut bezeugten Abneigung gegen imperiale Großreiche und poli­
tisch großräumige Gebilde verstehen. Allerdings steht die Homogenität der Polis, 
die für die Bürgeridentität die Grundlage stiftet, in Spannung zu allem Fremden, so 
daß der Gegensatz Griechen - Barbaren in die Reihe der „asymmetrischen Gegen­
satzpaare“ wie später Christen - Heiden, Herrenrasse - Sklavenrasse, Mensch - 
Unmensch etc. eingereiht werden kann. Chr. Meier, Gleichheit und Grenzen. Aris­
toteles, die Griechen, die Barbaren, die Sklaven, in: Merkur 49 (1995) 825-835.

70 Gegner der Sklaverei und Lehrer der natürlichen Gleichheit der Menschen waren 
damals Sophisten wie der Gorgias-Schüler Alkidamas oder wie Antiphon. Ferner 
relativierte Euripides in seinen Tragödien den Gegensatz von Herr und Sklave. 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darf man die Ethik des Aristoteles, so wie Otfried Höffe, „eine dem 
Prinzipienuniversalismus analoge Ethik“71 nennen? Höffe gelangt zu 
dieser Einschätzung, weil er die Ethik des Aristoteles theoretisiert, sie 
nicht so sehr vom Ethos und der lebensweltlich schon gelebten Klug­
heit als vielmehr von der „emanzipierenden“ Reflexion auf diese liest, 
wobei diese Reflexion noch bis zu einer Metareflexion vom Wissen 
des Wissens gesteigert wird.72 Die praktische Ausrichtung der Aristo­
telischen Ethik am Handeln verschiebt sich damit in Richtung auf ein 
idealistisches Reflexionsprogramm der Wissenssteigerung.73 Aristote­
les wird transzendentalisiert. Auch wird er gedeutet mit Hilfe eines 
Begriffs, welcher wie jener der „Emanzipation“ eine Schöpfung der 
Linkshegelianer des 19. Jh.s ist. Niemand hat vor den Linkshegelia- 
nem bei „Emanzipation“ an die Befreiung des Menschen als Men­
schen gedacht.74
Wie in den universalistischen Diskurs- und Kommunikationsethiken, 
so wird für Höffe die Verbindung der universalen Prinzipien mit der 
Praxis zu einem bloßen Anwendungsproblem. Dabei kennt Aristote­
les kein starres Schema von schon feststehender Allgemeinheit und 
nur noch subsumptionslogisch einzuordnendem oder deduktiv abzulei­
tendem Einzelfall. Die Dignität der Situationen, der Einzelfälle und 
exempla ist bei Aristoteles sehr viel höher zu veranschlagen als in einer 
universalistischen Prinzipienethik. Die Phronesis nimmt ihr Maß nicht 
an theoretischen Allgemeinheiten, sondern an relativen Allgemeinheiten 

71 O. Höffe, Ausblick, in: Ders. (Hrsg.), Aristoteles: Nikomachische Ethik, a.a.O. 285.
72 So schon O. Höffe, Praktische Philosophie. Das Modell des Aristoteles, München 

1971, Berlin 21996, 91 ff.
73 Die von R. Elm geäußerte Kritik an O. Höffes Aristoteles-Deutung ist berechtigt. 

Elm bindet die Phronesis an das Ethos zurück, wenn er die Klugheit als Freilegung 
des Erfahrungswissens und nicht als dessen reflexive oder meta-reflexive Konstitu­
ierung begreift. R. Elm, Klugheit und Erfahrung bei Aristoteles, Paderborn u.a. 
1996, 86 ff.

74 Die Universalisierung des Begriffs „Emanzipation“, der zunächst nur die Entlas­
sung des Sklaven oder des Sohnes aus der väterlichen Gewalt bezeichnete, findet 
sich wohl erstmalig bei Karl Marx in seiner Kritik an Bruno Bauers Behandlung der 
Judenemanzipation. Die damit verbundenen Umkehrungen des Begriffsinns bei R. 
Spaemann, Emanzipation - ein Bildungsziel?, in: Ders., Zur Kritik der politischen 
Utopie, Stuttgart 1977, 142 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktischen Wissens, die wie Regeln durch das „meist so, aber auch 
anders“ gekennzeichnet sind. Eine prinzipientheoretische Deutung der 
Aristotelischen Ethik hebt den hermeneutischen Zirkel der praktischen 
Philosophie zugunsten von Allgemeinheiten auf, deren Herkunft aus 
dem Ethos und den Lebensformen nicht mehr kenntlich bleibt.
Einer universalistischen Deutung der aristotelischen Ethik wider­
spricht schließlich die Aristotelische Lehre von Gerechtigkeit und 
Freundschaft. Wie die Kommunitaristen der Gerechtigkeit eine Ethik 
des guten Lebens überordnen, so ist bei Aristoteles die Freundschaft 
ranghöher als die Gerechtigkeit (NE VIII, 1). Sie ist ranghöher, weil 
sie das der „Eintracht“ vergleichbare eigentliche Band zwischen den 
Bürgern ist, und sie ist ranghöher, weil Freunde das gerechte Handeln 
überbieten. „Sind die Bürger einander freund, so ist kein Rechtsschutz 
nötig, sind sie aber gerecht, so brauchen sie außerdem noch die 
Freundschaft ...“(NE VIII, 1).
Gerechtigkeit schuldet man auch jenen, mit denen man nicht befreun­
det ist. Freundschaft dagegen ist immer mehr oder weniger exklusiv. 
Bei Aristoteles ist sie dies, auch wenn er im Gegensatz zur heutigen 
Privatisierung der Freundschaft von Bürgerfreundschaft sprechen 
kann. So wie eine Polis nicht beliebig groß werden kann, so ist für 
Aristoteles auch die Zahl der Freunde begrenzt. Maßstab der Freund­
schaft ist das Zusammenleben (eru^fjv) (NE IX, 10). Nach Julia Annas 
ist Freundschaft bei Aristoteles „intim“.75 Demnach hätte Aristoteles 
die höchste Form der Freundschaft, jene, die es gut mit dem anderen 
meint, in kleinen Gruppen innerhalb der Polis angesiedelt, während 
die Bürgerfreundschaft für ihn schon eine Freundschaft zweiter 
Rangstufe, eine Freundschaft des Nutzens gewesen wäre. Dies ist bei 
Aristoteles aber keineswegs eindeutig. Der bloße Nutzen ist ja gerade 
nicht das Ziel der Stadt, auch wenn sie um des Überlebens und des 
Nutzens willens entsteht. Die Bürgerfreundschaft müßte, sieht man 
auf das Ziel der Stadt, auf ein gutes Leben oberhalb des Nutzens 

75 J. Annas, Plato and Aristotle on friendship and altruism, in: Mind 86 (1977) 532 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerichtet sein.76 Wie dem auch sei - eindeutig ist, Aristoteles stellt die 
Freundschaft über die Gerechtigkeit. Freundschaft ist für ihn nicht 
eine unterschiedslos alle Menschen einschließende Philanthropie.77 
Aristoteles und der Kommunitarismus - das Thema verlangt eine 
Befreiung von der falschen Antithese Traditionalismus und Antiauf­
klärung hier, Aufklärung und Universalismus dort. Das ethische und 
politische Denken des Aristoteles hat sich von der Bindung an Le­
bensformen und Städte noch nicht so gelöst wie die Philosophie der 
hellenistischen Epoche. Überhaupt hat es jahrhundertelanger Entwick­
lung bedurft, bis in der Neuzeit der Universalismus der Moral und der 
Menschenrechte zutage getreten ist. Noch für die Stoa oder das 
Christentum waren die Gleichheit der Menschen von Natur oder die 
Gleichheit der Seelen vor Gott mit den Unterschieden der Klassen und 
den Privilegien einzelner Stände in dieser Welt durchaus vereinbar 
gewesen. Im Grunde haben erst die großen Revolutionen wie die 
Französische und die Amerikanische dem Universalismus auch in der 
politischen Realität Geltung verschafft.
Das politische Denken steht heute vor der Aufgabe, die falsche Alter­
native von Universalismus und Ethik des guten Lebens zu überwin­
den. Den Universalismus alleine zu preisen, hieße, die Dominanz des 
Allgemeinen über die schönen Differenzen zu rechtfertigen, aus denen 
die Lebensformen der Einzelnen und der Völker bestehen. Nur von 
den verschiedenen Lebensformen und vom guten Leben zu sprechen, 

76 Die etwa in Pol. III, 9 dargestellte Bürgerfreundschaft ist wohl kaum eine bloße 
Freundschaft des Nutzens.

77 Die von Aristoteles zweimal erwähnte „Philanthropie“ (NE VIII, 1 und VIII, 13) 
wäre mißverstanden, wenn man sie im Licht des Universalismus deuten würde. 
Wenn es heißt, der Sklave könne Freund sein, nicht insofern er Sklave, sondern 
insofern er Mensch sei, so ist damit weder an eine Aufhebung des Sklavenstatus 
noch an eine Anerkennung der Gleichheit der Menschen gedacht. Es handelt sich 
vielmehr um eine „ungleiche Freundschaft“, die A. W. Price so umschreibt: „Qua 
man, he (the slave, H.O.) relates to him (the master, H.O.) rather like desire to rea- 
son ... Except for Utility, the master does not need a slave, while the slave alto- 
gether needs a master (cf. I, 4, 1254 a 11-13); but what relates them as man is an 
unequal friendship in virtue. lt is within this that a slave realizes his humanity“, A. 
W. Price, Friendship, in: O. Höffe (Hrsg.), Aristoteles: Nikomachische Ethik, a.a.O. 
240.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ginge an der auch universalen Dimension von Recht und Moral 
vorbei. Man kann von einem Vater nicht verlangen, alle Kinder dieser 
Welt so wie die eigenen zu lieben. Aber man kann ebensowenig 
fordern, daß Recht und Moral nur gelten sollen für Freunde, Verwand­
te und Bürger, mit denen man in einer Gemeinschaft lebt. In der 
Moderne lebt man im Zwiespalt und, wenn man Glück hat, im Kom­
promiß, den man zwischen universeller Moral und konkreter Sittlich­
keit zu schließen hat.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henning Ottmann

geb. 1944, Professor für Politikwissenschaft unter besonderer Berücksichtigung von 
Politischer Theorie und Philosophie am Geschwister-Scholl-Institut der Ludwig- 
Maximilians-Universität München. Studium der Philosophie und Politikwissenschaft an 
den Universitäten München und Yale. Von 1986 bis 1987 Professor für Philosophie an 
der Universität Augsburg, von 1987 bis 1995 Professor für Politische Philosophie und 
Theorie an der Universität Basel. Mitherausgeber der „Zeitschrift für Politik“, des 
„Jahrbuches für politisches Denken“, des „Hegel-Jahrbuches“ und des „Philosophischen 
Jahrbuches“. Zahlreiche Bücher u.a. Individuum und Gemeinschaft bei Hegel (1977), 
Philosophie und Politik bei Nietzsche (1987, 21999); Politische Philosophie des 20. 
Jahrhunderts (1990, zus. mit K. Graf Ballestrem); Nietzsche-Handbuch (2000); 
Geschichte des politischen Denkens von den Anfängen bei den Griechen bis auf unsere 
Zeit. Bd. 1/1. Die Griechen. Von Homer bis Sokrates (2001); Bd. 1/2. Die Griechen. 
Von Platon bis zum Hellenismus (2001); Bd. 2/1. Die Römer (2002); Bd. 2/2. Das 
Mittelalter (2004), Stuttgart - Weimar: Metzler Verlag.

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

V V 32

1 
j
I

V

Lllfnd Naumann

Wahrhalt im Rächt

Zu MMM

KJHomo» Wo

Wahrheit im Recht
Zu Problematiken und Legitimität einer 
fragwürdigen Denkform

Von Prof. Dr. Ulfrid Neumann

2004, Band 32,64 S., brosch., ig,- €,
ISBN 3-832g-ogio-g

Der Jurist in der Zeitgeschichte
Von Clemens Jabloner

2004, Band 31,30 S., brosch., 15- €,
ISBN 3-832g-O433-6

Rechtsphilosophie unter der Diktatur
Drei Beispiele deutschen Rechtsdenkens 
während des Zweiten Weltkriegs

Von Peter Landau

2002, Band 2g, 32 S., brosch., 12,- €,
ISBN 3-y8go--j-/23-2

Die Bedeutung der Rechtsphilosophie 
für das Strafrecht
Von Kristian Kühl

2007, Band 28,56 S., brosch., 15,- €,
ISBN 3-78go-7267-2

Informieren Sie sich im Internet 
unterwww.nomos.de über die frü­
her erschienenen und noch verfüg­
baren Bände dieser Schriftenreihe.

Nomos
https://doi.org/10.5771/9783748902454-6 - am 17.01.2026, 13:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

unterwww.nomos.de
https://doi.org/10.5771/9783748902454-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

