Kapitel 1
Postmodernismus als Politisierung der Kunst
— Kulturelle Implikationen

der Protestbewegung in den USA

LuTtz HIEBER

In den 8oer Jahren schwappte die Diskussion um die Postmoderne, die
aus den USA kam, in die Bundesrepublik. Mit dem Import war von Anfang
an eine babylonische Sprachverwirrung verbunden, welche sich bis heute
durchhilt.

Begriffe werden geprigt, um spezifische Sachverhalte zu erfassen. Damit
das funktioniert, miissen sie prizise sein. Der Postmoderne-Begriff des
deutschen Diskurses entspricht dem jedoch in keiner Weise, denn er wird
im Allgemeinen recht schwammig gebraucht. In der bildenden Kunst, in
der Architektur, in der Literatur oder in der Philosophie werden oft irgend-
welche — als neuartig empfundene — Entwicklungen herausgegriffen, um
sie mit diesem Etikett zu versehen. Vor allem in den Feuilletons ist eine
Auffassung des »anything goes« verbreitet, die ein Spielen mit Bedeutungen,
das Beliebige und Eklektizistische einiger aktueller kultureller Stromungen
in den Vordergrund stellt. Die betrachteten Sachverhalte sind fast durchge-
hend dem Erfahrungshorizont der bundesrepublikanischen Kulturwelt
entnommen. Diese Kunstwelt gibt sich weltoffen, aber tatsichlich beschrinkt
sie sich auf Ausschnitte aus dem breiten Spektrum der westlichen Kultur.
Die gravierenden Mingel, die sich aus einem beschrinkten Zugriff ergeben,
sind nicht zu iibersehen. Wegen der liickenhaften Erfahrungsgrundlage,
aus der sich diese Auffassung der Postmoderne speist, wirkt sie unsyste-
matisch zusammengeklaubt. Daraus ergibt sich jene typische Weichheit
und mangelnde Prizision in der Begrifflichkeit, bei der stets eine gewisse
Beliebigkeit mitschwingt.

Der Terminus »Postmoderne« hatte seinen Weg aus den USA iiber den
Atlantik vorwiegend als Bestandteil von Texten gefunden. Der Kontext, auf

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Lutz Hieber

den er sich urspriinglich bezog, nimlich gewisse kiinstlerische Praktiken
und ihre Produkte, die in den kulturellen Zentren der USA entstanden waren,
wurden nicht mittransportiert. Damit war eine Schieflage der Theorie un-
vermeidlich. Das Wort Postmoderne wurde nimlich zu einer leeren Hiilse,
die ganz beliebige Inhalte auf unterschiedliche Weise aufsaugen konnte.

Deshalb mochte ich in mehreren Stufen vorgehen, um zu einem gehalt-
vollen und aussagekriftigen Postmoderne-Begriff zu gelangen. In einem
ersten Schritt werde ich zunichst die bundesrepublikanische Diskussion
der vergangenen Jahrzehnte skizzieren, wobei mir sowohl die beschrinkte
Erfahrungsgrundlage wie auch gleichermaflen die theoretischen Befangen-
heiten beachtenswert erscheinen. In einem zweiten Schritt geht es mir dann
um den Begriff der Moderne. Denn das Prifix »post« heilt »nach«, also ist
die Postmoderne etwas, was nach der Moderne kommt. Deshalb tut man
gut daran, bevor man das Wort »Postmoderne« benutzt, den Begriff »Mo-
derne« zu bestimmen.

In diesem Zusammenhang muss ich mit einem in Deutschland verbrei-
teten Vorurteil aufriumen, dem Vorurteil nimlich, dass die Avantgarden
des frithen 20. Jahrhunderts wegen ihrer immanenten Mingel gescheitert
seien. So wird etwa dem Jugendstil unterstellt, er sei als » Utopie« aufzufas-
sen, »welche die eigene Unrealisierbarkeit diskontiert« (Adorno 1970: 404).
Oder es wird behauptet: »Selbst wenn das Bauhaus nicht politisch ruiniert
worden wire, wire es an seinem Anspruch wohl auf Dauer von selbst ge-
scheitert« (Grasskamp 2002: 134). Oder pauschal wird festgestellt, »der
Angriff der historischen Avantgardebewegungen auf die Institution Kunst«
sei »gescheitert« (Biirger 1974: 78). Und aus dem Feuilleton ertént das ge-
lehrige Echo: »Die Traume der Avantgarden sind ausgetriumt« (Schmidt
2004). Solche Beurteilungen scheinen jedoch die dunklen Kapitel der eu-
ropdischen Geschichte vorschnell zu entsorgen. Denn sie tun so, als ob die
Tatsache, dass die europidischen Avantgarden durch die Hitler- und die
Stalin-Diktaturen vernichtet worden sind, fiir die europiische Kultur ohne
Belang sei. Wird die Geschichte der historischen Avantgarden dagegen re-
alititsgerecht geschrieben, wird man feststellen, dass sie keineswegs aus
eigenem Unvermogen versagt haben. Diese Bewegungen haben anderswo
Wurzeln geschlagen und sind gewachsen und gediehen. Dieses Anderswo
sind die kulturellen Zentren der USA, in denen die durch Diktatur und
Zweiten Weltkrieg aus Europa vertriebenen kritischen Intellektuellen ihre
Wirkungsfelder fanden. In diesem Sinne werde ich in einem dritten Schritt
die historischen Avantgarden als Vorgeschichte spezifischer US-amerika-
nischer Kunstpraktiken darstellen, die zum Postmodernismus hinfiithren.
Daran anschliefRend ist viertens noch darzustellen, wie die deutsche Kunst-
welt mit den historischen Avantgardebewegungen umspringt: Durch mu-
seale Strategien werden sie entschirft und ihres kritischen Potenzials beraubt,
um jede Stérung der biedermeierlichen Welt des deutschen Bildungsbiirgers
zu vermeiden.

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 19

Der Postmodernismus-Begriff also, den ich ins Zentrum stellen méchte,
wurde in den USA fiir dortige, radikal neuartige kiinstlerische Praktiken
geprigt (meine Wortwahl, die sich an den angloamerikanischen Begriff
»postmodernism« anlehnt, verweist darauf). Fiir beachtenswert halte ich,
dass die bundesrepublikanischen Kunstinstitutionen genau dieses mit dem
konventionellen Kunstbegriff Unvereinbare immer noch ausschlieRen. Sie
verfilschen nicht nur die historischen Avantgarden durch Musealisierung,
sie verweigern auch deren Kindern und Enkeln die Anerkennung als legale
Nachkommen.

Deshalb werde ich in folgenden Kapiteln die Praktiken der Kiinstlerinnen
und Kiinstler vorstellen, fiir die der Begriff des Postmodernismus geprigt
wurde. Mein Blick ist dabei weniger der des Kunsttheoretikers, sondern
vielmehr der des kunstsoziologischen Empirikers. Mir geht es darum, jene
isthetischen Innovationen vorzustellen, fiir den die kritische US-amerika-
nische Theorie den Begriff »postmodernism« geprigt hat.

Unterschiedliche Kulturen

Die Auseinandersetzung mit dem, was im deutschsprachigen Raum als Post-
moderne bezeichnet wird, erscheint in den 8oer Jahren wesentlich durch
die tibermichtige Position Adornos bestimmt. Dessen Kunstbegriff folgend,
vertritt Jiirgen Habermas die These, die Postmoderne sei eine Antimoderne.
Er bezieht sich im Jahr 1980 auf ein zentrales Ereignis der europiischen
Kunstwelt, die Biennale von Venedig. Die dort eingeladenen Architekten
waren bestrebt, den Pfad der Moderne zu verlassen, und diese durch einen
Historismus zu ersetzen. Fiir Habermas driickt sich darin »eine affektive
Strémung« aus, »die in die Poren aller intellektueller Bereiche eingedrungen«
sei. Fiir ihn, der sich vorbehaltlos auf die Position Adornos bezieht, lautet
das Verdikt klar und deutlich: »Damit kontrastieren Adorno und sein Werk«
(Habermas 1981: 444).

Dem intransigenten Verfechter der Autonomie des Kunstwerks folgend,
fasst Habermas jeden Versuch, Kunst mit der Lebenspraxis zu vermitteln,
als Irrweg auf. So erscheint auch ihm bereits das Scheitern der historischen
Avantgarde als selbstverschuldet. Sie musste scheitern, weil es sich damals
im frithen 20. Jahrhundert — in Adornos und damit auch in seiner Sicht — nur
um eine falsche Aufhebung von Kunst und Philosophie gehandelt haben
konnte. In der Erniichterung, die ihre gescheiterten Programme hinterlieRen,
bleiben fiir Habermas die nunmehr scharf hervortretenden Aporien der
kulturellen Moderne bestehen, und hier sieht er das Einfallstor fiir konser-
vative Positionen. Die Postmoderne ordnet er in diesem Sinne einer beson-
deren Spielart des Konservatismus, dem »Neokonservatismus« zu. Dieser
ist nach Habermas dadurch charakterisiert, dass er die Entwicklung der
modernen Wissenschaft begriifit, sofern diese zweckrational dem technischen

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | Lutz Hieber

Fortschritt, dem kapitalistischen Wachstum und einer rationalen Verwaltung
dient. Damit der Fortschritt reibungslos funktioniere, verzichtet der Neo-
konservatismus auf Begriindungsforderungen. An deren Stelle kénnten
nun antimoderne Traditionen treten, die an dem Ort gedeihen, den frither
das Projekt der Moderne innehatte — und diese Pflanze bezeichnet Habermas
als Postmoderne (Habermas 1981: 463f.).

Ebenfalls mit der Position Adornos unaufloslich verquickt ist die Argu-
mentation Christa Biirgers. Die Germanistin erkennt zwar, dass der isthe-
tischen Moderne der kritische Stachel gezogen war, seit sie institutionalisiert
wurde. Kanonisiert, interpretiert und vermarktet, ist sie »ihrer emanzipa-
torischen Impulse verlustig gegangen«, denn »Marktzwinge sind wirksamer
als politische Zensur es sein kénnte« (Biirger 1987: 38). Mit dem Blick auf
die USA versteht Biirger den »Postmodernismus als kulturelle Ausdrucks-
form des Konsumkapitalismus« (Biirger 1987: 39). Davon drohe Gefahr,
weil die fuir die Moderne konstitutiven Begriffe des Originals und der Ori-
ginalitit ebenso aufgegeben werden, wie die modernistische Unterscheidung
zwischen hoher und niederer Kunst. Christa Biirger hilt eisern an der
Sonderung der Sphiren von hoher und niederer Kunst fest, weil nur dadurch
die Autonomie der Kunst, die doch die Bedingung ihrer kritischen Funktion
sei, gewihrleistet werden konne. Sie stimmt Adorno zu, der klar erkannte,
dass die »Reinheit der biirgerlichen Kunst, die sich als Reich der Freiheit
im Gegensatz zur materiellen Praxis hypostasierte«, erkauft ist »mit dem
Ausschluss der Unterklasse« (Adorno et al. 1984: 157) — doch dem scheint
man sich eben fiigen zu miissen.’ Denn nur in der Autonomie, in der Zweck-
losigkeit des grofen neueren Kunstwerks — so wird behauptet — lief3e sich
der Widerspruch der biirgerlichen Gesellschaft offen halten. Werde namlich
die klare Funktionstrennung von hoher und niederer Kunst eingeebnet,
wiirde der Damm zwischen Kunst und Kulturindustrie aufgeweicht. Damit
gerate Kunst in das Fahrwasser der Kulturindustrie und werde der Hetero-
nomie, den Verwertungsbedingungen des Marktes, unterworfen. Insofern
sind fuir Christa Biirger ernsthafte Zweifel angebracht, ob es — wie von US-
amerikanischen Theoretikern behauptet — einen kritischen Postmodernismus
gebe, und noch genauer, ob so etwas im »gegenwirtigen Amerika« denkbar
und existenzfihig sein kénne (Biirger 1987: 41).

Unsere deutschen Museen und Kunstvereine pflegen nahezu ausschlieRR-
lich das autonome Kunstwerk. Sie lieben Gemilde, Zeichnungen, numme-
rierte Grafiken; seit den 199oer Jahren ist auch Fotografie-Kunst dazuge-
kommen. Dagegen gelten Plakate, Pressefotos, Dokumentarvideos oder
Spielfilme als Gegenstandsbereiche der Kunstgewerbemuseen oder anderer
Fachmuseen. Postmodernistische Arbeiten, die oft diese Genres nutzen und
die Grenzen zwischen »high art« und »low art«ignorieren werden als nicht
kunstwiirdig aus dem internationalen Prozess der Kunstzirkulation heraus-
gefiltert und ausgeschlossen. So konnten postmodernistische Praktiken
nicht in die mitteleuropéische Kunstwelt vordringen, weil hier die Kuratoren

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 21

noch im Geiste der Kunstwissenschaft des 19. Jahrhunderts ausgebildet
sind, und ihr Denken deshalb durch die eherne Barriere bestimmt ist, die
»ernstzunehmende« Kunst von all den anderen Bilderwelten trennt.? Damit
ist die Grundlage einer Kunsterfahrung zementiert, auf der die Position
Adornos unerschiitterlich ruht. Unter solchen Bedingungen kann es schei-
nen, »die Postmoderne« sei »als Kunst ex negatione zu keiner genuinen
Formschopfung fihig«, denn »das Epigonale« sei »ihr Wesensprinzip«; sie
behaupte »einen Epochenwechsel, ohne dessen Ergebnis substanziell zu
bestimmen« (Kilb 1987: 87).

Als die Zeitschrift Merkur im Herbst 1998 dem Thema Postmoderne
ein Sonderheft widmete, hielt diese Stimmung noch ungebrochen an. So
bekennt sich Claus-Steffen Mahnkopf uneingeschrinkt zur Notwendigkeit
einer »Kontinuitit von Adornos Projekt« (Mahnkopf 1998: 875). Die Post-
moderne bringe eine »Uberschwemmung mit amerikanischen Modellen«
mit sich, etwa mit der — von ihm so bezeichneten — Cage-Ideologie, »die mit
der kontinentaleuropiischen Dialektik von Subjektivitit und Werk-Objek-
tivitit nichts gemein haben« (Mahnkopf 1998: 866). Selbstverstindlich hilt
er, auch hierin Adorno folgend, die Folgen des Niedergangs einer kiinstle-
rischen Hochkultur fiir ruings. In diesem Sinne kreidet Mahnkopf der
musikalischen Postmoderne an, den Diskurs aus idsthetischer Reflexion,
wissenschaftlicher Analytik und programmatischer Diskussion durch ein
frei flottierendes Design aus Pseudobegriffen ersetzt zu haben.

Die Postmoderne nicht ganz so radikal dchtend, aber doch in dasselbe
Horn stoRRend, hilt auch der Kunsthistoriker Walter Grasskamp am unein-
geschrinkten Giiltigkeitsanspruch der Moderne fest. Er vertritt die Auffassung,
»dass die Postmoderne nichts zur Geltung gebracht hat, das nicht schon in
der Moderne giiltig gewesen wire« (Grasskamp 2002: 57). Die Moderne
war, so sagt er zu Recht, nie eine Epoche im Sinne einer stilistischen Kon-
kurrenz. Die Klage tiber das Stilchaos gehért zu ihren Grundthemen. Dabei
ist sie von vorhergehenden Epochen zu unterscheiden, weil sie einen Dop-
pelcharakter aufweist. Zum einen unterscheidet sie sich von fritheren Epo-
chen, indem sie deren Konturen festlegt, und dies im Hinblick auf sich
selbst als dem Endstiick der Geschichte. Zum andern ist jede Epoche in der
Moderne prisent, indem alle Vorlduferepochen in Sammlungen aufbewahrt
und systematisch behandelt werden. In diesem Sinne wurde das »nach
Stilepochen aufgebaute Kunstmuseum« zum »Unterbewusstsein der dsthe-
tischen Moderne« (Grasskamp 2002: 52). Der Postmoderne hilt er zugute,
dass sie ihren Blick auf die noch offenen und unabgerufenen Potenziale der
Kunstgeschichte richtet. Aber das hilt er fiir nicht eigentlich innovativ, weil
die Postmoderne auch damit keinen Schlussstrich unter die Moderne ziehen
koénne, sondern lediglich die Selbstzweifel reaktiviere, die der Moderne von
Beginn an eigen gewesen seien.

Dieser Typ der Auseinandersetzung mit dem Postmodernismus ergibt
sich aus der beschrinkten Erfahrungsbasis der mitteleuropdischen Kunstwelt:

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | Lutz Hieber

dem deutschen Kunstmuseum, dem Konzertsaal oder der GrofRausstellung.
All diese Veranstaltungen schlieRen aus, was dem traditionellen Kunstbegriff
widerspricht. Asthetische Theorie, die diese Kunstwelt nicht kritisch reflektiert,
nimmt das Gewohnte als das Gegebene hin — und verharrt trige bei den
konventionellen Kunstauffassungen. Von dieser Warte aus betrachtet, bekommt
der Begriff des Postmodernismus einen pejorativen Beigeschmack.

Der US-amerikanische Postmoderne-Diskurs hat eine vollig andere
Tendenz als der bundesrepublikanische. Jenseits des Atlantiks bezeichnet
er kiinstlerische Praktiken, die neuartig sind, weil sie sich gegen jene Kunst-
Konventionen stellen, die den Kunst-Begriff des 19. Jahrhunderts tradieren.
Deshalb mgchte ich nun einen kurzen Blick iiber den mitteleuropiischen
Tellerrand tun, um ein Fenster fiir die angemessene Rezeption der istheti-
schen Theorien aus den USA zu 6ffnen. Die dortige Postmodernismus-
Konzeption bezieht sich seit den 60er Jahren auf einen Bereich kiinstlerischer
Praktiken, der fiir die mitteleuropidische Kunstwelt ein dunkler Fleck ge-
blieben ist: auf die kiinstlerischen Aktivititen im Kontext der »Counter
Culture«. Diese kritische Gegenkultur, in den US-amerikanischen kulturellen
Zentren beheimatet, umfasst ein breites Spektrum des Aktivismus: Kampf
gegen den Vietnam-Krieg, vehemente Auseinandersetzungen mit dem Ras-
sismus und Sympathie mit den Biirgerrechtsbewegungen, dkologische Kritik
an der Vorherrschaft kapitalistischer Rationalitit, Offensive gegen die pu-
ritanische biirgerliche Sexualmoral — dazu kommen Frauenbewegung sowie
Lesben- und Schwulenbewegung (Gay Liberation).

Fiir Andreas Huyssen besitzt der Postmodernismus bereits in seiner
Entstehungsphase »eine historische Tiefendimension, die ihn »kulturell
und politisch als mit den amerikanischen Protestbewegungen der sechziger
Jahre verkniipft erscheinen lisst« (Huyssen 1993: 13). Die kategorische
Ablehnung der Moderne entstand aus einem kritischen gegenkulturellen
Ethos, der unter verinderten gesellschaftlichen Bedingungen demjenigen
entsprach, aus dem bereits die Avantgarde der 20er Jahre ihren Lebensgeist
bezogen hatte. Gemeinsam war ihnen der Angriff auf den institutionali-
sierten Kunstbetrieb, damals im Kontext der Linken, und in den Goer Jahren
im Kontext der neuen sozialen Bewegungen. In den USA entfaltete sich der
Postmodernismus »in den Formen von Happenings und Pop, psychedelischer
Plakatkunst, Acid Rock, Alternativ- und Straflentheater« (Huyssen 1993:
20).

Happenings wie »Moving«von Allan Kaprow kénnen zwar die Kunstwelt
als Stiitzpunkt benutzen, aber sie sind auferhalb der Museumsmauern, in
der alltiglichen Lebenswelt, verankert. Sein Plakat beschreibt die Schritte
dieser Veranstaltung (Abb. 1):

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 23

»Umzug — Ein Happening von Allen Kaprow (fiir

Milan Knizak) — Einige leerstehende Héuser in ver-

schiedenen Stadtteilen. An vier aufeinanderfolgen-

den Tagen werden alte Mobel beschafft und durch

die Strafen zu den Hausern geschoben. Die Mébel

dienen als Einrichtung. — Am ersten Tag werden die

Schlafrjume méobliert, und nachts wird darin ge-

schlafen. — Am zweiten Tag werden die Speisezim-

mer mobliert, und eine Mahlzeit wird gegessen. — Am

dritten Tag werden die Wohnzimmer mébliert, und

Giste werden zu Cocktails eingeladen. — Am vierten

Tag werden die Dachbéden gefiillt und ihre Tiiren

verschlossen. — Alle an der Teilnahme Interessierten  Abbildung 1: Allan Kaprow:
sollten eine Besprechung im Museum of Contem- Moving. Plakat. 1967
porary Art, 237 E Ontario Street, Chicago, am 27.

November 1967 um 20 Uhr besuchen«.

Eine Foto-Dokumentation von Peter Moore (1967) hielt das Geschehen fest.
Kaprows Happening lisst sich thematisch unschwer mit jener kapitalismus-
kritischen Haltung verbinden, die sich kritisch mit dem Immobilienmarkt
und der staatlichen Wohnungspolitik befasste.

Wie die Happenings verstanden sich auch die anderen postmodernisti-
schen Kunstpraktiken zum einen als praktizierte Kritik am Galerie- und
Museumsbetrieb und zum anderen als Beteiligung an sozialen Bewegungen.
Beide Momente verschrinkten sich in der Attacke, die der Postmodernismus
gegen den biirgerlichen Musentempel und seine bildungsbiirgerlichen
Priester ritt.

Die praktizierte Kritik an den Konventionen der modernistischen Kunst-
welt duflerte sich gattungsspezifisch. Die psychedelischen Plakate verzich-
teten auf Ausstellungsriume, sie wurden drauflen an Telefonmasten und
an Tiuren von Geschiften angeschlagen. Der Acid Rock (Jimi Hendrix Expe-
rience, The Doors mit Jim Morrison, Big Brother and the Holding Company
mit Janis Joplin, Grateful Dead mit Jerry Garcia) ist eine Musikform, die
nicht im Sessel eines Konzertsaales rezipiert wird, sondern auf Dance Con-
certs. Das Alternativtheater spielte in Parks und Strafen, es verzichtete auf
die reprisentativ gestalteten 6ffentlichen Theater. Die Pop Art wurde zwar
bald von den Kunstinstitutionen zuriickgesaugt, gleichwohl konnte sie auch
dort nicht ginzlich ihrer kritischen Intention beraubt werden. Denn die Ver-
wendung reproduzierender Technologien, der glatte und unpersénliche
Farbauftrag ist mit der Fiktion des schiopferischen Subjekts nicht linger
vereinbar. Und auch ihre ungeschminkte Aneignung der banalen Alltags-
bilderwelt riickt Kunst und Lebenswelt niher zusammen.

Das breite Spektrum der gegenkulturellen Themen hitte nun moder-
nistisch in die Kunst einflieRen konnen, indem sie individuelle Werke auf

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Lutz Hieber

der Inhaltsebene prigen. In diesem Falle wiren die Resultate konventionell
modernistische Kunstwerke, also Gemilde, Schauspiele, Romane oder Gedichte,
die vom Kampf fiir den Frieden in Vietnam handeln, von den Biirgerrechts-
bewegungen der Afroamerikaner, von den Anstrengungen zur Verhinderung
Skologischer Gefihrdungen, von der sexuellen Revolution, von engagierten
Feministinnen, sowie von der Front der Lesben- und Schwulenbewegung.

Der Postmodernismus jedoch blieb nicht dabei stehen. Er ging viel weiter,
verinderte die Funktion der Kunst in der Gesellschaft. Im selben Zug ging
es um kulturelle Beteiligung an politischen Aktionen. Die Kiinstler artiku-
lierten das Lebensgefiihl der Counter Culture, und zugleich produzierten sie
auch die Politik der Bewegungen.

In den 7oer Jahren wurde es dann, nach diesem Aufbruch, voriibergehend
still um den Postmodernismus. Die Ursache dafiir war, dass der Elan der
Counter Culture zwar nicht gebrochen, doch deutlich ins Stocken geraten
war (Heller 1992: 7). Als jedoch die Aids-Krise gegen Ende der 8ocer Jahre
ins Bewusstsein trat, flammte der Protest wieder vital auf. Wie in den Goer
Jahren schalteten sich nun wieder Kiinstlerinnen und Kiinstler in die poli-
tischen Aktionen ein. Thre Arbeiten, die sie nun meist in kollektiven Pro-
zessen schufen, entstanden wieder auflerhalb des institutionellen Kunstbe-
reichs.

Solche kiinstlerischen Praktiken, die mit politischen Bewegungen amal-
gamiert sind, haben US-amerikanische Theoretiker vor Augen, wenn sie
von Postmodernismus sprechen. Damit beziehen sie sich auf eine Erfah-
rungsgrundlage, die sich grundlegend von jener unterscheidet, die dem
deutschen Postmoderne-Diskurs zugrunde liegt.

Kunstinstitutionen und Kunstpraktiken

»Post«-Modernismus ist »Nach«-Modernismus. Deshalb sollte der Begriff
»Moderne« bestimmt werden, bevor man tiber »Postmoderne« spricht.
Crimp (1996) geht bei der Bestimmung der Moderne von deren institutio-
nellen Bedingungen aus, vom Museum als Kunstinstitution.

In der modernistischen Kunstauffassung ist von bedeutenden Gemilden
die Rede, sie sind von schépferischen Genies bestimmt und iiberzeitlich
giiltig. Demnach besitzt Kunst eine ahistorische Essenz. Zur Kunst kénnen
gleichermaflen beispielsweise die Zeichen in den Hohlen von Altamira,
»Las Meninas« von Veldzquez oder die abstrakt-expressionistischen Lein-
wandbilder von Jackson Pollock zihlen.

Doch diese Auffassung ist falsch. Nur ein eingewurzelter Idealismus
kann so tun, als ob alle diese Dinge zur gleichen Wissenskategorie gehoren.
Foucault hat daran gearbeitet, diese Auffassung umzustiirzen. In »Die Ord-
nung der Dinge« (1974) hat er die Unvereinbarkeit historischer Perioden
gezeigt. Er hat dargelegt, dass die Geistesgeschichte nicht in Termini wie

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 25

Tradition, Einfluss und Entwicklung zu fassen ist, sondern in solchen von
Briichen, Diskontinuititen und Transformationen. Jeder spezifische histo-
rische Zeitraum hat seinen speziellen Wissensmodus, dessen integraler
Bestandteil auch Bilder sind. Crimp prizisiert Foucaults Kritik, indem er
die materiellen Grundlagen bestimmt, die dem Kunstidealismus seinen
Stellenwert und seinen Halt geben. Dazu greift er auf eine Beobachtung
Goethes zuriick und zitiert ausfithrlich aus dessen Einfithrung zu den
Propylden von 1798. Goethe stellte damals fest, dass sich eine grofie Verin-
derung zugetragen habe,

»welche fiir die Kunst, im Ganzen sowohl, wie im Besonderen, wichtige Folgen
haben wird. Man hat vielleicht jetzo mehr Ursache als jemals, Italien als einen
groflen Kunstkorper zu betrachten, wie er vor kurzem noch bestand. Ist es méglich
davon eine Ubersicht zu geben, so wird sich alsdann erst zeigen, was die Welt in
diesem Augenblicke verliert, da so viele Teile von diesem groflen und alten Ganzen
abgerissen wurden. Was in dem Akt des Abreifens selbst zu Grunde gegangen,
wird wohl ewig ein Geheimnis bleiben; allein eine Darstellung jenes neuen Kunst-
korpers, der sich in Paris bildet, wird in einigen Jahren méglich werden« (Goethe
1988: 26).

Der neue Kunstkorper in Paris, von dem Goethe spricht, war der Louvre. Er
war, im Gefolge der grofRen franzosischen Revolution, 1792 durch Konvents-
beschluss begriindet worden (Hauser 1978: 681).

Diese erste Museumsgriindung in Paris ist konstitutiv fiir das Kunst-
dasein, das wir heute Modernismus nennen. Unter Moderne ist in diesem
Sinne keine Stilperiode zu verstehen, sondern die gesamte Kunstepistemo-
logie, die erkenntnisleitende Theorie sowohl der Kunstgeschichte wie der
Kunst vermittelnden Institutionen. Seit dem frithen 19. Jahrhundert folgten
Museumsgriindungen in allen européischen Lindern dem Pariser Beispiel;
sie trugen dazu bei, dessen Kunstbegriff zu zementieren. Die Museumsge-
schichtsschreibung weist auf die Dialektik hin, die das Kunstmuseum und
die Kunstgeschichte zusammenbindet.

»Kunsthistoriker beglaubigten und bewahrten nicht nur die einzelnen Kunstwerke
in der Sammlung eines Museums; sie formulierten auch den Gesamtplan, um
den herum eine Sammlung angeordnet war [...] Im 19. Jahrhundert zweifelte
niemand daran, dass das Museum eine >sichtbare Geschichte der Kunst« sein
sollte« (Sheehan 2002: 141).

Im frithen 19. Jahrhundert ging der grofRe Kunstkoérper, der fiir Goethe
durch Italien symbolisiert wurde, unwiederbringlich verloren. Werke wurden
von den Orten entfernt, fiir die sie gemacht waren, um in Kunstmuseen
isoliert zu werden. Parallel dazu wurden die itberkommenen Sammlungen
des Ancien Régime auf Fachmuseen aufgeteilt. Diese alten Sammlungen

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | Lutz Hieber

waren »bunt zusammengewiirfelt« gewesen, bestanden aus einem »Durch-
einander von Seltsamkeiten aus Natur und Kunst« (Schlosser 1908: 8of.).
Viele ihrer »Rarititen« wurden im 19. Jahrhundert nach Gattungen sortiert
und fanden ihre Wege in historische Museen, in Naturkundemuseen, in
Volkerkundemuseen, in Kunstgewerbemuseen, in wissenschaftlich-tech-
nische Museen — und ein Teil davon auch in Kunstmuseen.

Mit dem Kunstmuseum erblickte das — von Malraux so bezeichnete — ima-
ginire Museum das Licht der Welt. Es »besteht aus all den Kunstwerken,
die einer mechanischen Reproduktion unterworfen werden kénnen und
somit der diskursiven Praxis, welche die mechanische Reproduktion méglich
gemacht hat: die Kunstgeschichte« (Crimp 1996: 114). Kunst, wie wir sie
verstehen, ist also ein Produkt des Museums und der kunsthistorischen Disziplin.
»Die Vorstellung von Kunst als autonom, als losgelost von allem anderen,
als dazu bestimmt, ihren Platz in der Kunstgeschichte einzunehmen, ist
eine Entwicklung des Modernismus« (Crimp 1996: 115).

Postmodernistische Kunstpraktiken sind die jingste Antwort auf die
Isolierung und die Abgehobenheit der Kunst im Modernismus. Das »post«
im Wort Postmodernismus ist nicht so zu verstehen, dass es um eine un-
mittelbare zeitliche Nachfolge ginge. Die harte Arbeit des Modernismus,
die Sammlungen des Ancien Régime seiner Regie zu unterwerfen, nahm
—wie alle gesellschaftlichen Prozesse — eine lange Zeitspanne in Anspruch.
Nachdem er sich durchgesetzt hatte, rebellierten zuerst die Avantgardisten
des frithen 20. Jahrhunderts gegen seine Doktrin. Durch die Kulturpolitik
der Nationalsozialisten und durch den Zweiten Weltkrieg wurden die kul-
turellen Zentren in Europa ausgediinnt, was zum Entstehen neuer kultu-
reller Zentren in den USA beitrug. Aus diesen bildeten sich dann seit den
6oer Jahren Ansitze des Postmodernismus heraus. Davon wird im Folgen-
den zu sprechen sein, aber auch davon, wie stark die kulturelle Kontinental-
drift gewirkt hat, die unsere mitteleuropiische von der US-amerikanischen
Kunstwelt so weit entfernte.

Postmodernismus ist kein Begriff, der eine Epoche bezeichnet. Vielmehr
handelt es sich um einen Kampfbegriff, der sowohl kulturell wie auch politisch
konnotiert ist. »Die Dekonstruktion der modernistischen Anspriiche auf
Universalitit — ebenso wie deren Formalismus — bestimmen die post-
modernistische Praktiken« (Crimp 2002: 163).

Die Attacke der historischen Avantgarde scheiterte damals noch an der
iiberwiltigenden Macht der konservativen Krifte. Der Postmodernismus,
der in den USA im Kontext der Counter Culture wichst und gedeiht, setzt
indes das von ihr begonnene Projekt fort. Er hat die miihevolle Arbeit vor
sich, Kunst in die Lebenspraxis zuriickzufithren. Insofern bezeichnet der
»Post«-Modernismus auch einen langwierigen gesellschaftlichen Prozess,
der in widerspriichlichen Bahnen verlaufen wird. Weil in den USA sowohl
neue, avantgardisierte Museumstypen wie auch avantgardisierte Art Schools
und eine angemessene isthetische Theorie den postmodernistischen Kunst-

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 27

praktiken zur Seite stehen, verliuft dort der Kampf des Postmodernismus
gegen den tiberholten Modernismus durchaus erfolgreich.

Zur Vorgeschichte des Postmodernismus

Gemeinhin entstehen kulturelle Innovationen, so neuartig und umwerfend
sie auch sein mogen, nicht schlagartig aus dem Nichts. Gesellschaftliche
Revolutionen, zu denen auch grundlegende kulturelle Umwilzungen zihlen,
erwachsen aus Lernprozessen. So hat auch der US-amerikanische Postmo-
dernismus seine Vorgeschichte.

Douglas Crimp, der im New Yorker Aids-Aktivismus kimpfte, sieht die
europdische Avantgarde des frithen 20. Jahrhunderts als Vorldufer des Post-
modernismus: »Die Praktiken, die ich als postmodernistisch ansah, schie-
nen mir das unvollendete Projekt der Avantgarde fortzusetzen« (Crimp
1996: 41).

Die historischen Avantgardebewegungen hatten sich bemiiht, Konsequenzen
aus dem Bankrott der bildungsbiirgerlichen Kultur zu ziehen, der bereits
im frithen 20. Jahrhundert nachdriicklich zutage trat. Das dominierende
Merkmal der Kunst in der biirgerlichen Gesellschaft bestand fiir sie in deren
Abgehobenheit von der Lebenspraxis. Entsprechend der gesamtgesellschaft-
lichen Tendenz zur Herausdifferenzierung von Teilbereichen bei gleichzei-
tiger beruflicher Spezialisierung, war in den vorangegangenen Jahrhunderten
der Bereich Kunst entstanden. Wihrend sakrale und hofische Kunst, jeweils
auf ihre Weise, in die Lebenspraxis der Rezipienten eingebunden waren,
trifft das seit dem 19. Jahrhundert fiir die biirgerliche Kunst nicht mehr in
gleichem Mafe zu. In der biirgerlichen Gesellschaft ist, worauf Peter Biirger
hinwies, die Kunstwelt nicht in die Lebenspraxis integriert und in deren
Zwecksetzungen eingebettet. »Die Darstellung biirgerlichen Selbstverstind-
nisses findet in der biirgerlichen Kunst in einem Bezirk statt, der auRRerhalb
der Lebenspraxis steht« (Biirger 1974: 66). Dadurch ist zum einen ein spe-
zifischer Typ der Bildung festgelegt, und zum andern ist die Kunst — genauso
wie andere gesellschaftliche Bereiche — in die Distinktionsmechanismen
der Klassengesellschaft eingebunden.

Wihrend etwa die Bilderwelten der Reklame und der kommerziellen
Medien durch vorgegebene gesellschaftliche Zwecksetzungen bestimmt
sind, verlangt der biirgerliche Bildungstyp das autonome Kunstwerk. Durch
dessen Abgehobenheit von der Lebenspraxis wird ermoglicht, dass jene
Bediirfnisse und auch kritischen Impulse in die Kunst eingehen kénnen,
deren Realisierung im Alltagsdasein unmdglich ist. »Auf der Bahn ihrer
Rationalitit und durch diese hindurch wird die Menschheit in der Kunst
dessen inne, was Rationalitit vergisst« (Adorno 19770: 105). Insofern kénnen
wesentliche humane Werte in der Kunst bewahrt werden. Indem die Kunst
allerdings zum Bild eines besseren Daseins nur fiktional beitrigt, entlastet

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | Lutz Hieber

sie das Bildungsbiirgertum von Intentionen der konkreten Verinderung.
Der Biirger »vermag hier die Fiille seiner Anlagen zu entfalten, jedoch nur
unter der Bedingung, dass dieser Bereich streng von der Lebenspraxis
geschieden bleibt« (Biirger 1974: 66). Der Distanz der autonomen Kunst
gegeniiber der Alltagspraxis ist deshalb auch das Moment des Unverbindlichen,
der Folgenlosigkeit immanent.

Die Funktion der Kunstwelt als Instrument der sozialen Distinktion lsst
sich aus dem Aufbau und der Organisation der Museen ablesen. Vor hundert
Jahren setzten sich im Ausstellungsdesign die heute noch giiltigen Prinzi-
pien durch: Die Gemilde wurden isoliert vor freier Wandfliche prisentiert,
um sie dem Betrachter als individuelle Werke zuginglich zu machen. Damit
wurden sie ihres historischen Kontextes entkleidet, der innere Zusammen-
hang der Kunstgeschichte verblasste. Seither sind die Museumsleute »bereit,
die Geschichte der Asthetik zu opfern« (Sheehan 2002: 273). Diese Orga-
nisation der Museumsprisentation hat nun aber nicht nur eine dsthetische
Funktion, sondern auch eine soziale. Sie vermittelt den einen (den Gebil-
deten) das Gefiihl der Zugehorigkeit, den anderen (den unteren Klassen)
das Gefiihl der Ausgeschlossenheit. In diesen »biirgerlichen Tempeln«
herrscht eine Atmosphire, in der »die Welt der Kunst im selben Gegensatz
zur Welt des alltiglichen Lebens steht wie das Heilige zum Profanen; zur
besonderen Weise der biirgerlichen Kunstrezeption tragen

»die Unberiihrbarkeit der Gegenstinde, die feierliche Stille, die sich des Besuchers
bemichtigt, der asketische Puritanismus der spirlichen und unkomfortablen
Ausstattung, die quasi prinzipielle Ablehnung jeder Art von Didaktik, die gran-
diose Feierlichkeit des Dekors und Dekorums, Siulen, weitriumige Galerien,
verzierte Decken, monumentale Treppen innen wie aufien«

bei (Bourdieu 1974: 199). Dieses Arrangement ist dem Selbstbewusstsein
des Bildungsbiirgertums verbunden, das auf seine exklusiven Rechte pocht,
ohne dabei in Widerspruch zum Ideal der formalen Demokratie geraten zu
miissen. Denn »wenn aufgrund jener quasi religiésen Weihe das Kunstwerk
besondere Dispositionen oder Pridispositionen erfordert, trigt es seinerseits
dazu bei, jenen die sWeihe« zu verleihen, die diese Anforderungen erfiillen«
(Bourdieu 1974: 200).

Bereits die Avantgardisten des frithen 20. Jahrhunderts rebellierten gegen
die bildungsbiirgerliche Kunstauffassung. Sie negierten die Abgehobenheit
der Kunst, sowohl nach der Seite ihrer gesellschaftlichen Folgenlosigkeit
wie nach der Seite ihrer Funktion der sozialen Distinktion. Sie intendierten
»eine Aufhebung der Kunst — Aufhebung im Hegelschen Sinne des Wortes:
die Kunst soll nicht einfach zerstért, sondern in Lebenspraxis iiberfithrt
werden; ihre Bemiithungen waren also darauf gerichtet, den Funktions-
modus von Kunst innerhalb der Gesellschaft neu zu bestimmen und »von
der Kunst aus eine neue Lebenspraxis zu organisieren« (Biirger 1974: 66).

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 29

Im herrschenden deutschen Kunstdiskurs wird der Begriff der Avantgarde
im Allgemeinen nach zwei Seiten hin unscharf gefasst. Das ist problematisch,
weil damit der Untersuchungsgegenstand verschwommen bleibt, und er —
gerade wegen dieser Unklarheit — beliebig verwendbar wird. Zum einen werden
wegweisende stilistische Innovationen jedweder Art als »avantgardistisch«
bezeichnet, ohne zwischen der historischen Avantgarde und der klassischen
Moderne zu unterschieden. Und zum andern tut man so, als ob die politischen
Gegensitze zwischen konservativen und emanzipatorischen Orientierungen
etwas seien, das der Kunst duflerlich und daher vernachlissigbar wire.

Dabei ldsst sich die Unterscheidung von Avantgardismus und Modernismus,
die ich als erstes behandeln mochte, recht einfach darstellen. Ich méchte
die abgrundtiefe Gegnerschaft der einen Richtung gegeniiber der anderen
zunichst am Beispiel der »Kunstlump-Debatte« illustrieren. Diese Debatte
entziindete sich an einer AuRerung Kokoschkas zu einem Vorfall, der sich
wihrend des Kapp-Putsches 1920 ereignete. Der Maler, damals Professor
an der Dresdener Akademie, entriistete sich in einem Aufruf iiber die Be-
schidigung eines Rubens-Bildes durch eine Gewehrkugel. Fiir ihn fillt auf
die Kiinstlerschaft von Dresden »die Verantwortung, einer Beraubung des
armen zukiinftigen Volkes an seinen heiligsten Giitern nicht mit allen Mittel
rechtzeitig Einhalt geboten zu haben« (Heartfield et al. 1986: 55). Die Avant-
gardisten John Heartfield und George Grosz reagierten auf Kokoschkas
AuRerung empért. In einem Pamphlet, gepfeffert mit dadaistischer Provo-
kation, richteten sie »an alle, die noch nicht genug verblodet sind, die sno-
bistische Auerung dieses Kunstlumpen gutzuheiflen, die dringende Bitte,
energisch Stellung dagegen zu nehmenc; in Konfrontation mit Kokoschka,
dem »Schopfer »psychologischer< SpieRerportrits« (Heartfield et al. 1986:
56), kritisierten Heartfield und Grosz den biirgerlichen Kunstbegriff. Sie
bezweifelten den Wert einer Kunst, die die Arbeiter trotz ihrer elenden
Lebensverhiltnisse und der erschreckenden Tatsache des rechtsradikalen
Kapp-Putsches, in eine davon unberiihrte Ideenwelt fithren will. Oskar
Kokoschka, »der wie die Zofe mit der Herrschaft bangt und zittert«, war fir
sie »nur der Anlass, um die biirgerliche Kunst entlarven zu kénnen« (Heart-
field et al. 1986: 57).3

Der hier — wie in vielen anderen Fillen — zutage tretende Antagonismus
darf nicht unter den Teppich gekehrt werden. Deshalb mdchte ich fiir das
frithe 20. Jahrhundert — wie im Angelsichsischen tiblich — zwischen Avant-
garde und Moderne unterscheiden.+ John Heartfield und George Grosz sind
in diesem Sinne als Vertreter der historischen Avantgarde zu sehen, weil
sie sich gegen die Institution Kunst wenden, wie sie sich in der biirgerlichen
Gesellschaft herausgebildet hat. Dagegen ist Oskar Kokoschka ein Vertreter
der — mittlerweile als »klassisch« bezeichneten — Moderne, der an den
buirgerlichen Kunstinstitutionen festhilt und fiir sie arbeitet (sein Ziel ist,
wie das aller Modernisten, letztlich in den Olymp des Museums aufgenom-
men zu werden).s

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | Lutz Hieber

Fiir die avantgardistische Neukonzeption lassen sich Ursachen ermitteln,
die teilweise bereits in der Kritik an der biirgerlichen Kunst vor dem Ersten
Weltkrieg, wesentlich aber auch in den Kriegserfahrungen selbst liegen.
Der vehemente Kampf der Avantgardisten zielte vor allem gegen die Auto-

nomie der Kunst.

Dabei gingen sie von zwei Ausgangspunkten aus.® Die eine grofe Stof3-
richtung verlief das konventionell-kiinstlerische Titigkeitsfeld, um sich der
Gestaltung von Gegenstinden der Alltagswelt zu widmen. Der anderen ging
es um die Politisierung der Kunst.

Die eine Stofrichtung, die Grenz-
ziune zwischen der Welt der Kunst
und der Welt des Alltagslebens nie-
derreiffen wollte, lisst sich als radi-
kale Erweiterung des Kunstbegriffs
fassen. Sie gewann um die Jahrhun-
dertwende mit der europiischen
Stilbewegung an Durchsetzungsfi-
higkeit, die in Frankreich als Art

Abbildung 2: Alphonse Mucha:

Cycles. Plakat. 1898

nouveau und in Deutschland als Ju-
Waverley —gendstil bezeichnet wird. Diese
Kiinstler revoltierten gegen den kon-
ventionellen Kunstbegriff, um sich

nicht mehr nur der Grafik und dem Gemilde, sondern gleichermaflen auch
der Architektur und der Bildhauerei, dem Schmuck und dem Mébel, dem
Plakat und der Buchillustration zu widmen.

Abbildung 3: Fritz Dannen-
berg: Jugend. Plakat. 1897

Die Bilderwelt des Jugendstils begehrte auch
gegen die puritanischen Konventionen der biir-
gerlichen Kunst auf. In der fiir die biirgerliche
Welt absolut zentralen Haltung, »sich der Arbeit
gegeniiber verpflichtet zu fiihlen«, geht strenges
Wirtschaftlichkeitsdenken einher mit »einer
niichternen Selbstbeherrschung und MiRigkeit«
(Weber 1988: 47). Darin ist sexuelle Askese
enthalten, die auch auf das eheliche Leben zu-
greift. Der Jugendstil attackierte diesen Lebens-
stil durch eine Erotisierung (Abb. 2 und 3), wie
sie erst wieder in den spiten Goer Jahren in
Erscheinung treten sollte.

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 31

In den 20er Jahren entwickelte sich der Ansatz
des erweiterten Kunstbegriffs, nun zunehmend
aufindustrielle Produktion orientiert, wiederum
in internationaler Kooperation fort: in Deutsch-
land mit dem Bauhaus (Wingler 1975), in Hol-
land mit De Stijl (Jaffé 1967), in Moskau mit
Wchutemas (Adaskina 1992). Die Bildsprache
hatte sich nun weitgehend der Abstraktion ver-
schrieben und entwickelte sich in stindiger
Auseinandersetzung mit den Prinzipien des
Konstruktivismus (Abb. 4).

Die andere grof3e Stofrichtung des Versuchs,
von der Kunst aus eine neue Lebenspraxis zu
organisieren, entstand aus dem Dadaismus und
dem ihm nachfolgenden Surrealismus. Dieser
Sturm gegen die gesamte Institution Kunst, also
den Kunst produzierenden und distribuierenden

Abbildung 4: Laszlo Moholy-
Nagy: Buchgestaltung »Piet
Mondrian, Neue Gestaltung«
(Bauhausbiicher 5), 1925

Apparat sowie die jeweils rezeptionsleitenden Vorstellungen iber Kunst
wurde aus den schrecklichen Erfahrungen des Ersten Weltkrieges gebo-

ren.

Der Dadaismus entstand — mitten im Ersten Weltkrieg — im neutralen
Ziirich, wo sich eine Gruppe von Kriegsdienstverweigerern fand. Wie Hu-
elsenbeck in »En avant Dada« (Abb. 5) berichtet, waren sie sich »dariiber

einig, dass der Krieg von den einzelnen Regie-
rungen aus den plattesten materialistischen
Kabinettsgriinden angezettelt worden war«; er
selbst habe sich »nur mit genauer Not vor den
Nachstellungen der Henkersknechte retten
koénnen, die fiir ihre so genannten patriotischen
Zwecke die Menschen in den Schiitzengriben
Nordfrankreichs massierten und ihnen Granaten
zu fressen gaben« (Huelsenbeck 1920a: 3). Um
der intransigenten Ablehnung allen militaristi-
schen Nationalismus unmissverstindlich Aus-
druck zu geben, trug das Pariser Manifest »Dada
souléve tout« (»Dada hebt alles auf«) (Abb. 6) vom
Januar 1921 tiber der Kopfzeile den Vermerk:
»Die Unterzeichner des Manifests leben in
Frankreich, Amerika, Spanien, Deutschland,
Italien, Schweiz, Belgien etc., aber sie haben
keinerlei Nationalitit« (Varése et al. 1921).7

Abbildung 5: Umschlag
»Huelsenbeck, En anvant
Dada«, 1920

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Lutz Hieber

Abbildung 6: Manifest »Dada
souléve tout« (recto), 12.
Januar 1921

Wenn sich Vélker, die sich viel auf ihre Kultur
zugute hielten, nicht scheuten, Menschen zu
Hunderttausenden abzuschlachten, konnte diese
Kultur nicht viel taugen. So hatte die Dada-Be-
wegung, wie George Grosz und Wieland Herz-
telde in »Die Kunst ist in Gefahr« (Abb. 7) aus-
fithren,

»ihre Wurzeln in der Erkenntnis, [...] dass es vollen-
deter Irrsinn war zu glauben, der Geist oder irgend-
welche Geistige regierten die Welt. Goethe im
Trommelfeuer, Nietzsche im Tornister, Jesus im
Schiitzengraben — da gab es immer noch Leute, die
Geist und Kunst fiir eine selbstindige Macht hielten
[...] Der Dadaismus war keine >gemachte< Bewegung,
sondern ein organisches Produkt, entstanden als

Reaktion auf die Wolkenwanderungstendenzen der sogenannten heiligen Kunst,

deren Anhinger iiber Kuben und Gotik nachsannen, wihrend die Feldherren mit

Blut malten« (Grosz et al. 1925: 22f.).

Abbildung 7: George Grosz:
Titelzeichnung »George Grosz
und Wieland Herzfelde, Die
Kunst ist in Gefahr«, 1925

Der biirgerliche Kunstbetrieb gab vor, der Pflege
humaner Werte zu dienen. Der Krieg jedoch war
der empirische Beleg dafiir, dass das Gegenteil
der Fall war. Deshalb sagten die Dadaisten dem
biirgerlichen Kultur- und Bildungstyp den Kampf
an.

Die biirgerliche Kunstwelt hatte sich siuber-
lich gegen alles Zweckgebundene abgegrenzt,
akzeptierte allein das autonome Werk. »Kunst«
sollte sich »als getrennter Bereich« (Adorno 1984:
180) entfalten, klar und eindeutig geschieden
von der kulturindustriellen Warenwelt sowie den
Einfliissen von Werbung und Kommerz. Dage-
gen fiihrte Huelsenbeck im »Dada Almanach«

(ADD. 8) ins Feld:

»Der Hass gegen die Presse, der Hass gegen die
Reklame, der Hass gegen die Sensation spricht fiir

Menschen, denen ihr Sessel wichtiger ist als der Lirm der Strafle und die sich

einen Vorzug daraus machen, von jedem Winkelschieber tibertélpelt zu werden

[...]- Der Dadaismus steht zum ersten Mal dem Leben nicht mehr isthetisch ge-

geniiber, indem er alle Schlagworte von Ethik, Kultur und Innerlichkeit, die nur

Mintel fiir schwache Muskeln sind, in seine Bestandteile zerfetzt« (Huelsenbeck

1920b: 37f).

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 33

AngestoRen von der grofen sozialen Bewegung
ihrer Epoche, der Arbeiterbewegung, entwickel-
ten vor allem die Berliner Dadaisten kritischen
politischen Biss. Sie gelangten zur Einsicht, der
Wertihrer Arbeit sei »an ihrer sozialen Brauch-
barkeit und Wirksamkeit zu messen« (Grosz et
al. 1925: 31), nicht aber an individuellen Kunst-
prinzipien oder am 6ffentlichen Erfolg des ein-
zelnen Kiinstler-Genies. Sie verachteten den
Kleinbiirger, die Stiitze des verhassten biirger-
lichen Systems. Richard Huelsenbeck prisen-
tierte ihn in seinem — von Grosz illustrierten
— Roman »Doctor Billig am Ende«, wie er auf
dem Schutzumschlag (der damaligen Erstaus-
gabe) herausstellt, als Gestalt der letzten Kriegs-
jahre, einer »Zeit, die Menschen schlachtet,
Goétter stiirzt, Nulpen anbetet und Schantung

Abbildung 8: Umschlag
»Richard Huelsenbeck (Hg.),
Dada Almanach«, 1920

kauft« (Huelsenbeck 1921).8 Walter Serner fasst seine Verachtung des Spie-
Rers in seinem Manifest (Abb. 9) kurz und biindig: »Ein gewisser kleiner
Wohlstand, ein kleiner gewisser Beruf, die Sicherheit vor Ohrfeigen und
das sexuell auf Viertelkost heruntergebrachte Weibchen« (Serner 1920: 10)
— diese selbst beschrinkte Lebensphilosophie war ihm zuwider.

Den dadaistischen Gruppenprozessen, und damit den Energiezentren der
Revolte, war — wegen ihrer Verstrickung in die politischen Ereignisse — nur
eine relativ kurze Dauer beschieden. Aktivismus wirkt im Allgemeinen wie

ein reinigendes Gewitter. Vor dem Gewitter ist die
Atmosphire schwiil und lihmend, dann prasselt
der Regen bei Blitz und Donner nieder, aber danach
herrschen Weitsicht und Bewegungsfreude. Des-
halb zihlen vor allem auch die Folgewirkungen
solcher energiegeladenen Aufbriiche.
Aufschlussreich ist, dass nur ein kleiner Kreis
um Hans Arp und Kurt Schwitters, der seit 1923
gegen eine gesellschaftliche Einbindung der
Kunst auftrat (Arp et al. 1986: 70), hinter die
erreichten Positionen zuriickfiel — und sich in
Richtung autonomes Kunstwerk verabschiedete.
Dagegen blieb der Grofiteil den Tendenzen der
Anti-Kunst verpflichtet.? Als kiinstlerisches
Medium wihlten diese Dadaisten auch in spi-
teren Jahren weniger das Unikat, also das Ge-
milde oder die Zeichnung, sondern nutzten viel
hiufiger die drucktechnischen Fortschritte in Form

Abbildung 9: Umschlag
»Walter Serner, Letzte Locke-

rung — manifest dada«, 1920

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Lutz Hieber

der Ilustration fiir preiswerte und oft kleinfor-

matige Biicher oder des Illustriertendrucks.

Einige Beispiele von George Grosz, John Heart-

field und Rudolf Schlichter mogen die Ausstrah-

lungskraft des dadaistischen AnstofRes zeigen.

George Grosz begriff sich als [llustrator und

Journalist. Als genauer Beobachter schilderte er

Habitus-Formen der unterschiedlichen sozialen

Milieus, die sich in Mimik, Gestik, Kérperbau

und Kleidungsstil ausprigen. Dabei verharrte

er nicht nur im thematischen Bereich des Poli-

tischen im engeren Sinne, also den politischen

Institutionen und ihrer Reprisentanten. Viel-

mehr rang seine Anti-Kunst auch um die Erwei-

Abbildung 10: George Grosz:  terung des Politik-Begriffs. Die Rohrfeder-Zeich-

»Die Familie ist die Grund- nung »Die Familie ist die Grundlage des Staates«

lage des Staates«, aus »Ab-  (Abb. 10), die fiir das schmale Softcover-Bindchen

rechnung folgt«, 1923, S. 28~ »Abrechnung folgt!« (Grosz 1923) verwendet

wurde, stellt ein patriarchales Familienoberhaupt

dar, wie es mit erhobenem Kopf zwischen weinender Mutter und stramm

dressierten Kindern aus dem Raum schreitet. Den Avantgardisten lag Pa-
triarchalismus-Kritik sehr am Herzen.

John Heartfield kultivierte den Dadaistischen
Ansatz noch Jahre spiter in Fotomontagen fiir
die Arbeiter Illustrierte Zeitung, die sich ebenfalls
kritisch und ironisch mit den autoritiren Struk-
turen der deutschen Gesellschaft befassten. Ein
Beispiel ist sein treffender Kommentar zum
»Hitler-Grufl« (Abb. 11). Zwei Arzte tauschen
sich vor einem Rontgenschirm aus, auf dem die
iibertrieben kurvige Wirbelsiule eines Mannes
zu sehen ist, der den rechten Arm gehoben hat.
Auf die Frage des einen: »Wodurch zog sich der
Mann denn die Riickgratsverkriimmung zu?«,
antwortet der andere: »Das sind die organischen
Abbildung 11: John Heart-  Folgen des ewigen >Heil-Hitler!«.
field: Fotomontage »Diag-
nose«, Arbeiter Illustrierte  Rudolf Schlichter, der zusammen mit Heartfield
Zeitung vom 21.03.1935 wegen ihres gemeinsamen Beitrages zur »Ersten
Internationalen Dada-Messe« 1920 vor Gericht
gestanden hatte, wurde vom dadaistischen Impetus noch ein Jahrzehnt
weiter getragen. Wie Heartfield schuf auch er Wahlplakate fiir die Kommu-
nistische Partei (Abb. 12). Bereits in seinen Studienjahren zeigte er ein

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 35

ausgeprigtes Faible fiir Gewaltszenen (Abb. 13)
sowie fiir Indianer- und Wildwest-Themen. Ernst
Bloch, der prominente Philosoph der klassischen
Linken, bleibt in seiner Faschismusstudie »Erb-
schaft dieser Zeit« von 1934 blind gegentiber
solchen Potenzialen des Aufbegehrens gegen
herrschende moralische Prinzipien, und kann sie
nur mit kleinbiirgerlich-moralisierendem, faschis-
toiden Irrationalismus in Verbindung bringen
(Bloch 1977: 180). Dagegen liegt auf der Hand,
dass solche Gewaltphantasien durchaus mit ero-
tischer Lust legiert sein und deshalb von der he-
gemonialen Definition sexueller Normalitit ab-
weichen konnen. Tatsichlich zeichnet Schlichter
spiter (nun Schuhfetischist, Sadomasochist und
Transvestit) diesen Weg seiner Rebellion gegen
buirgerliche Moral in seiner autobiografischen
Erzihlung »Zwischenwelt« (Abb. 14) nach, einen
Weg, der ihn »schauerliche Hohlen, unterirdische
Kavernen, angefiillt mit dem brodelnden Magma
unsagbarer Geliiste« entdecken lief (Schlichter

1931: 92).

Entscheidend fiir die avantgardistische Haltung
war, dass die beiden Fronten, die auf die Beseiti-
gung des Autonomieanspruchs der Kunst abziel-
ten, nicht getrennt
agierten. Die Linie,
fiir die das Bauhaus
stand, und die Linie,
die der Dadaismus
initiiert hatte, waren
in  mannigfacher
Weise verbunden.
Das Bauhaus-Kon-
zept sympathisierte

Abbildung 12: Rudolf Schlich-
ter: Wihlt KPD. 1920/21

Abbildung 13: Rudolf Schlich-
ter: Reiterkampf zweier ga-
loppierender Sarazenen.
Um 1912

Abb. 14: Rudolf Schlichter:
Umschlagzeichnung »Zwi-
schenwelt«, 1931

durchaus mit dem Dadaismus. So waren, wie aus
der Verlagsanzeige des Albert Langen Verlages in
der Erstausgabe von Kandinskys »Punkt und Linie
zu Fliche« (Abb. 15) hervorgeht, fiir die Reihe der
»Bauhausbiicher« unter anderen auch Titel wie
»Dadaismus« von Tristan Tzara und Hans Arp,
oder »Optophonetik« des Dadaisten Raoul Haus-
mann geplant (Kandinsky 1926); allerdings konnte

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Lutz Hieber

das ehrgeizige Programm vor der Schliefung des

Bauhauses 1933 nicht realisiert werden. Gleicher-

mafden war die politisierte Kunst des Dadaismus,

der sich mit der kulturellen Arbeiterbewegung

verschwistert hatte, wiederum offen gegentiber

dem Bauhaus-Konzept. Thm widmete sich die

Arbeiter Illustrierte Zeitung mit ihrer Nummer 16

des Jahres 1929. Der Artikel bemerkt anerken-

nend, dass sich »die braven Dessauer Stadtviter

schon des Ofteren beklagt haben, dass Schiiler

und Lehrer des Bauhauses an den Versammlun-

gen und Demonstrationen der Arbeiter teilneh-

Abbildung 15: Herbert Bayer:  men« (Schiff 1929: 9). Die begleitende Fotostre-

Typografie »Kandinsky, cke widmet sich den Bauhaus-Prinzipien in den

Punkt und Linie zu Fliche«  Bereichen der Architektur, der Wandmalerei, der

(Bauhausbiicher 9), 1926 Plakatgestaltung, der Druckerei, der Weberei und
dem Mobeldesign.

Institutionalisierte Definitionsmacht

Die Saat der Avantgarde ging in den USA auf, und nicht in Deutschland.
Denn das 1929 gegriindete Museum of Modern Art in New York (MoMA)
schrieb sich die Erweiterung des Kunstbegriffs auf dem Niveau, den das
Bauhaus erreicht hatte, auf die Fahnen. Diese wegweisende Institution
begann bereits in den 30er Jahren, in bewusstem Bruch mit der Tradition,
die exklusive Orientierung auf reine Kunst aufzugeben und Kontakt zu
den jiingsten Tendenzen zu suchen (Hunter 1984: 12—20). Seither beher-
bergt das MoMA mehrere Abteilungen unter einem Dach. Neben bildender
Kunst und Skulptur hatte es sich den Gebieten der Druckgrafik und der
Buchgestaltung, der Architektur, dem Industrie- und Gebrauchsgiiterde-
sign, der Fotografie und dem Film sowie dem Plakat geéffnet. Sofern diese
Institution also das Bauhaus-Konzept des erweiterten Kunstbegriffs iiber-
nommen hatte, kann von einem avantgardisierten Museum gesprochen
werden.

Ein Grofiteil der Avantgardisten war durch Nazi-Diktatur und Krieg ins
Exil getrieben worden, vorwiegend in die USA. Vor allem die Bauhaus-
Lehrenden hofften, aufRerhalb Deutschlands

»bessere Chancen fiir die Realisierung ihres kiinstlerischen Credos zu finden.
Diese Erwartung erfiillte sich. Zumindest die Prominenten fanden in den Verei-
nigten Staaten ausgesprochen gute Chancen fiir ein Weiterwirken, weil Programm
und Leistungen des Bauhauses dort nicht unbekannt geblieben waren, vermutlich
auch, weil die Situation der amerikanischen Architektur von nicht wenigen als

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 37

stagnierend empfunden wurde und die Zuwanderer hier frische Ideen zu bringen
versprachen. Und diese hatten Erfolg« (Hahn 1997: 216).

Viele der aus Europa emigrierten Avantgardisten wurden US-Staatsbiirger,
sie lehrten an Universititen und Colleges, hatten dort Schiilerinnen und
Schiiler. Sie wurden durch Museumsausstellungen bekannt, unter denen
die wohl bedeutendste die » Bauhaus-Retrospektive«im MoMA im Jahre 1939
war. Diese Schau wurde von Herbert Bayer, der von 1925 bis 1928 am Bau-
haus gelehrt hatte, gestaltet; durch sie wurde auch die Griindung eines
MoMA-Departments veranlasst, dessen Aufgabe darin bestand, Ausstellun-
gen an andere US-Museen weiterzugeben (Hunter 1984: 17).

In der Bundesrepublik dagegen wirkte die Kultur- und Personalpolitik
der nationalsozialistischen Diktatur nach. Die Ideologie des durch den
verlorenen Krieg untergegangenen Regimes hatte sich aus einem »gleichsam
real-romantischen Antikapitalismus« (Bloch 1977: 69) gespeist, konservative
Vorurteile gegen aktuelle 6konomische und kulturelle Entwicklungen der
Weimarer Republik mobilisierend. Eine der Arenen, in der es der national-
sozialistischen Parteifithrung miihelos gelang, ihre Massenbasis um ihre
Fahne zu scharen, war die Kunst. Werke der Avantgarde und der Moderne
der Weimarer Epoche wurden aus den 6ffentlichen Sammlungen entfernt.
Das »Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums« vom 7. April
1933 vertrieb Maler wie Paul Klee, Max Pechstein, Otto Dix aus ihren Aka-
demie-Professuren; ihre Stellen wurden durch konservative, dem Regime
genehme Maler ersetzt. Das Bauhaus musste im Juli 1933 schliefRen. Miss-
liebige Museumsdirektoren wurden entlassen. Einen der Héhepunkte ide-
ologischer Mobilmachung am Vorabend des Zweiten Weltkrieges bildete
die Ausstellung »Entartete Kunst«, die im Juli 1937 in Miinchen eréffnet
wurde; sie ging anschliefRend »auf Reisen durch das Reich und war mit etwa
zwei Millionen Besuchern ein immenser propagandistischer Erfolg« (Brecht-
ken 2004: 8s).

Nach Kriegsende wurden die Emigranten nicht zur Riickkehr eingeladen.
Auch die entlassenen Professoren, die noch in der jungen Bundesrepublik
lebten, wurden nicht wieder in ihre Stellen eingesetzt. So fiel es den bun-
desrepublikanischen Kunstinstitutionen leicht, eisern an der aus dem 19. Jahr-
hundert iiberkommenen Tradition festzuhalten. Sie negierten auch in der
Nachkriegszeit die avantgardistische Erweiterung des Kunst-Begriffs. Die
Avantgarde hartnickig ignorierend, hielten sie weiterhin an der Unterschei-
dung zwischen »freier Kunst« und »Kunsthandwerk« fest. Beide Bereiche
blieben institutionell klar geschieden, fiir die »hohe« Kunst blieb das Kunst-
museum zustandig und fiir die »angewandte« Kunst das Kunstgewerbemuseum.
Die Kunstwissenschaft fiigte sich in diese Tendenz widerspruchslos. Sie
wirkte sogar eifrig am Festschreiben dieser Trennung mit; »die Vertreter
der freien Kunst wurden heroisiert, die der angewandten banalisiert« und
fielen oft dem Vergessen anheim (Grasskamp 2002: 128).

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Lutz Hieber

Fiir die bundesrepublikanische Kunstwelt hitte nach den Konzentrati-
onslagern und dem Irrsinn des Zweiten Weltkrieges zwar aller Anlass be-
standen, mindestens ebenso hart mit der biirgerlichen Kunstwelt ins Gericht
zu gehen, wie es die Dadaisten getan hatten. »Die Versenkung« ins Kunst-
werk, die kontemplative Rezeption, war »in der Entartung des Biirgertums
eine Schule asozialen Verhaltens« geworden (Benjamin 1980a: 502). Wieder
einmal hatte die traditionelle Bildung versagt, war ihren humanistischen
Anspriichen in keiner Weise gerecht geworden. Unmenschlichkeit und
Vernichtungswillen hatten sich im »Land der Dichter und Denker« unge-
hemmt entfalten kénnen. Doch es gab in der jungen Bundesrepublik kein
Wiederankniipfen an die Erkenntnisse der Dadaisten.

Wenn der Dadaismus iiberhaupt noch wahrgenommen wurde, dann
in einer Weise, die ihm simtliche Zihne gezogen hatte. So fithrte bei-
spielsweise die Ausstellung »DADA — Dokumente einer Bewegung« in der
Kunsthalle Diisseldorf im Herbst 1958 eine mumifizierte Bewegung vor.
Die dadaistische Dekonstruktion der bildungsbiirgerlichen Kunstauffassung
wurde in der Adenauer-Ara in das Prokrustesbett jenes neuen Biedermeier
gepresst, das im Schein der Neon-Reklame erstand. Im Atzbad der
Musealisierung wurde sie ihrer Provokation enteignet. Walter Hollerer
kritisierte damals:

»Museumsatmosphire unter dem Stichwort Dada, und wenn man bei der Eréffnung
einer Ausstellung hort: der >heutigen Jugend< kann Dada ein Vorbild sein, wenn
also auf Dada der Oberlehrer-Vorbildstil sich aufpfropft, gegen den Dada einstmals
die Zunge bleckte, so gehen wir um so bekiimmerter durch die vergilbten Gassen
mit Klebebildern und Fahrradlenkern« (Héllerer 1959).

Seither ist es, trotz kritischer Offensiven, die eine Avantgardisierung der
Kunstwelt anstrebten, im Kern so geblieben.

Die Funktion von Ausstellungen zum Dadaismus bestehen bis in unsere
Gegenwart darin, Dada »seinen festen Platz in der Kunstgeschichte« zuzu-
weisen (Burmeister 2003: 151), eben das, was Dada — als Anti-Kunst — nie
und nimmer sein wollte. Ein jiingeres Beispiel bot die Ausstellung »Grotesk!«
im Jahre 2003 in Frankfurt (Schirn Kunsthalle) und anschliefend Miinchen
(Haus der Kunst). Hier wurde mit Arnold Bocklin ein Kiinstler an den Anfang
einer Entwicklung gesetzt, der das Potenzial der grotesk-komischen Asthe-
tik auslotete. Nach Auffassung der Kuratorin erwiesen sich seine »bahnbre-
chenden Versuche« allerdings erst spiter als »folgenreich«, nimlich als sie
von den Dadaisten aufgegriffen wurden. »Eben im Dadaismus erreichte das
Groteske in der europiischen Kunst seinen ersten Kulminationspunkt«
(Kort 2003: 22f.). Damit wird die Kunst Bocklins zum Ausgangspunkt alles
Weiteren. Der Zweck der Veranstaltung »Grotesk!« bestand also darin, den
Dadaismus in einen Stil neben anderen umzudefinieren, um ihn dem Mo-
dernismus einzuverleiben. Dem gemif wire auch der Dadaismus aus Kunst

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 39

entstanden, genauer: aus Museumskunst. Die gesellschaftlichen Ursachen
des Dadaismus, und sein Ziel, von der Kunst aus in die Lebenspraxis ein-
zugreifen, wurden ausgeblendet.

In der Kunstliteratur, die am selben Strang zieht, wird Dada als blofer
Kunst-Stil behandelt, der seinen Platz neben anderen Stilen habe. So heifét es,
um nur ein Beispiel herauszugreifen, in einer aktuellen Dada-Monografie:

»Wenn der Dadaismus heute gleichberechtigt neben anderen Stilentwicklungen
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts wie Expressionismus und Surrealismus
genannt wird, dann vor allem deshalb, weil es den dadaistischen Kiinstlern und
Literaten tatsichlich gelungen ist, wegweisende gestalterische Verfahren zu finden
oder vorhandene weiter zu entwickeln« (Elger 2004: 8).

Fiir die Dadaisten war das Manifest das wichtigste Mittel des 6ffentlichkeits-

wirksamen Affronts. Mit den Manifesten wollten sie sich nicht nur selbst

darstellen, sondern auch das bildungsbiirgerliche Publikum aus seiner Ruhe

reiffen. In diesem Sinne ist »Dada das Produkt seiner Manifeste«, und deshalb

»sind auch alle iibrigen Dada-Produktionen erst im Kontext des konstitutiven

manifestantischen Charakters der Bewegung zu begreifen« (Backes-Haase 1997:

257). Ein Verfahren, Dada zu entschirfen, besteht darin, diesen Zusammen-

hang dadurch zu kappen, dass die Manifeste ausgeklammert werden. Das

geschieht in der Literatur iiber Dada, indem die Bilder und plastischen Ar-

beiten der Dadaisten als Kunstwerke ins Zentrum geriickt und die program-

matischen AuRerungen verschwiegen werden. In Ausstellungen besteht die

Methode des Neutralisierens darin, die Schriften in Vitrinen zu verbannen

(ein Blick auf den Umschlag beispielsweise des Dada-Almanachs von 1920

(Huelsenbeck 1920), der 160 Seiten umfasst, sagt nichts iiber dessen Inhalt),
statt wichtige Zitate in die Prisentation einzubeziehen.

Als Mittel, dem Dadaismus endgiiltig seinen Stachel zu ziehen, dient

in Ausstellungen wie »Grotesk!« die museale Prisentation. Die einzelnen

dadaistischen Arbeiten werden in

museumsiiblichem Abstand vonein-

ander gehingt. Sie sollen als Einzelne

betrachtet werden. Auf diese Weise

werden Betrachter eingeladen, sich

der Kontemplation zu iiberlassen.™

Wie sonst bei Werken der autonomen

Kunst, wird auch hier ein auf Ehr-

furcht angelegtes Ambiente ange-

strebt. Dagegen zeigen die Fotografien

Abbildung 16: Eréffnung der ersten grofen der »Ersten internationalen Dada-

Dada-Ausstellung am 5. Juni 1920, in:  Messe« in Berlin, 1920, dass die Da-

Richard Huelsenbeck, Dada Almanach, — daisten die tibliche Galerie-Hingung

1920, nach S. 128 vermieden (Abb. 16). Sie brachten

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Lutz Hieber

Bilder und plakative Statements in buntem Durcheinander neben- und
iibereinander an. Die Dadaisten strebten die nachhaltige Stérung kontem-
plativen Verhaltens an. Indem sie das Kunstwerk zum Mittelpunkt eines
Skandals machten, setzten sie der Kontemplation »die Ablenkung als eine
Spielart des sozialen Verhaltens« entgegen (Benjamin 1980a: 502). Dagegen
vermeiden heutige Museumsausstellungen die Wirkung des Abgelenktseins
gerne, indem sie den dadaistischen Arbeiten die — allein dem autonomen
Kunstwerk angemessene — museumsiibliche Prisentation iiberstiilpen. So
waren und sind in der deutschen Kunstwelt alle Bestrebungen darauf ge-
richtet, die Avantgarde zu musealisieren.

Fiir die USA dagegen war die — wenn auch aus der Sicht des Dadaismus
unvollstindig gebliebene und inkonsequent durchgefithrte — Avantgardisie-
rung des Leitmuseums MoMA von entscheidender Bedeutung. Sie fiithrte
immerhin dazu, dass die Aufmerksambkeit der Kunstwelt auf das ganze
Spektrum der Kunstgattungen ausgeweitet wurde. Vor allem der Sachverhalt,
dass nun — durch spezifische Kontextualisierung — dem Plakat eine ange-
messene Aufmerksamkeit zuteil wurde, wirkte sich fiir die postmodernis-
tischen Praktiken f6rderlich aus. Wihrend das Plakat in Deutschland in die
Kunstgewerbemuseen abgeschoben ist, lernten die Kiinstler der US-ameri-
kanischen Counter Culture, diese Kunstgattung ernst zu nehmen und fiir
ihre Zwecke zu nutzen.

Wertschitzung ist die Voraussetzung jeder dsthetischen Rezeption. Das
Museum ist »sozusagen der ummauerte Geltungsraum des Kunstbegriffs,
der zu Architektur verdinglichte Kommentar« (Grasskamp 2002: 16). Eine
im Museum vertretene Gattung wird Gegenstand des kunstwissenschaft-
lichen Diskurses, mit wachsender Sachkenntnis entstehen auch Sammler-
nachfrage und ein spezifischer Markt. Ein an gelungenen Arbeiten geschul-
ter Blick kann wiederum die Plakatkultur der Strafle in ihren qualitativen
Differenzen wiirdigen — und auch dort (zwar selten genug aber immerhin
manchmal) Kunst entdecken. All dies befihigt schliefRlich zu kiinstlerischer
Nutzung auch des Plakats als Massenmedium.

Mir selbst konnte noch in den spiten 8oer Jahren nur deshalb, weil ich
die Ausstellung »The Modern Poster«im MoMA (Wrede 1988) besuchte, klar
werden, dass auch Werbeplakate einen eigenen &sthetischen Wert haben
kénnen. In der Bundesrepublik wire mir diese Einsicht, wegen der Arbeits-
teilung der Museen, nicht moglich gewesen.

Allerdings ist gliicklicherweise zu bemerken, dass sich langsam die ideo-
logischen Strukturen auch in der Bundesrepublik lockern. Die Strahlen des
MoMA und der US-amerikanischen Kunstpraktiken beginnen nach und nach
auch unsere Kunstwelt zu erhellen. Seit Kurzem beginnt die deutsche Muse-
umslandschaft an einigen wenigen Orten, sich dem Bauhaus-Konzept zu
6ffnen, und zwar zunichst in Bayern: im Frithjahr 2000 wurde das Neue
Museum in Niirnberg er6ffnet, und im Herbst 2002 die Pinakothek der Moderne

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 41

in Miinchen. Daneben arbeiten Sammler wie Wilhelm Schiirmann daran, die
verknécherten Verhiltnisse zum Tanzen zu bringen (Schiirmann et al. 2005).
Auch ein Ereignis wie die — von der Tate Liverpool konzipierte — Ausstellung
»Summer of Love« in der Schirn Kunsthalle in Frankfurt a.M. des Winters
2005/006, die selbstverstindlich psychedelische Plakate neben anderen Kunst-
gattungen prisentiert, ist Bote einer sich zaghaft abzeichnenden Wende."

Anmerkungen

1 | Beim Kulturindustrie-Kapitel der »Dialektik der Aufklirung«, dem
das folgende Zitat entnommen ist, wird von einer »grundsitzlichen Autor-
schaft Adornos« ausgegangen, wenn man auch »den Einfluss Horkheimers
darauf nicht unterschitzen« sollte (Steinert 1998: 38).

2 | Als symptomatisch fiir diesen Kunstbegriff kann die Ausstellung
»Das MoMA in Berlin« in der Neuen Nationalgalerie (20.02.-19.09.2004)
gelten. Das Museum of Modern Art (MoMA) in New York iibernahm in den
30er Jahren das Bauhaus-Konzept. Seither prisentiert es eine Vielzahl von
Gattungen unter einem Dach: Mobel und Architektur, Plakate und Biicher,
Fotografie und Film, sowie selbstverstindlich auch Gemilde und Plastiken.
Die MoMA-Prisentation in Berlin beschrinkte sich jedoch ausschliellich
auf Gemilde und Skulpturen, unterschlug alle anderen Abteilungen. Des-
halb attackierte Benjamin Buchloh die Ausstellungskonzeption, der er nicht
nur bescheinigte, dass sie die Kunst dekontextualisiere, sondern dass sie
aullerdem nur Malerei und ein paar Skulpturen zulasse — wihrend bereits
an Dada zu sehen sei, welch bedeutende Rolle andere Medien (Fotografie,
Texte etc.) gespielt hitten (Maak 2004).

3 | Dieses Zeilen sind in der Wiedergabe des Textes von Heartfield
und Grosz in der Sammlung »Manifeste und Proklamationen der europii-
schen Avantgarde« (Asholt et al. 2005: 203—-206) ausgelassen.

4 | Um auch dazu ein Beispiel anzufiithren: der Untertitel von Sheehans
Buch iiber die »Geschichte der deutschen Kunstmuseen« (2002) lautet in der
deutschen Ubersetzung »Von der fiirstlichen Kulturkammer zur modernen
Sammlung«, dagegen im englischsprachige Original »From the End of the
Old Regime to the Rise of Modernism«, also »Vom Ende des Ancien Régime zum
Aufstieg des Modernismus«. Die deutsche Ubersetzung bleibt mit dem Wort
»modern« ungenau, wihrend das Angelsichsische priziser von »Modernis-
mus« spricht.

5 | In der dsthetischen Theorie der 30er Jahre sollte die unterschied-
liche Bewertung von Avantgarde und Moderne einer der Hauptstreitpunkte
in der Auseinandersetzung zwischen Walter Benjamin und Theodor W.
Adorno werden. Der Briefwechsel zu Benjamins Aufsatz »Das Kunstwerk
im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit« aus dem Jahrerg36 gibt
dartiiber beredte Auskunft (Tiedemann et al. 1980: 982-1020).

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Lutz Hieber

6 | Bei Peter Biirger ist der Begriff der historischen Avantgardebewe-
gungen »vor allem am Dadaismus und frithen Surrealismus gewonnen, er
bezieht sich aber gleichermaflen auf die russische Avantgarde nach der
Oktoberrevolution. Die Gemeinsamkeit dieser Bewegungen besteht bei
allen, zum Teil erheblichen Unterschieden darin, dass sie nicht einzelne
kiinstlerische Verfahrensweisen der voraus gegangenen Kunst ablehnen,
sondern diese in ihrer Gesamtheit, so einen radikalen Traditionsbruch
vollziehend, und dass in ihren extremsten Ausprigungen sie sich vor allem
gegen die Institution Kunst wenden, wie sie sich in der biirgerlichen Ge-
sellschaft herausgebildet hat« (Biirger 1974: 44, Fn. 4). Leider tibersieht er
das Bauhaus und dessen Parallelentwicklungen in anderen Lindern, die
ebenfalls mit dem biirgerlichen Kunstbegriff brechen, indem sie die kiinst-
lerischen Praktiken im Hinblick auf die Gestaltung von Gebrauchsgegen-
stinden erweitern und insofern danach streben, die Kluft zwischen high
und low Art, zwischen reiner und angewandter Kunst einzuebnen.

7 | Das Manifest »Dada souléve tout«ist, ins Deutsche iibersetzt, in die
von Wolfgang Asholt und Walter Fahnders herausgegebene Sammlung »Ma-
nifeste und Proklamationen der europdischen Avantgarde« aufgenommen (Asholt
et al. 2005: 223—225). Befremdlich ist jedoch, dass hier der von mir zitierte
Vermerk fehlt, auch kein Auslassungszeichen deutet darauf hin, dass im
Original des Manifests oberhalb der Titelzeile noch zwei Zeilen stehen.

8 | Die chinesische Provinz Shantung war ein Zentrum der Seiden-
herstellung (Shantung-Seide).

9 | So auch die aus dem Dadaismus erwachsenden Surrealisten

10 | Die einzige Ausnahme dieser Hingungsweise bildete in der Frank-
furter Ausstellung »Grotesk!« der Bereich, der sich mit Karl Valentin befasste.

11 | Die Ausstellungskritik in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung
bemingelte zwar, es sei »unverstindlich ... das bunte Allerlei kunstgewerb-
licher Plakate ... partout zur Hochkunst erkliren zu wollen« (Wagner 2005).
Ich konnte dem Autor jedoch mitteilen, dass ich im selben Blatt bereits vor
Jahren betont hatte, dass das Plakat als Kunstgattung zu wiirdigen sei (Hieber
2002).

Literatur

Adaskina, Natalja (1992): Die Rolle der WCHUTEMAS in der russischen
Avantgarde. Im Katalog zur Ausstellung »Die grofie Utopie — Die russische
Avantgarde 1915-1932«in der Schirn Kunsthalle Frankfurt a.M., o1.03.-
10.05.1992, S. 81-93.

Adorno, Theodor W. (1970): Asthetische Theorie. Gesammelte Schriften Adorno
Band 7, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max (1984): Dialektik der Aufklirung.
Gesammelte Schriften Adorno Band 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 43

Arp, Hans et al. (1986): »Manifest Proletkunst (Merz 2, 1923)«. In: Schneede,
Uwe M.: Kiinstlerschriften der 20er Jahre, Koln: DuMont, S. 7of.

Asholt, Wolfgang/Fihnders, Walter (Hg.) (2005): Manifeste und Proklama-
tionen der europdischen Avantgarde (1909-1939), Stuttgart/ Weimar: ].B.
Metzler.

Backes-Haase, Alfons (1997): »Wir wollen triezen, stinkern, bluffen... - Dada-
Manifestantismus zwischen Ziirich und Berlin«. In: Asholt, Wolfgang/
Fihnders, Walter (Hg.): »Die ganze Welt ist eine Manifestation« — Die
europdische Avantgarde und ihre Manifeste, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, S. 256—274.

Benjamin, Walter (1980): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit. Gesammelte Schriften Bd. I, Frankfurta.M.: Suhrkamp,
S. 471-508.

Bloch, Ernst (1977): Erbschaft dieser Zeit. Ernst Bloch Gesamtausgabe Bd. 4,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1974): Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Brechtken, Magnus (2004): Die nationalsozialistische Herrschaft 1933-1939,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Buirger, Christa (1987): »Das Verschwinden der Kunst — Die Postmoderne-
Debatte in den USA .« In: Biirger, Christa/Biirger, Peter (Hg.): Postmoderne
— Alltag, Allegorie und Avantgarde, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 34-55.

Biirger, Peter (1974): Theorie der Avantgarde, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Burmeister, Ralf (2003): Dada 1958 — Der Versuch, eine explodierte Bombe zu
kitten. Katalog zur Ausstellung »Grotesk!« in der Schirn Kunsthalle
Frankfurt 27.03.-09.06.2003 und im Haus der Kunst Miinchen 27.06.-
14.09.2003, S. 148-154.

Crimp, Douglas (1996): Uber die Ruinen des Museums, Dresden/Basel: Verlag
der Kunst.

Crimp, Douglas (2002): Melancholia and Moralism, Cambridge, MA/London:
The MIT Press.

Elger, Dietmar (2004): Dadaismus, Koln/London/Los Angeles/Madrid/
Paris/Tokyo: Taschen.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge, Frankfurta.M.: Suhrkamp
Verlag.

Goethe, Johann Wolfgang (1988): Einleitung in die >Propylien<. Samtliche
Werke nach Epochen seines Schaffens — Miinchner Ausgabe, Bd. 6.2, Miin-
chen: Carl Hanser, S. 9—26.

Grasskamp, Walter (2002): Ist die Moderne eine Epoche? Miinchen: C. H.
Beck.

Grosz, George/Herzfelde, Wieland (1925): Die Kunst ist in Gefahr, Berlin:
Malik.

Habermas, Jiirgen (1981): »Die Moderne — ein unvollendetes Projekt«. In: Ders.:
Kleine politische Schriften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 444-464.

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | Lutz Hieber

Hahn, Peter (1997): »Bauhaus und Exil«. In: Barron, Stephanie/Eckmann,
Sabine (Hg.): Exil — Flucht und Emigration europdischer Kiinstler 1933—-194;,
Miinchen/New York: Prestel, S. 211-223.

Hauser, Arnold (1978): Sozialgeschichte der Kunst und Literatur, Miinchen:
C. H. Beck.

Heartfield, John/Grosz, George (1986): »Der Kunstlump« (aus: Der Gegner
1919/20). In: Schneede, Uwe M. (Hg.): Kiinstlerschriften der 20er Jahre
— Dokumente und Manifeste aus der Weimarer Republik, K6ln: DuMont,
S. 50—58.

Heller, Steven (1992): »Hit & Run — a legacy of Unofficial graphic protest«.
In: Jacobs, Karrie/Heller Steven: Angry Graphics — Protest Posters of the
Reagan/Bush Era, Salt Lake City: Peregrine Smith, S. 2—7.

Hieber, Lutz (2002): »Ein psychedelisches Plakat ist eigentlich Jugendstil - Man
kann auch Plakate sammeln: Warum sich Amerika mit der Kunst des
Werbens soviel leichter tut«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
31.08.2002.

Hollerer, Walter (1959): »Gleiche Impulse«. In: magnum, Februar 1959, Heft
22.

Huelsenbeck, Richard (1920a): En avant dada, Hannover: Steegemann.

Huelsenbeck, Richard (1920b): »Dadaistisches Manifest«. In: Ders. (Hg.):
Dada Almanach, Berlin: Erich Reiss, S. 36—41.

Huelsenbeck, Richard (1921): Doctor Billig am Ende, Miinchen: Kurt Wolff.

Hunter, Sam (Hg.) (1984): The Museum of Modern Art (New York), New
York: Harry N. Abrams.

Huyssen, Andreas (1993): »Postmoderne — eine amerikanische Internatio-
nale?« In: Huyssen, Andreas/Scherpe, Klaus R. (Hg.): Postmoderne,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 13—44.

Jaffé, Hans L. C. (1967): Mondrian und De Stijl, Koln: DuMont.

Kandinsky, Wassily (1926): Punkt und Linie zu Fldche. Bauhausbiicher 9,
Miinchen: Albert Langen.

Kilb, Andreas (1987): »Die allegorische Phantasie — Zur Asthetik der Post-
moderne«. In: Biirger, Christa/Biirger, Peter (Hg.): Postmoderne — Alltag,
Allegorie und Avantgarde, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 84—113.

Kort, Pamela (2003): Grotesk — Eine andere Moderne. Katalog zur Ausstellung
»Grotesk!«in der Schirn Kunsthalle Frankfurt 277.03.—09.06.2003 und
im Haus der Kunst Miinchen 27.06.-14.09.2003, S. 10-23.

Maak, Niklas (2004): »Mal sehen — Benjamin Buchloh und T.J. Clark strei-
ten in Berlin iiber Malerei und das Bild der Moderne«. In: Frankfurter
Allgemeine Zeitung vom 02.06.2004.

Mahnkopf, Claus-Steffen (1998): »Neue Musik am Beginn der Zweiten
Moderne«. In: Merkur 52, S. 864—87s.

Moore, Peter (1967): Photoalbum Moving — A Happening by Allan Kaprow,
Commissioned by the Museum of Contemporary Art, Chicago, Novem-
ber 29 to December 2, 1967.

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTMODERNISMUS ALS POLITISIERUNG DER KUNST | 45

Schiff, Fritz (1929): »Bauhaus Dessau«. Arbeiter Illustrierte Zeitung Nr. 16,
S. 8f.

Schlichter, Rudolf (1931): Zwischenwelt, Berlin: Ernst Pollak.

Schlosser, Julius von (1908): Die Kunst- und Wunderkammern der Spiitre-
naissance, Leipzig: Klinkhardt & Biermann.

Schmidt, Thomas E. (2004): »Mit der Rasierklinge ins Auge«. Die Zeit vom
12.02.2004.

Schiirmann, Wilhelm (2005): »Der Sammler und die Museumskultur in
Deutschland — Wilhelm Schiirmann im Gesprich mit Lutz Hieber«.
In: Hieber, Lutz/Moebius, Stephan/Rehberg, Karl-Siegbert (Hg.): Kunst
im Kulturkampf, Bielefeld: transcript.

Serner, Walter (1920): Letzte Lockerung — manifest dada, Hannover: Steege-
mann.

Sheehan, James. J. (2002): Geschichte der deutschen Kunstmuseen, Miinchen:
C. H. Beck.

Steinert, Heinz (1998): Kulturindustrie, Miinster: Westfilisches Dampf-
boot.

Tiedemann, Rolf/Schweppenhiuser, Hermann (1980): »Anmerkungen der
Herausgeber zu Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit«. Walter Benjamin Gesammelte Schriften Bd. 1, Frankfurta.M.:
Suhrkamp, S. 982-1063.

Varese, E./Tzara, Tr./Soupault, Ph./Soubeyran/Rigaut, J./Ribemont-Des-
saignes, G./Ray, M./Picabia, F./Péret, B./Pansaers, C./Huelsenbeck,
R./Evola, J./Ernst, M./Eluard, S./Duchamp, Suz./Duchamp, M. /Crotti/
Canterelli, G./Buffet, Marg./Buffet, Gab./Breton, A./Baargeld/Arp/
Arensberg, W.C./Aragon, L. (1921): Dada souléve tout (Manifest).
Paris.

Wagner, Thomas (2005): »Pack die Seele in den Tank — Alles so schon bunt
hier: Psychedelische Kunst der sechziger Jahre in der Schirn Kunsthalle.
In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 05.11.2005.

Weber, Max (1988): »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalis-
mus«. In: Ders.: Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie Bd. 1, Tii-
bingen: UTB J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), S. 17-206.

Wingler, Hans M. (}1975): Das Bauhaus, Bramsche: Gebr. Rasch.

Wrede, Stuart (Hg.) (1988): The Modern Poster. Katalog zur Ausstellung des
Museum of Modern Art, New York, 06.06.-06.09.1988.

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839405048-001 - am 14.02.2026, 10:21:36. https://www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - (RS


https://doi.org/10.14361/9783839405048-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

