6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

In diesem Kapitel soll abschlieflend der Versuch unternommen werden,
einen Schritt {iber den theoretischen Rahmen des politischen Liberalismus
hinauszugehen. Ich werde mich hierbei auf eine bestimmte, gewissermafien
historische Dimension der tierethischen Kritik konzentrieren und vor dem
Hintergrund dieser Kritik nach der moralischen Verantwortung einer libe-
ralen Gesellschaft fragen.

Ich habe in den zuriickliegenden Kapiteln immer wieder darauf aufmerk-
sam gemacht, dass unser Umgang mit Tieren aus tierrechtlicher Sicht,
quantitativ und qualitativ betrachtet, ein enormes Unrecht darstellt. Und
auch viele derjenigen, die keine tierrechtliche Position unterschreiben,
diirften zumindest ein erhebliches Unbehagen verspiiren, was unseren Um-
gang mit Tieren angeht. Zugleich ist zweifellos umstritten, ob dieser als
eine massive Ungerechtigkeit zu werten ist. Es bleibt daher abzuwarten, ob
und inwieweit wir als Gesellschaft dem Urteil von Tierrechtler:innen eines
Tages beipflichten werden.

Der Fokus des politischen Liberalismus liegt, so wurde erkldrt, auf
der Frage der legitimen Ausiibung von Zwang in einer pluralistischen Ge-
sellschaft. Vertreter:innen des politischen Liberalismus konnen die morali-
schen Herausforderungen, die mit dem Mensch-Tier-Verhiltnis verbunden
sind, durchaus ernst nehmen und einrdumen, dass tierrechtliche Positionen
verniinftig sind. Zugleich stellt die tierrechtliche Position fiir diese lediglich
eine verniinftige Auffassung neben anderen dar. In der Konsequenz, so war
im Rahmen der Auseinandersetzung mit Zuolo zu sehen, bedeutet dies:
Die Kldrung tierethischer Fragen muss aus der Perspektive des politischen
Liberalismus weitgehend dem demokratischen Diskurs iiberlassen bleiben.
Diejenigen, die fiir starke Tierrechte eintreten - so lasst sich in Anlehnung
an Habermas festhalten! —, konnen demnach erst einmal nur hoffen, dass
ihre Intuitionen und Argumente irgendwann die ndétige demokratische
Durchschlagskraft entfalten werden.

1 Habermas schreibt: ,Ich will nicht a priori ausschliefSen, daf3 bestimmte Vegetarier
heute schon eine moralische Sensibilitdt zur Geltung bringen, die sich unter entlasteten
sozialen Bedingungen allgemein als die richtige moralische Intuition erweisen konnte®,
Habermas (2009), 300.

239

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Angesichts dieser moralisch herausfordernden und unklaren histori-
schen Situation, in der der nicht unverniinftige Verdacht im Raum steht,
dass wir alle in der ein oder anderen Form an einem enormen Unrecht
teilhaben und zu diesem beitragen, sollten wir, so werde ich argumentieren,
die Aushandlung der moralischen Anspriiche von Tieren nicht ohne Weite-
res dem demokratischen Diskurs {iberlassen. Vielmehr haben wir als libera-
le politische Gemeinschaft, so lautet mein Vermittlungsversuch zwischen
den verschiedenen Perspektiven, die Verantwortung, diesen Verdacht, dass
unser Umgang mit Tieren ein dramatisches moralisches Ubel darstellt, in
besonderer Weise kritisch und dauerhaft zu reflektieren.

In Abschnitt 6.1 werde ich hierzu zunichst die nétigen theoretischen
Grundlagen legen. Ich werde ausfiihren, inwiefern unser Umgang mit Tie-
ren aus tierrechtlicher Perspektive als ein dramatisches moralisches Ubel
zu begreifen ist und darlegen, weshalb uns ein solches gerade als Liberale
etwas angeht. Anschlieffend werde ich in Abschnitt 6.2 erldutern, weshalb
sich meines Erachtens allein aus der Mdglichkeit, dass unser Umgang mit
Tieren ein dramatisches moralisches Ubel darstellt, eine Verantwortung
ergibt und erkldren, wie diese konkreter zu fassen ist. Um ein mdglichst
kritisches Verstandnis unserer Verantwortung zu gewinnen, werde ich hier-
bei auf einige speziesismuskritische Uberlegungen zuriickgreifen, die im
tierethischen Diskurs haufig keine grofiere Beriicksichtigung erfahren.

Es ist im Folgenden, dies sei nochmals betont, nicht meine Absicht,
den politischen Liberalismus zuriickzuweisen, sondern den Blick zu weiten
und zu verstehen, welche Verantwortung uns angesichts der Schwere der
moglichen moralischen Verfehlung jenseits des engen Legitimitatsfokus des
politischen Liberalismus zukommt.

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Die Philosophin Claudia Card hat eine komplexe, siakulare Theorie mora-
lischen Ubels bzw. des moralisch Bosen (evil) entwickelt.2 Thre Arbeiten
zur philosophischen Einordnung von Gréueltaten und Grausamkeit wer-
den im Folgenden den wesentlichen Bezugspunkt darstellen, um die Rede
von einem dramatischen moralischen Ubel verstiandlich zu machen und

2 Vgl. bes. Card (2002; 2010). Ich werde mich dabei im Wesentlichen auf das spitere
Werk beziehen, in dem die mittlerweile verstorbene Card ihre Theorie an einigen Stel-
len tiberarbeitet hat. Einfithrend zu den Diskussionen um den Begriff des moralischen
Ubels bzw. moralisch Bosen vgl. Calder (2022).

240

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

zu kldren, inwiefern sich diese vor dem Hintergrund einer tierrechtlichen
Position auf unseren Umgang mit Tieren tibertragen lasst. Hierbei werde
ich abschlieend noch einmal darauf zuriickkommen, wie sich diese Uber-
legungen zum politischen Liberalismus verhalten (6.1.1). AnschliefSend wer-
de ich zur weiteren politik-philosophischen Verortung auf Judiths Shklars
sLiberalismus der Furcht“ eingehen, der eine interessante Alternative (oder
Erganzung) zur Perspektive des politischen Liberalismus darstellt und sich
gerade fiir die Problemstellung dieses Kapitels als aufschlussreich erweist.
Denn Shklars Ansatz macht uns darauf aufmerksam, dass der Vermeidung
von Grausamkeit — auch gegeniiber Tieren - eine zentrale Bedeutung in
unserem liberalen Selbstverstandnis zukommt (6.1.2).

6.1.1 Cards Analyse moralischer Ubel und die Beriicksichtigung von Tieren

Den Ausgangspunkt von Cards Uberlegungen bildet die Uberzeugung, dass
es — ihrer Schwere und Natur nach - besonders ernste, moralisch falsche
Handlungen gibt, fiir die die Kategorie des Ubels oder Bdsen reserviert
werden sollte:

We need a theoretical account of what makes wrongdoing serious
enough to count as evil or in what ways it is serious. “Evil” is a heavy
judgment. Much that is bad is disappointing, undesirable, inferior, even
unjust or unfair, but not evil 3

Vor Augen hat sie insbesondere den Holocaust und die Genozide in Ruan-
da, Burundi und Osttimor, Sklaverei, Menschenversuche, Folter oder auch
Massenvergewaltigungen im Rahmen kriegerischer Auseinandersetzungen.
Derartige Graueltaten (atrocities) stellen fiir sie paradigmatische, also be-
sonders offensichtliche und unumstrittene Fille moralischen Ubels dar,
weshalb sie ihren Ansatz auch als atrocity theory bezeichnet. Zugleich ist zu
betonen, dass die Kategorie moralischen Ubels von Card nicht auf derartige
paradigmatische Graueltaten beschrankt wird.*

Wie versteht Card moralische Ubel bzw. das moralisch Bése genauer? In
Confronting Evils definiert sie moralische Ubel als ,reasonably forseeable
intolerable harms produced by inexcusable wrongs®. Die erste zentrale

3 Card (2002), 7.
4 Vgl. ebd., 8f; ferner Card (2010), 6, 14.
5 Card (2010), 16. Zu Cards urspriinglicher Definition vgl. u.a. Card (2002), 16.

241

19.01.2026, 23:02:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Komponente dieser Definition bezieht sich darauf, dass eine Handlung
massiven, nicht zu tolerierenden Schaden mit sich bringen muss, um
grundsitzlich als ,,evil“ gelten zu konnen. Nicht zu tolerieren sind laut Card
zufolge Schiden, die sich nicht mit der Vorstellung eines zumindest mini-
mal ertrdglichen und annehmbaren (decent) Lebens vereinbaren lassen,
indem sie Personen basaler Giiter berauben (oder diese Giiter gefahrden).®
Wichtig ist mit Blick auf diese erste Komponente ferner, dass die nicht
zu tolerierenden schidlichen Konsequenzen einer solchen Tat von der
handelnden oder einer anderen Personen grundsitzlich erkannt werden
kénnen und insofern vorhersehbar sind.”

Die zweite Komponente von Cards Definition bezieht sich auf die Um-
stande der verursachten Schadigungen, denn nicht jeder ,intolerable harm®
kann als ,evil“ qualifiziert werden. Vielmehr muss eine entsprechende
Schédigung das Ergebnis eines nicht zu entschuldigenden moralischen
Unrechts sein.® Cards Definition ermdglicht es somit, moralische Ubel
nicht nur von weniger ernsten Ungerechtigkeiten oder moralisch problema-
tischen Handlungen zu unterscheiden, sondern auch von dramatischen,
mit gravierendem Leid verbundenen Zustinden abzugrenzen, fiir die — wie
im Fall von Naturkatastrophen - niemand verantwortlich zu machen ist.’

Drei weitere wichtige Punkte sind in diesem Zusammenhang zu erwéh-
nen. Erstens betont Card, dass moralische Ubel eine besondere Dringlich-
keit aufweisen und von einer entsprechenden Emporung begleitet werden.
Der Beseitigung moralischer Ubel ist daher Prioritit einzurdumen.!? Zwei-
tens hebt sie hervor, dass ein moralisches Ubel nicht nur von klar zu identi-
fizierenden und zu verurteilenden Individuen begangen werden kann, son-
dern auch ein Ergebnis von Praktiken sein oder von Institutionen ausgehen
kann, an denen eine Vielzahl von Akteur:innen beteiligt ist. Die Frage der
Schuld von Individuen ldsst sich hierbei oftmals weniger leicht beantworten
und ist fiir Card auch nicht entscheidend:

6 Vgl. Card (2002), 16£; (2010), 8£., 102.
Vgl. Card (2010), 28 f.

8 Card erkldrt hierzu: ,For a moral excuse, it is not sufficient that the agent thinks there
is a good reason. There must be one (and it must be the agent’s reason), a reason
defensible on reflection and in terms of moral values. A good goal is not sufficient
to provide a good reason for just any means taken to achieve it. The means must be
morally defensible also', ebd., 17.

9 Vgl ebd., 18-23.

10 Vgl. Card (2002), 5, Kapitel 5; ferner u.a. Card (2010), 6 ., 106.

~

242

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

(...) evil in institutions or practices does not imply culpability in partic-
ipants. Participants can be culpable. But that is a further matter. That
an evil practice lacks moral excuse means only that there are no good
moral reasons in its favor. It is morally indefensible. At least three kinds
of things can be indefensible in an institution or practice. First are the
norms or rules (or some of them) that define or structure it. Second are
the ways those rules are administered. Third are the often unanticipated
(even though reasonably foreseeable) ways that norms can work together
to produce intolerable harms (often a result of piecemeal change in a
practice). An institution or practice such as torture, slavery, or the death
penalty can embody or give rise to evils of all three kinds.!!

Und drittens konzentriert sich Card im Rahmen ihrer Uberlegungen zu
moralischen Ubeln auf Handlungen, Praktiken und Institutionen - und
nicht auf den Charakter von Personen. Moralisches Ubel bzw. das mora-
lisch Bose wird somit in erster Linie nicht, wie zunichst naheliegen konnte,
tber die Motivlage und Intentionen von Individuen definiert (und im
Fall von Institutionen auch nicht iiber deren Zweck oder Zielsetzung).
Von ,evil® kann daher auch gesprochen werden, wenn beispielsweise die
Motivlage unbekannt oder relativ banaler Natur ist, indem beispielsweise
einer kithlen 6konomischen oder biirokratischen Rationalitdt Folge geleis-
tet wird.!? Dies bedeutet zugleich nicht, dass Card den Motiven von Perso-
nen keinerlei Beriicksichtigung schenkt. Ganz im Gegenteil betont sie, dass
diese firr die Frage, welcher Grad an Schuld einer Person zugesprochen
werden kann, durchaus von Bedeutung ist.!?

Um die Schwere eines moralischen Ubels festzustellen, konzentriert sich
Card allerdings auf die Schadigungen, die mit diesem einhergehen, und
verweist dabei auf eine Reihe von Faktoren:

Severity of harm is a function of such factors as (1) intensity of suffering,
(2) effects on one’s ability to function (to work, for example) and (3) on
the quality of one’s relationships with others, (4) how containable the

11 Card (2010), 18. Ich komme weiter unten auf die komplexe Rolle von Akteur:innen
in institutionellen Zusammenhangen zuriick, wenn ich mich der Verantwortung
liberaler Gesellschaften zuwende.

12 Vgl. Card (2002), 9, 20-22.

13 Vgl. ebd., 13-16; vgl. ferner ihre Uberlegungen zu ,diabolical evils®, ebd., Kapitel 4
und 10; sowie Card (2010), Kapitel 2.

243

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

harm is (...), (5) how reversible, (6) possibilities of compensation, and
also (7) duration and (8) the number of victims.14

Soweit zu den zentralen Grundideen und Elementen von Cards atrocity
theory. Inwiefern konnte unser Umgang mit Tieren nicht blofy im Bereich
erheblicher Ungerechtigkeiten anzusiedeln sein, sondern gar als dramati-
sches moralisches Ubel im Sinne Cards zu verstehen sein, dessen Beseiti-
gung eine besondere Dringlichkeit aufweist?

Card zu moralischem Ubel und unserem Umgang mit Tieren

Card selbst duflert sich in ihren Arbeiten immer wieder dazu, inwiefern
Schédigungen, die sich weniger leicht als gemeinhin akzeptierte paradigma-
tische Fille erkennen lassen, als moralische Ubel gelten konnen. Hierbei
blickt sie nicht zuletzt iber den engen Bereich menschlicher Individuen
als mogliche Opfer hinaus. Allerdings konzentriert sie sich dabei vor allem
auf nicht-empfindungsfahige Entititen wie Pflanzen und Okosysteme oder
auch auf Menschengruppen.!> Zu nichtmenschlichen Tieren duflert sie sich
lediglich im Rahmen vergleichsweise knapper Bemerkungen. Dabei wird
deutlich, dass sie davon iiberzeugt ist, dass in bestimmten Kontexten Grau-
eltaten an Tieren veriibt werden. Zugleich zeigt sie sich hinsichtlich tier-
rechtlicher Perspektiven zuriickhaltend, welche Schadigungen von Tieren
tatsdchlich als solche bezeichnet werden konnen.

Gleich zu Beginn ihres fritheren Buches The Atrocity Paradigm erwahnt
sie kurz, dass ihre Liste paradigmatischer Fille auch jene moralischen Ubel
umfasst, die Tieren angetan werden, die im Rahmen der Massentierhaltung
aufgezogen und getdtet werden.!® Card geht allerdings nicht ausfiihrlicher
auf diese Feststellung ein, sondern erldutert lediglich, dass die Schadigung
von Tieren in diesen Zusammenhidngen in aller Regel nicht aus sadisti-
schen Motiven passiert. Vielmehr diirften hinter dieser Schidigung eher
wenig reflektierte pragmatische und 6konomische Motive zu erkennen sein
- was Cards Analyse zufolge allerdings, wie gesagt, nicht bedeutet, dass wir

14 Card (2002), 14.

15 Vgl. Card (2010), Kapitel 4.

16 Card (2002), 9. Vgl. ferner Card (2010), 64. Hier erwahnt Card, dass Schlachthduser
als Institution nicht nur fir Tiere, sondern auch fiir Arbeiter:innen mit erheblichen,
nicht zu tolerierenden Schiadigungen verbunden sein kénnen.

244

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

es deshalb nicht mit einem moralischen Ubel zu tun haben kénnen.” Ein
wenig ausfithrlicher duflert sich Card zur Verwerflichkeit der Massen- oder
intensiven Nutztierhaltung in einem weiteren Aufsatz.!® In diesem erldutert
sie mit Blick auf die T6tung von Tieren:

Real evils, however, are routinely done to nonhuman animals in mass
production slaughterhouses where a foreseeable percentage of the ani-
mals are butchered alive and conscious because the blow that was sup-
posed to kill them failed to do so. This is, in my view, an atrocity."”

Dieser Aussage Cards zufolge besteht das moralische Ubel also nicht
grundsitzlich in der Tétung von Tieren, sondern im Wesentlichen darin,
dass diese praktisch nicht ohne Komplikationen vonstatten geht.

In Confronting Evils duflert sie sich zudem recht eindeutig zur Einord-
nung von besonders grausamen und im Verhiltnis zum Ertrag nicht zu
rechtfertigenden Tierversuchen. Diese sind ihrer Auffassung zufolge als
Folter zu verurteilen.?’ In diesem Werk finden sich auch die grundsitzlichs-
ten Uberlegungen zur Frage, inwiefern Tieren Unrecht getan werden kann.
Card betont noch einmal, dass fiir die Frage, ob von einem moralischen
Ubel gesprochen werden kann, nicht nur entscheidend ist, ob eine erhebli-
che Schadigung festzustellen ist, sondern auch, ob es sich um ein moralisch
nicht zu entschuldigendes Unrecht handelt:

Because the atrocity theory analyzes evils into a harm component and
a wrongdoing component, the question to whom evils can be done natu-
rally breaks down into two questions of scope: (1) who or what can suffer
intolerable harm, and (2) who, or what, can be inexcusably wronged??!

Dass Tiere aufgrund ihrer Empfindungsfahigkeit geschadigt werden kon-
nen und dass das damit verbundene Leid direkt moralisch von Relevanz ist,
betrachtet Card als wenig kontroverse Common-Sense-Auffassung. Grau-
samkeit gegeniiber Tieren ist daher ,at least presumptively wrong and can
be inexcusable (...)“?2. Die Vorstellung, dass Tiere Rechte haben und inso-
fern Opfer von Ungerechtigkeiten werden konnen, bezeichnet sie hingegen

17 Vgl. Card (2002), 10.

18 Vgl. Card (2004), 218.

19 Ebd.

20 Vgl. Card (2010), Kapitel 8, bes. 231-233.
21 Ebd,, 89.

22 Ebd., 91

245

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

als ,minority view“?. Allerdings erginzt sie, dass diese Auffassung mehr
Beachtung verdient, als sie gewoShnlich erhilt, und Tiere grundsitzlich
besser behandelt werden sollten. Im Rahmen ihrer Erlduterungen stiitzt
sie sich in der Folge vor allem auf das zwischen Menschen und Tieren
bestehende Beziehungs- oder Abhédngigkeitsverhiltnis:

Like human servants, animals that perform services for human beings
deserve to be cared for when they can no longer serve. An animal that
can bond with human beings and enter into relationships of trust is
vulnerable to not only pain but betrayal. If an animal can be inexcusably
betrayed or made to suffer intolerable gratuitous or unwarranted suffer-
ing, evils can be done to it directly.2*

Die individuellen Interessen von Tieren, die fiir Vertreter:innen von Tier-
rechten den Ausgangspunkt fiir die Zuschreibung von Rechten bilden,
finden keine Erwihnung. Cards Uberlegungen scheinen sich damit naher
an den relationalen Ansédtzen von Autor:innen wie Elisabeth Anderson
und Mary Anne Warren zu bewegen als an den Positionen von Regan,
Cochrane oder Ladwig.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Mit Cards Theorie lassen sich
Handlungen und Institutionen im Kontext des Mensch-Tier-Verhiltnisses
als moralische Ubel (oder gar als paradigmatische Graueltaten) theoretisch
verstandlich machen. Bei Card selbst bleibt jedoch ein Stiick weit unklar,
wie das Ausmaf3 und die Schwere der moralischen Ubel mit Blick auf unse-
ren Umgang mit Tieren einzuordnen sind. Hierzu bedarf es einer klareren
tierethischen Grundlage. Eine solche bieten tierrechtliche Ansitze.

Tierrechte und Cards Analyse moralischen Ubels

Cards Analyse folgend miissen wir uns fragen, inwiefern aus tierrechtlicher
Perspektive die Nutzung von Tieren mit einem ,intolerable harm® verbun-
den ist und als ,inexcusable moral wrong® gelten kann. Beide Bedingungen
bediirfen mit Blick auf Tiere der weiteren Kldrung. Wie bereits erwdhnt
wurde, sind all jene Schadigungen als nicht tolerierbar anzusehen, die nicht
mit der Idee eines ,decent life“ zu vereinbaren sind - also Schadigungen,

23 Ebd.
24 Ebd.

246

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

die Personen (oder andere Lebewesen) basaler Giiter berauben oder diese
Giiter ernsthaft gefahrden. Card illustriert dies wie folgt:

Examples of intolerable harm include lack of access to non-toxic food,
water, or air; lack of freedom from prolonged and severe pain, humili-
ation, or debilitating fear; prolonged inability to move one’s limbs or
to stand, sit, or lie down; lack of affective bonds with others; and the
inability to make choices and act on at least some of them effectively.
The degree of deprivation that is intolerable varies. Still, intolerable harm
is not simply relative to what can be withstood. Freedom from such
deprivations are basics that all humans, as members of a common species
and regardless of cultural differences, need for our lives to be not just
possible but decent, and for our deaths to be decent. Evils rob us of these
things or jeopardize our access to them.?®

Diese Uberlegungen basieren auf einem objektiven Verstindnis nicht-to-
lerierbarer Schadigung, demzufolge neben Menschen und anderen emp-
findungsfihigen Tieren auch Pflanzen, Okosysteme und Menschengrup-
pen entsprechenden Schiadigungen ausgesetzt sein konnen. ,Wohlergehen®
mdochte sie hierbei folglich nicht in einem subjektiven, in der Empfindungs-
fahigkeit von Lebewesen griindenden Sinne verstanden wissen. Vielmehr
spricht sie sich dafiir aus, das Wohlergehen iiber die Vermdgen und Ent-
wicklungsmoglichkeiten von Lebewesen zu definieren, so dass auch Entita-
ten ohne Empfindungsfihigkeit — z.B. Baume - in den Kreis der moglichen
Opfer fallen. Genauer erldutert sie im Riickgriff auf Richard Krauts ,,capaci-
ty approach™

(...) doing well consists in a normal development over time with relative-
ly unimpeded exercise of the capacities that make the organism the kind
of being that it is and enable it to function in relationships with others
and in environments supportive of its flourishing. Whether a level of
functioning indicates a harm depends on the organism’s level of develop-
ment relative to what is normal for organisms of that kind, given its age
and the kinds of capacities that define organisms of that kind. It may not
be possible to determine whether an organism has been harmed without
information regarding its past development and a prognosis for its future
development. Harm consists in such things as retarding or preventing
a normal development, setting it back or in other ways interfering with

25 Ebd., 8f.

247

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

it, damaging the organism’s basic capacities (including the capacity to
develop new capacities), preventing the organism from exercising its
developed capacities, or seriously hindering such exercise. Intolerable
harm consists in gravely diminishing or destroying capacities central to
the meaning or value of the organism’s life. Severe and prolonged pain
impedes functioning.26

Was lisst sich angesichts dieser Uberlegungen iiber die gegenwirtige Reali-
tat der Nutztierhaltung sagen? Ohne sich - komplexe empirische Fragen
vor Augen - zu weit aus dem Fenster zu lehnen, diirfte sich wohl urteilen
lassen, dass gerade in der Nutztierhaltung und im Rahmen von Tierver-
suchen von derartigen Schadigungen gesprochen werden kann. Offensicht-
lich sind die Haltungsformen in aller Regel schon in der Theorie nicht
darauf ausgelegt, der Entwicklung der Fahigkeiten sowie den sozialen Be-
diirfnissen von Tieren Rechnung zu tragen. Im Fokus stehen vielmehr eine
moglichst dkonomische und reibungslose Aufzucht, Unterbringung und
Totung. Auf die vielfach besonders heftig kritisierten Praktiken und die
mit diesen verbundenen Begleiterscheinungen brauche ich an dieser Stelle
nicht noch einmal eingehen. Und nicht zuletzt diirfte die Totung - also
die vollstindige Beendigung aller Fihigkeiten und Entwicklungsmdoglich-
keiten eines Individuums - Cards Wohlergehenskonzeption zufolge eine
ultimative Schiadigung darstellen. Man braucht Cards Verstindnis selbst-
verstindlich nicht zu folgen. Meines Erachtens diirfte allerdings nur bei
Annahme eines duflerst diinnen und philosophisch wenig tiberzeugenden
Wohlbegriffs, der auf die Abwesenheit von Schmerzen und basale, tiberle-
bensnotwendige Bediirfnisbefriedigung abzielt, vielen Tieren in der Nutz-
tierhaltung grundsitzlich ein ,decent life“ bescheinigt werden kénnen.?”
Die Tatsache, dass sich mit Blick auf das Leben vieler Tiere in mensch-
licher Obhut von einem ,intolerable harm“ sprechen lassen kann, geniigt
allerdings, wie gesagt, noch nicht, um unseren Umgang mit diesen im
Bereich moralischer Ubel anzusiedeln. Entscheidend ist, wie moralisch be-
deutsam diese Schidigungen sind, genauer: ob diese ein ,inexcusable moral
wrong® darstellen. Ein solches liegt laut Card genauer dann vor, wenn fiir

26 Ebd., 104.

27 Card erklart zur Frage, was unter einem ,decent life“ genauer zu verstehen ist: ,,I
mean simply meeting minimal standards of quality. ‘Decent’ is not a high term of
appraisal. A decent life is just not bad. It will do, is acceptable, passes muster for the
kind of thing it is (...) Card (2010), 105 f.

248

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

eine Handlung (oder eine Institution oder Praxis) kein guter moralischer
Grund angefiihrt werden kann.?8

Inwiefern kann die Nutzung von Tieren als ,inexcusable moral wrong®
angesehen werden? Card selbst zeigt sich, wie zu sehen war, zuriickhal-
tend, wenn es darum geht, inwiefern Tieren Unrecht getan wird — abgese-
hen von einigen besonders extremen Fallen. Letztlich hidngt dies davon
ab, wie egalitir man den moralischen Status von Tieren versteht und in
welchen theoretischen Rahmen man diesen einbettet. Aus der Sicht von
Tierrechtsvertreter:innen, die empfindungsfihigen Individuen zusprechen,
starke Rechte zu haben, mit ,inhdrentem Wert® ausgestattet zu sein oder
als ,Zwecke an sich® gelten zu konnen, diirften sich viele Praktiken der
Tiernutzung in diesem Sinne vergleichsweise klar als moralisches Unrecht
ansehen lassen. Selbst medizinisch nutzliche Tierversuche, bei denen zen-
trale Rechte von Tieren verletzt werden, so war im 3. Kapitel zu sehen,
wiéren demnach in aller Regel moralisch nicht zu rechtfertigen. Denn der
Wert eines Individuums darf nicht davon abhangig gemacht werden, wel-
che wiinschenswerten Zustdnde sich mit diesem erzielen lassen kénnten.
Und insbesondere zugunsten der intensiven Nutztierhaltung, welche quali-
tativ und quantitativ die gravierendsten Rechtsverletzungen mit sich bringt,
lassen sich, wie Vertreter:innen von Tierrechten seit jeher betonen, keine
guten moralischen Griinde anfithren. Ganz im Gegenteil speist sich die
massive Kritik und Emporung gerade daraus, dass das damit verbundene
Leid und die Beraubung fundamentaler Giiter eines annehmbaren Lebens
in heutigen industrialisierten Gesellschaften weitestgehend unnétig erschei-
nen.

Weniger eindeutig diirfte die Bewertung selbst aus tierrechtlicher Per-
spektive ausfallen, wenn man auf andere Kontexte blickt, in denen Tiere
erheblich geschidigt werden. Zu nennen wiren hierbei (tédliche und nicht-
todliche) Naturschutzmafinahmen, die Zoohaltung, die Nutzung von Tie-
ren zu Unterhaltungszwecken oder auch im Rahmen der Haustierhaltung.
Vor allem die Diskussionen um so genannte abolitionistische Positionen
und die Frage, welche Beziehungen mit Tieren tiberhaupt aufrechterhalten
werden sollten, zeugen davon, dass sich fiir manche Praktiken durchaus
gute oder zumindest nicht vollig abwegige moralische Griinde anfiihren
lassen. In solchen Fillen kénnte dann nicht mehr von einem ,inexcusable
moral wrong® die Rede sein, sondern allerh6chstens von einem geringeren
moralischen Unrecht.

28 Vgl. Card (2010), 16-23.

249

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Selbst wenn wir allerdings davon ausgingen, dass lediglich fiir besonders
kritikwiirdige Haltungsformen und die Tétung von Tieren keine guten mo-
ralischen Griinde angefiihrt werden kénnen, diirfte das moralische Unrecht
als dramatisch einzustufen sein. Legt man Cards knappe Uberlegungen
zur Vergleichbarkeit moralischer Ubel zugrunde, miissten wir konkreter
danach fragen, wie intensiv das Leid ausfillt und wie sich die Schadigungen
auf die Funktionsfahigkeit der Individuen sowie auf die Qualitdt ihrer
Beziehungen auswirken. Dariiber hinaus wiren die Dauer und die Endgiil-
tigkeit der Schadigungen, die Anzahl der Opfer und die Frage zu beriick-
sichtigen, inwiefern Moglichkeiten zur Entschadigung bestehen.

Diese Uberlegungen zur Vergleichbarkeit moralischen Ubels finden sich,
wie angefiihrt, in Cards fritherem Werk The Atrocity Paradigm, in dem
Card in erster Linie Menschen als mogliche Opfer vor Augen hatte. Bezieht
man Tiere (und, wie Card es tut, sogar weitere Entitdten) mit ein, konnte
man auch diese Liste differenzierter gestalten, um der unterschiedlichen
Relevanz und Qualitdt von Schadigungen und Leiderfahrungen Rechnung
zu tragen. Denn selbst wenn man beispielsweise die Totung von Tieren
in den meisten Fillen als erhebliches Unrecht ansieht, kann mit guten
Griinden behauptet werden, dass diese moralisch betrachtet dennoch weni-
ger wiegt als die Totung von Personen - ein blofler Vergleich mdglicher
Opferzahlen wire dann schnell zynisch und relativierend. Ahnliches gilt
fir die sehr viel komplexeren Leiderfahrungen, die Graueltaten gegeniiber
Menschen kennzeichnen.?

Eine wichtige Frage ist ferner, ob das moralische Ubel, das man mit Be-
zug auf unseren Umgang mit Tieren feststellen mag, eine Vielzahl individu-
eller Vergehen darstellt oder man auch von einer Schidigung der Nutztiere,
verstanden als Gruppe, sprechen kann - und somit gewissermaflen von
einem dramatischen Gesamtiibel. Sicherlich lassen sich Nutztiere nicht in
dem Sinne als soziale Gruppe verstehen, dass sie sich selbst als Teil einer
solchen Gruppe begreifen. Anders als Personen diirften Tiere nicht dazu
in der Lage sein, eine gemeinsame Identitdt als Gruppe zu entwickeln und
sich beispielsweise iiber geteilte Erfahrungen oder Traditionen verbunden
zu sehen und zu fithlen - vollig ausgeschlossen werden sollte dies freilich

29 Card &uflert sich zu dieser Problematik insbesondere mit Blick auf nicht-empfin-
dungsfihige Lebewesen. Im Rahmen ihrer Diskussion zur Schadigung von Baumen
betont sie, dass ihre Position keinen radikalen Egalitarismus vorauszusetzen braucht
und moralische Ubel, die empfindungsfihigen und nicht-empfindungsfahigen Le-
bewesen angetan werden, entsprechend unterschiedlich eingeordnet und bewertet
werden konnen, vgl. ebd., Kapitel 4, bes. Abschnitt 5.

250

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

nicht, gerade wenn man an Menschenaffen denkt. Wie Card im Anschluss
an Iris Marion Youngs Uberlegungen zur Unterdriickung von Frauen und
anderen Gruppen betont, lassen sich Individuen jedoch auch hinsichtlich
struktureller Aspekte sozialen Gruppen zuordnen. Card erklért:

Young held that the objects as well as beneficiaries of sex oppression and
race oppression are social groups. Describing both groups as “structural,’
she distinguished them from aggregates, from deliberately constituted
associations, and from cultural groups. By a structural group, she meant
a group that is unified by the relationships of its members to external
practices and materials rather than by relationships among members
themselves.>°

Beriicksichtigt man diese Definition, konnten sich auch die von Menschen
genutzten Tiere als eine solche strukturelle Gruppe verstehen lassen, de-
ren Mitglieder iiber eine Reihe externer Faktoren verbunden und hierar-
chisch positioniert sind. ,Die Tiere“ oder ,die Nutztiere“ (bzw. verschie-
dene Untergruppen) konnen dann als mehr als ein Aggregat, eine blofle
Ansammlung einzelner Individuen, gelten. Besonders deutlich kommt die-
se Verbundenheit im Fall von Tieren in der rechtlichen Regulierung des
Mensch-Tier-Verhaltnisses zum Ausdruck, vor allem aber auch auf einer
symbolischen Ebene: ,Die Tiere“ iibernehmen eine zentrale symbolische
Rolle in menschlichen Gesellschaften und fur unser Selbstverstandnis, wie
Lori Gruen - ebenfalls in Auseinandersetzung mit Young — betont:

However diverse the group nonhumans actually is, and despite the im-
portance in most contexts to attend to the diversity of interests and needs
that the variety of species within the group nonhuman have, the larger
category serves a central symbolic role in human social lives and in
our self-understanding, as mentioned above. Given that the group has
a social reality, even if not a meaningful biological or conceptual basis,
it can be thought of as akin to the human social groups that are more
often the subjects of discussions of injustice and oppression, e.g., ‘People
of color’ or ‘LGBT. These human groups, as Young notes, are products of
social processes, and so too is the group of nonhuman animals. Members
of human groups may not ‘share a common nature’, they are ‘multiple,

30 Vgl. bes. Card (2010), 75.

251

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

cross-cutting, fluid and shifting’, but insofar as they are identifiable to
those in positions of power, they can be subject to oppression (...).*!

Gesteht man dies zu und beschrinkt die Definition sozialer Gruppen nicht
blofl auf Personen oder Menschen, dann kénnen wir nicht nur sinnvoll
davon sprechen, dass wir uns moralischer Vergehen an den Tieren schuldig
machen und Tiere als unterdriickte Gruppe betrachtet werden konnen,
sondern auch Interessen ausmachen, die diese im Sinne einer Besserung
ihrer Situation teilen.3?

Cards Analyse moralischer Ubel bietet somit einen hilfreichen theore-
tischen Ausgangspunkt, um aus tierrechtlicher Sicht die massiven Rechts-
verletzungen, die taglich unzéhligen empfindungsfahigen Lebewesen im
Rahmen institutioneller Praktiken vollig legal zugefiigt werden, als dra-
matisches moralisches Ubel fassen zu kénnen. Mit Blick auf bestimmte
Handlungen und Kontexte mag man gar von Griueltaten sprechen, die
in besonders deutlicher Form als moralische Ubel gelten kénnen. Und
nicht zuletzt muss das moralische Ubel umso tiberwiltigender erscheinen,
wenn wir Tiere als Gruppe verstehen und das Ausmafl des Leids und des
Unrechts in dieser Hinsicht als Einheit begreifen.

Politischer Liberalismus und unser Umgang mit Tieren als dramatisches
moralisches Ubel

Auch der politische Liberalismus stellt Ressourcen bereit, um bestimmte
Formen des Umgangs mit Tieren als in besonderer Weise verwerflich
zu kritisieren. Die Verurteilung von Tierquélerei und ganz allgemein die
Vermeidung von Grausambkeit und Tierleid kdnnen zweifellos als wesentli-
che Bestandteile unserer 6ffentlichen Moral und eines breit geteilten gesell-
schaftlichen Konsenses betrachtet werden. Davon zeugen nicht zuletzt die
zahlreichen gesellschaftlichen Diskussionen rund um das Thema Tierwohl
und die mit diesen verbundenen rechtlichen Verschirfungen der letzten
Jahrzehnte — man denke etwa an die Kifighaltung von Hithnern, das so
genannte ,Kiikenschreddern® oder auch das Kupieren der Schwinze von

31 Gruen (2009), 167; zur Idee der Unterdriickung von Gruppen ferner Haslanger
(2012), 323 f.

32 Hierzu kann es, wie bereits erwahnt, selbstverstandlich sinnvoll sein, weitere Unter-
gruppen (Nutztiere, Heimtiere, etc.) zu unterscheiden, um auf spezifische strukturelle
Gemeinsamkeiten, Herausforderungen und Interessen einzugehen.

252

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Schweinen. Die Kritik speist sich daraus, dass bestimmte Praktiken und
Haltungsformen als besonders unwiirdig und unnétig empfunden werden
und Ausdruck einer im Wesentlichen auf 6konomischen Profit zielenden
Verwertungslogik sind, in der der individuelle Wert eines Lebewesens
systematisch missachtet wird. Was auch immer man unter ,artgerechter
Haltung® und einem ,respektvollen Umgang“ mit Tieren verstehen mag,
viele gegenwirtige Haltungs- und Nutzungsformen scheinen den mit diesen
Begrifflichkeiten verbundenen Forderungen doch deutlich zu widerspre-
chen - in dieser Hinsicht diirften nicht wenige Claudia Cards Rede von
moralischen Ubeln bereits folgen.

Um unseren Umgang mit Tieren zu weiten Teilen als klares, dramati-
sches moralisches Ubel zu verurteilen, das eine besondere Dringlichkeit
aufweist und Emporung hervorrufen sollte, miissen wir allerdings voraus-
setzen, was aus Sicht des politischen Liberalismus umstritten ist: dass Tiere
starke, individuelle Rechte haben. Fiir Tierrechtler:innen mag dies selbst-
verstandlich sein. Viele andere Menschen teilen tierrechtliche Positionen je-
doch nicht und fiihlen sich, wie im Riickgrift auf Gerald Gaus festgehalten
wurde, von den entsprechenden moralischen Forderungen schlicht nicht
aufgefordert. Mit anderen Worten: Tiere sind fiir viele Mitbiirger:innen
- anders als es die egalitaristischen Unparteilichkeitsannahmen tierrecht-
licher Positionen nahelegen - nicht im gleichen moralischen Universum
angesiedelt.

Besonders offensichtlich wird dies im Fall umstrittener Gleichsetzungen
des Leids und der Tétung von Tieren und Menschen. Dies betont beispiels-
weise Timothy Costelloe mit Blick auf die umstrittenen Vergleiche von
Konzentrationslagern und Schlachthéfen sowie die Rede vom ,,Animal Ho-
locaust® im Werk von J.M. Coetzee: Wihrend es sich bei der Schlachtung
von Tieren um eine mitunter kritikwiirdige, aber fiir viele im Grunde
akzeptable moralische Praxis handelt, wird der Holocaust als absolutes
moralisches Ubel betrachtet und Vergleiche entsprechend als unangebracht
und anstolig wahrgenommen.3* Um auch an dieser Stelle nicht falsch ver-
standen zu werden: Selbstverstdndlich kann auch aus der Perspektive einer
tierrechtlichen Position ein solcher Vergleich als undifferenziert und pro-
blematisch zuriickgewiesen werden (und wird es nicht selten auch). Worauf
uns der Hinweis allerdings aufmerksam macht - und dies ist auch einer
von Costelloes zentralen Punkten -, ist, dass unsere moralischen Gefiihle

33 Vgl. Costelloe (2003).

253

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

und Einschitzungen, inwiefern unser Umgang mit Tieren ein gravierendes
moralisches Ubel darstellt, sehr viel weniger klar sind.

Nun dréngen sich insbesondere aus speziesegalitaristischer, tierrechtli-
cher Sicht wiederum direkt einige Riickfragen auf, was die Relevanz fak-
tisch vorhandener moralischer Gefiihle angeht. Kénnte es nicht sein, dass
diejenigen, die Tiere heute bereits im gleichen moralischen Universum an-
siedeln und Gerechtigkeit und Rechte fiir diese fordern, ihrer Zeit schlicht-
weg moralisch voraus sind - und in dieser Hinsicht einem objektiveren,
unparteiischen Verstindnis moralischen Fortschritts Rechnung tragen?3*
Und konnte es auf der anderen Seite nicht sein, dass all jene, die die mo-
ralische Relevanz von Tieren anders einschédtzen, emotional und kognitiv
schlicht noch in einem fragwiirdigen speziesistischen Weltbild gefangen
sind - lautet so doch der Vorwurf seit den Anfangstagen der neueren
tierethischen Debatte?

Aus der Perspektive des politischen Liberalismus diirfte die Antwort auf
diese Herausforderung in erster Linie wie folgt ausfallen: Die moralischen
Empfindungen unserer Mitbiirger:innen ernst zu nehmen und moralische
Autoritdt auf Grundlage einer gemeinsamen Perspektive zu begriinden,
bedeutet diese als Freie und Gleiche zu respektieren. Dieser Respekt halt
uns gerade dazu an, eigene umfassende Moralvorstellungen nicht ohne
Weiteres gegen andere durchzusetzen. Grundsitzlich enthalt die Annahme,
dass alle anderen moralisch richtig denken und empfinden wiirden, wenn
der speziesistische Schleier geliiftet wiirde, zweifellos ein erhebliches Mafy
an Spekulation. Wie in Abschnitt 6.2.2 noch zu sehen sein wird, bedeutet
dies jedoch nicht, dass wir speziesismuskritische Uberlegungen nicht ernst
zu nehmen brauchen.

Costelloe gelangt am Ende seines Aufsatzes zur Diskussion um den ,,Ani-
mal Holocaust® zu der Einschitzung, dass letztlich die Zeit zeigen miisse,
inwiefern unsere moralischen Gefiihle mit Blick auf Tiere voranschreiten
werden.® Und sehr dhnlich diirften auch politisch Liberale urteilen: Tier-
rechte mdgen eine verniinftige Position sein, vor deren Hintergrund man
tatsdchlich behaupten kann, dass wir gegenwirtig fiir ein dramatisches
moralisches Ubel verantwortlich zu machen sind. Aus der Perspektive der
offentlichen Vernunft lassen sich auf dieser Basis allerdings keine weiteren
Forderungen an die politische Gemeinschaft ableiten, so dass dieser Kon-
flikt im Rahmen der demokratischen Auseinandersetzung auszutragen ist.

34 Vgl ebd,, 126 ff.
35 Vgl.ebd., 130f.

254

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Braucht uns, als liberale Gesellschaft, die Feststellung, dass unser Um-
gang mit Tieren ein dramatisches moralisches Ubel darstellen konnte, theo-
retisch also nicht weiter zu interessieren? Ich denke: doch. Judith Shklars
sLiberalismus der Furcht bietet, wie im Folgenden einfithrend deutlich
werden soll, hierbei zundchst wichtige Ankniipfungspunkte, um das Leid
der Tiere und die Idee moralischer Ubel politiktheoretisch in eine liberale
Konzeption einzubetten, die iiber den engen Rahmen des politischen Libe-
ralismus hinausreicht.

6.1.2 Shklars Liberalismus der Furcht und Tiere

Das Denken der Politikwissenschaftlerin Judith Shklar ist eng mit den
Schrecken des 20. Jahrhunderts und nicht zuletzt den Erfahrungen ihrer
eigenen Fluchtgeschichte verbunden.?® Thr ,Liberalismus der Furcht, den
sie erstmals in ihrem Buch Ordinary Vices’ entwirft, erweist sich vor allem
im Vergleich zur Rawls’'schen Theorie im liberalen Diskurs bis heute als
weniger einflussreich — wenngleich dieser mit Richard Rorty und Bernard
Williams durchaus prominente Unterstiitzung vorweisen kann.?® Und gera-
de in der jiingeren Vergangenheit erfahren Shklars Uberlegungen in der
Politischen Philosophie und Theorie verstarkt Beachtung.®

Ich werde mich vor dem Hintergrund der Diskussionen dieser Arbeit
einfithrend auf einige zentrale Aspekte von Shklars Liberalismuskonzeption
konzentrieren. Dabei werde ich darlegen, weshalb sich diese mit Blick auf
eine Betrachtung des Mensch-Tier-Verhiltnisses als besonders anschlussfa-
hig erweist, aber auch auf Grenzen und offene Fragen hinweisen.

Shklars Liberalismus der Furcht — zentrale Elemente

Shklar selbst erkennt ein zentrales Merkmal ihres Liberalismus darin, dass
dieser nicht durch die Idee eines hochsten anzustrebenden Gutes gekenn-

36 Fiir einen knappen einfiihrenden Uberblick vgl. Liebsch/Bajohr (2014).

37 Shklar (1984).

38 Vgl. Rorty (1989); Williams (2013).

39 Dies gilt, wie Axel Honneth betont, insbesondere auch fiir den deutschsprachigen
Kontext, vgl. Honneth (2013). Vergleiche hierzu ferner die Beitrage in Bajohr/Trimgev
(2018) sowie fiir einen Uberblick und eine Diskussion neuerer Verdffentlichungen zu
Shklar Trimgev (2021).

255

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

zeichnet ist. Thre Konzeption, so betont sie beispielsweise im Kontrast zum
»Liberalismus der Naturrechte“ Lockes, sei vielmehr ,vollkommen nicht-
utopisch® und nicht mit der Hoffnung ,auf die dauerhafte Erfiillung einer
idealen vorbestimmten normativen Ordnung“’ verbunden. Stattdessen
setzt sie theoretisch bei einem summum malum, also einem absoluten Ubel
an, ,das wir alle kennen und nach Moglichkeit zu vermeiden trachten.*!
Dieses Ubel ist fiir sie - so erklirt sich auch die Bezeichnung ihres Ansatzes
- die ,Grausamkeit und die Furcht, die sie hervorruft, und schliefilich die
Furcht vor der Furcht selbst.“4?

Von entscheidender Bedeutung ist fiir Shklar — und insofern lisst sie sich
Klar als Liberale erkennen - die Ausiibung personlicher Freiheit. Gleich
in der Einfithrung von Ordinary Vices erlautert sie, weshalb Grausamkeit
aus liberaler Perspektive ein solch entscheidendes Laster ist: ,,Cruelty, to
begin with, is often utterly intolerable for liberals, because fear destroys
freedom:“4* Ferner halt sie zu Beginn von Der Liberalismus der Furcht mit
Blick auf den Zusammenhang von Freiheit und Furcht fest:

Jeder erwachsene Mensch sollte in der Lage sein, ohne Furcht und Vor-
urteil so viele Entscheidungen iber so viele Aspekte seines Lebens zu
féllen, wie es mit der gleichen Freiheit eines jeden anderen erwachsenen
Menschen vereinbar ist. Diese Uberzeugung ist die urspriingliche und
allein zu rechtfertigende Bedeutung von Liberalismus (...).*

Grausambkeit hat sich, so Shklar, im liberalen Denken historisch als unent-
schuldbares oberstes Ubel etabliert. Zu Beginn von Ordinary Vices spricht
sie hierbei die Massaker des 18. Jahrhunderts an.*> In Der Liberalismus der
Furcht verweist sie auf ,die Weltgeschichte seit 1914, die Praxis der Folter
und ,die Schrecken der modernen Kriegsfithrung® und hélt fest: ,Der
Liberalismus der Furcht ist eine Reaktion auf diese unleugbaren Fakten und
konzentriert sich daher auf Schadensbegrenzung“4¢ Sie versteht Grausam-

40 Shklar (2013), 37.

41 Ebd., 43.

42 Ebd.

43 Shklar (1984), 2. Mit Blick auf die Austibung offentlicher Macht hélt sie in Der
Liberalismus der Furcht in dhnlicher Weise fest: ,,Systematische Furcht macht Freiheit
unmoglich und nichts ist furchterregender als die Erwartung institutionalisierter
Grausamkeit®, Shklar (2013), 45.

44 Shklar (2013), 26 f.

45 Vgl. Shklar (1984), 8.

46 Shklar (2013), 40.

256

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

keit dabei nicht als Verstof3 gegen gottliche Gebote oder irgendeine andere
hohere moralische Norm, sondern als

judgment made from within the world in which cruelty occurs as part
of our normal private life and our daily public practices. By putting it
unconditionally first, with nothing above us to excuse or forgive acts
of cruelty, one closes off any appeal to any order other than that of
actuality.?

Shklar sieht ihre Spielart des Liberalismus, wie sie selbst angibt, entspre-
chend durch ,intellektuelle Bescheidenheit“® gekennzeichnet, was eine
abstrakte philosophische Fundierung angeht. Sie kommt ohne ein um-
strittenes, in einem anspruchsvollen Sinne verstandenes ,,objektives” philo-
sophisches Fundament aus, sondern bindet ihren Ansatz an historische
Entwicklungen und (Alltags-)Praktiken zuriick. Dennoch will sie die For-
derungen, die sie mit ihrem Liberalismus der Furcht verbindet, als ,,univer-
salistische und vor allem kosmopolitische“? verstehen, auch wenn sie sich
der Grenzen ihres argumentativen Fundaments bewusst ist:

Man kann aber mit einigem Recht sagen, dass das, was ich ,die Grau-
samkeit an erste Stelle setzen® genannt habe, keine ausreichende Basis
fiir den politischen Liberalismus abgibt; es ist lediglich ein erstes Prinzip,
eine durch hinreichende Beobachtung gestiitzte Intuition, auf die man
den Liberalismus, zumal in der Gegenwart, errichten kann. Weil die
Furcht vor systematischer Grausamkeit so universell ist, {iben moralische
Forderungen, die auf ihrem Verbot beruhen, einen solchen unmittelba-
ren Reiz aus und werden ohne weitschweifige Herleitungen anerkannt.

47 Vgl. Shklar (1984), 9.

48 Shklar (2013), 37.

49 Stattdessen, so Honneth mit Blick auf Shklars methodisches Vorgehen, ,sollte von
unten her, aus der behutsamen Verallgemeinerung von exemplarischen Einzelfallen
und typischen Begebenheiten ein Weg zu Bestimmungen gebahnt werden, die sich
dann als tragfahige Basis einer normativen Theorie erweisen konnten;, Honneth
(2013), 10.

50 Shklar (2013), 43.

51 Ebd., 45. In Ordinary Vices weist Shklar der Grausamkeit sogar noch eine stirkere
Rolle zu: ,To put cruelty first is not the same thing as just objecting to it intensely.
When one puts it first one responds, as Montaigne did, to the acknowledgement
that one fears nothing more than fear. The fear of fear does not require any further
justification, because it is irreducible. It can both be the beginning and an end of
political institutions such as rights. The first right is to be protected against the fear

257

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Shklar teilt mit dem politischen Liberalismus Rawls’ durchaus die Uber-
zeugung, dass auf eine allzu anspruchsvolle, kontroverse philosophische
Begriindung verzichtet werden sollte. Sie verankert ihren Ansatz explizit in
unserem auf geschichtlichen Erfahrungen beruhenden liberalen Selbstver-
stindnis, dessen Ausgangspunkt die fundamentale und zentrale Intuition
bildet, dass Grausamkeit zu vermeiden ist. Thre Liberalismuskonzeption
bedient sich zur weiteren Ausgestaltung verschiedener Ansétze und muss
dabei, wie sie betont, ,eklektisch bleiben.>2

Mit dieser Fokussierung auf die Vermeidung von Grausamkeit ist ein
weiterer wichtiger Charakterzug von Shklars Konzeption verbunden: Ihre
Perspektive ist getragen von einer besonderen Sensibilitdt fiir politische
Machtungleichgewichte, Hierarchieunterschiede und jene, die unter diesen
zu leiden haben. Die Grundeinheiten des politischen Lebens sind fiir sie
»die Schwachen und die Machtigen®; die Freiheit, so schreibt sie, die der
Liberalismus der Furcht ,,sichern will, ist die Freiheit von Machtmissbrauch
und der Einschiichterung Wehrloser (...):>3 Wie Axel Honneth treffend
bemerkt, erkennt Shklar die ,erste und vornehmste Aufgabe der politischen
Theorie® somit darin, ,sich jeweils in die Perspektive der historischen Ver-
lierer hineinzuversetzen, um das aus ihrer Sicht Schlimmste und Bedroh-
lichste abzuwenden.>*

Shklars Liberalismus und Grausambkeit gegeniiber Tieren

Man muss sich, was die Interpretation von Shklars Ansatz und ihre Partei-
nahme fiir die Schwachen und Ausgeschlossenen angeht, gar nicht allzu
weit aus dem Fenster lehnen, um erkennen zu kdnnen, dass ihre Perspekti-
ve uns dazu anhalten diirfte, den Blick iiber unsere Speziesgrenze hinaus
auszudehnen. Zum einen nimmt Shklar ndmlich explizit Abstand von einer
engen rationalistischen Begriindung, die die Autonomie von Personen
als Grundlage in den Mittelpunkt riickt. Ihr Ansatz ist vielmehr durch
einen gewissen Naturalismus gekennzeichnet und geht ausdriicklich von
der Erfahrung von Schmerz, ,von den korperlichen Leiden ganz normaler

of cruelty. People have rights as a shield against this greatest of public vices’, Shklar
(1984), 237.

52 Vgl. Shklar (2013), 46.

53 Ebd., 41.

54 Honneth (2013), 18.

258

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

Menschens aus. Shklar unterstreicht dabei, dass Gefiihle nicht geringer zu
achten sind:

Wir wiirden viel weniger Schaden anrichten, wenn wir einander als emp-
findungsfahige Wesen anzuerkennen lernten, unabhéngig davon, was wir
sonst noch sind, und wenn wir verstiinden, dass korperliche Unversehrt-
heit und Tolerierung keineswegs weniger wert sind als all die Ziele, die
wir sonst noch verfolgen.>®

Zum anderen kommt Shklar - auch wenn ihr Fokus sicherlich auf der
Grausambkeit gegeniiber Personen liegt — an einigen Stellen selbst ausdriick-
lich auf Tiere zu sprechen.’” So bildet fiir Shklar bereits in Ordinary Vices
Montaigne und dessen Kritik an der Gewalt an und der {iberheblichen
Haltung von Menschen gegeniiber den anderen Tieren einen zentralen
Bezugspunkt.®® Vor allem aber macht Shklar in Der Liberalismus der Furcht
unmissverstdndlich klar: ,Fiir die Furcht gilt ohne Wenn und Aber, dass
sie so allgemein wie physiologisch ist. Sie ist eine sowohl geistige als auch
korperliche Reaktion und befallt Tiere nicht weniger als Menschen.*”
Grundsatzlich, so ldsst sich festhalten, drangen sich einige Aspekte
von Shklars Liberalismus der Furcht fiir eine liberale Perspektive auf das
Mensch-Tier-Verhdltnis auf. Zugleich sollten die Grenzen von Shklars
Uberlegungen nicht unberiicksichtigt bleiben, operiert sie doch mit zwei
zentralen Begriffen, die sich nicht ohne Weiteres auf Tiere iibertragen
lassen: Freiheit und Furcht. Wie zu sehen war, ist Shklar der liberalen
Tradition insofern verpflichtet, als fiir sie die Ausiibung personlicher Frei-
heit, verstanden als die moglichst uneingeschrankte Gestaltung des eigenen
Lebens, den wesentlichen Ausgangspunkt darstellt. Mit Blick auf Tiere
kann man einwenden, dass diesen in keinem anspruchsvollen Sinn ein
Interesse an Freiheit zugesprochen werden kann. Die allermeisten Tiere
diirften schlichtweg nicht in der Lage sein, die eigene Existenz in dieser
Form zu reflektieren. Und ahnliche Bedenken lassen sich mit Blick auf
den Begriff der Furcht anbringen. So mag man bereits gewisse Zweifel
anmelden, inwiefern Tiere kognitiv in der Lage sind, ein bewusstes und
dhnlich komplexes Furchterleben zu haben wie Menschen - eine Frage, die
freilich nicht weniger schwierige empirische und philosophische Probleme

55 Shklar (2013), 49.

56 Ebd., 50.

57 Vgl. zu Shklar und der Beriicksichtigung von Tieren grundlegend auch Abbey (2016).
58 Vgl. Shklar (1984), Kapitel 1, bes. 13-15.

59 Shklar (2013), 44.

259

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

aufwirft als die des Schmerzerlebens. Noch einmal drastischer gestaltet sich
diese Herausforderung im Fall von Tieren aber mit Blick auf die Rede einer
»Furcht vor der Furcht® Dass ein Schwein im Zuge der Zufiigung oder im
Angesicht direkt bevorstehenden Schmerzes Furcht verspiirt, mag relativ
wenig kontrovers sein. Die Frage, ob dieses sich angesichts seiner prekéaren
Existenz der permanenten Gefahr von Furcht bewusst sein kann, hingegen
wohl nicht.

Diese einschrankenden Hinweise sind bedenkenswert. Sie scheinen mir
den grundsitzlichen theoretischen Punkt, dass Tiere im Rahmen einer his-
torisch informierten, naturalistisch zuriickgebundenen liberalen Konzepti-
on, die Gewalt und Grausamkeit gegeniiber empfindungsfahigen Lebewe-
sen in den Mittelpunkt riickt, zum Kreis méglicher Opfer zdhlen kénnen
und besondere Aufmerksamkeit verdienen, jedoch nicht in Frage zu stellen.

Shklar, Tiere und die Frage dramatischen moralischen Ubels

Inwiefern lassen sich Shklars Uberlegungen genauer in die Vorstellung
einfligen, dass unser gegenwirtiger Umgang mit Tieren ein dramatisches
moralisches Ubel darstellt? Shklars Verstindnis von Grausamkeit wirft zu-
néchst ebenfalls Fragen auf. In Ordinary Vices bestimmt Shklar Grausam-
keit als ,willful inflicting of physical pain on a weaker being in order to
cause anguish and fear“®®, Wie Ruth Abbey in ihrer Auseinandersetzung
mit Shklars Liberalismus deutlich macht, stofit eine solche Definition mit
Blick auf Tiere schnell an Grenzen.®! Konkreter weist sie darauf hin, dass
nur in recht wenigen Fillen die Schidigung von Tieren in der Absicht ver-
folgt wird, Tieren Furcht einzuflof3en oder diese zu quilen. Viel haufiger, so
Abbey, diirfte die Motivlage komplexer sein oder — wie im Fall der Nutzung
von Tieren zur Nahrungsmittelerzeugung — schlicht ein 6konomisches An-
liegen der Grund fiir die Schadigung und das Zufiigen von Schmerzen sein.

Wie bereits im Rahmen unserer Diskussion der Uberlegungen von Clau-
dia Card zu sehen war, sprechen allerdings gute Griinde dagegen, das
Vorliegen von Grausamkeit an eine bestimmte Motivlage zu binden. Grau-
samkeiten konnen vielmehr auch durch Akteur:innen, die keine offensicht-
lich bosen Absichten verfolgen und sich der Konsequenzen ihrer Taten
bewusst sind, ausgefithrt werden - gerade in komplexeren, strukturellen

60 Vgl. Shklar (1984), 8.
61 Vgl. Abbey (2016), 26 f.

260



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Dramatisches moralisches Ubel und Liberalismus

oder institutionellen Zusammenhéngen. Auf einen dhnlichen Punkt weist
auch Ruth Abbey im Riickgriff auf kritische Anmerkungen John Kekes zu
Shklars Definition von Grausambkeit hin, weshalb sie diese nur bedingt als
niitzlich erachtet.®? Nicht unerwédhnt bleiben sollte hierbei allerdings, dies
erkennt Kekes selbst durchaus an®?, dass Shklars spétere Definition offener
gehalten ist: ,Grausamkeit bedeutet®, so schreibt sie in Der Liberalismus der
Furcht, ,dass einer schwicheren Person oder Gruppe durch eine stirkere
absichtlich physischer und, in zweiter Linie, emotionaler Schmerz zugefiigt
wird, um ein materielles oder immaterielles Ziel zu erreichen. ¢4

Shklar kann somit grundsitzlich gegen den Vorwurf verteidigt werden,
ein zu enges Verstindnis von Grausamkeit zur Voraussetzung zu machen,
wenngleich dieses sicherlich der Prazisierung bedarf.> Entscheidend ist
allerdings ohnehin, dass auch Shklar sich nicht ausfiihrlicher dazu dufiert,
welchen moralischen Stellenwert sie Tieren konkret beimisst und welche
Formen der Nutzung sich vor dem Hintergrund ihrer liberalen Perspektive
als Grausamkeit verbieten und zu vermeiden sind. So sehr ihre Uberlegun-
gen das korperliche und emotionale Leid von empfindungsféhigen Lebewe-
sen in den Mittelpunkt riicken und Tiere explizite Erwahnung finden, ent-
wirft sie doch eine Theorie fiir menschliche politische Gemeinschaften.

62 Vgl.ebd., 27.

63 Kekes (1996), 836.

64 Shklar (2013), 44. Dabei grenzt sie Grausamkeit auch explizit von Sadismus ab.

65 Damit von ,Grausamkeit” die Rede sein kann, scheint doch mehr gegeben sein zu
miissen als das Zufiigen von Schmerz zur Erreichung eines bestimmten Ziels. So mag
man etwa fragen, ob harmlose Fille, bei denen lediglich leichte Schmerzen im Spiel
sind, schon als grausam zu bezeichnen sind. Ferner kann das Zufiigen von Schmerz
zur Erreichung bestimmter Ziele gar moralisch gerechtfertigt oder geboten sein.
Claudia Cards Ausfithrungen dazu, wann von einem moralischen Ubel gesprochen
werden kann, bieten sich zur weiteren Klérung in diesem Zusammenhang sicherlich
an. Beachtet werden sollte allerdings auch, dass Shklar von einem hierarchischen,
politischen Verhiltnis ausgeht und insofern eher weit hergeholte Uberlegungen zu
bestimmten Einzelféllen nicht iiberbetont werden sollten.

66 An dieser Stelle liefSe sich viel Grundsitzliches iiber die kontrovers diskutierte Frage
sagen, was aus Shklars Liberalismus konkret folgen kann und ob dieser nicht womdg-
lich zu minimalistisch, zu negativ oder zu reduktionistisch ist. Hierzu lediglich zwei
kurze Anmerkungen: Wie Honneth zurecht festhalt, kann dem Vorwurf des morali-
schen Minimalismus entgegengehalten werden, dass es Shklar nicht lediglich auf eine
Verteidigung basaler liberaler Grundsitze abgesehen hat, sondern mit einem kom-
plexen und historisch anpassungsféhigen Grausamkeitsverstdndnis operiert. Was in
einer Gesellschaft als furchteinfloflend gilt, ist wandelbar und kann zu unterschied-
lichen institutionellen Anspriichen und Forderungen fithren, vgl. Honneth (2013),
18f. Shklar selbst schreibt im Aufsatz ,Der Liberalismus der Rechte™: ,In unserer

261

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Dies lasst sich auch an den knappen Auferungen zu Tierrechten erken-
nen, die Shklar im Rahmen einer Rezension zu Yi-Fu Tuans Dominance
and Affection: The Making of Pets tatigt.” Shklar lasst in dieser Bespre-
chung zwar keinen Zweifel daran, dass Tiere vor dem Hintergrund einer
grundsitzlichen Ablehnung von Grausamkeit moralische Anspriiche haben
und ihr Wohlergehen unsere Riicksichtnahme verdient. Die Rede von
Rechten und die Forderung nach institutioneller Gerechtigkeit méchte sie —
anders als viele Autor:innen des political turn in der Tierethik - allerdings
fiir Lebewesen reservieren, die entsprechende politische Rechtsanspriiche
begreifen konnen. Sie pladiert stattdessen dafiir, unseren Umgang mit Tie-
ren unter Bezugnahme auf Tugenden wie Freundlichkeit, Grofiziigigkeit
und Wohltitigkeit zu theoretisieren - Tugenden, die sie bemerkenswerter-
weise als nicht minder bedeutsam ansieht, wie sie ausdriicklich betont.

Shklars Verstindnis von Grausamkeit und die damit einhergehende Be-
griindung des Liberalismus ldsst sich, so kann zusammenfassend festgehal-
ten werden, nicht ohne Weiteres direkt auf unseren Umgang mit Tieren
und die Uberlegungen zu moralischen Ubeln aus dem vorangegangenen
Kapitel iibertragen. Zugleich bietet Shklars Liberalismus sinnvolle theore-
tische Ankniipfungspunkte, die sich fiir eine kritische Betrachtung des
Mensch-Tier-Verhéltnisses jenseits des politischen Liberalismus fruchtbar
machen lassen. Shklars Konzeption, die in erster Linie in historischen Leid-
und Unrechtserfahrungen verankert ist, hilt uns dazu an, die Perspektive
besonders verwundbarer, weitgehend unberiicksichtigter Individuen einzu-
nehmen. Thr theoretischer Fokus liegt dabei, und hierin ist ein wichtiges
Verbindungsstiick zur Frage moralischer Ubel zu erkennen, auf der Ver-
meidung von Grausamkeit und Furcht. Anders ausgedriickt ldsst sich im

Zeit hegt der Liberalismus der Furcht grofiere Erwartungen als nur die Forderung
nach ,Frieden um jeden Preis. Er steckt sich hohere Ziele. Er will nicht nur die Besei-
tigung des Terrors, sondern auch die Einhegung aller Quellen vermeidbarer Furcht,
dabei immer darauf bedacht, die personliche Freiheit aller zu vergréfiern. Er setzt
seine Hoffnung darein, eine Gesellschaft zu errichten, in der ein jeder sein Leben
zu fithren vermag, ohne Einschiichterung von &ffentlichen oder privaten Akteuren
fiirchten zu miussen’, Shklar (2017), 35 f. Dartiber hinaus weist Judith Shklar bereits
in Ordinary Vices darauf hin, dass ihr Liberalismus der Furcht sich historisch als
durchaus kompatibel mit einem Liberalismus der Rechte erwiesen hat, wenngleich
sie der Auffassung ist, dass ihr Ansatz die tiberzeugendere Grundlage aufweist, vgl.
Shklar (1984), 237 ff. Zur Verortung von Shklars Liberalismus der Furcht einfithrend
auch Bajohr (2017).

67 Vgl. Shklar (1985); den Hinweis auf diese Buchbesprechung Shklars verdanke ich
Holmer Steinfath.

262

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

Riickgriff auf Shklar festhalten, dass unser liberales Selbstverstandnis nicht
nur durch die Idee gekennzeichnet ist, dass die Ausiibung von Zwang
unter Freien und Gleichen auf legitime Weise zu regeln ist, um der Autono-
mie aller Biirger:innen angemessen Rechnung zu tragen. Dies, so war zu
sehen, ist die zentrale normative Leitidee, die den politischen Liberalismus
angesichts des gesellschaftlichen Pluralismus in modernen liberalen Gesell-
schaften leitet. Dariiber hinaus verbindet sich in einer starker historischen
Perspektive mit unserem liberalen Selbstverstindnis auch - und vielleicht
sogar, wie Shklar meint, an oberster Stelle — die Forderung, Grausamkeit
und Furcht als zentrale Ubel anzuerkennen. Diese Grundiiberzeugungen
und Einsichten fordern uns dazu auf, jenen Kontexten, in denen Lebewesen
in besonderer Weise Leid und Unrecht widerfahren und fundamentale
moralische Anspriiche missachtet werden, besondere Aufmerksamkeit zu
schenken. Geht man ein Stiick weit {iber Shklar hinaus und bezieht empfin-
dungsfahige Tiere hierbei explizit politisch mit ein, stellt sich klarerweise
die Frage, welche Verantwortung uns als liberaler Gesellschaft diesen ge-
geniiber zukommt.

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

In diesem Unterkapitel mochte ich vor dem Hintergrund der einfithrenden
Erlduterungen zu Card und Shklar abschliefSend fiir die These argumentie-
ren, dass sich bereits aus dem Umstand, dass wir es mit einem mdoglichen
dramatischen moralischen Ubel zu tun haben, die Verantwortung ergibt,
das Mensch-Tier-Verhiltnis als Gesellschaft dauerhaft kritisch zu reflektie-
ren. In Abschnitt 6.2.1 werde ich zunichst die Idee eines solchen mdgli-
chen dramatischen moralischen Ubels verstindlich machen und erkliren,
inwiefern sich daraus eine Verantwortung fiir eine liberale Gesellschaft ab-
leiten ldsst. In Abschnitt 6.2.2 werde ich abschlieflend darlegen, weshalb es,
um ein kritisches Verstindnis unserer Verantwortung zu gewinnen, einer
Auseinandersetzung mit speziesismuskritischen Uberlegungen bedarf und
skizzieren, welche Forderungen sich daraus konkreter ergeben.

6.2.1 Moralisches Ubel, moralischer Fortschritt und Verantwortung

Was soll ein mdgliches dramatisches moralisches Ubel sein? Grob bespro-
chen kommt in der Rede von einem mdglichen dramatischen moralischen

263

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Ubel der Gedanke zum Ausdruck, dass heute bereits der nicht unverniinfti-
ge Verdacht besteht, dass wir eines Tages zu der Einschitzung gelangen, im
Umgang mit Tieren fiir ein dramatisches moralisches Ubel verantwortlich
zu sein. Selbstverstandlich schlieffen sich daran direkt Riickfragen an: Wie
genau sollte sich feststellen und bestimmen lassen, dass ein mogliches dra-
matisches moralisches Ubel vorliegt? Und selbst wenn dies gelinge: Welche
Verantwortung soll sich aufgrund der bloflen Méglichkeit eines dramati-
schen moralischen Ubels ergeben? Um diese Fragen sinnvoll beantworten
zu konnen, werde ich mich zunichst einfithrend der Idee moralischen
Fortschritts zuwenden.

Moralischer Fortschritt und die Maglichkeit moralischen Ubels

Der tierethische Diskurs ist seit jeher durch einen historischen Blick ge-
pragt, in dem zumindest implizit oftmals eine Vorstellung moralischen
Fortschritts zum Ausdruck kommt. Unser Umgang mit Tieren stellt dem-
nach ein erhebliches moralisches Unrecht dar, das wir gegenwirtig zwar
noch nicht anerkennen méogen. Irgendwann aber, so die Vermutung, wer-
den wir - dhnlich wie im Fall von lang verkannten Menschenrechten — die
moralischen Rechte von Tieren als zentrales Gebot der Moral ansehen. An-
gefithrt werden kann in diesem Zusammenhang bereits Jeremy Benthams
viel zitierte Fufinote, die prominent Peter Singer seinen Uberlegungen
zur moralischen Gleichheit und der ,Befreiung“ aller empfindungsfahigen
Lebewesen vorangestellt hat.®® Ein jiingeres Beispiel fiir eine solche histo-
rische Einordnung findet sich im Vorwort von Bernd Ladwigs tierrechtli-
cher Auseinandersetzung mit der politik-philosophischen Dimension der
Mensch-Tier-Beziehung. Tierrechte, so Ladwig, ,sind schon deshalb ein
Thema fiir die politische Philosophie, weil das Unrecht, das wir Tieren

68 Bentham schreibt: ,The day may come when the rest of the animal creation may
acquire those rights which never could have been withholden from them but by the
hand of tyranny. The French have already discovered that the blackness of the skin
is no reason why a human being should be abandoned without redress to the caprice
of a tormenter. It may one day come to be recognized that the number of the legs,
the villosity of the skin, or the termination of the os sacrum are reasons equally
insufficient for abandoning a sensitive being to the same fate (...)" zitiert nach Singer
(2009), 7.

264

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

heute antun und fiir das sich unsere Nachfahren einmal schdmen werden,
zur Grundordnung unserer Gesellschaften gehort.

Die Idee, dass es moralischen Fortschritt gibt, diirfte den meisten zu-
néchst unverdachtig erscheinen: Eine Gesellschaft ohne Sklaverei ist von
einem moralischen Standpunkt aus betrachtet doch klarerweise moralisch
besser als eine, in der Menschen versklavt werden. Bei genauerer Betrach-
tung des Konzepts moralischen Fortschritts wird allerdings schnell deut-
lich, dass dieses komplexe philosophische Fragen mit sich bringt.

Einen hilfreichen Ausgangspunkt bietet Dale Jamiesons einfache und of-
fen gehaltene ,naive Konzeption“ moralischen Fortschritts. Dieser zufolge
kann von moralischem Fortschritt gesprochen werden, ,when a subsequent
state of affairs is better than a preceding one, or when right acts become in-
creasingly prevalent.”% Konkreter ldsst sich dies im Riickgriff auf Peter Sin-
gers Bild des ,expanding circle® veranschaulichen, auf das auch Jamieson
Bezug nimmt.”! Fiir Singer ist moralischer Fortschritt darin zu erkennen,
dass der Kreis jener, denen gleiche moralische Beriicksichtigung geschul-
det wird, bestindig ausgedehnt wurde, indem in zwischenmenschlichen
Kontexten die Forderung nach verniinftiger, unparteilicher Rechtfertigung
immer weiter um sich griff. Bestand dieser Kreis zunéchst nur aus engen
Angehorigen oder Mitgliedern des eigenen Stammes, wurde er im Laufe der
Zeit stetig erweitert, bis hin zu der heute weit geteilten Auffassung, dass
wir allen Menschen gleiche moralische Beriicksichtigung schulden. Eines
Tages, so hofft und fordert Singer, sollten sich alle empfindungsfahigen
Lebewesen in diesem Kreis wiederfinden.

Wie im dritten Kapitel dieser Arbeit erldutert wurde, kann die Forderung
nach gleicher moralischer Beriicksichtigung von Tieren unterschiedlich
verstanden und sowohl utilitaristisch als auch tierrechtlich ausgedeutet
werden. Die grundsitzliche argumentative Strategie ist dabei jedoch die
gleiche.”? Den Ausgangspunkt bildet die Idee der Unparteilichkeit und die
damit verbundene Vorstellung, dass wir allen Menschen gleiche moralische
Beriicksichtigung schulden. Hiervon ausgehend wird argumentiert, dass
ein weiterer Ausschluss von Tieren willkiirlich und damit moralisch unzu-
lassig wiére. Moralischer Fortschritt besteht genauer darin, bislang wenig
hinterfragte Vorurteile und die willkiirlichen Ausschliisse, die mit diesen

69 Ladwig (2020), 7.

70 Vgl. Jamieson (2002), 2.

71 Vgl. Singer (2011).

72 Vgl. zu dieser ,Ausdehnungsstrategie“ im Kontext der Tierethik auch Steinfath
(2020).

265

19.01.2026, 23:02:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

verbunden sind, zu iiberwinden und insofern moralisch reflektierter und
konsistenter zu leben.

Sobald man allerdings versucht, genauer zu bestimmen, ob und in wel-
cher Hinsicht eine Welt mit starken Tierrechten wirklich besser wire, stel-
len sich, wie angekiindigt, schnell sehr grundlegende Fragen.”> Eine nahe-
liegende Antwort wiirde davon ausgehen, dass die Behauptung, dass Tiere
gleiche Beriicksichtigung verdienen und starke Rechte haben, objektiv wahr
ist. Eine Gesellschaft, in der die Rechte von Tieren geachtet werden, wiirde
diesen Fakt anerkennen und insofern der Realitdt moralischer Wahrheit
besser entsprechen. Moralischer Fortschritt wiirde diesem Bild nach &hn-
lich funktionieren wie Fortschritt in den Naturwissenschaften, in denen es
um eine Entschliisselung und bessere Beschreibung unserer Wirklichkeit
geht.

Der grundsatzliche Vorteil einer solchen Position ist u.a. darin zu sehen,
dass sie uns einen klaren, unabhingigen Standpunkt anbieten kann, von
dem aus sich verschiedene Zustinde iiber die Zeit hinweg als moralisch
besser oder schlechter bewerten lassen. Zugleich sieht sich eine solche
Position mit erheblichen philosophischen Herausforderungen konfrontiert:
Wie wire eine solche moralische Realitdt genauer zu verstehen und wie
sollten wir diese erkennen konnen? Und inwiefern kann und muss sie
als objektiv und insofern unabhingig von unseren historisch gewachsenen
gesellschaftlichen Uberzeugungen und Praktiken begriffen werden - und
dies, ohne allzu fragwiirdige metaphysische Annahmen zu treffen?

Eine sparsamere Option, moralischen Fortschritt zu konstatieren, wiirde
demgegeniiber darin bestehen, diesen nicht an eine anspruchsvolle Vorstel-
lung moralischer Wahrheit zuriickzubinden, sondern die entsprechenden
Bewertungskriterien explizit in einer bestimmten moralischen Tradition
zu verorten. Man miisste dann nicht mehr behaupten, dass Tierrechte in
einem umstrittenen Sinne als objektiv wahr zu verstehen sind, sondern
kénnte versuchen, diese argumentativ aus unseren weit geteilten morali-
schen Uberzeugungen abzuleiten und insofern als Ausdruck unserer histo-
risch gewachsenen, moralischen Realitit und unseres damit verbundenen
Selbstverstandnisses zu verstehen. Auf diese Weise wire es ebenso moglich,
fiir die moralische Beriicksichtigung von Tieren auf Grundlage einer kri-
tisch reflektierten, menschenrechtlichen Moral der Gleichheit zu argumen-
tieren und zu behaupten, dass die Anerkennung von Tierrechten einen

73 Fiir hilfreiche Uberblickbeitrige zu den jiingeren Debatten um (moralischen) Fort-
schritt sieche Tam/Lange (2024); Sauer et al. (2021); Musschenga/Meynen (2017).

266

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein magliches dramatisches Ubel

erheblichen moralischen Fortschritt darstellen wiirde. Der Fortschritt wére
jedoch nicht in der Frage zu suchen, ob wir der objektiven Wahrheit néher-
gekommen sind. Vielmehr wire dieser schlicht daran zu erkennen, dass wir
vor dem Hintergrund unseres reflektierten moralischen Selbstverstdndnis-
ses zu der Einschétzung gelangen, dass Tiere anders zu beriicksichtigen und
zu behandeln sind als bisher.

Wie sich die unterschiedlichen Vertreter:innen von Tierrechten hinsicht-
lich der mit diesen Bemerkungen verbundenen metaethischen Fragen po-
sitionieren und fiir welche Position sie sich entscheiden, lasst sich nur ver-
muten. Viele diirften allzu kontroverse philosophische Annahmen hinsicht-
lich der Erkennbarkeit und Beschaffenheit objektiver moralischer Wahrheit
vermeiden wollen und ihre Uberlegungen wie Jamieson und auch Singer
naturwissenschaftlich einbetten. Zugleich ist allerdings fraglich, wie grof3
die Zugestindnisse sind, die die Autor:innen zu machen bereit sind. Gera-
de an der Idee der Unparteilichkeit, die eine gewisse Objektivitat verbiirgt
und auf deren Grundlage der eigene soziale Kontext im Sinne einer aufge-
kldrten Moral transzendiert werden kann, diirften viele festhalten wollen.

Die wesentliche Gefahr, die beispielsweise Peter Singer in diesem Zu-
sammenhang erkennt, ist, dass eine Moral, die an einen bestimmten hi-
storischen und gesellschaftlichen Zusammenhang gebunden wird, sich in
problematischer Weise als relativistisch erweist.”* Wenn wir einen objekti-
ven, unparteilichen Standpunkt aufgeben, so Singers Sorge in aller Kiirze,
bleibt uns keine Moglichkeit mehr, moralisch fragwiirdige Praktiken in
Gesellschaften zu verurteilen, die unsere Moral nicht teilen: ,Missbilligt
unsere Gesellschaft die Sklaverei, wahrend eine andere die Sklaverei bil-
ligt, so haben wir mit dieser Art von Relativismus keine Grundlage, um
zwischen diesen widerstreitenden Meinungen zu wéhlen”> Und ganz in
diesem Sinne kdnnte man der Auffassung sein, dass es problematisch ist,
wenn moralischer Fortschritt immer nur in einem schwiécheren, kontext-
spezifischen Sinne zu bewerten wire und Vergleiche in der von Singer
vorgestellten Form nicht mehr méglich wéren.

Die komplexen Debatten um moralischen Relativismus kann ich an die-
ser Stelle nicht aufnehmen. Entsprechend mochte ich mich vor dem Hin-
tergrund der Diskussion um moralischen Fortschritt und die Rechte von
Tieren daher auf eine zentrale Anmerkung beschranken. Diese betrifft die
Frage, was wir denn wirklich verlieren, wenn wir von einer anspruchsvolle-

74 Vgl. Singer (2013), 27-30; de Lazari-Radek/Singer (2014).
75 Singer (2013), 30.

267

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

ren Vorstellung der wahren, unparteilichen Moral - man erinnere sich an
Singers Axiome der Ethik — abriicken (oder diese zumindest ausklammern).
Denn zunéchst einmal lassen sich viele Praktiken bereits, wie erwahnt,
von unserem Standpunkt aus (oder gar auf Grundlage universell anerkann-
ter Menschenrechtsvorstellungen) kritisieren — dies bestreitet auch Singer
nicht. Was wir jedoch zuriickschrauben miissten, ist, so scheint mir, vor
allem die Vorstellung, dass wir uns eine besondere moralische Autoritdt
zusprechen kénnen, die Dinge im Vergleich zu anderen von einem objekti-
ven, unparteilichen Standpunkt der Vernunft aus, dem alle zu folgen haben,
richtig zu sehen.

Mit diesen Vorbemerkungen zum Begriff moralischen Fortschritts im
Gepick lassen sich entsprechend zwei Optionen unterscheiden, wie sich die
Rede von einem moglichen dramatischen moralischen Ubel verstindlich
machen ldsst. Zur Erinnerung: Zu sagen, dass wir es mit einem solchen
Ubel zu tun haben, bedeutet, die Moglichkeit ernst zu nehmen, dass sich
die Einschétzungen von Tierrechtler:innen in der historischen Riickschau
als berechtigt erweisen konnten. Analog zur Diskussion um moralischen
Fortschritt wiirde die erste Option entsprechend in der Vorstellung beste-
hen, dass sich eines Tages herausstellen konnte, dass diejenigen, die unse-
ren Umgang mit Tieren heute schon scharf verurteilen, in einem objektiven
Sinne richtig gelegen haben. Sie erkennen bereits eine Wahrheit, die viele
andere erst sehr viel spéter anerkennen konnten.

Eine solche Deutung muss als Option nicht ausgeschlossen werden. Viel-
leicht haben wir irgendwann tatsdchlich eine (realistische) Theorie der
Moral vorliegen, die uns erkennen lasst, dass unser bisheriger Umgang mit
Tieren von einem objektiven Standpunkt der Vernunft aus betrachtet falsch
war. Ich habe aus verschiedenen philosophischen Griinden Zweifel, dass
es dazu jemals kommen wird, ohne mich in diesen umstrittenen metaethi-
schen Zusammenhdngen an dieser Stelle festlegen zu wollen. Vor allem
erscheint mir eine solche umstrittene Option der Deutung fiir eine plura-
listische liberale Gesellschaft ungeeignet.”® Und zwar deshalb, weil sich in
einer pluralistischen Gesellschaft - selbst wenn es zu dem unwahrscheinli-
chen Fall kommen sollte, dass in der akademischen Philosophie Einigkeit
erzielt wird - wohl niemals ein solcher Konsens erreichen lassen diirfte.
Die gefundene moralische Wahrheit dennoch durchzusetzen, wire dann

76 Vgl. in diesem Zusammenhang auch Zuolos Diskussion der Frage, inwiefern der mo-
ralische Realismus eine Herausforderung fiir den politischen Liberalismus darstellt:
Zuolo (2020), Abschnitt 3.6.

268

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein magliches dramatisches Ubel

nur schwerlich mit einem liberalen Respektverstindnis zu vereinbaren, wie
im 5. Kapitel festgehalten wurde.

Dariiber hinaus ist die Bezugnahme auf moralische Wahrheit nicht nétig,
weil es eine zweite, weniger kontroverse Option gibt, wie man die Rede
davon, dass sich unser Umgang mit Tieren eines Tages als moralisches
Ubel ,bewahrheiten” konnte, verstehen kann. Es kann sein, dass wir erst in
einigen Jahren, vielleicht auch erst in Jahrzehnten, so weit sind, dass unsere
Uberzeugungen und moralischen Gefiihle es nicht mehr zulassen, Tiere als
in einem im Grunde ginzlich anderen moralischen Universum angesiedelt
zu betrachten - und wir (bzw. zukiinftige Generationen) mit Ladwig der
Auffassung sein werden, dass wir uns fiir unseren heutigen Umgang mit
Tieren schiamen sollten. Vielleicht haben wir, so liele sich auch sagen,
unser Verhaltnis zu Tieren schlicht noch nicht hinreichend reflektiert und
sind noch nicht entsprechend sensibilisiert fiir die Leiderfahrungen und
die Schadigungen, die wir ihnen zufiigen.

Verantwortung fiir ein dramatisches moralisches Ubel: Wem schulden wir
diese und weshalb?

Ich denke, dass sich alleine aus dem Umstand, dass wir es mit einem mdog-
lichen dramatischen moralischen Ubel zu tun haben, die Verantwortung
ergibt, das Leid und die Situation von Tieren moralisch und politisch
als Gesellschaft ernst zu nehmen und zum Gegenstand eines dauerhaften
und kritischen Reflexionsprozesses zu machen. Diese Verantwortung anzu-
erkennen heif’t, so wurde zu Beginn des Kapitels bereits angedeutet, der
besonderen historischen Situation Rechnung zu tragen, in der wir uns
heute befinden.

Zur Erlduterung: Als liberale, demokratische Gesellschaft, die die Rech-
te und den Wert von Individuen in den Mittelpunkt riickt, sehen wir
uns mit Lebewesen konfrontiert, deren moralischer Status uns lange Zeit
wenig gekiimmert und erst recht nicht beunruhigt hat - nicht zuletzt,
weil Tiere selbst keine politischen Forderungen erheben und einbringen
kénnen. Mittlerweile allerdings haben wir sehr viel mehr dariiber gelernt,
mit wem wir es zu tun haben. Namlich mit Lebewesen, die uns in vielen
Hinsichten sehr nahe sind und von denen wir - insbesondere durch eine
griindliche wissenschaftliche Beschiftigung — immer besser verstehen, wie
sie fithlen und leben. Die Debatten in der Philosophie und im politischen
Aktivismus haben uns zudem immer klarer vor Augen gefiihrt, dass die

269

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Vorstellung, Tiere zdhlten moralisch erheblich mehr und sollten womaglich
gar als Mitbiirger:innen oder Mitglieder unserer politischen Gemeinschaft
mit Grundrechten verstanden werden, alles andere als abwegig ist. Auf der
anderen Seite ist es allerdings noch immer umstritten, wie weit wir als
liberale Gesellschaft diese Einschatzungen mittragen wollen.

Wie ldsst sich vor diesem Hintergrund die angesprochene Verantwortung
genauer begriinden und welche Annahmen sind dabei zu akzeptieren?
Hierzu ist zundchst zu fragen, wem wir diese Verantwortung schulden. Die
bisherigen Ausfithrungen legen eine eindeutige Antwort nahe: den von uns
genutzten Tieren. Dass Tiere grundsitzlich moralisch zihlen, diirfte kaum
jemand bestreiten. Dariiber hinaus wére die Idee zu akzeptieren, dass wir
mit Blick auf unseren Umgang mit Tieren von einem mdglichen dramati-
schen moralischen Ubel sprechen konnen. Auch dies diirfte gemeinhin an-
schlussfahig sein, muss hierzu doch lediglich eingerdumt werden, dass man
einer tierrechtlichen Position und den Urteilen, die mit dieser einhergehen,
nicht die Verniinftigkeit abspricht.

Verbindet man diese Annahmen nun mit den Uberlegungen zu unserem
liberalen Selbstverstindnis, die im Riickgrift auf Judith Shklar angestellt
wurden, kann verstandlich gemacht werden, wie sich unsere Verantwor-
tung begriinden lasst: Unser historisch informiertes und gewachsenes libe-
rales Selbstverstandnis verpflichtet uns nicht nur darauf, andere Menschen
als Freie und Gleiche zu respektieren, sondern als basale und besonders
wichtige normative Forderung auch darauf, Grausambkeit gegentiber allen
fithlenden Lebewesen zu vermeiden und diesen ein Leben ohne Furcht zu
ermoglichen. Angesichts des Umstands, dass wir uns mit der Herausforde-
rung eines moglichen dramatischen moralischen Ubels konfrontiert sehen,
miissen wir uns als Gesellschaft daher ernsthaft fragen, welche moralische
Bedeutung wir Tieren letztlich beimessen wollen und welche Praktiken mit
diesem liberalen Selbstverstindnis vereinbar sind und welche nicht. Mit
anderen Worten kommt uns, wie bereits erwéhnt, die Verantwortung zu,
unser Verhaltnis zu Tieren als Gesellschaft griindlich und dauerhaft kritisch
zu priifen. Hierzu diirfte es in einer empirisch und moralisch uniibersichtli-
chen Situation grundsitzlich geniigen, ein vergleichsweise schwaches mora-
lisches Vorsichtsprinzip zu akzeptieren, das uns, wann immer der begriin-

270

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

dete Verdacht eines mdglichen dramatischen moralischen Ubels besteht,
dazu anhalt, diesem Verdacht griindlich nachzugehen.””

Komplizierter wird die Angelegenheit, wenn man danach fragt, wie diese
Verantwortung konkreter zu verstehen ist und welche Forderungen sich aus
dieser ergeben. Darauf komme ich gleich zuriick. Zunéchst ist allerdings
darauf hinzuweisen, dass sich alternativ oder erganzend noch eine weitere
liberale Antwort auf die Frage liefern ldsst, wie sich unsere Verantwortung
begriinden lassen konnte. Bei dieser Begriindung erfahren Tiere keine
direkte Beriicksichtigung, sondern lediglich vermittelt iber unsere Mitbiir-
ger:innen. Die Grundidee ldsst sich wie folgt kurz erldutern: Zweifellos
handelt es sich bei der Frage, wie wir mit Tieren umgehen sollten, um
eine komplexe und ernst zu nehmende Herausforderung, die fiir einige
Personen, die sich klar in der Minderheit befinden, ein dramatisches mora-
lisches Ubel darstellt. Die gesellschaftliche Mehrheit muss diesem Urteil
nicht folgen und tut es bislang offensichtlich nicht. Angesichts der Quali-
tat und Quantitdt des Unrechts ldsst sich allerdings im Sinne des Wertes
biirgerschaftlicher Freundschaft dafiir pladieren, dass alle anderen diese
Herausforderung ernst nehmen und das Mensch-Tier-Verhaltnis kritisch
reflektieren sollten, so dass moglichst aufgeklarte demokratische Entschei-
dungen getroffen werden konnen. Mit anderen Worten kénnte man auch
sagen: Besonders dramatische und dringliche moralische Anliegen unserer
Mitbiirger:innen, die wir aus liberaler Perspektive als solche anerkennen
konnen, ernst zu nehmen, ldsst sich als Ausdruck des biirgerschaftlichen
Bandes verstehen, das uns alle verbindet und ein Leben in Frieden ermdog-
licht.”® Wie die erste Begriindungsstrategie appelliert diese zweite an unser

77 Manche mdgen ein sehr viel starkeres moralisches Vorsichtsprinzip geltend machen,
das nicht nur von uns verlangt, die Herausforderung eines moglichen dramatischen
moralischen Ubels ernst zu nehmen und gewissenhaft zu reflektieren, sondern uns
gar auffordert, angesichts der bloflen Méglichkeit eines solchen Ubels tierrechtlichen
Positionen schon heute Folge zu leisten. Fiir eine solche Ansicht lassen sich bestimmt
moralische Griinde vorbringen, die nicht v6llig abwegig sind. Die mit dieser Option
verbundenen Forderungen erscheinen mir allerdings schnell mit zahlreichen zentra-
len Freiheiten und Rechten unserer Mitbiirger:innen in Konflikt zu geraten und
daher nicht zuletzt gemeinhin wenig anschlussfahig zu sein.

78 Rawls zufolge besteht in diesem Sinne eine wesentliche Aufgabe der politischen Phi-
losophie darin, zur Versohnung beizutragen. Die Perspektive jener ernst zu nehmen,
die in unserem Umgang mit Tieren ein gravierendes moralische Ubel erkennen oder
vermuten, wire dann mit Blick auf unsere spezifische historische Situation ein Schritt
in jene Richtung, die Rawls unter Verweis auf Hegel betont: ,Er strebt danach,
dafl wir zur Versohnung gelangen, d.h., wir sollen unsere soziale Welt akzeptieren

271

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

liberales Selbstverstindnis - und damit, so die Hoffnung, an moralische
Griinde und Gefiihle, die heute bereits viele teilen konnen.

Wie ldsst sich unsere Verantwortung genauer verstehen?

In Abschnitt 4.2.6 bin ich bereits auf den Begrift der Verantwortung zu
sprechen gekommen. Hierbei habe ich mich auf die Idee der retrospektiven
moralischen Verantwortung konzentriert — also die moralische Verantwor-
tung, die jemandem fiir vergangene Handlungen zugeschrieben werden
kann und die nicht selten mit der Zuweisung von Schuld verbunden ist. Iris
Marion Young betrachtet dieses retrospektive Verstindnis moralischer Ver-
antwortung, bei dem die individuelle Haftbarkeit im Mittelpunkt steht, als
Standardmodell und setzt diesem, wie ebenfalls bereits angesprochen wur-
de, ihre zukunftsgerichtete Konzeption politischer Verantwortung entgegen
— das sog. ,social connection model“ (Modell sozialer Verbundenheit).” Ei-
nige zentrale Aspekte und Uberlegungen, die dieses Modell kennzeichnen,
erscheinen mir hilfreich zu sein, um die in den vorangegangenen Absitzen
skizzierte Verantwortung klarer einordnen zu kdnnen.

Ein wesentlicher Grund fiir Young, auf dieses Alternativmodell auszu-
weichen, auch dies wurde bereits angesprochen, besteht zundchst darin,
dass es insbesondere in komplexen, strukturellen Zusammenhingen oft
nicht einfach ist, zu bestimmen, wer kausal in welchem Mafle fiir eine
Ungerechtigkeit verantwortlich zu machen ist.3° Zu struktureller Ungerech-
tigkeit tragen namlich zahlreiche Akteur:innen bei, ohne dass eine:r davon
offenkundig fiir die Ungerechtigkeit haftbar gemacht werden kénnte. Young
illustriert dies am Beispiel der alleinerziehenden Mutter Sandy, die auf-
grund ihrer Arbeitsplatzsituation und des angespannten Wohnungsmark-
tes fiir Geringverdiener:innen an den Rand der Obdachlosigkeit gedrangt
wird.®! Ferner bewegt sie sich {iber den nationalstaatlichen Rahmen hinaus
und fragt mit Blick auf den Kontext der globalen Kleidungsindustrie nach

und uns nicht nur mit ihr abfinden, sondern sie in positiver Form bejahen’, Rawls
(2003b), 22. Einen hilfreichen Uberblick zur Thematik der Versdhnung bei Rawls
bietet Schaub (2019). Die Relevanz der Idee der ,civic friendship” im Kontext des po-
litischen Liberalismus haben in jiingerer Zeit u.a. Leland/van Wietmarschen (2016)
und Leland (2019) betont.

79 Vgl. Young (2011), Kapitel 4.

80 Vgl. hierzu ebd., 97-104.

81 Vgl.ebd., 43f.

272

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

unserer Verantwortung fiir gravierende Menschenrechtsverletzungen. Auch
hierbei sei es schwierig festzustellen, wer in signifikanter Weise die kausale
Verantwortung fiir Ungerechtigkeiten trdgt.?

Dariiber hinaus spricht fiir ein politisches Modell, wie es Young vor-
schwebt, die Tatsache, dass es kollektiver Anstrengungen bedarf, um kom-
plexe Ungerechtigkeiten zu beseitigen. Die Verantwortung, die Personen
im Zusammenhang mit strukturellen Ungerechtigkeiten zukommt, ist laut
Young daher in erster Linie als zukunftsgerichtet zu verstehen:

Being responsible in relation to structural injustice means that one has
an obligation to join with others who share that responsibility in order to
transform the structural processes to make their outcomes less unjust.$?

Diese Verantwortung ergibt sich daraus, dass Individuen durch ihre Hand-
lungen an jenen Prozessen teilhaben, die Ungerechtigkeiten hervorbringen:

Responsibility in relation to injustice thus derives not from living under
a common constitution, but rather from participating in the diverse
institutional processes that produce structural injustice.34

Die Vorteile eines solchen zukunftsgerichteten Alternativmodels politischer
Verantwortung liegen fiir Young auf der Hand.®> Wahrend das Haftbarkeits-
modell nach der kausalen Verantwortung einzelner, schuldiger Akteur:in-
nen sucht — und damit die Verantwortung aus den Augen verliert, die auch
all jenen zukommt, die einen weniger eindeutig identifizierbaren Anteil
an einer Ungerechtigkeit haben —, nimmt das Modell sozialer Verbunden-
heit alle in den Blick. Dartuber hinaus halt uns letzteres Modell dazu an,
die (globalen) Hintergrundbedingungen struktureller Ungerechtigkeit zu
reflektieren.

Youngs recht strikte Unterscheidung von retrospektiver und prospekti-
ver Verantwortung ist nicht unumstritten.8¢ Gerade ihre deutliche Zuriick-
weisung von Haftungsvorstellungen im Rahmen ihrer Uberlegungen zur
zukunftsgerichteten politischen Verantwortung wird problematisiert. Da es
mir um die Verantwortung fiir ein mdagliches moralisches Ubel geht, bei der

82 Zur Verantwortung jenseits nationaler Grenzen vgl. ebd., Kapitel 5, sowie ferner
Young (2006).

83 Young (2011), 96.

84 Ebd., 105.

85 Vgl. ebd., 105-113.

86 Fiir aufschlussreiche kritisch-konstruktive Auseinandersetzungen mit Youngs Modell
vgl. u.a. Kreide (2013); Neuhéuser (2014).

273

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

es erst einmal {iberhaupt nicht um Fragen der Haftung und Schuld geht,
scheint es mir fiir die Zwecke dieses Kapitels jedoch unproblematisch zu
sein, Verantwortung mit Young jenseits dieser Kategorien zu denken und in
einem politischen, prospektiven Sinne zu verstehen.’”

Welche Forderungen gehen konkreter mit der Verantwortung einher, un-
ser Verhiltnis zu Tieren in besonders kritischer und umfassender Weise als
Gesellschaft zu priifen? Und werden wir dieser Verantwortung womaglich
bereits gerecht? Die allermeisten von uns begegnen Tieren schon heute
sicherlich nicht vollig gleichgiiltig und machen sich in der ein oder anderen
Form Gedanken dariiber, was wir mit Tieren tun diirfen und was nicht.
Und auch als Gesellschaft reflektieren wir unseren Umgang mit Tieren seit
geraumer Zeit intensiver. So liefle sich einiges dazu sagen, inwiefern das
Mensch-Tier-Verhéltnis in Medien, Kunst und Popkultur diskutiert und
hédufig auch problematisiert wird. Und auch auf einer eher kollektiven, in-
stitutionellen Ebene bleibt eine Auseinandersetzung nicht aus. In universi-
taren Zusammenhéngen werden nicht zuletzt Mittel aufgewandt, um Tiere
besser zu verstehen und unser Verhiltnis zu diesen kritisch zu betrachten.

Mit einer solchen Antwort diirfte man sich nur zufriedengeben, wenn
man die Verantwortung in einem recht schwachen und oberflachlichen
Sinne interpretiert. Und dies scheint mir aufgrund der Schwere dessen, was
moralisch zur Debatte steht — ndmlich die Méglichkeit gravierender Ver-
letzungen fundamentaler Rechte —, wenig iiberzeugend. Bereits im Sinne
einer vorsichtigen Auslegung, die uns angesichts einer solchen moralischen
Problemkonstellation dazu anhélt, im Zweifel einmal mehr und griindli-
cher nachzudenken und zu priifen, scheint vielmehr ein umfassenderer
Reflexionsprozess geboten, als er bislang stattfindet.

Wie ich im folgenden abschlieflenden Abschnitt deutlich machen mdoch-
te, lisst sich im Riickgriff auf speziesismuskritische Uberlegungen argu-
mentativ noch einmal untermauern und zuspitzen, weshalb wir die skiz-
zierte Verantwortung in einer anspruchsvolleren Weise verstehen sollten.
Diese speziesismuskritischen Uberlegungen drehen sich um Begrifflichkei-
ten wie Ideologie-, Subjekt- und Machtkritik, die weder im engeren tiere-
thischen Diskurs noch in der liberalen politischen Philosophie und Theorie
fiir gewShnlich eine prominente Rolle spielen. Der Wert dieser Uberlegun-

87 Damit ist zugleich nicht gesagt, dass diese Kategorien nicht zu einem spiteren
Zeitpunkt relevant werden konnten. Denn verantwortlich im Sinne des Haftbar-
keitsmodells konnten wir spétestens dann sein, darauf macht Martha Nussbaum
aufmerksam, wenn wir unserer prospektiven Verantwortung nicht nachkommen, vgl.
Nussbaum (2011), xx.

274

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein magliches dramatisches Ubel

gen besteht insbesondere darin, dass sie uns dafiir sensibilisieren, wie tief-
greifend speziesistische Vorstellungen gesellschaftlich verankert sind und
auf welche mitunter sehr subtilen Weisen diese wirken und unser Verhéltnis
zu Tieren pragen. Damit tragen sie nicht zuletzt dazu bei, Zweifel zu sden,
was die Uberzeugungskraft und Selbstverstindlichkeit bislang weit verbrei-
teter Ansichten und Gefiihle zum Umgang mit Tieren angeht. Die Verant-
wortung zur kritischen Priifung unserer Einstellungen und Praktiken muss
im Sinne eines aufgeklarten und transparenten gesellschaftlichen Diskurses
vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen umso plausibler erscheinen.

6.2.2 Speziesismuskritik und liberale Verantwortung

Ich mochte mich der Thematik der Speziesismuskritik {iber den Begriff der
Ideologie anndhern. Zum einen, weil im Kontext der Speziesismuskritik
selbst immer wieder ausdriicklich auf diesen zuriickgegriffen wird. Und
zum anderen, weil einige einfithrende Worte zum Ideologiebegriff fiir eine
allgemeinere Einordnung speziesismuskritischer Uberlegungen unabhingig
davon hilfreich sein diirften.

Was ist unter Ideologie zu verstehen? Grob gesprochen lassen sich zur
Beantwortung dieser Frage mit Blick auf die akademische Auseinander-
setzung zwei Lager unterscheiden.®® Auf der einen Seite stehen diejenigen,
die den Begriff der Ideologie mdglichst neutral definieren mochten und
deren Absicht es ist, verschiedene Ideologien — verstanden als bestimmte
Uberzeugungssysteme — wissenschaftlich untersuchen und vergleichen zu
konnen. Solchen Zugingen zufolge ist beispielsweise der Liberalismus als
eine politische Ideologie neben anderen - z.B. Marxismus oder Konservati-
vismus - zu verstehen. Auf der anderen Seite finden sich seit Karl Marx
und Friedrich Engels verschiedene Ansitze, die Ideologie pejorativ bestim-
men und in kritischer Absicht darauf aufmerksam machen wollen, dass
bestimmte Uberzeugungssysteme als Ideologie zu entlarven sind, weil sie

88 Vgl. Freeden (2003). Eine ausfiihrliche Ubersicht iiber die wissenschaftliche Ausein-
andersetzung mit dem Begriff der Ideologie bieten die Beitrage in Freeden/Sargent/
Stears (2013). Weitere hilfreiche Einfithrungen zur Orientierung und Unterscheidung
verschiedener Ideologieverstindnisse stellen ferner Eagleton (2007) und Geuss (1983)

dar.

275

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

die Realitdt verschleiern und insofern emanzipatorischen Anliegen im Weg
stehen.®

Jonathan Leader Maynard merkt im Rahmen methodischer Uberlegun-
gen einige grundsitzliche Punkte an, die es bei der Analyse und Kritik von
Ideologien zu beriicksichtigen gilt. Er definiert Ideologie zunéchst in einem
recht weiten Sinne und versteht diese als

distinctive overarching system of normative and/or reputedly factual ide-
as, typically shared by members of groups or organizations, which shapes
their understanding of their political world and guides their political
behavior.”®

Dieser Definition zufolge, so betont Maynard, steht grundsitzlich niemand
aulerhalb der Ideologie. Wir alle unterliegen bestimmten Uberzeugungs-
systemen, die uns den Rahmen vorgeben, in dem wir unsere (politische)
Wirklichkeit interpretieren und die einen Einfluss darauf haben, wie wir
uns in dieser verhalten. Mit anderen Worten liele sich auch sagen, dass
Ideologien, als Uberzeugungssysteme, nicht nur auf die Képfe beschrinkt
bleiben, sondern sich darauf auswirken, wie wir handeln und wahrneh-
men.”!

Wenngleich Maynard mit Blick auf die Unterscheidung zweier Lager
an Ideologiekonzeptionen den Begrift der Ideologie im Sinne des ersten
bewusst neutral bestimmt, weist er darauf hin, dass damit freilich nicht
ausgeschlossen ist, Ideologien und ihre Effekte in kritischer Absicht zu
analysieren: ,There is no reason why a concept needs to be defined pejora-
tively in order to be useful for critical or otherwise normatively evaluative
work:“? Ideologien, so rdumt er ein, spielen zweifellos eine wesentliche
Rolle bei der Legitimation und fiir das Funktionieren politischer und sozia-
ler Prozesse und Institutionen.”* Vor diesem Hintergrund kann und sollte

89 Marxistische Ideologiekritik, so hélt Rahel Jaeggi im Riickgriff auf den Kulturtheo-
retiker Stuart Hall fest, ,enthiillt oder dechiffriert (...) die Umstande, die es der
Herrschaft erlauben, sich durchzusetzen', Jaeggi (2009), 269.

90 Maynard (2017), 300.

91 Wichtig ist dabei auch, so Maynard, dass Ideologien als ,substantively rich phenome-
na“ zu betrachten sind, ebd., 303. Neben zentralen Begriffen, Werten und Zielen
spielen u.a. Stereotype, Mythen, Erfahrungen und Identitatsvorstellungen eine Rolle.

92 Ebd., 301

93 Ebd., 304. Maynard weist in diesem Zusammenhang auf verschiedene kritische An-
satze hin, die sich damit beschiftigen, wie Ideologien dazu beitragen, Herrschaft,
Ausbeutung, politische Exklusion und verschiedene weitere Formen politischer Un-
gerechtigkeiten zu legitimieren.

276

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches Ubel

eine wesentliche Aufgabe der wissenschaftlichen Beschiftigung mit Ideolo-
gie gerade in der kritischen Auseinandersetzung mit diesen bestehen.*

Grundsatzlich sind bei der Analyse und Kritik von Ideologien und ihren
Wirkungen, wie Maynard betont, eine ganze Reihe empirischer und theore-
tischer methodischer Zuginge gefragt, die von den Neurowissenschaften
und der Psychologie iiber die Sozial- und Sprachwissenschaften bis zur
Philosophie reichen kénnen.®> Ferner ist dabei zu beachten, dass ideologi-
sche Inhalte hdufig unbewusst oder zumindest nicht vollig bewusst, z.B.
im Rahmen bestimmter Gewohnheiten und unhinterfragter Annahmen,
wirken. Mit anderen Worten: Welche Ideologie Einfluss auf mich und mein
politisches Verhalten hat, ist nicht immer das Ergebnis eines bewussten,
selbstbestimmten Reflexions- und Entscheidungsprozesses, sondern durch
allerlei gesellschaftliche Faktoren beeinflusst. In diesem Sinne mag man
festhalten, dass die Kritik bestimmter Ideologien und ideologischer Phino-
mene eine Verbindung zu der kontroversen Vorstellung aufweist, dass dieje-
nigen, die einer bestimmten Ideologie unterliegen und diese reproduzieren,
sich selbst zumindest nicht ganz transparent sind.

Bei entsprechend differenzierter Betrachtung lasst sich die Vorstellung,
dass unser Verstindnis von der Welt, unsere Uberzeugungen und unser
Verhalten von unterschiedlichen psychologischen und sozialen Prozessen
gepragt werden und uns dies selbst oft nicht ganz bewusst ist, allerdings
durchaus plausibilisieren und wissenschaftlich stiitzen.?® Vielmehr wire
es geradezu abwegig anzunehmen, unser Denken, unser Verhalten sowie
unsere Motivation und unsere (moralischen) Empfindungen seien uns vol-
lig durchsichtig und selbstbestimmt gewéhlt und bediirften in keinerlei
Hinsicht der Aufklarung und Infragestellung.

Diese einfithrenden allgemeinen Ausfithrungen zur Analyse und Kritik
von Ideologien sollten, so hoffe ich, einen einigermafien verstindlichen
Rahmen bieten, um im Folgenden schlaglichtartig auf einige gesellschafts-
kritische Uberlegungen hinsichtlich des Mensch-Tier-Verhiltnisses einge-
hen und diese in die weiter gefassten Uberlegungen zur Verantwortung
einer liberalen Gesellschaft einbetten zu kénnen.

94 Ebd.,304f.

95 Ebd., 312 ff.

96 Maynard weist beispielsweise auf eine ganze Reihe von Erkenntnissen verschiedener
Disziplinen hin, die es bei der Beschiftigung mit der Formung und den Effekten von
Ideologien zu berticksichtigen gilt, vgl. ebd., 314-319.

277

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Ideologie- und Speziesismuskritik

Der Begrift der Ideologie findet am Rande bereits bei Peter Singer im
Kontext seiner moralphilosophischen Kritik am Speziesismus Verwendung.
Speziesismus wird, so wurde bereits erldutert, als ein unhinterfragtes,
aus bestimmten Vorurteilen bestehendes Uberzeugungssystem verstanden,
demzufolge nichtmenschliche Tiere aufgrund ihrer Spezieszugehorigkeit
im Vergleich zum Menschen moralisch weniger zdhlen. Bereits in Animal
Liberation weist Singer in diesem Zusammenhang darauf hin, dass es neben
der direkten moralphilosophischen Argumentation noch eine weitere Stra-
tegie gibt, um speziesistische Strukturen anzugreifen. Diese besteht Singer
zufolge darin, die ideengeschichtlichen Urspriinge dieser Ideologie offenzu-
legen, um aufzuzeigen, dass die historisch wirksamen Einstellungen und
Rechtfertigungen auf fragwiirdigen religiésen, metaphysischen und morali-
schen Annahmen beruhen, die heutzutage als obsolet zu betrachten sind.
Er schreibt:

If we can see that past generations accepted as right and natural attitudes
that we recognize as ideological camouflages for self-serving practices
(...) we may be persuaded to take a more skeptical view of those justifica-
tions of our own practices that we ourselves have taken to be right and
natural.’

Singer zeichnet in der Folge im fiinften Kapitel seines Buches knapp eini-
ge Positionen und Entwicklungen in der Ideengeschichte nach und weist
darauf hin, dass trotz weitgehend entzauberter Vorstellungen von der Na-
tur und unserem Platz im Universum sich wenig in unserem praktischen
Umgang mit Tieren verdndert hat. Im sechsten Kapitel kniipft er an diese
Uberlegungen an und beabsichtigt nachzuweisen, dass die speziesistische
Ideologie sich als hartnéckig erweist und gesellschaftlich tief verankert ist.
Beispiele, die er nennt, sind etwa die idyllisierte Darstellung der Lebensum-
stinde von Nutztieren in der Kinderliteratur oder auch die weitgehende
Ausblendung der Realitit der intensiven Nutztierhaltung in der Offentlich-
keit.

Auch an anderen Stellen finden sich bei Singer immer wieder knappe
Anmerkungen zum Speziesismus, die nicht in direktem Zusammenhang
mit der moralphilosophischen Diskussion stehen, sondern sich vielmehr

97 Singer (2009), 186.

278

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mégliches dramatisches Ubel

auf unser Sprechen iiber Tiere und deren Reprasentation im gesellschaftli-
chen Diskurs beziehen. So bemerkt er mit Blick auf die Nutzung von Tieren
zu Forschungszwecken, dass Tiere, um sich von deren Leid zu distanzieren,
sprachlich hiufig in die Nihe von Werkzeugen geriickt werden.®® Uberdies
weist er darauf hin, dass der Ursprung tierischer Produkte haufig verschlei-
ert wird:

We buy our meat and poultry in neat plastic packages. It hardly bleeds.
There is no reason to associate this package with a living, breathing,
walking, suffering animal. The very words we use conceal its origins: we
eat beef, not bull, steer, or cow, and pork, not pig (...).”?

Singer gebraucht den Ideologiebegriff somit offensichtlich in kritischer Ab-
sicht. Im Sinne der Emanzipation von Tieren gilt es demnach, Ideologie
offen zu legen und zu entlarven 190

Die Entstehung und fortdauernde Wirkmachtigkeit des Speziesismus als
gesellschaftliches Phanomen wird im Rahmen der Forschungsfelder der
Human-Animal Studies (HAS) und der Critical Animal Studies (CAS)
seit einiger Zeit griindlicher interdisziplindr wissenschaftlich analysiert
und diskutiert. Dabei greifen nicht alle Autor:innen, die sich kritisch mit
dem Mensch-Tier-Verhiltnis beschiftigen, ausdriicklich auf den Begriff der
Ideologie zuriick — nicht zuletzt auch deshalb, um von einigen der marxis-
tischen Grundannahmen, die mit diesem in Verbindung gebracht werden,
Abstand zu nehmen. Insbesondere viele Autor:innen in der kultur- und
sozialwissenschaftlichen Diskussion kniipfen eher an poststrukturalistische

98 Ebd., 50.
99 Ebd., 95f.

100 Der Soziologe David Nibert wendet in diesem Zusammenhang ein, dass Singer
keine umfassendere gesellschaftstheoretische Analyse und Kritik liefert, worin spe-
ziesistische Vorstellungen wurzeln, welchen Interessen diese dienen und wie diese
wirken. Vielmehr betrachte Singer den Speziesismus vor allem als Problem indivi-
dueller Einstellungen und mangelnder moralischer Urteilskraft, vgl. Nibert (2002),
10 f. Nibert bettet seine Uberlegungen zur Unterdriickung und Befreiung von Tieren
im Gegensatz dazu explizit in eine kapitalismuskritische Analyse ein, in der die Idee
ideologischer Kontrolle einen zentralen Faktor der Unterdriickung von Tieren dar-
stellt. Ideologische Manipulation, so Nibert, verstarkt unsere vorurteilsbehafteten
Einstellungen gegeniiber Tieren und trdgt dazu bei, dass die ausbeuterischen 6ko-
nomischen und gesellschaftlichen Strukturen, unter denen Tiere leiden, unsichtbar
gemacht werden, vgl. ebd., 12-15; ferner duflert sich Nibert ausfiihrlicher zur ,social
construction of speciesist reality” im 6. Kapitel.

279

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Uberlegungen an.®! In den Fokus riicken hierbei Sprache und Kultur und
die Rolle, die diese bei der Erzeugung unserer sozialen Wirklichkeit und
der Konstitution von Subjekten spielen — und damit mafigeblich unser
Verstandnis von uns selbst und des Felds politischer Handlungsoptionen
pragen.!”? Das Ziel dieser Analysen besteht in aller Regel darin, zu proble-
matisieren, wie das hierarchische Mensch-Tier-Verhiltnis immer wieder
aufs Neue im gesellschaftlichen Diskurs und im individuellen Bewusstsein
bestitigt wird, wie das Leid und die Schadigungen von Tieren ausgeblendet
werden und wie dies zur Legitimation und Aufrechterhaltung des Systems
der Nutzung und Totung empfindungsfahiger Lebewesen beitragt./*Aus-
fithrlich auf die sehr vielféltigen Fragestellungen und Kontexte einzugehen,
die dabei untersucht werden, wiirde an dieser Stelle den Rahmen sprengen.
Ich werde mich daher auf einige ausgewihlte Autor:innen und Beitrdge
beschranken und zentrale Begrifflichkeiten und Themen kurz zu erldutern.

Wichtig ist dabei zunichst die von vielen geteilte Uberzeugung, dass
unser Verstandnis davon, was Tiere sind und wie wir unser Verhaltnis zu
diesen interpretieren, weitgehend sozial konstruiert ist. Mit welchen Bedeu-
tungen wir Tiere in unserer Gesellschaft versehen, hat Einfluss darauf,
was wir Uber sie denken, wie wir sie wahrnehmen und welchen Platz wir
ihnen im Umgang mit uns zuweisen. Der Fakt, dass unsere Wirklichkeit
mit Blick auf das Mensch-Tier-Verhiltnis (zumindest zu einem relevanten
Teil) sozial konstruiert ist, ist an sich noch nicht problematisch. Was kriti-
siert wird (oder manchmal auch eher implizit als kritikwiirdig préasentiert
wird), ist die bereits erwédhnte hierarchische Ordnung zwischen Menschen

101 Damit soll zugleich nicht gesagt werden, dass sich poststrukturalistische Positionen
und der Begriff der Ideologie nicht verbinden lassen, vgl. hierzu einfithrend Norval
(2013).

102 Vertreter:innen der Kritischen Diskursanalyse beispielsweise weisen auf eine Viel-
zahl - mitunter sehr subtiler — rhetorischer Mittel und diskursiver Techniken hin,
die fir die Etablierung und Verfestigung gesellschaftlicher Machtverhiltnisse von
Bedeutung sind, vgl. einfithrend van Dijk (2013), Maynard (2017), 318 .

103 Sehr eindeutig ist dies im Fall jener, die sich dem Feld der Critical Animal Stu-
dies zuordnen und ihre wissenschaftliche Beschaftigung explizit mit den Anliegen
der Tierrechts- und Tierbefreiungsbewegung verkniipfen, vgl. Best et al. (2007).
Das interdisziplindre Forschungsfeld der Human-Animal Studies hingegen folgt
keiner eindeutigen politischen Agenda. Allerdings dient auch die darin betriebene
Forschung haufig einer gewissen Problematisierung des Mensch-Tier-Verhiltnisses:
sWe try to make visible what was once invisible or what is taken for granted that we
never even consider it", DeMello (2012), 17; vgl. mit Blick auf den deutschen Kontext
auch Chimaira Arbeitskreis (2011).

280

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mégliches dramatisches Ubel

und Tieren, die dieses Verhiltnis kennzeichnet. Die Soziologin und wesent-
liche Wegbereiterin der deutschsprachigen Human-Animal Studies Birgit
Miitherich hilt in diesem Sinne beispielsweise fest, dass sich ,,das Tier” im
Laufe der Neuzeit als Gegenbegriff des ,Menschen® herausgebildet hat und
so ,zum ganz Anderen’, ,zum antithetischen Konstrukt des menschlichen
Selbstbildes® gemacht wurde und dabei in der Hierarchie klar unter dem
Menschen steht.14

Dieser Prozess der Konstruktion bestimmter Gruppen als (minderwerti-
ge) »Andere® wird in den Kultur- und Sozialwissenschaften als othering
bezeichnet. Genauer beschreibt dieser Prozess, wie Margo DeMello in ihrer
Einfiihrung in die Human-Animal Studies erldutert, ,the practice of ma-
king people—or animals—different in order to justify treating them differ-
ently“1%5 Birgit Miitherich verweist in diesem Sinne wie Singer zur Illustra-
tion auf unsere Alltagssprache, ,wo der Begrift [,das Tier‘] als Metapher fiir
das moralisch Verwerfliche, Schmutzige, Abartige und Minderwertige dient
und daher das Hauptreservoir fiir Schimpfworter unterschiedlicher Intensi-
tat bildet (von der ,dummen Kuh' bis hin zu Ausrufen der Verachtung wie
,Du dreckiger Hund; ,Du Schwein®).:1¢ Bis heute, so Miitherich, wird die
Nutzung von Tieren beispielsweise in der Landwirtschaft ,.als ,naturgemaf;‘
betrachtet und mit der ,Bestimmung’ ,des Tieres® oder seiner Minderwertig-
keit als wenig(er) vernunftbegabtes Lebewesen legitimiert. 107

Zwei weitere und miteinander in Verbindung stehende Prozesse, die
insbesondere mit Blick auf die landwirtschaftliche Nutzung von Tieren von
verschiedenen Autor:innen thematisiert werden, werden mit Verdinglichung
und Entindividualisierung beschrieben.!® Damit ist gemeint, dass Tiere uns
- vor allem im Zuge der Nutzung zu Nahrungs- und Forschungszwecken -
in erster Linie als Dinge, also Objekte, begegnen, deren Subjektivitit aufer
Acht gelassen wird. Birgit Miitherich schreibt hierzu:

Tierliche Individuen werden als Subjekte entindividualisiert, versachlicht
und abgewertet, jhre Verhaltensweisen und Handlungen werden gezielt

104 Miitherich (2014), 446.

105 DeMello (2012), 258 f.

106 Miitherich (2014), 448. Grundsitzlich merken zahlreiche Autor:innen an, dass das
hierarchische Verhaltnis zu Tieren wie selbstverstindlich in unserer Sprache Aus-
druck findet und durch die bestindige Reproduktion verfestigt wird. Fiir einen
frithen Beitrag vgl. Stibbe (2001).

107 Miitherich (2014), 474.

108 Ebd.; vgl. auch DeMello (2015), 259 ff.

281

19.01.2026, 23:02:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

verfremdet — auch dort, wo sie der Form und Funktion nach identisch
mit menschlichen Lebensduflerungen sind: So bestimmt zum Beispiel
die Sprachkonvention, dass Tiere ,fressen” statt zu essen, sie ,werfen®
statt zu gebdren (...); sie werden als kopieartig austauschbare ,Exempla-
re“ statt als Individuen bezeichnet, und ihre toten Kérper sind, so lange
sie nicht zerlegt auf einem Teller prasentiert werden, ,Kadaver® oder
»Aas” statt Leichen.1%

Entindividualisierung und Verdinglichung spielen nach Ansicht jener Au-
tor:innen folglich eine zentrale Rolle dabei, die Lebensumstinde und das
Leid individueller Tiere auszublenden.!

Vielfach aufgegriffen wird iiberdies der von Carol J. Adams geprigte
Begriff des Tieres als absent referent, den diese im Zusammenhang mit
den Diskursen rund um den Konsum von Fleisch eingefiihrt hat.! Margo
DeMello fasst Adams” Uberlegungen wie folgt knapp zusammen:

Without the animal there is no meat, yet they are absent from meat
because they have been transformed—slaughtering, butchering and mar-
keting—into food. The animal is absent because it is dead; it is absent
because we talk about animals differently when we eat them, and it
is absent because animals become metaphors for describing something
else. When we say things such as “I felt like a piece of meat,” we are not
actually thinking about meat, and we are certainly not thinking about the
animal that made that piece of meat.!?

Mit Blick auf die deutsche Werbeindustrie zur Vermarktung tierischer Pro-
dukte greift beispielsweise die Soziologin Christina Méller den Begrift des
absent referent auf, um anhand ausgewéhlter Beispiele zu zeigen, wie im
Rahmen der Werbung die Lebensumstinde der Tiere ausgeblendet und
stattdessen eine verzerrte Realitdt der Nutztierhaltung dargestellt wird.!3
Matthew Cole und Kate Stewart, um ein letztes Beispiel zu nennen, be-

109 Miitherich (2014), 449.

110 Die Sozialpsychologin Melanie Joy vertritt in diesem Zusammenhang die These,
dass mit Verdinglichung und Entindividualisierung auch zwei wesentliche psychi-
sche Prozesse benannt sind, die vonnoten sind, um den Konsum von Fleisch
tiberhaupt zu ermdglichen, vgl. Joy (2010). Auch Brian Luke betont, dass eine
bestimmte Art des Sprechens iiber Nutztiere dazu dient, ,abstoflende Assoziationen
auszuschalten (...) Luke (2014), 430.

111 Vgl. Adams (1990).

112 DeMello, 143.

113 Vgl. Moller (2015), ferner Glenn (2004); Cole (2011).

282

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein magliches dramatisches Ubel

schiftigen sich ausfiihrlich mit dem Themenkomplex Speziesismus und
Kindheit und geben dabei im Riickgriff auf die Idee des absent referent u.a.
folgendes Beispiel:

A salient example for children’s experience of other animals is promo-
tional fast food tie-ins with Hollywood animal characters, in which
‘meat’ is highly visible, but materially and discursively disconnected
from its source. Killed animals are literally and definitionally absent
from a ‘happy meal’ box (...), but that definitional absence is facilitated
by the intervention of an anthropomorphized animal character, who
alone invites (...) the focus of affective sentiments towards ‘animals’ for
young consumers. In this way, the capacity to distinguish some animals
(characters) as appropriate repositories for affect from others (killed) as
misrecognized objects is encouraged.!*

Diese knappen Ausfithrungen zu zentralen Begrifflichkeiten und Themen
der HAS und CAS sollten nicht den Eindruck entstehen lassen, als wuirde
in diesen einzig die Vorstellung vorherrschen, Tiere wiirden ausschlief3lich
die Rolle des entindividualisierten, minderwertigen Anderen einnehmen.
Der Verweis von Cole und Stewart auf den ,anthropomorphized animal
character lasst erkennen, dass Tiere uns — und nicht nur in der Kindheit
- mit sehr unterschiedlichen Bedeutungen versehen begegnen: vom ,,Unge-
ziefer bis zum nicht selten vermenschlichten ,besten Freund® Vertreter:in-
nen der HAS und der CAS geht es gerade darum, die Komplexitdt der
vielfaltigen und teilweise widerspriichlichen Rollen, die Tiere in verschie-
denen Kontexten einnehmen, griindlich zu erfassen.

Speziesismuskritik und unsere Verantwortung gegeniiber Tieren

Welche Bedeutung kommt diesen Ausfithrungen zum Ideologiebegriff und
der Speziesismuskritik nun mit Blick auf unsere Verantwortung zu, unser
Verhiltnis zu und unseren Umgang mit Tieren einem kritischen und dauer-
haften gesellschaftlichen Reflexionsprozess zu unterziehen?

Hierzu diirfte es zunichst hilfreich sein, den kurzen Uberblick iiber spe-
ziesismuskritische Perspektiven in einen gréfieren theoretischen Zusam-
menhang einzubetten. Wie am Ende des Abschnitts 6.2.1 bereits angedeu-

114 Cole/Stewart (2014), 23.

283

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

tet wurde, wird ideologiekritischen Uberlegungen im ,liberalen Diskurs*
oft keine besondere Aufmerksamkeit geschenkt, geht dieser doch von im
Grunde rationalen und autonomen Subjekten aus. Dieses Subjektverstdnd-
nis kennzeichnet kontraktualistische Theorien und die Idee verniinftiger
Vertragspartner:innen ebenso wie die — auf besonders anspruchsvolle Wei-
se in deliberativen Demokratietheorien betonte - Vorstellung, dass sich
souverdne Biirger:innen gemeinsam iiber ihr politisches Zusammenleben
verstandigen.!>

Ideologie- bzw. gesellschaftskritische Ansétze hingegen machen darauf
aufmerksam, dass wir es in politischen Zusammenhidngen in verschiedenen
Hinsichten gerade nicht mit einem selbstbestimmten, transparenten und
rationalen Subjekt zu tun haben. Insbesondere subjektkritische Perspekti-
ven betonen, wie Martin Saar hervorhebt, dass das Subjekt grundsitzlich
doch ,weniger gegeben als gemacht ist!'® Diese Perspektiven halten uns
dazu an, zu beriicksichtigen, wie Subjekte geformt werden und welche Rol-
le gesellschaftlichen Diskursen bei der Erzeugung und Aufrechterhaltung
bestimmter ideologischer Vorstellungen und deren Effekten zukommt —
und weisen damit auf einen durchaus blinden oder zumindest nur schlecht
ausgeleuchteten Fleck liberaler Theoriediskussionen hin. Um es etwas greif-
barer zu machen: Worauf uns dieser kurze und unvollstindige Uberblick
iiber die Uberlegungen von Singer bis zu den Diskussionen in den HAS
und CAS aufmerksam macht, ist, dass unser Verhaltnis zu Tieren eine
Geschichte hat und in komplexe gesellschaftliche Prozesse und Praktiken
eingebunden ist, die unseren Umgang mit Tieren immer wieder aufs Neue
normalisieren und unproblematisch erscheinen lassen.

In dieser Hinsicht konnen derartige kritische Perspektiven eine Heraus-
forderung fiir theoretische Ansdtze darstellen, die der Idee freier und glei-
cher Biirger:innen, die sich im demokratischen Diskurs begegnen, einen
zentralen Stellenwert beimessen. Darauf weist allgemein auch Maynard im
Rahmen seiner methodischen Uberlegungen zur Ideologieanalyse hin:

The ideological nature of human beings may pose obstacles to certain ac-
counts of rational citizenship, deliberation in democratic discourse, soli-

115 Vgl. einfithrend zum Subjektbegriff im Kontext politischer Theorie Saar (2011).

116 Ebd., 357. Vgl. in diesem Zusammenhang beispielsweise auch die kritischen Anmer-
kungen von Judith Butler zu Jirgen Habermas, Butler (2009), 223 f.; einfithrend
ferner McNay (2013), 141-144.

284

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein magliches dramatisches Ubel

darity in a civic community, neutrality in state institutions and fair distri-
bution of political, communicative, epistemic and material resources.!”

Es ist sicher nicht von der Hand zu weisen, dass die kritischen Perspektiven
zum Mensch-Tier-Verhaltnis, wie erldutert, bestimmte Vorstellungen der
Rationalitdt, Transparenz und Autonomie von Subjekten ein Stiick weit
infrage stellen und von dem Verdacht getragen sind, dass diese daher
weniger aufgekldrt und reflektiert sind, als sie meinen. Und auch der
Vorwurf, dass wichtige gesellschaftliche Institutionen weniger ,verniinftig®
sind, als es den Anschein haben mag, steht hdufig zumindest implizit im
Raum. Insbesondere Uberlegungen, die in einem Spannungsverhiltnis zur
normativen Leitidee der Autonomie von Personen stehen, diirften Liberale
zu einer gewissen Zuriickhaltung anhalten. Zugleich wire es sicherlich we-
nig {iberzeugend, speziesismuskritische Uberlegungen einfach als Ausdruck
>undemokratischer Vorstellungen zuriickzuweisen.

Im Kontext dieser Arbeit brauchen uns derartige Bedenken ohnehin
nicht sonderlich zu beunruhigen. Man muss die Grundannahmen und
Einschitzungen speziesismuskritischer Ansitze nicht teilen, um einrdumen
zu konnen, dass diese von Relevanz und bedenkenswert sind, wenn es
um die Frage nach unserer Verantwortung fiir ein mogliches dramatisches
moralisches Ubel geht. Zur Erliuterung: Ich habe nicht behauptet, dass
die in einer liberalen Gesellschaft aus verschiedenen Griinden umstrittenen
Uberlegungen und Vorwiirfe speziesismuskritischer Autor:innen wahr oder
richtig sind. Es geniigt, einzurdumen, dass wir diese im Sinne eines wirklich
aufgeklarten demokratischen Diskurses ernst nehmen sollten, wenn wir
unserer Verantwortung gegeniiber Tieren gerecht werden wollen. ,Wirklich
aufgeklart bedeutet in diesem Zusammenhang nicht zuletzt, umstrittene
Grundannahmen und mdgliche blinde Flecken einer liberalen Position
griindlich zu durchleuchten - und somit Fragen unseres eigenen Gewor-
denseins zu beriicksichtigen und Vorstellungen der eigenen Transparenz
und Rationalitit vor dem Hintergrund gesellschaftskritischer Uberlegungen
zu priifen. In diesem Sinne fiigen sich die erwédhnten speziesismuskriti-
schen Bedenken in die Ausfithrungen zum moralischen Fortschritt ein:
Was wir auf Grundlage unserer heutigen Uberzeugungen und moralischen
Intuitionen als moralisch gerechtfertigt und richtig ansehen, mag sich nach
einer kritischen und dauerhaften Priifung im Riickblick als verfehlt erwei-
sen.

117 Maynard (2017), 305.

285

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

Wie ldsst sich unsere Verantwortung im Lichte dieser Uberlegungen ge-
nauer fassen? Hierzu abschlieflend einige skizzenhafte Bemerkungen. Wie
bereits erwahnt, ergibt sich zum einen die Forderung, den moralischen
Status von Tieren wirklich sorgfaltig zum Gegenstand der personlichen
und gesellschaftlichen Auseinandersetzung zu machen. Dies bedeutet ins-
besondere, uns damit zu beschiftigen, wie wir bislang auf Tiere blicken
und mogliche Alternativen, wie wir diese moralisch einstufen und unsere
Beziehungen zu ihnen regeln sollten, ernsthaft und griindlich in Erwédgung
zu ziehen. Und zum anderen diirfen wir uns, wenn wir unserer Verantwor-
tung gerecht werden wollen, nicht auf eine moralphilosophische Beschaf-
tigung beschrinken. Vielmehr miissen wir, auch darauf machen uns die
speziesismuskritischen Uberlegungen aufmerksam, dem gesellschaftlichen
Kontext des Mensch-Tier-Verhaltnisses Beachtung schenken. Es geht da-
bei darum, unser Selbstverstindnis und unsere Vorstellungen davon, was
selbstverstandlich und normal ist - namlich u.a. Tiere in einem moralisch
ganzlich anderen Universum anzusiedeln -, zu irritieren und uns auch in
dieser Hinsicht ernsthaft die Frage zu stellen, ob unser Verhéltnis zu Tieren
nicht auch anders sein konnte und sollte.!8

Wie ist diese Verantwortung umzusetzen? Hierbei sind zwei Ebenen zu
unterscheiden: zum einen eine individuelle und zum anderen eine stirker
kollektive. Auf der ersten Ebene geraten wir alle, als individuell Handelnde,
in den Blick, und damit die Frage, inwiefern wir uns selbst und unser Ver-
halten - vor allem als Konsument:innen, Tierhalter:innen und allgemein
als Biirger:innen - kritisch priifen sollten. Auf der zweiten Ebene sind wir
in erster Linie als politische Gemeinschaft angesprochen. Auf dieser Ebene
geht es um gesellschaftliche Strukturen und Institutionen.

Man erinnere sich in diesem Zusammenhang an Iris Marion Youngs
Uberlegungen: Ein wesentlicher Grund fiir Young, ihren Fokus auf Fragen
der prospektiven Verantwortung politischer Gemeinschaften zu richten,
bestand darin, dass im Kontext struktureller Ungerechtigkeiten die Ein-
flussmoglichkeiten der einzelnen Biirger:innen oftmals sehr beschrankt
sind. Insbesondere im Kontext der globalen Gerechtigkeitsdiskussion wird
daher u.a. im Anschluss an Young darauf hingewiesen, dass Fragen geteilter

118 Dies ist eine zentrale Pointe genealogischer Kritik. Martin Saar erlautert dies tref-
fend wie folgt: ,Genealogie ist also als Historisierung des Selbst dessen Geworden-
heitskritik, als Aufweis der kontingenten Machtwirkungen auf das Subjekt Machtkri-
tik, aber sie ist in allen Féllen Selbst-Kritik oder Kritik eines Selbst, dem gezeigt oder
vorgefithrt wird, wie es geworden ist oder geworden sein konnte®, Saar (2009), 252.

286

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Verantwortung fiir ein mégliches dramatisches Ubel

oder kollektiver Verantwortung in den Mittelpunkt zu riicken sind, um
komplexen Herausforderungen effektiv begegnen zu kénnen.' In diesem
Sinne ist entsprechend darauf hinzuweisen, dass eine kritische Betrachtung
des Mensch-Tier-Verhaltnisses nicht zuletzt die Schaffung entsprechender
Strukturen und Rédume der Reflexion erforderlich macht.

Der Bereich der Bildung driangt sich besonders auf, stellt dieser doch
einen geeigneten Ansatzpunkt zur Sensibilisierung und sorgféltigen Refle-
xion dar - etwa im Rahmen der Schulbildung oder im Zuge des weiten Fel-
des auflerschulischer Bildung. Die Verantwortung von uns allen, als politi-
scher Gemeinschaft, bestiinde dann konkreter darin, darauf hinzuwirken,
dass entsprechende Ressourcen zur Verfiigung gestellt und Institutionen ge-
schaffen oder verdndert werden. Dariiber hinaus wire kontextspezifisch zu
tiberlegen, wie dieser Verantwortung jenseits des (6ffentlichen) Bildungs-
systems im Bereich von Verwaltung, Medien und Okonomie Geniige getan
werden kann und welche Akteur:innen hierbei in den Fokus zu riicken
sind.

Wie weit diese Forderungen zu treiben sind und wem dabei konkret wel-
che Verantwortung zugeschrieben werden kann, bedarf sicherlich ausfiihr-
licher, detaillierterer Auseinandersetzungen. Dabei ist zu bedenken, auch
darauf sei noch einmal hingewiesen, dass bei der Zuschreibung von Ver-
antwortung verschiedene Faktoren zu beriicksichtigen sind. Erstens kann
jenen, die sich aufgrund ihrer Umstande - u.a. aufgrund von vorhandenen
zeitlichen oder finanziellen Ressourcen - in einer giinstigen Lage befinden,
eine besondere Verantwortung zufallen. Vergleichbares gilt zweitens fiir
diejenigen, die aufgrund ihrer gesellschaftlichen oder politischen Position
iber groflere Einflussmoglichkeiten verfiigen. Und sicher nicht zuletzt tra-
gen all jene, die an der Nutzung und Schéadigung von Tieren partizipieren
und von diesen profitieren, eine besondere Verantwortung.

Wenngleich die Forderungen, die sich vor dem Hintergrund der skizzier-
ten Verantwortung ergeben, zweifellos moderat sind, mag man dennoch
Bedenken duflern - vor allem mit Blick auf jene strukturellen und institu-
tionellen Forderungen, die uns als Kollektiv betreffen. Stellt es nicht viel-
leicht doch einen recht weitgehenden Eingriff dar, auf diese Weise als Ge-
sellschaft darauf einzuwirken, womit sich (heranwachsende) Mitbiirger:in-
nen beschiftigen sollen? Kénnte man, sicher etwas dramatisch formuliert,
darin nicht sogar eine gewisse propagandistische Manipulation erkennen,

119 Vgl. hierzu einfithrend die Beitrdge in Hahn/Schnitker (2017).

287

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Tiere, moralisches Ubel und Verantwortung

unseren Umgang mit Tieren in dieser Weise gesellschaftlich und politisch
dauerhaft auf die Agenda zu setzen?

Ich halte diese Bedenken zwar nicht fiir vollig unbegriindet, meine aber,
dass uns diese keine allzu groflen Sorgen zu bereiten brauchen. Denn, auch
dies sei nochmals betont, es wiirde nicht darum gehen, eine bestimmte
tierethische Position oder auch sonst irgendwelche der gesellschaftstheore-
tischen und ideologiekritischen Uberlegungen, die Erwihnung gefunden
haben, als richtig oder wahr vorauszusetzen, sondern lediglich darum, diese
gewissenhaft zu priifen und zu diskutieren.” An welcher Stelle es zu mog-
lichen Kollisionen mit anderen liberalen Grundiiberzeugungen kommt,
bedarf ebenfalls der weiteren Kliarung. Und gerade im angesprochenen
Kontext der Bildungsarbeit, dies rdume ich ferner - ohne an dieser Stelle
tiefer in die Diskussionen um die Grundannahmen und Ziele politischer
Bildung einsteigen zu wollen - bereitwillig ein, wird man dabei sicher
ein eher ,kritisches® oder ,emanzipatorisches® Verstindnis voraussetzen
mussen.

Abschlielend sei in diesem Zusammenhang auch nochmals ausdriick-
lich erwahnt, dass die skizzierte Verantwortung theoretisch nicht im Sin-
ne gesetzlicher Pflichten, mit denen Zwangsbefugnisse einhergehen, zu
interpretieren ist — wenngleich selbstverstindlich nicht ausgeschlossen ist,
dass wir uns auf demokratischem Wege dafiir entscheiden konnten, diese
teilweise im Rahmen rechtlicher Regelungen wirksam werden zu lassen.
Vielmehr stellt die erlduterte Verantwortung eine moralische Aufforderung
an uns alle dar, dafiir Sorge zu tragen, dass das mogliche dramatische mo-
ralische Ubel, als das unser Umgang mit Tieren verstanden werden kann,
von uns ernst genommen wird und hierzu die entsprechenden Schritte
unternommen werden.

120 In dieser Hinsicht unterscheiden sich meine Ausfithrungen klar von jenen Alasdair
Cochranes, der als einer von wenigen Fragen der ,civic education” im Rahmen
seiner tierrechtlichen Uberlegungen beriicksichtigt. Cochrane diskutiert die Idee
der ,sentientist civic education” explizit in der Absicht, die Akzeptanz tierrechtlicher
Uberlegungen und die Solidaritdt mit Tieren zu fordern, vgl. Cochrane (2018),
Abschnitt 7.3.

288

19.01.2026, 23:02:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1 Dramatisches moralisches Übel und Liberalismus
	6.1.1 Cards Analyse moralischer Übel und die Berücksichtigung von Tieren
	Card zu moralischem Übel und unserem Umgang mit Tieren
	Tierrechte und Cards Analyse moralischen Übels
	Politischer Liberalismus und unser Umgang mit Tieren als dramatisches moralisches Übel

	6.1.2 Shklars Liberalismus der Furcht und Tiere
	Shklars Liberalismus der Furcht – zentrale Elemente
	Shklars Liberalismus und Grausamkeit gegenüber Tieren
	Shklar, Tiere und die Frage dramatischen moralischen Übels


	6.2 Verantwortung für ein mögliches dramatisches Übel
	6.2.1 Moralisches Übel, moralischer Fortschritt und Verantwortung
	Moralischer Fortschritt und die Möglichkeit moralischen Übels
	Verantwortung für ein dramatisches moralisches Übel: Wem schulden wir diese und weshalb?
	Wie lässt sich unsere Verantwortung genauer verstehen?

	6.2.2 Speziesismuskritik und liberale Verantwortung
	Ideologie- und Speziesismuskritik
	Speziesismuskritik und unsere Verantwortung gegenüber Tieren



