
4. Analoger Dandyismus I

4.1 Du Dandysme: Über Dandyismus schreiben

In diesem Kapitel wird eine diskursgeschichtliche Einordnung der Ästhetik des

Dandyismus vorgenommen. Es werden zwei Proliferationsbewegungen auf-

gezeigt, die sich in der Kulturgeschichte des Dandyismus herausbilden. Zum

einen derjenige eines im Weiteren unter dem Schlagwort eines nascitur non fit

(Geboren-Sein statt Werden) behandelten Dandyismus als elitärer Nachahmungs-

strategie und im darauffolgenden in Abgrenzung dazu die vor allem im Folgenden

an Charles Baudelaire elaborierte Variante des Dandyismus als (medien-)äs-

thetischer Subjektivierungsstrategie. Diese Bifurkationsbewegung wird in den

kulturgeschichtlichen Abhandlungen des Buches immer wieder aufscheinen, wenn

zwischen einem prozessualen, subjektproduzierenden, in die Umgebung prolife-

rierenden und einem statischen subjektzentrierten, letztlich anthropozentrischen

Dandyismus unterschieden wird. Diese Aufgabelung in der Kulturgeschichte des

Dandyismus ist an dieser Stelle notwendig um eine spezifische Relationalität der

hier elaborierten Medienästhetik des Dandyismus von einer Kulturgeschichte des

»Dandys«, wie sie vielfach bereits geschrieben wurde, abzugrenzen. Im Folgenden

Unterkapitel wird zuerst die gemeinhin unter Dandyismus verstandene Kultur-

geschichte kurz geschildert, um daraufhin in Kontrast dazu die prozessuale und

produktive Medienästhetik herauszustellen.

Führt man sich die Klischees vor Augen, des Dandys als eines unreflektierten,

lebendigen Kleiderständers, einer leeren Maskerade eines gelangweilten Boudoir-

möbels oder eines in Epochenumbrüchen aufflackernden dekadent-elitären Aus-

laufmodells, so wird hier im Gegensatz dazu behauptet, dass sich dieser primär

durch Medien-Relationen auszeichnet. Gleichzeitig erscheint diese Figur zu Be-

ginn ihres Diskurses, Anfang des 19. Jahrhunderts als eine erfolgreiche Inszenie-

rungsstrategie, die der Literatur entstammt.1 Vor allem in der französischen Tra-

1 Für eine Auseinandersetzungmit der Inszenierung desDandys und einer sprach- bzw. kultur-

wissenschaftlichen Analyse der diskursiven Selbstbehauptung dieser Figur aus der Perspek-

tive einer Archäologie: Vgl. Hörner. Dieser entwirft im Wesentlichen über eine literarisch-

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Der Dandy im Smart Home

dition dieses Phänomens erweist sich Dandyismus als ein vornehmlich literarisch

konstituiertes Ensemble.

Vom ursprünglich als englisch etikettierten Kultur- und Sozialphänomen aus-

gehend, erweitert sich der Dandyismus durch den Import nach Frankreich, wo er

eine Diversifikation im Bereich der Ästhetik erfährt. »Der Dandyismus wird in der

französischen Romantik große Mode, verfällt jedoch rasch und blüht mehr in der

Literatur fort als in gelebter Darstellung«2, verdeutlicht Otto Mann 1925 in einer

der ersten akademischen Studien über den Dandyismus.

Falsche Infamie

Was ist dies für eine Art von literarischer Formierung, die den Dandyismus inau-

guriert und vorangetrieben hat? Um eine Écriture des Dandyismus in einem ersten

Schritt einzuführen, wird an dieser Stelle eine Kontrastierung mit der Schreib-

weise der Infamie vorgenommen, wie sie Michel Foucault in Das Leben der infamen

Menschen herausstellt. Was ist eine infame Schreibweise?

Die Texte des ›Foucaultschen‹ Infamen stehen »in möglichst vielen Beziehun-

gen zur Wirklichkeit.«3 Diese befinden sich nicht nur in bloßer Relation zur Wirk-

lichkeit, im Sinne eines ›es ist so gewesen‹, sondern der Kern infamer Texte ist

vielmehr,

»daß sie darin wirken; daß sie ein Stück in der Dramaturgie des Wirklichen sei-

en, daß sie das Instrument einer Rache, die Waffe eines Hasses, eine Episode

einer Schlacht, das Gestikulieren einer Verzweiflung oder einer Eifersucht, ein

Bittflehen oder einen Befehl konstituieren.«4

Auch die hier als Beispiele dandyistisch-literarischer Ästhetik dienenden Tex-

te Charles Baudelaires, Jules Barbey d’Aurevillys und anderer konstituieren als

Diskurs neue Sachverhalte in der Welt. Sie bilden nicht nur Formationen eines

bestimmten (Umgebungs-)Wissens, sondern sind wie die Texte in der Untersu-

chung Foucaults ›Episoden einer Schlacht‹ oder ›Spiegelung einer Eitelkeit‹, die

ihre materiellen und diskursiven Spuren in der Lebenswelt hinterlassen. Doch

die Schreibweise des Dandyismus ist keineswegs deckungsgleich zur Schreib-

weise des Infamen im Übergang des 17. zum 18. Jahrhundert, wie Foucault sie

sprachliche Analyse der Texte und Anekdoten der Dandy-Literaten und ihrer Vorbilder eine

Archäologie der Behauptung und Inszenierung.

2 OttoMann:DerDandy. Ein Kulturproblem derModerne.Gerabronn,Württ 1962. Zweite überarb.

Aufl., 11f. (Im Folgenden:Mann). Die Erstauflage, eineDissertation, erschien 1925 als eine der

ersten deutschsprachigen Studien zum Dandyismus in Karl Jaspers Schriftenreihe ›Philoso-

phische Forschungen‹ unter dem Titel Der moderne Dandy. Ein Kulturproblem des 19. Jahrhun-

derts.

3 Vgl. Foucault: Infam, 13.

4 Vgl. ebenda, 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 105

im Blick hat.5 Die dandyistische Écriture bildet vielmehr eine Kontrastfolie zur

Infamie. Denn Foucaults Bezeichnung der Infamen für, »diejenigen, die weder

mit zweideutigem Skandal noch mit einer stummen Bewunderung, die also mit

keiner Sorte Glorie vermischt ist«6, trifft auf die dandyistischen Figuren nicht zu.

Eine dandyistische Schreibweise reiht sich – im Gegenteil – in eine subversive

»Modalität der universalen Fama« ein.7 Denn dandyistische Schreibweise zeigt

sich im eigentlichen Sinne als eine Unterwanderung der Fama. Durch die Affinität

des Dandyismus zum im 19. Jahrhundert verschwindenden Feudalismus und der

Okkupation von Merkmalen der Aristokratie, deutet sich dessen ›falsche Infamie‹

an. Denn Dandyismus lässt sich, wie oben schon angedeutet, als Adelssurrogat

verstehen. »Im Formalkult des Dandys, der sich als Statthalter aristokratischer

Kulturwerte verstand, repräsentierte sich ein Ideal, das die Gesellschaft im Begriff

war zu verlieren, das sie aber noch nicht aufgegeben hatte.«8 Zum einen gehört

zur Schreibweise des Dandyismus eine Evokation von Herrschaftswissen, die

sich über Ausschließung und Selbstermächtigung definiert und Alterität sowie

Souveränität im eigentlichen Wortsinne unterwandert. Zum anderen steht der

Dandy-Diskurs ebenso in einer parasitären Relation zur Macht. Er steht der alten

Form, der richtenden absolutistischen Souveränität nahe. Der Dandy infiltriert

die Restbestände aristokratischer Machtstrukturen. »Dieses sich Einnisten des

Dandys in das wahre Herz der Gesellschaft, der Plan, sie mit den Mitteln zu

schlagen und zu beherrschen, durch die sie mächtig wird, ist nicht frei von

zynischem Spott, der so als geistige Überlegenheit die modische Hülle des Dandys

durchdringt.«9

Diese ›Höflinge ohne Hof‹ definieren sich durch die Macht und doch gleich-

zeitig gegen sie, sie sind eingeschlossene Ausgeschlossene, indem sie Machtstrukturen

ironisch brechen und sie überschreiten. Dandyismus ist eine Deklaration einer Al-

terität und Subversion von oben. Damit ist er eine selbst gewählte (und demnach

falsche oder künstliche) Infamie. Denn bei aller Alterität und elitären Absatzbewe-

gung des Dandyismus braucht dieser gerade die Gesellschaft, die er vermeintlich

subvertiert und zu überschreiten versucht. Er setzt sich von ihr ab und tanzt doch

zugleich auf ihrer Peripherie. Das macht deutlich, warum diese Figur vordergrün-

dig nicht in demokratischen Verhältnissen zu funktionieren scheint und als kon-

servativ, mitunter auch als zum (Proto-)Faschismus tendierende Figur, charakte-

risiert wird.10 Gleichsam subkutan durchströmt diese Figur die machtstrukturelle

5 Vgl. zur Literatur der Infamie: Achim Geisenhanslücke: Die Sprache der Inf amie. Literatur und

Ehrlosigkeit. Paderborn 2014.

6 Vgl. Foucault: Infam, 23.

7 Vgl. ebenda, 22.

8 Erbe: Dandys, 10.

9 Mann, 97.

10 Vgl. Kapitel 7.1 Dandyismus der Härte.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Der Dandy im Smart Home

Formation monarchistischer oder feudaler Souveränität. »Souverän ist, wer über

den Ausnahmezustand entscheidet.«11 Dieses Diktum Carl Schmitts gilt für den

Dandy jedoch nur auf der Oberfläche: Auf der einen Seite macht sich der Dandyis-

mus zum Ausnahme- bzw. korrekterweise zum gesellschaftlichen Grenz-Fall, um

dadurch seine elitäre Selbstermächtigung zu etablieren. Gleichzeitig vollzieht er

das Spiel einer wohl kalkulierten Kippfigur der Ambivalenz und der Andeutung:

»Wer sich an Devianz orientiert, ist – zumindest auf einer ersten Ebene – an sich

schon deviant.«12 Vor allem ist diese Souveränität des Dandys ein ästhetischer Wi-

derstand, eine ästhetische Devianz, eine Attitüde, stets das Unerwartete zu tun.

Sein wesentliches Stilmittel ist das Paradox: »Ich liebe das Spiel. Es ist soviel wirk-

licher als das Leben.«13 Oscar Wildes Figur des Lord Henry Wotton aus Das Bild-

nis des Dorian Gray, der eine archetypische Darstellung des dekadenten Typus des

Dandys zum Ende des 19. Jahrhunderts ist, verkörpert diese ambivalente Haltung

des zur Schau getragenen Paradoxes bis zur vermeintlich völligen Selbstauflösung:

»Der einzige Weg sich einer Versuchung zu entledigen, ist, ihr nachzugeben.«14

Dieses und andere kokettierende Bonmots stellen den ästhetizistischen Hedonis-

mus, wie auch die Pose einer Désinvolture, des abgehobenen Nicht-involviert-Seins

symptomatisch aus.

Im Gespräch mit demMaler Basil Hallward, neben Dorian Gray und Lord Hen-

ry die dritte Hauptfigur vonWildes Text, wird diese ambivalente Attitüde pointiert:

»›Ich hasse die Art und Weise, wie Sie über Ihr Eheleben sprechen, Harry‹, sagte

Basil Hallward und schlenderte zu der Tür, die in den Garten führte. ›Ich glaube,

in Wirklichkeit sind Sie ein sehr guter Ehemann, nur schämen Sie sich ganz ent-

schieden Ihrer Tugenden. Sie sind ein ungewöhnlicher Bursche. Niemals sagen

Sie etwas Moralisches, und niemals tun Sie etwas Unrechtes. Ihr Zynismus ist

bloß Pose.‹ ›Natürlich sein ist bloß Pose, und die aufreizendste, die ich kenne‹,

rief Lord Henry lachend aus.«15

Bei aller Künstlichkeit, Inszenierung und nachahmender, gespielter Authentizität

steht die Schreibweise des Dandyismus dennoch in Relation zur infamen Écritu-

re. Denn wie bei dieser eröffnet sich durch die des Dandyismus eine ästhetische

Praxis: »Ein Gemurmel beginnt sich zu erheben und wird nicht zur Ruhe kom-

men; in ihm werden individuelle Variationen der Lebensführung, ihre Schanden

11 Carl Schmitt: Politische Theologie.Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität.Berlin 2009, 9. Aufl.,

13.

12 Elena Esposito: Die Verbindlichkeit des Vorübergehenden: Paradoxien der Mode. Frankfurt a.M.

2004, 155. (Im Folgenden: Esposito).

13 Wilde: Dorian, 92f.

14 Ebenda, 29.

15 Ebenda, 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 107

und Geheimnisse durch den Diskurs dem Zugriff der Macht dargeboten.«16 Der

Dandyismus steht in dieser Tradition des Diskurses eines »emphatischenTheaters

des Alltäglichen«.17

Dandyismus erschreiben

Der Dandyismus ist die »Geburt einer unermeßlichen Diskursmöglichkeit.«18 Ei-

ne erste Annäherung an den Dandyismus als ein dezidiert ästhetisches Ensemble

wird im 19. Jahrhundert in der literarischen Auseinandersetzung vollzogen. An die-

ser Stelle wird das einflussreiche Essay Du Dandysme et de George Brummell (1845)

von Jules Barbey d’Aurevillys als Beispiel herangezogen, um dieses in einem wei-

teren Schritt mit der oben schon angedeuteten zweiten Prägung des Dandyismus

als einer Medienästhetik und eines Subjektivierungsprozesses bei Baudelaire zu

kontrastieren.

Barbeys Du Dandysme bringt eine Theoretisierung und Popularisierung des

Dandyismus auf das literarische Tapet. Dieser Text vermittelt Inszenierungen,

Mediationen und letztlich – da immer noch Literatur – Narrationen des Dandyis-

mus.

Jules Barbey d’Aurevilly (1808-1889) war Dandy, Monarchist und überzeugter,

antireformatorischer Katholik. Er schrieb Essays, Romane und Erzählungen.19 Es

entstanden schon vor Barbeys Essay Texte des Dandyismus, wie etwa der bereits

angesprochene Sartor Resartus (1836) von Thomas Carlyle. Carlyles Buch stellt sich

als ein Kommentar zur fiktiven ›Philosophie der Kleidung‹ des deutschen Profes-

sors Diogenes Teufelsdröckh dar.20 Dieser Text ist zum einen eine Parodie auf den

Deutschen Idealismus, vor allem denjenigen Hegels, sowie zum anderen auf den

Dandyismus, der als Kleidersekte oder religiöse Bruderschaft desavouiert wird.

Der Dandy sollte in der Perspektive des Professors neben anderen Kuriositäten ins

Museum gestellt werden:

»Haben wir nicht guten Grund, Scham und Schande über diese undankbare Welt

zu rufen, die selbst diese armselige Gunst verweigert, ihr Sehvermögen an aus-

gestopfte Krokodile und siamesische Zwillinge verschwendet und über das bei

uns beheimatete wunderbarste Wunder aller Wunder, einen lebendigen Dandy,

mit hastiger Gleichgültigkeit und kaum verhohlener Verachtung hinwegsieht!

16 Vgl. Foucault: Infam, 35.

17 Vgl. ebenda, 27.

18 Ebenda, 36.

19 Vgl. Jules Barbey d’Aurevilly: Die Freiheit des Geistes rührt von Niedertracht. Berlin 2008. Ders.:

Der Chevalier Des Touches. Berlin 2014. Ders: Die Teuflischen. Bremen 2012. Nebenbei: Sein Se-

kretär war zeitweise der ebenso notorische Schriftsteller Léon Bloy.

20 Vgl. Vinken, 86.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Der Dandy im Smart Home

[…] Wann sahen wir in unseren Museen je das Präparat eines Dandys oder ein

Exemplar davon in Spiritus aufbewahrt?«21

Aus einer im Gegensatz zu Carlyle sakralisierenden Schreibweise heraus, betrach-

tet Barbey den Dandyismus.DuDandysme versucht weniger eine Kuriosität als viel-

mehr eine Ästhetik zu entwerfen. Barbey stilisiert zum einen den so dargestellten

UrdandyGeorge Beau Brummell zum sakrosankten Säulenheiligen eines geistigen und

gleichzeitig lebensästhetischen Dandyismus. Zum anderen ist diese Ausprägung

eine literarisch inszenierte Phänomenologie der Eitelkeit. Sie zeigt sich für Barbey

als eine blasierte, weil allzu befriedigte Eitelkeit. Sie wird zum Ausgangspunkt sei-

ner Theoretisierung des Dandyismus anhand einer Auseinandersetzung mit Beau

Brummell. Der historische Brummell ist für die Betrachtung dabei weniger von In-

teresse. Denn im Zusammenhang dieses Dandyismus geht es nicht um historische

Genauigkeit oder Tatsachen,22 oder wie Michel Onfray polemisiert: »Barbey, der

sehr wohl Dokumente und Zeitzeugenberichte gesammelt hatte, schrieb mit hei-

ßem Blut und lodernder Poesie eine Legende und keine Biographie.«23 ImHinblick

auf den Dandyismus ist das Legendäre, wie Foucaults Aussage in Bezug darauf

illustriert, eine ebenso wirkmächtige, sogar wirkungsmächtigere Diskursinaugu-

ration als die bloße – vermeintlich historische – Faktizität, die im Grunde auch

nichts anderes darstellt als eine bestimmte Formatierung von Diskursen: »Das Le-

gendäre, welches immer auch sein Realitätskern ist, ist schließlich nichts anderes

als die Summe dessen, was man davon sagt.«24

Brummell, ein Dandy und nichts außerdem

Brummell gilt, vor allem dank des viel beachteten Essays Barbeys, als die Personi-

fikation des Dandyismus schlechthin.25 Barbey überliefert den Satz Lord Byrons,

er wäre lieber Brummell als Napoleon gewesen.26 Diesen Zusammenhang aufgrei-

fend bemerkt Giorgio Agamben: »[L]ieberWeltgeist imBoudoir als derWeltgeist zu

Pferde; das ist kein geringes Kompliment.«27 Die Einsetzung der Figur Brummell

imdandyistischenDiskurs ist strategisch, denn »imGegensatz zur Faktenlage, prä-

sentierte er [Barbey (F.H.)] den Dandyismus als eine Kunst der Immanenz, des

Künstlichen, des Zeichens, des Krieges, des Je-ne-sais-quoi, der Einsamkeit und

21 Carlyle, 365. (Hervorhebung F.H.).

22 Für historische Fakten und die Rolle des Dandy Brummell: Vgl. Erbe: Dandys, 25ff. Vgl. auch:

Ian Kelly: Beau Brummell. The ultimate Dandy. London 2005.

23 Michel Onfray: Leben und Tod eines Dandys. Göttingen 2014, 57. (Im Folgenden: Onfray).

24 Foucault: Infam, 18.

25 Auch in Honoré de Balzacs Pathologie des Soziallebens taucht Brummell als Figur einer letzten

Instanz, als arbiter elegantiarum für die Abhandlung über das elegante Leben auf. Vgl. Balzac,

61ff.

26 Vgl. Barbey, 33.

27 Giorgio Agamben: Stanzen. Zürich, Berlin 2005, 96. (Im Folgenden: Agamben).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 109

der Langeweile.«28 DieWirkungskraft der strategisch-literarischen (Schreib-)Figur

Brummell ist hierbei nicht zu unterschätzen. »Daß sich in Beau Brummell etwas

sehr Bedeutsames für den Zeitgeist zu erkennen gegeben hatte, war intelligenteren

Zeitgenossen nicht entgangen«29, fasst Agamben den Einfluss Brummells auf den

literarischen Diskurs des Dandyismus zusammen. Alexandre Kojève beispielswei-

se ging in seiner Bemerkung zum Ende der Geschichte so weit, Brummell neben

Hegel und de Sade als eine der drei Figuren zu bezeichnen, die das Ende der Ge-

schichte erkannt hätten.30

Dem Je-ne-sais-quoi, diesem unbestimmbaren Etwas, dem Ensemble ›Dandy-

ismus‹ wird im Folgenden weiter nachgegangen. Brummell wird in der Écriture

Barbeys zur Figuration der als dandyistisch verstandenen Gemengelage verschie-

denster Praktiken und Diskurse – etwa der Kleidung, der Etikette, der Konversati-

on, des gelangweilten, blasierten Habitus. »Brummell war die Manifestation einer

dieser Tendenzen [des Dandyismus in der Sittengeschichte Englands (F.H.)].«31 In

einer Konstellation aus geschilderten Anekdoten und Selbstauskünften schwankt

Barbeys Schreiben zwischen philosophischem Traktat und anekdotischer Biogra-

fie.

Barbey kokettiert mit der vermeintlichen Zwecklosigkeit des Textes, um da-

durch nur umso mehr seinen ästhetischen Wert herauszustellen. Es wird als ein

rein ästhetischer Gegenstand zelebriert, der nur in seinem Subversiv-Werden sei-

nen Diskurs entfaltet. Diese Schreibweise grenzt sich ab und vereinnahmt: Zum

einen zeigt sich dies in einer falschen Infamie, die nur eine exklusive Minderheit

adressiert:

»[D]ieses kleine Büchlein [Barbeys Du Dandysme (F.H.)], einzig um sich und drei-

ßig andern eine Freude zu machen, den unbekannten Freunden, auf die man sich

nicht verlassen und die in Paris zu haben man sich kaum ohne Anmaßung rüh-

men kann. […] Es sei ihm, denn er ist bescheiden geworden, erlaubt zu sagen,

daß die dreißig Exemplare ihre dreißig Leser fanden.«32

Zum anderen ist diese Ästhetik in der Diskursivierung und Einschreibung des vor-

geblich Minderen, des Banalen, der Etikette oder der Kleidung, des vermeintlich

Nutzlosen, wie der Eitelkeit, den Schnupftabakdosen, dem Schmuck etc. eine Rela-

tion des Schreibens zu den Dingen, denn: »Er [der Leser] wird erkennen, daßman,

umBrummell zu sein,Dinge braucht […].Der Verfasser des BuchsDuDandysme hat

28 Onfray, 60.

29 Agamben, 96.

30 Alexandre Kojève: Philosophen interessieren mich nicht, ich suche Weise. In: Ders.: Überle-

bensformen. Berlin 2007, 58-66, 62. (Im Folgenden: Kojève).

31 Barbey, 9.

32 Vgl. Barbey, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Der Dandy im Smart Home

versucht diese Dinge zu benennen; allmächtige Nichtigkeiten […].«33 Wenngleich

Barbey den Dingen nicht den gleichen Status zuspricht, wie es hier im Weiteren

getan wird, ist mit dieser Konstatierung jedoch ein wesentlicher Punkt angeregt.

Es ist die Relation zu den non-humanen Entitäten, die den Dandyismus und die

daraus resultierende Ästhetik konstituieren.

Jeder Zusammenhang in Hinblick auf einen vermeintlichen Nutzen des Tex-

tes, etwa als Gebrauchsliteratur, wird ausgeschlossen. So wird die Betrachtung des

Textes als Handbuch für Dandys vehement zurückgewiesen, um seine Zwecklosig-

keit zu manifestieren und die Schreibweise zugleich tiefer im Ästhetischen zu fun-

dieren: »[A]ber er [der Verfasser] wusste wohl, während er es schrieb, daß es kein

Handbuch würde und daß dieMachiavellis der Eleganz noch alberner wären als die

Machiavellis der Politik… die schon höchst albern sind!«34 Nichtsdestotrotz wird

dieser Text genau als dasjenige rezipiert, als das er vordergründig verneint wird.

Diese vermeintliche Verneinung der Gebrauchsform des Textes ist nichts anderes

als eine ironische und nonchalante Koketterie mit der eigenen Inszenierungsstra-

tegie, denn sowohl Baudelaire als auch etwa Autor, Karikaturist und Freund Oscar

Wildes Max Beerbohm (1872-1956), orientieren sich in ihrer Auseinandersetzung

mit dem Dandyismus an Barbeys Text.

Einen weiteren Punkt in diesem Zusammenhang stellt die Selbstinszenierung

des Schreibers Barbey dar, der sich zum einen als Dandy stilisiert und zum anderen

im Text den ›Titel‹ des Dandys für sich ablehnt: »Der Autor des BuchesDuDandysme

et de George Brummell war kein Dandy […].«35 Auch dieser Diskurs der Verneinung

kann als ein performativer Akt der ironischen Selbstinszenierung gewertet werden,

welchen man in einer hohen Zahl von Fallbeispielen beobachten kann.

Da Brummell von Barbey zum uneinholbaren Idealdiskurs erhoben wird, kann

sich der Autor, insofern Alterität bzw. Exklusivität seines Textes dadurch situiert

wird, nicht primär oder eben nur durch die Verneinung auf die Inszenierung als

Dandy einlassen. Lediglich durch das Wechselverhältnis von Schreibendem und

Geschriebenem wird dieses Maskenspiel aus Verneinung und Uneindeutigkeit ver-

mittelbar. In den Formierungen des Dandyismus scheinen die Ambivalenz der In-

szenierung und Ästhetisierung auf der einen und die gleichzeitige Opazität des

eigenen Habitus auf der anderen Seite immer wieder auf. Damit ist diese litera-

rische Koketterie mit der Uneindeutigkeit der eigenen Position doch wieder eine

klare Strategie, wie sie etwa auch im paradoxen Spiel der Figur des Henry Wotton

in Oscar Wildes Dorian Gray angedeutet wird.

33 Ebenda, 15.

34 Barbey, 15.

35 Vgl. Barbey, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 111

Unnachahmlich, oder nicht?

In Barbeys Textmanifestiert sich eine Betonung einer Unnachahmlichkeit desDan-

dyismus. Sie zeigt sich in einer Stilisierung von Selbstermächtigung, die zum ei-

nen in die Autor- bzw. Schreiber- oder Künstlerfiguren, wie zum anderen in den

Narrationen um die Akkumulationsfigur Brummell eingeschrieben wird. Um die-

se beiden Pole, die Narrationen um Brummell und die (Selbst-)Inszenierungen von

Autorfiguren wie Barbey, Richard Schaukal und Max Beerbohm dreht sich dieser

Abschnitt im Folgenden. Dabei wird die gesuchte literarische Formierung dieser

Ästhetik näher gekennzeichnet: George Brummell wird zum unerreichbaren Ideal

ausgerufen. »In Wahrheit ist das völlig zwecklos. Man kann Brummell nicht nach-

eifern. Man gleicht ihm oder man gleicht ihm nicht.«36 Diese Idealstellung zeigt

sich bereits im Titel, in der Gleichsetzung von George Brummell mit dem Dan-

dyismus: Du Dandysme et de George Brummell.37 Der Kulminationspunkt Dandyis-

mus/Brummell findet sich im Ausdruck: »Er war das Dandytum selbst.«38

Max Beerbohm webt in seinen Essay Dandys and Dandys von 1896, also rund

fünfzig Jahre nach Erscheinen von DuDandysme den Satz Barbeys unmittelbar ein,

wenn er schreibt: »Mr. Brummell jedoch war ein Dandy, nichts als ein Dandy, von

der Wiege bis zu jenem fürchterlichen Tag, als er seine Figur verlor […].«39 Dandy-

ismus und George Brummell sind in den Schreibweisen Barbeys und Beerbohms

ein- und dasselbe. Diese Écriture regt ein Nachahmungsgefälle an bzw. erzeugt sie

Nachahmungseffekte, gerade weil sie sich als unnachahmlich darstellt.

»Indem Barbey sie [die Aussage, Brummell sei das Dandytum selbst (F.H.)]

trifft, trifft sie zu. […] Nicht seine Taten etablieren den Dandy, sondern diejeni-

gen, die ihn mit ihren Schriften erst im Verlauf der Geschichte schufen.«40

Zum anderen lässt sich in Barbeys Essay die Darstellung seines Autors als ein

»Selbstportrait qua Brummell« begreifen.41 Eswird einWechselverhältnis vonDan-

dy (Barbey, Brummell) und Schrift bzw. Text entworfen. Dieses ›Selbstportrait‹

dient nicht dazu ein festes Autorbild zu erzeugen, sondern vielmehr mittels sei-

ner Schreibweise, seinen Arrangements und Montierungen dem Dandyismus eine

bestimmte Richtung zu geben. Dieser von Barbey etikettierte Diskurs des Dandy-

ismus suggeriert ein Topos der Originalität, das ihn unnachahmlich, d.h. elitär,

36 Vgl. Barbey, 15.

37 Dies deutet bereits Gernot Krämer an. Vgl. ders.: »Frucht dieser allzu sehr gebrandmarkten

Eitelkeit«, Jules Barbey d’Aurevilly und George Brummell. In: Joachim H. Knoll u.a. (Hg.): Der

Dandy. Ein kulturhistorisches Phänomen im 19. und 20. Jahrhundert. Berlin 2013, 97-106, 97.

38 Barbey, 26. (Hervorhebung F.H.).

39 Max Beerbohm: Dandys und Dandys. In: Eike Schönfeld (Hg.):Max Beerbohm. Dandys & Dan-

dys. Ausgesuchte Essays und Erzählungen. Zürich 1989, 17-38, 18. (Im Folgenden: Beerbohm).

40 Vgl. Onfray, 61.

41 Ebenda, 55.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Der Dandy im Smart Home

machen soll. »Die Kraft der englischen Originalität prägt die menschliche Eitel-

keit – diese Eitelkeit, die selbst im Herzen eines Küchenjungen wurzelt […] – und

bringt das so genannte Dandytum hervor.Man kann es nichtmit England teilen.«42

Auf der einen Seite wuchert die blasierte Eitelkeit selbst im englischen Küchenjun-

gen, ist also ein standesunabhängiges Phänomen, welches demDandyismus zugu-

te kommt, da dieser gerade in der (Selbst-)Aneignung des Aristokratismus besteht.

Auf der anderen Seite könne man diese Originalität offenbar nicht nachahmen,

wenn man nicht genuin dazu geboren sei.

Diese Perspektive des Unnachahmlichkeits-Dandyismus beginnt sich aber im

Laufe des 19. Jahrhunderts bei anderen Autoren wie Baudelaire, Beerbohm, Huys-

mans und anderen zu verschieben. Beerbohm positioniert sich im Hinblick auf

das Essay Barbeys und damit zur Eitelkeit des Dandys folgendermaßen: »Wenige

bedenken, daß die Eitelkeit des Dandys etwas völlig anderes ist als die ordinäre

Einbildung des bloß gutaussehenden Mannes. Das Dandytum ist schließlich ein

Kunsthandwerk.«43 Diese Position bringt die Implikation mit sich, dass sich, im

Gegensatz zur inkorporierten Distinktion bei Barbey, die aus dem Dandy selbst zu

entspringen scheint, bei Beerbohm die Perspektive zugunsten einer weiterreichen-

den Ästhetik umkehrt:

»Und dem Dandy ist das, womit die Natur ihn ausgestattet hat, nur insofern von

Bedeutung, als es für schöne Ergebnisse empfänglich ist. Es bedeutet ihm gerade

so viel, wie dem Kunsthandwerker das unilluminierte Pergament, die Form einer

weißen Vase oder die Fläche einer Wand die für Fresken bestimmt ist.«44

Mit anderen Worten: Der Dandy Beerbohms ist ein Ergebnis von Einschreibun-

gen, ein artifizielles Medium, das mit seiner Umgebung Verbindungen eingeht.

Der Dandy bildet sich somit in der Relation zur Umgebung und nicht rein aus sich

selbst heraus, wie es etwa Barbey suggeriert.Mit Beerbohm erscheint der Dandyis-

mus als ein Medienverbund seismographischer Sensibilität, insofern, dass dieser

sich als Ensemble verschiedener Relationen erweist. Oder, mit Beerbohm noch-

mals auf den Punkt gebracht: »Das Dandytum ist unabänderlich das Ergebnis einer

sorgfältig kultivierten Natur, nicht Teil der Natur selbst.«45 Diese Betrachtungsweise

desDandyismus als das Ergebnis heterogener Formierungen, von Einschreibungen

und Relationen ist die weiter folgende Perspektive. Die Betrachtung wendet sich

in dieser Hinsicht ab vom Arrangement eines Originalitäts- bzw. Inkorporations-

Dandyismus, wie ihn etwa Barbey, oder auch Richard von Schaukal über Codie-

rungen und Aushandlungsprozesse als Distinktionshaltung implementieren. Die-

42 Vgl. Barbey, 22.

43 Beerbohm, 25.

44 Vgl. ebenda.

45 Vgl. ebenda, 23. (Hervorhebungen F.H.).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 113

se Form des Dandyismus lässt sich als eine Deklaration eines »nascitur, non fit«46

beschreiben, die eine starke und weitgehend bekannte Position in der Forschungs-

literatur hat, der hier jedoch eine andere Perspektive gegenübergestellt wird. Diese

Projektion eines ›neuen Adels von Geburt‹ des Dandys äußert sich über jene ange-

deuteten Schreib-, Inszenierungs-, bzw. Diskursstrategien. Auf einem grundsätz-

licheren und weitreichenderen Tableau verbreitet sich die einschreibende dandy-

istische Ästhetik, welche nicht als ein per se Natürliches und Originäres etikettiert

wird. Diese zweite Variante des Dandyismus, die im weiteren als eine Medien-

ästhetik verstanden wird, bestehend aus Ästhetiken, Technologien und Umgebun-

gen, wird im Zusammenhangmit Charles Baudelaire und dem Blasiertheits- sowie

Ennui-Diskurs in den nächsten Kapiteln behandelt.

Dandyismus und Mimesis

Eine zentrale Frage, die bei Barbey gestellt wird und in den weiteren Kapiteln des

Buches immerwieder eine Rolle spielt, ist diejenige nach derMimesis, der Nachah-

mung als Schlüssel zu einer sowohl korrekten Darstellungsweise als auch Inkorpo-

ration des Dandyismus.47 »Mimesis erweist sich als Kulturtechnik einer maßlosen

Anähnlichung der Welt. Sie entdeckt und stiftet Korrespondenzen und Analogien

zwischen kategorial geschiedenen Seinsbereichen […].«48 Barbey legt eine Fährte

auf der Suche nach den wahren Nachfolgern Brummells aus, wenn für ihn die Dis-

krepanz zwischen Mimesis als authentischer kulturell essentieller Nachahmung

und einem unreflektierten Imitieren des anfänglich englischen Phänomens eine

massive Rolle spielt. »Nachäffung ist keine Ähnlichkeit. Man kann eine Miene oder

eine Pose übernehmen, wie man den Schnitt eines Fracks kopiert; aber diese Ko-

mödie langweilt.«49

In dieser Schnittstelle aus Mimesis, Nachahmung und Ähnlichkeit siedelt der

Unterschied zwischen Snob und Dandy. »Durch den Kontrast seiner tatsächlichen

Banalität und seines Anspruches an Originalität lädt der Snob zum Schmunzeln

ein. Der Snob ist ein eitler Affe, ein Affe, der alles nachmacht, aber dabei vorgibt,

etwas Besonderes zu sein.«50 DerDandyismus stilisiert sich in Barbeys Ausprägung

46 Vgl. Oliver Wendell Holmes: Der Autokrat am Frühstückstisch. In: Grundmann: Anthologie,

131-134, 134.

47 Vgl. Kapitel 6 Pathologie der Ästhetik.

48 Vgl. Friedrich Balke: Ähnlichkeit und Entstellung. Mindere Mimesis und maßgebender An-

blick bei Platon und Walter Benjamin. In: Linda Simonis, Annette Simonis, Kirsten Dick-

haut (Hg.): Comparatio. Zeitschrift für Vergleichende Literaturwissenschaft. Band 7. Heidelberg

02/2015, 261-283, 265. (Im Folgenden: Balke: Ähnlichkeit).

49 Vgl. Barbey, 22. Zum Topos des Affens und des Nachäffens im 19. Jahrhundert: Vgl.Hanna

Engelmeier:DerMensch,derAffe.Anthropologie undDarwin-Rezeption inDeutschland 1850-1900.

Köln 2016.

50 Jules Lemaitre: Die Snobs. In: Grundmann: Anthologie, 177-182, 178.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Der Dandy im Smart Home

zu einem Topos des »nascitur, non fit«.51 Dieses vermeintliche Dazu-Geboren-Sein,

statt eines Werdens-Prozesses ist eine Verschleierungstaktik und Schreibstrategie.

Diesem nascitur steht die Perspektive des Dandyismus als die eines proliferieren-

den Prozesses gegenüber:

»Werden heißt nicht eine Form erlangen (Identifikation, Nachahmung, Mime-

sis), sondern die Zone einer Nachbarschaft, Ununterscheidbarkeit oder Nicht-

Differenzierung finden, so dass man sich nicht mehr von einer Frau, von einem

Tier oder einem Molekül unterscheiden kann.«52

Über die Mimesis wird die exklusive Verbreitung des Dandyismus gepflegt. In die-

ser Ausprägung, welche gerade unnachahmlich sein soll, erweist sich paradoxer-

weise die Mimesis als dessen Triebfeder. Das Paradox des nachahmbar/unnach-

ahmlich, die Exklusivität gegen das Egalitäre ist ein fortlaufender und nicht aufzu-

lösender Prozess. Es ist eine Suchbewegung, eine Expositionsform, die über Nach-

ahmen und Verwerfen ständig versucht ihre Distinktion und Exklusivität aufrecht-

zuerhalten.53

»Ob die Mimesis nun als (tänzerische) Darstellung und leibliches Ausdrucksphä-

nomen begriffen wird oder, wie nach ihrer philosophischen Umdeutung […] als

(statthafte oder unstatthafte) Nachahmung eines ›Vorbildes‹: In beiden Fällen

bezeichnet sie ein herausgehobenes Geschehen, das Aufmerksamkeit erzeugt

und erfährt.«54

Daraus schlussfolgernd kann pointiert werden, dass die Nachahmung im Hinblick

auf den Dandyismus weder eindeutig verneint, noch gänzlich ironisch gebrochen

wird. Aus der Perspektive Barbeys wird der Dandyismus zwar zur Nachahmung

empfohlen – aber auch nur, so suggeriert es Barbey, wenn man, wie Brummell,

ein von sich aus genuines ›Geisteskind‹ des Dandyismus ist. Die Dandy-Epigonen

sind aus dieser Perspektive vor allem eines, ummit Nietzsche zu sprechen: »Schau-

spieler ihres eigenen Ideals«.55 Sie sind keine ›freien‹ Subjekte, sondern betreiben

eine hochproduktive Subjektivierungsstrategie: »Die Langeweile, die sie verbrei-

ten, vermittelt ein falsches Bild vom Dandytum.«56

51 Oliver Wendell Holmes: Der Autokrat am Frühstückstisch. In: Grundmann: Anthologie, 131-

134, 134.

52 Gilles Deleuze: Die Literatur und das Leben. In: ders: Kritik und Klinik. Aesthetica. Frankfurt

a.M. 2000, 11-17, 11. (Hervorhebung im Original).

53 Vgl. dazu Kapitel 5: Expositionsformen.

54 Vgl. Balke: Ähnlichkeit, 273.

55 Vgl. Friedrich Nietzsche: Nachgelassene Fragmente Sommer 1882. In: Giorgio Colli, Mazzino

Montinari (Hg.): Nachlaß 1882-1884. Kritische Studienausgabe. Berlin 1999, 102.

56 Vgl. Barbey, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 115

Die Mode

Man muss, um sich der zugeschriebenen oder tatsächlichen Wirkung Brummells

bewusst zu werden, einen Umweg über die Mode57 und ihre Veränderung durch

Brummell gehen.Durch die dandyistische Einschreibung in den Bekleidungs- bzw.

Modediskurs, gewannen die Dandys an Einfluss bzw. der Dandyismus an Verbrei-

tung. Letztlich wird im Allgemeinen mit der Figur des Dandys gerade die Mode

und distinguierte Kleidung assoziiert. Dies stellt zwar klarerweise einen wichti-

gen, aber bei weitem nicht den einzigen oder gar wichtigsten Bezugspunkt dar.

Nichtsdestotrotz wird die Mode zum dandyistischen Gegenstand. Oder, um es

mit Barbara Vinken zu pointieren: Der Dandy betreibt geradezu Antimode: »Nüch-

ternmacht er der adeligenMode der Höflinge postrevolutionär den Garaus.«58Was

das genau bedeutet soll hier kurz erläutert werden:

In Form einer vermeintlichen neuenmodischen Schlichtheit wurde von dandy-

istischer Seite eine exklusive Alterität gegen den adeligen Pomp erzeugt: Diejeni-

gen, die über die Bekleidungslehren verfügen und die Codes der neuen Mode ent-

schlüsseln können contra diejenigen, die den Unterschied nicht ausmachen kön-

nen. Sowirdmit derMode von etwas gesprochen oder geschrieben, das als ›Theater

des Alltäglichen‹ Einzug in die literarische Schreibweise hält. Das zeigt sich inso-

fern, »dass Literatur in diesem Sinne eine Technik des Umgangs mit dem Unfor-

mulierbaren und Unvertretbaren wird.«59 Dieser Aneignungsprozess der Beklei-

dungsmode ist, wie auch die literarische Formierung Barbeys, durch Elitarismus

und Exklusivität – unter dem Deckmantel des Understatements und der ἀταραξία

(Unerschütterlichkeit) – gekennzeichnet. Aus dieser Perspektive hat Vinkens Defi-

nition des Dandys (in Bezug auf Carlyles ›Mann, der Kleider trägt‹), wenngleich sie

auch verkürzt ist,60 eine Berechtigung. Denn dem dandyistischen Kleidertragen

wird eine Emphase und modische Antizipation zugesprochen:61

»[D]enn der Dandy zielte ja auf Unannehmlichkeit, Überraschung und auf die un-

ter Umständen auch arrogante Behauptung der eigenen Individualität. Dennoch

generiert sich das, was zur modernen Form der Mode werden sollte, gerade aus

der von polemischen Naivitäten und Extremismen etwas abgespeckten Haltung

des Dandys.«62

Brummell gilt als der Erfinder des modischen Understatements. Deshalb ziert bis

heute eine bronzene Statue Brummells die Jermyn Street in London, diejenige Stra-

57 Vgl. zum Einfluss Brummells auf die Mode im Detail: Erbe: Dandys, 37f.

58 Vinken, 86.

59 Vgl. Friedrich Balke: Possessive Mimesis. Eine Skizze und ein Beispiel. In: Gertrud Koch, Mar-

tin Vöhler. Christiane Voss (Hg.): DieMimesis und ihre Künste. München 2010, 111-126, hier 188.

60 Vgl. Vinken, 87.

61 Vgl. ebenda.

62 Vgl. Esposito, 153.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Der Dandy im Smart Home

ße, die neben der Savile Row bis dato die exklusivsten Schneider für Herrenklei-

dung und im Besonderen für Maßanzüge und -hemden beheimatet. Ebenso wird

bis heute in einschlägigen Geschichtsüberblicken der Herrenmode oder in Hand-

büchern ›männlicher‹ Bekleidungsregeln auf Brummell als Erfinder des moder-

nen Herrenanzuges hingewiesen. Beispielsweise in Der Gentleman (1999), welches

im Untertitel als Das Standardwerk der klassischen Herrenmode bezeichnet wird: »Der

Engländer George Bryan Brummell rief im frühen 19. Jahrhundert eine ganz neue

Mode ins Leben. Jener legendäre Dandy und große Stilist lehnte jede Übertreibung

in der Mode ab.«63 Problematisch ist, dass zumindest in diesem Buch nicht expli-

zit zwischen Dandy und Gentleman unterschieden wird. Ein weiteres Brevier über

die Geschichte der Herrenmode, Männer mit Stil (2012) geht sogar so weit, Brum-

mell für die Aktualisierung und Inauguration der Maßanzugschneiderei als solche

verantwortlich zu machen.

»Der englische Gentleman George ›Beau‹ Brummel [sic!] und sein fanatisches Au-

genmerk für den Sitz seiner Kleidung brachte den Anzug noch näher an die heute

übliche Form heran. […] Brummels Einfluss führte dazu, dass Anzüge für eine Per-

son ›maßgeschneidert‹ wurden – passend für deren Form und deren Laune.«64

Die Konzeption des Anzugs nach Brummell verweist auf weitere Zusammenhänge:

Zum einenwird der Aspekt der Tarnung und Auflösung in die Umgebung pointiert,

mit dem Ziel dem Nicht-Eingeweihten eben nicht aufzufallen und zum anderen

zeigt sich in der Härte und Nicht-Involviertheit des Dandys der Anzug auch als

Körperpanzerung.65

Ob der Einfluss Brummells auf die Anzugschneiderei wirklich so solitär und

einschneidend war, sei an dieser Stelle dahingestellt. Jedoch lässt sich, unabhängig

von jedweder Gewichtung seines Einflusses, Folgendes festhalten: Gedeckte Farben

und Kleiderschnitte von – zumindest für die damaligen Verhältnisse – bestechen-

der Schlichtheit waren Brummells Beitrag zur Modewelt seiner Zeit. Ihm werden

eine bestimmte Sorte Frackschnitt, ein eigener Krawattenknoten und die Einfüh-

rung der gestärkten Krawatte und somit die Einführung des modernen Herrenan-

zuges zugeschrieben. ›Zugeschrieben‹ im wahrsten Sinne desWortes, denn es sind

Textzeugnisse, wie die Essays Barbeys und Beerbohms, welche Brummells Einfluss

herbeischrieben und einen nachahmenden Effekt auf Epigonen hatte.

63 Bernhard Roetzel: Der Gentleman. Das Standardwerk der klassischen Herrenmode. Aktualisierte

Neuausgabe. Potsdam 2016, 76.

64 Josh Sims: Männer mit Stil. Ikonen der Herrenmode. Zürich 2014, 3. Aufl., 115f. Auch hier wird

wiederum nicht zwischen Dandy und Gentleman differenziert.

65 Vgl. AnneHollander:Anzug und Eros. EineGeschichte dermodernenKleidung. München 1997. Vgl.

dazu auch: Kapitel 3.2 und 5.1.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 117

Écriture

Für Max Beerbohm ist Brummell nicht nur »der Vater der modernen Kleidung«66,

sondern ebenso »im höchsten Sinne des Wortes, ein Künstler. Kein Dichter, kein

Koch, kein Bildhauer trug je diesen Titel würdiger als er.«67 Beerbohm reagiert

nicht nur explikativ, sondern auch durch seine Schreibweise auf den Dandyismus

Brummellscher Prägung durch Barbey:

»Nicht, daß des Monsieurs Analyse [Barbeys (F.H.)] des dandyistischen Geistes

ohne jeden Wert ist. Auch wenn er erklärt, daß George Brummell der höchste

König der Dandys sei und fut le dandysme même [er war das Dandytum selbst

(F.H.)], kann ich nur fromm eine Hand an die Krempe meines Huts, die andere

auf mein Herz legen.«68

Beerbohm entwirft auf der Folie Brummells, den er mit dem Pseudonym Mr. Le V.

versieht, nur um diese Stilisierung ein paar Seiten weiter wieder als George Brum-

mell zu demaskieren, ein Szenario, welches die Betrachtung zu einem weiteren

Manierismus der literarischen Formierung des Dandyismus führt:

»Jeder von uns kann täglich die anmutige Gestalt Mr. Le V.‹s sehen, wie er die St.

James’s hinabschlendert. Lang möge die Sonne die Oberfläche seines geneigten

Huts bescheinen. Es ist beruhigend zu wissen, daß, stürbe er auch morgen, der

Welt äußerst umfangreiche Aufzeichnungen seiner Stutzerei [d.i. Dandyismus

(F.H.)] erhalten blieben.«69

Neben den essayistischen Texten Barbeys, Beerbohms und anderen zeigt sich die

dandyistische literarische Formierung auch in anderen Textzusammenhängen. Es

sind Aufschreibesysteme des ›emphatischen Theaters des Alltäglichen‹, von Kon-

versationen, Causerien, Journalen der Toilette, der Kleidung etc. wie auch Briefe,

Romane, und so fort.70 Beerbohm legt den Akzent auf die Aufzeichnungen der In-

szenierung der Toilette, des performativen ›Sich-Zu-Recht-Machens‹:

»Sein ganzes Leben lang hat er [Brummel (F.H.)], oder besser, haben seine jewei-

ligen Diener ein ›Journal de Toilette‹ für ihn geführt. […] Die erste Seite jeden

Bandes des ›Journal de Toilette‹ trägt die Unterschrift Mr. Le V.s und seiner bei-

den Diener. Von den andern Seiten ist je eine, wie bei anderen Tagebüchern auch,

einem Tag im Jahr gewidmet. Auf linierten Zeilen sind da Schnitt und Textur des

66 Vgl. Beerbohm, 23.

67 Vgl. ebenda, 18.

68 Vgl. Beerbohm, 23.

69 Vgl. ebenda, 35.

70 Diese Textvielfalt kann hier nur in Auszügen zur Sprache kommen: Unter anderen können

etwa Lord Byron, Honoré de Balzac, Marcel Proust, Edward Bulwer Lytton, Alfred de Musset

oder Théophile Gautier nicht oder nur am Rande Erwähnung finden.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Der Dandy im Smart Home

Anzugs festgehalten, die Farbe der Krawatte, die Form der Edelsteine, die an dem

Tag der Aufzeichnung getragen wurden. Kein Detail ist ausgelassen, und ein be-

sonderer Raum ist ›Bemerkungen‹ vorbehalten.«71

Relevant ist der dokumentarische Charakter dieses Journals, insofern, dass dieses

Zeugnis durch die Unterschriften des Dandys und seiner beiden Diener in gewisser

Weise wie ein amtliches Dokument beglaubigt wird. Selbst der vermeintlich priva-

teste Zusammenhang des Ankleidens erhält offiziellen, performativen Charakter.

Brummell selbst soll seine Ankleidezeremonien vor ausgewähltem Publikum voll-

führt bzw. vorgeführt haben. Der ausgewählte Kreis von Adepten/Followern beob-

achtete in geradezu sakralem Eifer den Meister bei jedem Detail, nicht so sehr, um

es ihm gleich zu tun, sondern vielmehr, um Zeugnis von diesem ›Ereignis‹ ablegen

zu können. In diesem Zeremoniell hat man eine Performance vor Augen, wie sie

zu Zeiten der absolutistischen Könige gängig war. Beim Urdandy Brummell wird

ebenso am Erhabenen des Souveräns durch Zeugenschaft teilgenommen.

Dandy und Diener

Die bereits im technologischen Zusammenhang angedeutete Relation von Dan-

dy (Herr) und Diener soll an dieser Stelle nochmal angesprochen werden: Denn

»die Relation zwischen Herr und Diener als soziotechnische Grundkonstante«72

ist ebenso im Szenario Beerbohms mit den »medialen Basisoperationen, die ein

Subalterner routiniert vollzieht, […] die das Dienen zu einer basalen Kulturtechnik

geraten läßt«73, verknüpft. Der Diener erweist sich im Dunstkreis des Dandys, wie

es Markus Krajewski in seiner Studie zum Diener herausgearbeitet hat, als Sub-

alterner, als Aktant und vor allem als Speicher-Server. Der Diener ist des Dandys

mobile Festplatte:

»Als ein Besucher ein Loblied auf dasWerk des großen Naturlyrikers Wordsworth

anstimmte und ihm mit der Frage zusetzte, welchen der englischen Seen er be-

vorzuge, ließ Brummell seinen Diener kommen. »›Robinson!‹ – ›Sir!‹ – ›Welcher

See gefällt uns am besten?‹ – ›Windermere, Sir.‹ – ›Ach ja, Windermere, wieder-

holte Brummell, Windermere, so ist es.‹«74

Es zeigt sich in diesem kleinen Beispiel zum einen, eine Form der exteriorisierten

Wissensspeicherung, die eine weitere Koketterie ist. Die Speicherung erscheint

wie eine Einschreibung in den ›Server‹, den Diener, bei gleichzeitiger Feedback-

schleife der Information zurück zum Klienten Dandy. Nebenbei sei angemerkt,

dass gerade die Frage, welchen See man bevorzuge, also nach der Natur zu fragen,

71 Vgl. ebenda, 35f.

72 Vgl. Krajewski, 140.

73 Vgl. ebenda.

74 Zitiert nach: Erbe: Dandys, 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 119

für den Dandy diese Absurdität und Auslagerung der Antwort an Subalterne her-

ausfordert. Denn der Dandy ist in Opposition zur Natur. Der Diener fungiert hier

»als Suchmaschine avant la lettre«75 und gleichzeitig als Distinktionsmedium. Denn

»[d]ie Strategie, Wissen in Besitz zu verwandeln, ist eine dezidierte Herrschafts-

technik.«76

Das Journal de Toilette verweist darauf, welche Status den Dingen im Dandyis-

mus zugeordnet werden. Das Führen undModellieren von Listen ist ein Aufschrei-

besystem in dieser literarischen Formation. Fürst Hermann von Pückler-Muskau

schildert in seinem als Tagebuch etikettierten und zu Lebzeiten anonym publi-

zierten Textkonvolut, Briefe eines Verstorbenen der Adressatin seiner Briefe eine sol-

che Liste. Ursprünglich waren die Briefe tatsächlich postalische Mitteilungen an

Pückler-Muskaus Ehefrau, die zwischen 1830 und 1831 in vier Bänden publiziert

wurden. Die Briefe gerieten zu einem Bestseller des 19. Jahrhunderts und sind

heute beinahe vergessen. In diesen schildert Pückler-Muskau seine Brautschau in

England. Sein Plan war es, nach der einvernehmlich gelösten Ehe mit seiner Brief-

adressatin, eine neue einträgliche Mitgift zu erschleichen, um so seine exzentri-

schen Garten- bzw. Landschaftsbauprojekte zu finanzieren. Der Verfasser habe die

unten folgende Liste 1827 in London von seiner »fashionablen Wäscherin«77, also

nur durch die Indiskretion78 einer Subalternen, erhalten:

»Als ein Beispiel, was ein Dandy hier alles bedarf, teile ich Dir folgende Auskunft

meiner fashionablen Wäscherin mit, die von einigen der ausgezeichnetsten Ele-

gants employiert wird und allen Halstüchern die rechte Steife und Busenstreifen

die rechten Falten zu geben weiß. Also in der Regel braucht ein solcher Elegant

wöchentlich 20 Hemden, 24 Schnupftücher, 9-10 Sommer ›trousers‹, 30 Halstü-

cher, wenn er nicht schwarze trägt, ein Dutzend Westen und Strümpfe à discréti-

on. […] Da ein Dandy ohne drei bis vier Toiletten täglich nicht füglich auskommen

kann, so ist die Sache sehr natürlich, denn

1. Erscheint er in der Frühstückstoilette im chinesischen Schlafrock und indi-

schen Pantoffeln:

2. Morgentoilette zum Reiten im frock-coat, Stiefeln und Sporen;

3. Toilette zum Diner in Frack und Schuhen;

75 Vgl. Krajewski, 149.

76 Vgl. ebenda, 178.

77 Vgl. Hermann von Pückler-Muskau: Briefe eines Verstorbenen. Band 2. Berlin 1987, 379. (Im Fol-

genden: Pückler-Muskau).

78 Carl Schmitt bezeichnet die Vorzimmer und Gesindezimmer des Personals als den Ort der

Indiskreten, als Vorraum und indirektem Zugang zur Macht. Vgl. Carl Schmitt: Gespräch über

die Macht und den Zugang zum Machthaber. Stuttgart 2008, 22f. Zitiert nach bzw. vgl. auch:

Krajewski, 179.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Der Dandy im Smart Home

4. Balltoilette in Pumps, ein Wort, das Schuhe, so leicht wie Papier bedeutet, wel-

che täglich frisch lackiert werden.«79

Ebenso wie das Protokollieren ist das Sammeln ein weiterer Bestandteil dieser Lis-

tenführung. Bereits Brummell wird von Barbey das exzessive Sammeln80 von etwa

Tabakdosen zugeschrieben.81 Einen wesentlichen Punkt haben der Sammler und

der Dandy gemeinsam:

»Den Dingen, die er [der Sammler (F.H.)] auf demWarenmarkt kauft, entzieht er

somit, indem er sie seiner Sammlung einverleibt, ihren Warencharakter. Damit

macht er die Entfremdung der Dinge im Warenverkehr, in welchem sie nicht

als sie selbst, sondern als beliebig tauschbare Objekte existieren, unabhängig

von ihrer sinnlichen Beschaffenheit, rückgängig, ohne sie jedoch ihrer zweiten

Funktion, dem Gebrauch, zuzuführen.«82

Der Dandy als Sammler steht in einer Relation mit den Dingen: »Die Objekte sind

nicht nur Sammlungsstücke, sondern sie werden zuMedien: Sie sind diematerialen

›Vermittler‹ der Erinnerung. […] Es sind also Medien des Vergegenwärtigens.«83

Leben und Meinungen eines Dandys und Dilettanten

Eine weitere Spielart in der Écriture des Dandys sind Formen eines vermeintlich

oberflächlich inszenierten und doch in der Tiefe produzierten Dilettantismus.84

Richard von Schaukals Herausgeberfiktion Leben und Meinungen des Herrn Andreas

von Balthesser speist sich aus Causerien, Briefen, Aphorismen und Handlungsbre-

79 Vgl. Pückler-Muskau, 379.

80 Der Sammler im 19. Jahrhundert ist auf breiter Front thematisiert worden. Nicht zuletzt von

Walter Benjamin. Der Akt des Sammelns wurde auch für die ›Neo-decadents‹ der Pop-Ära

wie Benjamin von Stuckrad-Barre, Christan Kracht u.a. thematisch. Vgl. Moritz Baßler: Der

deutsche Pop-Roman. Die Neuen Archivisten. München 2002. Vgl. auch: Alexandra Tacke, Björn

Weyand (Hg.): Depressive Dandys. Spielformen der Dekadenz in der Pop-Moderne. Köln, Weimar,

Wien 2009.

81 Vgl. dazu: Erbe: Dandys, 40f.

82 Asendorf, 39.

83 Vgl. Hartmut Böhme: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Reinbek 2012, 3.

Aufl., 363. (Hervorhebung im Original). (Im Folgenden: Böhme).

84 Jens Malte Fischer geht so weit, vom Dandy als Sublimationsfigur des Dilettanten zu spre-

chen. Gleichzeitig unterscheidet und definiert Fischer den Dandyismus als Lebenseinstel-

lung und den Dilettantismus als Einstellung zur Kunst. Diese Unterscheidung wird hier aber

in Frage gestellt, da es gerade die Ästhetik ist, die den Dandyismus produziert und distri-

buiert. Für die hier angenommene These schlägt Fischer im Übrigen den Hybridbegriff »Di-

ledandy« vor. Vgl. Jens Malte Fischer: Fin de siècle. Kommentar zu einer Epoche. München 1978,

69.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 121

viers des fiktiven »Dandys und Dilettanten«85 Andreas von Balthesser. Mit dem

Konnex aus Dandy und Dilettant tritt etwas auf, das in einer langen Diskurstradi-

tion über Baudelaire und Epigonen wie Schaukal oder später bei den sogenannten

bzw. selbst ernannten Genialen Dilletanten86 wie etwa Blixa Bargeld87 oder Aktionis-

ten wie OswaldWiener wiederaufgenommenwird. In der Figur des Balthesser kul-

minieren die angesprochenen Diskurse der literarischen Formierung des Dandys.

Dieser Text ist im deutschsprachigen Raum um 1907 ein Solitär, der aber, betrach-

tet man die französischen und englischen Dandy-Diskurse, epigonal daherkommt

und als eine deutschsprachige Zusammenfassung des Dandyismus bzw. als iro-

nische Fibel und Handlungsbrevier des Dandyismus lesbar ist.88 Der Dilettant ist

bei Schaukal »der unbegründet Zwecklose«89, welcher sich demnach durch keine

Zweck-Mittel oder bloße ökonomische Relation von Gebrauchs- und Tauschwerten

erfassen ließe. Die Relationen des Dandys bzw. Dilettanten liegen in diesem Sinne

auf einer anderen Ebene der Dinge.Was ist also nach Schaukals Balthesser ein Dan-

dy? Eine mögliche Definition wird in der Abgrenzung zum Gentleman deutlich:

»Der Dandy stilisiert (geschmackvoll, leicht) seine bewußte Korrektheit und – iro-

nisiert sein Bewußtsein. Der Gentleman ironisiert weder sein Bewußtsein noch

irgendetwas auf der Welt. Der Gentleman ist so korrekt, daß er der Ironie einfach

unfähig ist, wie einer, der zum Beispiel nicht schwimmen kann. Der Gentleman

›kann nicht schwimmen‹: er würde entweder untergehen – untadelig untergehen

– oder auf demWasser obenauf bleiben, wenn er sehr substantiös ist. Der Dandy

ist jederzeit bereit zu schwimmen. Aber er trifft niemals Anstalten dazu. […] Was

jedoch nicht heißen soll, daß sich der Dandy nicht ›exponiere‹. Im Gegenteil: er

exponiert sich gern.«90

Die Ironie als ein Kennzeichen des Dandys wurde im Vorherigen schon im Zu-

sammenhang der Diskurse der Uneindeutigkeit, der Ambivalenz oder der falschen

85 So der ursprüngliche Untertitel der Erstauflage: Richard von Schaukal: Leben und Meinungen

des Herrn Andreas von Balthesser. Eines Dandys und Dilettanten.Wien 1907.

86 Dies ist eine bewusste Falschschreibung, die sich auf die ganze provokative Attitüde dieser

›Gruppe‹ ausgewirkt hat. Die Bezeichnung geht auf das 1981 im Berliner Tempodrom veran-

staltete Grosse Untergangs-Show Festival Genialer Dilletanten zurück, dessen Bezeichnung

später im Titel des Sammelbandes übernommen wurde. Vgl. Wolfgang Müller: Geniale Dille-

tanten, Berlin 1982.

87 Markus Krajewski bezeichnet Blixa Bargeld in folgendem Aufsatz als Vertreter eines

zeitgenössischen Dandyismus: Ders: ›Fin de millénaire‹ ohne Dandy? Zeitgenössischer

Dandyismus am Beispiel Blixa Bargelds. PDF unter: https://www.yumpu.com/de/docu-

ment/read/21570857/pdf-datei-markus-krajewski (Aufruf: 08.10.2020).

88 Vgl. dazu: Wilfried Ihrig: Literarische Avantgarde und Dandyismus. Eine Studie zur Prosa von Carl

Einstein bis Oswald Wiener. Frankfurt a.M. 1988, 21. (Im Folgenden: Ihrig).

89 Vgl. Schaukal, 68.

90 Schaukal, 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Der Dandy im Smart Home

Infamie angeschnitten. Diese ironische Unnahbarkeit findet sich vermehrt im Balt-

hesser: »Was den brutalen Beobachter am Dandy unangenehm berührt, ist seine

Vielfältigkeit, die aus hundert Flächen sich komponierende Rundheit […]. Der Dan-

dy ist geschliffen. […] Vom Dandy gleitet alles ab.«91 Bei aller Polyvalenz, die sug-

geriert werden soll, steht der Dandy-Entwurf im Balthesser doch wieder auf dem

Fundament des Understatements: »Der Dandy ist als Dandy nicht ›auffällig‹.«92

In diesem Sinne steht der Text Schaukals epigonal zu den bereits genannten eng-

lischen (Beerbohm) und französischen (Barbey) Texten. So zieht Balthesser etwa

dezidiert die Aristokratie der Geburt einer – voller Häme von ihm skizzierten –

Aristokratie des Geistes vor.

»Menschen und Bücher die von einer ›Aristokratie des Geistes‹ reden, sind mir

verdächtig. Abgesehen davon, daß ich (es ist mein persönlicher Geschmack, den

entrüstet abzulehnen jedermann freisteht) die Aristokratie der Geburt der ›des

Geistes‹ vorziehe, im Umgang, heißt das. An den Verkehr stelle ich Anforderun-

gen, die der Aristokrat erfüllt, der ›geistige‹ leider zumeist ganz und gar nicht.

[…] Es ist viel ›leichter‹, einen geistreichen Essay zu schreiben, als ein tadelloses

Benehmen zu entwickeln.«93

Schaukals Distinktion und Ablehnung von einer geistigen Aristokratie, wie man sie

etwa bei Charles Baudelaire und später beispielsweise bei Ernst Jünger vorfindet,

ist ebenso eine Kritik am Literaturbetrieb, dem damit gleichweg Snobismus vor-

geworfen wird. Einzig ›wahre Dandys‹ wie Schaukals Balthesser bzw. seine Dis-

kursgeber, wie Barbey und Brummell, werden von dieser Kritik ausgenommen.

Diese Texte, besonders derjenige Schaukals, persiflieren das Genre des Handlungs-

breviers und sakralisieren gleichzeitig ihre Ambivalenz und Alterität, die sich im

Dandyismus kanonisiert; die übrigen – vor allem die literarischen – Zeitgenossen

werden aufs Schärfste desavouiert. Desavouierung ist eine Feindbestimmung von

Dandy versus Snob (etwa gegen die sogenannten Elegants), auch Dilettant versus

(Berufs-)Literat und Aristokratie der Geburt versus derjenigen des Geistes. Diese

Feindbestimmung kulminiert im Balthesser im ›unästhetischen Menschen‹. In Fol-

ge dieser Bestimmung listet Schaukal in einer Litanei94 ›Feinde‹ des Dandys auf:

91 Vgl. ebenda, 19. (Hervorhebung im Original).

92 Vgl. ebenda.

93 Vgl. ebenda, 46.

94 Die Litanei als Gebetsform, speziell des Katholizismus, ist in den Dandy-Diskurs implemen-

tiert worden. Vgl. dazu etwa auch: Blixa Bargeld: Europa Kreuzweise. Eine Litanei. Salzburg

2009. Die Affinität des Dandys zum Katholizismus wird an Figuren wie Barbey, aber auch

an Baudelaire deutlich, die sich als antiaufklärerische Katholiken in Nachfolge von Joseph

de Maistre stilisierten.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 123

»Der unästhetische Mensch ist entweder befangen oder ungeniert. Beides ist

gleich peinlich. Der Befangene ist immer um einen halben Takt voraus oder zu-

rück; er stört jede Situation und bittet beständig um Entschuldigung, flüstert

hinter der hohlen Hand und behandelt Bediente mit Ehrerbietung, weshalb ihn

diese gebührendermaßen verachten. Der Ungenierte ist von aufreizender Kor-

dialität. […] Er hat keinerlei Menschenfurcht; ihm kann auch nichts geschehen,

man müßte ihn denn niederschießen. Eine der schrecklichsten Sorte unästhe-

tischer Menschen sind in der Entwicklung begriffene ›Elegants‹. Sie haben Be-

wegungen des Rückgrats, die die Magennerven verstimmen. Ihre abgezirkelte

›Nonchalance‹ ist geeignet, den umgänglichsten Menschen zu ihrem Todfeind zu

machen. Sie mimen immer den Überlegenen, und eine ihrer reizendsten Kom-

binationen ist die arrogante Verlegenheit, mit der sie angebliche Indiskretionen

vorbringen, um die sie niemand ersucht hat. Das ekelhafteste auf der Welt aber

ist der ›Schöngeist‹ in seinen verschiedenen Spielarten, als da wären: die leicht

chokierte ältliche Dame aus geachteter Beamtenfamilie, der ›gefeierte‹ Schrift-

steller, der denWeltmann spielt und auf Schritt und Tritt Nuancen fallen läßt wie

Knallerbsen, endlich der sorgfältig vorbereitete ›Unberechenbare‹, der durch ei-

genartige Auffassung der solidesten Lebensverhältnisse zu verblüffen bestrebt

ist, z.B. plötzlich das Recht auf Blutschande verteidigt.«95

Distinktion

Ebenso wie in den Schreibweisen von Barbey oder Beerbohm ist Schaukals Balt-

hesser vor allem eine ›Abgrenzungspolitik‹.96 Diese Distinktions- oder auch Disso-

ziationspraxis wurde rund 25 Jahre nach Erscheinen des Balthesser philosophisch-

juristisch in Carl Schmitts Begriff des Politischen (1932) systematisiert.

»Die Unterscheidung von Freund und Feind hat den Sinn, den äußersten Intensi-

tätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziation oder Dissoziation zu

bezeichnen; sie kann theoretisch und praktisch bestehen, ohne daß gleichzeitig

alle jene moralischen, ästhetischen, ökonomischen oder andern Unterscheidun-

gen zur Anwendung kommen müssen.«97

Der Feind bei Schmitt als die Grundunterscheidung des Politischen ist vor allem

eines: »[D]er andere, der Fremde, und es genügt zu seinem Wesen, daß er in ei-

nem besonders intensiven Sinne existenziell etwas anderes und Fremdes ist […]«98,

und er muss nach Schmitt, keinesfalls anders als auf dieser Basis des Politischen

95 Schaukal, 47f.

96 Vgl. Ihrig, 21.

97 Schmitt: Begriff, 26.

98 Vgl. ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Der Dandy im Smart Home

klassifiziert werden. Im Falle des Dandys ist es jedoch,wie schon bei Balthesser an-

geklungen, die ästhetische Codierung, über die sich die Feindunterscheidung des

Dandys exponiert. So erschließt sich über diesen Weg auch die politische Lesart

des Dandys als Revolutionär und Opponenten, wie sie Albert Camus in Der Mensch

in der Revolte vornimmt: »Der Dandy erschafft sich seine eigene Einheit mit ästheti-

schen Mitteln. Aber es ist eine Ästhetik der Absonderlichkeit und der Verneinung.

[…] Der Dandy steht seiner Rolle gemäß in der Opposition.«99 Hier liegt im Kern

auch schon ein Hinweis, warum der Dandy im Verlauf des späten 19. Jahrhunderts

mehr und mehr pathologisiert und als anormal angesehen wird.100

Der Dandy erscheint im Balthesser als einzige auch literarische Alternative zum

Einerlei des Betriebs und des Durchschnitts: »Unter literarischen Snobs muß man

den Dandy hervorkehren. Das ist die einzige Rettung gegen die üble Ausdünstung

dieses Milieus. Man macht sich gleichsam durch eine Schlangenhaut unempfind-

lich.«101 In Schaukals Schreibweise herrschen Wortfelder des Ambivalenten bzw.

der Verweigerung von Eindeutigkeit vor, wie die wiederholte Verwendung von »so-

genannt« und ebenso die exzessive Verwendung von Anführungszeichen.102 Letz-

teres ist bis in die Neuanalyse des Dandyismus durch Susan Sontag in ihren Notes

on Camp virulent: »Camp sieht alles in Anführungsstrichen.«103

Augenscheinlich erweist sich der ›Siegeszug‹ des Dandyismus à la Brummell

vor allem als ein Gefüge verschiedener Komplexe aus literarischem Diskurs, der

Mode, den zerfallenden Adelsstrukturen, der Industrialisierung bzw. Technisie-

rung. Der Dandyismus manifestiert sich als ein vielfältiges Ensembleergebnis und

ist weniger, wie die Narrationen à la Barbey und Schaukal deklarieren, eine Leis-

tung einer Gründerfigur Brummell. Jedoch kulminieren in dieser Figur die typi-

schen Stilisierungen des Dandyismus. Dies folgt aus den angezeigten Schreibwei-

sen bzw. -strategien. Brummell wurde durch Texte von Dandy-Literaten wie Bar-

bey, Balzac oder Beerbohm stilisiert. Er wurde als Projektionsfläche, als Imagina-

tionstableau entworfen. Wenn man so will, ist Brummell mehr ein literarischer

Diskurs, eine Einschreibung oder Schreibweise als ein ›Mensch‹.

99 Vgl. Camus: Revolte, 45.

100 Vgl. Kapitel 6 Pathologie der Ästhetik.

101 Schaukal, 75.

102 Vgl. ebenda. Wilfried Ihrig leitet aus diesen und anderen Zusammenhängen in Anlehnung

an Hofmannsthals Chandos-Brief eine Sprachkritik des Dandyismus ab. So weit wird dies

hier nicht gefasst, sondern es wird von einer ästhetischen Diversifikation des Dandyismus

ausgegangen, wenngleich man, dies sei Ihrigs Perspektive zugestanden, eine dandyistische

Sprachkritik als ein weiteres Distinktionsmerkmal verstehen könnte.

103 Vgl. Sontag: Camp, 337. Vgl. auch: Kapitel 7.2.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 125

Brummell, ein Dandy-Narrativ

Brummell erscheint somit als Kulminationspunkt einer auf Distinktion ausgerich-

teten dandyistischen Literatur. Überspitzt müsste man formulieren:Wenn es Brum-

mell nicht gegeben hätte, hätte man ihn für die Diskursverbreitung des Dandyismus erfinden

müssen.

Von den hier aufgezeigten literarischen Fomationen leiten sich die zwei an-

gedeuteten Perspektiven des Dandyismus ab: Die erste lässt sich mit nascitur non

fit als Schreibstrategie der Alterität, als Abgrenzungspolitik in der Narration um

Brummell und dieMimesis dessen kennzeichnen.Beispielhaft steht dafür derDan-

dyismus Barbeys. Diese Inszenierungs- und Schreibstrategie bietet in ihrer Ent-

stehungsphase eine Art Self-Made-Narration des 19. Jahrhunderts. Cum grano salis

ist sie der Vorläufer des ›Vom Tellerwäscher zum Millionär‹-Topos.104 Sie ist eine

›Vom (mittellosen) Bürger zum (selbsternannten) Souverän‹-Narration: Die Erzäh-

lung eines Parvenüs und Aufsteigers, der sich selbst zum king of fashion ausruft,

indem er seine Inszenierungen kalkuliert in den Salons ausspielt, brachte die Aus-

einandersetzung mit Brummell auf das Tapet der Suche nach Adelssurrogaten.

Ein weiteres Fallbeispiel ist der spätere britische Premierminister Benjamin

Disraeli (1804-1881).105 Disraeli, einem bürgerlich-jüdischen Milieu entstammend,

arbeitete zuerst in einem Anwaltsbüro bis zur Veröffentlichung seines ersten Ro-

mans Vivian Grey (1826), welcher Disraeli als Projektions- und Inszenierungslabor

für sein eigenes Dandy-Debüt diente. »Extravagante Eleganz und Beredsamkeit

sind Eigenschaften, die dem Dandy Vivian [und wohl auch daraufhin dem ›Dandy‹

Disraeli (F. H.)] zum Erfolg verhelfen. Er kommt wie sein Schöpfer aus der Mittel-

schicht und weiß um die Hürden, die einer Karriere im Weg stehen.«106 Disraeli

notiert in sein Tagebuch: »In VivianGrey spreche ich vonmeinen wirklichen Bestre-

bungen und Ambitionen.«107 Über die Inszenierung als Dandy, in »Samtfrack und

Spitzenmanschetten«108 reüssiert Vivian Grey, und ebenso Disraeli wohlinszeniert

zuerst in den modischen und dann (noch) adeligen Salons, um sich damit kalku-

liert politischen Einfluss zu erarbeiten. Bezeichnenderweise verliert sich Disraelis

104 Aus diesemGrundwar etwa die Figur des Brummell in Amerika sehr beliebt und erfreute sich

als Figur von Theaterstücken und frühenHollywood-Filmen einer kurzen Beliebtheit. Vgl. die

Dramen: Clyde Fitch: Beau Brummell. 1889. Ernst Petzhold: So war Herr Brummell. 1934. Filme

nach der Vorlage von Fitch: Vgl. Beau Brummel US. 1924. R: Harry Beauemont. Vgl. auch:

Beau Brummell US. 1954. R: Curtis Bernhardt. Vgl. Anja Meyerrose: Herren im Anzug. Eine

transatlantische Geschichte von Klassengesellschaften im langen 19. Jahrhundert. Köln, Weimar,

Wien 2016, 211.

105 Vgl. André Maurois: Benjamin Disraeli. Lord Beaconsfield. Sein Leben. Berlin 1928.

106 Erbe: Dandys, 72.

107 William Flavelle Monypenny: The Life of Benjamin Disraeli Earl of Beaconsfield, Bd. 1. London

1910, 236. Zitiert nach: Erbe: Dandys, 72. (Hervorhebung F.H.).

108 Vgl. Erbe: Dandys, 73.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Der Dandy im Smart Home

Dandy-Inszenierung nach dem Einzug ins Parlament und dem Beginn seiner (offi-

ziellen) politischen Karriere. Mit diesem Beispielexkurs zeigt sich, dass sich hinter

der literarischen Formierung des Dandyismus eine gezielte, auch karrieristische

Inszenierungspraktik verstecken kann. Durch die Narrationen um Brummell und

dem ihm inhärenten Alteritätstopos bildet sich über die Mimesis bestimmter Prak-

tiken trotz aller behaupteter Zwecklosigkeit der Texte ein dandyistisches Medium

im ›Theater des Alltäglichen‹ aus.

»Dandytum als Arche, als Überlebenssystem angesichts der Sintflut eines Mas-

senpublikums und eines marktbeherrschenden Massengeschmacks – das ist ein

eingängiges poetisches Bild, das allerdings auch die Gefahr grundsätzlicher Miß-

verständnisse in sich birgt, suggeriert es doch u.U. die Antithese künstlerisches

Subjekt hie, Anonymität der Vielen dort. Nichts wäre verhängnisvoller, als die

entfremdete Selbstinszenierung des Dandys gleichzusetzen mit dem Ausdrucks-

willen eines […] autonomen Subjekts. Der wahre Dandy hat keine personale Iden-

tität; er ist Maske, Image, Exhibition und sonst nichts.«109

Zwei Ausprägungen des Dandyismus

So kann man im Weiteren schließen, dass sich, im Gegensatz zum vermeintlich

unnachahmlichen Eliten-Dandyismus des nascitur non fit, bereits in der frühen Ver-

breitung des Dandyismus ein Ensemble des Künstlichen und der Ästhetik als zwei-

te Perspektive entwickelt. Dies scheint auf bei Max Beerbohms Hervorhebung der

Künstlichkeit sowie in der Ablehnung des Dandyismus als naturgegeben und in der

ambivalenten Haltung bei Richard von Schaukal, auch in der Faszination für Sur-

rogate und Maschinen bei gleichzeitiger Präferenz für die Aristokratie der Geburt.

Mit dieser zweiten Perspektive des Dandyismus formiert sich ein anderes Verhält-

nis zu den Dingen in einer elementaren Relation zu Ästhetiken, Technologien und

Umgebungen, welche im Weiteren als eine Proliferationsbewegung und Subjekti-

vierungsstrategie näher untersucht wird in Auseinandersetzung mit Charles Bau-

delaire. Im Fokus der Betrachtung werden vor allem die Relationen der Kunst, der

Künstlichkeit und der Dinge stehen. Vorab wird mittels eines kurzen Exkurses die

Dingkultur des 19. Jahrhunderts umrissen.

4.2 Der Dandyismus und die Dinge

»Nicht unmittelbar Ausdruck einer Zeit, sondern gegen sie wachsend, ihr Gegen-

gesetz repräsentierend und ihr Gesetz erst an dem seinen, das seine an ihrem klä-

109 Vgl. Ulrich Horstmann: Ästhetizismus und Dekadenz. Zum Paradigmenkonflikt in der englischen

Literaturtheorie des späten 19. Jahrhunderts.München 1983, 119. (Hervorhebung im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 127

rend, erscheint der Dandyismus selbst aus seiner Zeit herausgelöst und als Son-

derexistenz in ihr.«110 Was bei Otto Mann als so fernab von jedweden Zeiteinfluss

erscheint, ist entgegen dieser Annahme in den Relationen von Umgebung, Medi-

en, Dingen und Ästhetik, letztlich als Ensembleergebnis des 19. Jahrhunderts zu

charakterisieren:

Aus diesem Grunde soll bevor auf Baudelaire und das ästhetische Paradigma

nach Guattari im Besonderen eingegangen wird, ein Exkurs zu Dingkultur des 19.

Jahrhunderts vorangestellt werden.111 Der Diskurs um den Dandyismus führt im

Hinblick auf die Ökonomisierung des 19. Jahrhunderts vor, was sowohl Marx als

auch die Theoretiker des Liberalismus missachten. Der Konnex aus Gebrauchs-

und Tauschwert der Dinge wird mit dem Dandyismus in Frage gestellt. »Denn der

Dandy, der die Eleganz und dasÜberflüssige zu seinemLebenszweckmacht, bringt

[…] Möglichkeiten eines neuen Umgangs mit den Dingen bei, der sowohl über

den Genuß ihres Gebrauchswerts wie über die Akkumulation ihres Tauschwer-

te [sic!] hinausgeht.«112 Es ist eine Transgression der Dingökonomie. Es geht da-

bei um einen anderen Relationszusammenhang von Ding, Mensch, Medien. Marx

deutet diese Bedenklichkeiten im Fetischcharakter der Ware113 an, wenn er schreibt,

dass die Ware »ein sehr vertracktes Ding ist, voll metaphysischer Spitzfindigkei-

ten und theologischer Mucken.«114 Der Dandyismus unterläuft das ökonomische

Schema. »Der kapitalistischen Akkumulation des Tauschwerts und demGenuß des

Gebrauchswerts des Marxismus […] setzen der Dandy und die moderne Dichtung

die Möglichkeit eines neuen Umgangs mit den Dingen entgegen:«115 Diese Aussage

Agambens lässt sich mit Georg Simmel weiter ausführen: »Indem so viele Dinge

aber, fortwährend durch Geld abgelöst, ihre Richtung gebende Bedeutung für uns

verlieren, findet diese Veränderung unserer Beziehung zu ihnen eine praktische

Reaktion.«116 Die Reaktion aus einem ästhetischen Modus heraus, folgt auf den

ersten Blick der Richtung, in die Simmel weist. Im Hinblick darauf,

110 Mann, 15.

111 Für eine ausführliche Betrachtung dieser Thematik vgl. Asendorf.

112 Vgl. Agamben, 86.

113 Vgl. dazu als kurze Definition: »Die Dinge erhalten ihren Wert durch die ihnen zugeschrie-

bene Bedeutung. Diese fragwürdige und oftmals nur schwer zu objektivierende Dimension

desWertes ist unabhängig von ihremGebrauchswert zu betrachten, weshalbMarx vom ›Wa-

renfetischismus‹ spricht.« Hans Peter Hahn: Konsumlogik und Eigensinn der Dinge. In: Heinz

Drügh u.a. (Hg.): Warenästhetik. Neue Perspektiven auf Konsum, Kultur und Kunst. Berlin 2011,

92-110, 95.

114 Vgl. Karl Marx: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Band 1. Berlin 1981, 85. (Im Folgen-

den: Marx: Kapital). Vgl. zu den religiösen Implikationen von Marxens Fetischbegriff bzw.

zum Gesamtdiskurs des Fetischismus: Böhme. vgl. zu Marx vor allem: 307-328.

115 Agamben, 90.

116 Simmel: Geld, 555.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Der Dandy im Smart Home

»daß die Hoffnung der Befriedigung, die sich an ein Erlangtes knüpft, im nächs-

ten Augenblick schon darüber hinauswächst, daß der Kern und Sinn des Lebens

schon immer von neuem aus der Hand gleitet – so entspricht dem eine tiefe

Sehnsucht, den Dingen eine neue Bedeutsamkeit, einen tieferen Sinn, einen Ei-

genwert zu verleihen.«117

Blasiertheit und Dingkultur; ein vorbreitender Exkurs

Im Zusammenhang mit der Konsumlogik des 19. Jahrhunderts stehen Pathologi-

sierungen und Expositionsformen der Langeweile und der Blasiertheit, welche auf

die Technologien, Ästhetiken und Umgebungen sowohl reagieren, als auch, wie

weiter unten ausgeführt wird, diese konstituieren.

Die Blasiertheit118 nimmt bei Georg Simmel, in der Philosophie des Geldes eine

eigenwillige Dialektik ein, wenn diese, neben dem Zynismus als »[d]ie andere Be-

deutung der Nivellierung, die nicht sowohl die Verschiedenwertigkeit, als die Ver-

schiedenartigkeit der Dinge trifft […]«119, angeführt wird. Für Simmel zeigt sich die

Herkunft der Blasiertheit wie folgt: »In der Regel gelten erschöpfende Genüsse als

Ursache der Blasiertheit, und mit Recht, indem die allzustarken Reize schließlich

alle Reaktionsfähigkeit aus den Nerven herauspumpen.«120 Auf den zweiten Blick

folgen Simmels Zuschreibungen dem Dekadenzdiskurs des Fin de Siècle, demjeni-

gen des durch den Ennui, die Langeweile und durch den Überdruss einer moribun-

den Gesellschaft enervierten Künstlers. Simmels Charakterisierung des Blasierten

ist auf ein dekadentes Dandybild zugeschnitten:

»Die entscheidende Nuance ist hier also nicht die Entwertung der Dinge über-

haupt, sondern die Indifferenz gegen ihre spezifischen Unterschiede, da aus die-

sen gerade die ganze Lebhaftigkeit des Fühlens und Wollens quillt, die sich dem

Blasierten versagt.«121 Die Auseinandersetzung Simmels mit der Blasiertheit ver-

weist auf die Dingkultur des 19. Jahrhunderts. Aus diesem Blickwinkel entwickelt

sich eine Statusänderung des Verhältnisses zu den Dingen, die sich in den Exis-

tenzweisen der Mode, Kleidung, den Interieurs und den Umgebungen vollzieht:

Die industrielle Revolution löst in weiten Teilen das alte Handwerk ab und spielt

einem neuen Dispositiv des Visuellen, verstanden als eine Fokussierung auf Ober-

flächenästhetik, in die Hände: »Die Dominanz des Visuellen, neue Abstandsrege-

lungen zwischen Dingen und Menschen, Materialsurrogate und neue Formen des

117 Vgl. ebenda.

118 Blasiertheit wird ausführlicher behandelt im Kapitel 5.1 Produktive Blasiertheit.

119 Vgl. Simmel: Geld, 334.

120 Simmel: Geld, 335.

121 Vgl. ebenda. Vgl. dazu auch: Niels Werber: »Das graue Tuch der Langeweile«. Der Dandy

als Motiv und Verfahren der Literatur 1900/2000. In: Alexandra Tacke, Björn Weyand (Hg.):

Depressive Dandys. Spielformen der Dekadenz in der Pop-Moderne. Köln, Weimar, Wien 2009, 60-

79. (Im Folgenden: Werber: Tuch).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 129

Konsums begleiten das Ende der ökonomischen, organisatorischen und ästheti-

schen Einheit handwerklicher Arbeit.«122 Als eine Zusammenfassung und Motto

der dandyistischen Auseinandersetzung mit einem neuen – vor allem aber nicht

nur visuellen – Ensemble der Dinge kann ein Aphorismus Barbeys stehen:

»Man spricht von Erziehung – erstklassiger Erziehung. – Ach! – Es gibt nur eine Erzie-

hung durch die Dinge, durch das, was man mit eigenen Augen gesehen hat.«123

Maschine und große Industrie

Die Ambivalenz desDandyismus zeigt sich im 19. Jahrhundert innerhalb kulturpes-

simistischer Distinktion und der Faszination für das Künstliche. Diese wird deut-

lich im Hinblick auf eine ›Surrogat-Kultur‹ der Dinge. Was bedeutet diese Ding-

kultur für den Dandyismus?

Die Industrialisierung löst eine Maximierung der Produktion von Dingen aus.

Marx nimmt sich der Akkumulation der Waren und ihrer Ursprünge in den tech-

nischen Ensembles der Maschinen bzw. der »Maschinerie und große[n] Industrie«

im dreizehnten Kapitel des Kapitals an.124 Er beschreibt anfänglich dieMaschine als

ein Problem, bzw. als Konkurrenz der Arbeiter, etwa imHinblick auf die Baumwoll-

industrie und die mechanischen Webstühle: »Als Maschine wird das Arbeitsmittel

sofort zum Konkurrenten des Arbeiters selbst. [Sobald] die Führung des Werk-

zeugs der Maschine anheimfällt, erlischt mit dem Gebrauchswert der Tauschwert

der Arbeitskraft.«125

Diesen Konflikt bzw. diese Ersetzungsperspektive der menschlichen Kompo-

nenten der Arbeitskraft durch non-humane Ensembles evoziert im ästhetischen

Primat des Dandyismus eine andere Perspektive. Zwar ist für viele Dandy-

Betrachtungen der Zeit »[d]ie Fabrikation […] der Feind«126, jedoch verbreitet

sich im Laufe des 19. Jahrhunderts und darüber hinaus eine Auseinandersetzung

und Faszinationsgeschichte mit dem Künstlichen und speziell mit der Maschine.

»Das (unausgesprochene) Ideal des modernen Menschen ist seine ›Steigerung‹ zur

Maschine«127, bemerkt der kulturpessimistische Richard von Schaukal. Diese Ent-

wicklung wird auch provoziert durch eine neue, affirmativ betrachtete Dingkultur.

Der Dandyismus macht eine Abhängigkeit von einem environment transparent.

122 Gudrun M. König: Die Fabrikation der Sichtbarkeit: Konsum und Kultur um 1900. In: Heinz

Drügh u.a. (Hg.): Warenästhetik. Neue Perspektiven auf Konsum, Kultur und Kunst. Berlin 2011,

158-174, 162. Vgl. auch dazu Königs Hinweis auf: Wolfgang Ruppert: Fahrrad, Auto, Fernseh-

schrank. Zur Kulturgeschichte der Alltagsdinge. Frankfurt a.M. 1993, 29.

123 Jules Barbey d’Aurevilly: Feinheit des Geistes rührt von Niedertracht. Berlin 2008, 76. (Hervorhe-

bung F.H.).

124 Vgl. Marx: Kapital, 391ff.

125 Ebenda, 454.

126 Vgl. Schaukal, 45.

127 Ebenda, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Der Dandy im Smart Home

Charles Baudelaire hat diese Faszination des Dandyismus mit dem Non-Humanen

in seinem Tagebuch Raketen auf Folgendes zugespitzt: »Self-purification and anti-

humanity.«128

Der Dandyismus erweist sich als Anordnung, welches unter dem Imperativ

steht: »DieDinge an sich herankommen [zu] lassen«129, und dies nicht nur unter phäno-

menologischer Perspektive als eines intentionalen Aktes, eines auf die Dinge bzw.

in diesem Falle auf Objekte gerichteten Subjektes, sondern in einer symmetrischen

Handlungskette zwischen humanen und non-humanen Entitäten.

»Die Dinge so vorgestellt, dulden keine vermittelnde Konstruktion aus ›gro-

ßen Zusammenhängen‹. […] Nicht wir versetzen uns in sie, sie treten in unser Le-

ben.«130 Die Dinge treten vor allem durch ihre veränderte technische Bedingung in

neuer Art und Weise ins Leben:

Diese technische Bedingung des 19. Jahrhunderts ist der Beginn der Automati-

on der Produktionsstätten – angefangen etwa bei der Dampfmaschine und den au-

tomatischen bzw. mechanischen Webstühlen, die in Auseinandersetzung mit der

Mode und Textilien eine immense Rolle spielen. ZurMechanisierung derWebstüh-

le bzw. zur generellen Automation des 19. Jahrhunderts schrieb Marx im Kapitel

Maschinerie und große Industrie:

»Entweder ist die ganze Maschine nur eine mehr oder minder veränderte me-

chanische Ausgabe des alten Handwerksinstruments, wie bei demmechanischen

Webstuhl, oder die am Gerüst der Arbeitsmaschine angebrachten tätigen Orga-

ne sind alte Bekannte, wie Spindeln bei der Spinnmaschine […]. Die Werkzeug-

maschine ist also ein Mechanismus, der […] dieselben Operationen verrichtet,

welche früher der Arbeiter mit ähnlichen Werkzeugen verrichtete.«131

Marx begreift die Maschine, und damit auch den mechanischen Webstuhl als

»zusammengesetztes Werkzeug«.132 Für den Webstuhl, fügt sich der Begriff der

Maschine erst zu einem bestimmten Zeitpunkt der Entwicklung ein, wie Birgit

Schneider aufzeigt:

 

 

 

128 Charles Baudelaire: Raketen. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baudelaire.

Sämtliche Werke/Briefe. Band 6. Les Paradis artificiels. Die Künstlichen Paradiese. München. 1991,

204. (Hervorhebung F.H., Englisch im Original). (Im Folgenden: Baudelaire: Raketen).

129 JeanAméry: Lefeuoder derAbbruch. Roman-Essay. In: IreneHeidelberger-Leonard (Hg.): Jean

AméryWerke. Band 1. Die Schiffbrüchigen. Lefeu oder der Abbruch. Stuttgart 2007, 287-509, 291.

130 Vgl. Benjamin: Passagen 1, 273.

131 Vgl. Marx: Kapital, 393f.

132 Vgl. ebenda, 392.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 131

»Als ›Maschine‹ werden dabei zuerst weniger die Verbindungen von Webgerä-

ten mit Mitteln der Kraftübertragung bezeichnet, als vielmehr neue Techniken

der Textilverarbeitung oder in dem Falle, dass Webstühle aufgrund größerer Me-

chanisierung weitere Funktionen erhielten. Die Bezeichnung des Maschinenweb-

stuhls wird verwendet, seit Kraftmaschinen die Webarbeit antreiben.«133

In Anschluss an Marxens Analyse des Fetischcharakters der Ware zeigt sich die

technische Bedingung – und damit die Automatisierung der Arbeitswelt – als »die

Substitution menschlicher Verhältnisse durch die Dinge«134.

Sowohl in der Kritik von Marx, wie auch im Zusammenhang des Dandys und

der Dinge, ist der Punkt von Bedeutung, welcher über die Warenzirkulation der

Gebrauchs-wie Tauschwerte hinausgeht: eine Faktizität der Dinge: »Die in die Dinge

investierte Macht scheint als die Macht der Dinge zurück.«135

Marx selbst scheint in Verlegenheit zu kommen, diese Transgression der Din-

ge zu fassen. »Es ist nur das bestimmte gesellschaftliche Verhältnis der Menschen

selbst, welches hier für sie die phantasmagorische Form eines Verhältnisses von

Dingen annimmt. Um daher eine Analogie zu finden, müssen wir in die Nebelre-

gion der religiösen Welt flüchten.«136

Diese Wahrnehmung der Dinge und ihrer agency im Hinblick auf die ehemals

als human betrachteten Netzwerke sind selbst für einen Materialisten und Feuer-

bachschen Atheisten wie Marx nur in Analogie zum »Mystizismus der Warenwelt«

oder mit Hilfe von »Zauber und Spuk«137 zu kennzeichnen.

Der Dandyismus erscheint als eine Formation, die sich nicht nur mit dem neu-

en Ding-Apriori arrangiert, sondern sich durch eine Anordnung aus Dingkultur, li-

terarischer Formierung und Umgebungen weiter exponiert. Der Exkurs zur Ding-

kultur des 19. Jahrhunderts lässt Punkte aufscheinen, welche im Folgenden anhand

der Konzeption des Dandyismus bei Baudelaire vertieft werden: Es sind Perspek-

tiven wie die Faszination für das Künstliche, der geradezu kultisch-religiös meta-

phorisierte neue Umgang mit den Dingen, das emphatische Primat der Ästhetik

und auf einer übergeordneten Ebene die Frage nach der Produktion von Subjekti-

vität als solcher.

133 Schneider, 60.

134 Vgl. Asendorf, 76.

135 Böhme, 319.

136 Marx: Kapital, 86.

137 Vgl. ebenda, 90.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Der Dandy im Smart Home

4.3 Kunstmaschine: Baudelaire und die dandyistische Ästhetik

»Je mehr wir die Kunst studieren, desto

weniger kümmert uns die Natur.«138

Während im Vorhinein mit Barbeys Essay eine Spielart des Dandyismus als elitäre

Fortführung eines Diskurses um Geburtsadel und Mimesis betrachtet wurde, rich-

tet sich mit Baudelaires Auseinandersetzungen der Blick auf die Perspektive einer

Medienästhetik und ihrer Technologien, Ästhetiken und Umgebungen.

Im Falle von Baudelaires Dandyismus verschwimmen auf einer ersten Be-

obachtungsebene hergebrachte Dichotomien, etwa von Katholizismus und Sata-

nismus, Drogenkonsum und Askese, Natur und Künstlichkeit, Mann und Frau,

Heroismus und Defaitismus und letztlich auch die Unterscheidung von Bohème

und Dandyismus: Baudelaire wird vielfach dargestellt als »ein raffinierter, wider-

sprüchlicher Mann, der zugleich Bohéme und Dandy war.«139 Der Dandy steht

dem wie er selbst auf der Peripherie balancierenden, zynisch von unten agieren-

den Bohémien entgegen. Den Unterschied von Dandy und Bohémien macht der

selbsternannte – und damit in guter dandyistischer Tradition stehende – Lord

Breaulove Swells Whimsy in seinem humoristischen Dandy-Handbuch Die Kunst

mit einem Hummer spazieren zu gehen (2013) deutlich: »Der Bohemien missachtet

Regeln, die der Durchschnittsbürger sich nicht erlauben kann zu missachten, der

Dandy befolgt Regeln, die der Durchschnittsbürger sich nicht erlauben kann zu

befolgen.«140 Dieses Changieren zwischen Regelmissachtung, Provokation und

nach eigenen Regeln funktionierender ästhetizistischer Inszenierung erlebt bei

Baudelaire eine eigene ästhetische und theoretische Ausgestaltung.

»Der Dandyismus ist eine schwer bestimmbare Einrichtung […]; sie ist allge-

mein verbreitet, denn Chateaubriand hat sie in den Wäldern und an den Seegesta-

den der Neuen Welt entdeckt.«141

Im Gegensatz zu Barbey begreift Baudelaire den Dandyismus entschiedener

als eine Ästhetik, die weniger auf Alterität oder auf eine Narration um die Fi-

gur Brummell abzielt, sondern sich manifestiert als Subjektivierungsstrategie, be-

stehend aus Komplexen von Dingen, Texten, Künstlichkeiten, Kopplungen in aller

138 Vgl. Oscar Wilde: Der Verfall der Lüge. Eine Betrachtung. Ein Dialog. In: Norbert Kohl (Hg.):

Oscar Wilde. Sämtliche Werke in Sieben Bänden. Band 7. Essays II. Frankfurt a.M. 2000, 9-44, 9.

(Im Folgenden: Wilde: Lüge).

139 Vgl. Charles Cousin: Voyage dans un grenier, Damascène, Morgand et Charles Fatout, 1878,

11-13. In: W.T. Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenossen. Frankfurt

a.M. 1969, 31.

140 Lord Breaulove Swells Whimsy: Die Kunst mit einem Hummer spazieren zu gehen. Handbuch für

den wahrhaften Dandy. Berlin 2013, 21.

141 Baudelaire: Maler, 241.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 133

Polyvalenz. »Ich hatte wahrhaftig nicht ganz unrecht, den Dandyismus als eine Art

Religion zu betrachten. Perinde ac cadaver!«142

Baudelaire betont mit dem religiösen Bezug eine sich auf alle humanen und

eben auch non-humanen Formierungen erstreckende Totalität. Seine Akzentset-

zung auf den jesuitisch inspirierten Kadavergehorsam,143 ›als obman ein Leichnam

wäre‹, betont zum einen die stoische Unerschütterlichkeit, die den Dandyismus

nach Baudelaire fundiert und zum anderen verschiebt sich diese Akzentsetzung

auf eine nicht unbedenkliche Kälte und calmness ästhetischer Relationen:

Wenn man die Ausführungen zur Dingkultur und Produktion des 19. Jahrhun-

derts Revue passieren lässt, vor allem Marx’ gewählte Metaphorik von ›theologi-

schen Mucken‹, Mystizismus, Zauber und Spuk, so begegnet einem dieser Animis-

mus der Dinge auch im ästhetischenDiskurs Baudelaires. Im Poem Correspondances

heißt es: »[D]er Mensch geht dort durch Wälder von Symbolen, die mit vertrauten

Blicken uns beobachten.«144 Oder wie es Walter Benjamin ausdrückte: Bei Baude-

laire »spricht mit andern Worten der Fetisch selbst, mit dem Baudelaires sensiti-

ve Anlage so gewaltig mitschwingt, daß die Einfühlung in das Anorganische eine

Quelle einer Inspiration gewesen ist.«145

Im Folgenden wird Baudelaires Auseinandersetzung aus seinen Kunstbe-

trachtungen elaboriert und in Zusammenhang mit der Subjektivitätstheorie Félix

Guattaris gestellt, um die spezifische Theoretisierung bei Baudelaire darzustellen.

Bemerkungen zur Kunst

In Baudelaires frühen Kunstbetrachtungen den Salons von 1845 und 1846wird Dan-

dyismus nicht allein literarisch, sondern auch ikonografisch, Bild-einschreibend,

durchMalerei vermittelt. »DerMaler, der wahreMaler,wird derjenige sein, der dem

gegenwärtigen Leben seine epische Seite abzugewinnen versteht, der uns, mit Far-

be oder Zeichnung, sehen und begreifen läßt,wie großwir sind undwie poetisch in

142 Vgl. ebenda, 243. (Hervorhebung im Original).

143 Perinde ac Cadaver! D.h. perinde ac si cadaver essent! »Als seien sie ein Leichnam« von Ignati-

us von Loyola ausgegebeneOrdensregel der Jesuiten. Auch bezeichnet als Kadavergehorsam.

Vgl. Ignatius von Loyola:Gründungstexte der Gesellschaft Jesu,DeutscheWerkausgabe.Würzburg

1998, 740.

144 Charles Baudelaire: Spleen et Idéal. Spleen und Ideal. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois

(Hg.): Charles Baudelaire. Sämtliche Werke/Briefe. Band 3. Les Fleurs du Mal. Die Blumen des Bö-

sen.München 1989, 2. Aufl., 59-218, 68f. Im Original heißt es: »L’homme y passe à travers des

forêts de symboles/Qui l’observant avec des regards familiers.« (Im Folgenden: Baudelaire:

Spleen).

145 Vgl.Walter Benjamin: Das Paris des Second Empire bei Baudelaire. In: Ders.: Charles Baudelai-

re. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapitalismus. Frankfurt a.M. 1974, 7-100, 54. (Im Folgenden:

Benjamin: Paris).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Der Dandy im Smart Home

unsern Halsbinden und Lackstiefeln.«146 Die von Baudelaire gefeierten Maler des

modernen Lebens, wie Eugène Delacroix, ÉduardManet oder Constantin Guys ste-

hen für einen neuen ästhetischen Diskurs, welcher – in der Theoretisierung Bau-

delaires – »[d]as Heldentum des modernen Lebens«147 ist. Baudelaire antizipiert in

seiner ästhetischen Theorie des Dandyismus bereits Punkte, welche Félix Guatta-

ri im Zusammenhang mit seiner »animistischen Konzeption der Subjektivität«148

aufwirft, um eine Theorie eines ›neuen ästhetischen Paradigmas‹ zu entwickeln.

Unter dieser Konzeption der Subjektivität subsumiert Guattari »Verhaltensweisen,

die aus dem Umgang zwischen Menschen stammen – das Erwidern eines Blicks

–, […] [welche (F.H.)] auf das Verhältnis des Menschen zu den Dingen oder Wer-

ken übertragen [werden (F.H.)].«149 Guattari pointiert in den für ihn notwendig

heterogenen Prozessen der Subjektivierung den nicht-menschlichen Anteil, wel-

chen er als maschinischen beschreibt.150 Diese Subjektivierungsprozesse können

sozial, mental, technisch oder auch etwa – das ist hier von besonderem Interesse

– ästhetisch sein.

Die Kunst (in gewissem Sinne der/die Kunstschaffende) ist für Guattari, wie

auch für Baudelaire Protokoll und Inaugurationsmoment eines ästhetischen Dis-

kurses. Die Kunst webt Baudelaire wiederum in seine Texte ein. Er montiert oder

überführt die ästhetischen Dinge ins literarische Medium. »Nach Baudelaires Auf-

fassung ist der Künstler nicht nur Schöpfer imaginativer Welten, sondern auch

des Schönen, welches vor allem eine neue Vision der Welt ist.«151 Den Zusammen-

hang von Künstler-, Dandy- und Heldentum stellte Walter Benjamin fest: »Baude-

laire hat sein Bild vom Künstler einem Bilde vom Helden angeformt.«152 Die Bilder

dieser ›modernen‹ Künstler sind für Baudelaire Maschinen, an deren Schnittstelle

sich sowohl Künstler, Betrachter und Texte koppeln. So bildet sich eine Einheit aus

Ding, humanem Agent und Text: Aus diesem Ensemble aus ästhetischem Ding,

der Umgebung und dem ›Rezipienten‹ bildet sich ein proto-»cyborgartiges Gefü-

ge.«153 »Gemälde werden dadurch zu ›Gemälde-Maschinen‹, die sich temporär mit

146 Charles Baudelaire: Der Salon 1845. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baude-

laire. Sämtliche Werke/Briefe. Band 1. Juvenilia – Kunstkritik 1832-1846. München. 1977, 184. (Im

Folgenden: Baudelaire: Salon 1846).

147 Vgl. ebenda, 183.

148 Vgl. Henning Schmidgen: Existenzielles Experimentieren. Nachwort des Herausgebers. In:

Ders. (Hg.): FélixGuattari.Schriften zurKunst.Berlin 2016, 216-232, 231. (ImFolgenden: Schmid-

gen).

149 Vgl. ebenda, 231f.

150 Vgl. Guattari: Chaosmose, 93.

151 Henry Schumann: Die Modernität Baudelaires. Nachwort. In: Ders.: Charles Baudelaire. Der

Künstler und das moderne Leben. Essays, Salons, Intime Tagebücher. Leipzig. 1994, 2. Aufl., 406-

437, 421.

152 Benjamin: Paris, 66.

153 Vgl. Schmidgen, 218.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 135

ihrem menschlichen Betrachter verkoppeln […].«154 Es evoziert ein Netz, eine ma-

schinelle Verkettung. »Ein Bild ist eine Maschine, an der für ein geübtes Auge alle

Systeme verständlich sind; wo alles seine Berechtigung hat […].«155 Die Perspektive

auf die Kunst ist eine Antizipation des ästhetischen Maschinismus Guattaris. Die-

ser bemerkt: »Hinter der Diversität der Seienden ist kein univoker ontologischer

Sockel gegeben, sondern eine Ebene aus maschinischen Schnittstellen.«156 Ubiqui-

täre Kopplungsmöglichkeiten der ästhetisch-maschinischen Prozesse der Dinge,

Maschinen, Menschen territorialisieren eine Umgebung und bilden Gefüge aus,

welche eine »seltsame Beziehung der Inter-Subjektivität, transhuman-transma-

schinell«157 emergieren lässt.

Es sind heterogene ästhetische Dynamiken, welche sich ausbreiten und für

Baudelaire Adressierungen des Dandyismus ausmachen. »Demnach kann die beste

Besprechung eines Bildes ein Sonett oder eine Elegie sein.«158 Dieser Satz liest sich

wie einmedienphilologisches Axiommit weitreichendenKonsequenzen.Die Kunst

erweist sich damit als eine »singuläre Wirklichkeit[, die] gleichwohl eine netzför-

mige Wirklichkeit ist: […] Darin, in dieser netzförmigen Struktur des Wirklichen,

liegt, was man ästhetisches Geheimnis nennen kann.«159

Für Baudelaire wird der Künstler, dessen besondere Ausformung des Moder-

nen der Dandy ist, eine Schnittstelle, an der Texte und Malerei interferieren. Be-

sonders Delacroix ist für Baudelaire »eine seltsame Mischung von Skeptizismus,

Höflichkeit, Dandyismus, glühender Willenskraft, List, Despotismus […].«160

Die Montagen und Verkettungen der Texte sind, folgt man Baudelaire, Formen

einer medialen Ikonografie. Sie sind Tableaus im mehrdeutigen Sinne des Wor-

tes: Sie gleichen Tableaux vivants (der Kunst nachempfundene Standbilder), wie

auch Quasi-Bedientableaus, Interfaces, als Elemente der Maschine ›Kunstwerk‹

und sind vielfältig koppelbar: »Erinnern Sie sich eines Gemäldes (ja, wahrhaftig,

eines Gemäldes!), das wir einer der fähigsten Federn unserer Zeit verdanken und

das den Titel führt: Der Mann der Menge?«161 Poe und Delacroix sind für Baudelaire

Kopplungsstellen seiner dandyistischen Ästhetik.

154 Ebenda.

155 Baudelaire: Der Salon 1846. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baudelaire. Sämt-

licheWerke/Briefe. Band 1 Juvenilia – Kunstkritik 1832-1846. München. 1977, 212. (Im Folgenden:

Baudelaire: Salon 1846).

156 Guattari: Chaosmose, 77.

157 Félix Guattari: Balthus. In: Henning Schmidgen (Hg.): Félix Guattari. Schriften zur Kunst. Berlin

2016, 37-54, 47.

158 Baudelaire: Salon 1846, 196.

159 Vgl. Gilbert Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte. Zürich 2012, 186.

160 Vgl. Charles Baudelaire: Eugène Delacroix. Werk und Leben. In: Friedrich Kemp, Claude Pi-

chois (Hg.):Charles Baudelaire. SämtlicheWerke/Briefe.Band 7RichardWagnerMeineZeitgenossen

Armes Belgien! 1860-1866.München 1992, 285.

161 Baudelaire: Maler, 220.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Der Dandy im Smart Home

Hierbei zeigen sich Ansätze, welche Baudelaire im Weiteren im Konzept des

Dilettanten,Müßiggängers und in deren Vollendung des Dandyismus kulminieren

lässt: »Dandysmus. Was ist der höhere Mensch? Nicht der Spezialist. Sondern der

Mann der Muße und der allseitigen Bildung.«162

Baudelaire äußert sich wiederum im Kunstzusammenhang dezidiert zum

Dandyismus und zwar in der Auseinandersetzung mit dem Künstler Constantin

Guys im Essay Der Maler des modernen Lebens.163 Eine geplante und von ihm ange-

kündigte Studie zum Dandy kam über Konzepte nicht hinaus.164 Diese sind jedoch

in seine Auseinandersetzungen mit der von ihm so benannten modernen Malerei

von Delacroix, Manet und Guys eingeflossen.

In einer ersten Bewegung scheint Baudelaire sich der Inszenierungspraxis des

Dandys seitens Barbeys d’Aurevillys anzuschließen: »Der Dandy ist blasiert, oder

stellt sich doch so, aus Politik und Kastengeist.«165 Auf den zweiten Blick jedoch

steht der Diskurs Baudelaires dazu im Gegensatz und stellt sich als die Erweite-

rung des Dandyismus hin zu einer vielgestaltigen Ästhetik dar. »Wer Jules Barbey

d’Aurevillys Buch Über das Dandytum einmal wieder vornimmt, wird einsehen, daß

das Dandytum etwasModernes ist, das sich aus völlig neuen Gegebenheiten herlei-

tet.«166 Dandyismus erweist sich bei Baudelaire eben nicht nur als literarische oder

fashionable Stilisierung, sondern die Kunst nimmt in Baudelaires Theoretisierung

eine zentrale Rolle ein.

Die Drogen und die Künstlichen Paradiese

Einen Vorläufer des Diskurses um künstliche Umgebungen, oder auch eines tech-

nischen oder im Weiteren medialen Apriori, findet sich im 19. Jahrhundert im Zu-

sammenhang mit Rauschmitteln; wie etwa Opium, Haschisch und Absinth. Mit

seinen Les Paradis artificiels, den künstlichen Paradiesen, schreibt Baudelaire der

Auseinandersetzung um die Drogen einen Diskurs der Substitution und Künst-

lichkeit ein. Der Dichter rekurriert mit dem Titel auf das Topos167 des ›Alten vom

Berge‹ und der religiös-politischen Sekte der ismailitischen Assassinen.168

162 Baudelaire: Herz, 236.

163 Vgl. Baudelaire: Maler.

164 Baudelaire kündigte seinem Verleger ein Publikationsvorhaben unter dem Titel Le Dandys-

me littéraire ou la Grandeur sans convictions (Der literarische Dandyismus oder die Größe ohne

Überzeugungen) an, ohne dieses je fertig zu stellen. Vgl. Erbe: Dandys, 181 u. 187.

165 Baudelaire: Maler, 222.

166 Baudelaire: Salon 1846, 282.

167 Ein in der Drogen- und auch Dandy-Literatur kanonisch gewordenes Topos. Vgl. etwa: Chris-

tian Kracht: 1979. Ein Roman. Frankfurt a.M. 2010. Vgl. Kapitel 7.2.

168 Vgl. für eine historische Auseinandersetzung: Bernard Lewis: Die Assassinen. Zur Tradition

des religiösen Mordes im radikalen Islam. Frankfurt a.M. 1989. Vgl. auch: Joseph von Hammer-

Purgstall: Die Geschichte der Assassinen aus morgenländischen Quellen. Stuttgart, Tübingen 1818.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 137

»Ich will nicht nacherzählen, wie der Alte vom Berge diejenigen seiner jüngs-

ten Anhänger, welche er mit Haschisch berauscht hatte – daher der Name Ha-

schischinen oder Assassinen –, in einem Garten voller Wonne einschloß, um ih-

nen, als verheißenen Lohn gleichsam für einen passiven und bedenkenlosen Ge-

horsam, eine Vorstellung des Paradieses zu vermitteln.«169

Baudelaire stützt sich unter anderem auf die Narration Marco Polos:

»In der dortigen Sprache heißt der Alte vom Berge Aloadin. Zwischen zwei Ber-

gen hatte er in einem Tal den größten und schönsten Garten der Welt anlegen

lassen. Die besten Früchte wucherten darin, während die Paläste mit goldenen

Vogel und Raubtiermotiven ausgemalt waren. In den Brunnen floß Wasser, Ho-

nig und Wein. Die schönsten Jungfrauen und Edelknaben sangen, musizierten

und tanzten dort. Der Alte vom Berge ließ sie glauben, dies sei das Paradies.

Mohammed hatte das Paradies ja so beschrieben […]. Deshalb versuchte er, das

Paradies nachzubilden. […] Nur mit Erlaubnis des Besitzers gelangte man hinein,

jedoch nur diejenigen, die er zu Mördern (aschischin) machen wollte.«170

Dass diese Narration vor allem eine Stilisierung und keine historische Schilderung

ist, sei dem eingängigen Topos geschuldet und an dieser Stelle vernachlässigt. Der

Fokus soll hier für die weitere Betrachtung auf Umgebungen gelegt werden. Die

künstlichen Paradiese sind Vorläufer einer bestimmten Betrachtung von environ-

ments, wie man sie als eine weitere Antizipation in den Interieurs des Fin de siècle

wiederfindet.

»Es gilt zum einen, eine Räumlichkeit zu denken, in der das Umgebende mit

dem Umgebenen relational verschränkt ist, sowie zum anderen, Medien auch als

Medien zu verstehen, die Medien zugrunde liegen, ihre infrastrukturelle Voraus-

setzung und als verteilende, verarbeitende, speichernde und transportierende

Vermittler die Grundlage jeder technischen Vernetzung bilden.«171

Die Umgebungen werden als künstliche, medial bzw. technologisch bedingte, Pa-

radise verstehbar, insofern, dass nicht nur wie bei Baudelaire die Droge, sondern

auch das Interieur selbst, Medium der Vermittlung ästhetischer Verschränkung

von humanem Agent, Ding und Umgebung wird.

Auf letzteres Werk weist Baudelaire ausdrücklich als Quelle seiner Auseinandersetzung mit

den Assassinen hin. Vgl. Baudelaire: Paradiese, 61.

169 Baudelaire: Paradiese, 61.

170 Vgl. Marco Polo: Die Reisen des Marco Polo. Frankfurt, Berlin, Wien 1983, 83f. (Hervorhebung

F.H.).

171 Florian Sprenger: Architekturen des ›Environment‹. Reyner Banham und das dritte Maschi-

nenzeitalter. In: ZfM.Zeitschrift fürMedienwissenschaft 12.Medien/Architekturen. 2015, 55-67, 55.

Vgl. auch: Sprenger: Epistemologie.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Der Dandy im Smart Home

Im Hinblick auf Baudelaire bezieht Anne Kristin Tietenberg den Begriff der

Künstlichen Paradiese ebenso auf »bestimmte urbane Oasen. Dazu zählen städtische

Einrichtungen wie Warenhäuser und Passagen […], die Klubs, die Salons […].«172

Sie steht damit nicht allein, sondern – ob wissentlich oder nicht – in einer Reihe

mit Marshall McLuhan. So bemerkte dieser über Baudelaires Fleurs du Mal:

»Baudelaire beabsichtigte ursprünglich, seine ›Fleurs duMal‹ ›Les Limbes‹ zu nen-

nen, wobei er sich die Stadt als körperschaftliche Ausweitung der Körperorgane

vorstellte. […] Die Stadt als Ausweitung der menschlichen Laster und sinnlichen

Begierden stellte für ihn eine geschlossene organische Einheit dar.«173

Die Droge und das Medium sind unmittelbar gekoppelt. »Die Frage, was früher

war, das Drogenerlebnis oder das technischeMedium,mit demdasDrogenerlebnis

gedeutet werden kann, ist eine Henne-oder-Ei-Frage.«174 Das Medium ist die Droge:

»Drogen sind Transportmittel zum Ort, an demman sich befindet, sie machen das

Unsichtbare sichtbar: das, was man den ganzen Tag anstarrt.«175 Sie vermitteln ein

emphatischesTheater des Alltäglichen. Baudelaire nennt den Haschischrausch bei aller

Kritik und GefahrThéâtre de Séraphin.176 Er kennzeichnet dies dennoch als eine Ver-

kennung der eigentlichen Mediation der Droge. Für Baudelaire ist das Haschisch

nicht etwa philologisch, dies ist für ihn nur der sogenannte hieroglyphisch sym-

bolische Traum: »Das [der Traum als symbolisch und moralisches Gemälde (F.H.)]

ist ein Wörterbuch, das es zu studieren gilt, eine Sprache, zu der die Weisen den

Schlüssel finden können.«177 Der geöffnete Raum der Droge gibt im Gegensatz da-

zu »auf künstlichem Wege Einlaß in sein Leben […].«178

Das Baudelairesche Ding

Die Droge weist den Weg zu den Dingen: »Mitunter verschwindet das Bewußt-

sein der Persönlichkeit, und jene Objektivität […] entwickelt sich in so anormalem

Maße, daß ihr über der Betrachtung der Außendinge euer eigenes Dasein vergeßt

und alsbald in sie hineinverschwindet.«179 An einer markanten Stelle in seiner Aus-

einandersetzung mit Baudelaire markiert Jean-Paul Sartre einen Punkt, der in der

dandyistischen Ästhetik eine wesentliche Rolle spielt. Diese Feststellung trifft der

172 Vgl. Anne Kristin Tietenberg: Der Dandy als Grenzgänger der Moderne. Selbststilisierungen in Li-

teratur und Popkultur.Münster, Wien 2012, 95.

173 McLuhan, 191f.

174 Agentur Bilwet: Keine Medien ohne Drogen, keine Drogen ohne Medien. In: Dies.: Der Da-

tendandy. Über Medien New Age Technokultur.Mannheim o.J. [ca. 1994], 195-206, 205. (Im Fol-

genden: Bilwet: Droge).

175 Ebenda, 195.

176 Vgl. Baudelaire: Paradiese, 64.

177 Vgl. ebenda, 65.

178 Vgl. ebenda, 66.

179 Vgl. Baudelaire: Paradiese, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 139

Philosoph beachtenswerter Weise hinter seinem eigenen Rücken bzw. wider Wil-

len. Denn es widerspricht seiner gesamten existenzialen Psychoanalyse,180 die er

an Baudelaire zu exemplifizieren sucht:

»[A]us Stolz und Groll versuchte dieser Mann [d.i. Baudelaire (F.H.)] zeitlebens,

sich in den Augen der Anderen und in seinen eignen Augen zu einem Ding zu

machen. Er wollte abseits stehen von der großen Orgie der Gesellschaft wie ein

Standbild […]. Sagen wir kurz: er wollte sein – worunter wir jenen […] Modus der

Präsenz verstehen, welcher einem Objekt eigen ist.«181

Dass dem Dandy auch durchaus in desavouierender Art und Weise Objektstatus

zugesprochen wird, steht in der Tradition des 19. Jahrhunderts.182 So schrieb

Balzac: »Indem einer sich zum Dandy macht, wird er ein Möbelstück fürs Boudoir,

eine äußerst raffiniert konstruierte Gliederpuppe […].«183 Von dieser Analogie aus

ist es nicht weit, ›den Dandy‹ zu mechanisieren, dem Automaten gleichzustellen

und dementsprechend in das Ensemble der technischen Dinge einzureihen.

Sicherlich ist die Gleichsetzung bei Balzac hier nur metaphorisch zu betrachten,

aber daraus lässt sich durchaus ableiten, inwiefern die Symmetrisierung zwischen

Dandy und Dingen auch im Zusammenhang mit dem smart home verläuft.184 In

diesem Sinne ist Sartre mit seiner Bemerkung zu Baudelaire auf der richtigen

Spur.

Die Aufwertung der Dinge wird bei Baudelaire neben der Kunst auch durch

die Droge induziert. Der Dichter legt in seiner weiteren Betrachtung den Akzent

auf die Ambivalenz des Pharmakons: »[E]r hat zum Engel werden wollen, und er ist ein

Tier geworden […].«185 Die Droge ist nicht (nur) das künstliche Paradies, Baudelaire

sieht gerade die Gefahren des Konsums. »Ich möchte zeigen, dass die Sucher nach

einem Paradies sich ihre Hölle erschaffen […].«186 Jedoch lässt der Diskurs um die

Droge nach der grundsätzlichen Relation des Konsums fragen: »Drogen lassen uns

danach fragen, was es bedeutet, irgend etwas zu konsumieren, überhaupt irgend

etwas.«187 In dieser Hinsicht wird durch die Droge im Blickwinkel Baudelaires die

Umgebung als solche zum einen vermittelbar, zum anderen offenbart die Droge in

Antizipation des technischen Mediums ihre eigene Technizität.

180 Von dieser im Speziellen und vom Sartreschen Existenzialismus im Allgemeinen wird sich

an dieser Stelle distanziert, da dieser ein starkes und radikal freies ›humanistisches‹ Subjekt

zum Absolutum erklärt, was in dieser Untersuchung gerade nicht angenommen wird.

181 Vgl. Sartre, 51.

182 Vgl. Kapitel 6 Pathologie der Ästhetik.

183 Vgl. Vgl. Balzac, 84.

184 Vgl. Kapitel 8.

185 Vgl. Baudelaire: Paradiese, 77.

186 Vgl. ebenda, 188.

187 Avital Ronell: Drogenkriege. Literatur, Abhängigkeit,Manie. Frankfurt a.M. 1994, 85. (Im Folgen-

den: Ronell).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Der Dandy im Smart Home

Die künstlichen Paradiese sind bei Baudelaire environments einer Rauschme-

diation. Mit anderen Worten: die künstlichen Paradiese Baudelaires sind antizi-

pierte virtual realitiy. »Die Drogen waren selbst die Kommunikationsmittel. […]

Die Drogenerfahrung der Gegenwart entdeckt das Vorgefühl einer unbekannten

Maschine.«188 Die Drogen sind »als Mittel zur Vervielfältigung der Individuali-

tät«189 Polyvalenz-Medien; Erzeugerinnen von Mannigfaltigkeiten. Sie sind Allo-

techniken.190 Baudelaire schreibt etwa in seiner Betrachtung zum Wein: »Seien wir

also nicht grausamer gegen ihn als gegen uns selber und behandeln wir ihn wie

unsresgleichen.«191 Man kann aus dieser Perspektive von einem Medien-Rausch-

Verhältnis ausgehen, welches sich als die künstlichen Paradiese darstellt und sich

als eine Antizipation offenbart, insofern, »daß [in Form der Droge (F.H.)] schon

vor allen mensch-maschinischen Kreuzungen eine Technologie des Menschen da

war.«192

In den Fleurs duMal fasst Baudelaire in Le Poison seine Faszination für verschie-

dene Rauschmittel etwa Wein und Opium zusammen und endet mit einer Art Lie-

beserklärung für ein nicht näher bezeichnetes Gift mit »grünen Augen«. Dies deu-

tet auf die im 19. Jahrhundert äußerst beliebte Wermutspirituose Absinth hin, die

grüne Fee, der halluzinogene Eigenschaften nachgesagt wurde.193

»Dies alles kann sich nicht mit dem Gift messen, das aus deinen Augen träufelt,

deinen grünen Augen, diese Seen, wo meine Seele bebt und umgekehrt ihr Bild

erblickt… Meine Träume kommen in Scharen, in diesen bitteren Abgründen ihren

Durst zu löschen.«194

Die Faszination für Absinth teilte Baudelaire mit dem ihm bekannten und von

ihm beeinflussten Maler Édouard Manet, der seinen Absinthtrinker 1859 fertigstell-

188 Vgl. Ronell, 205.

189 Vgl. Charles Baudelaire: Wein und Haschisch. Verglichen als Mittel zur Vervielfältigung der

Individualität. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baudelaire. Sämtliche Wer-

ke/Briefe. Band 2.VomSozialismus zumSupranationalismus. Edgar Allen Poe. 1847-1857.München,

Wien 1983, 119.

190 Vgl. Ronell, 45 u. 91.

191 Vgl. ebenda, 122.

192 Vgl. ebenda, 95.

193 Zur Geschichte und Faszinationsgeschichte des Absinth, welcher seit den 1990er Jahren ein

Comeback feiert, vergleiche das Abstract zur medizinischen Dissertation von Diana Nit-

sche: Absinth. Medizin- und Kulturgeschichte einer Genussdroge.: www.ub.uni-heidelberg.de/ar-

chiv/6081. (Aufruf: 17.11.20). Vgl. auch: Helmut Werner: Absinth. Die grüne Wunderfee. Mün-

chen 2002.

194 Charles Baudelaire: Das Gift. In: Baudelaire: Spleen, 149. ImOriginal: »Tout cela ne vaut pas le

pioson qui découle/De tes yeux, de tes yeux verts, Lacs où mon âme tremble et se voit à l’en-

vers…/mes songes viennent en foule/Pour se désaltérer à ces gouffres amers.« Vgl. ebenda,

148. (Hervorhebung F.H.).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 141

te, aber nach jahrelanger allgemeiner Ablehnung des Werkes erst 1872 verkaufen

konnte. Christoph Asendorf geht so weit, zu konstatieren, dass Manet »diese Iden-

tifikation [mit den Lumpensammlern undmit Baudelaire (F.H.)] wörtlich [nimmt],

indem er dem Absinthtrinker die Züge Baudelaires verleiht.«195

Narziss, Mode und Fotografie

»Der Dandy muß sein ganzes Streben darauf richten, ohne Unterbrechung erha-

ben zu sein; er muß leben und schlafen vor einem Spiegel.«196 Der Aphorismus

rekurriert mit seinem Hinweis auf den Spiegel nicht nur auf den Narziss-Topos,

sondern verweist ebenso auf eine proto-kybernetische Selbstbespiegelung, welche

als Feedbackschleife um sich selbst kreist. »Diese Ausweitung seiner selbst im Spie-

gel betäubte seine Sinne, bis er zum Servomechanismus seines eigenen erweiter-

ten und wiederholbaren Abbilds wurde.«197 In Rückbezug auf den angesprochenen

Narziss-Mythos zeigt dies, so folgert McLuhan: »Nun, worauf es bei dieser Sage

ankommt, das ist der Umstand, daß Menschen sofort von jeder Ausweitung ihrer

selbst in einem andern Stoff als dem menschlichen fasziniert sind.«198

In vielen Zeugnissen über Baudelaire werden sein äußeres Erscheinungsbild als

eines »ultrafashionable, mit besonderer Vorliebe für schwarze Kleidung«199 nicht

nur in Relation zu seinem Schreiben, sondern eigens thematisiert. (Abb.7) So wer-

den ebenso die Textilien des Dichters in Texte eingeschrieben:

»Keine Falte an seinem Kleid, die nicht wohl überlegt gewesen wäre. Und was

für ein Wunder, dieser schwarze Anzug, stets derselbe, zu jeder Stunde und zu

jeder Jahreszeit! Dieser Frack – von anmutiger Weite –, an dessen Kragen eine

gepflegte Hand spielerisch zupfte; diese hübsch gebundene Krawatte; diese lan-

geWeste vom obersten ihrer zwölf Knöpfe sehr hoch geschlossen und, nachlässig

halb geöffnet über einem so feinen Hemd mit gefältelten Manschetten […].«200

Das Ensemble ausMode, Texten und dermit derweiteren Industrialisierung des 19.

Jahrhunderts parallel wachsenden Portraitfotografie bildet ein interessantes Nar-

rationstableau des Dandyismus. Die Fotografien Nadars201 von Barbey oder Bau-

delaire sind Medien einer Elitenstilisierung. Ubiquität des (Selbst-)Portraits als

195 Vgl. Asendorf, 53.

196 Vgl. Baudelaire: Raketen, 224.

197 McLuhan, 73.

198 Ebenda.

199 Vgl. Asselineau, Charles Baudelaire – Sa Vie et son Oevre, Lemerre, 1869, S. 10-11. In: W.T.

Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenossen. Frankfurt a.M. 1969, 12.

200 Vgl. Charles Cousin: Bibliotaph, in Charles Baudelaire Souvenirs – Correspondances, Pince-

bourde, 1872, S. 7-8. In: W.T. Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenos-

sen. Frankfurt a.M. 1969, 9.

201 Hinter demPseudonymNadar verbarg sichGaspard-Félix Tournachon (1820-1910). Er fertigte

als Freund und Briefpartner Baudelaires unter anderenmehrere Portraits von ihm und ande-

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Der Dandy im Smart Home

Stilisierungs- und Distinktionsdispositiv findet für den Dandyismus im 19. Jahr-

hundert noch keineswegs so viral statt wie heute, sondern in einer Exklusivität

einer Selbstinszenierungs- und Profilierungsgeste, wenngleich auch die bürgerli-

che Portraitfotografie eine ›demokratisierte‹ Bildpraxis darstellte, da es wesentlich

günstiger war als die Portraitmalerei, die in der Regel dem (Geld-)Adel vorbehalten

war.

Abbildung 7: Charles Baudelaire, Félix

Nadar, ca. 1855

© gemeinfrei Wikimedia Commons202

In der Begegnung mit dem Medium der Fotografie, eingedenk der Tatsache,

dass Baudelaire sich mehrfach fotografisch portraitieren lies, erweist sich das dan-

dyistische Kalkül in seiner vordergründigen Ablehnung der Modernität als Pose.

Denn im Salon 1859 äußert er sich folgendermaßen:

»Diese götzendienerische Menge fordert ein ihr würdiges und ihrer Natur ent-

sprechendes Ideal, das versteht sich von selbst. […] ein rächender Gott hat die

ren Dandys und Schriftstellern an, wie etwa Jules Barbey d’Aurevilly, Théophile Gautier oder

auch Eugène Delacroix.

202 Gemeinfrei: https://commons.wikimedia.org/wiki/File %3ABaudelaire_par_Nadar.jpg.

Urheber: Nadar [Public domain], via Wikimedia Commons.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 143

Wünsche dieser Menge erhört. Daguerre war sein Messias. […] Von diesem Au-

genblick an kam die schmutzige Gesellschaft herbeigelaufen, um, wie ein einzi-

ger Narziß, ihr triviales Abbild auf der Metallplatte zu betrachten. Eine Narrheit,

ein unerhörter Fanatismus bemächtigte sich all dieser neuen Sonnenanbeter.«203

Es liest sich nicht ohne Ironie, dass Baudelaire als ›Netzwerker des Dandyismus‹

der sich fotografierenden Menge Narzissmus vorwirft; also die vermeintlich ex-

klusive oder elitäre Fotografie anklagt im wahrsten Sinne des Wortes ein Massen-

Medium, also anti-dandyistisch, zu sein. Aus der Perspektive der Ambivalenz des

Dandys wird die Baudelairesche Kritik an der Fotografie deutlicher und in gewis-

sem Sinne auch als Distinktionsformierung satisfaktionsfähig. Die Kritik bezieht

sich auf die Zielvorstellung medialer Vermittlung. Denn die Fotografie unterliege

einer Zweck-Mittel-Relation als eines bloß abbildenden Bildträgers, der ein natu-

ralistisches Ideal repräsentiere.

»Die Kritik Baudelaires bezog sich indirekt auf die Unempfindlichkeit der foto-

grafischen Materialien und die daraus folgenden langen Belichtungszeiten, die

es erforderlich machten, daß jede Fotografie wie ein Stilleben – oder besser noch

wie ein tableau vivant – konzipiert wurde.«204

Die Fotografie zumMedium scheinbarer Neutralität zu degradieren, ist der Punkt,

auf welchen Baudelaires Kritik gemünzt ist. Es ist gerade die Betonung der Künst-

lichkeit und in gewissem Sinne Über-Natürlichkeit des Medialen, welche Baudelai-

re verteidigt. Es ist keinemedienimmanente Kritik, sondern eine ammisreading des

Mediums, im Sinne einer durch Fotografie suggerierten Schein-Unmittelbarkeit.

Baudelaire verteidigt rund hundert Jahre vor Marshall McLuhan, dass das Me-

dium die Botschaft ist. Es zeigt sich nicht nur ein ästhetizistisch-literarisches l’art

pour l’art in der stilisierten Ablehnung der Natur und des Natürlichen, sondern eine

tiefer gehende Problematik.

Neben Baudelaire hat vor allem Oscar Wilde in seinen Aphorismen das Primat

des Artifiziellen ironisch süffisant auf den Punkt gebracht: »Eine wirklich gelun-

gene Knopflochblume ist das einzige Bindeglied zwischen Kunst und Natur.«205

In ähnlicher, wenn auch in weniger polemischer Art und Weise als Baudelaire äu-

ßert sich Delacroix zur Fotografie: »Bis jetzt [wir sind im Jahr 1853] hat uns je-

ne maschinelle Kunst nur einen recht verabscheuungswerten Dienst erwiesen: sie

203 Vgl. Baudelaire: Salon 1859, 137.

204 Joel Snyder: Sichtbarmachung und Sichtbarkeit. In: Peter Geimer (Hg.): Ordnungen der Sicht-

barkeit. Fotografie in Wissenschaft, Kunst und Technologie. Frankfurt a.M. 2002, 142-167, 160.

205 Oscar Wilde: Sätze und Lehren zum Gebrauch für die Jugend. In: Norbert Kohl (Hg.): Oscar

Wilde. Sämtliche Werke in Sieben Bänden. Band 7. Essays II. Frankfurt a.M. 2000, 253-255, 253.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Der Dandy im Smart Home

verdirbt uns die Meisterwerke, ohne uns völlig zufriedenzustellen.«206 Delacroix

kritisiert einen »Mangel an Stil«207 verstanden als eine Form von »gnadenloser Ob-

jektivität«.208 Die Fotografie aus dandyistischer Perspektive ist jedoch auf keinen

Fall egalitär naturalistisch oder objektiv, sondern Medium der Distinktion.209 In

den Augen der Künstler bietet die Fotografie, wie es sowohl Baudelaire als auch

Delacroix betonen, eine Möglichkeit zur Neuakzentuierung von Mimesis:

»[D]ie Daguerreotypie hat demMaler eine Art Relais geliefert, dessen Einführung

in den Kreislauf der Mimesis genügen sollte, um die Frage der ›Imitation‹ radikal

neu zu stellen, ebenso wie jene des ›Modells‹, wenn nicht des ›Referenten‹, ganz

zu schweigen von jener des Gedächtnisses.«210

Baudelaire und die Mode

Mit der Mode »entsteht ein Ensemble von Objekten und Situationen, die weniger

von einer Logik der Verwendung oder der Zeichen zusammengehalten werden, als

vielmehr von Zwängen einer ganz anderen Art, nämlich der Erzählung.«211 In vielen

Fremdbeschreibungen und Urteilen seiner Zeitgenossen wird bemerkenswert oft,

wie oben bereits angedeutet, auf Baudelaires Bevorzugung für schwarze Kleidung

hingewiesen.

Das Schwarz hat für Baudelaire eine klare Funktion: »Eine einförmige Livree

der Verzweiflung bezeugt die Gleichheit; und die Exzentriker, dieman früher leicht

an ihren grellen und heftigen Farben erkannte, begnügen sich heutzutage mit Nu-

ancen im Muster, im Schnitt, mehr noch als in der Farbe.«212 Bedenkt man die

anscheinende Diskussionswürdigkeit der schwarzen Kleidung durch seine Zeitge-

nossen, scheint es gerade nicht die Gleichheit zu sein, sondern die Distinktion,

welche den schwarzen Anzug bei Baudelaire ausmache. Die Analyse Baudelaires

ist für die heutige Anzugmode immer noch gültig und weist durchaus auf die da-

malige Antizipation heutiger Dresscodes.213 »Darum auch besteht, in seinen Augen

[des Dandys (F.H.)], denen es vor allem um Distinktion geht, die Vollkommenheit

des Anzugs in der absoluten Einfachheit, die in der Tat immer noch die beste Art

206 Tagebuchauszug von EugèneDelacroix von 1853. Zitiert nach: Hubert Damisch: ImZugzwang.

Delacroix, Malerei, Photographie. Berlin 2005, 73. (Im Folgenden: Damisch.).

207 Vgl. ebenda, 73.

208 Vgl. ebenda.

209 Auf die Fotografie alsMediumdesDandyismuswird inKapitel 7.1 ausführlicher eingegangen.

210 Vgl. Damisch, 73. (Hervorhebungen im Original).

211 Vgl. Roland Barthes: Rhetorik des Signifikats: Die Welt der Mode. In: Silvia Bovensen (Hg.):

Die Listen der Mode. Frankfurt a.M. 1986, 291-308, 291.

212 Baudelaire: Salon 1846, 281.

213 Der schwarze Anzug ist in der heutigen ›Business-Mode‹ immer noch eher unüblich und le-

diglich bei Fest- oder Traueranlässen angebracht.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 145

ist, sich zu unterscheiden.«214 Diese Bekleidungsregel Baudelaires erinnert nicht

zufällig an die Narration des modischen Understatements Beau Brummells.

Mit Baudelaires Akzentuierung der Kleidung selbst kann man diese im Weite-

ren als Medium charakterisieren. Es lässt sich »als Zusammentreten heterogener

Momente begreifen, zu denen technische Apparaturen oder Maschinen genauso

gehören wie Symboliken, institutionelle Sachverhalte, Praktiken oder bestimmte

Wissensformen.«215 Die schwarze Kleidung Baudelaires suggeriert zum einen Ab-

grenzung und Alterität, zum anderen eine Form des Sakralen »mit dem Aussehen

eines feinen, wahrscheinlich bereits verdammten Bischofs, der sich für eine Reise

die auserlesene Kleidung eines Laien zugelegt hätte […].«216

Mit diesem sakralen Akt des Kleidens und der »theologischen Mucken«217 der

Performanz des Tragens und Inszenierens zeigt sich ein Teil eines größeren Pro-

zesses.

»Routiniert, beiläufig, manchmal von eleganter Nonchalance, manchmal von un-

geschickter Nachlässigkeit, ist die Bewegung doch nicht unbedeutend: Sie ist die

Handlung, welche der Kleidung erst die mannigfaltigen sozialen, politischen und

ästhetischen Funktionen ermöglicht.«218

Baudelaire macht die Kleidung nicht nur zum Distinktionsmerkmal, sondern zu

einem Teil seiner Ästhetik:

»Und dennoch, hat er nicht seine Schönheit und seinen eigenen Reiz, dieser so

viel verunglimpfte Frack? Ist er nicht das notwendige Kleidungstück für unse-

re leidende Epoche, die auch noch auf ihren schwarzen, hageren Schultern das

Symbol einer ewigen Trauer trägt? Und wohlgemerkt, der schwarze Frack und der

Gehrock haben nicht nur ihre politische Schönheit, als ein Ausdruck der öffentli-

chen Gemütsverfassung; – ein unabsehbarer Heereszug von Leichenbittern, po-

litischen Leichenbittern, verliebten Leichenbittern, bürgerlichen Leichenbittern.

Wir tragen jeder etwas zu Grabe.«219

Mit Baudelaire zeigt sich eine Perspektive der Mode, nicht nur in der Frage der

Eleganz oder der Stilisierung in Form des Luxus, sondern sie ist ebenso geprägt

214 Baudelaire: Maler, 242.

215 Vgl. Joseph Vogl: Medien-Werden: Galileis Fernrohr. In: Lorenz Engell, Joseph Vogl (Hg.):Me-

diale Historiographien,Weimar. 1 (2001), 115-123, 122.

216 Catulle Mendès, Vorwort zu Roman d’une Nuit Doucé, 1883, 19-22. In: W.T. Bandy, Claude

Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenossen. Frankfurt a.M. 1969, 21f.

217 Vgl. Marx: Kapital, 85.

218 Anna-Brigitte Schlittler: Der Mann im Boudoir. Ankleiderituale zwischen Macht und Aus-

grenzung. In: Anna-Brigitte Schlittler, Katharina Tietze (Hg.): Mode und Bewegung. Beiträge

zur Theorie und Geschichte der Kleidung. Emsdetten, Berlin 2013, 143-152, 143.

219 Baudelaire: Salon 1846, 281.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Der Dandy im Smart Home

von aggressiver Subversion. »Charles Baudelaire gehörte jenem nüchternen Dan-

dytum an, das seine Kleider mit Glaspapier aufraut, um ihnen den sonntäglichen

und funkelnagelneuen Glanz zu nehmen […].«220 Die Anekdoten seiner modischen

Devianz reichen von einem getragenem roten Schal bis zu grün gefärbten Haa-

ren.221 Mit dieser Perspektive, bei aller gepredigter Schlichtheit, zeigt sich, dass

mit dem Dandy die Kleidung als ein zusätzliches Element im ›emphatischenThea-

ter des Alltäglichen‹ ebenso gesetzte Kleiderrituale unterläuft: »Das Boudoir wurde

nun zum Ort der Stigmatisierung devianter Männlichkeit, das Ankleiden zum Akt

der Bloßstellung des effeminierten Mannes.«222 Es ist eine Unterwanderung nicht

zuletzt der Geschlechtergrenzen.Die Auseinandersetzungmit dem Textilen erklärt

sich unabhängig von einem starken Männlichkeitstopos und macht Platz für spie-

lerische Hybridstellungen.

»Doch soll man die Moden, wenn man sie recht genießen will, nicht wie abge-

storbene Dinge betrachten […]. [….] Manmuß sie sich verlebendigt vorstellen, zum

Leben erweckt […].«223

Blick auf die Frau

Diese Hybridstellung in der Kleidung und der Betrachtung von Gender manifes-

tiert sich ebenso in Baudelaires Auseinandersetzung mit literarischen Texten an-

derer Autoren. Dies wird deutlich in Baudelaires Äußerungen zu Flauberts Ma-

dame Bovary (1857): »Um seinen Geniestreich zu vollenden, blieb dem Verfasser [ge-

meint ist Gustave Flaubert (F.H.)] nur noch eines zu tun: sich (soweit möglich)

seines Geschlechts zu entäußern und sich zur Frau zu machen. Dabei ist ihm ein

wahres Wunder gelungen.«224 Baudelaire billigt Emma Bovary in seinem Frauen-

bild eine Sonderstellung zu, da er sonst durchaus der Misogynie anheimfällt.225 Er

schreibt in aller Deutlichkeit: »Das Weib ist das Gegenteil des Dandy. […] Das Weib

220 Theophile Gautier: Vorwort zur ›édition définitive‹ der Fleurs duMal,Michel Lévy frères, 1886,

2-3. In:W.T. Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire imUrteil seiner Zeitgenossen. Frankfurt a.M.

1969, 14-16, 15.

221 Vgl. dazu. W.T. Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenossen. Frankfurt

a.M. 1969, 183f., 187f.

222 Anna-Brigitte Schlittler: Der Mann im Boudoir. Ankleiderituale zwischen Macht und Aus-

grenzung. In: Anna-Brigitte Schlittler, Katharina Tietze (Hg.): Mode und Bewegung. Beiträge

zur Theorie und Geschichte der Kleidung. Emsdetten, Berlin 2013, 143-152, 151.

223 Baudelaire: Maler, 248.

224 Charles Baudelaire: ›Madame Bovary‹ von Gustave Flaubert. In: Friedrich Kemp, Claude Pi-

chois (Hg.): Charles Baudelaire. Sämtliche Werke/Briefe. Band 5. Aufsätze zur Literatur und Kunst

1857-1860. München. 1989, 65-76, 70f. (Im Folgenden: Baudelaire: Bovary).

225 Vgl. Hiltrud Gnüg: Charles Baudelaires Bestimmung des Dandyismus und sein Entwurf einer

Femme Dandy in den Fleurs du Mal. In: Joachim H. Knoll u.a. (Hg.): Der Dandy. Ein kulturhis-

torisches Phänomen im 19. und 20. Jahrhundert. Berlin 2013,109-126, 114f. (Im Folgenden: Gnüg:

Baudelaire) Vgl. auch Kapitel 7.1.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 147

ist natürlich, das heißt abscheulich.«226 In seiner typischen Ambivalenz bekennt

er aber ebenso in Raketen: »Was am Weibe anziehend wirkt und seine Schönheit

ausmacht: Blasiertheit, Herrschsucht, Gelangweitsein, Willensstärke […] Lässig-

keit und Spottsucht.«227 Er attestiert damit einer bestimmten Weiblichkeit auch

typische Zuschreibungen eines vermeintlich rein männlichen Dandy-Diskurses.

»Weiblichkeit bedeutet [bei Baudelaire (F.H.)] Nicht-Offenbarung, die Unmöglich-

keit der Offenbarung, das, was sich nicht offenbaren läßt, was als das absolut Ge-

heimnislose geheimnisvoll sich ausnimmt, was den Sinn der Offenbarung und des

Geheimnisses exzediert […].«228 Baudelaire schreibt in diesem Sinne vom »Dandy-

ismus des kalten Weibes«229.

Die archetypische Narration einer Femme Dandy findet Baudelaire in Madame

Bovary.230 »Wie Pallas Athene, die gewappnet demHaupt des Zeus entsprang, hatte

dieser bizarre Androgyn alle Verführungen einer männlichen Seele in dem reizen-

den Körper einesWeibes bewahrt.«231 EmmaBovary232 zeige über jedwede Grenzen

hinweg

»Unmäßiges Gefallen an der Verführung, an der Beherrschung und sogar an allen

vulgären Mitteln der Verführung, bis hinab zum Charlatanismus des Kostüms,

der Parfüms und der Pomade, – was alles sich in zwei Worten zusammenfassen

lässt: Dandyismus, ausschließliche Herrschsucht.«233

Baudelaire macht, indem er die Subjekte sowohl ›die Frau‹ als auch ›den Mann‹,

im Dandyismus auflöst, Platz für ein Primat der Ästhetik:

»Baudelaire löst die Frau in Licht, Farbe, Bewegung, Stoffe auf und fügt die irisie-

renden Wahrnehmungsdetails wieder zu einem harmonischen Ganzen zusam-

men. Das dandyistische Konzept […] drückt sich in seinem Stil aus, in dem äs-

thetischen Prinzip der Dekomposition des Vertrauten und der überraschenden

Zusammenfügung des Heterogenen.«234

226 Vgl. Baudelaire: Herz, 223.

227 Vgl. Baudelaire: Raketen, 203f.

228 Vgl. Alexander García Düttmann: Die Ehrfurcht vor der Maske. Mode, Erotik, Geschlecht. In:

Silvia Bovensen (Hg.): Die Listen der Mode. Frankfurt a.M. 1986, 438-457, 448f.

229 Vgl. Baudelaire: Raketen, 209.

230 Vgl. zur Femme Dandy: Grundmann: Früh, 64ff.

231 Vgl. Baudelaire: Bovary, 71.

232 Es gäbe viel über denDandyismus Emma Bovarys zu sagen, ihre Verlust-Ökonomie, ihre Dro-

geneskapaden, die Verschwendung, die Melancholie und Langeweile etc.

233 Vgl. ebenda, 72. (Hervorhebung F.H.).

234 Vgl. Gnüg: Baudelaire, 115.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Der Dandy im Smart Home

Lob auf die Schminke

In der Akzentuierung der Künstlichkeit spielt ein weiterer, vornehmlich im Dis-

kurs umWeiblichkeit angesiedelter Punkt eine Rolle. Sowohl Baudelaire als auch in

Reaktion auf ihn Max Beerbohm setzen sich mit der Kosmetik und ›prothetischen‹

Optimierung des (weiblichen) Körpers auseinander. Francis Magnard schildert fol-

gende Anekdote über Baudelaire:

»›Sehen Sie, dort geht eine Frau mit prächtigem Haar‹, sagte einer seiner Freun-

de und machte ihn auf eine Engländerin aufmerksam, die einen wunderbaren

goldenen Chignon trug. Baudelaire sah genauer hin. ›Sie irren sich‹, antwortete

er, ›das sind ja ihre eigenen Haare; sie hat keinen Sinn für Kunst, sie ist abscheu-

lich.‹«235

Wenngleich man natürlich diese Anekdote wiederum in den Diskurs um das blo-

ße »erstaunen zu machen«236 einordnen könnte, trifft diese Bemerkung doch viel

mehr einen Kern, als auf den ersten Blick deutlich wird. Das Primat der Künst-

lichkeit Baudelaires steht gleichsam unter folgendem Motto: »Man lasse alles, was

natürlich ist, Revue passieren,man untersuche sämtliche Handlungen und Begier-

den des bloß natürlichen Menschen, und man wird nichts als Scheußlichkeiten

finden.«237 Die Mimesis- bzw. Authentizitätskritik und Absetzung Baudelaires von

der Natur setzt sich in der Lobrede auf das Schminken fort:

»Entschließen wir uns jedoch, schlechthin den Augenschein gelten zu lassen […],

so sehen wir, daß die Natur nichts lehrt, oder fast nichts, das heißt, sie nötigt

den Menschen, zu schlafen, zu trinken, zu essen […]. Und es ist die Natur, die

den Menschen dazu treibt, seinesgleichen zu töten, zu verzehren, einzusperren

und zu foltern; denn kaum verlassen wir den Bereich des Notwendigen und der

Bedürfnisse, um jenen des Luxus und der Vergnügungen zu betreten, so sehen

wir, daß die Natur außerstande ist, uns anderes zu raten als das Verbrechen.«238

Das Schminken, die künstliche Optimierung des Gesichtes bzw. des ganzen Kör-

pers stellt einen ›tugendhaften‹ Gegendiskurs zum Verbrechen der Natur dar: »Das

Schminken – so heißt es dort – verfolgte keineswegs die vulgäre Absicht, die schö-

ne Natur nachzuahmen, mit der Jugend zu rivalisieren, sondern suche die Natur

zu übertreffen.«239

235 Vgl. Francis Magnard: ›Paris au jour le jour‹, La Chronique de Paris, 27. September 1867. In:

W.T. Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenossen. Frankfurt a.M. 1969,

184.

236 Vgl. Baudelaire: Maler, 243.

237 Ebenda, 248.

238 Vgl. ebenda, 247f.

239 Gnüg: Baudelaire, 111.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Analoger Dandyismus I 149

Max Beerbohm pointiert in Rekurs auf Baudelaire die Ablehnung der Natur, in-

dem er zu einer »Epoche Artifizias« auffordert.240 Die Fokussierung auf die Künst-

lichkeit zeigt zum einen,wie Baudelaire bemerkt, dass »das Gute […] immer das Er-

gebnis einer Kunst«241 ist. Zum anderen vollzieht sich damit eine dezidierte Ober-

flächenrezeption. Oder, wie es Beerbohm pointiert: »Wir werden eine Frau nur um

ihrer Schönheit willen bestaunen, nicht besorgt auf ihr Gesicht starren wie auf

ein Barometer.«242 Das Gesicht wird unter dieser ästhetizistischen Ausgestaltung

nicht mehr als »Indikator für Charakter und Gefühl«,243 als Medium des Inneren

betrachtet, sondern dezidiert als ästhetische Maske, um sich »mit seinem Reiz von

Farbe und Linie zu befassen«244. Es ist eine Kriegserklärung an die Natürlichkeit:

»Der Gebrauch von Kosmetika, die Maskierung des Gesichts werden dies verän-

dern.«245 Das Gesicht ist kein Sender oder Medium der (Gefühls-)Botschaft, bzw.

kein »adaptierbares Interface zwischen Innenleben und Umwelt«246, sondern der

fasziale Affekt wird mittels der Kosmetik blockiert. Die Schminke oder auch die

Maske ist ein ›Störsender‹, ein Rauschen, d.h. Medium der Antivermittlung.247

Wie es in Baudelaires Ausführungen zu Emma Bovary schon beobachtbar war,

tritt auch hier in der Künstlichkeit der Kosmetik, im Sinnbild derMaske, ein spiele-

rischer Hybrid in Form einer ambivalenten Relation der Geschlechtlichkeit zutage:

»Die Maske als Körpermaske verdeckt das Geschlecht und legt es zugleich frei.«248

Die zwei Seiten der Aufgabelung des Dandyismus zwischen elitärem, stati-

schem auf der einen und prozessualem Dandyismus einer proliferierenden Medi-

enästhetik auf der anderen Seite wird in der Fortsetzung zu diesem Kapitel im Zu-

sammenhang der Kultur- undDiskursgeschichte des Dandyismus nach dem ersten

Weltkrieg in Kapitel 7 zum Analogen Dandyismus II wieder aufgegriffen. Der zwei-

ten, mit Baudelaire hier elaborierten, Perspektive, der Medienästhetik des Dan-

dyismus, liegen im Weiteren zwei miteinander verschränkte Expositionsformen

zugrunde. Es handelt sich um den Komplex aus einer als produktiv verstandenen

240 Max Beerbohm: Die Ausbreitung von Rouge. In: Eike Schönfeld (Hg.):Max Beerbohm. Dandys

& Dandys. Ausgesuchte Essays und Erzählungen. Zürich 1989, 139-160, 139. (Im Folgenden: Beer-

bohm: Rouge).

241 Vgl. Baudelaire: Maler, 248.

242 Beerbohm: Rouge, 146.

243 Vgl. ebenda.

244 Vgl. ebenda.

245 Vgl. ebenda.

246 Anna Tuschling: Gesichter der Werbung, Gesichter der Wissenschaft. Benettons Beitrag zur

Globalisierung des faszialen Affekts. In: ZfM. Zeitschrift für Medienwissenschaft. 9. Werbung.

Zürich, Berlin 2013. 31-42, 32.

247 Vgl. zum Begriff der Antivermittlung: Eugene Thacker: Vermittlung und Antivermittlung. In:

Erich Hörl (Hg.): Die technologische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt.

Berlin 2011, 306-332.

248 Alexander García Düttmann: Die Ehrfurcht vor derMaske. Mode, Erotik, Geschlecht. In: Silvia

Bovensen (Hg.): Die Listen der Mode. Frankfurt a.M. 1986, 438-457, 439.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Der Dandy im Smart Home

Blasiertheit und ihremGegenstück der zersetzenden Langeweile, dem Ennui. Diese

Produktions- und Expositionsfaktoren des Dandyismus werden im nächsten Ab-

schnitt an zentralen Metaphern, Narrationen und philosophischen Auseinander-

setzungen erläutert.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004 - am 13.02.2026, 13:30:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

