
Zwischenfazit erster Teil 

Dialog und Theologizität 

Eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs hat zunächst ihren Gegenstand 
zu bestimmen und zu klären, welche methodologischen Überlegungen ihr zugrunde lie
gen. Beides war Ziel des ersten Teils. 

Kapitel 1: Wie also kann der Forschungsgegenstand »jüdisch-christlicher Dialog« in einem 
erkenntnistheoretischen Interesse bestimmt werden? Gegenstand dieser erkennt
nistheologischen Studie sind zum einen konkrete, örtlich und zeitlich lokalisierbare 
Begegnungen unterschiedlicher Formate zwischen Menschen jüdischer und christli
cher Zugehörigkeit nach dem Zweiten Weltkrieg, die unter der Leitkategorie »Dialog« 
stattfinden. In diesen einzelnen Dialogen wird jeweils neu und konkret durch ein 
vielschichtiges Repertoire an Praktiken Verständigung zwischen jüdischen und christli
chen Akteur*innen hergestellt. Gegenstand ist zum anderen der Dialog im Sinne eines 
diskursiven Konzepts. Die einzelnen, konkreten Dialoge überlagern sich, bzw. sind 
eingebettet in einen Diskurs »des« jüdisch-christlichen Dialogs. »Der« Dialog wirkt als 
normatives Konzept handlungsleitend und theoriebildend und erfordert entsprechende 
Grundhaltungen: Im jüdisch-christlichen Dialog wird die Pluralität von Religionen 
grundsätzlich positiv bewertet. Die implizierte Haltung der Wertschätzung, Offenheit 
und Anerkennung schließt ein konfrontativ-apologetisches, manipulativ-missionari
sches Dialogverständnis aus. Dialog geht davon aus, dass religiöse Überzeugungen und 
Wahrheitsansprüche zumindest partiell nach außen hin kommunizier- und übersetzbar 
sind. Differenzen in Dialogen gelten nicht als Defizite, sondern werden im Gegenteil als 
Bedingung der Möglichkeit für Übersetzung und Verständigung, bzw. in ihrem Wissen 
und Erkenntnis generierenden Potential wertgeschätzt. 

Welche Methoden eignen sich, um das Phänomen »jüdisch-christlicher Dialog« in ei
ner erkenntnistheoretisch angelegten Studie beschreiben und analysieren zu können? 
Aufgrund des in dieser Studie handlungsbezogen bestimmten und raum-zeitlich ko
ordinierten Dialogbegriffs, der von einer Überlagerung von Dialog als konkretes Kom
munikationsgeschehen im Sinne vielschichtiger »Dialog-Praktiken« einerseits und Dia
log als diskursivem Leitkonzept andererseits ausgeht, legt sich entlang der kulturwis
senschaftlichen Kategorie der »Übersetzung« ein topologisch-performativer Ansatz nahe: 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-005 - am 14.02.2026, 06:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Ein Dialog als in-between-space ist ein performativer Handlungsraum, der durch religiös- 
theologische Übersetzungsvorgänge entsteht, die Verständigung zwischen jüdischen und 
christlichen Akteur*innen herstellen. Im Zuge dieser raumschaffenden Dialog-Prakti
ken werden im Austausch jüdischer und christlicher Wissenstraditionen neue Erkennt
nismöglichkeiten produziert. 

Kapitel 2: In welcher Hinsicht ist der Forschungsgegenstand »jüdisch-christlicher 
Dialog« aus einer katholisch-theologischen Innenperspektive in einem erkenntnistheo
logischen Interesse zu präzisieren? Christliche Theologie bestimmte vor dem Zweiten 
Vatikanum das Verhältnis der Kirche zum Judentum weitgehend über substitutionstheo
logische Logiken (der Neue Bund in Christus ersetze den Alten Bund; die Kirche ersetze 
als Neues Volk Gottes Israel als das Alte Volk Gottes). Die lehramtlichen Entwicklungen 
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil und insbesondere während des Pontifikats Fran
ziskus I. stärkten demgegenüber zunehmend die Dimension des einzigartigen Nahver
hältnisses zwischen Judentum und Christentum. Zwar wird mit NA 1 Religionsdialogen 
eine potenziell theologische Dimension zugesprochen.1 Der jüdisch-christliche Dialog 
aber unterscheidet sich für Christ*innen aus theologischen Gründen von allen anderen Re
ligionsdialogen (hier gefasst als Theologizität des Dialogs). 

Wie lässt sich diese theologische Bedeutung des jüdisch-christlichen Dialogs auswei
sen? Neben dem historischen Faktor der Schuldgeschichten der Kirchen gegenüber dem 
Judentum wird das einzigartige Nahverhältnis zwischen Judentum und Christentum 
derzeit vor allem ekklesiologisch (im Modus einer Beanspruchung eines gemeinsamen 
Ursprungs (»Wurzel«), EG 247, Kapitel 2.1) und offenbarungstheologisch (im Modus der 
bleibenden Gültigkeit des Bundes, EG 249, Kapitel 2.2) bestimmbar. Sowohl das Motiv 
der Wurzel als auch jenes des ungekündigten Bundes geben Hinweise auf die theologische 
Notwendigkeit eines theologischen Dialogs mit dem Judentum. Das heißt: Christ*in
nen müssen aus theologischen Gründen auf einem theologischen Dialog mit Jüd*innen 
bestehen. 

Welche Aussagen lassen sich von dort aus über die erkenntnistheologische Bedeutung 
des Judentums und die erkenntnistheologische Qualität des jüdisch-christlichen Dialogs für 
christliche Theologie ableiten? Aufgrund der mehrfachen Verwiesenheit auf das Juden
tum kann die Kirche ohne den Bezug auf das Judentum und seine fortlaufende Ausle
gungstradition weder sich selbst noch die Wirklichkeit des Gottes Israels, die sie glau
bend bezeugt, verstehen. Das Judentum muss in der christlichen Theologie einen er
kenntniskonstitutiven Platz einnehmen. 

Wie lässt sich die (erkenntnis-)theologische Bedeutung des Judentums und des 
jüdisch-christlichen Dialogs methodisch erfassen? Dazu wurde das topologisch-perfor
mative Analysesetting hinsichtlich der Theologizität des Dialogs profiliert: Der jüdisch- 
christliche Dialog schafft als Performance der Bundespartnerschaft zwischen Jüd*in
nen und Christ*innen einen Glaubensraum »in between«, in dem sich im gemeinsam- 

1 »Sie handeln von ›Gott‹, indem sie vor Gott die Bedeutung des Zeichens ›Gott‹ gemeinsam bestim

men.« Hoff: Performative Theologie, 161. Dem jüdisch-christlichen Dialog Theologizität zuzuspre
chen schließt keinesfalls aus, dass es für andere Religionsdialoge keinerlei offenbarungs- und er
kenntnistheologischen Gründe gäbe. Diese müssen allerdings nochmal anders bestimmt werden 
als für den jüdisch-christlichen Dialog. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-005 - am 14.02.2026, 06:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischenfazit erster Teil 117 

unterschiedenen Bezug auf das Zeichen »Gott« als Codierung für Gottes schöpferische 
Lebensmacht die Wirklichkeit dieses Zeichens im und durch den Dialog erweist: »The 
spiritual power of this interreligious ›sacred space‹ is particularly felt when the elusive 
presence of the Holy One, the divine Reality, is discerned in the lives, texts, and traditions 
of the religious other through dialogue, study, and encounter.«2 Der Dialog wird dort als 
Glaubensraum »in between« erfahrbar und erkennbar, wo der Dialog verwandelt, wo neues 
Wissen über die Wirklichkeit Gottes erschlossen wird, bzw. wo neue Grammatiken pro
duziert werden. Diese neuen Logiken und Direktive aus dem jüdisch-christlichen Dialog 
heraus können theologisches Denken und Sprechen untergründig neu strukturieren 
und dadurch tiefgreifend verändern. 

2 Cunningham: Maxims for Mutuality, xi. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-005 - am 14.02.2026, 06:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476727-005 - am 14.02.2026, 06:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

