Zwischenfazit erster Teil
Dialog und Theologizitat

Eine Erkenntnistheorie des jitdisch-christlichen Dialogs hat zunichst ihren Gegenstand
zu bestimmen und zu kliren, welche methodologischen Uberlegungen ihr zugrunde lie-
gen. Beides war Ziel des ersten Teils.

Kapitel 1: Wie also kann der Forschungsgegenstand »jiidisch-christlicher Dialog« in einem
erkenntnistheoretischen Interesse bestimmt werden? Gegenstand dieser erkennt-
nistheologischen Studie sind zum einen konkrete, 6rtlich und zeitlich lokalisierbare
Begegnungen unterschiedlicher Formate zwischen Menschen jiidischer und christli-
cher Zugehorigkeit nach dem Zweiten Weltkrieg, die unter der Leitkategorie »Dialog«
stattfinden. In diesen einzelnen Dialogen wird jeweils neu und konkret durch ein
vielschichtiges Repertoire an Praktiken Verstindigung zwischen jiidischen und christli-
chen Akteur*innen hergestellt. Gegenstand ist zum anderen der Dialog im Sinne eines
diskursiven Konzepts. Die einzelnen, konkreten Dialoge iiberlagern sich, bzw. sind
eingebettet in einen Diskurs »des« jiidisch-christlichen Dialogs. »Der« Dialog wirkt als
normatives Konzept handlungsleitend und theoriebildend und erfordert entsprechende
Grundhaltungen: Im jidisch-christlichen Dialog wird die Pluralitit von Religionen
grundsitzlich positiv bewertet. Die implizierte Haltung der Wertschitzung, Offenheit
und Anerkennung schlief3t ein konfrontativ-apologetisches, manipulativ-missionari-
sches Dialogverstindnis aus. Dialog geht davon aus, dass religiose Uberzeugungen und
Wahrheitsanspriiche zumindest partiell nach aufien hin kommunizier- und itbersetzbar
sind. Differenzen in Dialogen gelten nicht als Defizite, sondern werden im Gegenteil als
Bedingung der Méglichkeit fiir Ubersetzung und Verstindigung, bzw. in ihrem Wissen
und Erkenntnis generierenden Potential wertgeschitzt.

Welche Methoden eignen sich, um das Phinomen »jiidisch-christlicher Dialog« in ei-
ner erkenntnistheoretisch angelegten Studie beschreiben und analysieren zu kénnen?
Aufgrund des in dieser Studie handlungsbezogen bestimmten und raum-zeitlich ko-
ordinierten Dialogbegriffs, der von einer Uberlagerung von Dialog als konkretes Kom-
munikationsgeschehen im Sinne vielschichtiger »Dialog-Praktiken« einerseits und Dia-
log als diskursivem Leitkonzept andererseits ausgeht, legt sich entlang der kulturwis-
senschaftlichen Kategorie der »Ubersetzung« ein topologisch-performativer Ansatz nahe:

14.02.2026, 08:38:41. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Ein Dialog als in-between-space ist ein performativer Handlungsraum, der durch religios-
theologische Ubersetzungsvorginge entsteht, die Verstindigung zwischen jiidischen und
christlichen Akteur*innen herstellen. Im Zuge dieser raumschaffenden Dialog-Prakti-
ken werden im Austausch jiidischer und christlicher Wissenstraditionen neue Erkennt-
nismoglichkeiten produziert.

Kapitel 2: In welcher Hinsicht ist der Forschungsgegenstand »jiidisch-christlicher
Dialog« aus einer katholisch-theologischen Innenperspektive in einem erkenntnistheo-
logischen Interesse zu prizisieren? Christliche Theologie bestimmte vor dem Zweiten
Vatikanum das Verhiltnis der Kirche zum Judentum weitgehend tiber substitutionstheo-
logische Logiken (der Neue Bund in Christus ersetze den Alten Bund; die Kirche ersetze
als Neues Volk Gottes Israel als das Alte Volk Gottes). Die lehramtlichen Entwicklungen
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil und insbesondere wihrend des Pontifikats Fran-
ziskus I. stirkten demgegeniiber zunehmend die Dimension des einzigartigen Nahver-
hiltnisses zwischen Judentum und Christentum. Zwar wird mit NA 1 Religionsdialogen
eine potenziell theologische Dimension zugesprochen.' Der jiidisch-christliche Dialog
aber unterscheidet sich fiir Christ*innen aus theologischen Griinden von allen anderen Re-
ligionsdialogen (hier gefasst als Theologizitit des Dialogs).

Wie lasst sich diese theologische Bedeutung des jidisch-christlichen Dialogs auswei-
sen? Neben dem historischen Faktor der Schuldgeschichten der Kirchen gegeniiber dem
Judentum wird das einzigartige Nahverhiltnis zwischen Judentum und Christentum
derzeit vor allem ekklesiologisch (im Modus einer Beanspruchung eines gemeinsamen
Ursprungs (»Wurzel«), EG 247, Kapitel 2.1) und offenbarungstheologisch (im Modus der
bleibenden Giiltigkeit des Bundes, EG 249, Kapitel 2.2) bestimmbar. Sowohl das Motiv
der Wurzel als auch jenes des ungekiindigten Bundes geben Hinweise auf die theologische
Notwendigkeit eines theologischen Dialogs mit dem Judentum. Das heif3t: Christ*in-
nen miissen aus theologischen Griinden auf einem theologischen Dialog mit Jiid“innen
bestehen.

Welche Aussagen lassen sich von dort aus tiber die erkenntnistheologische Bedeutung
des Judentums und die erkenntnistheologische Qualitit des jidisch-christlichen Dialogs fir
christliche Theologie ableiten? Aufgrund der mehrfachen Verwiesenheit auf das Juden-
tum kann die Kirche ohne den Bezug auf das Judentum und seine fortlaufende Ausle-
gungstradition weder sich selbst noch die Wirklichkeit des Gottes Israels, die sie glau-
bend bezeugt, verstehen. Das Judentum muss in der christlichen Theologie einen er-
kenntniskonstitutiven Platz einnehmen.

Wie ldsst sich die (erkenntnis-)theologische Bedeutung des Judentums und des
judisch-christlichen Dialogs methodisch erfassen? Dazu wurde das topologisch-perfor-
mative Analysesetting hinsichtlich der Theologizitit des Dialogs profiliert: Der jiidisch-
christliche Dialog schafft als Performance der Bundespartnerschaft zwischen Jid*in-
nen und Christ*innen einen Glaubensraum »in betweenc, in dem sich im gemeinsam-

1 »Sie handeln von>Gott¢, indem sie vor Gott die Bedeutung des Zeichens»>Gott«gemeinsam bestim-
men.« Hoff: Performative Theologie, 161. Dem jidisch-christlichen Dialog Theologizitit zuzuspre-
chen schliefit keinesfalls aus, dass es fiir andere Religionsdialoge keinerlei offenbarungs- und er-
kenntnistheologischen Griinde gibe. Diese miissen allerdings nochmal anders bestimmt werden
als fiir den jidisch-christlichen Dialog.

14.02.2026, 08:38:41. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischenfazit erster Teil

unterschiedenen Bezug auf das Zeichen »Gott« als Codierung fiir Gottes schopferische
Lebensmacht die Wirklichkeit dieses Zeichens im und durch den Dialog erweist: »The
spiritual power of this interreligious >sacred space« is particularly felt when the elusive
presence of the Holy One, the divine Reality, is discerned in the lives, texts, and traditions
of the religious other through dialogue, study, and encounter.«* Der Dialog wird dort als
Glaubensraum »in between« erfahrbar und erkennbar, wo der Dialog verwandelt, wo neues
Wissen iiber die Wirklichkeit Gottes erschlossen wird, bzw. wo neue Grammatiken pro-
duziert werden. Diese neuen Logiken und Direktive aus dem jitdisch-christlichen Dialog
heraus kénnen theologisches Denken und Sprechen untergriindig neu strukturieren
und dadurch tiefgreifend verindern.

2 Cunningham: Maxims for Mutuality, xi.

14.02.2026, 08:38:41. /dee Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 08:38:41.



https://doi.org/10.14361/9783839476727-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

