
Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231, DOI: 10.5771/2625-9842-2021-2-208 

Julia Fröhlich 

Universität Wien, Österreich 
julia.froehlich@univie.ac.at 

Das Fehlen einer klaren Linie. Die Ambivalenz türkischer 
Diplomatie (1939-1945) gegenüber jüdischen Türk*innen im 
Ausland als Spiegelbild einer widersprüchlichen Nation 

Abstract 

This article seeks to highlight the ambivalence inherent in Turkish diplomacy with reference to 
its attitude towards Jewish Turks living in Nazi occupied territories and thus being threatened by 
extermination policy. Embarking from a microhistoric approach, focussing on particular Jewish-
Turkish citizens either helped or abandoned by Turkish diplomats, the study outlines a striking 
ambivalence and a lack of a common thread in attitudes and willingness to help. As this study 
touches on questions of citizenship and its underlying concepts determining membership to a 
state and a nation, particular attention is drawn to Turkey’s struggles for a new national identity 
shaped by Kemalism. Linking these concepts to the attempt to construct a new, homogenuous 
nation through social engineering, the study interprets the many-faced diplomatic attitude as a 
result of the ambivalence immanent in the new construct of the Turkish nation, exemplified by 
tensions between laiklik (laizism) and milliyetçilik (nationalism).  

Keywords: Kemalism, social engineering, nationhood, citizenship, ambivalence, Holocaust  

1. Einstieg 

Was hatten der Kaufmann Alexander Aslan, die Schneider Nissim Amouraben und 
Abramo Amiel, der Zuckerbäcker Davide Amiel, der Kraftfahrer Victor Sidi, der Rei-
sende Maurice Eskenazi sowie der Kaufmann Rfat Sevi gemeinsam? Mindestens vier 
Aspekte einte diese sieben hinsichtlich Alter und Lebensumfeld sehr unterschiedlichen 
Personen: Sie waren allesamt männlich, türkische Staatsbürger mosaischen Glaubens 
(jedenfalls nominell) und wurden zwischen Winter 1944 und April 1945 in diversen 
(Neben-)Lagern des KL-Systems Mauthausen (Österreich, damals Ostmark) ermordet.1  

Die mindestens sieben im Stammlager Mauthausen, sowie in den Nebenlagern 
Gusen, Melk und Ebensee zu Tode gequälten jüdischen Türken stellen quantitativ nur 
einen kleinen Ausschnitt der durch die nationalsozialistische Vernichtungspolitik ge-
peinigten, und mehrheitlich ermordeten Jüd*innen mit (ehemals) türkischer Staatsbür-
gerschaft dar, die zwischen 1933 – 1945 in von NS-Deutschland beherrschten Staaten 

 
1 Zu den einzelnen Personen siehe die Angaben der Gedenkstätte Mauthausen in ihrer Web-

datenbank:https://zadb.mauthausen-memorial.org/start.seam; sowie die durch das Archiv 
zur Verfügung gestellte umfassendere Datenbank (vor Ort einzusehen, Argentinierstraße 
13, 1040 Wien) (von nun an: Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank).  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

209 

(insbesondere Frankreich) lebten: Corry Guttstadt schätzt die Zahl jener in den Ver-
nichtungslagern Auschwitz und Sobibor getöteten türkisch-jüdischen Personen auf 
2.200-2.500, während sie für jene, die diverse Konzentrationslager durchlitten und ihre 
dortige Befreiung oft nicht erlebten, eine Zahl von 300-400 angibt.2 Dabei werden so-
wohl die Inhaber*innen eines regulären türkischen Passes berücksichtigt, wie auch jene 
ehemals osmanischen oder türkischen Staatsbürger*innen, die durch den Entzug be-
sagter Staatszugehörigkeit teils kurz vor oder während des 2. Weltkriegs, das heißt zu 
einem Zeitpunkt der unmittelbaren Bedrohung durch die nationalsozialistische Rasse- 
und (ab 1941 in vollem Umfang verfolgte) Vernichtungspolitik, zu Staatenlosen ge-
macht, und somit ihres ohnehin nicht immer garantierten Schutzes durch die Angehö-
rigkeit zu einem neutralen Staat beraubt wurden.  

Die durch die Republik Türkei gezeigte Passivität, wenn es um den flächendeckenden 
diplomatischen Schutz ihrer unter nationalsozialistisch-antisemitischen Gesichtspunk-
ten verfolgten und nicht selten ermordeten Staatsbürger*innen ging, wurde in zahlrei-
chen Studien (etwa Corry Guttstadt 2008; İzzet Bahar 2015; Marc Baer 2020) themati-
siert, wodurch das verbreitete, in der Periode des Postkemalismus etablierte Narrativ, 
das die Türkei als sicheren und die Flüchtenden willkommen heißenden Zufluchtsort 
porträtiert, getrübt wurde. Vorliegende Seiten interpretieren die zahlreichen, an dieser 
Stelle exemplarisch dargestellten Ambiguitäten, die der Haltung der Republik Türkei 
und ihrer diplomatischen Repräsentanten gegenüber der im Ausland lebenden und 
durch das NS-Regime bedrohten jüdischen Staatsbürger*innen innewohnten, als Spie-
gel eines ambivalenten nationhood-Konzepts und ihrer geopolitischen Positionierung,3 
die sich durch die damals rezenten historischen, soziokulturellen und soziopolitischen 
Umbrüche erklären lassen. In diesem Sinne wird zunächst auf einen, für die Betrach-
tung dieses Themenkomplexes höchst relevanten Aspekt eingegangen, der selbst einen 
hohen Grad an Ambiguität aufweist: Das türkische Staatsbürgerschaftsgesetz, das, wie 
etwa von Corry Guttstadt gezeigt, als Grundlage für viele Ausbürgerungen während der 
1930er und 1940er Jahre herangezogen wurde, in sich aber einen bemerkenswerten An-
tagonismus von Inklusion und Exklusion trägt.  

2. Das türkische Staatsbürgerschaftsgesetz und ein neues nationhood-Konzept 

Die türkische Verfassung von 1924 sowie das darauf aufbauende Staatsbürgerschafts-
recht aus dem Jahr 1928 zeichnete sich prinzipiell durch einen relativ inklusiven, durch 
das Egalitätsverständnis einer modernen Republik geprägten Charakter aus, der sich 
darin zeigte, dass die Staatsbürgerschaft sowohl durch ius sanguinis als auch durch ius 

 
2  Guttstadt 2008, 481.  
3  Die Türkei verfolgte bis Ende 1944 das Ziel, sich für beide Kriegslager (Alliierte und NS-

Deutschland, sowie Verbündete) als Handelspartner zu positionieren (vgl. etwa Chrom-
lieferungen), und so den Aufbau der jungen Republik durch wirtschaftliche Potenz zu för-
dern. Die daraus abzulesende Haltung der Türkei bezeichnet Reiner Möckelmann als „aktive 
Neutralitätspolitik“ (Möckelmann 2017, 111). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231, DOI: 10.5771/2625-9842-2021-2-208 

Julia Fröhlich 

Universität Wien, Österreich 
julia.froehlich@univie.ac.at 

Das Fehlen einer klaren Linie. Die Ambivalenz türkischer 
Diplomatie (1939-1945) gegenüber jüdischen Türk*innen im 
Ausland als Spiegelbild einer widersprüchlichen Nation 

Abstract 

This article seeks to highlight the ambivalence inherent in Turkish diplomacy with reference to 
its attitude towards Jewish Turks living in Nazi occupied territories and thus being threatened by 
extermination policy. Embarking from a microhistoric approach, focussing on particular Jewish-
Turkish citizens either helped or abandoned by Turkish diplomats, the study outlines a striking 
ambivalence and a lack of a common thread in attitudes and willingness to help. As this study 
touches on questions of citizenship and its underlying concepts determining membership to a 
state and a nation, particular attention is drawn to Turkey’s struggles for a new national identity 
shaped by Kemalism. Linking these concepts to the attempt to construct a new, homogenuous 
nation through social engineering, the study interprets the many-faced diplomatic attitude as a 
result of the ambivalence immanent in the new construct of the Turkish nation, exemplified by 
tensions between laiklik (laizism) and milliyetçilik (nationalism).  

Keywords: Kemalism, social engineering, nationhood, citizenship, ambivalence, Holocaust  

1. Einstieg 

Was hatten der Kaufmann Alexander Aslan, die Schneider Nissim Amouraben und 
Abramo Amiel, der Zuckerbäcker Davide Amiel, der Kraftfahrer Victor Sidi, der Rei-
sende Maurice Eskenazi sowie der Kaufmann Rfat Sevi gemeinsam? Mindestens vier 
Aspekte einte diese sieben hinsichtlich Alter und Lebensumfeld sehr unterschiedlichen 
Personen: Sie waren allesamt männlich, türkische Staatsbürger mosaischen Glaubens 
(jedenfalls nominell) und wurden zwischen Winter 1944 und April 1945 in diversen 
(Neben-)Lagern des KL-Systems Mauthausen (Österreich, damals Ostmark) ermordet.1  

Die mindestens sieben im Stammlager Mauthausen, sowie in den Nebenlagern 
Gusen, Melk und Ebensee zu Tode gequälten jüdischen Türken stellen quantitativ nur 
einen kleinen Ausschnitt der durch die nationalsozialistische Vernichtungspolitik ge-
peinigten, und mehrheitlich ermordeten Jüd*innen mit (ehemals) türkischer Staatsbür-
gerschaft dar, die zwischen 1933 – 1945 in von NS-Deutschland beherrschten Staaten 

 
1 Zu den einzelnen Personen siehe die Angaben der Gedenkstätte Mauthausen in ihrer Web-

datenbank:https://zadb.mauthausen-memorial.org/start.seam; sowie die durch das Archiv 
zur Verfügung gestellte umfassendere Datenbank (vor Ort einzusehen, Argentinierstraße 
13, 1040 Wien) (von nun an: Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank).  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

209 

(insbesondere Frankreich) lebten: Corry Guttstadt schätzt die Zahl jener in den Ver-
nichtungslagern Auschwitz und Sobibor getöteten türkisch-jüdischen Personen auf 
2.200-2.500, während sie für jene, die diverse Konzentrationslager durchlitten und ihre 
dortige Befreiung oft nicht erlebten, eine Zahl von 300-400 angibt.2 Dabei werden so-
wohl die Inhaber*innen eines regulären türkischen Passes berücksichtigt, wie auch jene 
ehemals osmanischen oder türkischen Staatsbürger*innen, die durch den Entzug be-
sagter Staatszugehörigkeit teils kurz vor oder während des 2. Weltkriegs, das heißt zu 
einem Zeitpunkt der unmittelbaren Bedrohung durch die nationalsozialistische Rasse- 
und (ab 1941 in vollem Umfang verfolgte) Vernichtungspolitik, zu Staatenlosen ge-
macht, und somit ihres ohnehin nicht immer garantierten Schutzes durch die Angehö-
rigkeit zu einem neutralen Staat beraubt wurden.  

Die durch die Republik Türkei gezeigte Passivität, wenn es um den flächendeckenden 
diplomatischen Schutz ihrer unter nationalsozialistisch-antisemitischen Gesichtspunk-
ten verfolgten und nicht selten ermordeten Staatsbürger*innen ging, wurde in zahlrei-
chen Studien (etwa Corry Guttstadt 2008; İzzet Bahar 2015; Marc Baer 2020) themati-
siert, wodurch das verbreitete, in der Periode des Postkemalismus etablierte Narrativ, 
das die Türkei als sicheren und die Flüchtenden willkommen heißenden Zufluchtsort 
porträtiert, getrübt wurde. Vorliegende Seiten interpretieren die zahlreichen, an dieser 
Stelle exemplarisch dargestellten Ambiguitäten, die der Haltung der Republik Türkei 
und ihrer diplomatischen Repräsentanten gegenüber der im Ausland lebenden und 
durch das NS-Regime bedrohten jüdischen Staatsbürger*innen innewohnten, als Spie-
gel eines ambivalenten nationhood-Konzepts und ihrer geopolitischen Positionierung,3 
die sich durch die damals rezenten historischen, soziokulturellen und soziopolitischen 
Umbrüche erklären lassen. In diesem Sinne wird zunächst auf einen, für die Betrach-
tung dieses Themenkomplexes höchst relevanten Aspekt eingegangen, der selbst einen 
hohen Grad an Ambiguität aufweist: Das türkische Staatsbürgerschaftsgesetz, das, wie 
etwa von Corry Guttstadt gezeigt, als Grundlage für viele Ausbürgerungen während der 
1930er und 1940er Jahre herangezogen wurde, in sich aber einen bemerkenswerten An-
tagonismus von Inklusion und Exklusion trägt.  

2. Das türkische Staatsbürgerschaftsgesetz und ein neues nationhood-Konzept 

Die türkische Verfassung von 1924 sowie das darauf aufbauende Staatsbürgerschafts-
recht aus dem Jahr 1928 zeichnete sich prinzipiell durch einen relativ inklusiven, durch 
das Egalitätsverständnis einer modernen Republik geprägten Charakter aus, der sich 
darin zeigte, dass die Staatsbürgerschaft sowohl durch ius sanguinis als auch durch ius 

 
2  Guttstadt 2008, 481.  
3  Die Türkei verfolgte bis Ende 1944 das Ziel, sich für beide Kriegslager (Alliierte und NS-

Deutschland, sowie Verbündete) als Handelspartner zu positionieren (vgl. etwa Chrom-
lieferungen), und so den Aufbau der jungen Republik durch wirtschaftliche Potenz zu för-
dern. Die daraus abzulesende Haltung der Türkei bezeichnet Reiner Möckelmann als „aktive 
Neutralitätspolitik“ (Möckelmann 2017, 111). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 210

soli und Heirat erworben werden konnte.4 Diese theoretisch offene Konzeption türki-
scher Staatsbürgerschaft war in erster Linie dem Bevölkerungsschwund geschuldet,5 den 
die Türkei primär im Zuge von Kriegen (Balkankriege, 1. Weltkrieg, Kurtuluş Savaş 
[Griechisch-türkischer Krieg] und Gewalt gegen Minderheiten (insbesondere gegen christ-
liche Minderheiten gerichtete ethnische Säuberungen sowie Genozid an der armeni-
schen Bevölkerung) erlebte: ein Bevölkerungsschwund, der mit Hilfe eines solcherart 
zweigleisig operierenden Staatsbürgerschaftsrechts kompensiert werden sollte.6 Offizi-
ell wurde durch die Verflechtung des verfassungsrechtlich verankerten Egalitätsprin-
zips,7 des vergleichsweise offen konzipierten Staatsbürgerschaftsrechts und durch den 
politisch getragenen Wunsch nach Bevölkerungswachstum die Staatsbürgerschaft auch 
für jene Türk*innen sowie ihre Kinder zugesichert, die für einen Lebensmittelpunkt 
außerhalb der Türkei bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung ihrer Zugehörigkeit zur tür-
kischen Republik optierten.8 Gerade in Bezug auf im Ausland lebende türkische Staats-
angehörige weist die frührepublikanische Politik, determiniert durch spätosmanische 
Gesetze, jedoch eine offen zu Tage tretende Ambiguität auf, die durch die ideologische 
Neukonzeptionalisierung der türkischen nationhood verstärkt wurde und schließlich zu 
einem Schwenk hin zu einer ausgrenzenden, durch sprachlich-religiöse Kriterien ge-
färbten Auslegung des Staatsbürgerschaftsrechts führte.  

An dieser Stelle lohnt sich ein kurzer Verweis auf die spätosmanische Gesetzgebung: 
Das Staatsbürgerschaftsrecht von 1869 (Ta‘bīyet-i ʿOṯmānīye Qānūnu) verbot osmani-
schen Untertan*innen die Annahme einer anderen Staatsbürgerschaft ohne die Erlaub-
nis der osmanischen Behörden (Artikel 5)9, und wurde insbesondere nach dem 1. Welt-
krieg dazu verwendet, um vertriebene und sich somit ohne offizielle „Erlaubnis“ im 
Ausland befindliche Minderheiten (in der Regel Armenier*innen und Griech*innen) 
an der Rückkehr ins Osmanische Reich und der Klage auf Rückerstattung geraubten 
Besitzes zu hindern. Bereits hier zeigt sich eine augenscheinliche Diskrepanz zum Stre-
ben nach allgemeinem Bevölkerungswachstum und der gezielten, politisch und wirt-
schaftlich motivierten Verengung des Staatsbürgerschaftsrechts.  

Diese Ambiguität bestand ab 1923, d.h. in der sich politisch konsolidierenden, re-
publikanisch verfassten Türkei, weiter, und verstärkte sich über die Jahre noch: War zu 
Beginn Staatsbürgerschaft eng mit dem Staatsgebiet und seiner Geographie verbunden, 

 
4  Çağaptay 2003, 614; Aybay 2008, 50. 
5  Aybay 2008, 75; Kadirbeyoğlu 2010, 2. 
6  Guttstadt 2006, 50; Toktaş 2005.  
7  Im Artikel 88 der Verfassung von 1924 heißt es dazu: „Türkiye ahalisine din ve rk olmakszn 

vatandaşlk itibariyle (Türk) tlak olunur“ (Die Bevölkerung der Türkei ist ungesehen ihrer Re-
ligion oder Rasse in Bezug auf die Staatsbürgerschaft Türkisch). Türkiye Cumhuriyeti 
Anayasa Mahkemesi (o.A.). 

8  Türkiye Cumhuriyeti Anayasa Mahkemesi (o.A.); Ayiter 1970, 90-92. 
9  Hintergrund dieser Gesetzgebung war der Umstand, dass west-, süd- und mitteleuropäische 

Mächte christlichen Staatsbürger*innen des Osmanischen Reichs eine Alternative zur os-
manischen Staatsbürgerschaft boten und die solcherart zu Staatsbürger*innen christlicher 
Staaten gewordenen Nutznießer*innen der Kapitulationen werden konnten, was ihre 
wirtschaftliche Situation hob (vgl. Akçam 2015, 44).  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

211 

also durch das Territorialprinzip determiniert sowie mit der Erfüllung staatsbürgerlicher 
Pflichten verknüpft,10 durchlief sie im Zuge eines fortschreitenden kemalistischen social 
engineering und des dahinter stehenden nationhood-Konzepts einen Wandel hin zu ei-
nem auch auf ethnischen Kriterien beruhenden Konzept: Staatsbürgerschaft wurde so-
wohl im (teils politisch geformten) gesellschaftlichen Diskurs, als auch auf der formalen 
politischen Ebene nun auch mit der Zugehörigkeit zur Türk Ulusu (und den damit ver-
linkten soziokulturellen Aspekten der Sprache und Religion) assoziiert.  

2.1. Die Frage nach dem „Türkentum“ 

Das politisch propagierte nationale Selbstverständnis hatte als türkische Nation eine 
Entwicklung durchlaufen, die ihren Ursprung im spätosmanischen Suchen nach einer 
einigenden, nationalen Identität und der damit verbundenen Diskussion von diversen 
Konzepten (Osmanismus, Islamismus, Turkismus und Turanismus) hat.11 Die Macht-
übernahme der İttiḥād ve Teraḳḳī Cemʿiyeti (1908/1913) markierte die endgültige gedank-
liche Abkehr vom Osmanismus,12 einem über kulturelle (auch sprachliche und religi-
öse) und ethnische Unterschiede hinwegsehenden Konzept, zu einer dezidiert 
exklusiven nationhood-Auffassung im Sinne einer Überhöhung „des Türkischen“ auf re-
ligiöser (d.h. islamischer) und sprachlicher Ebene.13 Die Verschränkung von Nation und 
Religion unter besonderer Berücksichtigung der türkischen Sprache überdauerte das 
Ende der İTC-Regierung und die Ausrufung der Republik, die trotz der kontinuierlich 
vorangetriebenen Säkularisierung am Islam als Element der türkischen nationhood fest-
hielt.14 Dies hatte für die ehemals osmanischen Staatsbürger*innen unmittelbare Aus-
wirkung betreffend einer Verleihung der türkischen Staatsbürgerschaft bzw. Einbürge-
rungspraxis in die junge Republik Türkei:  

Nationality-through-religion emerged as the most common way of gaining Turkish citizenship. 
The government processed citizenship as a category exclusive to the former Muslim millet. This 
explains why, although Ankara naturalized non-Ottoman Christians who converted and 
joined this millet, it blocked off Christian ex-Ottomans, most notably the Armenians, from 
citizenship.15 

Auf dieser Grundlage verortet, ist die kemalistische Konzeptionalisierung der türki-
schen nationhood als Konglomerat sprachlicher und religiöser Merkmale monolithisch, 
d.h. durch gesetzliche Inklusion bei gleichzeitiger umfassender Assimilierungspolitik, 

 
10  Keyman and Kamc 2011, 322. 
11  Van der Lippe 2012, 7. 
12  Hanioğlu setzt im Jahr 1913 auch den endgültigen Bruch zwischen Osmanismus und Turk- 

ismus an, die sich bis dahin in einer wechselseitigen Beziehung gestanden hatten, und kei-
neswegs als monolithische, klar voneinander trennbare Vorstellungen gelten konnten  
(Hanioğlu 2006, 4). 

13  Al 2019, 61-62. 
14  Ibid., 63. 
15  Çağaptay 2003, 614. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 210

soli und Heirat erworben werden konnte.4 Diese theoretisch offene Konzeption türki-
scher Staatsbürgerschaft war in erster Linie dem Bevölkerungsschwund geschuldet,5 den 
die Türkei primär im Zuge von Kriegen (Balkankriege, 1. Weltkrieg, Kurtuluş Savaş 
[Griechisch-türkischer Krieg] und Gewalt gegen Minderheiten (insbesondere gegen christ-
liche Minderheiten gerichtete ethnische Säuberungen sowie Genozid an der armeni-
schen Bevölkerung) erlebte: ein Bevölkerungsschwund, der mit Hilfe eines solcherart 
zweigleisig operierenden Staatsbürgerschaftsrechts kompensiert werden sollte.6 Offizi-
ell wurde durch die Verflechtung des verfassungsrechtlich verankerten Egalitätsprin-
zips,7 des vergleichsweise offen konzipierten Staatsbürgerschaftsrechts und durch den 
politisch getragenen Wunsch nach Bevölkerungswachstum die Staatsbürgerschaft auch 
für jene Türk*innen sowie ihre Kinder zugesichert, die für einen Lebensmittelpunkt 
außerhalb der Türkei bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung ihrer Zugehörigkeit zur tür-
kischen Republik optierten.8 Gerade in Bezug auf im Ausland lebende türkische Staats-
angehörige weist die frührepublikanische Politik, determiniert durch spätosmanische 
Gesetze, jedoch eine offen zu Tage tretende Ambiguität auf, die durch die ideologische 
Neukonzeptionalisierung der türkischen nationhood verstärkt wurde und schließlich zu 
einem Schwenk hin zu einer ausgrenzenden, durch sprachlich-religiöse Kriterien ge-
färbten Auslegung des Staatsbürgerschaftsrechts führte.  

An dieser Stelle lohnt sich ein kurzer Verweis auf die spätosmanische Gesetzgebung: 
Das Staatsbürgerschaftsrecht von 1869 (Ta‘bīyet-i ʿOṯmānīye Qānūnu) verbot osmani-
schen Untertan*innen die Annahme einer anderen Staatsbürgerschaft ohne die Erlaub-
nis der osmanischen Behörden (Artikel 5)9, und wurde insbesondere nach dem 1. Welt-
krieg dazu verwendet, um vertriebene und sich somit ohne offizielle „Erlaubnis“ im 
Ausland befindliche Minderheiten (in der Regel Armenier*innen und Griech*innen) 
an der Rückkehr ins Osmanische Reich und der Klage auf Rückerstattung geraubten 
Besitzes zu hindern. Bereits hier zeigt sich eine augenscheinliche Diskrepanz zum Stre-
ben nach allgemeinem Bevölkerungswachstum und der gezielten, politisch und wirt-
schaftlich motivierten Verengung des Staatsbürgerschaftsrechts.  

Diese Ambiguität bestand ab 1923, d.h. in der sich politisch konsolidierenden, re-
publikanisch verfassten Türkei, weiter, und verstärkte sich über die Jahre noch: War zu 
Beginn Staatsbürgerschaft eng mit dem Staatsgebiet und seiner Geographie verbunden, 

 
4  Çağaptay 2003, 614; Aybay 2008, 50. 
5  Aybay 2008, 75; Kadirbeyoğlu 2010, 2. 
6  Guttstadt 2006, 50; Toktaş 2005.  
7  Im Artikel 88 der Verfassung von 1924 heißt es dazu: „Türkiye ahalisine din ve rk olmakszn 

vatandaşlk itibariyle (Türk) tlak olunur“ (Die Bevölkerung der Türkei ist ungesehen ihrer Re-
ligion oder Rasse in Bezug auf die Staatsbürgerschaft Türkisch). Türkiye Cumhuriyeti 
Anayasa Mahkemesi (o.A.). 

8  Türkiye Cumhuriyeti Anayasa Mahkemesi (o.A.); Ayiter 1970, 90-92. 
9  Hintergrund dieser Gesetzgebung war der Umstand, dass west-, süd- und mitteleuropäische 

Mächte christlichen Staatsbürger*innen des Osmanischen Reichs eine Alternative zur os-
manischen Staatsbürgerschaft boten und die solcherart zu Staatsbürger*innen christlicher 
Staaten gewordenen Nutznießer*innen der Kapitulationen werden konnten, was ihre 
wirtschaftliche Situation hob (vgl. Akçam 2015, 44).  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

211 

also durch das Territorialprinzip determiniert sowie mit der Erfüllung staatsbürgerlicher 
Pflichten verknüpft,10 durchlief sie im Zuge eines fortschreitenden kemalistischen social 
engineering und des dahinter stehenden nationhood-Konzepts einen Wandel hin zu ei-
nem auch auf ethnischen Kriterien beruhenden Konzept: Staatsbürgerschaft wurde so-
wohl im (teils politisch geformten) gesellschaftlichen Diskurs, als auch auf der formalen 
politischen Ebene nun auch mit der Zugehörigkeit zur Türk Ulusu (und den damit ver-
linkten soziokulturellen Aspekten der Sprache und Religion) assoziiert.  

2.1. Die Frage nach dem „Türkentum“ 

Das politisch propagierte nationale Selbstverständnis hatte als türkische Nation eine 
Entwicklung durchlaufen, die ihren Ursprung im spätosmanischen Suchen nach einer 
einigenden, nationalen Identität und der damit verbundenen Diskussion von diversen 
Konzepten (Osmanismus, Islamismus, Turkismus und Turanismus) hat.11 Die Macht-
übernahme der İttiḥād ve Teraḳḳī Cemʿiyeti (1908/1913) markierte die endgültige gedank-
liche Abkehr vom Osmanismus,12 einem über kulturelle (auch sprachliche und religi-
öse) und ethnische Unterschiede hinwegsehenden Konzept, zu einer dezidiert 
exklusiven nationhood-Auffassung im Sinne einer Überhöhung „des Türkischen“ auf re-
ligiöser (d.h. islamischer) und sprachlicher Ebene.13 Die Verschränkung von Nation und 
Religion unter besonderer Berücksichtigung der türkischen Sprache überdauerte das 
Ende der İTC-Regierung und die Ausrufung der Republik, die trotz der kontinuierlich 
vorangetriebenen Säkularisierung am Islam als Element der türkischen nationhood fest-
hielt.14 Dies hatte für die ehemals osmanischen Staatsbürger*innen unmittelbare Aus-
wirkung betreffend einer Verleihung der türkischen Staatsbürgerschaft bzw. Einbürge-
rungspraxis in die junge Republik Türkei:  

Nationality-through-religion emerged as the most common way of gaining Turkish citizenship. 
The government processed citizenship as a category exclusive to the former Muslim millet. This 
explains why, although Ankara naturalized non-Ottoman Christians who converted and 
joined this millet, it blocked off Christian ex-Ottomans, most notably the Armenians, from 
citizenship.15 

Auf dieser Grundlage verortet, ist die kemalistische Konzeptionalisierung der türki-
schen nationhood als Konglomerat sprachlicher und religiöser Merkmale monolithisch, 
d.h. durch gesetzliche Inklusion bei gleichzeitiger umfassender Assimilierungspolitik, 

 
10  Keyman and Kamc 2011, 322. 
11  Van der Lippe 2012, 7. 
12  Hanioğlu setzt im Jahr 1913 auch den endgültigen Bruch zwischen Osmanismus und Turk- 

ismus an, die sich bis dahin in einer wechselseitigen Beziehung gestanden hatten, und kei-
neswegs als monolithische, klar voneinander trennbare Vorstellungen gelten konnten  
(Hanioğlu 2006, 4). 

13  Al 2019, 61-62. 
14  Ibid., 63. 
15  Çağaptay 2003, 614. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 212

geprägt.16 Dieser top-down erfolgende Zwang zur Anpassung an ein durch die kemalis-
tische Elite erträumtes Idealbild einer geeinten türkischen Gesellschaft wirkte sich ab 
den 1920er Jahren nicht zuletzt auf die anerkannten Minderheiten der Türkei und so-
mit die jüdische Bevölkerung aus.  

Aufbauend auf dieser Konzeption der exklusiven türkischen nationhood, wurden die 
jüdischen Gemeinden wie andere organisierte Gruppierungen von Minderheiten als 
potenzieller Gefahrenherd begriffen, was zu tiefgreifenden Einschränkungen im Bil-
dungsbereich (u.a. Eingriffe in den Lehrplan, Erhebung von Türkisch zur alleinigen 
Unterrichtssprache)17 führte, die in ihrer Gesamtheit etwa von Rfat Bali dargestellt 
wurden.18 Solche Eingriffe wurden als Teil der kemalistischen Sprachpolitik durchge-
führt, die neben einer drastischen Umstellung auf das lateinische Alphabet auch eine 
Forcierung türkischer bzw. als türkisch betrachteter Sprachelemente umfasste. Für an-
dere, dezidiert gegen Minderheiten gerichtete, wenn auch offiziell unter dem Deckman-
tel des wirtschaftlichen Ausgleichsakts verschleierte Maßnahmen auf politisch-wirt-
schaftlicher Ebene stehen die einige Jahre später einzuordnende Zwangsrekrutierung 
nicht-muslimischer Staatsbürger und deren Organisation in Arbeitsbataillonen (Yirmi 
Kur‘a Nafa Askerleri, 1941)19 sowie die Vermögenssteuer (varlk vergisi, 1942)20 gewis-
sermaßen als besonders extreme Formen pars pro toto.  

 

 
16  Al 2019, 33, 63. 
17  Die Auswirkungen dieser rigiden Assimilationspolitik im Bildungsbereich beklagt etwa die 

Ausgabe der Jewish News vom 15. August 1944. Eine jüdisch-argentinische Zeitung zitie- 
rend, moniert die vom Jewish Central Information Office in London herausgegebene Jewish 
News in Bezug auf jene türkisch-jüdischen Jugendlichen, die vor dem kemalistischen social 
engineering nach Palästina geflohen waren: „These youths grew up in the Turkey of Kemal Pasha 
and his successors. Public life was governed by the rejection of everything foreign. Since there is almost 
no opportunity of learning foreign languages, most forerunners of a Turkish immigration into Palestine 
speak exclusively Turkish. (…) Since Scripture must not be taught at Turkish schools, these young Jews 
lack all knowledge of Judaism and Jewish tradition. (…) One of the main causes of the absence of any 
Jewish education is the lack of Jewish literature in Turkish“ (Jewish Central Information Office. 
Jewish News, 15 August 1944). 

18  Bali 1999. 
19  Melkonyan 2010, 65; Koçoğlu 2003, 40.  
20  Sait Çetinoğlu deklarierte die varlk vergisi als Auswuchs eines versuchten „economic geno-

cide“ an der nicht-muslimischen Bevölkerung der Türkei (Çetinoğlu 2012, 24). Auch die im 
Jahr 1950 durch den US-Senat erarbeitete Schrift „The Genocide Convention. Hearings 
before a subcommitee of the Commitee on Foreign Relations” beschreibt die varlk vergisi 
als Teil eines graduellen Genozids an Minderheiten in der Türkei (United States Senate 
1950, 548). Man vergleiche hierzu die vom İTC ausgerufenen Wirtschaftsprogramm mit 
dem klingenden Titel millī iḳtiṣād (nationale Wirtschaft): Der Staat kontrollierte einen sub-
stanziellen Teil des Handels durch das Zugmonopol – die daraus entstehende Kontrolle 
über die Transporte wurde dafür genutzt, um muslimischen Händlern gegenüber armenis-
chen, griechischen und jüdischen Kontrahenten einen Vorteil zu verschaffen (vgl. Zürcher 
2010, 220). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

213 

Diese Extrembeispiele für social engineering und ethnisch-religiöse Diskriminierung 
stehen gemeinsam mit den „Trakya Olaylar“ (1934) als Verdeutlichung einer minder-
heitenfeindlichen Ausrichtung der Republik Türkei und eines exklusiv verstandenen 
nationhood-Konzepts. Diese Verbindung von nationhood und den damit einhergehen-
den Abgrenzungs- und Exklusionsprozessen mit der Verleihung und Anerkennung von 
Staatsbürgerschaft legten es nahe, dass im Ausland lebende Türk*innen ebenfalls Teil 
des Aushandlungsprozesses waren, im Zuge dessen über die Zugehörigkeit eines Indi-
viduums bzw. einer Gruppe befunden wurde. Wie bereits angemerkt, vereint das türki-
sche Staatsbürgerrecht die beiden Konzepte des ius soli und ius sanguinis mit einem 
Streben nach Bevölkerungswachstum und nach strenger Kontrolle über die gesellschaft-
liche Zusammensetzung – lapidar gesagt: Das kemalistische Regime zielte auf Bevölke-
rungswachstum ab, hatte aber gleichzeitig auch klare, durch das hochgehaltene nation-
hood-Konzept determinierte Vorstellungen, wer bzw. welche Gruppen der Türkei zu 
Wachstum verhelfen sollten. Die Verbindung zwischen Staatsbürgerschaftsrecht und 
kemalistischer nationhood-Auffassung zeigt sich in den gesetzlichen Richtlinien und Zu-
sätzen, die Ende der 1920er und darüber hinaus das bestehende Staatsbürgerschafts-
recht verschärften, in dem sich ohnehin bereits eine Tendenz zur Exklusion nicht-mus-
limischer Gruppen fand.  

2.2. Staatsbürgerschaftsrecht als Teil kemalistischer Gesellschaftspolitik 

Die ab 1927 sukzessive ausgebauten gesetzlichen Hürden, die bezüglich ihrer Ausge-
staltung und Stoßrichtung als Teil eines kemalistischen social engineering gesehen werden 
können, resultierten aus den politischen, soziokulturelle Homogenisierung anstreben-
den Agenden der frühen Republik: Die gesetzlichen Einschränkungen in Hinblick auf 
die offene Konzeption türkischen Staatsbürgerschaftsrechts favorisierten relativ eindeu-
tig muslimische Türk*innen, insbesondere in Form der Gesetze Nummer 1041 (1927) 
und Nummer 2484 (1935), wohingegen Personen anderen Glaubens oder ethnischer 
Zugehörigkeit implizit aus der neu konzipierten Gemeinschaft der türkischen Nation 
ausgeschlossen wurden. Ersteres Gesetz erlaubte die Ausbürgerung von Personen, die 
nicht am Kurtuluş Savaş teilgenommen hatten und ist insofern als höchst voreinge-
nommen zu bezeichnen, als dass sich die sogenannte Befreiungsarmee selbst als homo-
gen-muslimische Vereinigung verstand und Angehörigen nicht-muslimischer Minder-
heiten maximal eine zuarbeitende Rolle in nicht-bewaffneten Arbeitsbataillonen 
zugestand. Zudem war der Mehrheit der nicht-muslimischen Minderheiten, die Groß-
teils nicht in Zentralanatolien, dem Ausgangspunkt der Nationalbewegung, lebten, son-
dern vielmehr unter alliierter Besatzung standen, die Teilnahme am Kurtuluş Savaş a 
priori auf Grund der geopolitischen Rahmenbedingungen verwehrt.21 Das Gesetz 
konnte somit grundsätzlich gegen nicht-muslimische Türk*innen angewendet werden, 
da es in Hinblick auf seine Konzeption Bedingungen stellte, die kaum in vollem Um-
fang erfüllt werden konnten. Dies galt in besonderem Maße für Frauen, die sich im 

 
21  Guttstadt 2006, 52; Guttstadt 2008, 273. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 212

geprägt.16 Dieser top-down erfolgende Zwang zur Anpassung an ein durch die kemalis-
tische Elite erträumtes Idealbild einer geeinten türkischen Gesellschaft wirkte sich ab 
den 1920er Jahren nicht zuletzt auf die anerkannten Minderheiten der Türkei und so-
mit die jüdische Bevölkerung aus.  

Aufbauend auf dieser Konzeption der exklusiven türkischen nationhood, wurden die 
jüdischen Gemeinden wie andere organisierte Gruppierungen von Minderheiten als 
potenzieller Gefahrenherd begriffen, was zu tiefgreifenden Einschränkungen im Bil-
dungsbereich (u.a. Eingriffe in den Lehrplan, Erhebung von Türkisch zur alleinigen 
Unterrichtssprache)17 führte, die in ihrer Gesamtheit etwa von Rfat Bali dargestellt 
wurden.18 Solche Eingriffe wurden als Teil der kemalistischen Sprachpolitik durchge-
führt, die neben einer drastischen Umstellung auf das lateinische Alphabet auch eine 
Forcierung türkischer bzw. als türkisch betrachteter Sprachelemente umfasste. Für an-
dere, dezidiert gegen Minderheiten gerichtete, wenn auch offiziell unter dem Deckman-
tel des wirtschaftlichen Ausgleichsakts verschleierte Maßnahmen auf politisch-wirt-
schaftlicher Ebene stehen die einige Jahre später einzuordnende Zwangsrekrutierung 
nicht-muslimischer Staatsbürger und deren Organisation in Arbeitsbataillonen (Yirmi 
Kur‘a Nafa Askerleri, 1941)19 sowie die Vermögenssteuer (varlk vergisi, 1942)20 gewis-
sermaßen als besonders extreme Formen pars pro toto.  

 

 
16  Al 2019, 33, 63. 
17  Die Auswirkungen dieser rigiden Assimilationspolitik im Bildungsbereich beklagt etwa die 

Ausgabe der Jewish News vom 15. August 1944. Eine jüdisch-argentinische Zeitung zitie- 
rend, moniert die vom Jewish Central Information Office in London herausgegebene Jewish 
News in Bezug auf jene türkisch-jüdischen Jugendlichen, die vor dem kemalistischen social 
engineering nach Palästina geflohen waren: „These youths grew up in the Turkey of Kemal Pasha 
and his successors. Public life was governed by the rejection of everything foreign. Since there is almost 
no opportunity of learning foreign languages, most forerunners of a Turkish immigration into Palestine 
speak exclusively Turkish. (…) Since Scripture must not be taught at Turkish schools, these young Jews 
lack all knowledge of Judaism and Jewish tradition. (…) One of the main causes of the absence of any 
Jewish education is the lack of Jewish literature in Turkish“ (Jewish Central Information Office. 
Jewish News, 15 August 1944). 

18  Bali 1999. 
19  Melkonyan 2010, 65; Koçoğlu 2003, 40.  
20  Sait Çetinoğlu deklarierte die varlk vergisi als Auswuchs eines versuchten „economic geno-

cide“ an der nicht-muslimischen Bevölkerung der Türkei (Çetinoğlu 2012, 24). Auch die im 
Jahr 1950 durch den US-Senat erarbeitete Schrift „The Genocide Convention. Hearings 
before a subcommitee of the Commitee on Foreign Relations” beschreibt die varlk vergisi 
als Teil eines graduellen Genozids an Minderheiten in der Türkei (United States Senate 
1950, 548). Man vergleiche hierzu die vom İTC ausgerufenen Wirtschaftsprogramm mit 
dem klingenden Titel millī iḳtiṣād (nationale Wirtschaft): Der Staat kontrollierte einen sub-
stanziellen Teil des Handels durch das Zugmonopol – die daraus entstehende Kontrolle 
über die Transporte wurde dafür genutzt, um muslimischen Händlern gegenüber armenis-
chen, griechischen und jüdischen Kontrahenten einen Vorteil zu verschaffen (vgl. Zürcher 
2010, 220). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

213 

Diese Extrembeispiele für social engineering und ethnisch-religiöse Diskriminierung 
stehen gemeinsam mit den „Trakya Olaylar“ (1934) als Verdeutlichung einer minder-
heitenfeindlichen Ausrichtung der Republik Türkei und eines exklusiv verstandenen 
nationhood-Konzepts. Diese Verbindung von nationhood und den damit einhergehen-
den Abgrenzungs- und Exklusionsprozessen mit der Verleihung und Anerkennung von 
Staatsbürgerschaft legten es nahe, dass im Ausland lebende Türk*innen ebenfalls Teil 
des Aushandlungsprozesses waren, im Zuge dessen über die Zugehörigkeit eines Indi-
viduums bzw. einer Gruppe befunden wurde. Wie bereits angemerkt, vereint das türki-
sche Staatsbürgerrecht die beiden Konzepte des ius soli und ius sanguinis mit einem 
Streben nach Bevölkerungswachstum und nach strenger Kontrolle über die gesellschaft-
liche Zusammensetzung – lapidar gesagt: Das kemalistische Regime zielte auf Bevölke-
rungswachstum ab, hatte aber gleichzeitig auch klare, durch das hochgehaltene nation-
hood-Konzept determinierte Vorstellungen, wer bzw. welche Gruppen der Türkei zu 
Wachstum verhelfen sollten. Die Verbindung zwischen Staatsbürgerschaftsrecht und 
kemalistischer nationhood-Auffassung zeigt sich in den gesetzlichen Richtlinien und Zu-
sätzen, die Ende der 1920er und darüber hinaus das bestehende Staatsbürgerschafts-
recht verschärften, in dem sich ohnehin bereits eine Tendenz zur Exklusion nicht-mus-
limischer Gruppen fand.  

2.2. Staatsbürgerschaftsrecht als Teil kemalistischer Gesellschaftspolitik 

Die ab 1927 sukzessive ausgebauten gesetzlichen Hürden, die bezüglich ihrer Ausge-
staltung und Stoßrichtung als Teil eines kemalistischen social engineering gesehen werden 
können, resultierten aus den politischen, soziokulturelle Homogenisierung anstreben-
den Agenden der frühen Republik: Die gesetzlichen Einschränkungen in Hinblick auf 
die offene Konzeption türkischen Staatsbürgerschaftsrechts favorisierten relativ eindeu-
tig muslimische Türk*innen, insbesondere in Form der Gesetze Nummer 1041 (1927) 
und Nummer 2484 (1935), wohingegen Personen anderen Glaubens oder ethnischer 
Zugehörigkeit implizit aus der neu konzipierten Gemeinschaft der türkischen Nation 
ausgeschlossen wurden. Ersteres Gesetz erlaubte die Ausbürgerung von Personen, die 
nicht am Kurtuluş Savaş teilgenommen hatten und ist insofern als höchst voreinge-
nommen zu bezeichnen, als dass sich die sogenannte Befreiungsarmee selbst als homo-
gen-muslimische Vereinigung verstand und Angehörigen nicht-muslimischer Minder-
heiten maximal eine zuarbeitende Rolle in nicht-bewaffneten Arbeitsbataillonen 
zugestand. Zudem war der Mehrheit der nicht-muslimischen Minderheiten, die Groß-
teils nicht in Zentralanatolien, dem Ausgangspunkt der Nationalbewegung, lebten, son-
dern vielmehr unter alliierter Besatzung standen, die Teilnahme am Kurtuluş Savaş a 
priori auf Grund der geopolitischen Rahmenbedingungen verwehrt.21 Das Gesetz 
konnte somit grundsätzlich gegen nicht-muslimische Türk*innen angewendet werden, 
da es in Hinblick auf seine Konzeption Bedingungen stellte, die kaum in vollem Um-
fang erfüllt werden konnten. Dies galt in besonderem Maße für Frauen, die sich im 

 
21  Guttstadt 2006, 52; Guttstadt 2008, 273. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 214

Zuge eines zusätzlich erlassenen Dekrets vom 26. Dezember 1928 ebenfalls theoretisch 
dafür verantworten mussten, nicht am Unabhängigkeitskampf teilgenommen zu ha-
ben: Ein weiteres Paradoxon, wenn man bedenkt, dass keine Wehrpflicht für Frauen 
bestand, und zudem die geopolitische Lage einer Involvierung in den meisten Fällen 
ebenso wie bei der Mehrheit nicht-muslimischer Männer entgegenstand. Selbst wenn 
es unumstritten ist, dass sich durchaus Frauen allgemein für den Kurtuluş Savaş enga-
gierten,22 so stand diese Möglichkeit doch nur jenen offen, die durch die geopolitische 
Lage dazu ermächtigt wurden.23 

Auch das Gesetz Nummer 2484, das sieben Jahre später im Jahr 1935 erlassen wurde, 
vergrößerte den Handlungsspielraum der türkischen Behörden beträchtlich, wenn es 
um die Aberkennung der türkischen Staatsbürgerschaft ging: Dieses erlaubte dem Mi-
nisterrat darüber zu befinden, „wer seiner Kultur nach als Türke anzusehen ist“24 und ver-
knüpfte damit eindeutig die neue kemalistische Definition von nationhood mit sprach-
lich-kultureller Affiliation. Auf diese homogen-türkische Konzeption der nationhood im 
Sinne einer “imagined political community”25 mit klar definierten soziokulturellen Zu-
schreibungen wurde bereits verwiesen: In Bezug auf die zusätzliche Verschärfung des 
Staatsbürgerschaftsrechts tritt die Wechselwirkung zwischen dem kemalistischen nation-
hood-Konzept, dem damit verbundenen social engineering und jenen Richtlinien, auf de-
ren Basis citizenship konstituiert wurde, klar zu Tage.  

Besonders vulnerabel waren jene Türk*innen, die während des Kurtuluş Savaş nicht 
in der Türkei, sondern in anderen Gebieten des ehemaligen Osmanischen Reichs oder 
in anderen Teilen der Welt gelebt und somit ohnehin nicht am Kampf teilgenommen 
hatten, und zudem die tiefgreifenden soziokulturellen Veränderungen innerhalb der 
jungen Republik Türkei nicht miterlebt hatten.26 Dies traf etwa auf die Familie Behar27 
zu: 1916 hatte der jüdische Teppichstopfer Nissim Behar mit seiner Frau Lea ihre ge-
meinsame Geburtsstadt Istanbul verlassen und war nach Berlin übersiedelt, wo er ne-
ben einer bald fünfköpfigen Familie ein angesehenes Teppichgeschäft mit dem Namen 
Cohen & Behar gründete.28 Nachdem die Familie dank ihrer türkischen Staatszugehö-

 
22  Leyla Kaplan identifiziert folgende Betätigungsfelder, in denen Frauen während des Kur-

tuluş Savaş in Aktion traten: Organisation und Durchführung von Kundgebungen und 
Protesten, Gründung von geheimen Bünden und Vereinigungen, Herstellung von Waffen, 
Versorgung der Truppen mit Kleidung und Nahrung, Arbeit in Arbeitsbataillonen, 
Bereitstellung von Hilfe für Verfolgte und Untergetauchte, Versenden von Briefen und Tel-
egrammen, sowie auch aktive Teilnahme am bewaffneten Kampf (vgl. Kaplan 1996, 69).  

23  Guttstadt 2006, 52; Guttstadt 2008, 273. 
24  Guttstadt 2006, 51; Guttstadt 2008, 274. 
25  Benedict Anderson umschreibt das Konzept der Nation als “imagined political community”, 

das heißt als gedachtes Konstrukt, das sich aus vielen einander unbekannten Individuen 
zusammensetzt, die sich ungeachtet der mangelnden persönlichen Verbindung gemeinsam 
als Teil eines Kollektivs, im Falle von Nationen als Kollektiv in einem nationalstaatlichen 
Gefüge begreifen (Anderson 2006, 6).  

26  Çağaptay 2003, 605. 
27  Das Beispiel der Familie Behar wird auch in Guttstadt 2008 angeführt.  
28  Behar 2009, 21-22, 27. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

215 

rigkeit etwa sechs Jahre lang relativ unbehelligt unter dem nationalsozialistischen Re-
gime gelebt hatte, wurde ihnen dieser Schutz im Frühling des Jahres 1939 schlagartig 
genommen.29 Die Familie Behar war dadurch Opfer der spätestens in den 1930er Jah-
ren anzusetzenden diskriminierende Ausbürgerungspolitik der Republik Türkei gewor-
den, die im Laufe des 2. Weltkriegs für Tausende der geschätzten 20.00030 türkischen 
Jüd*innen unter dem nationalsozialistischen Regime die Ausbürgerung bedeutete: Al-
leine zwischen 1941 und 1945 wurden fast 3.500 Personen ausgebürgert, etwa 90% die-
ser Ausbürgerungen betrafen Juden und Jüdinnen in von NS-Deutschland kontrollier-
ten Gebieten.31 Hier zeigt sich die den politischen Diskursen über citizenship und 
nationhood inhärente Dichotomie zwischen gewünschtem Bevölkerungszuwachs und 
dem Bestreben, die türkische Gesellschaft neu zu formen, was eine bestimmte Auswahl 
der für deren Aufbau benötigten Elemente, d.h. zukünftige Staatsbürger*innen, be-
dingte.  

Die im Ausland lebenden Jüd*innen wurden somit zu einer marginalisierten 
Gruppe. Ungeachtet dessen, welcher übergeordnete Bezugsrahmen für Nation und na-
tionhood gewählt wurde – sei es das territoriale Gefüge, als integral angesehene staats-
bürgerliche Handlungen, oder die soziokulturelle und somit sprachliche Übereinstim-
mung mit dem kemalistischen Ideal –, die fern der neuen, auf sich selbst konzentrierten 
Heimat lebenden türkischen Staatsbürger*innen erfüllten die Kriterien des dynamisch 
weiter entwickelten nationhood-Konzepts nicht: Weder geographisch, indem sie sich au-
ßer Landes befanden, noch sprachlich (viele der jüdischen Expats sprachen nicht Tür-
kisch) oder soziokulturell (in Bezug auf religiöse und kulturelle Verortung). Aus Per-
spektive des kemalistischen social engineering und der Neukonzeption von nationhood 
betrachtet, wurde ihnen wohl eher wenig Interesse seitens der türkischen Behörden und 
Diplomatie entgegengebracht – durch ihre Verortung außerhalb des türkischen Staats-
gebiets wurden sie nicht zum Objekt der kemalistischen Assimilierungspolitik, die die 
gesamte inländische Bevölkerung ohne Ausnahme erfasste.32 Dieses Desinteresse, das, 
wie später noch näher ausgeführt werden wird, als Resultat eines ausgedehnten und 
tiefgreifenden Selbstfindungsprozesses eines relativ jungen Staats gedeutet werden 
kann, führte zu einer ambivalenten Haltung der türkischen Republik und ihrer Diplo-
matie gegenüber vom nationalsozialistischen Antisemitismus bedrohten und oft er-
mordeten türkischen Jüd*innen – eine Haltung, die sowohl aktive Unterstützung und 
Repatriierung, als auch offenkundige Passivität und Ablehnung in sich vereinte.  

 
29  Ibid., 74-75.  
30  Guttstadt 2008a, 223. 
31  Ibid. und Endnote 24. 
32  Serhun Al weist darauf hin, dass Assimilierungsmaßnahmen unabhängig von individueller 

Identifizierung als Teil der türkischen Nation operierten: Wenn ein Individuum bestimmte, 
laut der social engineering-Politik unerwünschte Merkmale aufwies, wurde es der Assimilie-
rungspolitik unterzogen, unabhängig davon, ob sich die betreffende Person bereits als Teil 
der kemalistischen Nation sah und bekannte (Al 2019, 66). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 214

Zuge eines zusätzlich erlassenen Dekrets vom 26. Dezember 1928 ebenfalls theoretisch 
dafür verantworten mussten, nicht am Unabhängigkeitskampf teilgenommen zu ha-
ben: Ein weiteres Paradoxon, wenn man bedenkt, dass keine Wehrpflicht für Frauen 
bestand, und zudem die geopolitische Lage einer Involvierung in den meisten Fällen 
ebenso wie bei der Mehrheit nicht-muslimischer Männer entgegenstand. Selbst wenn 
es unumstritten ist, dass sich durchaus Frauen allgemein für den Kurtuluş Savaş enga-
gierten,22 so stand diese Möglichkeit doch nur jenen offen, die durch die geopolitische 
Lage dazu ermächtigt wurden.23 

Auch das Gesetz Nummer 2484, das sieben Jahre später im Jahr 1935 erlassen wurde, 
vergrößerte den Handlungsspielraum der türkischen Behörden beträchtlich, wenn es 
um die Aberkennung der türkischen Staatsbürgerschaft ging: Dieses erlaubte dem Mi-
nisterrat darüber zu befinden, „wer seiner Kultur nach als Türke anzusehen ist“24 und ver-
knüpfte damit eindeutig die neue kemalistische Definition von nationhood mit sprach-
lich-kultureller Affiliation. Auf diese homogen-türkische Konzeption der nationhood im 
Sinne einer “imagined political community”25 mit klar definierten soziokulturellen Zu-
schreibungen wurde bereits verwiesen: In Bezug auf die zusätzliche Verschärfung des 
Staatsbürgerschaftsrechts tritt die Wechselwirkung zwischen dem kemalistischen nation-
hood-Konzept, dem damit verbundenen social engineering und jenen Richtlinien, auf de-
ren Basis citizenship konstituiert wurde, klar zu Tage.  

Besonders vulnerabel waren jene Türk*innen, die während des Kurtuluş Savaş nicht 
in der Türkei, sondern in anderen Gebieten des ehemaligen Osmanischen Reichs oder 
in anderen Teilen der Welt gelebt und somit ohnehin nicht am Kampf teilgenommen 
hatten, und zudem die tiefgreifenden soziokulturellen Veränderungen innerhalb der 
jungen Republik Türkei nicht miterlebt hatten.26 Dies traf etwa auf die Familie Behar27 
zu: 1916 hatte der jüdische Teppichstopfer Nissim Behar mit seiner Frau Lea ihre ge-
meinsame Geburtsstadt Istanbul verlassen und war nach Berlin übersiedelt, wo er ne-
ben einer bald fünfköpfigen Familie ein angesehenes Teppichgeschäft mit dem Namen 
Cohen & Behar gründete.28 Nachdem die Familie dank ihrer türkischen Staatszugehö-

 
22  Leyla Kaplan identifiziert folgende Betätigungsfelder, in denen Frauen während des Kur-

tuluş Savaş in Aktion traten: Organisation und Durchführung von Kundgebungen und 
Protesten, Gründung von geheimen Bünden und Vereinigungen, Herstellung von Waffen, 
Versorgung der Truppen mit Kleidung und Nahrung, Arbeit in Arbeitsbataillonen, 
Bereitstellung von Hilfe für Verfolgte und Untergetauchte, Versenden von Briefen und Tel-
egrammen, sowie auch aktive Teilnahme am bewaffneten Kampf (vgl. Kaplan 1996, 69).  

23  Guttstadt 2006, 52; Guttstadt 2008, 273. 
24  Guttstadt 2006, 51; Guttstadt 2008, 274. 
25  Benedict Anderson umschreibt das Konzept der Nation als “imagined political community”, 

das heißt als gedachtes Konstrukt, das sich aus vielen einander unbekannten Individuen 
zusammensetzt, die sich ungeachtet der mangelnden persönlichen Verbindung gemeinsam 
als Teil eines Kollektivs, im Falle von Nationen als Kollektiv in einem nationalstaatlichen 
Gefüge begreifen (Anderson 2006, 6).  

26  Çağaptay 2003, 605. 
27  Das Beispiel der Familie Behar wird auch in Guttstadt 2008 angeführt.  
28  Behar 2009, 21-22, 27. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

215 

rigkeit etwa sechs Jahre lang relativ unbehelligt unter dem nationalsozialistischen Re-
gime gelebt hatte, wurde ihnen dieser Schutz im Frühling des Jahres 1939 schlagartig 
genommen.29 Die Familie Behar war dadurch Opfer der spätestens in den 1930er Jah-
ren anzusetzenden diskriminierende Ausbürgerungspolitik der Republik Türkei gewor-
den, die im Laufe des 2. Weltkriegs für Tausende der geschätzten 20.00030 türkischen 
Jüd*innen unter dem nationalsozialistischen Regime die Ausbürgerung bedeutete: Al-
leine zwischen 1941 und 1945 wurden fast 3.500 Personen ausgebürgert, etwa 90% die-
ser Ausbürgerungen betrafen Juden und Jüdinnen in von NS-Deutschland kontrollier-
ten Gebieten.31 Hier zeigt sich die den politischen Diskursen über citizenship und 
nationhood inhärente Dichotomie zwischen gewünschtem Bevölkerungszuwachs und 
dem Bestreben, die türkische Gesellschaft neu zu formen, was eine bestimmte Auswahl 
der für deren Aufbau benötigten Elemente, d.h. zukünftige Staatsbürger*innen, be-
dingte.  

Die im Ausland lebenden Jüd*innen wurden somit zu einer marginalisierten 
Gruppe. Ungeachtet dessen, welcher übergeordnete Bezugsrahmen für Nation und na-
tionhood gewählt wurde – sei es das territoriale Gefüge, als integral angesehene staats-
bürgerliche Handlungen, oder die soziokulturelle und somit sprachliche Übereinstim-
mung mit dem kemalistischen Ideal –, die fern der neuen, auf sich selbst konzentrierten 
Heimat lebenden türkischen Staatsbürger*innen erfüllten die Kriterien des dynamisch 
weiter entwickelten nationhood-Konzepts nicht: Weder geographisch, indem sie sich au-
ßer Landes befanden, noch sprachlich (viele der jüdischen Expats sprachen nicht Tür-
kisch) oder soziokulturell (in Bezug auf religiöse und kulturelle Verortung). Aus Per-
spektive des kemalistischen social engineering und der Neukonzeption von nationhood 
betrachtet, wurde ihnen wohl eher wenig Interesse seitens der türkischen Behörden und 
Diplomatie entgegengebracht – durch ihre Verortung außerhalb des türkischen Staats-
gebiets wurden sie nicht zum Objekt der kemalistischen Assimilierungspolitik, die die 
gesamte inländische Bevölkerung ohne Ausnahme erfasste.32 Dieses Desinteresse, das, 
wie später noch näher ausgeführt werden wird, als Resultat eines ausgedehnten und 
tiefgreifenden Selbstfindungsprozesses eines relativ jungen Staats gedeutet werden 
kann, führte zu einer ambivalenten Haltung der türkischen Republik und ihrer Diplo-
matie gegenüber vom nationalsozialistischen Antisemitismus bedrohten und oft er-
mordeten türkischen Jüd*innen – eine Haltung, die sowohl aktive Unterstützung und 
Repatriierung, als auch offenkundige Passivität und Ablehnung in sich vereinte.  

 
29  Ibid., 74-75.  
30  Guttstadt 2008a, 223. 
31  Ibid. und Endnote 24. 
32  Serhun Al weist darauf hin, dass Assimilierungsmaßnahmen unabhängig von individueller 

Identifizierung als Teil der türkischen Nation operierten: Wenn ein Individuum bestimmte, 
laut der social engineering-Politik unerwünschte Merkmale aufwies, wurde es der Assimilie-
rungspolitik unterzogen, unabhängig davon, ob sich die betreffende Person bereits als Teil 
der kemalistischen Nation sah und bekannte (Al 2019, 66). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 216

3. Zwischen Rettung, Passivität und Ablehnung – das Fehlen einer klaren Linie  

Die von Seiten der Türkei und insbesondere ihren Repräsentanten in der Diplomatie 
gezeigte Ambivalenz, die ihrem Auftreten und Handeln in Bezug auf türkische Jüd*in-
nen unter NS-Herrschaft anhaftete, zeigt sich anhand der Dichotomie von Aufnahme, 
Repatriierung und aktiver Fürsprache auf der einen Seite, und Passivität, Unterlassung 
und Ablehnung von Repatriierungsgesuchen auf der anderen. Die Aberkennung der 
türkischen Staatsbürgerschaft sowie der 1938 für Jüd*innen aus dem besetzten Europa 
erlassene Aufnahmestopp,33 der aus der Angst vor einer Massenimmigration resultierte, 
bedeutete für die betroffenen türkischen Jüd*innen, dass sie als Staatenlose bzw. türki-
sche Staatsbürger*innen ohne Repatriierungserlaubnis der nationalsozialistischen Ge-
waltherrschaft schutzlos34 ausgeliefert waren35: Denn trotz des in der heutigen Türkei 
hochgehaltenen heroischen Narrativs vom diplomatischen Engagement der türkischen 
Behörden vor Ort (z.B. die nicht verifizierbare Darstellung von Necdet Kemal, sowie 
Namk Kemal Yolga),36 die angeblich sowohl für „vollwertige“, als auch für ehemalige 
türkische Staatsbürger und Staatsbürgerinnen Schutz gewährt hätten, zeigt die bereits 
von Corry Guttstadt u.a. bearbeitete Korrespondenz türkischer Konsulate mit dem Aus-
wärtigen Amt (AA) sowie Reichssicherheitshauptamt (RSHA), dass die offiziell türki-
sche Haltung vielmehr von einer fast flächendeckenden Passivität geprägt war: Diese 
reichte von der passiven, eine flächendeckende Repatriierung ausschließenden Haltung 
angesichts des im Oktober 1942 gestellten und danach ein Jahr lang verlängerten Ulti-
matums,37 bis hin zur nichterfolgten Anerkennung von Personen, die durch deutsche 
Stellen als türkische Staatsbürger*innen, und somit als diplomatisch potentiell ge-
schützt, angesehen wurden.38  

Dass die Anerkennung der türkischen Staatsbürgerschaft essenziell war, um wenigs-
tens bis 1943 relativ flächendeckenden Schutz zu genießen, zeigt das Beispiel Maximi-
lian Schiffmanns, eines Juden mit ehemals türkischer Staatsbürgerschaft: Am 11. März 
1899 in Izmir geboren, hatte er seine Staatsbürgerschaft zu einem bis dato unklaren 
Zeitpunkt verloren. Der in Wien tätigte Angestellte wurde abgesehen von der Nennung 
seines Geburtsorts nicht mehr mit der Türkei in Verbindung gebracht, als er nach 
Dachau und später nach Mauthausen deportiert wurde, wo er am 28. September 1939 
ankam und bereits knapp drei Monate später, am 22. Dezember 1939, verstarb.39 Unter 
der Kategorie „asozial“ und als Staatenloser geführt, genoss Maximilian Schiffmann 
 
33  In Korrespondenz etwa anhand eines Schreibens des türkischen Botschafters in Paris, 

gerichtet an den Generalkonsul von Marseille am 7.1.1943. Siehe dazu Shaw 1993, 142; 
Bahar 2015, 59.  

34  Dies traf auf anerkannte Staatsbürger*innen erst ab Ablauf der Repatriierungsultimaten 
(letztes: Oktober 1943) zu. 

35  Shaw 1993, 142; Guttstadt 2006, 55; Bahar 2015, 59. 
36  Guttstadt 2008, 376; Bahar 2015, 185; Baer 2020, 194. 
37  Das Ablaufdatum dieses Ultimatums wurde mehrmals verlängert, im Oktober 1943 lief es 

schließlich ab. 
38  Guttstadt 2008, 346.  
39  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

217 

keinen diplomatischen Schutz eines neutralen Staats.40 Im Gegensatz dazu konnte sich 
beispielsweise Isaac Sephiha, türkischer Staatsbürger in Belgien, bis zum Herbst 1943 
ohne Restriktionen bewegen und musste auch den Judenstern nicht tragen.41  

Auch in Griechenland war die Anerkennung der türkischen Staatsbürgerschaft essen-
ziell, um den antisemitischen Maßnahmen der NS-deutschen Besatzung – vor allem 
ab 1943 – nicht völlig ausgeliefert zu sein: Der Bericht des türkischen Juden und großen 
Olivenölproduzenten Salamon Barki, der am 30. März 1944 von Athen über Saloniki 
und Sofia nach Istanbul (wo er später als Informant des amerikanischen Geheimdiensts 
fungierte42) geflohen war, zeigt, dass er nur aufgrund seiner türkischen Staatsbürger-
schaft und nach Intervention des türkischen Generalkonsuls von Athen, İnayetullah 
Cemal Özkaya, aus dem Konzentrationslager Haidari entlassen wurde, in dem er einige 
Tage davor inhaftiert worden war.43  

In strittigen Fällen, d.h. in Fällen, in denen die Staatsbürgerschaft durch die NS-
deutschen Behörden nicht klar als türkisch identifiziert wurde, kam es ebenfalls auf das 
Engagement einzelner Diplomaten vor Ort an, die zu Gunsten oder Ungunsten Ein-
zelner entscheiden mussten bzw. konnten. Insbesondere für Frankreich sind nicht we-
nige Fälle punktuellen Engagements einzelner Diplomaten vor Ort feststellbar, und 
auch weitere Vertreter der türkischen Diplomatie wie Selahattin Ülkümen, türkischer 
Generalkonsul auf der Insel Rhodos, und der Generalkonsul Hamburgs, Galip Evren, 
bewahrten erwiesenermaßen türkische Jüd*innen (mit und ohne offizielle türkische 
Staatsbürgerschaft!) vor der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik. Dennoch ist 
angesichts Tausender ermordeter türkischer Jüd*innen in vielen Fällen von einer gro-
ben Verletzung der Schutzpflicht zu sprechen, da sich die offizielle Haltung der Türkei 
durch ein dezidiert passives Auftreten gegenüber ihrer jüdischen Schutzbefohlenen aus-
wies.  

3.1. Ungewollte Fracht – türkische Jüd*innen auf der SS Drottningholm 

Zumindest Unwillen seitens der türkischen Behörden lässt sich den Berichten jener 
entnehmen, die im März 1945 durch das Bemühen Schweizer Diplomatie aus diversen 
Konzentrationslagern gerettet und auf der SS Drottningholm in die Türkei gebracht wur-

 
40  Ibid. 
41  Fortunoff Interview, Isaac S., min. 1:04:20.  
42  Alle Informationen zu Salamon Barki sind dem von Burton Berry, dem amerikanischen 

Generalkonsul in der Türkei, unterzeichneten Bericht zu entnehmen: National Archives 
(United States), Interview with a Jewish Businessman from Athens. April 15th, 1944, 565-
569. 

43 Hierbei handelt es sich mit hoher Wahrscheinlichkeit um die von Corry Guttstadt 
beschriebene Inhaftierungsaktion vom 24. auf den 25. März, in deren Zuge mehr als 500 
Athener Juden und Jüdinnen (davon 40 türkische und 132 spanische Staatsbürger*innen) 
verhaftet wurden. Nach Intervention der Türkei konnte die Freilassung von 32 Personen 
erwirkt werden, die spanischen Juden und Jüdinnen wurden trotz Intervention Spaniens 
nach Bergen-Belsen deportiert (Guttstadt 2012, 490). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 216

3. Zwischen Rettung, Passivität und Ablehnung – das Fehlen einer klaren Linie  

Die von Seiten der Türkei und insbesondere ihren Repräsentanten in der Diplomatie 
gezeigte Ambivalenz, die ihrem Auftreten und Handeln in Bezug auf türkische Jüd*in-
nen unter NS-Herrschaft anhaftete, zeigt sich anhand der Dichotomie von Aufnahme, 
Repatriierung und aktiver Fürsprache auf der einen Seite, und Passivität, Unterlassung 
und Ablehnung von Repatriierungsgesuchen auf der anderen. Die Aberkennung der 
türkischen Staatsbürgerschaft sowie der 1938 für Jüd*innen aus dem besetzten Europa 
erlassene Aufnahmestopp,33 der aus der Angst vor einer Massenimmigration resultierte, 
bedeutete für die betroffenen türkischen Jüd*innen, dass sie als Staatenlose bzw. türki-
sche Staatsbürger*innen ohne Repatriierungserlaubnis der nationalsozialistischen Ge-
waltherrschaft schutzlos34 ausgeliefert waren35: Denn trotz des in der heutigen Türkei 
hochgehaltenen heroischen Narrativs vom diplomatischen Engagement der türkischen 
Behörden vor Ort (z.B. die nicht verifizierbare Darstellung von Necdet Kemal, sowie 
Namk Kemal Yolga),36 die angeblich sowohl für „vollwertige“, als auch für ehemalige 
türkische Staatsbürger und Staatsbürgerinnen Schutz gewährt hätten, zeigt die bereits 
von Corry Guttstadt u.a. bearbeitete Korrespondenz türkischer Konsulate mit dem Aus-
wärtigen Amt (AA) sowie Reichssicherheitshauptamt (RSHA), dass die offiziell türki-
sche Haltung vielmehr von einer fast flächendeckenden Passivität geprägt war: Diese 
reichte von der passiven, eine flächendeckende Repatriierung ausschließenden Haltung 
angesichts des im Oktober 1942 gestellten und danach ein Jahr lang verlängerten Ulti-
matums,37 bis hin zur nichterfolgten Anerkennung von Personen, die durch deutsche 
Stellen als türkische Staatsbürger*innen, und somit als diplomatisch potentiell ge-
schützt, angesehen wurden.38  

Dass die Anerkennung der türkischen Staatsbürgerschaft essenziell war, um wenigs-
tens bis 1943 relativ flächendeckenden Schutz zu genießen, zeigt das Beispiel Maximi-
lian Schiffmanns, eines Juden mit ehemals türkischer Staatsbürgerschaft: Am 11. März 
1899 in Izmir geboren, hatte er seine Staatsbürgerschaft zu einem bis dato unklaren 
Zeitpunkt verloren. Der in Wien tätigte Angestellte wurde abgesehen von der Nennung 
seines Geburtsorts nicht mehr mit der Türkei in Verbindung gebracht, als er nach 
Dachau und später nach Mauthausen deportiert wurde, wo er am 28. September 1939 
ankam und bereits knapp drei Monate später, am 22. Dezember 1939, verstarb.39 Unter 
der Kategorie „asozial“ und als Staatenloser geführt, genoss Maximilian Schiffmann 
 
33  In Korrespondenz etwa anhand eines Schreibens des türkischen Botschafters in Paris, 

gerichtet an den Generalkonsul von Marseille am 7.1.1943. Siehe dazu Shaw 1993, 142; 
Bahar 2015, 59.  

34  Dies traf auf anerkannte Staatsbürger*innen erst ab Ablauf der Repatriierungsultimaten 
(letztes: Oktober 1943) zu. 

35  Shaw 1993, 142; Guttstadt 2006, 55; Bahar 2015, 59. 
36  Guttstadt 2008, 376; Bahar 2015, 185; Baer 2020, 194. 
37  Das Ablaufdatum dieses Ultimatums wurde mehrmals verlängert, im Oktober 1943 lief es 

schließlich ab. 
38  Guttstadt 2008, 346.  
39  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

217 

keinen diplomatischen Schutz eines neutralen Staats.40 Im Gegensatz dazu konnte sich 
beispielsweise Isaac Sephiha, türkischer Staatsbürger in Belgien, bis zum Herbst 1943 
ohne Restriktionen bewegen und musste auch den Judenstern nicht tragen.41  

Auch in Griechenland war die Anerkennung der türkischen Staatsbürgerschaft essen-
ziell, um den antisemitischen Maßnahmen der NS-deutschen Besatzung – vor allem 
ab 1943 – nicht völlig ausgeliefert zu sein: Der Bericht des türkischen Juden und großen 
Olivenölproduzenten Salamon Barki, der am 30. März 1944 von Athen über Saloniki 
und Sofia nach Istanbul (wo er später als Informant des amerikanischen Geheimdiensts 
fungierte42) geflohen war, zeigt, dass er nur aufgrund seiner türkischen Staatsbürger-
schaft und nach Intervention des türkischen Generalkonsuls von Athen, İnayetullah 
Cemal Özkaya, aus dem Konzentrationslager Haidari entlassen wurde, in dem er einige 
Tage davor inhaftiert worden war.43  

In strittigen Fällen, d.h. in Fällen, in denen die Staatsbürgerschaft durch die NS-
deutschen Behörden nicht klar als türkisch identifiziert wurde, kam es ebenfalls auf das 
Engagement einzelner Diplomaten vor Ort an, die zu Gunsten oder Ungunsten Ein-
zelner entscheiden mussten bzw. konnten. Insbesondere für Frankreich sind nicht we-
nige Fälle punktuellen Engagements einzelner Diplomaten vor Ort feststellbar, und 
auch weitere Vertreter der türkischen Diplomatie wie Selahattin Ülkümen, türkischer 
Generalkonsul auf der Insel Rhodos, und der Generalkonsul Hamburgs, Galip Evren, 
bewahrten erwiesenermaßen türkische Jüd*innen (mit und ohne offizielle türkische 
Staatsbürgerschaft!) vor der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik. Dennoch ist 
angesichts Tausender ermordeter türkischer Jüd*innen in vielen Fällen von einer gro-
ben Verletzung der Schutzpflicht zu sprechen, da sich die offizielle Haltung der Türkei 
durch ein dezidiert passives Auftreten gegenüber ihrer jüdischen Schutzbefohlenen aus-
wies.  

3.1. Ungewollte Fracht – türkische Jüd*innen auf der SS Drottningholm 

Zumindest Unwillen seitens der türkischen Behörden lässt sich den Berichten jener 
entnehmen, die im März 1945 durch das Bemühen Schweizer Diplomatie aus diversen 
Konzentrationslagern gerettet und auf der SS Drottningholm in die Türkei gebracht wur-

 
40  Ibid. 
41  Fortunoff Interview, Isaac S., min. 1:04:20.  
42  Alle Informationen zu Salamon Barki sind dem von Burton Berry, dem amerikanischen 

Generalkonsul in der Türkei, unterzeichneten Bericht zu entnehmen: National Archives 
(United States), Interview with a Jewish Businessman from Athens. April 15th, 1944, 565-
569. 

43 Hierbei handelt es sich mit hoher Wahrscheinlichkeit um die von Corry Guttstadt 
beschriebene Inhaftierungsaktion vom 24. auf den 25. März, in deren Zuge mehr als 500 
Athener Juden und Jüdinnen (davon 40 türkische und 132 spanische Staatsbürger*innen) 
verhaftet wurden. Nach Intervention der Türkei konnte die Freilassung von 32 Personen 
erwirkt werden, die spanischen Juden und Jüdinnen wurden trotz Intervention Spaniens 
nach Bergen-Belsen deportiert (Guttstadt 2012, 490). 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 218

den: Am 10. April 1945 im Hafen Istanbuls angelangt, wurde der Mehrheit der an Bord 
befindlichen Türk*innen mosaischen Glaubens die Einreise verwehrt, mit Verweis da-
rauf, dass ihre Papiere keine Gültigkeit hätten, obwohl eben jene durch die türkischen 
Behörden Monate lang vor der Fahrt minutiös überprüft worden waren.44  

An Bord der SS Drottningholm45 war ein Teil der Familie Sephiha-Eskenazi, die sich 
von Belgien aus um Repatriierung bemüht hatte und nach dem Ablauf des Repatriie-
rungsultimatums in verschiedene Konzentrationslager deportiert wurde. Als assimi-
lierte46 jüdisch-türkische Familie in Belgien (die Eltern, Nessim Sephiha und Esther 
Eskenazi, waren beide in Istanbul geboren worden) genossen die Familienmitglieder 
lange Zeit doppelten Schutz: Als türkische Staatsbürger*innen blieben sie bis zum Ab-
lauf des Repatriierungsultimatums im Herbst 1943 von antisemitischen Maßnahmen 
verschont, und zudem waren sie gemeinsam mit der in Belgien lebenden jüdischen 
Bevölkerung durch eine Übereinkunft zwischen der NS-deutschen Besatzungsmacht 
und der belgischen Königin Elisabeth Gabriele47 vor der Deportation geschützt. Wäh-
rend einer der beiden Söhne, Haim Sephiha,48 der als einziger in der Familie die belgi-
sche Staatsbürgerschaft angenommen hatte, bereits am 1. März 1943 verhaftet und im 
September vom SS-Sammellager Mecheln nach Auschwitz-Birkenau und von dort aus 
ins Außenlager Fürstengrube deportiert worden war, war die restliche Familie bis zum 
Ende des bis Oktober 1943 verlängerten Ultimatums zur Repatriierung durch ihre tür-
kischen Papiere weitgehend geschützt, wobei auch Adèle Sephiha offenbar durch Heirat 
ihre türkische Staatsbürgerschaft zu einem nicht geklärten Zeitpunkt verloren hatte.49 
Nachdem ihnen die Repatriierung versagt worden war, wurden die Eltern Nessim David 
Sephiha und Esther Eskenazi, ihre Kinder Adèle, Germaine und Isaac ebenfalls ins SS-
Sammellager Mecheln gebracht, wo sich ihre Wege trennten: Nessim David Sephiha 
und sein Sohn Isaac (Jacques) wurden ins KL Buchenwald sowie später nach Dachau 

 
44  USHMM 1990. Die Liste der aus der Internierung entlassenen Personen liegt digitalisiert 

im JDC Online Archive auf: American Jewish Joint Distribution Committee Archives 
(1945). Drottningholm Passengers Released Today, 21st June, 1945. 

45  Ein weiterer, bereits eingehend von Corry Guttstadt thematisierter Bericht bezieht sich auf 
Luna Harrison und ihre Familie (siehe Guttstadt 2008).  

46  Isaac Sephiha führt die Assimilierung seiner Familie darauf zurück, dass sie die einzigen 
sephardischen Juden und Jüdinnen in einer ansonsten aschkenasisch geprägten jüdischen 
Gemeinde waren, in der es Spannungen zwischen Sepharden und Aschkenasen gegeben 
hatte (Fortunoff Video Archive 1997, min. 10-18).  

47  Für ihr Engagement für die in Belgien lebenden Jüd*innen wurde Königin Elisabeth Ga-
briele im Jahr 1965 mit dem Titel „Righteous of the Nations“ ausgezeichnet (vgl. Yad 
Vashem. The Righteous Among the Nations Database. “Wittelsbach Elisabeth“).  

48  USHMM 2007.  
49  Laut der Liste der bis zum Juli 1945 noch nicht aus der Internierung entlassenen SS Drott-

ningholm-Passagiere hatte Adèle Sephiha-Eskenazi den Belgier Isaac Nathan geheiratet und 
somit ihre Staatsbürgerschaft gewechselt (Dokument: AJJDC Archives. SS Drottningholm 
Jewish Refugees not permitted formally to enter Turkey (14 July 1945), 3).  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

219 

deportiert, wo der Vater an Typhus starb.50 Die Frauen der Familie wurden ins KL 
Ravensbrück überstellt, dem sie im Zuge des durch die Schweiz organisierten Aus-
tauschs zwischen NS-Deutschland und der Türkei auf der SS Drottningholm entrinnen 
konnten.51 In Istanbul angekommen, erlebten sie das Trauma der monatelangen52 In-
ternierung und kehrten Anfang 1946 nach Brüssel zurück.53  

3.2. Repatriierung als Rettung 

Als Gegenstück zu Berichten verzweifelter türkischer Jüd*innen, die um weitere Aner-
kennung ihrer Staatsbürgerschaft oder um Repatriierung ersuchten54, und als Antago-
nismus der vierstelligen Zahl jener, die aufgrund fehlenden diplomatischen Schutzes 
Opfer der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik wurden, sei jedoch auch auf er-
folgte diplomatische Rettungs-bzw. Unterstützungsaktionen verwiesen, die gleichsam 
das Gegenstück zur vornehmlich ablehnenden oder passiven Haltung vieler türkischer 
Stellen darstellen: So kam dem Ehepaar Albert und Lily Gattegno, beide Angehörige 
des türkischen Staats, nach ihrer Verhaftung am 4. August 1942 im 17. Arrondissement 
von Paris die Fürsprache des türkischen Generalkonsulats in Paris zu Gute – bereits am 
6. August, am gleichen Tag, an dem sich Albert Gattegno schriftlich an das Konsulat 
gewandt und ihre Inhaftierung in Drancy bekanntgegeben hatte, erfolgte eine Interven-
tion, die mit der sofortigen Freilassung des Ehepaars endete.55  

Auch Albert Saul, Sohn zweier türkischer Staatsbürger*innen, wurde durch die An-
erkennung seiner türkischen Staatsbürgerschaft und die Ausstellung der relevanten Do-
kumente gerettet: Seine Mutter erwirkte im Herbst 1941, dass ihm durch die türkische 
Botschaft von Paris ein eigener türkischer Pass ausgestellt wurde – davor war er lediglich 
im Pass seiner Mutter miteingetragen und so etwa bei Straßenrazzien nicht geschützt 
gewesen. Diese Papiere retteten ihn im Winter 1941/42 aus dem Konzentrationslager 
Royallieu, wo er als Teil der Vergeltungsaktion für zwei Attentate inhaftiert worden 

 
50 Häftlingsdokumente zu Nessim David Sephiha und Jacques Sephiha: Arolsen Archives. 

Individuelle Häftlingsunterlagen KL Buchenwald (01010503 oS); Fortunoff Video Archive 
1997. 

51  Ihre Namen finden sich auf der Passagierliste der Drottningholm, zugänglich in digitaler 
Form unter: AJJDC Archives. SS Drottningholm Jewish Refugees not permitted formally 
to enter Turkey (14 July 1945), 3. 

52  Ibid. 
53  Kazerne Dossin. 2014. Sephiha-Eskenazi Family. Collection; AJJDC Archives. Drottning-

holm Pasengeres Released Today, 21st June, 1945; USHMM 2007.  
54 Beispielsweise ist ein am 30. September 1943 gestempelter Brief der jüdisch-türkischen Ge-

meinde von Amsterdam überliefert, in dem Avram Beşuşe als Repräsentant seiner Ge-
meinde den damals amtierenden Präsidenten der Türkei, İsmet İnönü, um umgehende Re-
patriierung bat. Der Originaltext ist unter anderem in Corry Guttstadts Monographie 
Türkiye, Yahudiler ve Holokost nachzulesen (vgl. Guttstadt 2012, 453).  

55  Das Dokument liegt in der Stanford Shaw Collection des USHMM auf. Ein Faksimile ist 
in Shaw 1993, 68 enthalten.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 218

den: Am 10. April 1945 im Hafen Istanbuls angelangt, wurde der Mehrheit der an Bord 
befindlichen Türk*innen mosaischen Glaubens die Einreise verwehrt, mit Verweis da-
rauf, dass ihre Papiere keine Gültigkeit hätten, obwohl eben jene durch die türkischen 
Behörden Monate lang vor der Fahrt minutiös überprüft worden waren.44  

An Bord der SS Drottningholm45 war ein Teil der Familie Sephiha-Eskenazi, die sich 
von Belgien aus um Repatriierung bemüht hatte und nach dem Ablauf des Repatriie-
rungsultimatums in verschiedene Konzentrationslager deportiert wurde. Als assimi-
lierte46 jüdisch-türkische Familie in Belgien (die Eltern, Nessim Sephiha und Esther 
Eskenazi, waren beide in Istanbul geboren worden) genossen die Familienmitglieder 
lange Zeit doppelten Schutz: Als türkische Staatsbürger*innen blieben sie bis zum Ab-
lauf des Repatriierungsultimatums im Herbst 1943 von antisemitischen Maßnahmen 
verschont, und zudem waren sie gemeinsam mit der in Belgien lebenden jüdischen 
Bevölkerung durch eine Übereinkunft zwischen der NS-deutschen Besatzungsmacht 
und der belgischen Königin Elisabeth Gabriele47 vor der Deportation geschützt. Wäh-
rend einer der beiden Söhne, Haim Sephiha,48 der als einziger in der Familie die belgi-
sche Staatsbürgerschaft angenommen hatte, bereits am 1. März 1943 verhaftet und im 
September vom SS-Sammellager Mecheln nach Auschwitz-Birkenau und von dort aus 
ins Außenlager Fürstengrube deportiert worden war, war die restliche Familie bis zum 
Ende des bis Oktober 1943 verlängerten Ultimatums zur Repatriierung durch ihre tür-
kischen Papiere weitgehend geschützt, wobei auch Adèle Sephiha offenbar durch Heirat 
ihre türkische Staatsbürgerschaft zu einem nicht geklärten Zeitpunkt verloren hatte.49 
Nachdem ihnen die Repatriierung versagt worden war, wurden die Eltern Nessim David 
Sephiha und Esther Eskenazi, ihre Kinder Adèle, Germaine und Isaac ebenfalls ins SS-
Sammellager Mecheln gebracht, wo sich ihre Wege trennten: Nessim David Sephiha 
und sein Sohn Isaac (Jacques) wurden ins KL Buchenwald sowie später nach Dachau 

 
44  USHMM 1990. Die Liste der aus der Internierung entlassenen Personen liegt digitalisiert 

im JDC Online Archive auf: American Jewish Joint Distribution Committee Archives 
(1945). Drottningholm Passengers Released Today, 21st June, 1945. 

45  Ein weiterer, bereits eingehend von Corry Guttstadt thematisierter Bericht bezieht sich auf 
Luna Harrison und ihre Familie (siehe Guttstadt 2008).  

46  Isaac Sephiha führt die Assimilierung seiner Familie darauf zurück, dass sie die einzigen 
sephardischen Juden und Jüdinnen in einer ansonsten aschkenasisch geprägten jüdischen 
Gemeinde waren, in der es Spannungen zwischen Sepharden und Aschkenasen gegeben 
hatte (Fortunoff Video Archive 1997, min. 10-18).  

47  Für ihr Engagement für die in Belgien lebenden Jüd*innen wurde Königin Elisabeth Ga-
briele im Jahr 1965 mit dem Titel „Righteous of the Nations“ ausgezeichnet (vgl. Yad 
Vashem. The Righteous Among the Nations Database. “Wittelsbach Elisabeth“).  

48  USHMM 2007.  
49  Laut der Liste der bis zum Juli 1945 noch nicht aus der Internierung entlassenen SS Drott-

ningholm-Passagiere hatte Adèle Sephiha-Eskenazi den Belgier Isaac Nathan geheiratet und 
somit ihre Staatsbürgerschaft gewechselt (Dokument: AJJDC Archives. SS Drottningholm 
Jewish Refugees not permitted formally to enter Turkey (14 July 1945), 3).  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

219 

deportiert, wo der Vater an Typhus starb.50 Die Frauen der Familie wurden ins KL 
Ravensbrück überstellt, dem sie im Zuge des durch die Schweiz organisierten Aus-
tauschs zwischen NS-Deutschland und der Türkei auf der SS Drottningholm entrinnen 
konnten.51 In Istanbul angekommen, erlebten sie das Trauma der monatelangen52 In-
ternierung und kehrten Anfang 1946 nach Brüssel zurück.53  

3.2. Repatriierung als Rettung 

Als Gegenstück zu Berichten verzweifelter türkischer Jüd*innen, die um weitere Aner-
kennung ihrer Staatsbürgerschaft oder um Repatriierung ersuchten54, und als Antago-
nismus der vierstelligen Zahl jener, die aufgrund fehlenden diplomatischen Schutzes 
Opfer der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik wurden, sei jedoch auch auf er-
folgte diplomatische Rettungs-bzw. Unterstützungsaktionen verwiesen, die gleichsam 
das Gegenstück zur vornehmlich ablehnenden oder passiven Haltung vieler türkischer 
Stellen darstellen: So kam dem Ehepaar Albert und Lily Gattegno, beide Angehörige 
des türkischen Staats, nach ihrer Verhaftung am 4. August 1942 im 17. Arrondissement 
von Paris die Fürsprache des türkischen Generalkonsulats in Paris zu Gute – bereits am 
6. August, am gleichen Tag, an dem sich Albert Gattegno schriftlich an das Konsulat 
gewandt und ihre Inhaftierung in Drancy bekanntgegeben hatte, erfolgte eine Interven-
tion, die mit der sofortigen Freilassung des Ehepaars endete.55  

Auch Albert Saul, Sohn zweier türkischer Staatsbürger*innen, wurde durch die An-
erkennung seiner türkischen Staatsbürgerschaft und die Ausstellung der relevanten Do-
kumente gerettet: Seine Mutter erwirkte im Herbst 1941, dass ihm durch die türkische 
Botschaft von Paris ein eigener türkischer Pass ausgestellt wurde – davor war er lediglich 
im Pass seiner Mutter miteingetragen und so etwa bei Straßenrazzien nicht geschützt 
gewesen. Diese Papiere retteten ihn im Winter 1941/42 aus dem Konzentrationslager 
Royallieu, wo er als Teil der Vergeltungsaktion für zwei Attentate inhaftiert worden 

 
50 Häftlingsdokumente zu Nessim David Sephiha und Jacques Sephiha: Arolsen Archives. 

Individuelle Häftlingsunterlagen KL Buchenwald (01010503 oS); Fortunoff Video Archive 
1997. 

51  Ihre Namen finden sich auf der Passagierliste der Drottningholm, zugänglich in digitaler 
Form unter: AJJDC Archives. SS Drottningholm Jewish Refugees not permitted formally 
to enter Turkey (14 July 1945), 3. 

52  Ibid. 
53  Kazerne Dossin. 2014. Sephiha-Eskenazi Family. Collection; AJJDC Archives. Drottning-

holm Pasengeres Released Today, 21st June, 1945; USHMM 2007.  
54 Beispielsweise ist ein am 30. September 1943 gestempelter Brief der jüdisch-türkischen Ge-

meinde von Amsterdam überliefert, in dem Avram Beşuşe als Repräsentant seiner Ge-
meinde den damals amtierenden Präsidenten der Türkei, İsmet İnönü, um umgehende Re-
patriierung bat. Der Originaltext ist unter anderem in Corry Guttstadts Monographie 
Türkiye, Yahudiler ve Holokost nachzulesen (vgl. Guttstadt 2012, 453).  

55  Das Dokument liegt in der Stanford Shaw Collection des USHMM auf. Ein Faksimile ist 
in Shaw 1993, 68 enthalten.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 220

war.56 Insgesamt wurden 743 Juden nach Royallieu gebracht, die Mehrheit davon wurde 
am 27. März 1942 nach Ausschwitz deportiert.57 Diesem Schicksal entkam Albert Saul, 
der als türkischer Staatsbürger zu diesem Zeitpunkt, vermutlich seit dem 20. Dezember 
1941, bereits entlassen worden war.58 

Diplomatischen Schutz erfuhr auch Yako Levi, ein 1920 in Izmir geborener türki-
scher Jude mit Wohnsitz in Paris: Seine Eltern Nesim und Bohara Levi waren in den 
1930er Jahren nach Frankreich emigriert, wo sie sich mit ihrem Sohn Yako und ihrer 
Tochter Lea niederließen.59 1943, als sich 2.400 Namen auf einer von deutschen Behör-
den kompilierten „Heimschaffungsliste“ für türkische Staatsbürger*innen der Nord- 
zone Frankreichs fanden,60 zählte Yako Levi zu den 631 Personen, deren türkische 
Staatsbürgerschaft tatsächlich vom türkischen Generalkonsulat in Frankreich anerkannt 
und die somit weiter geschützt wurden. Yako Levi wurde vor dem Ablauf des Ultima-
tums im Oktober 1943 repatriiert, absolvierte seinen dreijährigen Militärdienst unter 
anderem in Malatya und Kayseri und gründete eine Familie, bevor er 1958 mit nur 38 
Jahren als Folge hohen Blutdrucks, mit dem er seit seiner Inhaftierung in Drancy Prob-
leme gehabt hatte, starb.61  

Yako Levis Repatriierung und die Anerkennung seiner Staatsbürgerschaft von Seiten 
der Türkei war seine Rettung in einer Zeit, in der es absehbar war, dass auch die von 
NS-deutschen Behörden anerkannte Zugehörigkeit zu einem neutralen Staat nicht 
mehr vor der Brutalität und Ermordung schützen werden würde: Seine Repatriierung 
vor dem Oktober 1943, als die Deportationen flächendeckend auch auf die als solche 
anerkannte türkische Jüd*innen ausgeweitet wurden, rettete ihn aus Drancy, einem La-
ger, aus dem die Deportationszüge in der Regel direkt nach Auschwitz/ Birkenau gelei-
tet wurden. In einer Zeit, in der nur etwa 25% der sich auf der „Heimschaffungsliste“ 
befindlichen Jüd*innen von türkischer Seite auch als türkische Staatsbürger*innen an-
erkannt und repatriiert wurden, mögen Merkmale wie Alter und Geschlecht durchaus 
ausschlaggebend für seine Errettung gewesen sein – so liegt der Schluss nahe, dass prä-
feriert junge, wehrfähige Männer repatriiert wurden, die nach ihrer Ankunft in der Tür-
kei umgehend eingezogen wurden.62 Dies betraf auch Albert Saul, der 1943 auf Geheiß 

 
56  USHMM 2000a, 2-5. 
57  Klarsfeld, Klarsfeld 1978, Convoi n° 1 en date du 27 mars 1942 (der Liste vorangehende 

Erklärung), keine Seitenangabe. Klarsfeld 1989, 34-35, 376-77; Gedenkorte Europa o.A. 
58  USHMM 2000a, 5. 
59  Yad Vashem. Documentation pertaining to the repatriation of Yako Levi from France to 

Turkey, March 1943. 
60  Telegramm der Deutschen Botschaft in Paris (Achenbach) vom 16.2.1943 an AA Berlin, 

PAAA, R 99446, Fiche 5702. Zitiert nach Guttstadt 2008, 367. 
61  Yad Vashem, Documentation pertaining to the repatriation of Yako Levi from France to 

Turkey, March 1943. 
62  Amipaz-Silber verweist in diesem Zusammenhang etwa auch auf David Catavarias, der im 

März 1943 aus Frankreich repatriiert und in den Militärdienst berufen wurde. In diesem 
Fall dürften auch Bestechungsgelder geflossen sein, die seine Ausreise in die Türkei erst 
ermöglicht hatten (Amipaz-Silber 1995, 109-111. Zitiert nach Guttstadt 2008, 367.). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

221 

des türkischen Generalkonsulats in Paris repatriiert wurde und sofort im Anschluss da-
ran seinen vierjährigen Militärdienst ableistete.63 

Mögen im Fall von Yako Levis Rettung die Republik Türkei bzw. das sie repräsentie-
rende Generalkonsulat in Paris durch durchaus eigennützige Gründe zu seiner Aner-
kennung als türkischen Staatsbürger und seiner Repatriierung bewogen worden sein – 
in Bezug auf die Repatriierung und die damit verbundenen Kosten soll an dieser Stelle 
die zentrale Funktion verschiedener jüdischer Hilfsorganisationen hervorgehoben wer-
den, die die anfallenden Reisekosten an Stelle des Großteils unwilligen Staats übernah-
men64, scheint in anderen Fällen durchaus ein philanthropischer Beweggrund im Vor-
dergrund gestanden haben: Während die Schilderung von Einzelpersonen, die laut 
eigener Aussage türkische Jüd*innen (bzw. solche mit nicht geklärter Staatsbürgerschaft) 
vor dem NS-deutschen Vernichtungsregime retteten, nicht immer kohärent und wis-
senschaftlich gesichert sind,65 soll an dieser Stelle auf Selahattin Ülkümen verwiesen 
werden, dem als einziger Türke der Titel Righteous among the Nations verliehen wurde.66 
Als türkischem Generalkonsul von Rhodos gelang es ihm am 19. Juli 1944 52 türkische 
Jüd*innen, die kurz vor der Deportation nach Auschwitz/ Birkenau standen, zu retten. 
Dabei unterschied er im Gegensatz zur etablierten Praxis der türkischen Behörden nicht 
zwischen ausgebürgerten Türk*innen, Angetrauten und Türk*innen, deren Staatsbür-
gerschaft noch aufrecht war, d.h. offiziell anerkannt wurde. Hätte er auf eine „vollwer-
tige“ Staatsbürgerschaft als Kriterium für seine Intervention bestanden, hätten nur 13 
der 52 Personen gerettet werden können, denn nur sie waren in Besitz offizieller türki-
scher Papiere.67 

Diese exemplarischen Ausschnitte zeigen die große Bandbreite an diplomatischen 
Handlungen, die in Bezug auf türkische Jüd*innen, das „Heimschaffungsultimatum“ 
und die Bedrohung türkischer Staatsbürger*innen gesetzt wurden: Gezielte Ausbürge-
rungen, in deren Zuge die betroffenen Personen als Staatenlose der nationalsozialisti-

 
63  USHMM 2000a, 5-6. 
64  Im französischen Kontext kam diese Funktion vorrangig der Union générale des israélites 

de France (UGIF) und dem Hilfskomitee Amelot zu (Guttstadt 2008, 367).  
65  Für nicht gesicherte Berichte von in der Türkei als „Türk Schindleri“ (türkischen Schindler) 

bezeichneten Personen, sowie für deren Vereinnahmung durch populärgeschichtliche 
Diskurse, sei als relativ rezentes Beispiel an dieser Stelle auf den 2011 erschienen Film Türk 
Pasaportu verwiesen, in dem unter anderem die von Yad Vashem und einem Teil der Wis-
senschaft mit großer Skepsis betrachteten, weil nicht verifizierten Darstellungen in Bezug 
auf die Rettung von Juden und Jüdinnen durch Necdet Kent und Namk Kemal Yolga re-
produziert werden. Laut eigener Darstellung rettete Necdet Kent in einer Nacht im Novem-
ber 1943 80 türkische Juden und Jüdinnen aus einem Deportationszug, der dabei war, den 
Hauptbahnhof St. Charles in Marseille in Richtung Auschwitz zu verlassen. Dies wird aus 
zweierlei Gründen angezweifelt: Erstens verließ zum fraglichen Zeitpunkt kein Deporta-
tionszug den Hauptbahnhof, und zweitens bemühten sich türkische Behörden um sieben 
der im Zug befindlichen Juden und Jüdinnen nach ihrer Deportation. Diese wären laut 
Necdet Kent bereits durch ihn gerettet gewesen (Guttstadt 2008, 376; Baer 2020, 194). 

66  Yad Vashem (o.A.) Righteous among the Nations Database. Selahattin Ülkümen. 
67  Ibid.; sowie Guttstadt 2010, 495-496. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 220

war.56 Insgesamt wurden 743 Juden nach Royallieu gebracht, die Mehrheit davon wurde 
am 27. März 1942 nach Ausschwitz deportiert.57 Diesem Schicksal entkam Albert Saul, 
der als türkischer Staatsbürger zu diesem Zeitpunkt, vermutlich seit dem 20. Dezember 
1941, bereits entlassen worden war.58 

Diplomatischen Schutz erfuhr auch Yako Levi, ein 1920 in Izmir geborener türki-
scher Jude mit Wohnsitz in Paris: Seine Eltern Nesim und Bohara Levi waren in den 
1930er Jahren nach Frankreich emigriert, wo sie sich mit ihrem Sohn Yako und ihrer 
Tochter Lea niederließen.59 1943, als sich 2.400 Namen auf einer von deutschen Behör-
den kompilierten „Heimschaffungsliste“ für türkische Staatsbürger*innen der Nord- 
zone Frankreichs fanden,60 zählte Yako Levi zu den 631 Personen, deren türkische 
Staatsbürgerschaft tatsächlich vom türkischen Generalkonsulat in Frankreich anerkannt 
und die somit weiter geschützt wurden. Yako Levi wurde vor dem Ablauf des Ultima-
tums im Oktober 1943 repatriiert, absolvierte seinen dreijährigen Militärdienst unter 
anderem in Malatya und Kayseri und gründete eine Familie, bevor er 1958 mit nur 38 
Jahren als Folge hohen Blutdrucks, mit dem er seit seiner Inhaftierung in Drancy Prob-
leme gehabt hatte, starb.61  

Yako Levis Repatriierung und die Anerkennung seiner Staatsbürgerschaft von Seiten 
der Türkei war seine Rettung in einer Zeit, in der es absehbar war, dass auch die von 
NS-deutschen Behörden anerkannte Zugehörigkeit zu einem neutralen Staat nicht 
mehr vor der Brutalität und Ermordung schützen werden würde: Seine Repatriierung 
vor dem Oktober 1943, als die Deportationen flächendeckend auch auf die als solche 
anerkannte türkische Jüd*innen ausgeweitet wurden, rettete ihn aus Drancy, einem La-
ger, aus dem die Deportationszüge in der Regel direkt nach Auschwitz/ Birkenau gelei-
tet wurden. In einer Zeit, in der nur etwa 25% der sich auf der „Heimschaffungsliste“ 
befindlichen Jüd*innen von türkischer Seite auch als türkische Staatsbürger*innen an-
erkannt und repatriiert wurden, mögen Merkmale wie Alter und Geschlecht durchaus 
ausschlaggebend für seine Errettung gewesen sein – so liegt der Schluss nahe, dass prä-
feriert junge, wehrfähige Männer repatriiert wurden, die nach ihrer Ankunft in der Tür-
kei umgehend eingezogen wurden.62 Dies betraf auch Albert Saul, der 1943 auf Geheiß 

 
56  USHMM 2000a, 2-5. 
57  Klarsfeld, Klarsfeld 1978, Convoi n° 1 en date du 27 mars 1942 (der Liste vorangehende 

Erklärung), keine Seitenangabe. Klarsfeld 1989, 34-35, 376-77; Gedenkorte Europa o.A. 
58  USHMM 2000a, 5. 
59  Yad Vashem. Documentation pertaining to the repatriation of Yako Levi from France to 

Turkey, March 1943. 
60  Telegramm der Deutschen Botschaft in Paris (Achenbach) vom 16.2.1943 an AA Berlin, 

PAAA, R 99446, Fiche 5702. Zitiert nach Guttstadt 2008, 367. 
61  Yad Vashem, Documentation pertaining to the repatriation of Yako Levi from France to 

Turkey, March 1943. 
62  Amipaz-Silber verweist in diesem Zusammenhang etwa auch auf David Catavarias, der im 

März 1943 aus Frankreich repatriiert und in den Militärdienst berufen wurde. In diesem 
Fall dürften auch Bestechungsgelder geflossen sein, die seine Ausreise in die Türkei erst 
ermöglicht hatten (Amipaz-Silber 1995, 109-111. Zitiert nach Guttstadt 2008, 367.). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

221 

des türkischen Generalkonsulats in Paris repatriiert wurde und sofort im Anschluss da-
ran seinen vierjährigen Militärdienst ableistete.63 

Mögen im Fall von Yako Levis Rettung die Republik Türkei bzw. das sie repräsentie-
rende Generalkonsulat in Paris durch durchaus eigennützige Gründe zu seiner Aner-
kennung als türkischen Staatsbürger und seiner Repatriierung bewogen worden sein – 
in Bezug auf die Repatriierung und die damit verbundenen Kosten soll an dieser Stelle 
die zentrale Funktion verschiedener jüdischer Hilfsorganisationen hervorgehoben wer-
den, die die anfallenden Reisekosten an Stelle des Großteils unwilligen Staats übernah-
men64, scheint in anderen Fällen durchaus ein philanthropischer Beweggrund im Vor-
dergrund gestanden haben: Während die Schilderung von Einzelpersonen, die laut 
eigener Aussage türkische Jüd*innen (bzw. solche mit nicht geklärter Staatsbürgerschaft) 
vor dem NS-deutschen Vernichtungsregime retteten, nicht immer kohärent und wis-
senschaftlich gesichert sind,65 soll an dieser Stelle auf Selahattin Ülkümen verwiesen 
werden, dem als einziger Türke der Titel Righteous among the Nations verliehen wurde.66 
Als türkischem Generalkonsul von Rhodos gelang es ihm am 19. Juli 1944 52 türkische 
Jüd*innen, die kurz vor der Deportation nach Auschwitz/ Birkenau standen, zu retten. 
Dabei unterschied er im Gegensatz zur etablierten Praxis der türkischen Behörden nicht 
zwischen ausgebürgerten Türk*innen, Angetrauten und Türk*innen, deren Staatsbür-
gerschaft noch aufrecht war, d.h. offiziell anerkannt wurde. Hätte er auf eine „vollwer-
tige“ Staatsbürgerschaft als Kriterium für seine Intervention bestanden, hätten nur 13 
der 52 Personen gerettet werden können, denn nur sie waren in Besitz offizieller türki-
scher Papiere.67 

Diese exemplarischen Ausschnitte zeigen die große Bandbreite an diplomatischen 
Handlungen, die in Bezug auf türkische Jüd*innen, das „Heimschaffungsultimatum“ 
und die Bedrohung türkischer Staatsbürger*innen gesetzt wurden: Gezielte Ausbürge-
rungen, in deren Zuge die betroffenen Personen als Staatenlose der nationalsozialisti-

 
63  USHMM 2000a, 5-6. 
64  Im französischen Kontext kam diese Funktion vorrangig der Union générale des israélites 

de France (UGIF) und dem Hilfskomitee Amelot zu (Guttstadt 2008, 367).  
65  Für nicht gesicherte Berichte von in der Türkei als „Türk Schindleri“ (türkischen Schindler) 

bezeichneten Personen, sowie für deren Vereinnahmung durch populärgeschichtliche 
Diskurse, sei als relativ rezentes Beispiel an dieser Stelle auf den 2011 erschienen Film Türk 
Pasaportu verwiesen, in dem unter anderem die von Yad Vashem und einem Teil der Wis-
senschaft mit großer Skepsis betrachteten, weil nicht verifizierten Darstellungen in Bezug 
auf die Rettung von Juden und Jüdinnen durch Necdet Kent und Namk Kemal Yolga re-
produziert werden. Laut eigener Darstellung rettete Necdet Kent in einer Nacht im Novem-
ber 1943 80 türkische Juden und Jüdinnen aus einem Deportationszug, der dabei war, den 
Hauptbahnhof St. Charles in Marseille in Richtung Auschwitz zu verlassen. Dies wird aus 
zweierlei Gründen angezweifelt: Erstens verließ zum fraglichen Zeitpunkt kein Deporta-
tionszug den Hauptbahnhof, und zweitens bemühten sich türkische Behörden um sieben 
der im Zug befindlichen Juden und Jüdinnen nach ihrer Deportation. Diese wären laut 
Necdet Kent bereits durch ihn gerettet gewesen (Guttstadt 2008, 376; Baer 2020, 194). 

66  Yad Vashem (o.A.) Righteous among the Nations Database. Selahattin Ülkümen. 
67  Ibid.; sowie Guttstadt 2010, 495-496. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 222

schen Vernichtungspolitik vollständig ausgeliefert wurden, Passivität und Abwarten, 
wenn es um Ultimaten ging, und der von der Republik Türkei erlassene Aufnahme-
stopp von jüdischen Flüchtlingen sind ebenso Teil des Bildes wie das aktive Engage-
ment einzelner Diplomaten wie Galip Evren, Selahattin Ülkümen und İnayetullah  
Cemal Özkaya, die jüdischen Personen teils ohne offiziell anerkannte türkische Staats-
bürgerschaft vor immanenter Bedrohung retteten. Eine einheitliche Linie der türki-
schen Diplomatenschaft ist dem nicht zu entnehmen; viele weitere Fälle, in denen (vor 
allem in Frankreich lebende türkische Jüd*innen) durch Repräsentanten der Republik 
Türkei gerettet wurden,68 stehen im Gegensatz zu den offiziell von der Republik aus-
gegebenen strukturellen Bedingungen, die eine flächendeckende Repatriierung verhin-
derten.  

4. Soziopolitische und individuelle Ambivalenzen und Ambiguitäten als 
Bezugsrahmen kollektiv-diplomatischen Handelns 

Diese Ambivalenz kann als Ausdruck der dem Kemalismus, dem neuen, republikani-
schen Gefüge, und dem Verhältnis von Religion und Staat, Staat und Ethnie inhärenten 
Zwiespältigkeit gedeutet werden: Das Individuum, in konkretem Fall die Individuen, 
die die türkische Diplomatenschaft konstituierten, waren durch einschneidende sozio-
kulturelle und soziopolitische Veränderungen geprägt, sie hatten den imperial-republi-
kanischen Wandel teils mitgestaltet, oder waren in ihren jungen Jahren davon geprägt 
worden. Als Teil der politischen Elite verkörperten sie diese Veränderungen, die inner-
halb kürzester Zeit ein neues politisches Gefüge (eine autoritär geführte Republik), ein 
neues nationales Bezugssystem und ein neues nationhood-Konzept hervorgebracht hat-
ten. All diesen Fundamenten und ideologischen Bezugspunkten haftete selbst Ambi-
valenz an, die sich auf die Individuen (insbesondere die politischen Akteur*innen) 
übertrug, die wiederum durch ihr Handeln Ambivalenz reproduzierten und zum Aus-
druck brachten. 

4.1. Kemalismus und das kemalistische nationhood-Konzept als instabile Basis  

Die politisch-ideologische Referenz des jungen Staats weist in Form des Kemalismus 
und der seit 1937 im Verfassungsrang stehenden alt ok eine Vielzahl an Ambivalenzen 
und Friktionen auf, die sich unter anderem auf das Verhältnis des Staats zu Religion 
und Ethnie beziehen. Das kemalistische Programm, das auf die Schaffung einer homo-
genen Bevölkerung abzielte, stellte kaum eine fest verfügte, klar fassbare Grundlage für 
politisches Handeln dar, es ist vielmehr als “nebulös”69 zu bezeichnen. Tatsächlich ent-
zieht sich der Kemalismus einer konsequent analythischen Betrachtung, wie von Cemil 
Koçak ausgeführt:  

 
68  Für die einzelnen Fälle siehe etwa Shaw 1993. 
69  Özkrml 2013, 64 (Original: „nebulous“). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

223 

(…) during Kemalism’s „classical“ era, great attention was given to avoiding exact ideological 
definitions. This stemmed, first, from Kemalism’s lack of firm ideological underpinnings. Sec-
ond, any attempts to define the ideology either received “official guidance”, or were seen as in-
significant or even damaging; these attempts were made in total absence of a Turkish political-
theory tradition, meaning that there was no intellectual community which might expound upon 
them or create other theories.70 

Die sich daraus ergebenden Friktionen in der theoretischen Darlegung und praktischen 
Anwendung zeigten sich etwa in der ambivalenten Haltung des Staats zu Religion und 
Ethnien, sowie in den Friktionen, die dem kemalistischen nationhood-Konzept inne-
wohnten. 

Aus spätosmanischen Diskursen, namentlich Jungturkismus und Turanismus, er-
wachsen, sollte die türkische Nation (Türk ulusu) als neuer identitärer Bezugs- und An-
gelpunkt die als überholt angesehene, eng mit dem gesellschaftlichen Gefüge des Os-
manischen Reichs verknüpfte umma (Gemeinschaft der Muslime) und die Hegemonie 
der muslimischen millet-i ḥākime ersetzen. Das Konzept der nationhood, also „the legal-
institutional and cultural boundaries of belonging to a particular state”71, wurde das neue ge-
sellschaftspolitische Instrument der politischen Führung, mit dessen Hilfe „the relation- 
ship between the majorities and minorities through certain policies, such as ethnic, linguistic, and 
religious forms that alter the boundaries of belonging”72 auf eine neue Grundlage gebettet 
werden sollte. Diese neue Basis, durch ein zwischen Monolithismus und Asymmetrie73 
schwankendes, je nach Periode und Auslegung in einem territorialen oder auf „Bürger-
pflichten“ referenzierenden Rahmen74 verankerten nationhood-Konzept verortet, sollte 
die Antwort auf die Frage und Suche nach Beständigkeit, nach Lösungsansätzen für das 
Fortbestehen eines von Traumata geprägten Staats und die Heilung der kollektiv ge-
dachten Psyche der Bevölkerung sein75: Homogenität, so die Devise, führe zu nationa-
ler Einheit, die wiederum durch die globalpolitische Linse76 einer zunehmend nationa-
listisch, wenn nicht faschistisch geprägten Ära betrachtet, nationale Stärke garantiere. 

 
70  Koçak 2013, 63-64. 
71  Al 2019, 7.  
72  Ibid.  
73  Serhun Al identifiziert in seinem 2019 vorgestellten nationhood-Modell vier Idealtypen, die 

sich entlang der Achse legal exclusion und legal inclusion, sowie assimilation und pluralism fas-
sen lassen (vgl. Al 2019, 33).  

74  Keyman and Kamci 2011, 322. 
75  Das für den spätosmanischen und türkischen politischen Kontext zu verzeichnende Streben 

nach einer „neuen“, in Homogenität geeinten Gesellschaft resultiert(e) primär aus den Trau-
mata des 19. und 20. Jahrhunderts, die den Auflösungsprozess des osmanischen Imperiums 
begleiteten. Die in diesem Zeitraum zu verzeichnenden Reformbewegungen, die eine über-
geordnete, einigende Entität als identitätsstiftenden Angelpunkt postulierten (Osman-
ismus, Turkismus / Turanismus, Kemalismus), sind als Symptom dieser Suche nach Lösung-
sansätzen für das Weiterbestehen eines kränkelnden Imperiums bzw. späteren neu auf die 
Beine gestellten republikanischen Staats zu sehen (vgl. Al 2019, 20). 

76  Mit einem Blick auf einen weiteren formal neutralen Staat – hier Spanien – zeigt sich ein 
ähnliches Bild wie in der Türkei: Ein autoritär regierter Staat mit exkludierendem nation-

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 222

schen Vernichtungspolitik vollständig ausgeliefert wurden, Passivität und Abwarten, 
wenn es um Ultimaten ging, und der von der Republik Türkei erlassene Aufnahme-
stopp von jüdischen Flüchtlingen sind ebenso Teil des Bildes wie das aktive Engage-
ment einzelner Diplomaten wie Galip Evren, Selahattin Ülkümen und İnayetullah  
Cemal Özkaya, die jüdischen Personen teils ohne offiziell anerkannte türkische Staats-
bürgerschaft vor immanenter Bedrohung retteten. Eine einheitliche Linie der türki-
schen Diplomatenschaft ist dem nicht zu entnehmen; viele weitere Fälle, in denen (vor 
allem in Frankreich lebende türkische Jüd*innen) durch Repräsentanten der Republik 
Türkei gerettet wurden,68 stehen im Gegensatz zu den offiziell von der Republik aus-
gegebenen strukturellen Bedingungen, die eine flächendeckende Repatriierung verhin-
derten.  

4. Soziopolitische und individuelle Ambivalenzen und Ambiguitäten als 
Bezugsrahmen kollektiv-diplomatischen Handelns 

Diese Ambivalenz kann als Ausdruck der dem Kemalismus, dem neuen, republikani-
schen Gefüge, und dem Verhältnis von Religion und Staat, Staat und Ethnie inhärenten 
Zwiespältigkeit gedeutet werden: Das Individuum, in konkretem Fall die Individuen, 
die die türkische Diplomatenschaft konstituierten, waren durch einschneidende sozio-
kulturelle und soziopolitische Veränderungen geprägt, sie hatten den imperial-republi-
kanischen Wandel teils mitgestaltet, oder waren in ihren jungen Jahren davon geprägt 
worden. Als Teil der politischen Elite verkörperten sie diese Veränderungen, die inner-
halb kürzester Zeit ein neues politisches Gefüge (eine autoritär geführte Republik), ein 
neues nationales Bezugssystem und ein neues nationhood-Konzept hervorgebracht hat-
ten. All diesen Fundamenten und ideologischen Bezugspunkten haftete selbst Ambi-
valenz an, die sich auf die Individuen (insbesondere die politischen Akteur*innen) 
übertrug, die wiederum durch ihr Handeln Ambivalenz reproduzierten und zum Aus-
druck brachten. 

4.1. Kemalismus und das kemalistische nationhood-Konzept als instabile Basis  

Die politisch-ideologische Referenz des jungen Staats weist in Form des Kemalismus 
und der seit 1937 im Verfassungsrang stehenden alt ok eine Vielzahl an Ambivalenzen 
und Friktionen auf, die sich unter anderem auf das Verhältnis des Staats zu Religion 
und Ethnie beziehen. Das kemalistische Programm, das auf die Schaffung einer homo-
genen Bevölkerung abzielte, stellte kaum eine fest verfügte, klar fassbare Grundlage für 
politisches Handeln dar, es ist vielmehr als “nebulös”69 zu bezeichnen. Tatsächlich ent-
zieht sich der Kemalismus einer konsequent analythischen Betrachtung, wie von Cemil 
Koçak ausgeführt:  

 
68  Für die einzelnen Fälle siehe etwa Shaw 1993. 
69  Özkrml 2013, 64 (Original: „nebulous“). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

223 

(…) during Kemalism’s „classical“ era, great attention was given to avoiding exact ideological 
definitions. This stemmed, first, from Kemalism’s lack of firm ideological underpinnings. Sec-
ond, any attempts to define the ideology either received “official guidance”, or were seen as in-
significant or even damaging; these attempts were made in total absence of a Turkish political-
theory tradition, meaning that there was no intellectual community which might expound upon 
them or create other theories.70 

Die sich daraus ergebenden Friktionen in der theoretischen Darlegung und praktischen 
Anwendung zeigten sich etwa in der ambivalenten Haltung des Staats zu Religion und 
Ethnien, sowie in den Friktionen, die dem kemalistischen nationhood-Konzept inne-
wohnten. 

Aus spätosmanischen Diskursen, namentlich Jungturkismus und Turanismus, er-
wachsen, sollte die türkische Nation (Türk ulusu) als neuer identitärer Bezugs- und An-
gelpunkt die als überholt angesehene, eng mit dem gesellschaftlichen Gefüge des Os-
manischen Reichs verknüpfte umma (Gemeinschaft der Muslime) und die Hegemonie 
der muslimischen millet-i ḥākime ersetzen. Das Konzept der nationhood, also „the legal-
institutional and cultural boundaries of belonging to a particular state”71, wurde das neue ge-
sellschaftspolitische Instrument der politischen Führung, mit dessen Hilfe „the relation- 
ship between the majorities and minorities through certain policies, such as ethnic, linguistic, and 
religious forms that alter the boundaries of belonging”72 auf eine neue Grundlage gebettet 
werden sollte. Diese neue Basis, durch ein zwischen Monolithismus und Asymmetrie73 
schwankendes, je nach Periode und Auslegung in einem territorialen oder auf „Bürger-
pflichten“ referenzierenden Rahmen74 verankerten nationhood-Konzept verortet, sollte 
die Antwort auf die Frage und Suche nach Beständigkeit, nach Lösungsansätzen für das 
Fortbestehen eines von Traumata geprägten Staats und die Heilung der kollektiv ge-
dachten Psyche der Bevölkerung sein75: Homogenität, so die Devise, führe zu nationa-
ler Einheit, die wiederum durch die globalpolitische Linse76 einer zunehmend nationa-
listisch, wenn nicht faschistisch geprägten Ära betrachtet, nationale Stärke garantiere. 

 
70  Koçak 2013, 63-64. 
71  Al 2019, 7.  
72  Ibid.  
73  Serhun Al identifiziert in seinem 2019 vorgestellten nationhood-Modell vier Idealtypen, die 

sich entlang der Achse legal exclusion und legal inclusion, sowie assimilation und pluralism fas-
sen lassen (vgl. Al 2019, 33).  

74  Keyman and Kamci 2011, 322. 
75  Das für den spätosmanischen und türkischen politischen Kontext zu verzeichnende Streben 

nach einer „neuen“, in Homogenität geeinten Gesellschaft resultiert(e) primär aus den Trau-
mata des 19. und 20. Jahrhunderts, die den Auflösungsprozess des osmanischen Imperiums 
begleiteten. Die in diesem Zeitraum zu verzeichnenden Reformbewegungen, die eine über-
geordnete, einigende Entität als identitätsstiftenden Angelpunkt postulierten (Osman-
ismus, Turkismus / Turanismus, Kemalismus), sind als Symptom dieser Suche nach Lösung-
sansätzen für das Weiterbestehen eines kränkelnden Imperiums bzw. späteren neu auf die 
Beine gestellten republikanischen Staats zu sehen (vgl. Al 2019, 20). 

76  Mit einem Blick auf einen weiteren formal neutralen Staat – hier Spanien – zeigt sich ein 
ähnliches Bild wie in der Türkei: Ein autoritär regierter Staat mit exkludierendem nation-

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 224

Während auf theoretisch-konzeptioneller Ebene das Prinzip des Laizismus (laiklik) 
per definitionem soziale Egalität abseits konfessioneller Zugehörigkeit bedingt, ent-
stand durch die Konzeption des kemalistischen Nationalismus als türkischer Nationa-
lismus ein Spannungsfeld zwischen laiklik und milliyetçilik, das sich aus der sowohl  
konstruierten, als auch historisch gewachsenen und reproduzierten Verbindung von 
Türkentum und Islam speiste: Diese beiden Parameter beding(t)en einander und 
form(t)en die türkisch-kemalistische Konzeption von nationhood und national-kollekti-
ver Zugehörigkeit. Aron Rodrigues erklärt diese starre Verbindung mit folgenden 
Worten:  

Not only had centuries of codified difference of non-Muslims into millets left its mark, but the 
massive trauma of war and conflict during the 1919-1922 decade had indelibly marked the 
creation of the Turkish nationalist psyche. Only non-Muslims could be designated as minori-
ties, just as they once had been millets. They could remain Turkish citizens, but they could never 
be true Turks77.  

Diese vielgestaltige, auf kulturellen Kategorien aufbauende Homogenisierungspolitik, 
die auch muslimische Gruppen wie die Kurd*innen unter hohen Assimilationsdruck 
auf kultureller und sprachlicher Ebene78 setzte, stand in prinzipiellem Widerspruch zu 
den in der Verfassung verankerten Grundsätzen, sowie dem vielrezipierten Leitspruch 
Mustafa Kemal Atatürks „Ne mutlu Türküm diyene“ (Wie glücklich ist ein jeder, der sich 
Türke nennt): Dieser Grundsatz, der heute fest in der politischen Populärkultur veran-
kert ist und etwa in Form von Tattoos nicht wenige Körper ziert, räumt dem einzelnen 
Individuum abseits aller Fremdwahrnehmung und Fremdzuschreibung eine tragende, 
ja prinzipiell die einzig bedeutsame Rolle in Hinblick auf die Frage der nationalen Zu-
gehörigkeit ein. Umso augenscheinlicher bzw. in den Worten Berna Pekesens „para-
dox“79 ist es, dass die nationale Zugehörigkeit trotz aller Bestrebungen nach Laizismus 
und nach einem Bruch mit sozialen Strukturen der osmanischen Ära relativ starr an die 
(nominelle) Zugehörigkeit zum Islam gekoppelt blieb, was dazu führt(e), dass Angehö-
rige nicht-muslimischer Minderheiten trotz aller Assimilierungsversuche, wie sie etwa 
für die jüdischen Gemeinden der Türkei ab Beginn des kemalistischen Gesellschaftspro-
jekts zu verzeichnen waren, nicht als Angehörige der Türk ulusu und somit mehrheitlich 

 
hood-Konzept (Jüd*innen galten auch in Spanien als Bürger*innen zweiter Klasse) verfolgt 
eine weitgehende passive Linie, was die Diskriminierung spanischer Jüd*innen (etwa in 
Frankreich) anbelangt. Jedoch änderte sich Spaniens Haltung mit der Erkenntnis, dass span-
ische Bürger*innen ab 1943 den Tod in Konzentrationslagern ausgeliefert werden würden, 
worauf Spanien sich für eine Ausreise spanischer Jüd*innen engagierte – jedoch nicht für 
eine Repatriierung, da sie den solcherart „geretteten“ Jüd*innen eine dauerhafte Niederlas-
sung in Spanien verwehrte und sie zur Weiterreise in einen Drittstaat zwang (vgl. Rother 
2001, 337-338).  

77  Rodrigue 2013, 44.  
78- Unter Kultur werden an dieser Stelle Sprache und Religion ebenso wie gruppenspezifische 

Rituale, Ausdrucksformen, und Traditionen verstanden, die der Identitätsbildung dienen.  
79  Pekesen 2012, 156.  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

225 

als Bedrohung für die nationale Einheit angesehen wurden, wobei das Egalitätsprinzip 
theoretisch konfessionelle und ethnische Differenzen überbrücken sollte.80  

4.2. Ambiguität auf der Mikroebene – Uneinige Diplomaten 

Diese Unstimmigkeiten bzw. teils antagonistisch anmutende Diskrepanzen formten das 
Denken und Handeln der politischen Akteure entscheidend mit – wie bereits ausge-
führt, zeigt sich der Konnex zwischen Staatsbürgerschaft, territorialem Gefüge und kon-
fessionell-ethnischen Verschränkungen unter anderem in den Verschärfungen des 
Staatsbürgerschaftsrechts, die vor allem in den 1930er Jahren durchgeführt wurden und 
teils die legitimatorische Basis für die Ausbürgerung jüdischer (und allgemein nicht-
muslimischer) Staatsbürger*innen darstellten. Wie gespalten die türkische Diplomaten-
schaft in von NS-Deutschland kontrollierten Standorten war, zeigt sich beispielsweise 
anhand der Gegenüberstellung engagierter Personen wie Selahattin Ülkümen und Hüs-
rev Gerede, türkischer Botschafter in Berlin (1939-1942): Letzterer gilt als Anhänger 
einer minderheitenfeindlichen, turkistischen politischen Auffassung,81 die er bereits 
während des Kurtuluş Savaş als Leiter der İstiḫbārāt ve Siyāsīyāt Šu‘besi (Politische Ab-
teilung und Abteilung des Geheimdiensts) vertrat82. In dieser Funktion war er an der 
Niederschlagung und Unterdrückung sezessionistischer Strömungen und lokalen Un-
ruhen beteiligt.83 Seine Sympathien für das nationalsozialistische Regime bezogen sich 
primär auf die “Effizienz” des deutschen Militärapparats.84  

Während Hüsrev Geredes Biographie bereits einen guten Indikator für die von ihm 
eingenommene Position gegenüber der NS-deutschen Diplomatie und Politik darstellt, 
als deren Befürworter er Teil der deutsch-faschistischen Propaganda innerhalb der Tür-
kei wurde,85 zeigt sich bei anderen eine ihrem politischen Handeln inhärente Diskre-
panz, und somit eine mögliche hohe individuelle Ambiguitätstoleranz beziehungs-
weise eine differenzierte Haltung gegenüber verschiedenen Minderheitengruppen: 
İnayetullah Cemal Özkaya, der unter anderem zu Gunsten von Salamon Barki inter-
veniert und so seine Freilassung aus dem Konzentrationslager Haidari erwirkt hatte, 
vertrat gegenüber Armenier*innen eine unbestritten minderheitenfeindliche Position – 
in seinem 1971 erschienenen Buch Le Peuple Armenien et les Tentatives de Reduire le Peuple 
Turc en Servitude reproduzierte er zum Teil jene panturkistisch-nationalistischen Narra-
tive, die unter dem İTC-Regime als legitimatorische Grundlage für den Genozid an den 
Armenier*innen (v.a. 1915/16) herangezogen wurden, und relativierte die Gewalt an 
ihnen.86 Mehmet Fuat Carm, Generalkonsul von Marseille, der sich in ähnlichen Si-

 
80  Bali 2006, 43; Baer 2007, 140.  
81  Baer 2013, 339. 
82  Klç 2017, 102. 
83  Ibid. 
84  Glasneck o.A. /1966, 3.  
85  Ibid., 2-3.  
86  Siehe für eine Diskussion des geschichtswissenschaftlichen Diskurses (auch mit Referenz zu 

besagtem Werk) zum Beispiel: Duclert 2004, 142. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 224

Während auf theoretisch-konzeptioneller Ebene das Prinzip des Laizismus (laiklik) 
per definitionem soziale Egalität abseits konfessioneller Zugehörigkeit bedingt, ent-
stand durch die Konzeption des kemalistischen Nationalismus als türkischer Nationa-
lismus ein Spannungsfeld zwischen laiklik und milliyetçilik, das sich aus der sowohl  
konstruierten, als auch historisch gewachsenen und reproduzierten Verbindung von 
Türkentum und Islam speiste: Diese beiden Parameter beding(t)en einander und 
form(t)en die türkisch-kemalistische Konzeption von nationhood und national-kollekti-
ver Zugehörigkeit. Aron Rodrigues erklärt diese starre Verbindung mit folgenden 
Worten:  

Not only had centuries of codified difference of non-Muslims into millets left its mark, but the 
massive trauma of war and conflict during the 1919-1922 decade had indelibly marked the 
creation of the Turkish nationalist psyche. Only non-Muslims could be designated as minori-
ties, just as they once had been millets. They could remain Turkish citizens, but they could never 
be true Turks77.  

Diese vielgestaltige, auf kulturellen Kategorien aufbauende Homogenisierungspolitik, 
die auch muslimische Gruppen wie die Kurd*innen unter hohen Assimilationsdruck 
auf kultureller und sprachlicher Ebene78 setzte, stand in prinzipiellem Widerspruch zu 
den in der Verfassung verankerten Grundsätzen, sowie dem vielrezipierten Leitspruch 
Mustafa Kemal Atatürks „Ne mutlu Türküm diyene“ (Wie glücklich ist ein jeder, der sich 
Türke nennt): Dieser Grundsatz, der heute fest in der politischen Populärkultur veran-
kert ist und etwa in Form von Tattoos nicht wenige Körper ziert, räumt dem einzelnen 
Individuum abseits aller Fremdwahrnehmung und Fremdzuschreibung eine tragende, 
ja prinzipiell die einzig bedeutsame Rolle in Hinblick auf die Frage der nationalen Zu-
gehörigkeit ein. Umso augenscheinlicher bzw. in den Worten Berna Pekesens „para-
dox“79 ist es, dass die nationale Zugehörigkeit trotz aller Bestrebungen nach Laizismus 
und nach einem Bruch mit sozialen Strukturen der osmanischen Ära relativ starr an die 
(nominelle) Zugehörigkeit zum Islam gekoppelt blieb, was dazu führt(e), dass Angehö-
rige nicht-muslimischer Minderheiten trotz aller Assimilierungsversuche, wie sie etwa 
für die jüdischen Gemeinden der Türkei ab Beginn des kemalistischen Gesellschaftspro-
jekts zu verzeichnen waren, nicht als Angehörige der Türk ulusu und somit mehrheitlich 

 
hood-Konzept (Jüd*innen galten auch in Spanien als Bürger*innen zweiter Klasse) verfolgt 
eine weitgehende passive Linie, was die Diskriminierung spanischer Jüd*innen (etwa in 
Frankreich) anbelangt. Jedoch änderte sich Spaniens Haltung mit der Erkenntnis, dass span-
ische Bürger*innen ab 1943 den Tod in Konzentrationslagern ausgeliefert werden würden, 
worauf Spanien sich für eine Ausreise spanischer Jüd*innen engagierte – jedoch nicht für 
eine Repatriierung, da sie den solcherart „geretteten“ Jüd*innen eine dauerhafte Niederlas-
sung in Spanien verwehrte und sie zur Weiterreise in einen Drittstaat zwang (vgl. Rother 
2001, 337-338).  

77  Rodrigue 2013, 44.  
78- Unter Kultur werden an dieser Stelle Sprache und Religion ebenso wie gruppenspezifische 

Rituale, Ausdrucksformen, und Traditionen verstanden, die der Identitätsbildung dienen.  
79  Pekesen 2012, 156.  

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

225 

als Bedrohung für die nationale Einheit angesehen wurden, wobei das Egalitätsprinzip 
theoretisch konfessionelle und ethnische Differenzen überbrücken sollte.80  

4.2. Ambiguität auf der Mikroebene – Uneinige Diplomaten 

Diese Unstimmigkeiten bzw. teils antagonistisch anmutende Diskrepanzen formten das 
Denken und Handeln der politischen Akteure entscheidend mit – wie bereits ausge-
führt, zeigt sich der Konnex zwischen Staatsbürgerschaft, territorialem Gefüge und kon-
fessionell-ethnischen Verschränkungen unter anderem in den Verschärfungen des 
Staatsbürgerschaftsrechts, die vor allem in den 1930er Jahren durchgeführt wurden und 
teils die legitimatorische Basis für die Ausbürgerung jüdischer (und allgemein nicht-
muslimischer) Staatsbürger*innen darstellten. Wie gespalten die türkische Diplomaten-
schaft in von NS-Deutschland kontrollierten Standorten war, zeigt sich beispielsweise 
anhand der Gegenüberstellung engagierter Personen wie Selahattin Ülkümen und Hüs-
rev Gerede, türkischer Botschafter in Berlin (1939-1942): Letzterer gilt als Anhänger 
einer minderheitenfeindlichen, turkistischen politischen Auffassung,81 die er bereits 
während des Kurtuluş Savaş als Leiter der İstiḫbārāt ve Siyāsīyāt Šu‘besi (Politische Ab-
teilung und Abteilung des Geheimdiensts) vertrat82. In dieser Funktion war er an der 
Niederschlagung und Unterdrückung sezessionistischer Strömungen und lokalen Un-
ruhen beteiligt.83 Seine Sympathien für das nationalsozialistische Regime bezogen sich 
primär auf die “Effizienz” des deutschen Militärapparats.84  

Während Hüsrev Geredes Biographie bereits einen guten Indikator für die von ihm 
eingenommene Position gegenüber der NS-deutschen Diplomatie und Politik darstellt, 
als deren Befürworter er Teil der deutsch-faschistischen Propaganda innerhalb der Tür-
kei wurde,85 zeigt sich bei anderen eine ihrem politischen Handeln inhärente Diskre-
panz, und somit eine mögliche hohe individuelle Ambiguitätstoleranz beziehungs-
weise eine differenzierte Haltung gegenüber verschiedenen Minderheitengruppen: 
İnayetullah Cemal Özkaya, der unter anderem zu Gunsten von Salamon Barki inter-
veniert und so seine Freilassung aus dem Konzentrationslager Haidari erwirkt hatte, 
vertrat gegenüber Armenier*innen eine unbestritten minderheitenfeindliche Position – 
in seinem 1971 erschienenen Buch Le Peuple Armenien et les Tentatives de Reduire le Peuple 
Turc en Servitude reproduzierte er zum Teil jene panturkistisch-nationalistischen Narra-
tive, die unter dem İTC-Regime als legitimatorische Grundlage für den Genozid an den 
Armenier*innen (v.a. 1915/16) herangezogen wurden, und relativierte die Gewalt an 
ihnen.86 Mehmet Fuat Carm, Generalkonsul von Marseille, der sich in ähnlichen Si-

 
80  Bali 2006, 43; Baer 2007, 140.  
81  Baer 2013, 339. 
82  Klç 2017, 102. 
83  Ibid. 
84  Glasneck o.A. /1966, 3.  
85  Ibid., 2-3.  
86  Siehe für eine Diskussion des geschichtswissenschaftlichen Diskurses (auch mit Referenz zu 

besagtem Werk) zum Beispiel: Duclert 2004, 142. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 226

tuationen für türkische Jüd*innen einsetzte, hatte ebenso wenig wie İnayetullah Cemal 
Özkaya eine ungetrübte Haltung gegenüber Minderheiten, oder hatte diese zumindest 
in seiner Vergangenheit nicht gehabt: Während des 1. Weltkriegs war er Teil der Teşkīlāt-
i Maḫṣūṣa, der militärischen Spezialeinheit des İTC-Regimes, die insbesondere bei der 
Durchführung von ethnischen Säuberungen sowie des Genozids an den Armenier*in-
nen zum Einsatz kam.87  

Die auf individueller und kollektiv-professioneller Ebene festzustellenden Ambiva-
lenzen in Bezug auf Minderheitenpolitik und der Frage nach der Zuständigkeit (im 
Sinne von: Ist die türkische Diplomatie für jüdisch-türkische Auswander*innen zustän-
dig? Sind sie Teil der Nation?) stehen in enger Verbindung mit der inkonsequenten, 
durch verschiedene Positionen geprägten politischen Linie der Republik Türkei: Repat-
riierung, Passivität und Ausbürgerung, aktive Rekrutierung deutscher Jüd*innen zum 
Aufbau von Hochschulwesen und Infrastruktur in den 1930er Jahren, Ablehnung von 
Repatriierungsgesuchen, geschrieben von türkischen Staatsbürger*innen in höchster 
Not, individuelles Engagement von einzelnen Diplomaten und kühles Abwägen der 
Vor- und Nachteile einer Repatriierungserlaubnis fügen sich zu einem chaotischen, von 
scheinbaren Antagonismen geprägten Bild zusammen, das mit all seinen Ambivalen-
zen das ideologische Make-up des jungen, zwischen Alliierten und NS-Reich lavieren-
den Staats widerspiegelt.  

5. Conclusio 

Die eingangs erwähnten, im KL-System Mauthausen ermordeten türkischen Juden, 
wurden durch keine Intervention gerettet, nicht vor dem Ablauf des „Heimschaffungs-
ultimatums“ repatriiert, was zu ihrer Verhaftung und anschließenden Deportation 
führte. Rfat Sevi, am 15.5.1896 in Istanbul geboren, wurde am 6. April 1944 von Com-
piègne aus mit dem Transport I.199 ins KL Mauthausen deportiert,88 wo er zwei Tage 
später eintraf. Nach schwerster Zwangsarbeit im Außenkommando Melk und im Ne-
benlager Gusen starb er in letzterem am 28.2.1945.89 Etwa drei Monate vor Rfat Sevis 
Deportation wurde Victor Sidi, geboren am 13.8.1902 in Izmir, mit dem Deportations-
zug I.171 am 17. Januar 1944 ins KL Buchenwald deportiert.90 Von dort aus wurde er 
am 25. Februar des gleichen Jahres ins KL Mauthausen überstellt, wo er am 24. April 
1945 in einer Einzelzelle („Zellenbau“) starb.91 Auch die übrigen erwähnten türkischen 
Juden, die mehrheitlich im Zuge der „Evakuierung“ des KL/VL Auschwitz nach Maut-
hausen gebracht wurden – Abramo und Davide Amiel wurden am 25. Januar 1945, 
Maurice Eskenazi und Nissim Amouraben (die beide am 11. August 1944 von Lyon 

 
87  Akçam 2012, 412; Şirin 2020, 108.  
88  Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 6 avril 

1944 (I.199). 
89  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank. 
90  Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 17 janvier 

1944 (I.171). 
91  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

227 

aus mit dem Convoi Nummer 78 nach Auschwitz deportiert worden waren)92 am 30. 
Januar 1945 im KL Mauthausen registriert – überlebten die Haftbedingungen nicht.93 
Sie starben innerhalb kurzer Zeit im Außenlager Ebensee (Abramo und Davide Amiel) 
beziehungsweise im „Sanitätslager“ des KL Mauthausen (Maurice Eskenazi und Nissim 
Amouraben).94 Die beiden aus dem KL Dachau überstellten türkischen Juden Alexan-
der Aslan (mit dem Zug I.261 am 9. August 1944 von Toulouse aus deportiert),95 und 
Abdul Hasan wurden beide im Außenkommando Melk ermordet: Abdul Hasan starb 
am 6. Dezember 1944, Alexander Aslan am 7. März 1945.96 

Zum Zeitpunkt ihrer Deportation bot ihnen ihre türkische Staatsbürgerschaft keinen 
Schutz mehr, obwohl die Intervention türkischer Diplomaten auch noch zu diesem 
Zeitpunkt potenzielle Rettung versprochen hätte, wie es bei der Rettung der türkischen 
Jüd*innen von Rhodos (Juli 1944) der Fall war. Sie wurden ihrem Schicksal überlassen 
– durch die Passivität der türkischen Behörden und Republik waren sie schutzlos der 
nationalsozialistischen Vernichtungspolitik ausgeliefert. Ihr Beispiel bildet den negati-
ven Pol einer zutiefst ambivalenten nationalen und politischen Haltung der Türkei ge-
genüber Minderheiten, die sich zudem noch außerhalb des geographisch-territorialen 
Referenzrahmens befanden und somit je nach Konzeption der nationhood de facto nicht 
mehr als Teil der Nation firmierten. Die Passivität und der fehlende diplomatisch-poli-
tische Wille, die den Genannten die Repatriierung versagten, ist der Gegenpol zum 
aktiven Engagement türkischer Diplomaten wie Selahattin Ülkümen, İnayetullah Ce-
mal Özkaya und Galip Evren, die aus eigener Initiative zu Rettern wurden. Die dadurch 
ersichtliche Ambiguität im diplomatischen und politischen Handeln der Republik Tür-
kei kann als Resultat einer im eigenen Findungsprozess begriffenen Nation angesehen 
werden, als Resultat von ambivalenten, keineswegs friktionslosen Versuchen der Iden-
titätsstiftung, die eine Verengung des nationhood-Konzepts mit sich brachte.  

Danksagung 

An dieser Stelle möchte ich mich herzlich bei der Gedenkstelle Mauthausen und dem 
Wiener Wiesenthal Institut für Holocaustforschung bedanken, die mir Einblick in ihre 
Archivsammlungen gewährten. Besonderen Dank gebührt hier Mag. Peter Egger (Ge-
denkstelle Mauthausen) und René Bienert, MA (VWI).  

 
92  Klarsfeld; Klarsfeld 1978, Convoi n°78 (Lyon) du 11 août 1944, keine Seitenangabe; Mues-

tros Dezaparesidos 2019, 387, 433. 
93  Ibid. 
94  Ibid. 
95  Foundation pour la memoire de la deportation. 
96  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 226

tuationen für türkische Jüd*innen einsetzte, hatte ebenso wenig wie İnayetullah Cemal 
Özkaya eine ungetrübte Haltung gegenüber Minderheiten, oder hatte diese zumindest 
in seiner Vergangenheit nicht gehabt: Während des 1. Weltkriegs war er Teil der Teşkīlāt-
i Maḫṣūṣa, der militärischen Spezialeinheit des İTC-Regimes, die insbesondere bei der 
Durchführung von ethnischen Säuberungen sowie des Genozids an den Armenier*in-
nen zum Einsatz kam.87  

Die auf individueller und kollektiv-professioneller Ebene festzustellenden Ambiva-
lenzen in Bezug auf Minderheitenpolitik und der Frage nach der Zuständigkeit (im 
Sinne von: Ist die türkische Diplomatie für jüdisch-türkische Auswander*innen zustän-
dig? Sind sie Teil der Nation?) stehen in enger Verbindung mit der inkonsequenten, 
durch verschiedene Positionen geprägten politischen Linie der Republik Türkei: Repat-
riierung, Passivität und Ausbürgerung, aktive Rekrutierung deutscher Jüd*innen zum 
Aufbau von Hochschulwesen und Infrastruktur in den 1930er Jahren, Ablehnung von 
Repatriierungsgesuchen, geschrieben von türkischen Staatsbürger*innen in höchster 
Not, individuelles Engagement von einzelnen Diplomaten und kühles Abwägen der 
Vor- und Nachteile einer Repatriierungserlaubnis fügen sich zu einem chaotischen, von 
scheinbaren Antagonismen geprägten Bild zusammen, das mit all seinen Ambivalen-
zen das ideologische Make-up des jungen, zwischen Alliierten und NS-Reich lavieren-
den Staats widerspiegelt.  

5. Conclusio 

Die eingangs erwähnten, im KL-System Mauthausen ermordeten türkischen Juden, 
wurden durch keine Intervention gerettet, nicht vor dem Ablauf des „Heimschaffungs-
ultimatums“ repatriiert, was zu ihrer Verhaftung und anschließenden Deportation 
führte. Rfat Sevi, am 15.5.1896 in Istanbul geboren, wurde am 6. April 1944 von Com-
piègne aus mit dem Transport I.199 ins KL Mauthausen deportiert,88 wo er zwei Tage 
später eintraf. Nach schwerster Zwangsarbeit im Außenkommando Melk und im Ne-
benlager Gusen starb er in letzterem am 28.2.1945.89 Etwa drei Monate vor Rfat Sevis 
Deportation wurde Victor Sidi, geboren am 13.8.1902 in Izmir, mit dem Deportations-
zug I.171 am 17. Januar 1944 ins KL Buchenwald deportiert.90 Von dort aus wurde er 
am 25. Februar des gleichen Jahres ins KL Mauthausen überstellt, wo er am 24. April 
1945 in einer Einzelzelle („Zellenbau“) starb.91 Auch die übrigen erwähnten türkischen 
Juden, die mehrheitlich im Zuge der „Evakuierung“ des KL/VL Auschwitz nach Maut-
hausen gebracht wurden – Abramo und Davide Amiel wurden am 25. Januar 1945, 
Maurice Eskenazi und Nissim Amouraben (die beide am 11. August 1944 von Lyon 

 
87  Akçam 2012, 412; Şirin 2020, 108.  
88  Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 6 avril 

1944 (I.199). 
89  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank. 
90  Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 17 janvier 

1944 (I.171). 
91  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

227 

aus mit dem Convoi Nummer 78 nach Auschwitz deportiert worden waren)92 am 30. 
Januar 1945 im KL Mauthausen registriert – überlebten die Haftbedingungen nicht.93 
Sie starben innerhalb kurzer Zeit im Außenlager Ebensee (Abramo und Davide Amiel) 
beziehungsweise im „Sanitätslager“ des KL Mauthausen (Maurice Eskenazi und Nissim 
Amouraben).94 Die beiden aus dem KL Dachau überstellten türkischen Juden Alexan-
der Aslan (mit dem Zug I.261 am 9. August 1944 von Toulouse aus deportiert),95 und 
Abdul Hasan wurden beide im Außenkommando Melk ermordet: Abdul Hasan starb 
am 6. Dezember 1944, Alexander Aslan am 7. März 1945.96 

Zum Zeitpunkt ihrer Deportation bot ihnen ihre türkische Staatsbürgerschaft keinen 
Schutz mehr, obwohl die Intervention türkischer Diplomaten auch noch zu diesem 
Zeitpunkt potenzielle Rettung versprochen hätte, wie es bei der Rettung der türkischen 
Jüd*innen von Rhodos (Juli 1944) der Fall war. Sie wurden ihrem Schicksal überlassen 
– durch die Passivität der türkischen Behörden und Republik waren sie schutzlos der 
nationalsozialistischen Vernichtungspolitik ausgeliefert. Ihr Beispiel bildet den negati-
ven Pol einer zutiefst ambivalenten nationalen und politischen Haltung der Türkei ge-
genüber Minderheiten, die sich zudem noch außerhalb des geographisch-territorialen 
Referenzrahmens befanden und somit je nach Konzeption der nationhood de facto nicht 
mehr als Teil der Nation firmierten. Die Passivität und der fehlende diplomatisch-poli-
tische Wille, die den Genannten die Repatriierung versagten, ist der Gegenpol zum 
aktiven Engagement türkischer Diplomaten wie Selahattin Ülkümen, İnayetullah Ce-
mal Özkaya und Galip Evren, die aus eigener Initiative zu Rettern wurden. Die dadurch 
ersichtliche Ambiguität im diplomatischen und politischen Handeln der Republik Tür-
kei kann als Resultat einer im eigenen Findungsprozess begriffenen Nation angesehen 
werden, als Resultat von ambivalenten, keineswegs friktionslosen Versuchen der Iden-
titätsstiftung, die eine Verengung des nationhood-Konzepts mit sich brachte.  

Danksagung 

An dieser Stelle möchte ich mich herzlich bei der Gedenkstelle Mauthausen und dem 
Wiener Wiesenthal Institut für Holocaustforschung bedanken, die mir Einblick in ihre 
Archivsammlungen gewährten. Besonderen Dank gebührt hier Mag. Peter Egger (Ge-
denkstelle Mauthausen) und René Bienert, MA (VWI).  

 
92  Klarsfeld; Klarsfeld 1978, Convoi n°78 (Lyon) du 11 août 1944, keine Seitenangabe; Mues-

tros Dezaparesidos 2019, 387, 433. 
93  Ibid. 
94  Ibid. 
95  Foundation pour la memoire de la deportation. 
96  Archiv Gedenkstätte Mauthausen, Datenbank.  

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 228

Bibliographie 

Unpublizierte Primärquellen:  

American Jewish Joint Distribution Committee Archives. 1945. Drottningholm Passengers Released 
Today, 21st June, 1945. URL. https://archives.jdc.org/ (accessed 29.12.2020).  

American Jewish Joint Distribution Archives. SS Drottningholm Jewish Refugees not permitted 
formally to enter Turkey (14 July 1945). NY AR194554 / 3 / 3 / 7 / 1193 (folder: SS Drott-
ningholm, 1942, 1945-46).  

Arolsen Archives. Häftlings-Personal-Karte von Victor Sidi. URL. https://arolsen-archives.org/en/ 
search-explore/search-online-archive/ (accessed 01.01.2021).  

Arolsen Archives. Todesmeldung von Hasan Abdul. URL. https://arolsen-archives.org/en/search-ex 
plore/search-online-archive/ (accessed 28.12.2020). 

Arolsen Archives. Individuelle Häftlingsunterlagen KL Buchenwald (01010503 oS) URL. 
https://arolsen-archives.org/en/search-explore/search-online-archive/ (accessed 10.03.2021). 

Fortunoff Video Archive. 1997. Isaac S. Holocaust testimony. URL. https://fortunoff.aviaryplat 
form.com/ (accessed 10.07.2021). 

Foundation pour la memoire de la deportation. URL. http://www.bddm.org/ (accessed 
06.07.2021).  

Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 17 janvier 1944 (I.171). 
URL. http://www.bddm.org/ (accessed 06.07.2021). 

Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 6 avril 1944 (I.199). 
URL. http://www.bddm.org/ (accessed 06.07.2021). 

Gedenkorte Europa o.A. https://www.gedenkorte-europa.eu/ (accessed 10.07.2021).  
Jewish Central Information Office. Jewish News, 15 August 1944, Wiener Library, Testaments to 

the Holocaust. Documents and Rare Printed Materials from the Wiener Library, London. 
Manuscript number 068-WL-1628, S. 236. Gale Primary Sources. _URL. https://www.gale. 
com/intl/primary-sources (accessed 03.07.2021).  

KZ-Gedenkstätte Mauthausen, Archiv. Datenbank. Einsehbar im Archiv, Argentinierstraße 13, 
1040 Wien.  

KZ-Gedenkstätte Mauthausen. Webdatenbank. URL. https://zadb.mauthausen-memorial.org/ 
start.seam (accessed 10.03.2021). 

National Archives (United States), Interview with a Jewish Businessman from Athens. April 15th, 
1944. In Central File: Decimal File 868.00, Internal Affairs Of States, Greece, Political Affairs., 
November 22, 1943–November 29, 1944. File number 820.02. Gale Primary Sources. URL. 
https://www.gale.com/intl/primary-sources, 565–569 (accessed 11.07.2021). 

USHMM. 1990. Oral History Interview with Luna Harrison. URL. https://collections.ushmm. 
org/search/ (accessed 20.12.2020). 

USHMM. 2000. Oral History Interview with Ambassador Namk Kemal Yolga and Ambassador Necdet 
Kent. Transcript 2. URL. https://collections.ushmm.org/search/ (accessed 29.12.2020). 

USHMM. 2000a. Interview Albert Saul. Transcript. URL. https://collections.ushmm.org/ 
search/ (accessed 10.07.2021). 

USHMM. 2007. Oral History Interview with Haim-Vidal Sephiha. URL. https://collections.ushmm. 
org/search/ (accessed 29.12.2020).  

Yad Vashem. Documentation pertaining to the repatriation of Yako Levi from France to Turkey, March 1943, 
file number 899. URL. https://documents.yadvashem.org/index.html?language=en&search= 
global&strSearch=izmir&GridItemId=10840766&TreeItemId=4019624 (accessed 01.07.2021). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

229 

Publizierte Primärquellen:  

Behar, Isaak. 2009. „Versprich mir, dass du am Leben bleibst:“ Ein jüdisches Schicksal. 2nd ed. München: 
List. 

Demir, Metehan. 2001. „Bizim Schindler’ler“. Hürriyet vom 15.5.2002. URL. https://www.hurri 
yet.com.tr/ (accessed 01.01.2021). 

Glasneck, Johannes (o.A. / 1966). ‘Alman Faşizminin Türkiyedeki Propaganda Faaliyetleri’. Koz-
mopolit Dergisi. (Transl. Murat Çakir (Originaltitel: „Methoden der deutsch-faschistischen Pro-
pagandatätigkeit in der Türkei vor und während des Zweiten Weltkriegs“. Wissenschaftliche 
Beiträge der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg 12. 1-46).  

Kazerne Dossin. 2014. Sephiha-Eskenazi Family. Collection. URL. https://www.kazernedossin.eu/ 
NL/Museumsite/Onderzoekscentrum/Digitale-Beeldbank (accessed 29.12.2020).  

Neziroğlu, İrfan; Ylmaz, Tuncer. 2013. Hükümetler Programlar ve Genel Kurul Görüşmeleri. Cilt 1 
(1920-1950). Ankara: Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlğ Yaynlar. 

Türkiye Cumhuriyeti Anayasa Mahkemesi. o.A. 1924 Anayasas. Teşkilât Esasiye Kanunu.  
URL. https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1924-anayasasi/ (accessed 
01.01.2021). 

United States Senate (1950). The Genocide Convention. Hearings before a subcommitee of the Commitee 
on Foreign Relations. Washington: United States Government Printing Office. 

Yad Vashem. The Righteous Among the Nations. „Selahattin Ülkümen“. URL. https://righteous. 
yadvashem.org/ (accessed 11.03.2021). 

Yad Vashem. The Righteous Among the Nations Database. „Wittelsbach Elisabeth“. URL. https:// 
righteous.yadvashem.org/ (accessed 01.01.2021).  

Yeghiayan Vartkes. 2007. Malta Belgeleri. İngiltere Dşişleri Bakanlğ „Türk Savaş Suçlular“ Dosyas 
Türkiye İncelemeleri Dizisi. İstanbul: Belge Yaynlar. 

Sekundärquellen: 

Ağr, Ülkü. 2020. Pogrom in Istanbul, 6./7. September 1955. Die Rolle der türkischen Presse in einer kol-
lektiven Plünderungs-und Vernichtungshysterie. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.  

Akçam, Taner. 2012. The Young Turks’ Crimes against Humanity. The Armenian Genocide and Ethnic 
Cleansing in the Ottoman Empire. Oxford, Princeton: Princeton University Press. 

Akçam, Taner. 2015. The Spirit of the Laws. The Plunder of Wealth in the Armenian Genocide. New 
York: Berghahn Books. 

Al, Serhun. 2019. Patterns of Nationhood and Saving the State in Turkey. Ottomanism, Nationalism and 
Multiculturalism. London, New York: Routledge. 

Amipaz-Silber, Gitta. 1995. Sephardi Jews in Occupied France. Under the Tyrant’s Heel, 1940–1944. 
Jerusalem: Rubin Mass. 

Anderson, Benedict. 2006. Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of National-
ism. 3rd ed. London, New York: Verso. 

Atl, Cengiz. 2014. ‘İngiliz ve Cumhuriyet Arşiv Belgeleri şğnda 6-7 Eylül Olaylar’. Interna-
tional Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 9.10. 1183-1197.  

Aybay, Rona. 2008. Vatandaşlk Hukuku. Istanbul: Bilgi University Press.  
Ayiter, Kudret. 1970. Das Staatsangehörigkeitsrecht der Türkei. Frankfurt a.M.: Alfred Metzner Ver-

lag. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 228

Bibliographie 

Unpublizierte Primärquellen:  

American Jewish Joint Distribution Committee Archives. 1945. Drottningholm Passengers Released 
Today, 21st June, 1945. URL. https://archives.jdc.org/ (accessed 29.12.2020).  

American Jewish Joint Distribution Archives. SS Drottningholm Jewish Refugees not permitted 
formally to enter Turkey (14 July 1945). NY AR194554 / 3 / 3 / 7 / 1193 (folder: SS Drott-
ningholm, 1942, 1945-46).  

Arolsen Archives. Häftlings-Personal-Karte von Victor Sidi. URL. https://arolsen-archives.org/en/ 
search-explore/search-online-archive/ (accessed 01.01.2021).  

Arolsen Archives. Todesmeldung von Hasan Abdul. URL. https://arolsen-archives.org/en/search-ex 
plore/search-online-archive/ (accessed 28.12.2020). 

Arolsen Archives. Individuelle Häftlingsunterlagen KL Buchenwald (01010503 oS) URL. 
https://arolsen-archives.org/en/search-explore/search-online-archive/ (accessed 10.03.2021). 

Fortunoff Video Archive. 1997. Isaac S. Holocaust testimony. URL. https://fortunoff.aviaryplat 
form.com/ (accessed 10.07.2021). 

Foundation pour la memoire de la deportation. URL. http://www.bddm.org/ (accessed 
06.07.2021).  

Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 17 janvier 1944 (I.171). 
URL. http://www.bddm.org/ (accessed 06.07.2021). 

Foundation pour la memoire de la deportation, Transport parti de Compiègne le 6 avril 1944 (I.199). 
URL. http://www.bddm.org/ (accessed 06.07.2021). 

Gedenkorte Europa o.A. https://www.gedenkorte-europa.eu/ (accessed 10.07.2021).  
Jewish Central Information Office. Jewish News, 15 August 1944, Wiener Library, Testaments to 

the Holocaust. Documents and Rare Printed Materials from the Wiener Library, London. 
Manuscript number 068-WL-1628, S. 236. Gale Primary Sources. _URL. https://www.gale. 
com/intl/primary-sources (accessed 03.07.2021).  

KZ-Gedenkstätte Mauthausen, Archiv. Datenbank. Einsehbar im Archiv, Argentinierstraße 13, 
1040 Wien.  

KZ-Gedenkstätte Mauthausen. Webdatenbank. URL. https://zadb.mauthausen-memorial.org/ 
start.seam (accessed 10.03.2021). 

National Archives (United States), Interview with a Jewish Businessman from Athens. April 15th, 
1944. In Central File: Decimal File 868.00, Internal Affairs Of States, Greece, Political Affairs., 
November 22, 1943–November 29, 1944. File number 820.02. Gale Primary Sources. URL. 
https://www.gale.com/intl/primary-sources, 565–569 (accessed 11.07.2021). 

USHMM. 1990. Oral History Interview with Luna Harrison. URL. https://collections.ushmm. 
org/search/ (accessed 20.12.2020). 

USHMM. 2000. Oral History Interview with Ambassador Namk Kemal Yolga and Ambassador Necdet 
Kent. Transcript 2. URL. https://collections.ushmm.org/search/ (accessed 29.12.2020). 

USHMM. 2000a. Interview Albert Saul. Transcript. URL. https://collections.ushmm.org/ 
search/ (accessed 10.07.2021). 

USHMM. 2007. Oral History Interview with Haim-Vidal Sephiha. URL. https://collections.ushmm. 
org/search/ (accessed 29.12.2020).  

Yad Vashem. Documentation pertaining to the repatriation of Yako Levi from France to Turkey, March 1943, 
file number 899. URL. https://documents.yadvashem.org/index.html?language=en&search= 
global&strSearch=izmir&GridItemId=10840766&TreeItemId=4019624 (accessed 01.07.2021). 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

229 

Publizierte Primärquellen:  

Behar, Isaak. 2009. „Versprich mir, dass du am Leben bleibst:“ Ein jüdisches Schicksal. 2nd ed. München: 
List. 

Demir, Metehan. 2001. „Bizim Schindler’ler“. Hürriyet vom 15.5.2002. URL. https://www.hurri 
yet.com.tr/ (accessed 01.01.2021). 

Glasneck, Johannes (o.A. / 1966). ‘Alman Faşizminin Türkiyedeki Propaganda Faaliyetleri’. Koz-
mopolit Dergisi. (Transl. Murat Çakir (Originaltitel: „Methoden der deutsch-faschistischen Pro-
pagandatätigkeit in der Türkei vor und während des Zweiten Weltkriegs“. Wissenschaftliche 
Beiträge der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg 12. 1-46).  

Kazerne Dossin. 2014. Sephiha-Eskenazi Family. Collection. URL. https://www.kazernedossin.eu/ 
NL/Museumsite/Onderzoekscentrum/Digitale-Beeldbank (accessed 29.12.2020).  

Neziroğlu, İrfan; Ylmaz, Tuncer. 2013. Hükümetler Programlar ve Genel Kurul Görüşmeleri. Cilt 1 
(1920-1950). Ankara: Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlğ Yaynlar. 

Türkiye Cumhuriyeti Anayasa Mahkemesi. o.A. 1924 Anayasas. Teşkilât Esasiye Kanunu.  
URL. https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1924-anayasasi/ (accessed 
01.01.2021). 

United States Senate (1950). The Genocide Convention. Hearings before a subcommitee of the Commitee 
on Foreign Relations. Washington: United States Government Printing Office. 

Yad Vashem. The Righteous Among the Nations. „Selahattin Ülkümen“. URL. https://righteous. 
yadvashem.org/ (accessed 11.03.2021). 

Yad Vashem. The Righteous Among the Nations Database. „Wittelsbach Elisabeth“. URL. https:// 
righteous.yadvashem.org/ (accessed 01.01.2021).  

Yeghiayan Vartkes. 2007. Malta Belgeleri. İngiltere Dşişleri Bakanlğ „Türk Savaş Suçlular“ Dosyas 
Türkiye İncelemeleri Dizisi. İstanbul: Belge Yaynlar. 

Sekundärquellen: 

Ağr, Ülkü. 2020. Pogrom in Istanbul, 6./7. September 1955. Die Rolle der türkischen Presse in einer kol-
lektiven Plünderungs-und Vernichtungshysterie. Berlin: Klaus Schwarz Verlag.  

Akçam, Taner. 2012. The Young Turks’ Crimes against Humanity. The Armenian Genocide and Ethnic 
Cleansing in the Ottoman Empire. Oxford, Princeton: Princeton University Press. 

Akçam, Taner. 2015. The Spirit of the Laws. The Plunder of Wealth in the Armenian Genocide. New 
York: Berghahn Books. 

Al, Serhun. 2019. Patterns of Nationhood and Saving the State in Turkey. Ottomanism, Nationalism and 
Multiculturalism. London, New York: Routledge. 

Amipaz-Silber, Gitta. 1995. Sephardi Jews in Occupied France. Under the Tyrant’s Heel, 1940–1944. 
Jerusalem: Rubin Mass. 

Anderson, Benedict. 2006. Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of National-
ism. 3rd ed. London, New York: Verso. 

Atl, Cengiz. 2014. ‘İngiliz ve Cumhuriyet Arşiv Belgeleri şğnda 6-7 Eylül Olaylar’. Interna-
tional Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 9.10. 1183-1197.  

Aybay, Rona. 2008. Vatandaşlk Hukuku. Istanbul: Bilgi University Press.  
Ayiter, Kudret. 1970. Das Staatsangehörigkeitsrecht der Türkei. Frankfurt a.M.: Alfred Metzner Ver-

lag. 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 230

Baer, Marc. 2007. ‘The Double Bind of Race and Religion. The Secular Conversion of the Dönme 
to Turkish Secular Nationalism’. In Washburn, Dennis; Reinhart, Kevin (eds.). Converting Cul-
tures. Religion, Ideology and Transformations of Modernity. Boston, Leiden: Brill. 291-323.  

Baer, Marc. 2013. ‘Turk and Jew in Berlin. The First Turkish Migration to Germany and the 
Shoah’. Comparative Studies in Society and History 55.2. 330-350. 

Baer, Marc. 2020. Sultanic Saviors and Tolerant Turks. Writing Ottoman Jewish History, Denying the 
Armenian Genocide. Bloomington, Indiana: Indiana University Press. 

Bahar, İzzet. 2015. Turkey and the Rescue of European Jews. London, New York: Routledge. 
Bali, Rfat. 1999. Cumhuriyet Yllarnda Türkiye Yahudileri. Bir Türkleştirme Serüveni 1923–1945. İs-

tanbul: İletişim.  
Bali, Rfat. 2006. ‘The politics of Turkification during the Single Party period’. In Hans-Lukas 

Kieser (ed.). Turkey beyond nationalism. Towards post-nationalist identities? London: I.B. Tauris. 
43-49. 

Bayraktar, Hatice. 2006. Salamon und Rabeka. Judenstereotype in Karikaturen der türkischen Zeitschrif-
ten „Akbaba“, „Karikatür“ und „Milli İnkilap“ 1933–1945. Berlin: Schwarz. 

Birlik, Gültekin. 2018. ‘Mahmut Celâl (Bayar) Bey’in “Galip Hoca” Kimliğiyle’. Çağdaş Türkiye 
Tarihi Araştrmalar Dergisi 18. 157-185.  

Çağaptay, Soner. 2003. ‘Citizenship Policies in Interwar Turkey’. Nations and Nationalism 9.4. 
601-619.  

Çetinoğlu, Sait. 2012. ‘The Mechanisms for Terrorizing Minorities. The Capital Tax and Work 
Battalions in Turkey during the Second World War’. Mediterranean Quarterly 23.2. 14-29. 

Duclert, Vincent. 2004. ‘Les historiens et la destruction des Arméniens’. Vingtième Siècle. Revue 
d’histoire 81. 137-153. 

Dursun, Davut. 1992. “Bayar, Celal”. Türkiye Diyanet Vakf (ed.) İslam Ansiklopedisi. 5’inci cilt. 
URL. https://cdn.islamansiklopedisi.org.tr/dosya/5/C05001899.pdf (accessed 16.12.2020).  

Göçek, Fatma. 2015. Denial of Violence. Ottoman Past, Turkish Present and Collective Violence against 
the Armenians 1789-2009. Oxford, New York: OUP. 

Günay, Cengiz. 2012. Geschichte der Türkei. Von den Anfängen der Moderne bis heute. Böhlau: UTB 
Verlag.  

Guttstadt, Corrina Görgü. 2006. ‘Depriving Non-Muslims of Citizenship as Part of the Turkifi-
cation Policy in the Early Years of the Republic: The Case of Turkish Jews and its Conse-
quences during the Holocaust’. In Kieser, Hans-Lukas (ed.). Turkey Beyond Nationalism: To-
wards Post-Nationalist Identities. London: I. B. Tauris. 50-56.  

Guttstadt, Corry. 2008. Die Türkei, die Juden und der Holocaust. Berlin, Hamburg: Assoziation A.  
Guttstadt, Corinna. 2008a. ‘Sepharden an der Spree. Türkische Juden im Berlin der Zwanziger 

und Dreißigerjahre und ihr Schicksal während der Schoah’. In Schaper, Uwe (ed.). Jahrbuch des 
Landesarchivs Berlin. Berlin: Gebrüder Mann Verlag. 215-233. 

Guttstadt, Corry. 2012. Türkiye, Yahudiler ve Holokost. İstanbul: İletişim Yaynclk. 
Hanioğlu, Mehmet. 2001. Preparation for a Revolution. The Young Turks 1902-1908. Oxford: OUP.  
Hanioğlu, Mehmet. 2006. ‘Turkism and the Young Turks, 1889-1908’. In Kieser, Hans-Lukas (ed.). 

Turkey beyond Nationalism. Towards Post-Nationalist Identities. London / New York: I.B. Tauris. 
3-19. 

Kadirbeyoğlu, Zeynep. 2010. Country Report on Turkey. EUDO Citizenship Observatory. URL. 
https://cadmus.eui.eu/handle/1814/19640 (accessed 10.07.2021). 

Kaplan, Leyla. 1996. ‘Millî Mücadele Döneminde Kadn Cemiyetleri’. Kastomunu da İlk Kadn 
Mitinginin 75. Yl dönümü Uluslaras Sempozyumu, Kastamonu, 10-11 Aralk 1994. Ankara: Ata-
türk Araştrma Merkezi. 69-129. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

231 

Keyman, Fuat; Kanc, Tuba. 2011. ‘A tale of ambiguity: citizenship, nationalism and democracy 
in Turkey’. Nations and Nationalism 17.2. 318–336. 

Klç, Fahri. 2017. ‘Milli Mücadele Döneminde Hüsrev Gerede’nin Yürüttüğü Faaliyetler’. History 
Studies 9.4. 101-121.  

Klarsfeld, Serge; Klarsfeld, Béate. 1978. Le Memorial de la Deportation des Juifs de France. Paris: 
Klarsfeld. 

Klarsfeld, Serge. 1989. Vichy – Auschwitz. Die Zusammenarbeit der deutschen und französischen Behör-
den bei der „Endlösung der Judenfrage“ in Frankreich. Nördlingen: Delphi Politik.  

Koçak, Cemil. 2013. ‘Kemalist nationalism’s murky waters’. In Kastoryano, Riva (ed.). Turkey 
between Nationalism and Globalization. London/New York: Routledge. 63-70. 

Koçoğlu, Yahya. 2003. Hatrlyorum Türkiyede Gayrimüslim Hayatlar, İstanbul: Metis Yaynlar. 
Melkonyan, Ruben. 2010. ‘On Some Problems of the Armenian National Minority in Turkey’. 

21st Century 2.8. 64-70. 
Möckelmann, Reiner. 2017. ‘Deutschland und die Republik Türkei in der Weimarer und NS-Zeit 

(1923-1945)’. In Leidinger, Paul; Hildebrand, Ulrich (eds.). Deutsch-Türkische Beziehungen im 
Jahrhundert zwischen Erstem Weltkrieg und Gegenwart. Berlin: LIT. 99-114.  

Muestros Dezaparesidos. 2019. Mémorial des Judéo-Espagnols déportés de France. Paris: Muestros 
Dezeparesidos Association.  

Özkrml, Umut. 2013. ‘The topography of nationalism in Turkey. Actors, discourses and the 
struggle for hegemony’. In Kastoryano, Riva (ed.). Turkey between Nationalism and Globalization. 
New York: Routledge. 71-86. 

Pekesen, Berna. 2012. Nationalismus, Türkisierung und das Ende der jüdischen Gemeinden in Thrakien 
1918-1942. München: Oldenbourg Verlag. 

Rodrigue, Aron. 2013. ‘Reflections on millets and minorities: Ottoman legacies’. Kastoryano, 
Riva (ed.). Turkey between Nationalism and Globalization. London, New York: Routledge. 36-46. 

Rother, Bernd. 2001. Spanien und der Holocaust. Tübingen: Max Niemeyer Verlag.  
Shaw, Stanford. 1993. Turkey and the Holocaust. Turkey’s Role in Rescuing Turkish and European Jewry 

from Nazi Persecution 1933-1945. New York: New York University Press. 
Şirin, Funda Selçuk. 2020. ‘Halep’ten Rio de Janeiro’ya I. Dönem TBMM İzmit Milletvekili 

Mehmet Fuat Carm (1892-1972)’. Uluslaras Tarih Araştrmalar Dergisi 5. 107-151.  
VanderLippe, John. 2012. Politics of Turkish Democracy. İsmet İnönü and the Formation of the Multi-

Party System, 1938-1950. New York: State University of New York Press. 
Vryonis, Speros. 2005. The mechanism of catastrophe. The Turkish pogrom of September 6-7, 1955, and 

the destruction of the Greek community of Istanbul. New York: Greekworks.com.  
Zürcher, Erik. 1992. ‘The Ottoman Legacy of the Turkish Republic – An Attempt at a New Peri-

odization’. Welt des Islam 32.2. 237-253. 
Zürcher, Erik. 2010. The Young Turk Legacy and Nation Building: From Ottoman Empire to Atatürk’s 

Turkey. New York: I.B. Tauris. 
Zürcher, Erik. 2019. ‘The Young Turk Revolution: Comparisons and Connections’. Middle Eastern 

Studies 55.4. 481-498.  
 
 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208


 Julia Fröhlich 230

Baer, Marc. 2007. ‘The Double Bind of Race and Religion. The Secular Conversion of the Dönme 
to Turkish Secular Nationalism’. In Washburn, Dennis; Reinhart, Kevin (eds.). Converting Cul-
tures. Religion, Ideology and Transformations of Modernity. Boston, Leiden: Brill. 291-323.  

Baer, Marc. 2013. ‘Turk and Jew in Berlin. The First Turkish Migration to Germany and the 
Shoah’. Comparative Studies in Society and History 55.2. 330-350. 

Baer, Marc. 2020. Sultanic Saviors and Tolerant Turks. Writing Ottoman Jewish History, Denying the 
Armenian Genocide. Bloomington, Indiana: Indiana University Press. 

Bahar, İzzet. 2015. Turkey and the Rescue of European Jews. London, New York: Routledge. 
Bali, Rfat. 1999. Cumhuriyet Yllarnda Türkiye Yahudileri. Bir Türkleştirme Serüveni 1923–1945. İs-

tanbul: İletişim.  
Bali, Rfat. 2006. ‘The politics of Turkification during the Single Party period’. In Hans-Lukas 

Kieser (ed.). Turkey beyond nationalism. Towards post-nationalist identities? London: I.B. Tauris. 
43-49. 

Bayraktar, Hatice. 2006. Salamon und Rabeka. Judenstereotype in Karikaturen der türkischen Zeitschrif-
ten „Akbaba“, „Karikatür“ und „Milli İnkilap“ 1933–1945. Berlin: Schwarz. 

Birlik, Gültekin. 2018. ‘Mahmut Celâl (Bayar) Bey’in “Galip Hoca” Kimliğiyle’. Çağdaş Türkiye 
Tarihi Araştrmalar Dergisi 18. 157-185.  

Çağaptay, Soner. 2003. ‘Citizenship Policies in Interwar Turkey’. Nations and Nationalism 9.4. 
601-619.  

Çetinoğlu, Sait. 2012. ‘The Mechanisms for Terrorizing Minorities. The Capital Tax and Work 
Battalions in Turkey during the Second World War’. Mediterranean Quarterly 23.2. 14-29. 

Duclert, Vincent. 2004. ‘Les historiens et la destruction des Arméniens’. Vingtième Siècle. Revue 
d’histoire 81. 137-153. 

Dursun, Davut. 1992. “Bayar, Celal”. Türkiye Diyanet Vakf (ed.) İslam Ansiklopedisi. 5’inci cilt. 
URL. https://cdn.islamansiklopedisi.org.tr/dosya/5/C05001899.pdf (accessed 16.12.2020).  

Göçek, Fatma. 2015. Denial of Violence. Ottoman Past, Turkish Present and Collective Violence against 
the Armenians 1789-2009. Oxford, New York: OUP. 

Günay, Cengiz. 2012. Geschichte der Türkei. Von den Anfängen der Moderne bis heute. Böhlau: UTB 
Verlag.  

Guttstadt, Corrina Görgü. 2006. ‘Depriving Non-Muslims of Citizenship as Part of the Turkifi-
cation Policy in the Early Years of the Republic: The Case of Turkish Jews and its Conse-
quences during the Holocaust’. In Kieser, Hans-Lukas (ed.). Turkey Beyond Nationalism: To-
wards Post-Nationalist Identities. London: I. B. Tauris. 50-56.  

Guttstadt, Corry. 2008. Die Türkei, die Juden und der Holocaust. Berlin, Hamburg: Assoziation A.  
Guttstadt, Corinna. 2008a. ‘Sepharden an der Spree. Türkische Juden im Berlin der Zwanziger 

und Dreißigerjahre und ihr Schicksal während der Schoah’. In Schaper, Uwe (ed.). Jahrbuch des 
Landesarchivs Berlin. Berlin: Gebrüder Mann Verlag. 215-233. 

Guttstadt, Corry. 2012. Türkiye, Yahudiler ve Holokost. İstanbul: İletişim Yaynclk. 
Hanioğlu, Mehmet. 2001. Preparation for a Revolution. The Young Turks 1902-1908. Oxford: OUP.  
Hanioğlu, Mehmet. 2006. ‘Turkism and the Young Turks, 1889-1908’. In Kieser, Hans-Lukas (ed.). 

Turkey beyond Nationalism. Towards Post-Nationalist Identities. London / New York: I.B. Tauris. 
3-19. 

Kadirbeyoğlu, Zeynep. 2010. Country Report on Turkey. EUDO Citizenship Observatory. URL. 
https://cadmus.eui.eu/handle/1814/19640 (accessed 10.07.2021). 

Kaplan, Leyla. 1996. ‘Millî Mücadele Döneminde Kadn Cemiyetleri’. Kastomunu da İlk Kadn 
Mitinginin 75. Yl dönümü Uluslaras Sempozyumu, Kastamonu, 10-11 Aralk 1994. Ankara: Ata-
türk Araştrma Merkezi. 69-129. 

Das Fehlen einer klaren Linie  

Diyâr, 2. Jg., 2/2021, S. 208–231 

231 

Keyman, Fuat; Kanc, Tuba. 2011. ‘A tale of ambiguity: citizenship, nationalism and democracy 
in Turkey’. Nations and Nationalism 17.2. 318–336. 

Klç, Fahri. 2017. ‘Milli Mücadele Döneminde Hüsrev Gerede’nin Yürüttüğü Faaliyetler’. History 
Studies 9.4. 101-121.  

Klarsfeld, Serge; Klarsfeld, Béate. 1978. Le Memorial de la Deportation des Juifs de France. Paris: 
Klarsfeld. 

Klarsfeld, Serge. 1989. Vichy – Auschwitz. Die Zusammenarbeit der deutschen und französischen Behör-
den bei der „Endlösung der Judenfrage“ in Frankreich. Nördlingen: Delphi Politik.  

Koçak, Cemil. 2013. ‘Kemalist nationalism’s murky waters’. In Kastoryano, Riva (ed.). Turkey 
between Nationalism and Globalization. London/New York: Routledge. 63-70. 

Koçoğlu, Yahya. 2003. Hatrlyorum Türkiyede Gayrimüslim Hayatlar, İstanbul: Metis Yaynlar. 
Melkonyan, Ruben. 2010. ‘On Some Problems of the Armenian National Minority in Turkey’. 

21st Century 2.8. 64-70. 
Möckelmann, Reiner. 2017. ‘Deutschland und die Republik Türkei in der Weimarer und NS-Zeit 

(1923-1945)’. In Leidinger, Paul; Hildebrand, Ulrich (eds.). Deutsch-Türkische Beziehungen im 
Jahrhundert zwischen Erstem Weltkrieg und Gegenwart. Berlin: LIT. 99-114.  

Muestros Dezaparesidos. 2019. Mémorial des Judéo-Espagnols déportés de France. Paris: Muestros 
Dezeparesidos Association.  

Özkrml, Umut. 2013. ‘The topography of nationalism in Turkey. Actors, discourses and the 
struggle for hegemony’. In Kastoryano, Riva (ed.). Turkey between Nationalism and Globalization. 
New York: Routledge. 71-86. 

Pekesen, Berna. 2012. Nationalismus, Türkisierung und das Ende der jüdischen Gemeinden in Thrakien 
1918-1942. München: Oldenbourg Verlag. 

Rodrigue, Aron. 2013. ‘Reflections on millets and minorities: Ottoman legacies’. Kastoryano, 
Riva (ed.). Turkey between Nationalism and Globalization. London, New York: Routledge. 36-46. 

Rother, Bernd. 2001. Spanien und der Holocaust. Tübingen: Max Niemeyer Verlag.  
Shaw, Stanford. 1993. Turkey and the Holocaust. Turkey’s Role in Rescuing Turkish and European Jewry 

from Nazi Persecution 1933-1945. New York: New York University Press. 
Şirin, Funda Selçuk. 2020. ‘Halep’ten Rio de Janeiro’ya I. Dönem TBMM İzmit Milletvekili 

Mehmet Fuat Carm (1892-1972)’. Uluslaras Tarih Araştrmalar Dergisi 5. 107-151.  
VanderLippe, John. 2012. Politics of Turkish Democracy. İsmet İnönü and the Formation of the Multi-

Party System, 1938-1950. New York: State University of New York Press. 
Vryonis, Speros. 2005. The mechanism of catastrophe. The Turkish pogrom of September 6-7, 1955, and 

the destruction of the Greek community of Istanbul. New York: Greekworks.com.  
Zürcher, Erik. 1992. ‘The Ottoman Legacy of the Turkish Republic – An Attempt at a New Peri-

odization’. Welt des Islam 32.2. 237-253. 
Zürcher, Erik. 2010. The Young Turk Legacy and Nation Building: From Ottoman Empire to Atatürk’s 

Turkey. New York: I.B. Tauris. 
Zürcher, Erik. 2019. ‘The Young Turk Revolution: Comparisons and Connections’. Middle Eastern 

Studies 55.4. 481-498.  
 
 

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:46:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2625-9842-2021-2-208

