Freiheit. Theologische Hintergriinde,
Aspekte und Perspektiven

Wolfgang Thénissen

Schliisselkategorie der Theologie

Freiheit ist eine Schliisselkategorie theologischen Denkens,' die sich in den
Auseinandersetzungen mit dem griechischen Verstindnis der Freiheit, den bi-
blischen Begriffen und dem Freiheits-Verstandnis der christlichen Antike her-
aus entwickelt hat.* Wenn das Freiheits-Denken sich heute in den spezifischen
Fragekreisen der Wahlfreiheit, der Willensfreiheit, transzendentaler und un-
bedingter Freiheit im Kontext gegenwirtiger Diskurse um Libertarismus und
Kompatibilismus zu orientieren sucht, bewegt es sich erstaunlicherweise im-
mer auch in den Horizonten der klassischen griechischen, mittelalterlichen
und neuzeitlichen Bahnen, in denen die Gnade-Freiheit-Problematik ebenso
vorherrscht wie die spezifischen anthropologischen Fragen um die Wahl- und
Willensfreiheit.?

Begriff

Terminologisch ist Freiheit weder im frithen griechischen (eleutheria) noch im
lateinischen Denken (libertas) eindeutig fassbar.* Im Herauswinden aus der

1 Vgl. von Stosch et al. (Hg.): Streit um die Freiheit; Laube: Freiheit als Thema der Theo-
logie.

2 Vgl. Warnach: Freiheit I/I1.

3 Diesen Zusammenhang nimmt auch Habermas in seiner Geschichte der Philosophie
auf: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 1, S. 483-615.

4 Vgl. Warnach/Pesch/Spaemann: Freiheit.

- am 14.02.2028, 08:39:51.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Macht des Schicksals bildet sich im Kontext der griechischen Polis ein Frei-
heits-Begrift heraus, wie er dann bei Plato und Aristoteles als Autarkie (aut-
arkeia) mafdgeblich fiir die lange europiische politische Tradition wird. Erst in
der Konfrontation mit den biblischen Schriften des Alten Testaments und Neu-
en Testaments bildet sich ein spezifischer philosophischer Begriff aus, der zum
theologischen weithin koexistent ist. Wihrend fir das Alte Testament Frei-
heit als Befreiung Israels und dessen Rettung aus Knechtschaft und Unterdrii-
ckung durch Gott vorherrschend wird, ist das Neue Testament konzentriert
auf das Verstindnis von Freiheit als Freisein von Siinde, Gesetz und Tod.® Fiir
Paulus ist Freiheit »das Ergebnis eines Befreiungsgeschehens«®. Rettung er-
fahrtder Mensch allein aus der Todesmacht der Siinde durch Jesu Christi Kreu-
zestod. Mit Paulus wendet sich das Freiheits-Denken entschieden der anthro-
pologischen Fragestellung zu und entwickelt erstmals eine Theologie der Frei-
heit, wihrend in den tibrigen Schriften des Neuen Testaments der Begriff eher
selten anzutreffen ist. In der mit der Spitantike einsetzenden Rezeptionsge-
schichte der Bibel im lateinischen Westen entfaltet das Freiheitsdenken seine
spezifischen, Neuzeit und Moderne prigenden Bestimmungen. Mit Augusti-
nus tritt der Begrift der Willensfreiheit (liberum arbitrium) hervor: Der Mensch
ist von Gott mit freiem Willen geschaffen.” Dabei nimmt er eine grundlegen-
de Unterscheidung vor, und zwar zwischen voluntas als Grundvermogen und
dem liberum arbitrium als dessen Vollzug im Entscheidungsakt. Nur wenn der
Mensch iiber die Wahrheit im Unklaren gelassen wird, kann der freie Wille
stindigen.

Der Streit um die Willensfreiheit in Mittelalter und Reformation

Die Selbstbestimmung des Willens wird schon vor Beginn des Hochmittelal-
ters zum hervorstechenden Merkmal des christlich geprigten Freiheitsbegrif-
fes. Petrus Abaelardus bestimmt den Willen zur Grundlage des sittlichen Han-
delns (liberum voluntatis arbitrium) und trennt ihn von der Siinde.® Thomas von
Aquin sieht das liberum arbitrium in der Wahl der Mittel hingeordnet auf das

Vgl. Schlier: eleutheros; Schmitz: Befreiung; Vorholt: Freiheit in Christus.

Vorholt: Freiheit in Christus, S. 125.

Augustinus: De spiritu et littera, n. 5, S. 11.

»Cum autem voluntas peccatum non sit«, Abaelardus: Scito te ipsum/Erkenne dich
selbst, S.169.

0 N o wn

- am 14.02.2028, 08:39:51.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Thonissen: Freiheit. Theologische Hintergriinde, Aspekte und Perspektiven

Objekt des Handelns, das selbst nicht dem liberum arbitrium unterliegt.’ In der
Nachfolge von Bonaventura deutet sich dann ein »Paradigmenwechsel [...] un-
iibersehbaren Ausmafles«® an, insoweit das Verhiltnis von Intellekt und Wil-
len neu bestimmt wird. Weil der Intellekt nicht umhinkann, etwa der Wahrheit
eines Satzes zuzustimmen, wihrend der Wille hingegen in seiner Selbstset-
zung frei bleibt,™ setzt sich schliefilich der Primat des Willens durch, dem die
Fihigkeit zuerkannt wird, etwas gegen das Urteil des Verstandes zu wollen.”
Die mit dem Willen verbundene Freiheit, die in der Liebe ihre Erfillung
findet, ist nun ein mit der Natur verbundenes Vermdgen des Menschen. Wenn
der Mensch sich auf dieses Vermdgen bezieht, dann kann ihm Gott seine
gnadenhafte Zuwendung nicht verweigern, heiflt eine im Spitmittelalter
bekannte Formel.” Zwar ist nicht das Verdienst des Menschen der Grund (me-
ritum de condigno) fiir die gottliche Zuwendung, aber die Bedingung, die erfiillt
sein muss, damit Gott seine Gnade erteilt (meritum de congruo).* Luthers Kritik
an dieser gesetzlich gedachten spitscholastischen Willens- und Freiheitslehre
macht offenbar, dass die Gratuitit der géttlichen Gnade prinzipiell in Gefahr
gerdt, um derentwillen er die Freiheit Gottes aus den Faingen der verdienstlich
gedachten Anthropologie rettet. Freiheit ist einzig ein Gottespridikat.”
Martin Luthers Freiheitsverstindnis folgt seinem theologischen Verstind-
nis von Rechtfertigung. Der Mensch kann nichts tun, um die gottliche Gnade
zu erlangen.’ Sie ist nur dann Gnade, wenn sie ungeschuldet und unverdient
ist."” Inder Logik dieses Rechtfertigungsverstindnisses liegt die doppelte Frei-
heitsthese Luthers: Im Blick auf Gott ist der Mensch véllig unfrei, im Blick auf
die Welt und die Menschheit ist er dagegen frei.’® Der Glaube richtet sich ganz
auf Gott, von hier empfingt der Mensch seine Freiheit. Gnade ist Befreiung

9 Vgl. von Aquin: Summa Theologiae | q. 83 a.3 und a. 4.

10  Kobusch: Die Philosophie des Hoch- und Spatmittelalters, S. 275.

11 Vgl. Copleston: Geschichte der Philosophie im Mittelalter, S. 214.

12 Vgl. Kobusch: Die Philosophie im Hoch- und Spatmittelalter, S. 320f.

13 »Facienti quod in se est Deus non denegat gratiam, Biel: Collectorium circa quattuor
libros Sententiarum, 11, dist. 27, qu. un., art 3, dub. 4 (O 7-10), S. 523.

14 Vgl. Seigfried: Lohn/Verdienst, S. 511.

15 Vgl. Luther: De servo arbitrio (WA 18, S. 636).

16  Diesen Aspekt hebt auch Habermas entschieden hervor: Habermas: Auch eine Ce-
schichte der Philosophie, Band 2, S. 16-59.

17 Ich greife hier zuriick auf eine moderne protestantische Deutung: EKD: Rechtfertigung
und Freiheit, S. 59.

18  Vgl. Luther: Von der Freiheit eines Christenmenschen (WA 7, S. 21).

- am 14.02.2028, 08:39:51.

91


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

durch Gott. Diese Einsicht hat eine eigenartige Konsequenz: Weil der Mensch
im Glauben alles von Gott empfingt, ist er nicht frei, zwischen Gut und Bé-
se entscheiden zu kénnen. Die Macht der Stinde hat sein eigenes Gutsein kor-
rumpiert.” Dem entspricht auf menschlicher Seite die Passivitit im Freiheits-
verstindnis (mere passive).*° Der Mensch hat zwar die Fahigkeit, Alternativen
zu erwigen und zwischen ihnen zu wihlen, nicht aber die Freiheit, sich Gott
zuzuwenden oder sich auch von ihm abzuwenden.

Konfessionelle Rezeptionsweisen

Die Vermittlung der spitmittelalterlichen Konstellationen in das Freiheits-
denken der Neuzeit ist wesentlich das Ergebnis der Reformation als Ereignis-
zusammenhang des 16. Jahrhunderts.” Freilich sind Neuzeit und Moderne
nicht einfachhin zu einer Ara der Verwirklichung reformatorischer Freiheits-
lehre geworden. Neben Martin Luthers emphatischer Freiheitspredigt treten
mit nicht geringerer Wirkung die freiheitlichen, auf die Entfaltung des In-
dividuums gerichteten Impulse des Griinders des Jesuitenordens, Ignatius
von Loyola, hervor.”* Im Hintergrund der Debatten steht nach wie vor der
nie geldste Streit zwischen Erasmus von Rotterdam und Martin Luther. Die
dkumenische Debatte um die Rechtfertigungslehre hat die Frage nach der
Freiheit des Willens wieder in den Vordergrund vor allem der soteriologisch
geprigten theologischen Diskussionen treten lassen.”

Auf protestantischer Seite ist Luthers Freiheitsverstindnis nicht als prin-
zipielle Absage an ein modernes Freiheitsverstindnis zu lesen. Moderne
protestantische Theologie hat sich daher nie mit dem Vorwurf des Deter-
minismus abgefunden.”* Auch in Luthers Rechtfertigungslehre muss die
Verantwortung des Menschen nicht geleugnet werden. In gewisser Hinsicht
besitzt der Mensch ein liberum arbitrium. Der Mensch kann Alternativen erwi-
gen und zwischen ihnen entscheiden. Verantwortung fiir Handlungen setzt
Freiheit im Sinne verniinftiger Selbstbestimmung voraus. Selbstbestimmung

19 Vgl. Grab-Schmidt: Freiheit als Freiwerden, S. 25.

20 Vgl. Hermanni: Luther oder Erasmus? S. 175.

21 Sodie Deutung in: EKD: Rechtfertigung und Freiheit, S. 98—104.

22 Vgl. Schallenberg: Freiheit zum Absoluten.

23 Vgl. Schockenhoff: Das theologische Verstandnis der menschlichen Freiheit.
24 Vgl. Hermanni: Luther oder Erasmus? S. 174—181.

- am 14.02.2028, 08:39:51.



https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Thonissen: Freiheit. Theologische Hintergriinde, Aspekte und Perspektiven

ist aber nicht selbstgesetzte Autonomie.” »Freiheit ist nicht unser Vermo-
gen, Freiheit ist Gabe und Pflicht zugleich.«*® Freiheit besteht darin, auf diese
Verantwortung hingewiesen zu werden. Darin hat sich die neuzeitliche Selbst-
bestimmung zu verorten. Insofern sieht protestantische Theologie durchaus
die Berechtigung dafiir, von einem unverdufierlichen Kern des menschlichen
Selbst zu sprechen.”” Es ist eine fremde Freiheit, die den Menschen auszeich-
net. Freiheit ist dem Menschen unverfiigbar, weil sie seinem Zugriff entzogen
ist.”

Aufkatholischer Seite hat dieses Verstindnis von Luthers Doppelthese und
ihrer protestantischen Verortung heftigen Widerspruch erfahren und erfihrt
sie noch bis heute. »Es gehort zu den Grundannahmen christlicher Theologie,
dass der Glaube die menschliche Freiheit nicht aufhebt, sondern sie voraus-
setzt und erfiillt.«*” Hinter dieser These steht das spitmittelalterliche Axiom
»Gratia supponit naturame, das zum Ausgangspunkt der moraltheologischen
Diskussionen seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs geworden war und das
die Auseinandersetzung um die autonome Moral in der katholischen Theolo-
gie beeinflusste.> In der heutigen Debatte suchen katholische Moraltheologen
von hier aus, Luthers Position zu identifizieren, aber auch zu kritisieren.>

Ausdifferenzierungen theologischer Konzepte in der Moderne

Zwar ist Freiheit das Vermichtnis der Reformation, wozu auch das protes-
tantische Selbstbewusstsein gehort, die Reformation habe der Freiheit eines
Christenmenschen erst zum Durchbruch verholfen.?” Vor allem Georg Fried-
rich Wilhelm Hegel hat die wirkmichtige These vertreten, dass die reforma-
torische Entdeckung der libertas christiana den Ubergang in das neuzeitliche

25  Vgl. Grab-Schmidt: Freiheit als Freiwerden, S. 28.

26 Ebd,S. 29.

27 Vgl. Hermanni: Luther oder Erasmus? S. 185.

28  Vgl. Schmidt: Unverfiigbar, S. 220.

29  Schockenhoff: Das theologische Verstindnis der menschlichen Freiheit, S. 33; ausfiihr-
licher in: Schockenhoff, Theologie der Freiheit, S. 252—283.

30 Die Formel wurde von Bonaventura ausgeprigt u.a. von Thomas von Aquin herange-
zogen. Vgl. dazu Thénissen: Das Geschenk der Freiheit, S. 225-235.

31 Vgl. Schockenhoff: Erloste Freiheit, S. 17-30.

32 Vgl. Laube: »Zur Freiheit befreit«.

- am 14.02.2028, 08:39:51.

93


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Zeitalter der Freiheit eingeleitet habe.* Aber diese These ist theologisch um-
stritten. Luther geht es allein darum, dass der Mensch zu seiner Rechtferti-
gung nichts beitrigt. Die Freiheit eines Christenmenschen wird konsequent
als eine von Gott im Glauben zugeeignete und nur so wirksam werdende Frei-
heit begriffen. Sie bleibt allerdings soteriologisch folgenlos.**

Im deutschsprachigen Raum hat der katholische Theologe Thomas Propper ei-
ne Konzeption von Freiheit vorgelegt, die er verkniipft mit einer transzenden-
talen Freiheits-Theorie, die ihre Quellen in der frithen Wissenschaftslehre Jo-
hann Gottlieb Fichtes und vor allem in deren Deutung durch Hermann Krings
besitzt.* Seine Uberlegungen zur Willens- und Handlungsfreiheit setzen mit
einer Kritik bei der reformatorischen Behauptung an, dass darin nicht ein-
mal das zustimmende Ja des Glaubens zur geschehenen Rechtfertigung auf ei-
nem freien Entschluss des Menschen beruhe. Sein zentrales Argument lautet
vielmehr, dass ein menschliches Freiheitsmoment unverzichtbar sei, um den
Glauben iiberhaupt als personalen Lebensvollzug des Menschen ausweisen zu
konnen. »Nur formal unbedingt ist die menschliche Freiheit, weil sie das wirk-
liche Handeln und seinen Gehalt zwar bestimmt, doch fiir sein Gegebensein
nicht aufkommen kann.« In dieser Unverfiigbarkeit des Freiheitsgeschehens
liegt das Proprium des katholischen Freiheitsverstindnisses.

Katholische Theologie versteht die Bemithungen um ein angemessenes mo-
dernes Freiheitsverstindnis als eine nachgeholte Modernisierung.** Hermann
Krings transzendentalphilosophische Freiheitslehre will eine solche theologi-
sche Denkform der Freiheit vorlegen, indem er die formal unbedingte Freiheit
nicht als Bedingung der Gnade versteht, wie in der spatmittelalterlichen Kon-
stellation, sondern als deren real-symbolische, sakramentale Gestalt, in der
geschieht, was offenbar wird.*” Insoweit versucht die katholische Freiheits-
theorie Luthers Einspruch zu beriicksichtigen, ohne der fatalen Konsequenz
zu erliegen, dass dessen Freiheitsverstindnis soteriologisch folgenlos bleibt.

33 Vgl. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, S. 492-508.

34  Vgl. dazu Thonissen: Die Entkopplung des Heils von der Gerechtigkeit?

35 Vgl Propper: Theologische Anthropologie, hier insbesondere Bd. 1, S. 488—656.
36  Vgl. Lerch: Verzgerte Modernisierung.

37 Vgl.ebd,S. 284.

- am 14.02.2028, 08:39:51.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Thonissen: Freiheit. Theologische Hintergriinde, Aspekte und Perspektiven

Auch evangelische Theologie versucht, die mit dem reformatorischen Frei-
heitskonzept verbundenen Herausforderungen mit der Moderne zu vermit-
teln. Die Pointe dieses neueren reformatorischen Freiheitsdenkens besteht
in der Erkenntnis, »dass sich der neue Mensch im Akt des Glaubens nicht
konstituiere, sondern als der von Gott bereits konstituierte neue Mensch
entdecke«®®. Dabei ratifiziert der aneignende Glaube die bereits aufSerhalb
des Menschen getroffene Entscheidung, die in Geltung steht. Eberhard Jiingel
sieht hier eine »kreative Passivitit«** wirksam. Insoweit ist diese Freiheit mit
der Figur des Wirken-Lassens zu umschreiben. Die Freiheit eines Christen-
menschen versteht sich dann als »Freiheit von sich selbst«, »nicht zu sich
selbst«.*® In dieser Hinsicht lisst sich auch eine reformatorische Freiheits-
ethik als Nachfolgeethik beschreiben.*

Neben den freiheitstheoretischen Begriindungen von transzendentaler und
unbedingter Freiheit ist auch die Frage nach dem Verhiltnis von Glaube und
Freiheit selbst von grundlegendem Rang. Diese Fragestellung, die innerhalb
der Theologie selbst verhandelt wird, greift auf eine Figur der Selbstver-
stindigung zuriick, die im Wesentlichen den Glauben als vom Gliubigen zu
vollziehende Annahme der Offenbarung deutet und diesen Akt des Glaubens
durch den Gehorsam bestimmt sein ldsst. Auf der Ebene der materialen theo-
logischen Aussagen fillt es schwer, Freiheit als Akt des Glaubens selbst zu
verstehen. Diese Frage spielt auf die klassische Verhiltnisbestimmung von fi-
des qua creditur (Glaubensakt) und fides quae creditur (Glaubensinhalt) ab. Soweit
man den Akt des Glaubens als frei in Bezug auf die menschlichen Handlungen
bestimmen kann, wird der Freiheitsbegriff transzendentalphilosophisch aus-
gelegt. Hier stellt sich allerdings die Frage, ob mit dem Anspruch der Freiheit
als Moglichkeitsbedingung des Glaubens die Annahme des Glaubensgehaltes,
als vom Menschen im Gehorsam zu vollziehen, tiberhaupt kompatibel sein
kann. Insoweit also muss die Frage geklirt werden, wie man von der Freiheit
zum Glauben gelangen kann.*

38  Laube:»Zur Freiheit befreit, S. 264f.

39  Jingel: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen, S. 155, Anm. 77.
40  Laube:»Zur Freiheit befreit«, S. 269.

41 Hofheinz: »Werdet meine Nachahmer«.

42 Vgl. Wenzel: Glaube als Freiheit.

- am 14.02.2028, 08:39:51.

95


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Dass eine Unterscheidung obwaltet zwischen der Bestimmung des Glaubens-
gehaltes in seiner geschichtlich-materialen Entfaltung durch das kirchliche
Lehramt und der tiefen Bedeutung des Glaubensaktes, der letztlich als Frei-
heitsakt des Glaubens erkennbar ist, lisst die Frage aufkommen, wie der
Glaubensakt einerseits als frei verstanden werden kann, der Inhalt des Glau-
bens aber letztlich als vorgegeben bestimmt sein muss. Die Frage stellt sich
dann noch einmal anders, insoweit der Akt des Glaubens innerhalb der politi-
schen, gesellschaftlichen und staatlichen Grundordnung einem 6ffentlichen
Freiheitsanspruch unterliegt. Das hat das Zweite Vatikanische Konzil mit
der Erklirung zur Religionsfreiheit wie auch die christlichen Kirchen im
Okumenischen Rat der Kirchen nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs, allen
voran evangelische Freikirchen, die sich dem Erbe der tiuferischen Kirchen
verpflichtet wissen, deutlich gemacht.” Das Konzil hat den Akt des Glaubens
im Vollzug wie auch dem Inhalt nach als ein mit der religiésen Institution
verbundenes Freiheitsrecht des Einzelnen gesehen, innerhalb dessen so-
wohl die Freiheit der Kirche wie auch die Freiheit des Glaubensaktes als von
den Staaten in ihren Verfassungen unantastbar verankert werden muss.*
Gleichzeitig bleibt aber die Frage bestehen, ob der von staatlicher Seite als
grundsitzlich frei zu deklarierende Akt ebenso auch innerhalb der Kirche als
Institution selbst von Gliubigen in Anspruch genommen werden kann. Diese
Frage ist innerhalb der katholischen Kirche bis heute hochst umstritten, da
das kirchliche Lehramt fiir sich die Lehrkompetenz mit Gehorsamsbefolgung
beansprucht.

»Frei ist, wer wollen kann, was er will.«* Die Zustimmung des Menschen zu
dem, was er will, setzt die Fihigkeit voraus, itberhaupt wollen zu kénnen.
Wahlfreiheit setzt Willensfreiheit voraus. Kommt der Mensch aber erst da-
durch zu sich selbst, d.h. zu seiner selbstbestimmten Freiheit, wenn er von
Gott abhingig, also allein durch die Gnade Gottes bestimmt wird, das zu sein,
was er von Gott her ist, nimlich der seiner Freiheit Selbstmichtige, so stehen
Freiheit und Abhingigkeit in einem umgekehrten Verhiltnis zueinander. Karl
Rahner hat demgegeniiber das Axiom formuliert, dass gottliches Wirken und

43 Vgl. Striibind: Glaube und Gewissensfreiheit.

44 Vgl. Die Erklarung Uber die Religionsfreiheit »Dignitatis humanae« des Zweiten Vati-
kanischen Konzils, Nr. 2.

45  Langenfeld: Frei im Geist, S. 205.

- am 14.02.2028, 08:39:51.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Thonissen: Freiheit. Theologische Hintergriinde, Aspekte und Perspektiven

menschliche Freiheit im gleichen und nicht im umgekehrten MaRe wachsen.*
Diese sog. Proportionalititsthese setzt aber voraus, dass Willens- und Wahl-
freiheit anders bestimmt werden als es von der Tradition her vorbestimmt
scheint. Gottliches Wirken und menschliche Freiheit kénnen dann als pro-
portional verstanden werden, wenn gedacht werden kann, dass menschliche
Freiheit anderer Freiheit so begegnet, dass sie sich einander erst in nicht er-
zwingbarer Offenheit zueinander ermdglichen. Die Nezessitit menschlicher
Freiheit beruht insofern immer schon auf ihrer Gratuitit. Diese ereignet sich,
frei, unverfugbar und unableitbar. Insoweit inhiriert menschlicher Freiheit
immer der Aspekt der ungeschuldeten Gnade als das ihr Unverfiigbare ihrer
selbst. Sie liegt aller Wahl- und Willensfreiheit zugrunde und ist daher nie-
mals aus sich selbst zu begriinden, sondern das Ereignis ihrer Begegnung mit
unbedingter Freiheit.

Fazit

Formal betrachtet bilden Gnade, Rechtfertigung, Person, Schuld und Ver-
gebung bis heute den theologischen Kontext der freiheitstheoretischen De-
batten und Diskurse.”’ Ein eigenstindiges, allgemein verfiigbares Freiheits-
Verstindnis l4sst sich allerdings aus diesen nicht herauslesen, wenn auch das
Bemithen um Verstindigung vorherrscht. Eine gemeinsame, innerchristliche
theologische Freiheits-Konzeption ist nicht erkennbar und wird auch nicht zu
realisieren sein. Demgegeniiber lassen sich allenfalls gemeinsame Grundmo-
tive erkennen. Die konnten folgendermaflen entfaltet werden: Die Moderne
zwingt die Theologie dazu, Antworten auf die neueren Herausforderungen
etwa der Neurobiologie oder der Medizin zu finden. Dem steht das theo-
logische Bemithen gegeniiber, biblische und historisch virulent gewordene
Denkfiguren zu rezipieren. Debatten um ein angemessenes theologisches
Freiheitsverstindnis, das den Herausforderungen gegenwirtiger Lebenswei-
sen und -welten entsprechen will, sind allerdings auch durch konfessionelle

46  Vgl.»Radikale Abhingigkeit und echte Wirklichkeit des von Gott herkiinftig Seienden
wachsen im gleichen und nichtim umgekehrten Mafie.«, Rahner: Grundkurs des Glau-
bens, S. 86.

47 Vgl hierzu Thonissen: Die Idee einer rettenden Gerechtigkeit.

- am 14.02.2028, 08:39:51.

97


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Denkformen bestimmt, die sich zwar voneinander unterscheiden, nicht aber
ohne einander verstehen lassen.*

Literatur

Abaelardus, Petrus: Scito te ipsum/Erkenne dich selbst, hg. von Peter Ilgner (=
Fontes Christiani, Band 44), Turnhout 2011, S. 93-104.

Augustinus, Aurelius: De spiritu et littera, n. 5, hg. von Carl . Perl (=Aurelius
Augustinus’ Werke), Paderborn 1968.

von Aquin, Thomas: Summa Theologiae I.

Biel, Gabriel: Collectorium circa quattuor libros Sententiarium, II, hg. von Wil-
frid Werbeck/Udo Hofmann, Titbingen 1979.

Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinig-
ten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands: Gott und die Wiirde
des Menschen, Paderborn/Leipzig 2017.

Copleston, Frederick C.: Geschichte der Philosophie im Mittelalter, Miinchen
1976.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD): Rechtfertigung und Freiheit. 500
Jahre Reformation 2017. Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland (EKD), Giitersloh 2014.

Grib-Schmidt, Elisabeth: »Freiheit als Freiwerden. Phinomenologische Be-
stimmungen der neuzeitlichen Freiheit in reformatorischer Sicht, in:
Thomas S6ding/Bernd Oberdorfer (Hg.), Kontroverse Freiheit. Die Impul-
se der Okumene (QD 284), Freiburg i.Br. 2017.

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 1: Die okziden-
tale Konstellation von Glauben und Wissen, Berlin 2019.

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 2: Verniinftige
Freiheit. Spuren des Diskurses tiber Glauben und Wissen, Berlin 2019.
Hegel, Georg W. F.: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, hg. von
Eva Moldenhauer/Klaus M. Michel (= Georg Wilhelm Friedrich Hegel Wer-

ke, Band 12), Frankfurt a.M. 1970, S. 492—-508.

Hermanni, Friedrich: »Luther oder Erasmus? Der Streit um die Freiheit des

menschlichen Willens«, in: Friedrich Hermanni/Peter Koslowski (Hg.), Der

48  Vgl. Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands: Gott und die Wiirde des Menschen.

- am 14.02.2028, 08:39:51.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Thonissen: Freiheit. Theologische Hintergriinde, Aspekte und Perspektiven

freie und der unfreie Wille. Philosophische und theologische Perspektiven,
Miinchen 2004.

Hofheinz, Marco: »Werdet meine Nachahmer«. Zur Grundlegung einer Frei-
heits- als Nachfolgeethik bei Huldrych Zwingli, Karl Barth und Hans-Ge-
org Geyer, in: Johannes von Liipke/Wolfgang Thonissen (Hg.), Freiheit wo-
her, wozu, worin. Okumenische Erkundungen, Paderborn/Leipzig 2020,
S. 98-126.

Jiungel, Eberhard: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als
Zentrum des christlichen Glaubens. Eine theologische Studie in 6kumeni-
scher Absicht, Tiibingen 1998.

Kobusch, Theo: Die Philosophie des Hoch- und Spitmittelalters, hg. von Wolf-
gang Rod (= Geschichte der Philosophie, Band 5), Miinchen 2011.

Langenfeld, Aaron: Frei im Geist. Studien zum Begriff direkter Proportiona-
litdt in pneumatologischer Absicht (= Innsbrucker theologische Studien,
Band 98), Innsbruck 2021.

Laube, Martin: »Freiheit als Thema der Theologie«, in: Martin Laube (Hg.), Frei-
heit, Tiibingen 2014, S. 1-19.

Laube, Martin: »Zur Freiheit befreitc. Uberlegungen zum reformatori-
schen Freiheitsverstindnis«, in: Klaus von Stosch/Saskia Wendel/Martin
Breul/Aaron Langenfeld (Hg.), Streit um die Freiheit, Paderborn 2019,
S. 253-270.

Lerch, Magnus: »Verzégerte Modernisierung. Problemkontexte und Lésungs-
potenziale des transzendentalen Freiheitsdenkensc, in: Klaus von Stosch/
Saskia Wendel/Martin Breul/Aaron Langenfeld (Hg.), Streit um die Frei-
heit, Paderborn 2019, S. 271-290.

Luther, Martin: »De servo arbitrio (1525)«, in: D. Martin Luthers Werke (= Kri-
tische Gesamtausgabe, Band 18), [zitiert: WA 18].

Luther, Martin: »Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520)«, in: D. Mar-
tin Luthers Werke (= Kritische Gesamtausgabe, Band 7), [zitiert: WA 7].

Propper, Thomas: Theologische Anthropologie, 2 Binde, Freiburg i.Br. 2011.

Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens, Freiburg i.Br. 1976.

Schallenberg, Peter: »Freiheit zum Absoluten. Ignatianische Impulse zu Le-
benswahl und Lebenskunstc, in: Johannes von Liipke/Wolfgang Thonissen
(Hg.), Freiheit woher, wozu, worin. Okumenische Erkundungen, Pader-
born/Leipzig 2020.

Schlier, Heinrich: »eleutheros«, in: Gerhard Kittel/Gerhard Friedrich (Hg.),
Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament (ThWWNT), Band II,
Darmstadt 2019, S. 492-500.

- am 14.02.2028, 08:39:51.

99


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Schmidt, Jochen: »Unverfiigbar. Theologische Begriindungen der Menschen-
wiirde und ihre konfessionellen Prigungen, in: Stefan Kopp/Wolfgang
Thonissen (Hg.), Mehr als friedvoll getrennt? Okumene nach 2017 (= Theo-
logie im Dialog, Band 21), Freiburg i.Br. 2017, S. 211-221.

Schmitz, Barbara: »Befreiung. Der Auszug als Denkfigur im Buch Exodus und
im Dritten Makabierbuch, in: Thomas S6ding/Bernd Oberdorfer (Hg.),
Kontroverse Freiheit. Die Impulse der Okumene (QD 284), Freiburg i.Br.
2017, S. 102—-120.

Schockenhoff, Eberhard: »Das theologische Verstindnis der menschlichen
Freiheit als kumenisches Problemc, in: Thomas S6ding/Bernd Oberdorfer
(Hg.), Kontroverse Freiheit. Die Impulse der Okumene (QD 284), Freiburg
i.Br. 2017, S. 33- 54.

Schockenhoff, Eberhard: Erléste Freiheit — Worauf es im Christentum an-
kommt, Freiburg i.Br. 2012.

Schockenhoff, Eberhard: Theologie der Freiheit, Freiburg i.Br. 2007.

Seigfried, Adam: »Lohn/Verdienst«, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder
(Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 5, Basel/Stuttgart
2022.

von Stosch, Klaus/Wendel, Saskia/Breul, Martin/Langenfeld, Aaron (Hg.):
Streit um die Freiheit. Philosophische und theologische Perspektiven, Pa-
derborn 2019.

Striibind, Andrea: »Glaube und Gewissensfreiheit. Eine freikirchliche Sicht,
in: Thomas S6ding/Bernd Oberdorfer (Hg.), Kontroverse Freiheit. Die Im-
pulse der Okumene (QD 284), Freiburg i.Br. 2017, S. 55-80.

Thonissen, Wolfgang: Das Geschenk der Freiheit. Untersuchungen zum Ver-
hiltnis von Dogmatik und Ethik (= TTS, Band 30), Titbingen 1988.

Thoénissen, Wolfgang: »Die Entkopplung des Heils von der Gerechtigkeit? Mar-
tin Luther in der Sicht von Jiirgen Habermasc, in: Theologie und Glaube
(ThG]) 112 (2022), S. 120-134.

Thoénissen, Wolfgang: »Die Idee einer rettenden Gerechtigkeit. Zur Auseinan-
dersetzung mit Jirgen Habermas’ Geschichte der Philosophie, in: Catho-
lica 75 (2021), S. 64—80.

Vorholt, Robert: »Freiheit in Christus. Eine Skizze zur paulinischen Theolo-
gie«, in: Thomas Soding/Bernd Oberdorfer (Hg.), Kontroverse Freiheit. Die
Impulse der Okumene (QD 284), Freiburg i.Br. 2017, S. 121-146.

Warnach, Walter: »Freiheit I/I1«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Wor-
terbuch der Philosophie, Band 2, Basel/Stuttgart 2021, S. 1064—1083.

- am 14.02.2028, 08:39:51.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Thonissen: Freiheit. Theologische Hintergriinde, Aspekte und Perspektiven

Warnach, Walter/Pesch, Otto H./Spaemann, Robert: »Freiheit, in: Joachim
Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 2, Basel/
Stuttgart 2021, S. 1064—1098.

Wenzel, Knut: »Glaube als Freiheit. Uberlegungen zu einer Theologie der Frei-
heit, in: Klaus von Stosch/Saskia Wendel/Martin Breul/Aaron Langenfeld
(Hg.), Streit um die Freiheit, Paderborn 2019, S. 293-307.

- am 14.02.2028, 08:39:51.

101


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2028, 08:39:51.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

