
Freiheit. Theologische Hintergründe,

Aspekte und Perspektiven

Wolfgang Thönissen

Schlüsselkategorie der Theologie

Freiheit ist eine Schlüsselkategorie theologischen Denkens,1 die sich in den

Auseinandersetzungenmit demgriechischenVerständnis der Freiheit,denbi-

blischen Begriffen und demFreiheits-Verständnis der christlichen Antike her-

aus entwickelt hat.2WenndasFreiheits-Denken sichheute inden spezifischen

Fragekreisen der Wahlfreiheit, der Willensfreiheit, transzendentaler und un-

bedingter Freiheit im Kontext gegenwärtiger Diskurse um Libertarismus und

Kompatibilismus zu orientieren sucht, bewegt es sich erstaunlicherweise im-

mer auch in den Horizonten der klassischen griechischen, mittelalterlichen

und neuzeitlichen Bahnen, in denen die Gnade-Freiheit-Problematik ebenso

vorherrscht wie die spezifischen anthropologischen Fragen um dieWahl- und

Willensfreiheit.3

Begriff

Terminologisch ist Freiheit weder im frühen griechischen (eleutheria) noch im

lateinischen Denken (libertas) eindeutig fassbar.4 Im Herauswinden aus der

1 Vgl. von Stosch et al. (Hg.): Streit um die Freiheit; Laube: Freiheit als Thema der Theo-

logie.

2 Vgl. Warnach: Freiheit I/II.

3 Diesen Zusammenhang nimmt auch Habermas in seiner Geschichte der Philosophie

auf: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 1, S. 483–615.

4 Vgl. Warnach/Pesch/Spaemann: Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Macht des Schicksals bildet sich im Kontext der griechischen Polis ein Frei-

heits-Begriff heraus, wie er dann bei Plato und Aristoteles als Autarkie (aut-

arkeia) maßgeblich für die lange europäische politische Tradition wird. Erst in

derKonfrontationmitdenbiblischenSchriftendesAltenTestamentsundNeu-

enTestamentsbildet sich ein spezifischerphilosophischerBegriff aus,der zum

theologischen weithin koexistent ist. Während für das Alte Testament Frei-

heit als Befreiung Israels und dessen Rettung aus Knechtschaft undUnterdrü-

ckung durch Gott vorherrschend wird, ist das Neue Testament konzentriert

auf das Verständnis von Freiheit als Freisein von Sünde, Gesetz und Tod.5 Für

Paulus ist Freiheit »das Ergebnis eines Befreiungsgeschehens«6. Rettung er-

fährtderMenschalleinausderTodesmachtderSündedurch JesuChristiKreu-

zestod.Mit Paulus wendet sich das Freiheits-Denken entschieden der anthro-

pologischen Fragestellung zu und entwickelt erstmals eineTheologie der Frei-

heit,während in den übrigen Schriften desNeuen Testaments der Begriff eher

selten anzutreffen ist. In der mit der Spätantike einsetzenden Rezeptionsge-

schichte der Bibel im lateinischenWesten entfaltet das Freiheitsdenken seine

spezifischen, Neuzeit und Moderne prägenden Bestimmungen. Mit Augusti-

nus tritt der Begriff derWillensfreiheit (liberum arbitrium) hervor: Der Mensch

ist von Gott mit freiemWillen geschaffen.7 Dabei nimmt er eine grundlegen-

de Unterscheidung vor, und zwar zwischen voluntas als Grundvermögen und

dem liberum arbitrium als dessen Vollzug im Entscheidungsakt. Nur wenn der

Mensch über die Wahrheit im Unklaren gelassen wird, kann der freie Wille

sündigen.

Der Streit um die Willensfreiheit in Mittelalter und Reformation

Die Selbstbestimmung des Willens wird schon vor Beginn des Hochmittelal-

ters zumhervorstechendenMerkmal des christlich geprägten Freiheitsbegrif-

fes. Petrus Abaelardus bestimmt denWillen zurGrundlage des sittlichenHan-

delns (liberum voluntatis arbitrium) und trennt ihn von der Sünde.8Thomas von

Aquin sieht das liberum arbitrium in der Wahl der Mittel hingeordnet auf das

5 Vgl. Schlier: eleutheros; Schmitz: Befreiung; Vorholt: Freiheit in Christus.

6 Vorholt: Freiheit in Christus, S. 125.

7 Augustinus: De spiritu et littera, n. 5, S. 11.

8 »Cum autem voluntas peccatum non sit«, Abaelardus: Scito te ipsum/Erkenne dich

selbst, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Thönissen: Freiheit. Theologische Hintergründe, Aspekte und Perspektiven 91

Objekt des Handelns, das selbst nicht dem liberumarbitrium unterliegt.9 In der

Nachfolge von Bonaventura deutet sich dann ein »Paradigmenwechsel […] un-

übersehbaren Ausmaßes«10 an, insoweit das Verhältnis von Intellekt undWil-

lenneubestimmtwird.Weil der Intellekt nicht umhinkann,etwaderWahrheit

eines Satzes zuzustimmen, während der Wille hingegen in seiner Selbstset-

zung frei bleibt,11 setzt sich schließlich der Primat desWillens durch, dem die

Fähigkeit zuerkannt wird, etwas gegen das Urteil des Verstandes zu wollen.12

Die mit dem Willen verbundene Freiheit, die in der Liebe ihre Erfüllung

findet, ist nun einmit derNatur verbundenes Vermögen desMenschen.Wenn

der Mensch sich auf dieses Vermögen bezieht, dann kann ihm Gott seine

gnadenhafte Zuwendung nicht verweigern, heißt eine im Spätmittelalter

bekannte Formel.13 Zwar ist nicht das Verdienst desMenschen der Grund (me-

ritum de condigno) für die göttliche Zuwendung, aber die Bedingung, die erfüllt

seinmuss, damit Gott seine Gnade erteilt (meritumde congruo).14 Luthers Kritik

an dieser gesetzlich gedachten spätscholastischenWillens- und Freiheitslehre

macht offenbar, dass die Gratuität der göttlichen Gnade prinzipiell in Gefahr

gerät, um derentwillen er die Freiheit Gottes aus den Fängen der verdienstlich

gedachten Anthropologie rettet. Freiheit ist einzig ein Gottesprädikat.15

Martin Luthers Freiheitsverständnis folgt seinem theologischenVerständ-

nis von Rechtfertigung. Der Mensch kann nichts tun, um die göttliche Gnade

zu erlangen.16 Sie ist nur dann Gnade, wenn sie ungeschuldet und unverdient

ist.17 InderLogikdiesesRechtfertigungsverständnisses liegt diedoppelte Frei-

heitsthese Luthers: Im Blick auf Gott ist der Mensch völlig unfrei, im Blick auf

dieWelt und dieMenschheit ist er dagegen frei.18 DerGlaube richtet sich ganz

auf Gott, von hier empfängt der Mensch seine Freiheit. Gnade ist Befreiung

9 Vgl. von Aquin: Summa Theologiae I q. 83 a. 3 und a. 4.

10 Kobusch: Die Philosophie des Hoch- und Spätmittelalters, S. 275.

11 Vgl. Copleston: Geschichte der Philosophie im Mittelalter, S. 214.

12 Vgl. Kobusch: Die Philosophie im Hoch- und Spätmittelalter, S. 320f.

13 »Facienti quod in se est Deus non denegat gratiam«, Biel: Collectorium circa quattuor

libros Sententiarum, II, dist. 27, qu. un., art 3, dub. 4 (O 7–10), S. 523.

14 Vgl. Seigfried: Lohn/Verdienst, S. 511.

15 Vgl. Luther: De servo arbitrio (WA 18, S. 636).

16 Diesen Aspekt hebt auch Habermas entschieden hervor: Habermas: Auch eine Ge-

schichte der Philosophie, Band 2, S. 16–59.

17 Ich greife hier zurück auf einemoderne protestantischeDeutung: EKD: Rechtfertigung

und Freiheit, S. 59.

18 Vgl. Luther: Von der Freiheit eines Christenmenschen (WA 7, S. 21).

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

durch Gott. Diese Einsicht hat eine eigenartige Konsequenz: Weil der Mensch

im Glauben alles von Gott empfängt, ist er nicht frei, zwischen Gut und Bö-

se entscheiden zu können. DieMacht der Sünde hat sein eigenes Gutsein kor-

rumpiert.19 Dementspricht aufmenschlicher Seite die Passivität imFreiheits-

verständnis (mere passive).20 Der Mensch hat zwar die Fähigkeit, Alternativen

zu erwägen und zwischen ihnen zu wählen, nicht aber die Freiheit, sich Gott

zuzuwenden oder sich auch von ihm abzuwenden.

Konfessionelle Rezeptionsweisen

Die Vermittlung der spätmittelalterlichen Konstellationen in das Freiheits-

denken der Neuzeit ist wesentlich das Ergebnis der Reformation als Ereignis-

zusammenhang des 16. Jahrhunderts.21 Freilich sind Neuzeit und Moderne

nicht einfachhin zu einer Ära der Verwirklichung reformatorischer Freiheits-

lehre geworden. Neben Martin Luthers emphatischer Freiheitspredigt treten

mit nicht geringerer Wirkung die freiheitlichen, auf die Entfaltung des In-

dividuums gerichteten Impulse des Gründers des Jesuitenordens, Ignatius

von Loyola, hervor.22 Im Hintergrund der Debatten steht nach wie vor der

nie gelöste Streit zwischen Erasmus von Rotterdam und Martin Luther. Die

ökumenische Debatte um die Rechtfertigungslehre hat die Frage nach der

Freiheit des Willens wieder in den Vordergrund vor allem der soteriologisch

geprägten theologischen Diskussionen treten lassen.23

Auf protestantischer Seite ist Luthers Freiheitsverständnis nicht als prin-

zipielle Absage an ein modernes Freiheitsverständnis zu lesen. Moderne

protestantische Theologie hat sich daher nie mit dem Vorwurf des Deter-

minismus abgefunden.24 Auch in Luthers Rechtfertigungslehre muss die

Verantwortung des Menschen nicht geleugnet werden. In gewisser Hinsicht

besitzt derMensch ein liberum arbitrium. DerMensch kann Alternativen erwä-

gen und zwischen ihnen entscheiden. Verantwortung für Handlungen setzt

Freiheit im Sinne vernünftiger Selbstbestimmung voraus. Selbstbestimmung

19 Vgl. Gräb-Schmidt: Freiheit als Freiwerden, S. 25.

20 Vgl. Hermanni: Luther oder Erasmus? S. 175.

21 So die Deutung in: EKD: Rechtfertigung und Freiheit, S. 98–104.

22 Vgl. Schallenberg: Freiheit zum Absoluten.

23 Vgl. Schockenhoff: Das theologische Verständnis der menschlichen Freiheit.

24 Vgl. Hermanni: Luther oder Erasmus? S. 174–181.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Thönissen: Freiheit. Theologische Hintergründe, Aspekte und Perspektiven 93

ist aber nicht selbstgesetzte Autonomie.25 »Freiheit ist nicht unser Vermö-

gen, Freiheit ist Gabe und Pflicht zugleich.«26 Freiheit besteht darin, auf diese

Verantwortunghingewiesen zuwerden.Darinhat sichdie neuzeitliche Selbst-

bestimmung zu verorten. Insofern sieht protestantische Theologie durchaus

die Berechtigung dafür, von einem unveräußerlichen Kern des menschlichen

Selbst zu sprechen.27 Es ist eine fremde Freiheit, die denMenschen auszeich-

net. Freiheit ist demMenschen unverfügbar, weil sie seinem Zugriff entzogen

ist.28

Auf katholischer Seite hat diesesVerständnis vonLuthersDoppelthese und

ihrer protestantischen Verortung heftigen Widerspruch erfahren und erfährt

sie noch bis heute. »Es gehört zu den Grundannahmen christlicherTheologie,

dass der Glaube die menschliche Freiheit nicht aufhebt, sondern sie voraus-

setzt und erfüllt.«29 Hinter dieser These steht das spätmittelalterliche Axiom

»Gratia supponit naturam«, das zum Ausgangspunkt der moraltheologischen

Diskussionen seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs geworden war und das

die Auseinandersetzung um die autonome Moral in der katholischen Theolo-

gie beeinflusste.30 InderheutigenDebatte suchenkatholischeMoraltheologen

von hier aus, Luthers Position zu identifizieren, aber auch zu kritisieren.31

Ausdifferenzierungen theologischer Konzepte in der Moderne

Zwar ist Freiheit das Vermächtnis der Reformation, wozu auch das protes-

tantische Selbstbewusstsein gehört, die Reformation habe der Freiheit eines

Christenmenschen erst zum Durchbruch verholfen.32 Vor allem Georg Fried-

rich Wilhelm Hegel hat die wirkmächtige These vertreten, dass die reforma-

torische Entdeckung der libertas christiana den Übergang in das neuzeitliche

25 Vgl. Gräb-Schmidt: Freiheit als Freiwerden, S. 28.

26 Ebd., S. 29.

27 Vgl. Hermanni: Luther oder Erasmus? S. 185.

28 Vgl. Schmidt: Unverfügbar, S. 220.

29 Schockenhoff: Das theologische Verständnis der menschlichen Freiheit, S. 33; ausführ-

licher in: Schockenhoff, Theologie der Freiheit, S. 252–283.

30 Die Formel wurde von Bonaventura ausgeprägt u.a. von Thomas von Aquin herange-

zogen. Vgl. dazu Thönissen: Das Geschenk der Freiheit, S. 225–235.

31 Vgl. Schockenhoff: Erlöste Freiheit, S. 17–30.

32 Vgl. Laube: »Zur Freiheit befreit«.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Zeitalter der Freiheit eingeleitet habe.33 Aber diese These ist theologisch um-

stritten. Luther geht es allein darum, dass der Mensch zu seiner Rechtferti-

gung nichts beiträgt. Die Freiheit eines Christenmenschen wird konsequent

als eine von Gott im Glauben zugeeignete und nur so wirksamwerdende Frei-

heit begriffen. Sie bleibt allerdings soteriologisch folgenlos.34

Imdeutschsprachigen Raumhat der katholischeTheologeThomas Pröpper ei-

ne Konzeption von Freiheit vorgelegt, die er verknüpftmit einer transzenden-

talen Freiheits-Theorie, die ihre Quellen in der frühen Wissenschaftslehre Jo-

hann Gottlieb Fichtes und vor allem in deren Deutung durchHermann Krings

besitzt.35 Seine Überlegungen zurWillens- und Handlungsfreiheit setzen mit

einer Kritik bei der reformatorischen Behauptung an, dass darin nicht ein-

mal das zustimmende Ja desGlaubens zur geschehenenRechtfertigung auf ei-

nem freien Entschluss des Menschen beruhe. Sein zentrales Argument lautet

vielmehr, dass ein menschliches Freiheitsmoment unverzichtbar sei, um den

Glauben überhaupt als personalen Lebensvollzug desMenschen ausweisen zu

können. »Nur formal unbedingt ist diemenschliche Freiheit,weil sie daswirk-

liche Handeln und seinen Gehalt zwar bestimmt, doch für sein Gegebensein

nicht aufkommen kann.« In dieser Unverfügbarkeit des Freiheitsgeschehens

liegt das Proprium des katholischen Freiheitsverständnisses.

Katholische Theologie versteht die Bemühungen um ein angemessenes mo-

dernes Freiheitsverständnis als eine nachgeholteModernisierung.36Hermann

Krings transzendentalphilosophische Freiheitslehre will eine solche theologi-

scheDenkformder Freiheit vorlegen, indem er die formal unbedingte Freiheit

nicht als Bedingung der Gnade versteht, wie in der spätmittelalterlichen Kon-

stellation, sondern als deren real-symbolische, sakramentale Gestalt, in der

geschieht, was offenbar wird.37 Insoweit versucht die katholische Freiheits-

theorie Luthers Einspruch zu berücksichtigen, ohne der fatalen Konsequenz

zu erliegen, dass dessen Freiheitsverständnis soteriologisch folgenlos bleibt.

33 Vgl. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, S. 492–508.

34 Vgl. dazu Thönissen: Die Entkopplung des Heils von der Gerechtigkeit?

35 Vgl. Pröpper: Theologische Anthropologie, hier insbesondere Bd. 1, S. 488–656.

36 Vgl. Lerch: Verzögerte Modernisierung.

37 Vgl. ebd., S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Thönissen: Freiheit. Theologische Hintergründe, Aspekte und Perspektiven 95

Auch evangelische Theologie versucht, die mit dem reformatorischen Frei-

heitskonzept verbundenen Herausforderungen mit der Moderne zu vermit-

teln. Die Pointe dieses neueren reformatorischen Freiheitsdenkens besteht

in der Erkenntnis, »dass sich der neue Mensch im Akt des Glaubens nicht

konstituiere, sondern als der von Gott bereits konstituierte neue Mensch

entdecke«38. Dabei ratifiziert der aneignende Glaube die bereits außerhalb

desMenschen getroffene Entscheidung, die in Geltung steht. Eberhard Jüngel

sieht hier eine »kreative Passivität«39 wirksam. Insoweit ist diese Freiheit mit

der Figur des Wirken-Lassens zu umschreiben. Die Freiheit eines Christen-

menschen versteht sich dann als »Freiheit von sich selbst«, »nicht zu sich

selbst«.40 In dieser Hinsicht lässt sich auch eine reformatorische Freiheits-

ethik als Nachfolgeethik beschreiben.41

Neben den freiheitstheoretischen Begründungen von transzendentaler und

unbedingter Freiheit ist auch die Frage nach dem Verhältnis von Glaube und

Freiheit selbst von grundlegendem Rang. Diese Fragestellung, die innerhalb

der Theologie selbst verhandelt wird, greift auf eine Figur der Selbstver-

ständigung zurück, die im Wesentlichen den Glauben als vom Gläubigen zu

vollziehende Annahme der Offenbarung deutet und diesen Akt des Glaubens

durch den Gehorsam bestimmt sein lässt. Auf der Ebene der materialen theo-

logischen Aussagen fällt es schwer, Freiheit als Akt des Glaubens selbst zu

verstehen. Diese Frage spielt auf die klassische Verhältnisbestimmung von fi-

des qua creditur (Glaubensakt) und fides quae creditur (Glaubensinhalt) ab. Soweit

man den Akt des Glaubens als frei in Bezug auf diemenschlichenHandlungen

bestimmen kann, wird der Freiheitsbegriff transzendentalphilosophisch aus-

gelegt. Hier stellt sich allerdings die Frage, ob mit dem Anspruch der Freiheit

als Möglichkeitsbedingung des Glaubens die Annahme des Glaubensgehaltes,

als vom Menschen im Gehorsam zu vollziehen, überhaupt kompatibel sein

kann. Insoweit also muss die Frage geklärt werden, wie man von der Freiheit

zum Glauben gelangen kann.42

38 Laube: »Zur Freiheit befreit«, S. 264f.

39 Jüngel: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen, S. 155, Anm. 77.

40 Laube: »Zur Freiheit befreit«, S. 269.

41 Hofheinz: »Werdet meine Nachahmer«.

42 Vgl. Wenzel: Glaube als Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Dass eine Unterscheidung obwaltet zwischen der Bestimmung des Glaubens-

gehaltes in seiner geschichtlich-materialen Entfaltung durch das kirchliche

Lehramt und der tiefen Bedeutung des Glaubensaktes, der letztlich als Frei-

heitsakt des Glaubens erkennbar ist, lässt die Frage aufkommen, wie der

Glaubensakt einerseits als frei verstanden werden kann, der Inhalt des Glau-

bens aber letztlich als vorgegeben bestimmt sein muss. Die Frage stellt sich

dann noch einmal anders, insoweit der Akt des Glaubens innerhalb der politi-

schen, gesellschaftlichen und staatlichen Grundordnung einem öffentlichen

Freiheitsanspruch unterliegt. Das hat das Zweite Vatikanische Konzil mit

der Erklärung zur Religionsfreiheit wie auch die christlichen Kirchen im

Ökumenischen Rat der Kirchen nach dem Ende des ZweitenWeltkriegs, allen

voran evangelische Freikirchen, die sich dem Erbe der täuferischen Kirchen

verpflichtet wissen, deutlich gemacht.43 Das Konzil hat den Akt des Glaubens

im Vollzug wie auch dem Inhalt nach als ein mit der religiösen Institution

verbundenes Freiheitsrecht des Einzelnen gesehen, innerhalb dessen so-

wohl die Freiheit der Kirche wie auch die Freiheit des Glaubensaktes als von

den Staaten in ihren Verfassungen unantastbar verankert werden muss.44

Gleichzeitig bleibt aber die Frage bestehen, ob der von staatlicher Seite als

grundsätzlich frei zu deklarierende Akt ebenso auch innerhalb der Kirche als

Institution selbst von Gläubigen in Anspruch genommen werden kann. Diese

Frage ist innerhalb der katholischen Kirche bis heute höchst umstritten, da

das kirchliche Lehramt für sich die Lehrkompetenz mit Gehorsamsbefolgung

beansprucht.

»Frei ist, wer wollen kann, was er will.«45 Die Zustimmung des Menschen zu

dem, was er will, setzt die Fähigkeit voraus, überhaupt wollen zu können.

Wahlfreiheit setzt Willensfreiheit voraus. Kommt der Mensch aber erst da-

durch zu sich selbst, d.h. zu seiner selbstbestimmten Freiheit, wenn er von

Gott abhängig, also allein durch die Gnade Gottes bestimmt wird, das zu sein,

was er von Gott her ist, nämlich der seiner Freiheit Selbstmächtige, so stehen

Freiheit und Abhängigkeit in einem umgekehrten Verhältnis zueinander. Karl

Rahner hat demgegenüber das Axiom formuliert, dass göttliches Wirken und

43 Vgl. Strübind: Glaube und Gewissensfreiheit.

44 Vgl. Die Erklärung über die Religionsfreiheit »Dignitatis humanae« des Zweiten Vati-

kanischen Konzils, Nr. 2.

45 Langenfeld: Frei im Geist, S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Thönissen: Freiheit. Theologische Hintergründe, Aspekte und Perspektiven 97

menschliche Freiheit imgleichenundnicht imumgekehrtenMaßewachsen.46

Diese sog. Proportionalitätsthese setzt aber voraus, dass Willens- und Wahl-

freiheit anders bestimmt werden als es von der Tradition her vorbestimmt

scheint. Göttliches Wirken und menschliche Freiheit können dann als pro-

portional verstanden werden, wenn gedacht werden kann, dass menschliche

Freiheit anderer Freiheit so begegnet, dass sie sich einander erst in nicht er-

zwingbarer Offenheit zueinander ermöglichen. Die Nezessität menschlicher

Freiheit beruht insofern immer schon auf ihrer Gratuität. Diese ereignet sich,

frei, unverfügbar und unableitbar. Insoweit inhäriert menschlicher Freiheit

immer der Aspekt der ungeschuldeten Gnade als das ihr Unverfügbare ihrer

selbst. Sie liegt aller Wahl- und Willensfreiheit zugrunde und ist daher nie-

mals aus sich selbst zu begründen, sondern das Ereignis ihrer Begegnungmit

unbedingter Freiheit.

Fazit

Formal betrachtet bilden Gnade, Rechtfertigung, Person, Schuld und Ver-

gebung bis heute den theologischen Kontext der freiheitstheoretischen De-

batten und Diskurse.47 Ein eigenständiges, allgemein verfügbares Freiheits-

Verständnis lässt sich allerdings aus diesen nicht herauslesen, wenn auch das

Bemühen um Verständigung vorherrscht. Eine gemeinsame, innerchristliche

theologische Freiheits-Konzeption ist nicht erkennbar undwird auch nicht zu

realisieren sein. Demgegenüber lassen sich allenfalls gemeinsame Grundmo-

tive erkennen. Die könnten folgendermaßen entfaltet werden: Die Moderne

zwingt die Theologie dazu, Antworten auf die neueren Herausforderungen

etwa der Neurobiologie oder der Medizin zu finden. Dem steht das theo-

logische Bemühen gegenüber, biblische und historisch virulent gewordene

Denkfiguren zu rezipieren. Debatten um ein angemessenes theologisches

Freiheitsverständnis, das den Herausforderungen gegenwärtiger Lebenswei-

sen und -welten entsprechen will, sind allerdings auch durch konfessionelle

46 Vgl. »Radikale Abhängigkeit und echteWirklichkeit des von Gott herkünftig Seienden

wachsen im gleichen und nicht im umgekehrtenMaße.«, Rahner: Grundkurs des Glau-

bens, S. 86.

47 Vgl. hierzu Thönissen: Die Idee einer rettenden Gerechtigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Denkformen bestimmt, die sich zwar voneinander unterscheiden, nicht aber

ohne einander verstehen lassen.48

Literatur

Abaelardus, Petrus: Scito te ipsum/Erkenne dich selbst, hg. von Peter Ilgner (=

Fontes Christiani, Band 44), Turnhout 2011, S. 93–104.

Augustinus, Aurelius: De spiritu et littera, n. 5, hg. von Carl J. Perl (=Aurelius

Augustinus’Werke), Paderborn 1968.

von Aquin,Thomas: SummaTheologiae I.

Biel,Gabriel: Collectoriumcircaquattuor librosSententiarium,II,hg.vonWil-

fridWerbeck/Udo Hofmann, Tübingen 1979.

Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinig-

ten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands: Gott und die Würde

des Menschen, Paderborn/Leipzig 2017.

Copleston, Frederick C.: Geschichte der Philosophie im Mittelalter, München

1976.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD): Rechtfertigung und Freiheit. 500

Jahre Reformation 2017. Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen

Kirche in Deutschland (EKD), Gütersloh 2014.

Gräb-Schmidt, Elisabeth: »Freiheit als Freiwerden. Phänomenologische Be-

stimmungen der neuzeitlichen Freiheit in reformatorischer Sicht«, in:

Thomas Söding/Bernd Oberdorfer (Hg.), Kontroverse Freiheit. Die Impul-

se der Ökumene (QD 284), Freiburg i.Br. 2017.

Habermas, Jürgen: Auch eineGeschichte der Philosophie,Band 1:Die okziden-

tale Konstellation von Glauben undWissen, Berlin 2019.

Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, Band 2: Vernünftige

Freiheit. Spuren des Diskurses über Glauben undWissen, Berlin 2019.

Hegel, GeorgW. F.: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, hg. von

EvaMoldenhauer/KlausM.Michel (= GeorgWilhelm FriedrichHegelWer-

ke, Band 12), Frankfurt a.M. 1970, S. 492–508.

Hermanni, Friedrich: »Luther oder Erasmus? Der Streit um die Freiheit des

menschlichenWillens«, in: FriedrichHermanni/PeterKoslowski (Hg.),Der

48 Vgl. Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Vereinigten

Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands: Gott und die Würde des Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Thönissen: Freiheit. Theologische Hintergründe, Aspekte und Perspektiven 99

freie undder unfreieWille.Philosophische und theologischePerspektiven,

München 2004.

Hofheinz, Marco: »›Werdet meine Nachahmer‹. Zur Grundlegung einer Frei-

heits- als Nachfolgeethik bei Huldrych Zwingli, Karl Barth und Hans-Ge-

orgGeyer«, in: JohannesvonLüpke/WolfgangThönissen (Hg.),Freiheitwo-

her, wozu, worin. Ökumenische Erkundungen, Paderborn/Leipzig 2020,

S. 98–126.

Jüngel, Eberhard: Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen als

Zentrum des christlichen Glaubens. Eine theologische Studie in ökumeni-

scher Absicht, Tübingen 1998.

Kobusch,Theo: Die Philosophie desHoch- und Spätmittelalters, hg. vonWolf-

gang Röd (= Geschichte der Philosophie, Band 5), München 2011.

Langenfeld, Aaron: Frei im Geist. Studien zum Begriff direkter Proportiona-

lität in pneumatologischer Absicht (= Innsbrucker theologische Studien,

Band 98), Innsbruck 2021.

Laube,Martin: »Freiheit alsThemaderTheologie«, in:MartinLaube (Hg.),Frei-

heit, Tübingen 2014, S. 1–19.

Laube, Martin: »›Zur Freiheit befreit‹. Überlegungen zum reformatori-

schen Freiheitsverständnis«, in: Klaus von Stosch/Saskia Wendel/Martin

Breul/Aaron Langenfeld (Hg.), Streit um die Freiheit, Paderborn 2019,

S. 253–270.

Lerch,Magnus: »Verzögerte Modernisierung. Problemkontexte und Lösungs-

potenziale des transzendentalen Freiheitsdenkens«, in: Klaus von Stosch/

Saskia Wendel/Martin Breul/Aaron Langenfeld (Hg.), Streit um die Frei-

heit, Paderborn 2019, S. 271–290.

Luther, Martin: »De servo arbitrio (1525)«, in: D. Martin Luthers Werke (= Kri-

tische Gesamtausgabe, Band 18), [zitiert: WA 18].

Luther,Martin: »Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520)«, in: D.Mar-

tin LuthersWerke (= Kritische Gesamtausgabe, Band 7), [zitiert: WA 7].

Pröpper,Thomas:Theologische Anthropologie, 2 Bände, Freiburg i.Br. 2011.

Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens, Freiburg i.Br. 1976.

Schallenberg, Peter: »Freiheit zum Absoluten. Ignatianische Impulse zu Le-

benswahl und Lebenskunst«, in: Johannes von Lüpke/WolfgangThönissen

(Hg.), Freiheit woher, wozu, worin. Ökumenische Erkundungen, Pader-

born/Leipzig 2020.

Schlier, Heinrich: »eleutheros«, in: Gerhard Kittel/Gerhard Friedrich (Hg.),

Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament (ThWNT), Band II,

Darmstadt 2019, S. 492–500.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Handlungsfreiheit, Willensfreiheit, Weltoffenheit

Schmidt, Jochen: »Unverfügbar. Theologische Begründungen der Menschen-

würde und ihre konfessionellen Prägungen«, in: Stefan Kopp/Wolfgang

Thönissen (Hg.), Mehr als friedvoll getrennt? Ökumene nach 2017 (=Theo-

logie im Dialog, Band 21), Freiburg i.Br. 2017, S. 211–221.

Schmitz, Barbara: »Befreiung.Der Auszug als Denkfigur imBuch Exodus und

im Dritten Makabäerbuch«, in: Thomas Söding/Bernd Oberdorfer (Hg.),

Kontroverse Freiheit. Die Impulse der Ökumene (QD 284), Freiburg i.Br.

2017, S. 102–120.

Schockenhoff, Eberhard: »Das theologische Verständnis der menschlichen

Freiheit als ökumenisches Problem«, in:ThomasSöding/BerndOberdorfer

(Hg.), Kontroverse Freiheit. Die Impulse der Ökumene (QD 284), Freiburg

i.Br. 2017, S. 33- 54.

Schockenhoff, Eberhard: Erlöste Freiheit – Worauf es im Christentum an-

kommt, Freiburg i.Br. 2012.

Schockenhoff, Eberhard:Theologie der Freiheit, Freiburg i.Br. 2007.

Seigfried, Adam: »Lohn/Verdienst«, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer

(Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 5, Basel/Stuttgart

2022.

von Stosch, Klaus/Wendel, Saskia/Breul, Martin/Langenfeld, Aaron (Hg.):

Streit um die Freiheit. Philosophische und theologische Perspektiven, Pa-

derborn 2019.

Strübind, Andrea: »Glaube und Gewissensfreiheit. Eine freikirchliche Sicht«,

in:Thomas Söding/Bernd Oberdorfer (Hg.), Kontroverse Freiheit. Die Im-

pulse der Ökumene (QD 284), Freiburg i.Br. 2017, S. 55–80.

Thönissen, Wolfgang: Das Geschenk der Freiheit. Untersuchungen zum Ver-

hältnis von Dogmatik und Ethik (= TTS, Band 30), Tübingen 1988.

Thönissen,Wolfgang: »Die Entkopplung desHeils von derGerechtigkeit?Mar-

tin Luther in der Sicht von Jürgen Habermas«, in: Theologie und Glaube

(ThGl) 112 (2022), S. 120–134.

Thönissen,Wolfgang: »Die Idee einer rettenden Gerechtigkeit. Zur Auseinan-

dersetzungmit JürgenHabermas’ Geschichte der Philosophie«, in: Catho-

lica 75 (2021), S. 64–80.

Vorholt, Robert: »Freiheit in Christus. Eine Skizze zur paulinischen Theolo-

gie«, in:ThomasSöding/BerndOberdorfer (Hg.),Kontroverse Freiheit.Die

Impulse der Ökumene (QD 284), Freiburg i.Br. 2017, S. 121–146.

Warnach, Walter: »Freiheit I/II«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Wör-

terbuch der Philosophie, Band 2, Basel/Stuttgart 2021, S. 1064–1083.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Thönissen: Freiheit. Theologische Hintergründe, Aspekte und Perspektiven 101

Warnach, Walter/Pesch, Otto H./Spaemann, Robert: »Freiheit«, in: Joachim

Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 2, Basel/

Stuttgart 2021, S. 1064–1098.

Wenzel, Knut: »Glaube als Freiheit. Überlegungen zu einerTheologie der Frei-

heit«, in: Klaus von Stosch/SaskiaWendel/Martin Breul/Aaron Langenfeld

(Hg.), Streit um die Freiheit, Paderborn 2019, S. 293–307.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461884-007 - am 14.02.2026, 09:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

