Anhang

Fernes Echo: Nietzsches Verhiltnis zur Demut
(Ein Versuch zu Nietzsche mit Eckhart und Bohme)

I.  Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

Unser Thema fithrte uns Jahrhunderte zurtick. Zu fragen bleibt, ob
die einstmalige Bedeutung der Demut in der Philosophie der Gegen-
wart — in verkappter oder offener Weise — noch zu orten ist. Zuge-
spitzter lautet die Frage: hat sich die Bewegung der Demut, von der
die spekulativen Denker zeugen, in ein Philosophieren hintiberretten
konnen, das sich als solches aus dem Bruch mit der abendlindisch
metaphysischen Denkart begreift?* Um sich obiger Frage im Rahmen

! Lohnend wire eine Untersuchung, die zeigen kénnte, ob kurz vor diesem Bruch noch
in der Hochbliite des deutschen Idealismus das Demutsgeschehen, wenn auch in ver-
wandelter Terminologie, als Kernstiick einer Art idealistischer Heilslehre zu orten ist.
Als Ansatz hierfiir wiirde sich Hegels Lehre der Selbstnegation des Endlichen als Uber-
stiegsmoglichkeit seiner Grenzen in der dialektischen Bewegung des absoluten Geistes
anbieten. (Vgl. hierzu z. B. die Gegeniiberstellung dieses hegelschen Motivs zu Meister
Eckhart bei D. Schoeller, 1991, insbesondere: »Einheit als Geschehen«, 77-100) Mit
Hilfe einer von W. Schulz gefiihrten Linienfithrung liesse sich unter Umstinden sogar
der Bruch, der sich nach Hegel ereignet als Resultat einer Denkentwicklung ausweisen,
in der wiederum ein Aspekt der von uns behandelten Demutsbedeutung freizulegen
wiire. Schulz namlich fithrt den Ubergang zur nachidealistischen Philosophie iiber den
Briickenkopf der Spitphilosophie Schellings vor. Dort sei eine Hegel iiberwindende
Neufragestellung eingeliutet worden, die den verinderten Ansatz der nachidealisti-
schen Philosophie insgesamt kennzeichnet. Schulz charakterisiert diese Wende folgend:
»Hegels thematische Frage gilt der Selbstkonstitution der Vernunft im Blick auf das in
und durch das Denken aufzuhebende Seiende (...) Erst nachdem die Vernunft alles Sei-
ende in sich einbegriffen und damit sich als den Inbegriff selbst konstituiert hat, bricht
die Frage auf: »Warum ist denn {iberhaupt Vernunft?« (Schelling), und erst hier beginnt
die auf sich selbst gestellte Vernunft zu fragen, was denn das Titige der reinen Titigkeit
sei, durch das sie sich selbst als Mittel zu ihrem Seinsvollzug vermittelt. (...) Der Voll-
zug dieser Frage tritt uns am durchsichtigsten in der Spitphilosophie Schellings ent-
gegen, denn diese Philosophie stellt sich als der Vorgang dar, in dem die Vernunft sich
die Erfahrung, die ihr in diesem Fragen zuteil wird, reflektierend zur Finsicht erhebt.
Diese Bewegung sei hier — vorgreifend — in ihrem Sinnzusammenhang gekennzeichnet.
Die sich selbst in der Moglichkeit ihres Setzens begreifen wollende Vernunft scheitert:
sie erkennt die Unbegreiflichkeit ihrer selbst, denn threm Denken kommt das factum

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

285


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

des Moglichen zu stellen, scheint es sinnvoll, sich einem Denker zu-
zuwenden, der wie kaum ein anderer — »mit dem Hammer«? — den
besagten Bruch mit der Vergangenheit heraufbeschworen hat. Ge-
meint ist Friedrich Nietzsche, dessen widerspriichliche und »nicht
abzuschitzende«® Wirkung innerhalb der Philosophie — als ein voll-
endender* oder zerstorender® Wendepunkt — nun sogar als »post-
modern« gefeiert wird®. An ihn die Frage nach Nachklingen des De-
mutsdenkens heranzutragen, muss verwundern, gibt es doch kaum
einen augemachteren Demutsgegner’. Es ist, als ob man sich direkt in

brutum ihres reinen Dafl schon immer zuvor. Aber diese negative Erkenntnis birgt die
positive Einsicht in sich: die Vernunft erfihrt, daf3 sie sich voraus einen Grund setzen
mufB, der, an ihm selbst nie in das Denken eintretend, die stindige Moglichkeit ihres
Setzens ist. Die »Antwortc, die Schelling auf die Frage nach der innern Méglichkeit der
Selbstkonstitution der reinen Subjektivitit gibt, ist nicht vom Vollzug dieser Fragebe-
wegung ablésbar. Ihr Sinn ist die Wandlung des Selbstverstindnisses der Vernunft. Die
ihrer selbst gewisse Vernunft, die angesichts ihres undenkbaren Daf die Ohnmacht
ihres Denkens erfihrt, verzichtet darauf sich selbst denkend zuihrem Sein ermdchtigen
zu wollen, und gerade in diesem Verzicht nimmt sie sich als zu threm Seinsvollzug
schon ermichtigt hin: sie begreift sich als vermittelte Selbstvermittlung« (1975, 7f.
Hervorhebung D. S.). Schulz verfolgt dann skizzenhaft diese Bewegung einer »vermit-
telten Selbstvermittlung« als Knackpunkt des Denkens von Kierkegaard bis Heidegger.
Was er solchermassen als Wende des Selbstverhiltnisses der Vernunft darstellt, erinnert
stark an die Sichtweise Eckharts, durch welche sich der Zugang zum Motiv der Demut
bahnt. Auch bei ihm miindet der — freilich nur implizite — Ansatz der Frag-wiirdigkeit
des Daseins als solches in den bewussten Verzicht zur Selbstermichtigung in der Hin-
nahme des gegebenen Selbsts. Der Umschlag, welcher sich in der Grenzzone ereignet, in
der sich der Mensch (fragend) seinem Daf3-Sein zuwendet — von Ohnmacht und Schei-
tern zu einem veridnderten Selbstverhiltnis im Sinne eines unhinterfragbaren Selbst-
gewinns — sitzt im Kern der Demutsdynamik, von der Eckhart spricht. Aufgrund der
Auslegung von Schulz erhilt Meister Eckharts Denken der Demut das Moment der
Vorwegnahme einer philosophischen Entwicklung, die den Ubergang zum Gegenwarts-
denken konstituiert. Diese Persepktive kénnte das Demutsmotiv aktualisieren hinsicht-
lich einer allgemeinen philosophiegeschichtlichen Relevanz. Einer derart grosspurigen
Aufgabe kann im Abschluss dieser Arbeit jedoch nicht nachgegangen werden; sie muss
aufgeschoben (und aufgehoben) werden.

? Vgl. Untertitel zu »Gotzen-Dammerung«, KSA 6.

® Vgl. K. Jaspers, 1987, 12.

* Vgl. M. Heidegger, 1989, Bd. I, 13.

* Vgl. W. Miiller Lauter, in: ]. Salaquarda, 1996, 234.

¢ Vgl. G. Vattimo, 1985, 172-189; . Habermas, 1988, 104ff, G. Wohlfahrt, 1991,
83-104.

7 »Am schirfsten ist der Philosoph des Ubermenschentums gegen die christliche Demut
zu Felde gezogen. Nach Fr. Nietzsche gehtren Demut, Gehorsam und Geduld zur »Skla-
venmoral«, die durch das Christentum zum Siege gelangte.« (V. Cathrein, 1920, 9.)
»Aus der Sicht seiner Ubermenschen-Idee und auf Grund seiner Ablehnung des

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

denjenigen Denkorkan begibt, der zu Beginn des Jahrhunderts die
Werte des Vergangenen wegzufegen sich vorgenommen hatte. Gera-
de dieses radikale Szenario jedoch macht die Suche nach unserem
Thema spannend. Es setzt den Begriff der Demut einer — mit Jaspers
gesprochen -»neuen Atmosphire« aus, welche mit Nietzsche in der
Philosophie enstanden ist.* Im Uberschreiten vormalig selbstver-
stindlicher Grenzen®, im Bekenntnis einer bedingungslosen Haltlo-
sigkeit, sind einstmalige weltanschauliche Versicherungen und
Grundbeziige durchschlagen. »Alles Bestehende wird gleichsam ver-
zehrt in einer schwindelerregenden Bewegung durch die Saugkraft
(...) eines Vakuums, aus dem mit verzweifelter Gewaltsamkeit neues
Sein sich gebiren soll (die ewige Wiederkehr und die entsprechende
Dogmatik Nietzsches)«°.

Im Inneren dieser so zu charakterisierenden »schwindelerregen-
den« Verwiistungsbewegung, in der gerade das Fehlen einer trag-
fahigen Grundlage als Grundlage zugemutet wird, lisst sich ein Mu-
ster aufdecken, welches vertraut erscheint. Es ladt dazu ein, nicht nur
auf die verwehten Spuren der Demut in seiner unerbittlichen Kritik
zu zeigen, sondern das Demutsmotiv als — zugegeben ungewdhn-
lichen, von Nietzsche wahrscheinlich als provokativ empfundenen —
Zugang zu einem Grundzusammenhang seines Denkens zu nutzen.

Schopfergottes konnte Nietzsche zur Erkenntnis echter Demut nicht kommen.«
(K. Kniille, 1953, 64) »Mitleid, Demut und Reue gehéren zusammen und haben ihren
gemeinsamen Gegner. Dieser ist uns in vorliegender Arbeit gegeben in der Machtethik
(...) Nietzsches.« (B. Selung, 1926, 6) »Nietzsche will nichts anderes, als den urspriingli-
chen Zustand (...). Aber er will ihn ochne Gott, um nicht demiitig sein zu miissen. (...)
Anstatt sich vor Gott zu demiitigen und den Sieg iiber sich selber zu erringen, hat Nietz-
sche sich zum Gott gemacht und dann gegen diesen geschaffenen Gott gekiampft.«
(R. v. Hauff, 1939, 119) »Eine véllige Ablehnung erfihrt die christliche Demut bei Fr.
Nietzsche. Thm ist sie nichts anderes als »Servilitit«, erbarmliches Kriechen vor dem
Unerreichbaren.« (O. Schaffner, 1959, 28)

¢ K. Jaspers, 1987, 12. Jaspers bezieht seine Analyse auch auf Kierkegaard, den er Nietz-
sche zur Seite stellt als Mitverursacher eines »Rucks des abendlidndischen Philosophie-
rens«. Kierkegaards Denken wiirde seinerseits ein lohnendes Untersuchungsfeld bieten
fiir die Fragestellung, ob eine gewisse Erbschaft des Demutsbegriffs im Gegenwartsden-
ken (bzw. in dessen Herbeifithrung) aufzuspiiren sei. Die Nihe eines seiner Grund-
gedanken zum Demutsdenken Meister Eckharts ist bereits im Kapitel zu Eckhart ange-
deutet worden. Gerade weil aber Kierkegaard sich eher anbieten wiirde fiir den
Nachklang des Demutsmotivs aufgrund seiner dezidiert christlichen Ausrichtung,
scheint Nietzsche als Ausgangspunkt fiir die Suche nach Relikten unseres Themas re-
prisentativer zu sein fiir die heutige Lage der Philosophie.

? Vgl. K. Jaspers, 1987, 12.

o Ebenda.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

287


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Sucht man Nietzsches Schriften auf die Demut ab, so erhilt man
als ersten Eindruck ein typisches Symptom: den schillernden Reflex
eines Denkens, das nicht festzunageln ist, das zwischen Abriss und
Aufbau befindlich, von Uberkommenem sich frei machend, dennoch
davon gefarbt, nicht nur Gegensitze auszuhalten abverlangt, son-
dern auch zu gegensitzlichen Auslegungen einlddt!. Die Haltung
Nietzsches zur Demut reflektiert auf kleinem Abschnitt diese —jeder
Eindeutigkeit sich entziehende — Tendenz seines Denkens wieder.
Wie aber manifestiert sich seine Haltung zur Demut tiberhaupt? Ein-
mal an seinen direkten Aussagen zum Thema. Diese streuen sich
tber seine ganzen Aufzeichnungen — seien sie aus dem Werk oder
aus dem Nachlass. Anhand von thnen macht sich bereits eine schwer
zu vermittelnde Doppelbddigkeit der Beurteilungs- und Referenz-
weisen bemerkbar. Dieser Doppelbodigkeit folgend bietet sich der
Ubergang zu einer anderen, sozusagen indirekteren dafiir aber wei-
teren Betrachtungsperspektive an. Abgesehen nidmlich von den ex-
pliziten Aussagen zur Demut scheint die — unmittelbar tiberraschend
wirkende — Frage lohnend, inwiefern sogar ein Kernanliegen Nietz-
sches mit dem alten Demutsverstindnis in Beziehung gebracht wer-
den kann: nimlich das Motiv der (Selbst-)Uberwindung, mit der er
die tradierte Moral und damit auch den — seiner Ansicht nach — aus
thr hervorgegangenen Nihilismus zu durchbrechen versucht. Im
zweiten Teil sollen skizzenhaft Linien von diesem Grundgedanken
Nietzsches zum Demutsdenken von Meister Eckhart und Jakob
Bohme gefiihrt werden®.

1 Schon die klassisch zu bezeichnenden Interpretationen lassen sich im Schisma der
gegensitzlichen metaphysischen bzw. antimetaphysischen Auslegungen anordnen:
W. Kaufmann, 1974, M. Heidegger, 1989 — auf diese Seite liessen sich auch die Aus-
legungen von W. Schulz, 1975, und W. Weischedel, 1983 stellen — gegen G. Deleuze,
1968, und W. Miiller-Lauter, 1971. Martin Heideggers frithe Gesamtinterpretation stellt
bereits einen Gegenpol zu den noch fritheren Nietzsche-Auslegungen von W. Dilthey
dar und befindet sich zudem im eindeutigen Spannungsfeld zur Einschitzung von
K. Jaspers, vgl. hierzu z.B. R. Wiehl, 1996, 335-353.

2 Dass Nietzsche vom Werk Fckharts Kenntnis genommen hat, davon zeugen zwei
Zitate innerhalb seines Werks. In den »Unzeitgemissen Betrachtungen« fithrt er Eck-
harts Meinung iiber das Leiden als »schnellstes Thier« zur Vollkommenheit an. Collis
und Montinaris Kommentar verabsiumt, dieses Zitat auf seine Quelle —- DW, VA, 459, 4
— zuriickzufithren. Das zweite Eckhart-Zitat in der »Frohlichen Wissenschaft« scheint
im Kontext Nietzsches kaum zu verwundern: »Ich bitte Gott, dass er mich quitt mache
Gottes!« (KSA 3, 533). Dieses Zitat findet sich im Kommentar ausgewiesen. Der Nach-
lass enthilt eine weitere Notiz zu Meister Eckhart persénlich, in dem diesem - fiir
Nietzsches Masstibe — hichste Wertschitzung entgegenkommt: »Die grofien Philoso-

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

Demut wurde, wie zu Beginn gezeigt (Kap 1.4), hiufig Objekt
einer geteilten Beurteilung. Schon Thomas von Aquin, der sie in die
klassischen Kardinaltugenden zu integrieren sucht, fithrt gravieren-
de Gegenargumente zur Demut auf. Auch Luther, fiir den Demut
»allerhochste Tugend« bedeutet, warnt vor ihrem Schatten als Ge-
fahr der falschen, geheuchelten Demut. Fiir Spinoza ist Demut nur
eine Form der Traurigkeit und Schwiichung, fiir Kant dagegen das
notwendige Bewusstsein, hinter dem Vernunftgesetz zurtickzublei-
ben, in ihrer Perversionsméglichkeit jedoch Kriecherei.’® Das Neben-
einander einer positiv und negativ gewerteten Spielart der Demut
gehort also zu threr Geschichte. Charakteristisch nun fiir Nietzsches
Umgang mit der Demut ist, dass er Kritikweisen einbringt, die bis-
lang neu sind. Einmal fihrt er eine Art der Demutsentlarvung ein, in
der ihr Motiv als etwas anderes als Demut gekennzeichnet wird. Zum
andern misst er die Demut am Masstab ihres eigenen Ideals in einer
Radikalitit, in der sie sich selbst ad absurdum fiihrt. Schliesslich ver-
sucht er sie mit der Wurzel zu entfernen, in dem er ihren Wert im
Zuge seiner historisch ausgreifenden »Umwertung aller Werte« ins-
gesamt vernichtet.* Diese drei Kritikarten lassen sich in einer zeitli-
chen Staffelung verfolgen. Umso merkwiirdiger ist es deshalb, dass
neben und fast unabhingig von diesem sich verstirkenden kritischen
Strom immer wieder wenn auch seltene Inseln auftauchen, in denen
sich Nietzsche auf die Demut bezieht, als ob diese ihren Abriss
schadlos tiberstanden hitte bzw. gar nicht involviert gewesen wire.

phen sind selten gerathen. Was sind denn diese Kant, Hegel, Schopenhauer, Spinoza!
Wie arm, wie einseitig! Da versteht man, wie ein Kiinstler sich einbilden kann, mehr als
sie zu bedeuten. Die Kenntnif3 der groffen Griechen hat mich erzogen: an Heraclit Em-
pedocles Parmenides Anaxagoras Democrit ist mehr zu verehren, sie sind voller. Das
Christentum hat es auf dem Gewissen, viele volle Menschen verdorben zu haben z.B.
Pascal und frither Meister Eckhart.« (KSA 11, 151) Eine eingehende Gegeniiberstellung
von Meister Eckhart und Nietzsche hat Joseph Bernhart vorgenommen, 1935. Fiir die-
sen Kontext ebenfalls relevant ist die Gegeniiberstellung von Motiven Nietzsches und —
dem Eckhartschen Geist verpflichteten — Nikolaus von Kues, die Wolfahrt unternom-
men hat. Vgl. G. Wohlfahrt, 1991, 48-60. Jakob Bshme ist von Nietzsche im Verhiltnis
zu Eckhart nicht so viel Aufmerksamkeit entgegengebracht worden. Fr findet sich ledig-
lich einmal und eher beildufig im Nachlass erwihnt, vgl. KSA 12, 496. Ob Nietzsches
Buchtitel »Morgenréthe« von Jakob B6hmes » Aurora oder Morgenréthe im Aufgang«
inspiriert sein mag, dariiber liesse sich nur mutmassen.

3 Metaphysik der Sitten, zweites Hauptstiick, I11., § 11.

 Eine hilfreiche und systematische Analyse, welche sich innerhalb von Nietzsches
Werk vornehmlich auf sein Umwertungsvorhaben konzentriert, bietet E. E. Sleinis,
1994. Nietzsches umwertende Sicht der Demut bzw. humility kommt darin nicht vor.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

289


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Er wird — so hat es den Anschein — tatséchlich »nicht fertig mit seiner
Demut«®.

Zuniichst sei jedoch an einer Auswahl von Beispielen die Chro-
nologie dieser Kritikarten im niheren gezeigt, um daraufhin die
Gegenstromung in ithrem augenfilligen Kontrast hervortreten zu
lassen.

In »Menschliches, Allzumenschliches« erscheint die Demut im
Zuge von Nietzsches Analyse des »religiosen Lebens«. Sein Blick auf
Asketen als Menschen eines ausgesprochenen »Trotzes« gegen sich
selbst, die thre Gewalt und Herrschsucht in Ermangelung anderer
Objekte auf sich selbst richten fiir die nétige Lebensherausforderung,
findet mit dem Hinweis auf die Demut folgende Zusammenfassung:
»So steigt der Mensch auf gefahrlichen Wegen in die hochsten Ge-
birge, um iiber seine Angstlichkeit und seine schlotternden Kniee
Hohn zu lachen; so bekennt sich der Philosoph zu Ansichten der As-
kese, Demuth und Heiligkeit, in deren Glanze sein eigenes Bild auf
das drgste verhisslicht wird. Dieses Zerbrechen seiner selbst, dieser
Spott tber die eigene Natur (...) ist eigentlich ein sehr hoher Grad
der Eitelkeit«." Zum ersten Mal erscheint die Demut somit im Rah-
men des Spektrums von Ambitionen eines ungeniigsamen Mentali-
titstyps. In diesem Kontext geschieht ihre Demaskierung, indem ihr
Motiv als das eigentliche Gegenteil von Demut, als Eitelkeit kennt-
lich gemacht wird. Ahnlich betrachtet wird die Demut ein paar
Abschnitte weiter als Bestandteil eines asketischen »Spiels«, durch
welches eine »erschlaffte und tibercultivierte Zeit« zu neuen Lebens-
reizen findet. Nachdem die Lust an »Tier- und Menschenkampfen
stumpf« geworden ist, hat sich der gelangweilte Mensch neue Unter-
haltung verschafft durch die Entdeckung der inneren Kriegsfithrung.
Als Gegner, der gentigend Herausforderung bietet, hat man sich die
eigene Sinnlichkeit zum Feind erwihlt. Nachdem aber auch diese
gegnerische Phantommacht einmal besiegt worden ist, haben sich

* R.v. Hauff, 1939, 119. Hauff, der neben B. Selung und C. Kniille in der ersten Halfte
dieses Jahrhunderts iiber die Demut bei Nietzsche promoviert hat, versucht noch am
differenziertesten diesen Kampf Nietzsches mit der Demut anzudeuten, ohne jedoch
diesen in seinem philosophischen Niederschlag in Nietzsches Werk zu verfolgen. Letzt-
lich miindet die (etwas monotone) Aussage aller drei Arbeiten zusammen, die sich grob
umreissen lisst dahingehend, dass Nietzsche »getrieben von seinem Gréflenwahn, der
in dem Wunsch gipfelt, selbst Gott zu werden« (R. v. H., 1939, 57), Demut nicht zulas-
sen kann und abwerten muss.

s KSA 2, 131.

290  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

schnell »neue Diamonen« eingestellt, um den inneren Kampf in Gang
zu halten. Hier wieder kommt die Demut ins Spiel. Nietzsche
schreibt: »Das Auf- und Niederschwanken der Wagschalen Hoch-
muth und Demuth unterhielt ihre gribelnden Képfe so gut, wie der
Wechsel von Begierde und Seelenruhe.«!”

Wihrend Demut in diesen Aufzeichnungen noch als Moment
einer Strategie bzw. eines Spiels betrachtet wird, um ein ungeniigsa-
mes oder erschlafftes Leben neu aufzureizen, ldsst ein kurzer Aus-
spruch im zweiten Buch von »Menschliches, Allzumenschliches«
eine neue Nuance erkennen. Uberschrieben ist der betreffende Apho-
rismus mit den Worten: »Schauspielerei und Ehrlichkeit des Unglau-
bigen«. Darin deutet Nietzsche wissenschaftliches Erkennen im Ver-
gleich zu religiosem als eigentlich genuinere Manifestation der
religiosen Ethik der Selbstentsagung und Bescheidenheit. Bewusst
aber verwirft er diese Moglichkeit der Interpretation sogleich, um
selbst ja nicht wieder in die geheuchelte Unehrlichkeit religiser Mo-
ral zu verfallen. Trotzig ruft er aus: »Weg also mit der Kapuze der
Entsagung! der Miene der Demuth! Viel mehr und viel besser: so
klingt unsere Wahrheit! Wenn die Wissenschaft nicht an die Lust
der Erkenntniss, an den Nutzen des Erkannten gekniipft wire, was
lége uns an der Wissenschaft?«*.

»Kapuze der Entsagung; Miene der Demuth« driicken einen
Blickwinkel aus, der sich als immer dominanter erweisen wird: aus
spielerischer Vorstellung wird fir Nietzsche zunehmend Verstel-
lung, Schauspielerei bis hin zu berechnender Verlogenheit. In diese
Richtung verweist bereits ein nachgelassenes Fragment aus der Zeit
Oktober bis Dezember 1876, in dem Nietzsche notiert: »Der Fromme
fihlt sich dem Unfrommen iiberlegen: an christliche Demuth will ich
glauben, wenn ich sehe dafl der Fromme sich vor dem Unfrommen
erniedrigt.«*. Diese kurze Notiz ldsst ein Misstrauen gegeniiber der
Demut erkennen, welches noch mit der Moglichkeit seiner Auf-
[6sung verbunden scheint, — eben durch die radikale Einlosung der
eigentlichen Bedeutung von Demut, hier im Sinne von »Ernied-
rigung«. Aber in diesem Ausweg aus der eigenen Unglaubwiirdigkeit
deutet sich eine Dialektik an, die die Demut als Wert ingesamt aus
den Fugen hebt. Diese Implikation tritt offener in der »Morgenrdte«

7 Ebenda, 135.
¥ Ebenda 417f.
1 KSA 8, 341.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

291


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

in einem Aphorimus mit dem Titel: »Granze aller Demuth« hervor:
»Zu der Demuth, welche spricht: credo quia absurdum est, und ihre
Vernunft zum Opfer anbietet, brachte es wohl schon Mancher: aber
Keiner, so viel ich weiss, bis zu jener Demuth, die doch nur einen
Schritt davon entfernt ist und welche spricht: credo quia absurdus
sum.« Der Reichhaltigkeit der Anspielungen und Implikationen die-
ses Satzes soll kurz nachgegangen sein. Was hier als die Uberschrei-
tung der herkdmmlichen Demutsgrenze bezeichnet wird, bedeutet
im Klartext einen Umschlag, welcher die Demut gegen sich selbst
wendet. Zunichst jedoch spielt Nietzsche darin auf die »Stinde wider
Den Geist« an, wie es in der Vorrede zur »Morgenrothe« heisst®, in
die sich die »deutsche Logik« im Verhiltnis zum christlichen Dogma
begeben hitte — durch den vermeintlich demiitigen Grundsatz: credo
quia absurdus est. Die radikale Einlgsung dieses Glaubensgrundsat-
zes enthilt nach Nietzsche jedoch einen Riickstoss auf die Demut
selbst, der sie zu Fall zu bringen droht. Denn eine grenzenlose Demut
bezieht sich nicht nur auf Teile, zum Beispiel auf die Vernunft, son-
dern auf den Menschen als Ganzes, schliesslich auch auf sich als De-
mut. Indem sie jede Vorrangstellung, jede eigene Prioritit negiert,
bringt sie auch sich als zu bevorzugenden Wert samt der Basis, auf
der sie steht — das Christentum als iberlegene Lehre —, zum Schwan-
ken. Somit zieht sich der Glaube aufgrund der von ihm geforderten
Demut sozusagen selbst den Boden weg. Deshalb miisste nach Nietz-
sche der bedingungslos demiitige Glaubensgrundsatz lauten »credo
quia absurdus sum«.

An solchen Beispielen deutet sich fast lehrstiickhaft Nietzsches
»Selbstiiberwindung der Moral«® an. In der kompromisslosen Ernst-
nahme der christlichen Werte, soll der Moral » Aus Moralitit! «** das
Vertrauen gekiindigt werden. Aus diesem radikalen Verstindnis der
christlichen Werte speist sich letztlich auch jene mogliche Selbst-
bezeichnung Nietzsches im Zarathustra als dem »Frommsten aller
Derer, die nicht an Gott glauben«®.

In der »Morgenrdte« schligt nun aber auch eine andere Form

® KSA 3, 256

2 Vgl. z.B. KSA 10, 340.

2 KSA 3, §4. Zur »Moral von Nietzsches Moralkritik« sieche P. v. Tongeren, 1989, ins-
besondere Kap. III. Biographisch-psychologische Hintergriinde zu dieser Denkentwick-
lung versucht (auf etwas dramatisierende Weise) R. Kreis zu konstituieren, 1991, be-
sonders Kap. IT u. TI1.

# KSA 4, 322.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

der Kritik durch, die die Ebene der immanenten Kritik verldsst. Im
Aphorismus mit dem Titel: »Die Triebe durch die moralischen Urt-
heile umgestaltet« setzt sich ein historisch wertender Blick durch, der
sich an dieser Stelle noch vergleichsweise moderat dussert. Nietzsche
schreibt: »Der selbe Trieb entwickelt sich zum peinlichen Gefiihl der
Feigheit, unter dem Eindruck des Tadels, den die Sitte auf diesen
Trieb gelegt hat: oder zum angenehmen Geftihl der Demuth, falls
eine Sitte, wie die christliche, ihn sich an’s Herz gelegt und gut ge-
heissen hat.«** Die unterschwellige Richtung dieser hier noch ver-
deckt gehaltenen Kritik findet sich Ende 1880 in einer nachgelasse-
nen Aufzeichnung in aller Deutlichkeit ausgesprochen: »Das
Christenthum hat das Niedrigkeitsgefithl (Demuth) gut genannt:
eine Leidenschaft daraus gemacht! Dadurch sich gehoben!«* In einer
Notiz aus dem Frithjahr-Herbst 1881 erscheint dann schliesslich jene
Formulierung, die sich ab dann als das dominante Urteil durch seine
Schriften zieht: »Die Sklaven haben die Demuth und die Barbaren die
Grausambkeit in’s Christentum gebracht.«*

Diese Betrachtungsweise wird in den folgenden Aufzeichnun-
gen zur Demut ausgestaltet und aus unterschiedlichen Perspektiven
artikaliert. Tm Frihjahr-Sommer 1883 erwihnt Nietzsche das
argwohnische Moment allem Maichtigen gegentiber, was der Demut
als Sklavenmoral eignet?. Nicht mehr nur bedeutet sie nun eine Ver-
kehrung von Schwiiche in Stirke, sondern wird noch mit dem Zusatz
der Rache ausgestattet, des Ressentiments, der boswilligen Verlogen-
heit. Im Zarathustra findet diese Ansicht ihren veréffentlichten Nie-
derschlag, wenn Nietzsche » Von den Priestern« schreibt: »Bose Fein-
de sind sie: Nichts ist rachsiichtiger als thre Demuth. Und leicht
besudelt sich Der, welcher sie angreift.«® Diese negativ wertende,
fast agressive Haltung vertieft sich zunehmend. Im Friihjahr 1884
notiert Nietzsche in sein Heft: »Die Wurzel alles Ubeln: daf sklavi-
sche Moral gesiegt hat, der Sieg der Demuth, der Keuschheit, abso-
luten Gehorsams, Selbstlosigkeit — .«*° Fatal ist dieser Sieg gemass
Nietzsche in seinen Folgen — als Verunsicherung der »schaffenden
Natureng, in der Vergessenheit um das rechte Mass aufgrund der

% KSA 3, 45.

% KSA 9,317

% Ebenda, 475

7 KSA 10, 2481.

¥ KSA 4,117.

® KSA 11, 25 (348).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

293


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

harten Askese der Demutsmoral, in der Verlasterung der »besten
Dinge«®.

Die Bicher »Jenseits von Gut und Bose« und »Genealogie der
Moral« verfestigen die Sichtweise der Demut als Bestandteil einer
Sklavenmoral, in der — so Nietzsche wortlich — das »Ressentiment«
schopferisch geworden ist.® Erst spiter ist wiederum eine Bewegung
zu vermerken, in der die Kritik in unverhohlenen Arger mutiert. So
zum Beispiel, wenn Nietzsche im Antichrist regelrecht schimpfend
artikuliert: »als ob nicht Demuth, Keuschheit, Armut, Heiligkeit
mit Einem Wort dem Leben bisher unséglich mehr Schaden gethan
hitten als irgend welche Furchtbarkeiten und Laster«®. In einer der
letzten unverdffentlichten Aufzeichnungen zum Thema schliesslich
scheint der Arger in Abscheu iiberzugleiten: Im Friihjahr 1888 wird
Demut nur noch als eine Form der »Krankhaftigkeit«, als Ausdruck
der gebrochenen Widerstandskraft betrachtet. Nietzsche rdsonniert:
»Ich habe mich gefragt, ob man nicht alle diese obersten Werthe der
bisherigen Philosphie Moral und Religion mit den Werthen der Ge-
schwichten, Geisteskranken und Neurastheniker vergleichen kann:
sie stellen, in einer milderen Form, dieselben Ubel dar ...«

Il. Die Demut Zarathustras

Umso merkwiirdiger ist nun, dass neben dieser immer hirter wer-
denden Beurteilungslinie sich Aussagen tiber die Demut finden, die
diese in ein vollig anderes Licht stellen. In ein Licht, dass nicht erken-
nen lasst, dass es sich hier um einen schirfstens kritisierten Begriff
handelt, den Nietzsche auf seine vermeintliche Verlogenheit bis zur
Krankhaftigkeit zerlegt. Diese gegenlaufige Stromung von Nietz-
sches Demutsbeziigen sei im folgenden vorgebracht und zu interpre-
tieren versucht.

Eines der frappierendsten Beispiele dieser anderen Referenzwei-
sen liefert erstaunlicherweise kein geringeres Buch als »Zarathu-
stra<. An einem der Scharnierstellen des Werks im Ubergang vom
zweiten zum dritten Teil, im Kapitel iiber »Die stillste Stunde«, sieht

* Ebenda.

31 Vgl. KSA 5, 208f. bzw. 270.
2 KSA 6, 175.

3 KSA 13, 250.

294  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Demut Zarathustras

sich der Leser auf einmal mit einem Hinweis auf die Demut konfron-
tiert, der mit dem zentralen Anspruch des Zarathustra verbunden
scheint.

Die sogenannte »Stillste Stunde« tritt hier fordernd auf, Zara-
thustra daran zu erinnern, dass seine eigentliche Botschaft noch nicht
erfiillt sei. Zarathustra zaudert angesichts dieser Ermahnung, was an
das alttestamentarische Motiv der sich weigernden Propheten erin-
nert, worauf die Stillste Stunde zu ihm spricht: »Was liegt an dir,
Zarathustra! Sprich dein Wort und zerbrich!«. Darauthin antwortet
Zarathustra: »Ach, ist es mein Wort? Wer bin ich? Ich warte des
Wiirdigeren; ich bin nicht werth, an thm auch nur zu zerbrechen.«

Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: >Was liegt an dir? Du
bist mir noch nicht demiithig genug. Die Demuth hat das hirteste
Fell.c—

Und ich antwortete: >Was trug nicht schon das Fell meiner
Demuth! Am Fusse wohne ich meiner Hohe: wie hoch meine Gipfel
sind? Niemand sagte es mir noch. Aber gut kenne ich meine Tha-
ler.««® (Hervorhebung D. S.} Die »Stillste Stunde« gibt sich damit
aber nicht zufrieden. Am Schluss des Abschnitts befindet sie, dass
Zarathustra noch nicht genug Kind geworden, noch zu sehr im
»Stolz« der Jugend befangen sei und schickt ihn erneut in die Ein-
samkeit.

Bevor auf diese erstaunliche Stelle niher eingegangen wird, sei
gleich daneben gestellt noch eine Aufzeichnung aus dem Nachlass
des Sommers 1883. Unter dem Titel »der Grofie« schreibt Nietzsche:
»Als ich mich von mir selber abwandte, da erst sprang ich tiber mei-
nen eignen Schatten: und wahrlich, meine Freunde, mitten hinein in
meine Sonne!« Darauf heisst es weiter: »Bin ich nicht ein Bescheide-
ner? Am Fufle wohne ich meiner Hohe und niemals noch sah ich
meine Gipfel: uniiberredbar ist meine Demuth. Aller Geist kommt
zu — mir: ich liebe ihn, dal er mein Geist sein will.«® (Hervorhebung
D.S.)

Diese Stellen sind denkwiirdig in mehrfacher Hinsicht. Folgende
Fragen dringen sich auf: Was hat Demut mit der Mission des Zara-
thustra zu tun? Wieso verweigert sich dieser nicht der Ermahnung
zur Demut, wo er doch durch und durch erfiillt ist von der Vision des
Ubermenschen (und mit der damit verbundenen Umwertung aller

* KSA 4, 188.
* KSA 10, 421.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

295


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

herkommlichen Werte}? Wieso verweist er sogar explizit auf das ho-
he Mass seiner eigenen Demut, die in der entsprechenden Nachlass-
stelle sogar als »untiberredbar« bezeichnet wird?

Um hierauf Antworten zu finden, erscheint es notwendig, der
Charakterisierung dieser Demut nachzugehen, um ihrem eigentli-
chen Sinn besser auf die Spur zu kommen. Auf den ersten Blick be-
reits ist auffillig, dass der Demut das »hirteste Fell« attributiert
wird. Diese Metapher steht in offensichtlichem Kontrast zu Nietz-
sches tiblicher Demutskritik als Form der Widerstandslosigkeit, Feig-
heit und Schwiiche. Was nun aber meint Nietzsche mit »Hirte«?
Auch einer fliichtigen Nietzsche-Kenntnis kann kaum entgehen, dass
dieses Wort bei thm mit positiver Konnotation behaftet ist. Hirte hat
etwas mit der geforderten »grossen Gesundheit« zu tun®. (Nietzsche
spricht etwa von der »dionysischen Aufgabe«, fiir welche die »Harte
des Hammers« unumginglich sei: »Der Imperativ >werde hart!<, die
unterste Gewissheit dariiber, dass alle Schaffenden hart sind, ist das
eigentliche Abzeichen einer dionysischen Natur.«*) Hirte kenn-
zeichnet auch die Haltung des »Immoralisten«®®, dessen Perspekti-
venweite die engen Grenzen der herkdmmlichen Moral tiberwindet,
der das Ja zu allen Formen des Lebens aufbringen kann. Einen beson-
ders aufschlussreichen Hinweis zu Nietzsches Begriff von Hirte fin-
det sich in der »Frohlichen Wissenschaft« in einem Gedicht mit dem
entsprechenden Titel: »Meine Hirte«. Es lautet: »Ich muss weg tiber
hundert Stufen, Ich muss empor und hor euch rufen: »Hart bist du;
Sind wir denn von Stein?« — Ich muss weg iiber hundert Stufen und
Niemand mochte Stufe sein.«*

Wie aber ist die innere Verbindung von einer durch solche Hin-
weise qualifizierten »Hirte« und der Demut zu vollziehen? Gibt es
eine solche iiberhaupt? Betrachten wir nochmals den Satz, welcher
der Erwihnung der Demut vorausgeht. Die stillste Stunde fordert
darin Zarathustra auf: »sprich dein Wort und zerbrich.« Es ist zu

% Vgl. z.B. KSA 3, 6351. oder KSA 6, 436.

7 KSA 6, 349. Er hebt auch die »Hirte der eigenen Verantwortlichkeit« gegen »ideali-
stische Verlogenheit« hervor (ebenda 432) oder zeichnet ein Ideal des Sterbens als »hart,
nachdenklich, vordenklich« (ebenda 388) oder spricht von der Stirke des Willens im
Sinne eines »herzensharte(n) ewige(n) Entschlossensein(s)« (KSA 10, 452).

# So lautet Nietzsches Selbstbezeichnung in der »Morgenréte«, Vorrede §4. Vgl. zur
Kennzeichnung des Immoralisten auch in »Ecce Homo«: »Warum ich ein Schicksal bin«,
KSA 6, 3671

¥ KSA 3, 358.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Demut Zarathustras

vermuten, dass das »Wort, das hier gemeint ist, nichts anderes als
die Lehre des Zarathustra sein kann, welche dieser in der Vorrede
erstmalig anspricht: »Ich lehre euch den Ubermenschen. Der Mensch
ist Etwas, das tiberwunden werden soll. Was habt ithr gethan, ihn zu
tberwinden?«* Wenn also die stillste Stunde sagt, sprich dein Wort
und zerbrich, so liegt es nahe zu vermuten, dass damit nichts anderes
gemeint sein kann, als dass Zarathustra selbst diese Konsequenz sei-
ner Lehre zu vollziehen hat; dass er nicht nur iiber hundert Stufen
hinweg auf den Ubermensch deuten, sondern selbst Stufe werden
muss auf dem Weg dorthin. In diesem Kontext macht der Hinweis
auf das »harte« Fell der Demut, welches es ermoglicht, selbst »Stufe«
zu werden, eben hart genug zu sein, um sich selbst zu iberwinden,
Sinn. Das Aussprechen des Wortes und die Notwendigkeit des Zer-
brechens hingen untrennbar zusammen*', und wenn sich Zarathu-
stra gegeniiber dem einen verweigert, so auch gegeniiber dem ande-
ren. Dass er diese Konsequenz seiner Rede selbst deutlich im Auge
hat, macht auch die Reaktion verstindlich, dass er — eben in seiner
stillsten Stunde — »weinte und zitterte wie ein Kind und sprach: >Ach,
ich wollte schon, aber wie kann ich es! Erlass mir diess nur! Es ist
tber meine Kraft!«*.

Die Bemerkung, dass Zarathustra noch nicht demiithig genug
sei, kann also im Blick auf die Uberwindung ausgelegt werden, wel-
che die Lehre vom Ubermenschen impliziert. Was der Hintergrund
dieser Implikation ist, sei noch dahingestellt. Zuvor sollte greifbarer
werden, auf was diese zielt. Sie zielt letztlich auf ein bedingungsloses
Ja zum Leben, welches Zarathustra verképern soll. Sie zielt auf die
Auflosung des Nihilismus durch einen Akt des » Verneinens und Ver-
nichtens«* seiner Bedingungen, welche fiir Nietzsche in den Denk-,
Glaubens- und Moralkonstellationen eingegraben sind, auf welchen
die abendldndische Kultur seit Sokrates und dem Christentum insge-
samt aufruht*. Das heisst, der abendldndische Mensch — so wie er

 KSA 4, 14.

# Entsprechend heisst es dann auch im Dritten Buch, am Ende des Kapitels »Der Gene-
sende«: »Ich sprach mein Wort, ich zerbreche an meinem Wort: so will es mein ewiges
Loos —, als Verkiindiger gehe ich zu Grunde!« (KSA 4, 277)

# Fbenda 188. Auch die Festellung der Stillsten Stunde: »Deine Friichte sind reif, aber
du bist nicht reif fiir deine Friichte« gewinnt vor diesem Hintergrund Transparenz
(Ebenda, 189).

#® Vgl. KSA 6. 368.

# Albert Camus fasst zusammen: »Nietzsche nimmt zugunsten des Nihilismus die

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

297


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

geworden ist — soll »Ubergang und Untergang« sein®. Wieso aber
tritt im Kontext dieser Vision, gemass der das Gewordene unterzuge-
hen hat fiir das Werden eines neuen Daseins?, die Demut auf: aus-
gerechnet sie als alter ethischer Wert fiir einen Vollzug, der gerade in
der Uberwindung ihrer eigenen Bedingungen bestehen soll?

Nahe liegt der Gedanke, dass die Demut tauglich erscheint fiir
die geforderte Uberwindung aufgrund der in ihr gegebenen Méglich-
keit zur Selbstaufhebung, wenn man, wie oben kurz skizziert, ihren
Gehalt nur konsequent genug anwendet. Gemeint ist sicherlich keine
Demut, die sich mit Teilvollziigen begniigt in Formen der Ernied-
rigung, der Unterwtirfigkeit, des Vernunftopfers; die Demut, auf die
im »Zarathustra« angespielt wird, muss vielmehr eine sein, die auf’s
Ganze geht. Denn es handelt sich ja fiir Nietzsche um die Uberwin-
dung einer Form des Menschseins tiberhaupt fir »die Herausbildung
immer hoherer, seltenerer, fernerer, weitgespannterer, umfingliche-
rer Zustinde, kurz eben die Erhohung des Typus »Mensch, die fort-
gesetzte »Selbst-Uberwindung des Menschen«, um eine moralische
Formel in einem tibermoralischen Sinne zu nehmen«®. (Hervor-
hebung D. S.)

Hiermit scheint ein weiteres zentrales Indiz zur Entschlisselung

Werte in Beschlag, welche nach aller Uberlieferung als Bremskrifte des Nihilismus
angesehen werden. Hauptsichlich die Moral. Die moralische Verhaltensweise, wie So-
krates sie dargestellt hat und das Christentum sie empfiehlt, ist an sich ein Zeichen von
Dekadenz. Sie will an die Stelle eines Menschen aus Fleisch und Blut den Abglanz eines
Menschen setzen. Sie verurteilt die Welt der Leidenschaften und der Aufschreie im
Namen einer harmonischen ganz und gar imaginiren Welt. Wenn der Nihilismus ge-
kennzeichnet ist durch die Unfihigkeit zu glauben, so besteht sein bedenkliches Sym-
ptom nicht im Atheismus, sondern in der Unglaubigkeit zu glauben, was ist, zu sehen,
was geschieht, und zu leben, was sich darbietet. Diese Schwiche liegt jedem Idealismus
zugrunde. Die Moral hat keinen Glauben an die Welt.« (1996, 65) Zu Nietzsches — zum
Teil religionsinspirierender (!) — Religionskritik siche etwa H. Wein, 1962; K. Jaspers,
1946, E. Biser, 1971, 36—45 u. 295-305; J. Splett, 1975, 161-182. Fiir einen Uberblick zu
Nietzsches Verhiltnis zur jiidisch-christlichen Tradition und dem Forschungsstand dazu
vgl. ]. Salaquarda, in: B. Magnus und K. Pippin, 1996, 90-119.

* KSA 4,17.

* »Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Briicke und kein Zweck ist: was
geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Ubergang und ein Untergang ist.
Ich liebe Die, welche nicht zu leben wissen, es sei denn als Untergehende, denn es sind
die Hiniibergehenden.Ich liebe die grossen Verachtenden, weil sie die grossen Verehren-
den sind und Pfeile der Sehnsucht nach dem andern Ufer. (...)Ich liebe Den, welcher
lebt, damit er erkenne, und welcher erkennen will, damit einst der Ubermensch lebe.
So will er seinen Untergang.« (KSA 4, 161.)

¥ KSA 5, 205.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Demut Zarathustras

des Demutsbegriffs gefallen, den Zarathustra auf sich selbst bezieht.
Steht die Demut im Kontext des notwendigen »Zerbrechens«, sprich
Uberwindens, welches sich mit seinem »Wort« verbindet, so ist auch
sie vornehmlich in einem »iibermoralischen« Sinn zu nehmen. D.h.,
thren Sinn gewinnt sie hier nicht innerhalb des tblichen, sie umge-
benden Moralrasters, sondern — gegenteilig — als Ausweg daraus. Be-
zieht sich die Demut des Zarathustra doch offensichtlich nicht auf
einen erniedrigenden Selbst- und Fremdbezug geméss eines glaubi-
gen Diktats, sondern auf die Verwirklichung des Potentials des Men-
schen, welches gerade in der Befreiung aus diesem — fiir Nietzsche —
lebensfeindlichen Moral- und Religionsgehduses besteht. Zarathu-
stras Demut ist notwendig »tibermoralisch«, weil sie nur auf das fun-
damentale Selbstinteresse des Menschen absieht. Diese Demutsauf-
fassung im »tbermoralischen« Sinn findet ihre Bestitigung an
anderer Stelle, in der auf sie ebenfalls erstaunlich giinstiges Licht
fillt. In der »Genealogie der Moral« (im Abschnitt »Was bedeuten
asketische Ideale«) schreibt Nietzsche: »Man weiss, was die drei gros-
sen Prunkworte des asketischen Ideals sind, Armut, Demuth,
Keuschheit: und nun sehe man sich einmal das Leben aller grossen
fruchtbaren erfinderischen Geister aus der Nihe an: -man wird darin
alle drei bis zu einem gewissen Grade immer wiederfinden. Durchaus
nicht, wie sich von selbst versteht, als ob es etwa deren »Tugenden«
wiiren — was hat diese Art Mensch mit Tugenden zu schaffen! — son-
dern als die eigentlichsten und natiirlichsten Bedingungen ihres be-
sten Daseins, ihrer schonsten Fruchtbarkeit«*. Dass Nietzsche sich
selbst unter diese »Art Mensch« zihlt, wird kurz darauf sichtbar,
wenn er die so gezeichneten »erfinderischen Geister« mit den Phi-
losophen gleichsetzt, von denen er in offener Identifizierung spricht
als: »wir Philosophen.

Aufgrund dieses Netzes von Beziigen und Hinweisen lasst sich
schliessen, dass die Bedeutung der Demut des Zarathustra nicht im
Sinne der herkdmmlichen Tugend, sondern im Sinn einer Bedingung
fir »bestes Dasein« hinsichtlich »weitgespannterer« und »umfing-
licherer Zustéinde« des Menschseins zu nehmen ist. Der Weg hierzu
verlangt nach einer Uberwindung, die in der Lehre des Ubermen-
schen inbegriffen ist (»der Mensch ist Etwas, das tiberwunden wer-
den soll. Was habt ihr gethan, ihn zu tiberwinden?«*). Auch wenn

* KSA5, 352
¥ KSA 4, 14.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.

299


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Nietzsche in der Beschreibung dieses »tibermenschlichen« Ziel-
zustandes — gemdss Magnus und Pippin® — denkbar vage geblieben
ist, so ist eine Losung hierfiir nicht zu tibersehen, »deren Nietzsche
kaum jemals miide wird«®, die sich auch als Untertitel eines seiner
letzten Werke »Ecce Homo« hervorgehoben findet: »Wie man wird,
was man ist.«’ Woraufhin der Mensch sich zu iiberwinden hat, ist
demnach nichts unerhort »Neues«. Gegenteilig sogar, unter- und
tberzugehen hat er nur im Hinblick auf sich selbst, auf dasjenige,
was er ist. (Was damit gemeint sein kann, dazu spéter.) Die Stufe, zu
der der Mensch aufgrund der Hirte der Demut werden kann, fithre
letztlich zu thm selbst.

Die hiermit nur formal skizzierten Momente des Uberwin-
dungsaktes, welcher mit Nietzsches »harter« Demut angesprochen
sind, lassen ein Grundmuster wiedererkennen, welches nicht unbe-
kannt erscheint. Seine Nihilismusiiberwindung bewegt sich dies-
beziiglich nicht auf Pfaden »gegen den ganzen Rest der Mensch-
heit«®, wie sie Nietzsche gerne dramatisch inszeniert, sondern auf
alten Bahnen einer Lehre, die in der Selbst-Uberwindung eine le-
benserdffnende (Denk-)Praxis wusste. In Nietzsches schillerndem
und nicht ganz entschiedenem Umgang mit diesem Begriff bleibt
von dieser Bedeutungstradition eine spannungsvolle Vibration iibrig.
Dass trotz der unerbittlichen Kritik an der Demut, diese immer mal
wieder in ungebrochen positiver Konnotation in seinen Werken auf-
taucht, mag den Verweis auf diejenige tradierte Sinnquelle berechti-
gen, in der die Demut als Regel eines »Uberwindungsspiels« gewusst
wurde. Dass eine starke, daran erinnernde Auffassungsweise der De-
mut bei Nietzsche bis zum Schluss anhielt, dafir spricht auch eine
Notiz aus dem Nachlass 1887/88, iibrigens die letzte zum Thema
Demut. Im Anschluss an eine Dostojewskij-Lektiire schreibt er im
emphatischen Tonfall in einer Nachlassaufzeichnung: »Kein Gott
fiir unsere Stinden gestorben; keine Erlosung durch den Glauben;
keine Wiederauferstehung nach dem Tode — das sind alles Falsch-
miinzereien des eigentlichen Christenthums, fiir die man jenen un-
heilvollen Querkopf (Paulus? D. S.) verantwortlich machen mufs.

% Siche 1996, 40.

' B. Magnus, in J. Salaquarda, 1996, 227.

2 Vgl. hierzu auch K. Léwith: »>Wie man wird, was man ist< im Gedanken der ewigen
Wiederkehr«, 1978, 127-141, und M. Heidegger, 1989, 302 {f.

= KSA 6, 371

300 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen

Das vorbildliche Leben besteht in der Liebe und Demuth; in der
Herzens-Fiille, welche auch den Niedrigsten nicht ausschliefSt; in der
formlichen Verzichtleistung auf das Recht-behalten-wollen, auf Ver-
theidigung, auf Sieg im Sinne des personlichen Triumphes; im Glau-
ben an die Seligkeit hier, auf Erden, trotz Not, Widerstand und Tod;
in der Versohnlichkeit, in der Abwesenheit des Zornes, der Verach-
tung; nicht belehnt werden wollen; Niemandem sich verbunden ha-
ben; die geistlich-geistigste Herrenlosigkeit; ein sehr stolzes Leben
unter dem Willen zum armen und dienenden Leben.«** (Hervor-
hebung D. S.)

lll. Parallelen

Die Weise, in welcher Nietzsche die Demut in positiver Einschitzung
in seinen Kontexten verwendet, verliert einiges an Eigenwilligkeit,
wenn man sie, wie oben bereits angedeutet, in den Horizont der von
uns untersuchten Demutslehre stellt. Dies soll nun des niheren ge-
schehen. (Dabei bleibt »Zarathustra« die Hauptreferenz, schon weil
darin der unseren Vergleich inspirierende verdffentlichte Demuts-
hinweis erscheint). Bislang sind die Momente und das Gefiige eines
Uberwindungsprozesses bei Nietzsche nur zur Andeutung gekom-
men. Fiir den Vergleich mit der alten Demutslehre lohnt sich eine
eingehendere Betrachtung, vor allem auch der Blick auf den Hinter-
grund, aus dem dieser Prozess bei ihm erwichst. Diese Betrachtung
soll zunachst in einer Verbindungslinie zu Meister Eckhart, dann zu
Jakob Bohme entwickelt werden. Der getrennten Vorgehensweise
unterliegt die implizite Gliederung, dass sich auch der besagte Hin-
tergrund auf zwei Grundgedanken Nietzsches zuriickfihren lassen
kann: die Wiederkunftslehre und die Lehre vom Willen zur Macht
(die einen jeweils verschiedenartigen Bezug zu Eckhart resp. Bshme
nahelegen). Der in dieser Zweiteilung sich anbietende Zugang er-
laubt es, unser Thema von zwei Grundpolen des Denkspektrums
Nietzsches her zu beleuchten. Hier Grundpole zu erblicken spricht
fir eine Auffassungsweise, die sich diesbeziiglich auf die Interpreta-
tion Heideggers stiitzt. Er entwirft die komplimentire Einheit dieser
beiden Grundsitze, in dem er in sie Nietzsches Version der Antwort
auf die metaphysische Fragestellung nach dem Was-Sein und Dass-

* KSA 13, 103f.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 301

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Sein des Seienden hineindeutet®*. Ob man mit dieser Interpretations-
weise einverstanden ist oder nicht®®,- beide Gedankenlinien treffen
auf das Uberwindungsgebot in je unterschiedlicher Hinsicht, man
konnte sagen: einmal in ontologischer, einmal in voluntaristischer
Ausformung. Dieser Umstand soll mit Hilfe von Linienfiihrungen
zu Eckhart und Bohme im Folgenden kurz skizziert werden. Anhand
dessen kann abschliessend die Kontur ihres urspriinglichen Demuts-
begriffs in nochmals anderem Licht hervortreten.

Bei Eckhart bietet sich seine Zusammenfassung des Demuts-
gebots als Ankniipfungsort der Gegentiberstellung zu Nietzsche an.
Es lautet, wie gezeigt wurde, in aller Knappheit und Schirfe: »Demut
geht auf ein Vernichten des eigenen Selbst aus.«¥ Auf die Auffas-
sungsweise dieses Vernichtungsaktes kommt es offensichtlich an.
Um sich ihn nochmals zu vergegenwiirtigen, sei zunéchst wiederholt,
was sich hinsichtlich seiner Aussage negativ ausklammern lasst: er
bedeutet keine Selbst-Zerstorung, keine Selbstzerfleischung auf-
grund von menschlicher Schuldigkeit, Unwiirdigkeit, Schwiche in
der Gegeniiberstellung zu einem vollkommenen oder allmichtigen
Gott. Was es zu vernichten gilt, ist das Haften am Eigenen, dessen
monopolistische Partikularitit in seinen Vorlieben und Abneigungen
die Signatur unseres Daseins vielfiltig pragt und es in seine selbst-
bezogene Bahn wirft. Das Ziel dieser »Selbstvernichtung« wird von
Eckhart bekanntlich nicht als Selbstauflosung dargestellt, sondern als
Chance eines Selbstiiberstiegs, welche den Menschen auf zuvor un-
bekannte Weise zu sich selbst zu bringen vermag. Darum schreibt

% »Der Wille zur Macht sagt, was das Seiende >ist, d.h. als was es machtet (als Macht).
Die ewige Wiederkehr des Gleichen nennt das Wie, in dem das Seiende solchen Was-
Charakters ist, seine >Tatsiachlichkeit im Ganzen, sein >sDaf3 es istc. Weil das Sein als
ewige Wiederkehr des Gleichen die Bestindigung der Anwesenheit ausmacht, deshalb
ist es das Bestindigste: das unbedingte Dafl«. (M. Heidegger, Bd. 11, 1989, 16. Vgl. hier-
zu auch 1989, Bd. 1, 26-33 u. 428-438)

% Gegen die Heideggerische Auslegungsweise hat sich vor allem W. Miiller-Lauter aus-
gesprochen, der die metaphysische Implikation des Willen-zur-Macht-Theorems be-
zweifelt, vgl. in: |. Salaquarda, 1996, 234-288). Miiller-Lauter informiert an gleicher
Stelle auch iiber die Schwierigkeiten, welche die Interpretation dieser These Nietzsches
von Anfang begleitet haben aufgrund der verfahrenen Editionsgeschichte des Nach-
lasses (ebenda 236-244, vgl. auch K. Schlechta: »Offener Brief an Karl Léwithe, in:
J. Salaquarda, 1996, 98£.). Auch R. Schmidt und C. Spreckelsen warnen vor einer zu
»vereinheitlichenden Interpretation« der Grundthesen Nietzsches, wodurch der »expe-
rimentelle Charakter dieser Aulerungen zu iiberlesen« sei (1995, 157).

7 DW, VA, 437, 30f.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen

Theo Kobusch in gewollter oder ungewollter Anspielung auf das
nietzscheanische Diktum: »Im Grundakt der Selbstentiufserung oder
der Demut wird so der Mensch, was er eigentlich ist«*. Das in seiner
Eigentlichkeit gezeichnete Menschsein des Demiitigen differiert nun
in ungeheurem Masse vom alltiglichen, und zwar — in Nietzsches
Terminologie — angesichts von »weitgespannteren«, »umfingliche-
ren« Zustinden, angesichts einer masslosen »Erhshung« des »Typus
Mensch, die sich darin abzeichnen. In Eckharts Sprache driickt sich
die Dimension des demiitigen Zustands so aus: »Dieser demiitige
Mensch ist Gottes so gewaltig, wie er seiner selbst gewaltig ist {...)
Gott und dieser demiitige Mensch sind ganz Eins und nicht Zwei;
denn, was Gott wirkt, das wirkt auch er, und was Gott will, das will
auch er, und was Gott ist, das ist auch er: ein Leben und ein Sein.«*
Der in Meister Eckharts Demutsvollzug verlangte buchstabliche
Unter-gang® einer Form des Selbstseins fithrt demnach in ein Selbst-
verhiltnis, welches sich vornehmlich dadurch charakterisiert, dass es
nicht mehr vom Gottesverhiltnis zu trennen ist. Der Demiitige be-
darf keines Gottes mehr als dusserlichen Grund oder Ziel seines Da-
seins, keinen externen Sinnstifter, weil dieser — so Eckhart wortlich —
in der Demut »enthdht« bzw. »verinnigt« ist®. Diese Gottesledigkeit
des Demiitigen, die auf seinem Einssein mit Gott beruht, dringt wie-
derum einen Seitenblick zu Nietzsche auf®. Sein Ubermensch kenn-
zeichnet sich ebenfalls aus einer Uberfiille, die keines Gottes mehr
bedarf: »Einst sagte Man Gott, wenn man auf ferne Meere blickte;
nun aber lehrte ich euch sagen: Ubermensch«® Das herkdmmlich ins
ferne Aussen gelegte Géttliche lasst sich bei beiden in derVerlage-
rung nach Innen, in der Identitit mit dem Menschen ausweisen. Der
Preis dieser Verlagerung jedoch belauft sich bei beiden auf einen Un-
tergangs-, Uberwindungs- bzw. Vernichtungsakt, durch welchen der

58 Tn: K. Ruh, 1986, 54.

% DW, Pr. 15, 175, 171. Vgl. hierzu auch »Die zweite Tugend, die einen Menschen grof3
macht, das ist wahre Demut (...). Diese Tugend macht den Menschen am allergrofiten;
wer dies am allertiefsten und am vollkommensten hat, der besitzt die Méglichkeit, alle
Vollkommenheit zu empfangen.« (DW, Pr. 74, 101£., 33{. Hervorhebung D. S. )

% Vgl. zur Bedeutung des »Unten« Kapitel 2, II.

& DW, Pr. 14, 169, 24f. und DW, Pr. 14, 169, 30.

 Es sei daran erinnert, dass Eckhart sogar ein Gebet formuliert, das diese Art der
Gottesledigkeit zum Inhalt hat (»Darum bitten wir Gott, dass wir »Gottes« ledig wer-
den«, vgl. DW, Pr. 52, 555, 261.), und dass Nietzsche diesen Ausspruch Eckharts in
seinem verbffentlichten Werk zitiert, vgl. KSA 3, 533.

® KSA 4, 109.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 303

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Mensch neu wird, neu im Sinne seiner eigenen Urspriinglichkeit,
d. h. zu dem wird, was er eigentlich ist.

Bevor auf die — unter dieser verbliiffend dhnlichen Gedanken-
struktur liegenden — pochenden Hintergrundsunterschiede einge-
gangen wird, soll die Verbindungslinie zwischen Eckhart und Nietz-
sche noch um eine Wendung weitergezogen werden. Der sich mit
Gott eins wissende Demiitige nidmlich bedarf nach Meister Eckhart
auch keines Grundes mehr fiir sein Dasein. Er ist sozuagen Grund
genug. Sein Dasein entspricht der Ungriindigkeit, dem grundlosen
Sein Gottes, welches als Letztbegriindung Grund in sich selbst ist.
Fragt man ithn: »Warum lebst Du«, so wiirde er gemiss Eckhart zu
antworten haben: »Umbe leben« — »um des Lebens willen«®. Der
Grund zu Leben ist dem Demiitigen das Leben »sunder warumbec,
eine Begriindung ausserhalb seines Daseins gibt es fiir thn nicht.
Oder mit Shizuteru Ueda formuliert: »Von auflen kann ithm keine
Antwort (auf den Lebenssinn D. S.) mehr gegeben werden. Das »oh-
ne Warume« ist schlicht zur urspriinglich neuen Antwort gewor-
den.«®

Von hier aus dringt sich eine Gedankenbriicke zu jener Lebens-
haltung auf, die Nietzsche als »amor fati« bezeichnet. In diesen
beiden Worten driickt sich der Kulminationspunkt seiner Nihilis-
musiiberwindung aus, als deren Fundament man auf die Wieder-
kunftslehre stosst. Amor fati bedeutet sozusagen den »normativen«%
Gehalt der »Ewigen Wiederkehr«, indem Nietzsche diese euphorisch
als »die hochste Formel der Bejahung, die tiberhaupt erreicht werden
kann« verstanden wissen will¥. Eine solche »Formel« ist sie ihm,

“ DW, Pr. 6, 81, 25.

¢ Ueda Shizuteru, 1990, 494.

% Vgl. B. Magnus, in: J. Salaquarda, 1996, 222. Hierzu auch P. v. Tongeren: »Der Ge-
danke der sewigen Wiederkehr< ist in erster Instanz keine (meta)physische Theorie der
Wirklichkeit (wenngleich Nietzsche ihn auch in dieser Hinsicht auszuarbeiten unter-
nommen hat), sondern der Ausdruck einer Erfahrung, eine Vision der beschriebenen
idealen Bejahung. Er fungiert im iibrigen als moralischer Imperatiy, der zu einer der-
artigen Bejahung auffordert.«(1989, 249)

& KSA 6, 335. An anderer Stelle in »Fcce homo« rekurriert Nietzsche in gleicher Weise
auf die Wiederkunftslehre als »eine aus der Fiille, der Uberfiille geborene Formel der
héchsten Bejahung, ein Jasagen chne Vorbehalt, zum Leiden selbst, zur Schuld selbst, zu
allem Fragwiirdigen und Fremden des Daseins selbst ... Dieses letzte, freudigste, iiber-
schwinglich-iibermiithigste Ja zu Leben ist nicht nur die héchste Finsicht, es ist auch die
tiefste, die von Wahrheicht und Wissenschaft am strengsten bestitigte. Es ist Nichts,
was ist, abzurechnen, es ist Nichts entbehrlich — « (KSA 6, 311). Zum problematischen

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen

weil sich in ihr das »grosste Schwergewicht«® fiir das Leben wieder-
gewinnen ldsst, das sich mit der Auflésung religioser oder idealisti-
scher Lebensanschaungen im Nihilimsus verfliichtigt. Nicht zu rela-
tivierendes Gewicht erlangt das Leben gemiss dieser »Formel« neu,
allerdings in der Beanspruchung eines eindeutig nicht neuen Denk-
moduls: dem Ewigkeitsgedanken®. Ohne dem Leben ein transzen-
dentes Prinzip zu unterlegen, vermag Nietzsche durch seine Lehre
das Leben in aller Schlichtheit — allein durch den Gedanken seiner
Zirkularitit — zu verewigen. Diese Verewigungsweise unterscheidet
sich von den tradierten in einer Form, die jegliches Ausweichen vor
dem Leben, die Denkbarkeit jeder Alternative ausschliesst (sowohl
der nihilistischen Auflosung wie der sie — so Nietzsche — bedingen-
den Orientierung auf sogenannt Jenseitiges)”™. Kein anderer Grund
zu leben ist im Kontext dieser Lehre mehr aufzubieten als der ge-
schlossene Kreis des Lebens selbst. Ganz im eckhartschem Sinne
scheint Nietzsche im Zarathustra zu dringen: »Verlernt mir diess
»Fiir«, ihr Schaffenden: eure Tugend gerade will es, dass ihr kein
Ding mit »fiir« und »um« und »weil« thut.«™ Wenn Alois Haas
meint: »Die christliche Mystik widerspricht dem von Nietzsche dia-
gnostizierten Sinndefizit in aufSerordentlich scharfer und prignanter
Weise«”, so liesse sich einrdumen, Meister Eckhart wiirde dem nicht
widersprechen konnen, worin fiir Nietzsche selbst die Uberwindung
des Sinndefizits liegt: namlich nicht in einem neu aufgebauten Sinn-
komplex, sondern in einer Lebensart, die keinen Sinn mehr ausser

Versuch der wissenschaftlichen Rechtfertigung der Wiederkunftslehre vgl. B. Magnus,
in: J. Salaquarda, 1996, 219ff.

% Mit diesem Hinweis auf das »Schwergewicht« fithrt Nietzsche zum ersten Mal am
Ende des vierten Buches der »Frohlichen Wissenschaft« den Wiederkunftsgedanken ein
(KSA 3, 570f.). Vgl. hierzu Heideggers Auslegung der Zusammengehérigkeit von Wie-
derkehr, Bejahung und Gewicht, 1989, Bd. 1, 432-438, ebenfalls K. Lowith, 1978,
40-86.

% Diesbeziiglich meint auch B. Magnus: »Nietzsches Meinung ist offenbar gewesen,
daf} eine Welt ohne Ewigkeit fiir den Menschen eine untaugliche Wohnstatt sei.« (In:
J. Salaquarda, 1996, 232)

7 B. Magnus fasst diese Konsequenz des Wiederkehrgedankens folgend zusammen:
»Nietzsche versuchte, die traditionelle Flucht aus der Erfahrung, nimlich die Metaphy-
sik, das Christentum und den Nihilismus, im Rahmen einer einzigen Konzeption zu
iiberwinden. Durch die Umwandlung des Werdens in Sein verschwinden samtliche Auf-
spaltungen in Scheinbares und Wirkliches, zeitliches und Zeitloses, Kontingentes und
Notwendiges (...)« (in J. Salaquarda, 1996, 229).

1 KSA 4, 362.

1996, 27.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 305

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

sich bedarf, die in der un-bedingten Lebens-Bejahung zum Sinn in
sich selbst wird”. Im Einlassen auf die Lehre von der Ewigen Wieder-
kunft wird es unvermeidlich, den eigentlichen Lebenssinn im Leben
selbst finden zu miissen. Sie zwingt regelrecht dazu, das Leben als
ewige Notwendigkeit an sich zu begreifen, welches »ganz von Zwek-
ken zu befreien« ist™; »Meine Lehre sagt: so leben, dafl du wiinschen
mufst, wieder zu leben, dies ist die Aufgabe — du wirst es jedenfalls«”
(Hervorhebung D. S.)

IV. Hirte versus Tiefe der Demut

Es ist wohl dieser Aspekt des Zwangs — Jaspers hat thn mit dem Aus-
druck »Gewaltsamkeit« angedeutet —, der Nietzsches Loblieb auf das
zweck-lose Dasein, in welchem die »grosste Freiheit«” liegen soll
und in welchem das Leben zum »Neubeginn«, zum »Spiel«, zum
»heilige(n} Ja-sagen«” wird, so wenig eingingig macht. An dieser
Nuance kiindigt sich auf der Ausdrucksoberfliche ein prinzipieller
Unterschied an, der die Ideale der beiden Denker, wenn sie auch teil-
weise »zum Verwechseln dhnlich lauten«”, andersartig einfirbt. Der
Hinweis auf die Unterschiedlichkeit threr Pramissen — dass bei Eck-
hart ein Gott den Hintergrund seiner Lehre stiftet und bei Nietzsche
die Ewige Wiederkehr — sagt diesbeziiglich nicht viel aus. Um den
Charakter dieser unterschiedlichen »Firbung« threr Ideale niher zu
fassen, muss abgetastet werden, warum und inwiefern sich diese un-
terschiedlichen Hintergriinde unterschiedlich manifestieren. Verlan-
gen sie doch beide als normative Folge einen Uberwindungsakt, der
auf ein dhnliches Ziel hinauslduft: einer von dusseren Sinngebungen
befreiten, gelebten Sinnerfillung des Lebens. Bedingung dieses Ziels
ist fiir beide ein Prozess: tibermenschlich bzw. demiitig kann man
nug, »unter-gehend«, werden. Um der Differenz in dieser dhnlichen
Gedankenstruktur auf die Spur zu kommen, scheint es sinnvoll, zu-

7 yZarathustras (...) Ja-sagen ist Nietzsches Entwurf einer Haltung, die aus der »Phy-

siclogie« eines »unendlichen Wohlseins« heraus wahrnehmen kann, daf8 alles »einfach
so« ist, und dem grundsitzlich zustimmt.« (R. Schmidt u. C. Spreckelsen, 1995, 77)

7 KSA 10, 3401

7> KSA 9, 505.

76 KSA 9, 505.

7 KSA 4, 31.

78 1. Bernhart, 1935, 9.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

nichst den, fiir diesen Prozess zentralen, Uberwindungsakt beider
etwas niher gegentiber zu stellen. Zu vermuten ist, dass es sich viel-
leicht hier um sehr unterschiedliche Uberwindungsvollziige handelt
—aufgrund eben der ihnen unterliegenden unterschiedlichen Pramis-
sen. Sodann ldsst sich die Frage angehen, ob es vielleicht das Verhalt-
nis zwischen Priamisse und Folge ist, welche den Charakter des Uber-
menschen Nietzsches und des Demiitigen Eckharts andersartig prigt.

Fangen wir mit Eckhart an. Eckhart fordert den Menschen auf,
sich seiner Eigenheit, seines Eigenwillens zu begeben, um zu entdek-
ken, dass Eigen-stindigkeit, autonomes Sein vor Gott Illusion ist.
Der Mensch hat seine eigene Nichtigkeit einzusehen bzw. zu erfah-
ren, um dabei zugleich sein Getragensein von Gott zu realisieren.
Dadurch geschieht der Umschlag: der Selbstvernichtete fillt nicht
ins Nichts, sondern wird sich durchsichtig auf die Fille des (gott-
lichen) Seins, welches ohne seine Eigenleistung ihn je schon erhilt.
Auf den ersten Blick scheint diese Eckhartsche Auslegung der
Selbstiiberwindung kontrir zu Nietzsches Position sein zu miissen.
Wird doch der »Mensch von Nietzsche ganz auf sich allein gestellt.
Des Menschen moglicher Aufschwung (...} geschieht ohne Gottheit.
Nietzsche will mit BewufStsein dem Menschen nichts als den Men-
schen geben und ist dessen froh«, so Jaspers klipp und klar”. Dem ist
entgegenzuhalten, dass Nietzsche dem Menschen aber nicht nur den
Menschen, sondern eben auch die Ewige Wiederkehr gibt. Sie sorgt
dafiir, dass der »nurmehr« menschlichen Welt ihr Gewicht erhalten
bleibt. Zum andern kommt sie aber auch wesentlich fir die Liicke
auf, die eine gottlose Welt hinterldsst in der Frage nach der Gegeben-
heit des Menschen. Sie flickt dieses Loch, indem sie das Verlustig-
gegangene mit einem Ersatz fillt, welcher das ehemalige Muster in
einem Punkt erstaunlich dhnlich nachempfindet. Die ewige Wieder-
kehr verhindert néamlich, dass der Mensch lediglich entstehendes und
vergehendes Zufallsprodukt der Naturmichte wird®. Mit ihr ist der
Einzelne »ewig« gesetzt wie in einem gottlichen Schopfungsakt »vor
aller Zeit«. (D.h., in der Verewigung des Einzelnen tbertrifft Nietz-
sche noch den christlich-jidischen Glauben, weil eine praexistente

7 1946, 53.

® Tn verwandter Richtung interpretiert auch K. Lowith: »Infolgedessen ist Nietzsches
Versuch einer Uberwindung des Nihilismus im Dasein des endlichen Menschen zu-
gleich ein Versuch zur Uberwindung der dem Zufall des endlichen Daseins eingebore-
nen Zeit, und seine philosophische Bewegung im Ganzen eine solche vom zeitlich vor-
iibergehenden zum ewig wiederkehrenden Sein.« (1978, 162)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 307

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Ewigkeit keinen Glaubensgrundsatz bildet.) Auf der anderen Seite
schrinkt die Lehre der Wiederkunft — auch dhnlich der Gotteshypo-
these — die Eigenermichtigung des Menschen in ontologischer Hin-
sicht grundsitzlich ein: der auf sich selbst gestellte Mensch erfihre
hinsichtlich seines Seins eine Grenze seiner Autonomie. Sein Wille
und sein Werden zu sich selbst setzen immer bereits sein — wie Hei-
degger sagt — »Dass-Seing, die Gegebenheit seines Daseins voraus.
Dieser Gegebenheit kann der Wille im Wollen dieses Daseins gleich-
sam nur reagierend nach-kommen?®!.

In dieser Weise ausgelegt, stellt der Hintergrund der Wieder-
kunft eines der Vorzeichen, welche Nietzsches Rede von der notigen
Uberwindung ausrichten. Zur Uberwindung dringt die Lehre, weil
der auf sich selbst gestellte, gottlose Mensch sich auf sich selbst
zuriickgeworfen zu denken hat in einer Weise, die thn selbst wieder-
um vollig entmichtigt: ist er doch ewig schon der, der er ist. Mit den
Worten von Walter Schulz: »Der sich tbersteigende Wille zur Macht
wird aufgehoben in den Kreis der ewigen Wiederkehr, in der das sich
zu sich ermichtigen wollende Wollen schon immer umgewandelt ist
in das willenlose Spiel des Kindes.®?« Darum auch muss Zarathustra
wohl an seinem »Wort« zerbrechen, ist doch seine ausgezeichnete
und willentliche Eigenidentitit durch seine eigene Lehre untermi-
niert, ist auch die individuelle Freiheit, zu der er ermuntern will, im
Durchbruch aller Konventionen bis hin zur Gotteskonvention durch
seine eigene Lehre wie aus der Hand geschlagen, und schliesslich: ist
doch sogar die Lehre vom Ubermenschen durch den ewig fest-
gefiigten Kreis des Seienden ein Widerspruch in sich selbst®. Des-

8 5 Alles >Es war< ist ein Bruchstiick, ein Rathsel, ein grauser Zufall - bis der schaffende

Wille dazu sagt: >aber so wollte ich es!<- Bis der schaffende Wille dazu sagt: sAber so will
ich es ! So werde ich’s wollen !« Aber sprach er schon so? Und wann geschieht diess? Ist
der Wille schon abgeschirrt von seiner eignen Thorheit? Wurde der Wille sich selber
schon Erléser und Freudebringer? Und wer lehrte ihn Versshnung mit der Zeit (...) Wer
lehrte ihn auch noch das Zuriickwollen?« (KSA 4, 181)

® 1975, 8.

® Denn das Werdende in diesem Kreis, so lasst sich mit Heidegger zusammenfassen:
»ist nicht das fortgesetzt Andere des endlos wechselnden Mannigfaltigen. Was wird, ist
das Gleiche selbst.« ( 1989, Bd. II, 11). So auch bestitigt Zarathustra selbst: » Aber der
Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen bin, — der wird mich wieder
schaffen! Ich selber gehére zu den Ursachen der ewigen Wiederkunft. Ich komme wie-
der (...) —nicht zu einem neuen Leben oder besseren Leben oder dhnlichen Leben: —ich
komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben, im Gréssten und auch im
Kleinsten, dass ich wieder aller Dinge ewige Wiederkunft lehre« (KSA 4, 276).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

halb wird der Lehrer der Lehre der ewigen Wiederkunft, wie Heideg-
ger sagt, selbst ihr »Opfer«, kann doch der Ubermensch nicht entste-
hen, wenn er nicht bereits schon ist oder war®. Deshalb muss auch
der Lehrer dieser auf Uberstieg und Werden zielenden Lehre unter-
gehen, nidmlich zu dem werden, was er je schon ist. Was thm tibrig
bleibt, ist nur das Ja zu diesem Untergang oder ewigen Ubergang,
durch welchen er sich zugleich auch getragen weiss im ewig wieder-
kehrenden Kreis des Seins. So liegt das Ubermenschliche wahr-
scheinlich letztlich im Ja zum Menschlichen, oder wie Nietzsche sagt,
Allzumenschlichen, wobei dieses Ja wiederum nicht neu vom Einzel-
nen errungen werden kann. Vielmehr findet sich dieses unbedingte
Ja nur ein, wenn es sich im Einzelnen ewig schon gefunden hat.

Mit diesem Interpretationsversuch soll wieder auf unsere Ge-
gentiberstellung zurtickgelenkt werden. Zarathustras implizierter
Uberwindungsakt lisst sich nun in Bahnen deuten, die Eckhart in
gewisser Hinsicht nicht unverwandt sind: in Richtung namlich eines
Loskommens von der Illusion vermeintlicher Eigenstindigkeit, wo-
bei diese Aufgabe sich motiviert von nichts anderem als dem (ewi-
gen) Gegebensein dieser Eigenstandigkeit, im dem Sinne, dass das
Eigene — in einem Ewigen — standhilt. Die Ge-lassenheit des Demditi-
gen Eckharts entspringt der Demutserfahrung, dass der Mensch, der
ganz »untenc ist, der das Eigene als Bezugsort und Ausgangslage
»vernichtet« hat, zur Quelle des Eigenen gelangt. Diese Quelle ist
ein Er-eignis (um eine von Heideggers ertragreichen Wortspaltungen
zu nutzen), aus dem sich das Eigene empfingt, ohne dass es dartiber
eigens verfiigen kénnte. In verwandter Weise gehen auch Uberwin-
dung und Untergang, die Zarathustra predigt, darauf aus, dass der
Mensch zu sich selbst kommt in einer Entdeckung der Identitit, die
der eigenen Verfiigbarkeit sozusagen ewig vorhergeht.

Und dennoch lauert im Kern dieser Uberwindungskonzepte of-
fensichtlich und dieser Analyse zum Trotz ein gewaltiger Unter-
schied. Dieser erscheint, wenn man sich, wie oben bereits an-
gekiindigt, das Verhiltnis betrachtet, in dem der Uberwindungsakt
als Folge zu seiner jeweiligen Voraussetzung steht. Diese ist bei Eck-
hart als Gottesbezug, bei Nietzsche als die ewige Wiederkunft aus-
zumachen. Um die Betrachtung mit Ausdriicken vorwegzunehmen,
die sich als Empfindung nach der Vertiefung in beide Denkgebdude
einstellen, so ist es das bereits erwihnte etwas diirre Gefiihl des

# M. Heidegger, 1989, Bd. 1., 314.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A~ 309

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Zwangs, welches Nietzsches Uberwindungsschema spontan von Eck-
harts abzuheben scheint. Denn der Gedanke der ewigen Wiederkunft
steht zur Folge der Uberwindung in einem Verhiltnis, das gewisser-
massen gewaltitig konsequent anmutet. Was damit gemeint ist, ldsst
sich vielleicht so beschreiben: wenn man sich auf den Gedanken der
Wiederkunft einlisst, d. h. das von ihm eingeforderte Verhiltnis zwi-
schen Gedachtem und Denkenden einlést®, hat man gleichsam keine
andere Wahl als entweder zu verzweifeln oder den Nihilismus zu
»tiberwinden«, d.h. sich als sich selbst und dem Leben alternativlos
zugeworfen zu begreifen und zu begriissen. Die Uberwindung, die
mit diesem Gedanken zu geschehen hat, und die nur geschieht, wenn
man ihn nach Heidegger in »der rechten Weise« nimmt®, ldsst sich
gleichsam als zwingendes Resultat daraus fassen. Dass der Eindruck
der Zwanghaftigkeit und Gewaltsamkeit nicht weit hergeholt ist, da-
zu lddt Nietzsches entsprechende (grauenhafte} Metapher des Hirten
ein, welcher keine andere Wahl hat, als der Schlange, die in thn ge-
krochen ist, den Kopf abbeissen zu miissen®. Die Schlange versinn-

% Nietzsche bezeichnet den Wiederkunftsgedanken auch als »Glauben«, was Heidegger
dahingehend auslegt, dass der Gedanke in erster Linie auf Wirkung aus ist, die sich in
nichts anderem als dem Bezug, welcher der Denkende zu ihm steht, realisiert: »Der
Gedanke >wirkt< nicht erst in der Weise, dafs er in spiteren Zeiten gewisse Folgen zu-
riicklaBlt, sondern: indem er gedacht wird, indem der ihn Denkende sich in diese Wahr-
heit des Seienden im Ganzen stellt, indem die solcher Art Denkenden sind, verwandelt
sich auch schon das Seiende im Ganzen.« (1989, Bd. I, 394).

% 1989, Bd. 1, 446.

8 KSA 4, 2011 u. 273 —an dieser zweiten Stelle bezieht Zarathustra die Tat des Schlan-
genbisses auf sich selbst. Zur philosophischen Deutung dieses Bildes als Metapher der
Nihilismus-Uberwindung, die aus der ewigen Wiederkehr folgt, siche Heideggers erhel-
lende Interpretationen, 1989, Bd 1, 4451.) Liest man L. Andreas-Salomés biographisch
gehaltene Hintergriinde von »Nietzsche in seinen Werken«, so wird einem in bewegen-
der Weise das gewaltsam Tapfere dieser Uberwindung vor Augen gefiihrt: »UnvergeB-
lich sind mir die Stunden, in denen er ihn (den Gedanken der ewigen Wiederkehr D. S.)
mir zuerst, als ein Geheimnis, als Ftwas, vor dessen Bewahrheitung ... ihm unsagbar
graue, anvertraut hat: nur mit leiser Stimme und mit allen Zeichen des tiefsten Entset-
zens sprach er davon. Und er litt in der Tat so tief am Leben, daf3 die GewifSheit der
ewigen Lebenswiederkehr fiir ihn etwas Grauenvolles haben mufite. Die Quintessenz
der Wiederkunftslehre, die strahlende Lebensapotheose, welche Nietzsche nachmals
aufstellte, bildet einen so tiefen Gegensatz zu seiner eigenen qualvollen Lebensempfin-
dung, daf} sie uns anmutet wie eine unheimliche Maske. Verkiindiger einer Lehre zu
werden, die nur in dem Mafe ertraglich ist, als die Liebe zum Leben iiberwiegt, die nur
da erhebend zu wirken vermag, wo der Gedanke des Menschen sich bis zur Vergtte-
rung des Lebens aufschwingt, das mufste in Wahrheit einen furchtbaren Widerspruch zu
seinem innersten Empfinden bilden, — einen Widerspruch, der ihn endlich zermalmt

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

bildlicht die Nihilismus-Versuchung des Totalen-Umsonst als Kehr-
seite des Wiederkunftsgedankens, im Sinne einer ziellosen Wieder-
kehr des Gleichen, die nur im »Biss« zu iiberwinden ist. Dieser Uber-
windungsbiss soll nun zur unbedingten Bejahung des Gedankens
fihren und damit zur unbedingten Bejahung dessen, was ist und
wird. Zu fragen bleibt jedoch, wie dieser »Biss« die Einstellung zur
Wirklichkeit derartig radikal zu verdndern vermag, wie Nietzsche es
andeutet: »Nicht mehr Hirt, nicht mehr Mensch, — ein Verwandelter,
ein Umleuchteter, welcher lachte! Niemals noch auf Erden lachte je
ein Mensch, wie er lachte! «*.

Was einem fehlt, ist gleichsam die Quelle, aus der die aus diesem
Biss folgende »durstige, herzliche, hungrige, schreckliche, heimliche«
Lust an allem, was Welt ist, entspringt®. Woraus kann dieses ver-
wandelte Verhiltnis zehren? »Der Biss« als Bild der Uberwindung,
in der das Selbst sich in seiner faktischen und unumrundbaren Not-
wendigkeit zu begreifen und zu nehmen hat, soll zu einem neuen
Wirklichkeitsverhiltnis fithren. Sowohl die Uberwindung als die ver-
meintlich daraus entstehende Realititsbejahung ergeben sich jedoch
einzig aus dem Konsequenzzwang des Gedankens, dass es eben nichts
ausser der ewig sich wiederholenden Wirklichkeit gibt (oder — um im
Bild zu bleiben — dass diese Schlange eben in den Schlund gekrochen
ist}. Ist es plausibel, dass aus diesem Zwang zu nichts als Realitit eine
untriibbare, unumschrinkte Lust und Liebe zu ihr entstehen kann?
Anders gefragt: wie kann ein Schwergewicht, welches an das Leben
durch den Wiederkunftsgedanken gehéngt wird, die » Vergottlichung

hat.« (1994, 255). Wenn B. Magnus gegen den normativen Kontext der Wiederkehrleh-
re zu bedenken gibt, dass gerade die Finmaligkeit des Lebens diesem das unmessbare
Gewicht gibe, dann iibersieht er den Leidenshintergrund, der diese Lehre in ihrer Not-
wendigkeit (wie Heidegger trennend hervorhebt) motiviert und den Klages, Lou Andre-
as-Salomé erginzend, mit folgender Perspektive nahezubringen sucht: »Man versetze
sich in die Stimmung eines Denkers hinein, der nach immer beschwérenderen Formeln
greift, um sich seine Lebensbejahung gegen die Verzweiflung zu beweisen, (...) und
man weifs es, warum er bei der Wiederkunftslehre enden mufte, ob sie gleich die Ver-
zweiflung noch einmal ist. Mit der Erklirung: dieses selbige Leben, tausendmal abge-
rungen dem Willen zur Selbstvernichtung, will ich tausend und tausend Mal wieder
leben, hat er das duferste, was sich ersinnen laft, zwar nicht in Bejahung des Lebens,
wohl aber an Verneinung der Verneinung geleistet. Es ist die Abwehrformel der unbeug-
samen Selbstbehauptung gegen den Hang zur Selbstvernichtung.« (L. Klages: Die psy-
chologischen Errungenschaften Nietzsches, 1926, 216. Zit. nach K. Léwith, 1978, 209)
% KSA 4,202.

® Vgl. KSA 4, 403.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 311

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

der Welt« und die »totale und bedingungslose Liebe zum Werden«*
generieren? Dass Liebe ein ungeheures Schwergewicht erzeugen
kann, dies ist der Erfahrung offensichtlich bekannt. Nietzsche scheint
dieses Phinomen umzudrehen. Das Gewicht der Faktizitit des Seien-
den soll eine Liebe erzeugen, die ihrerseite eigentlich erst das gren-
zenlose Gewicht des Seienden zu stiften vermag. Der Kern also, um
den sich diese Uberlegungen drehen, betrifft sozusagen den blinden
Fleck in Nietzsches Entdeckung eines Gedankenmodells, von dem aus
die Welt bejaht werden muss: nimlich die Leerstelle {einer Grund-
beziehung?), aus der sich dieses Ja zwanglos, lustvoll und liebend er-
gibt.

Betrachtet man nun den Uberwindungsakt Eckharts in seinem
Verhiltnis zu seiner (Gottes-)Priamisse, so zeichnet sich ein wesent-
licher Unterschied bereits auf der Ebene der Bilder ab. Die Uberwin-
dung des Demditigen, die zwar als »Vernichtungsakt« an Bitterkeit
Nietzsches Schlangenbiss nicht nachzustehen scheint, ergibt sich
nicht als unausweichliche Kausalitit aus seiner Voraussetzung. Der
Selbst-Uberwundene steht nicht in einem Verhiltnis eiserner Kon-
sequenz zum Grund der Uberwindung. Es geht hier nicht um den
Zwang zum Biss, sondern, wie zu erinnern ist, um ein Geschehen,
welches durch ein mogliches Empfangen begriindet wird. Der Unter-
Gang des Demiitigen motiviert sich aufgrund der dadurch erlang-
baren Empfinglichkeitslage: denn »je tiefer in der Demut, um so
empfinglicher Gottes. Unsere Meister sagen: Wenn man einen Be-
cher nihme und ihn unter die Erde setzte, so konnte er mehr aufneh-
men, als wenn er auf der Erde stinde; wenn es auch so wenig wire,
dass man es kaum wahrnehmen konnte, so wire es doch etwas. Je
mehr der Mensch in den Grund rechter Demut versenkt wird, um
so mehr wird er versenkt in den Grund géttlichen Seins.«*

Dieses bildliche Modell, welches die Beziehung der Demut mit
threm auslosenden Grund zur Darstellung bringt, kénnte kaum kon-
trastreicher sein gegeniiber der Hirten-Metapher, welcher den noti-
gen Zusammenhang von Untergang und Wiederkunftslehre signali-
siert. Wihrend es bei Eckhart eine Erfahrung des Empfangens ist,
welche die Erneuerung des Menschen, eben den Selbstempfang aus-
l6st, so ist es bei Nietzsche tatsdchlich ein iibermenschlicher (Ge-
walt-)Akt, der den Menschen zu dem werden ldsst, was er ist. Die

% Vgl. B. Magnus, in: J. Salaquarda, 1996, 228 u. 229.
1 DW, Pr. 55, 599, 22f.

312  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

Tiefe der Demut bei Eckhart steht deshalb gegen die Hérte der Demut
bei Nietzsche; beide Pridikate sprechen die Essenz der unterschied-
lichen Natur der jeweiligen Demutsbegriffe aus. Sehr plausibel
erscheint deshalb, dass der Demiitige Eckharts schlicht Mensch ge-
worden ist®, und der Untergegangene und dadurch der Zu-sich-
selbst-Gekommene Nietzsches Ubermensch sein muss®. Der De-
miitige Eckharts entspricht der Forderung des Seins, welche sich in
nichts anderem als dem Seins-Empfang erschliesst, der Untergegan-
gene Nietzsches entspricht dagegen eher der Uberforderung der Wie-
derkunftslehre, die einen Selbstbefreiungsakt abverlangt, der gleich-
sam tibermenschliche Krifte bedarf.

Erstaunlich unveraltet vermag Eckharts Modell in seinem Ge-
gentiber zu Nietzsche erscheinen, wenn man sich Heideggers Refle-
xionen zur Eigenart der »Grundstellung« des Wiederkunftsgedan-
kens zuwendet®. Heidegger plaziert diese Lehre in den Kontext der
Metaphysik aufgrund ihres Fragehorizontes, welcher das Seiende als
Ganzes anzugehen trachtet®. Nietzsche markiert fiir Heidegger
einen Kulminations- und Endpunkt dieser Frageausrichtung. Diese
Stellung kommt ihm zu, weil seinem Denken nach Heidegger ein —
zum Extrem ausgebildetes — Symptom anhaftet, welches die abend-
léndische Metaphysik von Beginn an begleitet. Als »Seinsvergessen-

2 Siehe hierzu z. B. die etymologische Briicke, die Eckhart zwischen homo, humus und
humilitas schligt (DW, VeM, 327, 11.).
% Der iibermenschliche Akt, welcher die Figur des Zarathustra abverlangt, tritt auch
klar hervor in einer spateren Interpretation Nietzsches zu dieser Figur. In einem Gedicht
in den Dionysos-Dithyramben, vergleicht er ihn mit der Tanne:

»— Aber du, Zarathustra

liebst den Abgrund noch,

thust der Tanne es gleich? —

Die schligt Wurzeln, wo

der Fels selbst schaudernd

zur Tiefe blickt —,

die z6gert an Abgriinden,

wo Alles rings

hinunter will:

zwischen der Ungeduld

wilden Geréll, stiirzenden Bachs

geduldig duldend, hart, schweigsam

einsam ...« (KSA 6, 389).
% 1989, Bd. 1, 4621.
% Siehe ebenda, 448 {f.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 313

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

heit«* benennt er dieses Merkmal metaphysischen Denkens, welches
auch Nietzsche zeichnet. Dem identifizierten Symptom unterstellt er
folgende Diagnose: » Was eigentlich geschieht, ist die Seinsverlassen-
heit des Seienden: daff das Sein das Seiende ithm selbst tiberldft und
darin sich verweigert.«*’

Heidegger scheint hier Meister Eckhart, der aus seinem Verdike
gegen die Metaphysik eindeutig herauszunehmen ist, aus dem Her-
zen zu sprechen®®. Nur wiirde dieser die Formulierung noch ergén-
zen, weil thm gemaiss genau so gut zu sagen wire, dass das Seiende
das Sein sich selbst tberldsst. Wenn Heidegger, wiederum ganz im
Sinne Eckharts, zu dringen scheint: »Alles liegt daran, dafl wir in
dieser vom Sein selbst ereigneten, nie von uns gemachten und er-
dachten Lichtung instindig werden«*, dann wiirde der mittelalterli-
che Meister gleich hinzusetzen konnen, in welcher Weise man in
diese Lichtung gelangt: namlich im Lassen des Von-uns-Gemachten-
und-Erdachten. Im Demutsvollzug des Selbst-Lassens im weitesten
Sinne erdffnet sich die »Seinslichtunge, die ansonsten, so konnte
Meister Eckhart wiederum Heidegger zustimmen, als »das Lichtung-
Lose des Seins (...} die Sinnlosigkeit des Seienden ist.«%® Die Sinn-
losigkeit, oder in Eckhartscher Wortwahl, Nichtigkeit des Seienden
liegt fiir den mittelalterlichen Meister zweifellos in nichts anderem
als der Bezuglosigkeit zum »Sein« begriindet. Diese aber ist gemiss
Eckhart je jetzt zu durchbrechen, indem sich das Seiende — mit Hei-
degger gesprochen — dem Sinn des Seins tberlasst, welcher sich nur
in der Ver-nichtung jedes Eigen-Sinns ergibt. Nietzsche dagegen ver-
ewigt den eigenen Sinn, der im Kreis des Seins unverindert wieder-
kehrt, sodass ein Durchbruch daraus unmoglich wird, wobei gerade
diese Durchbruchslosigkeit im tiberwindenden »Biss« als Sinn in sich
selbst lustvoll geliebt werden soll. Der vormals mit Demut verbun-
dene Uberwindungsmodus, welcher nach Eckhart das Seiende seins-

% M. Heidegger, 1957, 19 oder ders.: 1984, § 1.

% M. Heidegger, 1989, Bd. 11, 28.

% Zum Einfluss Eckharts auf Heideggers schreibt W. Wackernagel: »several recent stu-
dies have begun to shed some light on the influence of Master Eckahrt’s work on Hei-
degger (an influence that seems to have been largely hidden by Heidegger, since he
rarely quoted Fckhart and, when he did, not always where he should have).« (1993, 93)
Wackernagel gibt im Anmerkungsapparat dieses Artikels auch einen kurzen Uberblick
auf Literatur, die Heidegger mit Meister Eckhart in Beziehung setzt.

% M. Heidegger, 1989, Bd. 11, 25.

100 Fhenda, 26.

314 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung des Willens zur Macht

empfinglich macht, findet sich bei Nietzsche deshalb in seiner Wir-
kung zwar beansprucht, aber unter Vorgaben, welche diese Wirkung
letztlich verunmaoglichen.

V. Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung
des Willens zur Macht

Unter der Vorgabe des sich selbst bewirkenden und treibenden Krei-
ses des Gleichen wird dasjenige Prinzip ausgeschlossen, welches als
das Ur-Schépferische tradiert worden ist als er-neuernde Kraft im
Sinne einer creatio continua oder creatio ex nihilo. Die Wiederkunft
als eines der Ansitze, welcher Nietzsches Uberwindungsgedanken
unterliegt, dringt auf einen entsprechenden Lebensvollzug der Aus-
schliesslichkeit, der das Selbst ausschliesslich (ewig!) auf das selbe
Selbst verweist. »Gott ist todt«'* ist die Konsequenz dieser Anschau-
ung, deren Stimmigkeit Jakob Bshme — um damit den Ubergang zu
unserer zweiten Bezugsachse zu leisten — nochmals in anderer Hin-
sicht bezeugt. Verschliesst sich doch in der Beharrlichkeit des Selbst-
wollens gezielt und hermetisch jene Willensqualitit, die Bohme
Gottemp-findung nennt. Als Gedankenexperiment liesse sich in der
Zusammenschau Nietzsches und Bohmes formulieren, dass ersterer
durch den philosophischen Outsider aus Gorlitz vollig bestitigt
wiirde. Bohme wiirde die Authentizitit und Aufrichtigkeit des Got-
testods, von welcher Nietzsches Philosophie kiindet, bekriftigen. Fiir
thn wire dieser der notwendige Befund Nietzscheanischen Denkens
als Resultat eines Ansatzes, der das »Prinzip« der Eigenmichtigkeit
nicht verlisst (oder verlassen will). Dann namlich, so erklart Bshme
unermiidlich, hat sich »der eigene Wille (...) in ein eigen Centrum
eingefiihret, und vom Gantzen abgebrochen, und ist dem Gantzen als
wie todt worden. «*? Nur tiber den »Tod« des Eigenwillens wiederum
wird nach Béhme das Prinzip des Ganzen »fiihlbar« und lebendig,
das er mit dem Gottesbegriff gleichsetzt. Tief ernstzunehmen und
aufschlussreich im Sinne Bohmes ist deshalb auch die Wendung
vom Gottes-Mord im Zarathustra'®, welcher die Implikation enthilt,

10 Vgl KSA 3, 4801f.

12 abm 1, 9.

105 Siehe KSA 4, 328f. Auch in der der Frohlichen Wissenschaft, wo der »tolle Mensch«
den erwihnten Tod Gottes verkiindet, erscheint dieser als Folge der Totungstat des

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 315

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

dass Gottestod mit einem willentlichen Verhalten zu tun hat: dass der
Mensch das Gottliche umbringen bzw. sich um das gottlich Ganze
bringen kann, aufgrund von nichts anderem als seinem Selbstver-
hiltnis, wie sich gemiss Bohmes hinzufiigen liesse'®.

Es lohnt sich aber, in der Gegentiberstellung Nietzsches und
Bohmes ein wenig grundsatzlicher zu verfahren. Denn aufgrund
threr dhnlichen Emphase auf der Bedeutung des Willens, lassen sich
die Divergenzen in der Entwicklung der jeweiligen Uberwindungs-
konzepte in einem interessanten Spannungsverhiltnis erfassen. Zu-
nichst zu den Ansitzen: Bshme befindet, dass »iedes Leben« in der
Begierde und im »Willen stehet«'™, Nietzsche fragt an einer
berithmten Stelle in »Jenseits von Gut und Bose«: »Gesetzt, dass
nichts Anderes als real »gegeben« ist als unsre Welt der Begierden
(...) Gesetzt endlich, dass es gelinge, unser gesammtes Triebleben als
die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens
zu erkliaren«®. Auch wenn Nietzsches Willenstheorie nur experi-
mentellen Charakter zugestanden werden sollte, so steht sie als sol-
che — unabhingig thres Status’ — in einem eindeutigen Verhiltnis zu
einem Uberwindungsgebot. Diesem Zusammenhang soll ein wenig
nachgegangen werden, um auch von dieser Perspektive, die den Blick
auf Bohme freigibt, die Quelle von Nietzsches Echos auf das alte
Demutsmotiv festzustellen.

Die »eine Grundform des Willens«, die Nietzsche oben an-
spricht, ist thm der Wille zur Macht!”: »Wo ich Lebendiges fand, da
find ich Willen zur Macht.«*® Neben der Wiederkunftslehre stellt

Menschen: »Wohin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getédtet, —ihr
und ich! Wir Alles sind seine Mérder!« (KSA 3, 481)

1% »Wann das Gemiithe in eigener Begierde des irdischen Lebens gefangen stehet, so
mag es Gottes Willen nicht ergreifen, es liuffet nur in der Selbheit, von einem Wege in
den andern, und findet doch keine Ruhe« (wGl 2, 16).

5 Vgl 6Pk, 1,1.

s KSA5, 54.

197 »Gesetzt endlich, dass es gelange, unser gesammtes Triebleben als die Ausgestaltung
und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu erklaren — namlich des Willens zur
Macht, wie es mein Satz ist —; gesetzt, dass man alle organischen Funktionen auf diesen
Willen zur Macht zuriickfithren kénnte und in ihm auch die Lésung des Problems der
Zeugung und Ernidherung — es ist Ein Problem — finde, so hitte man damit sich das
Recht verschafft, alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. Die
Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren sintelligiblen Charakter< hin bestimmt und
bezeichnet — sie wire eben »Wille zur Macht« und nichts ausserdem.« (KSA 5, 54)

105 KSA4, 147.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung des Willens zur Macht

der »Wille zur Macht« den anderen Hintergrund, der Zarathustras
Lehre vom Ubermenschen prigt. Fiir das Verstehen der uns inter-
essierenden »Hirte der Demut«, die Zarathustra von sich abverlan-
gen muss, ist die Zuwendung hierzu nicht ohne Belang. Wie némlich
lasst sich der Grundsatz vom Willen zur Macht und die Grésse des
Menschen, die nach Zarathustra an seinem »Untergang« liegt'®, zu-
sammenreimen? Nietzsche hilt einen diesbeziiglich nicht lange im
ungewissen: iberdeutlich macht er den Zusammenhang, indem er
das Thema »Willen zur Macht« vornehmlich in demjenigen Kapitel
zur Erérterung bringt, welches tiberschrieben ist: »Von der Selbst-
Ueberwindung«. Neben der guten Portion Ironie, die in dieser Poin-
tierung sicherlich im Spiel sein mag, (insofern diese — alte Ideale der
Selbstentsagung heraufbeschwérenden — Uberschrift ausgerechnet
auf den Willen zur Macht zielt), bringt sie die notwendig mitzuden-
kende Konsequenz des Willens-Grundsatzes zum Vorschein. Diese
besteht sozusagen in seiner Kehrseite: wenn der Wille auf einen
Machtvollzug aus ist, dann konstituiert seine eigene Uberwindung
sozusagen die zugehorige andere Seite der Miinze: »Wo ich nur Le-
bendiges fand, da horte ich auch die Rede vom Gehorsame. Alles
Lebendige ist ein Gehorchendes.«® Aber auch in der Ausiibung des
Willens zur Macht selbst ist das Leben als Gehorchendes fassbar. »Es
gehorcht der Dynamik des >Willens zur Machts, die seine innere Ver-
fassung ist.«"! Spielt man den Gedanken des Willens zur Macht als
Lebensprinzip durch, so benennt er nur das eine Moment einer Be-
wegung, die immer zugleich tiberwindend/iiberwunden sein muss:
hat alles Lebendige (und auch nicht Lebendige) am Willen zur Macht
Anteil, so ist es damit auch an seinem stetenVollzug der (Selbst-)
Uberwindung gebunden. Im Sieg des Willens zur Macht ist er nim-
lich zugleich auch besiegt, in der Machtsteigerung findet zugleich
Machtminderung statt'. Es macht Sinn, auch in diesem Gegenlicht

19 »Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Briicke und kein Zweck ist: was

geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Ubergang und ein Untergang ist.«
(KSA 4, 161)

10 KSA 4, 147.

- R. Schmidt, C. Spreckelsen, 1995, 156.

2 Auch wenn Miiller-Lauter die Einheit, die der »Wille zur Macht« suggeriert, im
Sinne von Nietzsche aufsprengen will als »Spiel und Gegenspiel von Kriften resp.
Machtwillen, in dem »von sich fortlaufend dndernden Einheiten (...), nicht von der
Einheit« gesprochen werden kann, so gesteht er diesem Kriftespiel dennoch nur eine
reinzige Qualitit« zu (in: |. Salaquarda, 1996, 246 u. 249). Unter dieser Pramisse gilt
obige Analyse auch: denn die eine Qualitit, die in der Machtsteigerung besteht, ist in

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 317

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

des Willens-zur-Macht-Theorems den Hintergrund von Zarathu-
stras Hinweis zu vermuten: »Und diess Geheimniss redete das Leben
selber zu mir. »Siehe, sprach es, ich bin das, was sich immer selber
iiberwinden muss.

Wie sehr scheint zu dieser These jener Grundsatz Bshmes in
Einklang zu stehen, in dem er zum Ausdruck bringen mochte, dass
»das Leben stehet im Streite, aufdaf$ es offenbar, empfindlich, find-
lich (...) werde: Und dienet zur ewigen Freude der Uberwindung.«'*
Es ist in der Tat verbliiffend, mit was fir dhnlichen Wendungen und
Bildern Nietzsche im Vergleich zu Bshme operiert. Wie in einem
etwas verwirrenden Spiegelkabinett trifft man auf fast gleich lauten-
de Metaphern, die leicht dazu verleiten, vor lauter augenscheinlichen
Parallelititen die unterschiedlichen Bedeutungsebenen zu tiberse-
hen. Beispielsweise spricht Nietzsche auch vom »schlimmsten Feind,
dem du begegnen kannst«: ndmlich »immer dir selber«*® (vgl. hierzu
Bohmes »argesten Feind«¢), oder er nutzt — wie Bohme — das Pathos
des Verbrennens, um den Prozess einer Neuwerdung zu verkiindi-
gen', oder redet vom Ubermenschen als »Blitz« aus der »dunklen
Wolke Mensch«'® (vgl. hierzu Bohmes »Blitz« oder »Blick«?).

Aber das »Uberwindungsspiel« Bshmes enthilt eine Regel, wel-
ches es von der Uberwindungsklausel, die mit dem Willen zur Macht
einhergeht, gravierend unterscheidet: der Wille zur Macht némlich
muss sich — aus Machtwillen — immer selbst iiberwinden; wihrend
das Uberwindungsspiel Bohmes auch die Uberwindung dieses

ihrer Verwirklichung zugleich auch immer als Gegenteil prisent. Die Entfaltung der
einzigen Qualitit von Willen als Machtsteigerung bedingt zugleich auch immer den
Gegensatz der Qualitit von Machtminderung. Darum ist das Sprechen vom Willen zur
Macht — auch als »essentielle Bestimmung« (ebenda 255) — eigentlich zu vervollstindi-
gen mit der notwendigen Komliementirqualitit oder -essenz (der Machtminderung?),
die mit ihm untrennbar verbunden ist. In der Umlenkung der Einheit des Willens zur
Macht auf die eine Qualitit bzw. Essenz von Willen kommt es Miiller-Lauter offenbar
vor allem darauf an, Nietzsche sozusagen aus dem »metaphysischen Strom rettenc.
Aber ist die Festlegung der Willen auf eine Qualitit nicht genauso metaphysisch?

1 KSA 4, 148.

gL, 57.

15 KSA 4, 82.

s 3P, Vor. 9.

7 »Verbrennen musst du dich wollen in deiner eignen Flamme: wie wolltest du neu
werden, wenn du nicht erst Asche geworden bist!« (KSA 4, 82) Vgl. dazu B6hme Meta-
phorik des »Feuers«, in dem die Ichheit »verbrennet« (z.B. 4L, 33).

5 KSA 4, 23.

9 7.B. Gw, 3, 16.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung des Willens zur Macht

Machtwillens insgesamt beinhaltet. Denn der Wille »zur Eigenherr-
schaft« bzw. der »eigene Wille der Selbheit«®, welcher sich als
Bohmesches Korrelat des Willens zur Macht darbietet, (indem
Bohmes diesem Willen ewige Notwendigkeit und absolute Herr-
schaft — eben innerhalb seines Prinzips — zugesteht), ist nur Moment
innerhalb eines tibergeordneten Willensspiels: dem Willen zur Of-
fenbarung. Dieser Moment-Charakter wird dem Willen zur Eigen-
herrschaft jedoch nur offenbar, wenn er selbst-gelassen bereits zu
einem »andern Willen« geworden ist. Die Uberwindbarkeit seines
eigenen Wesens gelingt dem eigenmichtigen Willensprinzip also
nicht aufgrund des ihm eigenen Vollzugs, sondern — gegenteilig —
wenn er nicht mehr tberwinden will, sondern sich »ergiebet«, durch
den »Tod ersincket«'®. Dieses Geschehen benennt bei Bohme die
Demut, die deshalb auch hier nichts mit »Hirte«, sondern eher mit
dem kontriren Vermogen einer buchstiblich grenzenlosen Nachgie-
bigkeit, eben Gelassenheit zu tun hat. Die Gelassenheit der Demut ist
sozusagen der signifikante Modus eines Willens, der »ungriind-
lich«® ist. Sie entspricht dem Wesen eines Willenskonzepts, welches
nicht an der singularen Einheit, auch nicht an einer Qualitit fest-
gemacht ist'*, sondern in der Moglichkeit von (scheinbar unmég-
lichen) Ubergingen liegt, durch die hindurch in unendlichen Formen
»das Ewige eine Empfindlichkeit und Schiedlichkeit angenommen «!%
hat. Das Grundkonzpet eines Willens zur Offenbarung unterscheidet
sich deshalb von demjenigen des Willens zur Macht schon allein des-
wegen, weil es »Raumc« fiir eine Pluralitit von unterschiedlichsten
Willen und Qualititen stiftet, welchen die Lehre des Willens zur
Macht nicht enthalten kann; weiterhin auch dadurch, dass der Wille
zur Offenbarung keine Bewertung bzw. Umwertung gemaiss eines

2 Vgl 7.B. wGl, 1, 37 ff.

1 Vgl. 6Pk, 7, 6 oder wGl, 1, 37£.

22 6Pk, 7, 6 und 7, 3.

12 Bsch, 2, 8.

2 Ganz im Sinne von der gegenwirtigen Nietzsche-Auslegung des Willens zur Macht
als Essenz eines Spiels von Machtquanten, schreibt auch Bshme: »Ein Ding das Eins ist,
das nur Einen Willen hat, streitet nicht wieder sich selber. Da aber viel Willen in einem
Dinge sind, so werden sie streitig, denn ein ieder will seinen gefasseten Weg gehen. So
es aberist, daf3 einer des andern Herr ist, und gantz volle Macht iiber die andern alle hat,
daf} er die mag zerbrechen, so die ihme nicht gehorsamen; so bestehet des Dinges Viel -
heit in Einem Wesen, denn die Viele der Willen geben sich alle in Gehorsam ihres
Herren.« (6Pk, 4, 1)

4L, 57.

-
5

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 319

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

(Macht-)Leisten kennt. Im Offenbarungsspiel sind buchstablich alle
moglichen Willensarten inkludiert. Anstelle eines Leisten, an dem
diese bewertet werden konnten, gibt es jedoch eine Regel, deren Ein-
haltung sozusagen die Qualitit des Spiels bestimmt. Diese spricht
Bohme im Demutsgebot aus, das wiederum in ausgezeichneter Weise
mit Nietzsches Wendung des »Ubergangs« oder »Untergangs« zu
umschreiben ist, welches Geschehen der Selbstwerdung vorgeschal-
ten ist. Der Wille kommt, so auch Bshme, in diesen Ubergingen der
Selbstiiberwindung zu sich, aber nicht in der Weise der Selbstbesti-
tigung, sondern gegenteilig »durch den Tod«*** der eigenen Form.
Dadurch erst empfindet er sich in seiner Ungrindlichkeit, aus der
sich das »ewige Spiel« generiert'?.

Im Ausgang der Willenstheorien bei Nietzsche und Bshme wird
wieder ein Symptom des Unterschieds sichtbar, welches sich auch im
Vergleich mit Meister Eckhart gezeigt hat. Der Wille zur Macht
zeichnet sich wie die Wiederkunftslehre durch eine Geschlossenheit
aus, innerhalb derer der Uberwindungsvollzug nur die Dynamik an-
treibt, die durch die jeweilige Lehre gesetzt ist. Das im Willen zur
Macht inhirente (Selbst-)Uberwindungsgesetz entsteht allein auf-
grund des unaufhorlichen Vollzugs dieses Willens, welches »Gutes«
und »Boses« setzt und vernichtet und setzt usf.: »Wahrlich, ich sage
euch: Gutes und Boses, das unverginglich wire — das giebt es nicht!
Aus sich selber muss es sich immer wieder tiberwinden.«** Kaum zu
tbersehen erscheint diesbeziiglich wiederum die Briicke zu Bohme,
der Nietzsche auch diesbeziiglich aus vollem Herzen zustimmen
miisste. Charakterisiert Bchme doch sein erstes Prinzip des »Willens
zur Eigenherrschaft« durch das »ringende Rad der Natur«, welches er
so kennzeichnet: »Was das Gute bauet, das zerbricht das Bose; und
was das Bose bauet, das zerbricht das Gute. Und dies ist der grosse
Jammer der vergebenen Miihseligkeit.«'* Dieses »Rad der Natur« —
oder mit Nietzsche gesprochen (!} — »Rad des Seins«™ ist nach
Bohme aber zu druchbrechen, und zwar nicht auf Jenseitiges, son-
dern nur auf eine andere Wollens-, Wahrnehmungs- und Empfin-
dungsdimension hin. Wie bei Eckhart, so ist es auch bei Bohme vor

126 Ebenda.

27 Ebenda.

8 KSA 4, 149.
2 wGl, 1, 46.
0 KSA 4,272,

-

-

320 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsdurchbruch

allem diese Moglichkeit eines Durchbruchs, welche ihre Uberwin-
dungskonzepte, und damit ihren Demutsbegriff, von Nietzsches
Widerhall der Thematik unterscheiden.

VI. Demutsdurchbruch

Bemerkenswert erscheint in diesem Kontext, dass bei Nietzsche wie
bei Bohme die Metapher des »Gefingnisses« als Beschreibung der
individuellen Situation auftaucht'®. Entsprechend der unterschiedli-
chen Hintergriinde allerdings gibt es fiir Nietzsche kein Entkommen
daraus, wihrend dieses fiir Bshme im »Ersincken« des eigenen Wil-
lens moglich wird, der eben dieses Gefiingnis konstituiert™®?. Der dem
Gedanken eines Willens zur Offenbarung zugehsrige Uberwin-
dungsvollzug der Demut eroffnet Moglichkeiten, die es in der Ge-
schlossenheit der einen Willens-Grundform zur Macht nicht geben
kann. Wihrend die harte Demut Nietzsches — wenn man so sagen
kann — auf Uberwindung in Form einer Akzeptanz (als das »Ja- und
Amen-Lied«!*} der Auswegslosigkeit des Faktischen zielt (in seiner
Wiederkehr und seinem Machtwillen), erzielt die Demut Eckharts
und Bohmes umgekehrt einen Ausweg, der allerdings nirgendwo
hinzuftihren trachtet als in das Leben selbst. Der Ausweg in der De-
mutsdistanzierung — im Sinne eines Lassens bis zum »Tod« — eroff-
net ein neues Dasein dadurch, dass sich der Mensch selbst verindert.
Herausgefallen aus dem Eigenen im Durchbruch der Demut findet er
sich nach Eckhart und Bohme gleichsam in jener >Mitte< wieder, aus
der sich das Leben als (gottliche) Selbstoffenbarung dussert.

Die Ahnlichkeit dieses lebensbejahenden Ideals zu demjenigen
des Ubermenschen, der das Leben in all seinen Formen von Zarathu-
stra zu lieben beauftragt ist, bestitigt Nietzsches Diktum: »Die klein-
ste Kluft ist am schwersten zu tiberbriicken«®. Diese »kleinste
Kluft« besteht wohl buchstiblich in der Kluft, aus deren Leerstelle
sich bei Nietzsche diese gottlich dionysische Lebensliebe zu speisen

11 J. Boshme: »Weil aber die Selbheit (...) in einer schweren Gefangnif3 (...) feste ange-
bunden stehet« (wGl, 1, 2). E Nietzsche: »Im Gefingniss. (...) Wir sind in unserem
Netze, wir Spinnen, und was wir auch darin fangen, wir kénnen gar Nichts fangen, als
was sich eben in unserem Netze fangen lisst.« (KSA 3, 110)

2 Vgl z.B. hds, 48.

13 KSA 4, 287.

1% KSA 4,272,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 321

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

hat. Vor allem auch hinsichtlich des Charakters dieser Liebe, die iiber-
menschlich (oder unmenschlich} »Ja und Amen« im amor fati sagt,
im Unterschied einer Liebe im Sinne Bdhmes (freilich auch Eck-
harts), der verindernde Wirkkraft zugetraut wird**®. Denn der De-
miitige betrachtet die Gegenwart als Offenbarungszeitraum, in dem
es ithm als »Mitspieler«, wie Bohme sagen wiirde, freisteht, die Lie-
bens-wiirdigkeit des Offenbarungsspiels »als Spiegel«™ (mit ent-
sprechender Einstellung) sichtbar werden zu lassen.

Abschliessend lasst sich daher zusammenfassen, dass die gegen-
ldufige Dynamik, welche die Demut im Denken Eckharts und
Bohmes auszeichnet, bei Nietzsche wohl ein Echo findet. Die Ver-
fremdung des Echos besteht aber darin, dass der Bezug, aus der sich
die selbstiiberwindende Bewegung der Demut generiert, verdndert
hat. Bei Eckhart und Bohme setzt dieser Bezug beim Eigenen an,
dessen zwiespiltige Rolle in der Demut ent-schieden wird. Im Ein-
bruch des vermeintlich Eigenen der partikularen Vorziige stosst der
Mensch in der Demut auf ein Eigenstes, welches, seine Eigenheit
stiftend, diese zugleich grenzensprengend tiber sich hinaus treibt.
Bei Nietzsche ist diese Doppelbodigkeit des Eigenen zusammengefal-
len. Erhalten geblieben ist trotzdem die Vision einer (Demuts-} Dy-
namik, in der das Selbst unter- und tiberzugehen hat auf ein tber-
menschliches Dasein hin. Diese Bewegung vermag bei Nietzsche
jedoch immer nur wiederum beim Eigenen zu landen. So sehr Nietz-
sche mit dieser Konsequenz zu ringen scheint, kann der von ihm
vorgezeichnete Schwung vom Selbst weg nur eine (kleine) Kreisbahn
zu dem gleichen Selbst zurtickzeichnen. Unter den Pramissen der
Wiederkehr und des Machtwillens vermag der Mensch nur auf sich
selbst iber- und unterzugehen, wobei das Motiv der Demut sich in
das Gegenteil verzerrt.

5 Vgl abm, 1, 27.
16 Vgl. 6Pk, 4, 25.

322  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dolorg/10.5771/9783495007475-267 - am 18.01.2026, 08:21:56. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495997475-287
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.  Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut
	II.  Die Demut Zarathustras
	III.  Parallelen
	IV.  Härte versus Tiefe der Demut
	V.  Die unüberwindbare Selbst-Überwindung des Willens zur Macht
	VI.  Demutsdurchbruch

