
III. Forschungsstand – Zehn Zugänge

zum Topos Fremdheit in interreligiöser Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Fremdheit – ein zentraler Topos im Horizont

weiterer interreligiöser Themengebiete

Seit ihren ersten Konzeptionierungen befasst sich interreligiös ausgerichtete Religions-

didaktik mit dem Topos der »Fremdheit«. 1974 definiert Johannes Lähnemann als Ziele

des damals noch sogenannten »Fremdreligionsunterrichts«: »[Lernende] sollen Lernbe-

reitschaft im Blick auf fremde Religionen und Kulturen entwickeln.« Und: »Sie sollen

Menschen aus anderen Religionen und Kulturen in ihrer Andersartigkeit verstehen und

akzeptieren.«1 2012 schreibt Clauß Peter Sajak nicht unähnlich: »Interreligiöses Lernen

zielt darauf ab, fremde Religionen in ihrer Andersartigkeit anzuerkennen und in der Be-

gegnungmit diesen zu einem besseren Verständnis der anderenwie der eigenen Religion

zu gelangen.«2

»Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht«, »Das Fremde als Gabe begreifen«,

»Fremde Religionen – fremde Kinder?«, »Das Eigene und das Fremde« – oben wur-

de schon auf mehrere Veröffentlichungen verwiesen, die sich bereits im Titel auf den

Begriff des Fremden beziehen (vgl. Kap. II.1). Auch wenn sich mit Blick auf die jüngst

erschienenen Publikationen eine gewisse Zurückhaltung attestieren lässt, was die Ver-

wendung des Wortes »fremd« in ihren Titeln anbelangt, so bleibt das Thema Fremdheit

inhaltlich doch nach wie vor präsent: in zahlreichen Monographien und Sammelwerks-

beiträgen zur interreligiösen Bildung, genauso wie in verwandten Diskursen zumThe-

ma »Pluralität«, »Alterität« oder »Heterogenität«.

Fremdheit ist ein zentrales Thema interreligiösen Lernens und interreligiöser Bil-

dung von Beginn an, doch es ist nicht losgelöst von Bezügen zu anderen interreligiösen

Themengebieten. Bevor ab dem folgenden Kapitel (weiter ab S. 79) zehn religionspäd-

agogische Perspektiven auf das Phänomen Fremdheit näher untersucht werden, ist es

nötig, denHorizont interreligiöser Bildung zu skizzieren, innerhalb dessen sich die un-

tersuchten Fremdheitsdiskurse vollziehen. So werden die Einzelperspektiven auf das

1 J. Lähnemann: Jesus und Mohammed, Christoph und Ali, S. 417.

2 Clauß P. Sajak: »Interreligiöses Lernen im schulischen Religionsunterricht«, in: Bernhard Grüm-

me/Hartmut Lenhard/Manfred L. Pirner (Hg.), Religionsunterricht neu denken. Innovative Ansätze

und Perspektiven der Religionsdidaktik. Ein Arbeitsbuch, Stuttgart: Kohlhammer 2012, S. 223-233,

hier S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 Fremdheitserfahrung und Othering

Thema Fremdheit besser verständlich, besonders da die folgenden Kapitel an einigen

Stellen auf die hier skizzierten Schwerpunkte Bezug nehmen. Die Genese und Ausfal-

tung interreligiöser Bildung innerhalb verschiedener Ansätze ist von anderen bereits

ausführlich beschrieben worden.3 An dieser Stelle genügen deshalb einzelne Schlag-

worte, um große thematische Linien zu verdeutlichen.

Weltreligionen

Da sich Didaktiken interreligiösen Lernens aus Ansätzen einer christlichenWeltreligio-

nen-Didaktik entwickelten, ist das Thema Weltreligionen in interreligiösen Lernansät-

zen nach wie vor präsent. Im Vergleich zu den 1990er- und 2000er-Jahren ist in jüngerer

Zeit jedoch eine größere Zurückhaltung zu beobachten, ob Weltreligionen tatsächlich

der maßgebliche Zugangsweg interreligiöser Lernansätze sein sollten. Für Diskussion

hat Folkert Rickers mit seinem Standpunkt gesorgt, dass das »Programm des interre-

ligiösen Lernens« zukünftig »das ThemaWeltreligionen im Religionsunterricht« ablöse

(einschränkend noch ergänzt um den Zusatz »ohne dass letzteres überflüssig würde«)4.

Georg Langenhorst warnt davor, eine Didaktik der Weltreligionen »vorschnell« zu ver-

abschieden, sondern plädiert im Gegenteil dafür, »ihr erst einmal eine ehrliche und

wirkliche Chance« zu geben.5 Kritisch wird in einigen Beiträgen vor der Gefahr ste-

reotyper Weltreligionsbilder gewarnt, zumeist jedoch wird das Weltreligionenparadig-

ma in religionspädagogischen Beiträgen nicht so grundsätzlich in Frage gestellt wie es

andernorts geschieht.6 Dies ist vor allem bemerkenswert angesichts der Fülle religi-

onspädagogischer Literatur zum Thema Weltreligionen, die besonders im Elementar-

bereich und im kirchlichen Bereich rege rezipiert werden.7 In einem engeren Kontext

3 Mirjam Schambeck: Interreligiöse Kompetenz. Basiswissen für Studium, Ausbildung und Be-

ruf, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2013, S. 57-110; F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung,

S. 45-69; vgl. G. Langenhorst: Trialogische Religionspädagogik, S. 24-37; vgl. C. P. Sajak: Interre-

ligiöses Lernen, S. 23-33 u. 53-81; für die allerersten Anfänge unter Rainer Lachmann: »Von der

Fremdreligionen-Didaktik zum Interreligiösen Lernen«, in: Rainer Lachmann/Martin Rothgangel/

Bernd Schröder (Hg.), Christentum und Religionen elementar. Lebensweltlich – theologisch- di-

daktisch, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010, S. 26-40; s. auch Johannes Lähnemann: »Vom

Unterricht über Fremdreligionen zum interreligiösen Lernen.«, in: Friedrich Schweitzer/Volker El-

senbast/Christoph T. Scheilke (Hg.), Religionspädagogik und Zeitgeschichte im Spiegel der Re-

zeption von Karl Ernst Nipkow. Festschrift zum 80. Geburtstag, Gütersloh: Gütersloher Verl.-Haus

2008, S. 107-120.

4 F. Rickers: Art. Interreligiöses Lernen, S. 877.

5 G. Langenhorst: ›Interreligiöses Lernen‹ auf dem Prüfstand., S. 106; vgl. auch G. Langenhorst: Tria-

logische Religionspädagogik, S. 397.

6 Vgl. bspw. T. Masuzawa: The invention of world religions; vgl. dagegen Eva M. Stögbauer: »Mit

fremden Religionen im Klassenzimmer. Bedingungen, neuralgische Punkte und Perspektiven ei-

ner Didaktik der Religionen«, in: Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.), Zwischen Integration

und Ausgrenzung. Migration, religiöse Identität(en) und Bildung – theologisch reflektiert, Berlin,

Münster: Lit 2011, S. 237-254.

7 Ein paar ausgewählte Veröffentlichungen sind zum Beispiel J. Lähnemann:Weltreligionen im Un-

terricht; Clauß P. Sajak: Kippa, Kelch, Koran. Interreligiöses Lernenmit Zeugnissen derWeltreligio-

nen, München: Kösel 2010; Rainer Lachmann/Martin Rothgangel/Bernd Schröder (Hg.): Christen-

tum und Religionen elementar. Lebensweltlich – theologisch- didaktisch (= Theologie für Lehre-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 1. Fremdheit – ein zentraler Topos im Horizont weiterer interreligiöser Themengebiete 73

wird ein Lernprozess innerhalb der sogenannten abrahamitischen Religionen entfal-

tet8 oder im Dialog mit einer einzelnen Religion9. Hier wird auch nach theologischen

Voraussetzungen gefragt, die aus einer binnenreligiösen Perspektive einen Dialog zwi-

schen den Religionen begründen – neben entsprechenden Lehrdokumenten wird in

diesem Zusammenhang nicht selten auch auf das Weltethos-Projekt von Hans Küng

verwiesen.10 Ein wichtiger Ansatz, um Glaubensvorstellungen von »Weltreligionen« im

Unterricht begreiflich zu machen, ist das sogenannte Zeugnislernen – das durch re-

ligiöse Artefakte eine Auseinandersetzung mit unbekannten Glaubenswelten initiieren

möchte. Entwickelt zuerst in England durch JohnHull undMichael Grimmitt wurde das

Konzept durch Karlo Meyer, Clauß Peter Sajak undWerner Haußmann in den deutsch-

sprachigen Kontext überführt.11

Begegnung

Früh wurden als Argumente für interreligiöse Bildung ein Zusammenwachsen derWelt

genannt (»global village«)12, in der Begegnungen zwischen Angehörigen verschiedener

Religionen immer wahrscheinlicher werden. Seit den ersten Konzeptionen interreligiö-

sen Lernens u.a. durch Stephan Leimgruber, Johannes Lähnemann und Folkert Rickers

steht deshalb die Frage im Zentrum, wie sich die konkrete »Begegnung« zwischen An-

gehörigen verschiedener Religionen und Weltanschauungen initiieren und begleiten

rinnen und Lehrer, Band 5), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010; Frieder Harz: Interreligiöse

Erziehung und Bildung in Kitas, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2014; Mirjam Zimmermann:

Interreligiöses Lernen narrativ. Feste in den Weltreligionen, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht

2015.

8 Unter anderem von Georg Langenhorst unter dem Schlagwort »Trialog« subsummiert, vgl. G. Lan-

genhorst: Trialogische Religionspädagogik; vgl. auch alternative Ansätze: Katja Baur (Hg.): ZuGast

bei Abraham. Ein Kompendium zur interreligiösen Kompetenzbildung, Stuttgart: Calwer 2007;

Katja Boehme (Hg.): »Wer ist der Mensch?«. Anthropologie im interreligiösen Lernen und Lehren

(= Religionspädagogische Gespräche, Band 4), Berlin: Frank & Timme 2013.

9 Vor allen zwischen Christentum und Islam, vgl. Andreas Renz/Stephan Leimgruber (Hg.): Lernpro-

zess Christen – Muslime. Gesellschaftliche Kontexte – theologische Grundlagen – Begegnungsfel-

der (= Forum Religionspädagogik interkulturell, Band 3), Münster: Lit 2002; Frank van der Velden/

Harun Behr/Werner Haußmann (Hg.): Gemeinsam das Licht aus der Nische holen. Kompetenzori-

entierung im christlichen und islamischen Religionsunterricht der Kollegstufe, Göttingen: V & R

Unipress 2013; Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden.

10 F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 49f.; G. Langenhorst: Trialogische Religionspädagogik,

S. 205f.; C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 34ff.; vgl. Hans Küng: Handbuch Weltethos. Eine Vi-

sion und ihre Umsetzung, München, Zürich: Piper 2012.

11 Michael Grimmitt/Julie Grove/John Hull/Louise Spencer: A gift to the child. Religious education

in the primary school, Hemel Hempstead: Simon & Schuster Education 1991; vgl. K. Meyer: Zeug-

nisse fremder Religionen im Unterricht; Werner Haußmann: »Glaube gewinnt Gestalt. Lernenmit

religiösen Artefakten.«, in: Werner Haußmann/Johannes Lähnemann (Hg.), Dein Glaube – mein

Glaube. Interreligiöses Lernen in Schule und Gemeinde ; mit Kopiervorlagen, Göttingen: Vanden-

hoeck&Ruprecht 2005, S. 25-49; C. P. Sajak: Kippa, Kelch, Koran; vgl. auchC. P. Sajak: Interreligiöses

Lernen, S. 62ff.

12 J. A. van der Ven/H.-G. Ziebertz: Religionspädagogische Perspektiven zur interreligiösen Bildung,

S. 259ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 Fremdheitserfahrung und Othering

ließe (vgl. ausführlicher Kap. III.3). Welche Rahmenbedingungen erfordert der interre-

ligiöse Austausch von Laien im Unterschied zu dem von ausgebildeten Theolog*innen?

Können Heranwachsende als Expert*innen ihrer Religion herangezogen werden?13Wie

können Besuche bei oder von offiziellen Glaubensvertreter*innen gelingen? Sollte es in

Analogie zur Kirchenpädagogik auch eine Moscheen- und Synagogenpädagogik geben?

Wie laufen multireligiöse und weltanschaulich plurale Feiern ab?14 Ist im konfessionel-

len Religionsunterricht »authentische« interreligiöse Begegnungmöglich, oder braucht

es hierfür einen weltanschaulich-pluralen Unterricht?15 Früh wird jedoch angezweifelt,

ob Begegnung immer der »Königsweg« des interreligiösen Lernens sei. Es wird vor

überzogenen Erwartungen gewarnt.16

Wahrheit

Viele Weltanschauungen – viele Wahrheitsansprüche: Zahlreiche Veröffentlichungen

befassen sich deshalb mit der Frage, wie sich auf die Pluralität religiöser Wahrhei-

ten im Zuge interreligiöser Bildungsprozesse pädagogisch am besten eingehen lässt.17

Hierbei wird auch diskutiert, welches Wahrheitsmodell (Exklusivismus, Inklusivismus,

Pluralismus, positioneller Pluralismus, Relativismus etc.) als Ausgangspunkt des inter-

religiösen Lernens im Religionsunterricht am besten geeignet sei.18 Manche Veröffent-

13 Barbara Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht. Eine empirische Studie zur

grundschulpädagogischen Konzeption eines interreligiösen Religionsunterrichts im Klassenver-

band der Grundschule, Frankfurt a.M.: IKO – Verl. für Interkulturelle Kommunikation 2008, S. 181-

191.

14 Stephan Ahrnke/Hartmut Rupp: »Die Konstruktion von Heterogenität in multireligiösen Schulfei-

ern«, in: Gerhard Büttner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiöse Pluralität, Babenhausen:

Lusa 2017, S. 119-128.

15 Vgl. den Überblick bei C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 25.

16 Vgl. Georg Langenhorst: »Religionspädagogik und Komparative Theologie. Eine Verhältnisbe-

stimmung aus Sicht der Religionspädagogik«, in: Rita Burrichter/Georg Langenhorst/Klaus v.

Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung für die Religionspädagogik. Perspektiven

zukunftsfähigen interreligiösen Lernens, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2015, S. 89-110, hier

S. 99ff.; F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 146.

17 Bspw. Michael Waltemathe: »Wahrheit, Richtigkeit und Überzeugung im religionspädagogischen

Diskurs«, in: Gerhard Büttner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiöse Pluralität, Babenhau-

sen: Lusa 2017, S. 51-60; Zekirija Sejdini/Martina Kraml (Hg.): Interreligiöse Bildung zwischen Kon-

tingenzbewusstsein undWahrheitsansprüchen (= Studien zur interreligiösenReligionspädagogik,

Band 4), Stuttgart: Kohlhammer 2020.

18 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 30-34; S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 50-55; C. P.

Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 34ff.; G. Langenhorst: ›Interreligiöses Lernen‹ auf dem Prüfstand.,

S. 90ff.; Herbert Kumpf: »Zur Didaktik interreligiösen Lernens in der Sekundarstufe I und II.«, in:

Hartmut Rupp (Hg.), Bildung und interreligiöses Lernen, Stuttgart: Calwer 2012, S. 223-245.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


75

lichungen untersuchen zudem implizite Wahrheitsvorstellungen von Lehrpersonen19

oder Lehrwerken20.

Positionalität des Religionsunterrichts und Perspektivenwechsel

Eng verbundenmit derWahrheitsfrage ist die Frage, unter welcher Perspektive Ansätze

interreligiösen Lernens die Vielheit der Religionen und Weltanschauungen betrachten:

aus einer konfessionellen Perspektive, aus einer konfessionell-kooperativen Perspekti-

ve, aus einer religionsübergreifenden, aus einer weltanschaulich-pluralen, aus einer re-

ligionskundlichen Perspektive?21 Kann ein interreligiöser »Perspektivenwechsel« gelin-

gen oder stellt er eine emotionale, intellektuelle, entwicklungspsychologische Überfor-

derung dar?22 In diesemZusammenhangwerden oft drei englischsprachige Schlagwor-

te genannt, nämlich ob sich interreligiöses Lernen eher als »learning in religion«, »lear-

ning about religion« oder »learning from religion« vollziehen solle.23 Es wird darüber

hinaus diskutiert, ob interreligiöse Lernansätze aus den verschiedenen Religionspäd-

agogiken in Deutschland über einen gemeinsamen Religionsbegriff24 verfügen. Nicht

zu trennen ist die Diskussion um Perspektive und Religionsbegriff interreligiösen Ler-

nens freilich von der Debatte um einen zukunftsfähigen Religionsunterricht.25 Hier

19 Alina Bloch: Interreligiöses Lernen in der universitären Religionslehrerausbildung. Eine qualitati-

ve Studie zum studentischen Umgangmit derWahrheitsfrage der Religionen (= Empirische Theo-

logie, Band 29), Berlin: Lit 2018.

20 Oliver Reis/Fabian Potthast: »Wie gehen Schulbücher mit der Wahrheitsfrage im interreligiösen

Lernen um?«, in: Gerhard Büttner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiöse Pluralität, Baben-

hausen: Lusa 2017, S. 89-105.

21 Eine Auswahl zeigt die Vielfalt an möglichen Perspektiven: aus katholischer Perspektive z.B. C.

P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen; aus evangelischer Perspektive z.B. F. Schweitzer: Inter-

religiöse Bildung; aus christlich-muslimischer Perspektive z.B. Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer:

Mensch werden; aus weltanschaulich pluraler Perspektive z.B. Folkert Doedens/Wolfram Weiße

(Hg.): Religionsunterricht für alle. Hamburger Perspektiven zur Religionsdidaktik (= Religionspäd-

agogik in einer multikulturellen Gesellschaft, Band 1), Münster: Waxmann 1997,

22 J. A. van der Ven/H.-G. Ziebertz: Religionspädagogische Perspektiven zur interreligiösen Bildung,

S. 266f.; Kritik kommt u.a. von G. Langenhorst: ›Interreligiöses Lernen‹ auf dem Prüfstand., S. 103f.

23 Hans-Georg Ziebertz: »Religious Pluralism and Religious Education«, in: Journal of Empirical The-

ology 6 (1993), S. 82-99, hier S. 85f.; vgl. auchC. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 90ff.; vgl. Kathleen

Engebretson: »Learning About and Learning from Religion. The Pedagogical Theory of Michael

Grimmitt«, in:Marian de Souza (Hg.), InternationalHandbook of theReligious, Spiritual andMoral

Dimensions of Education, Dordrecht: Springer 2009, S. 667-678.

24 F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 233ff.; vgl. Friedrich Schweitzer: »Die Religion des interreli-

giösen Lernens.NeueAntinomien einer religionspädagogisch-wissenschaftstheoretischenGrund-

frage.«, in: Altmeyer, Stefan, Bittner, Gottfried/Joachim Theis (Hg.), Religiöse Bildung – Optionen,

Diskurse, Ziele, Stuttgart: Kohlhammer 2013, S. 269-278.

25 Eine gute Übersicht bieten z.B. Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et al.

(Hg.): Zukunftsfähiger Religionsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg i.Br.,

Basel, Wien: Herder 2017; Eva-Maria Kenngott/Rudolf Englert/Thorsten Knauth (Hg.): Konfessio-

nell – interreligiös – religionskundlich. Unterrichtsmodelle in derDiskussion (= Praktische Theolo-

gie heute, Band 136), Stuttgart: Kohlhammer 2015; Jan Woppowa/Tuba Işik/Katharina Kammeyer

et al. (Hg.): Kooperativer Religionsunterricht. Fragen – Optionen – Wege (= Religionspädagogik

innovativ, Band 20), Stuttgart: Kohlhammer 2017; Rainer Möller/Clauß P. Sajak/Mouhanad Khor-

III. 1. Fremdheit – ein zentraler Topos im Horizont weiterer interreligiöser Themengebiete

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 Fremdheitserfahrung und Othering

finden sich viele Stimmen, die ein Sich-hineinversetzen in andere Perspektiven und

ein Sich-selbst-positionieren als eine grundsätzlich zu erlernende Fähigkeit in einem

immer heterogener werdenden Religionsunterricht begreifen.26 Zugleich lässt sich bei

vielen Lernenden eine Tendenz zur religiösen Unentschiedenheit feststellen – umso

dringender ist die Frage zu beantworten, wie eine »reflektierte Positionalität« inner-

halb heterogener religiöser Bildungsprozesse heute aussehen kann.27

Kultur

»Interreligiöses Lernen ist häufig mit interkulturellem Lernen verbunden.«28 Da

Grundkonzeptionen interreligiösen Lernens theoretisch durch die interkulturelle

Pädagogik beeinflusst sind,29 stellte sich schon früh die Frage, wie man kulturelle

Faktoren in interreligiösen Lernarrangements stärker berücksichtigen könnte. Das

u.a. von Hans-Georg Ziebertz benannte Desiderat30 einer stärkeren Rezeption in-

terkulturell-pädagogischer Horizonte ist aber nach wie vor nur in Teilen eingelöst.31

chide (Hg.): Kooperation im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiösen Lernens.

Beiträge aus evangelischer, katholischer und islamischer Perspektive, Münster: Comenius-Institut

2017.

26 Jan Woppowa: »Perspektivenverschränkung als zentrale Figur konfessioneller Kooperation«, in:

Konstantin Lindner/MirjamSchambeck/Henrik Simojoki et al. (Hg.), Zukunftsfähiger Religionsun-

terricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder 2017, S. 174-

192; David Käbisch/Laura Philipp: »Religiöse Positionierung als Fähigkeit zum Perspektivwechsel

und Argumentieren. Didaktische Leitlinien für das gemeinsame Lernen mit Konfessionslosen«,

in: Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et al. (Hg.), Zukunftsfähiger Religi-

onsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder 2017,

S. 238-257.

27 Stefanie Lorenzen: Entscheidung als Zielhorizont des Religionsunterrichts? Religiöse Positionie-

rungsprozesse aus der Perspektive junger Erwachsener (= Praktische Theologie heute, Band 174),

Stuttgart: Kohlhammer 2020.

28 Stephan Leimgruber/Hans-Georg Ziebertz: »Interkulturelles und interreligiöses Lernen«, in: Ge-

org Hilger/Stephan Leimgruber/Hans-Georg Ziebertz (Hg.), Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für

Studium, Ausbildung und Beruf, München: Kösel 2010, S. 462-471, hier S. 463.

29 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 90-96; vgl. auch Georg Auernheimer: Einführung in die

Interkulturelle Pädagogik, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2016.

30 Hans-Georg Ziebertz: »Interreligiöses Lernen und die Pluralität der Religionen«, in: Friedrich

Schweitzer/Volker Elsenbast/Ulrich Schwab et al. (Hg.), Entwurf einer pluralitätsfähigenReligions-

pädagogik, Gütersloh, Freiburg i.Br.: Kaiser Gütersloher Verl.-Haus; Herder 2002, S. 121-143, hier

S. 141.

31 Ein Beginn findet sich bei Monika Tautz: Interreligiöses Lernen im Religionsunterricht. Menschen

und Ethos im Islamund Christentum (= Praktische Theologie heute, Band 90), Stuttgart: Kohlham-

mer 2007, S. 21ff.; vgl. auch JoachimWillems: Interkulturalität und Interreligiosität. Eine konstruk-

tivistische Perspektive (= Interkulturelle Bibliothek, Band 126), Nordhausen: Bautz 2008; Beiträge

des Religionsunterrichts zur kultureller Bildung untersuchen auch Lindner und König, in etwas

allgemeinerer Form, aber dochmit wertvollen Perspektiven, vgl. Konstantin Lindner: »Der Beitrag

des Religionsunterrichts zu kulturbezogener Bildung. Einordnungen und Perspektiven«, in: Adri-

anna Hlukhovych/Benjamin Bauer/Katharina Beuter et al. (Hg.), Kultur und kulturelle Bildung. In-

terdisziplinäre Verortungen – Lehrerinnen- und Lehrerbildung – Perspektiven für die Schule, Bam-

berg: University of Bamberg Press 2018, S. 185-207; vgl. Klaus König: »Mehr Religion. Die Bedeu-

tung der Religionskultur für den Religionsunterricht«, in: Ulrich Kropač/Georg Langenhorst (Hg.),

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


77

Noch zu selten32 wird vor allem der Teil interkulturell-pädagogischer Forschungslite-

ratur rezipiert, in dem diese ihren Kulturbegriff selbst ideologiekritisch hinterfragt.

Mecheril und Seukwa etwa stellen dazu fest: »Es gibt kaum eine andere erziehungs-

wissenschaftliche Disziplin, die so sehr um ihren Namen und damit, im doppelten

Sinne, um sich selbst ringt, wie die Interkulturelle Pädagogik.«33 Oben wurde bereits

die Verwendung des Kulturbegriffs im Sinne einer Abgrenzung von einer kulturellen

»Eigen«- gegenüber einer kulturellen »Fremd«-Identität problematisiert (vgl. S. 53).

Komplexität und Multidimensionalität interreligiöser Bildungsprozesse

Nicht nur aufgrund kultureller Dimensionen betonen viele Veröffentlichungen die gro-

ße Komplexität und Multidimensionalität interreligiöser Bildungsprozesse. Weitere

Kontexte, die genannt werden, sind Migration34 und Flucht35, Globalisierung36, Inte-

grationsfragen37 und Medien38. Daneben wird eine stärkere Beachtung der Tatsache

gefordert39, dass interreligiöse Bildung nicht nur im Religionsunterricht am Gym-

nasium, sondern in allen Schularten40, im Elementarbereich41 und auch in Kirchen,

Religionsunterricht und der Bildungsauftrag der öffentlichen Schulen. Begründung und Perspek-

tiven des Schulfaches Religionslehre, Babenhausen: Lusa 2012; vgl. auch Kropac, Ulrich, König,

Klaus: Religion – Religiosität – Religionskultur. Ein Grundriss religiöser Bildung in der Schule (=

Religionspädagogik innovativ, Band 25), Kohlhammer 2019.

32 Rita Burrichter: »Umgang mit Heterogenität im konfessorischen Religionsunterricht? Anmerkun-

gen zu Optionen und Herausforderungen in einem schulischen Praxisfeld«, in: Rita Burrichter/

Georg Langenhorst/Klaus v. Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung für die Religi-

onspädagogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiösen Lernens, Paderborn: Ferdinand Schö-

ningh 2015, S. 141-158, hier S. 155.

33 Paul Mecheril/Louis H. Seukwa: »Transkulturalität als Bildungsziel? Skeptische Bemerkungen«, in:

ZEP: Zeitschrift für internationale Bildungsforschung und Entwicklungspädagogik 29 (2006), S. 8-

13, hier S. 8; vgl. auch die Übersicht bei P.Mecheril/Castro Varela,María doMar/İ. Dirim/A. Kalpaka/

C. Melter: Migrationspädagogik, S. 62-66.

34 Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.): Zwischen Integration und Ausgrenzung. Migration, re-

ligiöse Identität(en) und Bildung – theologisch reflektiert (= Bamberger theologisches Forum,

Band 13), Berlin, Münster: Lit 2011; vgl. auch F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 21ff.

35 Annegret Reese-Schnitker/Daniel Bertram/Marcel Franzmann (Hg.):Migration, Flucht undVertrei-

bung. Theologische Analyse und religionsunterrichtliche Praxis (= Religionspädagogik innovativ,

Band 23), Stuttgart: Kohlhammer 2018.

36 H. Simojoki: Globalisierte Religion, S. 346ff.

37 Albert Biesinger/Friedrich Schweitzer/Matthias Gronover et al. (Hg.): Integration durch religiöse

Bildung. Perspektiven zwischen beruflicher Bildung und Religionspädagogik (= Glaube,Wertebil-

dung, Interreligiosität, Band 1), Münster: Waxmann 2012.

38 Dieses Feld ist relativ unbearbeitet, vgl. Manfred L. Pirner: »Interreligiöses Lernen und die Medi-

en«, in: Hartmut Rupp (Hg.), Bildung und interreligiöses Lernen, Stuttgart: Calwer 2012, S. 56-69.

39 F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 116ff.

40 Besonders für die beruflichen Schulen gab es in den letzten Jahren einige Veröffentlichungen, vgl.

Albert Biesinger: Interreligiöse Kompetenz in der beruflichen Bildung. Pilotstudie zur Unterrichts-

forschung (= Religion und berufliche Bildung, Band 6), Berlin: Lit 2011; A. Biesinger/F. Schweitzer/

M. Gronover et al. (Hg.): Integration durch religiöse Bildung.

41 M. Hugoth: Fremde Religionen – fremde Kinder?; Friedrich Schweitzer: Interreligiöse und inter-

kulturelle Bildung in der Kita. Eine Repräsentativbefragung von Erzieherinnen in Deutschland –

III. 1. Fremdheit – ein zentraler Topos im Horizont weiterer interreligiöser Themengebiete

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 Fremdheitserfahrung und Othering

Moscheen, Synagogen42 etc. stattfindet. Zahlreiche Sammelbände mit Best-Practice-

Beispielen und Projektberichten unterstreichen diese Vielfalt.43 Einen guten Überblick

über verschiedene Kontexte und Referenzwissenschaften von interreligiöser Bildung

bieten das »Handbuch interreligiöses Lernen« (Stand 2005)44 bzw. mehrere Grundle-

gungen des interreligiösen Lernens/der interreligiösen Bildung.45 Zurecht wird jedoch

darauf hingewiesen, dass dort, wo interreligiöse Bildungsprozesse durch andere ge-

sellschaftliche Felder beeinflusst werden, eine selbstreflexive und machttheoretische

Untersuchung dieser Diskurseinflüsse oft zu kurz kommt.46

Kompetenz

Nicht zuletzt aufgrund der hohen Komplexität interreligiöser Bildung sind seit einigen

Jahren Veröffentlichungen zur interreligiösen Kompetenz »hoch im Kurs«47. Die Zie-

le interreligiöser Bildung sollen mit der Kompetenzorientierung genauer gefasst wer-

den – eine Diskussion, die ja ebenso in anderen pädagogischen Disziplinen stattfindet.

Allerdings ist im Feld der interreligiösen Bildung ein Nebeneinander mehrerer konkur-

rierender Kompetenzbegriffe zu beobachten, die sich nicht immer einfach verbinden

lassen.48 Zugleich wird u.a. mit Verweis auf Paul Mecherils Kritik (»Kompetenzlosig-

keitskompetenz«) vor einer Überfrachtung des Kompetenzbegriffs gewarnt.49

interdisziplinäre, interreligiöse und internationale Perspektiven (= Interreligiöse und interkultu-

relle Bildung im Kindesalter, Band 3), Münster: Waxmann 2011; F. Harz: Interreligiöse Erziehung

und Bildung in Kitas.

42 F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 161ff.

43 Elisabeth Dieckmann/Clauß P. Sajak (Hg.): Weißt du, wer ich bin? Initiativen und Projekte für das

interreligiöse und interkulturelle Lernen (= Forum Religionspädagogik interkulturell, Band 24),

Berlin: Lit 2014.

44 Peter Schreiner/Ursula Sieg/Volker Elsenbast (Hg.): Handbuch Interreligiöses Lernen. Eine Veröf-

fentlichung des Comenius-Instituts, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2005.

45 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen; F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung; K. Meyer: Grundlagen

interreligiösen Lernens und weitere.

46 B. Grümme: Heterogenität in der Religionspädagogik, S. 196f.; Rainer Möller/Michael Wedding:

»Mehr Communio- bzw. Ökumenesensibilität! – oder: Wird das Differenzkonzept religionspäd-

agogisch überstrapaziert?«, in: Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et al.

(Hg.), Zukunftsfähiger Religionsunterricht. Konfessionell – kooperativ – kontextuell, Freiburg i.Br.,

Basel, Wien: Herder 2017, S. 139-158, hier S. 147; R. Burrichter: Umgang mit Heterogenität im kon-

fessorischen Religionsunterricht?, S. 155f.

47 M. Schambeck: Interreligiöse Kompetenz, S. 13; vgl. Joachim Willems: Interreligiöse Kompetenz.

Theoretische Grundlagen – Konzeptualisierungen – Unterrichtsmethoden, Wiesbaden: VS Verl.

für Sozialwissenschaften 2011; Max Bernlochner: Interkulturell-interreligiöse Kompetenz. Positio-

nen und Perspektiven interreligiösen Lernens im Blick auf den Islam (= Beiträge zur komparativen

Theologie, Band 13), Paderborn: Schöningh 2013.

48 Vgl. zum Beispiel die Zusammenschau bei C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 65ff. u. 97ff.; vgl.

auch F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 146ff.

49 Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S. 137; vgl. auch Paul Mecheril: «Kompetenzlosig-

keitskompetenz«. Pädagogisches Handeln unter Einwanderungsbedingungen«, in: Georg Auern-

heimer (Hg.), Interkulturelle Kompetenz und pädagogische Professionalität, Wiesbaden: VS Verl.

für Sozialwissenschaften 2008, S. 15-34.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Fremdheit als vielfältige Erfahrung würdigen

In vielen Ansätzen findet sich der Hinweis, während interreligiöser Lernprozesse auf-

tretende Fremdheitserfahrungen nicht einfach zu ignorieren, sondern im Gegenteil zu

würdigen: Er gehe davon aus, schreibt z.B.Heinz Streib, »dass Erfahrungen von Fremd-

heit nicht heruntergespielt oder gar ignoriert werden sollten und die Religionspädago-

gik schlecht beraten wäre, wenn sie das alleinige Ziel verfolgen würde, Fremdheit zu

minimieren oder zu beseitigen.«1 Eine wichtige Dimension von Fremdheitserfahrun-

gen, die schon zur Sprache gekommen ist, ist ihre Vielfältigkeit. Viele Autor*innen be-

tonen diesen Umstand, der auch Auswirkungen auf das Verständnis von interreligiöser

Bildung hat. Streib schreibt weiter:

»Interreligiöse Lernprozesse finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit, sofern

Fremdheit ihr produktives Potential entfalten, d.h. Irritation und Erstaunen auslösen,

Neugier undWissbegier erwecken undNachdenken, auch über das Eigene, inspirieren

kann. Sattsam bekannt ist aber auch die andere Seite: Fremdheit kann Fluchttenden-

zen auslösen, Kommunikation erstarren lassen, Aggression schüren. Es gibt hier also

viel zu lernen.«2

Auch Manfred Riegger beschreibt die unterschiedlichen »emotionalen Ladungen«, mit

denen auf Fremdheit reagiert werden kann: von Empathie bis Angst. Zu welcher emo-

tionalen Ladung es kommt, so Riegger, ist abhängig von unterschiedlichen Kontaktfor-

men (»z.B. face-to-face oder medial vermittelt«) und subjektiven Konstruktionen von

Fremdheit, die abhängig sind vom jeweiligen Standort des Subjekts und seinen Erwar-

tungen. »Vexier- oder Kippbildern« gleich kippe so die Wahrnehmung von Fremdheit

in unterschiedliche Richtungen, auch der Grad der wahrgenommenen Fremdheit ver-

ändere sich von Situation zu Situation.3

1 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 230.

2 Ebd., S. 231.

3 Manfred Riegger: »Vielfalt und Verschiedenheiten. Religionshermeneutische Perspektiven auf

Pluralität«, in: Gerhard Büttner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiöse Pluralität, Baben-

hausen: Lusa 2017, S. 24-41, hier S. 30f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 Fremdheitserfahrung und Othering

Aus der so konstatierten Vielfältigkeit erwachsen unterschiedliche Zugänge zum

Feld Fremdheit in interreligiöser Bildung: Streib definiert unterschiedliche »Stile der

inter-religiösen Verhandlung«4, die verschiedene »Stile der Fremdbegegnung« und

»Stile der Vertrautheit« einschließen und von einem »xenophobisch monoreligiö-

sen« Stil über mehrere Stufen zu einem »interreligiös-dialogischen« Stil führen. Sie

seien zu verstehen als »Stadien einer optionalen Entwicklungsfolge«, folgten aber

nicht einer »strikten strukturgenetischen Entwicklungslogik«. Dies bündelt Streib in

nebenstehender Tabelle.

Riegger ist diese Stufenabfolge dennoch zu »linear«. Er bevorzugt den Begriff

»Konstruktionsmuster« – als »standortbezogenen Umschlageplatz zwischen Eigenem

und Fremdem, zwischen eigener und fremder Religion und Religiosität bzw. Kultur

in Abhängigkeit der Kontaktformen und emotionalen Ladung«.5 Riegger skizziert auf

dieser Grundlage neun Konstruktionsmuster des Fremden, die von »gewaltbereite[r]

Fremdenfeindlichkeit aus Wut und Hass« über »emotionslose Indifferenz gegenüber

den/dem Fremden« bis zu einer »empathische[n] Anerkennung der/des Fremden mit

Respekt und Achtung« reichen.6

Damit sind bereits zentrale Begriffe genannt, die auch im Folgenden weiter eine

Rolle spielen werden: Erfahrung und Begegnung, emotionale Reaktion, subjektive Er-

wartungen und Konstruktionsmuster, Vieldeutigkeit. Die vorgestellten Ansätze gehen

von der Subjektivität der Fremdheitserfahrung aus, konzentrieren sich in ihren Aus-

führungen aber auf das Subjekt, das die Fremdheit erfährt, weniger aber auf das Subjekt, dem

»Fremdheit« zugeschrieben wird. Auch für einen weiteren Umstand finden sich erste Be-

lege: Der Schwerpunkt der Literatur zum Thema Fremdheit in interreligiöser Bildung

liegt eher auf der situativen Vielfältigkeit von Fremdheitserfahrungen und auf der per-

sönlichen Fremdheitsbegegnung, aber weniger auf der Vieldeutigkeit des Fremdheits-

begriffs selbst.

4 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, 236f.

5 M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 31.

6 Vgl. ebd., S. 33ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 2. Fremdheit als vielfältige Erfahrung würdigen 81

 

Religiöse

Stile

Stile der inter-religiösen

Verhandlung

Stile der Fremdbegeg-

nung

Stile der Vertrautheit

Dialogisch Inter-religiös/dialogisch

Perspektivenwechsel, in

dem die fremde Religion

als Geschenk gesehen

wird, das unbegreiflich

ist, nicht objektiviert wer-

den kannunddarf, jedoch

Anstöße zur Selbstkritik

gibt

Fremdheit als Wider-

stand und Herausforde-

rung

Fremdheit der fremden

(und eigenen) Religion

als Herausforderung, als

Neugierde erweckender

Widerstand, der einen

›Mehrwert‹ bietet

Vertrautheit als Selbst-

heit

Vertrautheit als Bewusst-

sein des ›Selbst ist ein

Anderer‹ (Ricoeur 1996).

Befremdungserfahrun-

gen auch gegenüber der

eigenen Religion

Individu-

ierend-

systemisch

Explizitmulti-religiös

Entweder ›hart‹-pluralis-

tische Abgrenzung

(wegen Inkompatibilität)

oder (partielle) reflexive

Assimilation der fremden

Religion. Die Sorge um

die eigene Identität steht

imMittelpunkt

Fremdheit als Anders-

heit

Interpretation der Fremd-

heit der fremden Religion

als Andersheit, als Objekt

reflexiver Assimilation

oder Abgrenzung

Vertrautheitals Identität

Vertrautheit als reflek-

tierte Identifizierung mit

der eigenen Religion und

selektive Identifizierung

der fremden Religion mit

der eigenen Religion

Mutuell Implizitmulti-religiös

Entweder ›weich‹-plura-

listische Suche nach

Harmonie (Schönwetter-

Kollaboration)mit der

anderen Religion oder

konventions-geleitete

Abwehr der fremden

Religion

Fremdheit alsDissonanz

Konventionelles, implizi-

tes Gefühl der Fremdheit

gegenüber der anderen

Religion, woraufmit

Abwehr, Harmonisierung

oder Exotismus reagiert

wird

Vertrautheit als Reso-

nanz

Vertrautheit als Resonanz

mit der anderen Religion

– bei unerschütterlichem

FesthaltenanderReligion

der eigenen Gruppe

Instrumen-

tell-rezi-

prok/

›Do-ut-des‹

Imperialistischmono-

religiös

Inklusive oder exklusive

Behauptung der Überle-

genheit der eigenen

Religion

Fremdheit als xenopole-

mische Furcht

Erfahrung von und Reak-

tionauf Fremdheitderan-

deren Religion in xeno-

polemischer Furcht

Vertrautheit als unre-

flektierter Egozentris-

mus

und egozentrische

Unterdrückung von Alter-

nativen zur eigenen

Religion

Subjektiv Xenophobischmono-

religiös

Verbale Einbahn-Direkti-

ven (oder gar nonverbale

Gewalt), umZustimmung

zur eigenen Religion zu

erreichen

Fremdheit als xenopho-

bischeAngst

Die fremde Religion, wie

überhaupt alles Fremde,

löst xenophobische

Angst aus. Folgen: blinde

Aggression oder Flucht

Vertrautheit als egozen-

trische Alternativlosig-

keit

›Blinde‹ egozentrische

Vertrautheitmit der

eigenen Religion

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Fremdheit begegnen, Fremdheit

durch Begegnung verringern

Wie im vorherigen Kapitel beschrieben können Fremdbegegnungen sehr unterschied-

lich ablaufen. Das Ziel, persönliche Begegnungen gelingen zu lassen, begleitet interre-

ligiöse Lernansätze daher nachvollziehbarerweise seit den ersten Anfängen. 1974 defi-

niert Johannes Lähnemann als ein Ziel des damals sogenannten »Fremdreligionenun-

terrichts«: »Die Schüler sollen bei Begegnungen mit Andersglaubenden nicht voreinge-

nommen-ablehnend, sondern offen und verständigungsbereit auftreten.«1

Mehr als 40 Jahre später ist »Begegnung« nach wie vor ein bedeutendes Thema der

Theoriebildung interreligiösen Lernens. Bernhard Dressler schreibt 2005: »Schule ist

nicht mehr denkbar ohne die Begegnung mit den Fremden, die zugleich nahe sein kön-

nen und dennoch fremd bleiben, und dem Fremden, das im kulturellen Klima der Plu-

ralität mehr und mehr auch das fremde Eigene sein kann.« Dies erfordere »verstärkte

Anstrengungen in interkultureller Bildung«, ohne aber »die dabei eigentlich religiösen

evidenten Aspekte« zu übersehen.2 »Bildungseinrichtungen, insbesondere Schulen […],

spiegeln einemMikrokosmos gleich die gesellschaftlichen Bedingungen wider«, schrei-

ben 2015 auch Martina Kraml und Zekirija Sejdini. »Dabei kommt es unweigerlich zur

Begegnung mit dem jeweils religiös Anderen. Die Auseinandersetzung mit der Frage,

wie diese Begegnungsprozesse gestaltet und wissenschaftlich begleitet werden können,

ist die Aufgabe einer interreligiös ausgerichteten Religionspädagogik und Religionsdi-

daktik.«3

An vielen Universitäten in Deutschland, Österreich und der Schweiz wird deshalb

versucht, interreligiöse Begegnungen auch innerhalb fachübergreifender Studiengän-

ge zu initiieren, die so besser auf den zukünftigen Berufsalltag vorbereiten sollen. Die

1 J. Lähnemann: Jesus und Mohammed, Christoph und Ali, S. 417.

2 Bernhard Dressler: »Religiöse Bildung und Schule«, in: Peter Schreiner/Ursula Sieg/Volker Elsen-

bast (Hg.), Handbuch Interreligiöses Lernen. Eine Veröffentlichung des Comenius-Instituts, Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2005, S. 85-100, hier S. 87f.

3 Martina Kraml/Zekirija Sejdini: »Religiöse Unterschiedlichkeit als Potenzial. Innsbrucker Interre-

ligiöse Religionspädagogik und Religionsdidaktik«, in: ÖRF 23 (2015), S. 29-37, hier S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


84 Fremdheitserfahrung und Othering

Bedeutung des Begegnungskonzeptes lässt sich an der Zahl interreligiöser Koopera-

tionsprojekte ablesen, wie sie in den letzten Jahren an vielen Standorten begründet

wurden: Zu nennen sind hier u.a. die vielfältigen Bemühungen um ein »fächerkoope-

rierendes Interreligiöses Begegnungslernen«4, um ein »Trialogisches Lernen«5, um ein

»Dialogisches Lernen«, wie es im Zusammenhang mit der Etablierung des Hamburger

»Religionsunterrichts für alle« konzipiert wird.6 Ein interessantes Projekt ist auch das

»Dialogperspektiven«-Programm der Leo Baeck Foundation.7 Es zeigt zunächst einmal

mehr die große Vielfalt an Projekten und Ansätzen, die seit den ersten Schritten einer

Weltreligionendidaktik entstanden ist. Auf ihre Weise initiieren alle eine Begegnung

zwischen Religionen undWeltanschauungen –die dahinterstehenden Begegnungskon-

zepte sind jedoch verschieden.

Nicht selten werden interreligiöse Begegnungskonzepte mit der biblischen Gestalt

Abrahams verknüpft (vgl. Kap. III, Fußnote 8). Katja Boehme sieht »Abrahams Gast-

freundschaft als Metapher für interreligiöses Lernen in der Schule«. Vor dem Hinter-

grund einer Passage in Gen 18,1-16 schreibt Boehme:

»Die Erzählung von Abraham kann […] zeigen, dass die Begegnung und Auseinander-

setzung mit dem Fremden eine hohe Nachhaltigkeit besitzt, weil ein solches Gesche-

hen das Eigene nicht unverändert zurück lässt. Wie die Verheißung Jahwes wesent-

liche Veränderungen bei Abraham selbst und in seiner Beziehung zu Sara nach sich

zieht, so können Begegnungen zu existentiellen Veränderungen anregen – und viel-

leicht sogar – wie bei Abraham – als Begegnung mit dem Göttlichen wahrgenommen

werden.«8

In der interreligiösen Kooperation sieht Boehme die Gastfreundschaft Abrahams in der

Praxis verwirklicht:

»Ob nun Schülerinnen und Schüler in ihren Lehrerinnen und Lehrern Zeugen eines

fremden Bekenntnisses begegnen, oder durch die Kooperation mit Schülerinnen und

Schülern anderer Religionen oder Weltanschauungen zur kontrastiven Auseinander-

setzung mit ihrer eigenen Überzeugung motiviert werden, – immer werden sie durch

dieses Modell des Begegnungslernens Kompetenzen einer abrahamitischen Aufmerk-

samkeit für andere entwickeln, für die der Urvater Abraham als Vorbild steht. […] Die-

ses Konzept der interreligiösenVerständigung in der Schule geht davon aus, dass durch

Begegnung und Auseinandersetzung die Identität der Schülerinnen und Schüler posi-

4 Katja Boehme: »Fächerkooperierendes Interreligiöses Begegnungslernen«, in: RpB 79 (2018), S. 15-

23; vgl. auch K. Boehme (Hg.): »Wer ist der Mensch?«.

5 Vgl. C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 74ff.; vgl. auch G. Langenhorst: Trialogische Religionspäd-

agogik.

6 Vgl. auch C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 72ff.

7 Gegründet wurde das Programm von der Ernst-Ludwig-Ehrlich-Stiftung, vgl. https://dialogperspe

ktiven.de (zuletzt geprüft am 14.01.2022) Ich durfte an dem Projekt selbst teilnehmen.

8 Katja Boehme: »Abrahams Gastfreundschaft als Metapher für interreligiöses Lernen in der Schu-

le«, in: Harun Behr/Daniel Krochmalnik/Bernd Schröder (Hg.), Der andere Abraham. Theologische

und didaktische Reflektionen eines Klassikers, Berlin: Frank & Timme 2011, S. 217-243, hier S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de


III. 3. Fremdheit begegnen, Fremdheit durch Begegnung verringern 85

tiv verändert wird und sie so nachhaltig zu einer begründeten selbstreflexiven weltan-

schaulichen Haltung gelangen.«9

Die hier skizzierten Linien konkretisieren sich im oben bereits erwähnten Ansatz des

»fächerkooperierenden Interreligiösen Begegnungslernens«, in dem sich Lernende in

ihrem jeweiligen Religions-, Ethik-, Philosophieunterricht auf ein fachübergreifend

vereinbartes Thema vorbereiten. Die Ergebnisse werden auf einem gemeinsamen

Projekttag vorgestellt, fachübergreifend und abschließend wieder in den einzelnen

Lerngruppen reflektiert.10

Beispielhaft seien noch zwei weitere Projekte vorgestellt: Kraml und Seijdini ver-

antworten das Projekt einer »interreligiösen Religionspädagogik und Religionsdidak-

tik« an der Universität Innsbruck, das interreligiöse Bildungsprozesse evaluieren und

stärker in der Ausbildung verankern möchte. Als Kriterien des Projektes werden eine

konsequente »Mehrperspektivität« genannt, die sowohl die »Vernetzung« von religiö-

ser Innen- und Außenperspektive, eine Berücksichtigung innerreligiöser Pluralität als

auch ein »Vier-Augen-Prinzip« einschließt, innerhalb dessen wissenschaftliche Arbeit

von den beteiligten Religionen gemeinsam verantwortet wird. Weitere Leitlinien sind

u.a. gegenseitige »Offenheit«, eine »angemesseneTheologie« und eben persönliche »Be-

gegnung«11:

»Ausgangspunkt des Konzepts bildet die interreligiöse Begegnung und unmittelbare

Beteiligung in Bildungsprozessen. Durch Begegnung wird authentisches Lehren und

Lernen ermöglicht und Toleranz, Achtung vor dem Anderen, Anerkennung des An-

deren gefördert. In Begegnung geschieht aber nicht nur Harmonisches. Ungewissheit

wird sichtbar. Differenzen und Konflikte zeigen sich. Gerade der Umgang mit Konflik-

ten erfordert die Entwicklung besonderer Kompetenzen, in der LehrerInnenbildung

genauso wie im Unterricht oder in anderen Bildungshandlungsfeldern.«12

Ein Projekt ebenfalls aus Österreich ist das Zentrum Z.I.M.T. (Zentrum für Interreligiö-

ses Lernen, Migrationspädagogik und Mehrsprachigkeit) an der PH der Diözese Linz.

Mit Blick auf die interreligiöse Begegnung schreiben Thomas Schlager-Weidinger und

Renate Hofer hierzu:

»Das Ziel des Interreligiösen Lernens ist die gleichberechtigte Begegnung, in der so-

wohl ein inhaltlicher und fachspezifischer Austausch stattfindet, der von einem wert-

schätzenden Interesse getragen ist, als auch Konvivenz (Wahrnehmung ohne Aneig-

nung, Anerkennung der Differenz, Verstehen des Anderen), die durch Vertrauen und

Vertrautheit möglich wird. Die Klärung der eigenen Position – und damit verbunden

die Fähigkeit und Bereitschaft zu Selbstreflexion – ist ein essentieller Bestandteil die-

ses Lernfelds.« Und im Folgenden: »Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Interreli-

9 Ebd., S. 240.

10 Katja Boehme: »Interreligiöses Begegnungslernen durch fächerkooperierenden Unterricht«, in:

Notizblock 62 (2017), S. 6-7.

11 Vgl. https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung (zuletzt geprüft am 14.01.2022).

12 Vgl. https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung, vgl. auch M. Kraml/Z. Sejdini: Reli-

giöse Unterschiedlichkeit als Potenzial, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung


86 Fremdheitserfahrung und Othering

giöses Lernen […] nie aus einer Metaposition heraus erfolgt, sondern auf Kommunika-

tion und Begegnung – dem Königsweg Interreligiösen Lernens – basiert.«13

Schlager-Weidinger und Hofer rekurrieren hier auf zwei Begriffe, die in der Litera-

tur zum Themengebiet14 vielfältig rezipiert werden: einerseits auf den von Theo Sun-

dermeier mitgeprägten Begriff der »Konvivenz«, des friedlichen Zusammenlebens (vgl.

Kap. III.4, Fußnote 3), anderseits auf Stephan Leimgrubers Credo, nach dem Begeg-

nung der »Königsweg« interreligiösen Lernens sei.15

Leimgruber stellt die »interreligiöse Begegnung« ins Zentrum seines Ansatzes, hier

maßgeblich auf Martin Buber rekurrierend: »Alles wirkliche Leben ist Begegnung«.16

Leimgruber schreibt im Anschluss an Buber:

»Begegnungen weisen über sich selbst hinaus und haben Geschenkcharakter. Sie

öffnen für Transzendenzerfahrungen und lassen Begegnungen als Gotteserfahrun-

gen deuten. Interreligiöse Begegnungen bieten Räume des Gesprächs an, wo die

Angehörigen verschiedener Religionen einander näherkommen, sich untereinander

austauschen und Gott begegnen können.«17

Leimgrubers These wird nicht unkritisch gesehen (s. unten). Kein religionspädagogi-

scher Ansatz stellt zwar das grundsätzliche Potential von interreligiösen Begegnungen

in Frage (in diesem Zusammenhang wird auch oft auf Gordon Allports »Kontakthy-

pothese« verwiesen18), die Ansätze sind sich jedoch uneinig über die Frage, wie in-

terreligiöse Begegnung auszusehen habe und wie sie ermöglicht werden könne. Die

Auseinandersetzung entzündet sich vor allem an der Frage: Wie können interreligiöse

Begegnungen besonders in Bezug auf die Form des schulischen Religionsunterrichts

gestaltet werden?

Diese Dimension führt nicht zuletzt Leimgruber ins Feld, wenn er schreibt, dass die

»aufgewiesene Notwendigkeit« und die »konturierte Didaktik« eines Begegnungsler-

nens »nicht ohne Folgen für den schulischen Religionsunterricht bleiben« solle, »selbst

wenn dieser vorerst die Anbindung an die Kirchen, wie sie im Grundgesetz (Artikel 7,3)

verankert ist, beibehält«.19 Noch weiter bewegt sich Folkert Rickers: »Interreligiöses

Lernen ist nur möglich, wo sich Mitglieder verschiedener Religionen tatsächlich in der

13 Thomas Schlager-Weidinger/Renate Hofer: »Z.I.M.T. – Würze in der LehrerInnenausbildung.

Grundsätzliche Überlegungen zum neu gegründeten Zentrum für Interreligiöses, Migrationspäd-

agogik und Mehrsprachigkeit an der PH der Diözese Linz«, in: ÖRF 23 (2015), S. 55-62, hier S. 60.

14 Vgl. auch Katja Boehme: »Interreligiöses Begegnungslernen«, in: WiReLex (2019), URL: https://ww

w.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343 (zuletzt geprüft am 14.01.2022).

15 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 101-104.

16 Zitiert nach S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 37f. u. 57ff.; vgl. auch S. Leimgruber: Interreli-

giöses Lernen, S. 101ff.

17 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 103.

18 Vgl. etwa Claudia Gärtner: »Konfessioneller Religionsunterricht – kulturelle Vielfalt als Her-

ausforderung eines auf Homogenität konzipierten und auf Identität zielenden Faches«, in:

Franz Gmainer-Pranzl/Beate Kowalski/Tony Neelankavil (Hg.), Herausforderungen interkulturel-

ler Theologie, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2016, S. 89-104, hier S. 104; vgl. G. W. Allport: The

nature of prejudice; vgl. auch Kap. II.4, Fußnote 42.

19 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 61f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343


87

täglichen Lebenspraxis begegnen und wo sie Gelegenheit haben, sich über ihren Glau-

ben auszutauschen […]. Nur auf diese Weise kann die Authentizität des Lernprozesses

behauptet werden, die für interreligiöses Lernen charakteristisch ist.«20 Auch Norbert

Mette sieht schon früh die »Begegnung mit dem Fremden« als eine zentrale »Aufgabe

des Religionsunterrichts«:

»Wenn es in diesem Zusammenhang gelingt, die Schülerinnen und Schüler mit der ei-

nen oder anderen der ihnen in der Regel gleich fremden religiösen Tradition in Berüh-

rung zu bringen und sie ihnen so zu erschließen, dass sie aufgrund deren Andersheit

zum eigenen Nachdenken angeregt und möglicherweise von den darin aufbewahrten

Bildern einerWelt, wie sie anders sein könnte, zu verantwortlichemund solidarischem

Handeln herausgefordert werden, ist schon viel erreicht.«21

Deswegen äußert sich Mette kritisch gegenüber dem konfessionellen Religionsunter-

richt: »Ziel jedenfalls sollte es sein, dass gerade der Religionsunterricht nicht vollmun-

dig gegen Fremdenfeindlichkeit in Gesellschaft und Kirche auftritt, de facto in der

Schule jedoch durch seine konfessionelle Aufteilung Fremde produziert.«22 Auch Bar-

bara Asbrand sieht in Bezug auf die Grundschule den konfessionellen Religionsunter-

richt als »Fremdkörper« und tritt für eine Stärkung der »Konvivenz« im Klassenver-

band ein.23 Im Stadtstaat Hamburg wurde nicht zuletzt aufgrund kritischer Bedenken

gegenüber der Form des konfessionellen Unterrichts dieser aufgebrochen und ein dia-

logischer »Religionsunterricht für alle« eingerichtet.24

Die These, dass gelingendes und authentisches interreligiöses Lernen nur in der

persönlichen Begegnung (in einem interreligiös verantworteten Religionsunterricht)

möglich sei, wird von anderen in Frage gestellt25. Georg Langenhorst kritisiert, dass

Verfechter*innen persönlicher interreligiöser Begegnung vor allem das multikulturelle

Leben der Großstädte im Blick hätten26, nicht aber den ländlichen Raum, wo sich eine

persönliche Begegnung im gleichen Maße oft gar nicht realisieren ließe. Wie Leimgru-

ber mit Verweis auf Buber weist Langenhorst darauf hin, dass persönliche Begegnung

nicht zwangsläufig gelinge, sondern auch im Gegenteil in einer »Vergegnung« mün-

den könne.27 Die Wahrscheinlichkeit bestehe insbesondere deshalb, weil die sich be-

gegnenden Menschen in den seltensten Fällen Expert*innen ihrer »eigenen« Religion

seien.28 Auch Friedrich Schweitzer nimmt kritisch auf das Begegnungskonzept Bezug

20 F. Rickers: Art. Interreligiöses Lernen, S. 875.

21 Norbert Mette: »Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts«, in: Reinhard

Göllner/Günter Biemer (Hg.), Religion in der Schule? Projekte – Programme – Perspektiven, Frei-

burg i.Br.: Herder 1995, S. 118-132, hier S. 130.

22 Ebd., S. 130f.

23 Vgl. u.a. das abschließende Fazit in B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunter-

richt, S. 248-251.

24 F. Doedens/W. Weiße (Hg.): Religionsunterricht für alle.

25 Vgl. die Übersicht C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 24f.

26 G. Langenhorst: ›Interreligiöses Lernen‹ auf dem Prüfstand., S. 89f.

27 Zitiert nach G. Langenhorst: Religionspädagogik und Komparative Theologie, S. 101.

28 Ebd., S. 104f.; vgl. auch B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 181-191.

III. 3. Fremdheit begegnen, Fremdheit durch Begegnung verringern

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Fremdheitserfahrung und Othering

und schreibt, dass sich der »angebliche Königsweg« (hier vor allem in Bezug auf ge-

meinsames interreligiöses Feiern) »zumindest teilweise als Holzweg« erwies.29

»Wenn interreligiöse Kompetenz […] immer auch die Fähigkeit einschließt, Anderen

tatsächlich zu begegnen, kann eine solche Fähigkeit vielleicht gerade dadurch ambes-

ten vorbereitet werden, dass Unterricht nicht sofort persönliche Begegnungen insze-

niert, sondern zuallererst vorbereitet. Dabei kann auf Begegnungen Bezug genommen

werden, wie sie heute im Alltag und in der Schule ohnehin gegeben sind.«30

Dressler schreibt in Auseinandersetzung mit Rickers:

»Nicht zuletzt ist die Diskussion um interreligiöses Lernen durch einen pädagogischen

Mythos belastet, den Mythos der Authentizität […]. Unter den Bedingungen schuli-

schen Unterrichts, der aus prinzipiellen systemischen Gründen ein artifizieller Lern-

raum ist und mit dem ›wirklichen‹ Leben selbst nicht identisch sein kann und darf, ist

Authentizität immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar.«31

Die Diskussion um die Frage, in welchem schulischen Rahmen gelingende interreligiö-

se Begegnungen möglich sind, hat sich in den letzten Jahren immer stärker ausdiffe-

renziert – auch aufgrund der zu beobachtenden religiösen Vielfalt im konfessionellen

Religionsunterricht selbst.32 Zudem werden unter der Überschrift interreligiöser Be-

gegnung mittlerweile sowohl »Begegnungen zwischen Personen« als auch »Begegnun-

gen mittels Medien« aufgeführt.33

Mirjam Zimmermann geht in »Interreligiöses Lernen narrativ« einen solchen Weg

und stellt in den Mittelpunkt ihrer Unterrichtskonzeption zum Thema »Dem Fremden

begegnen«34 eine fiktive Begegnung von einem jungen Mädchen namens Lena mit ih-

ren neuen muslimischen Nachbarn. Als diese zu Beginn der Erzählung in ihrem neuen

Zimmer aufwacht, hört sie aus der Nachbarwohnung »einen seltsamen Singsang wie

aus einer anderen Welt«35. Der didaktische Kommentar dazu regt an, zuvor den »Ruf

29 F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 146.

30 Ebd., S. 142.

31 Bernhard Dressler: »Interreligiöses Lernen – Alter Wein in neuen Schläuchen? Einwürfe in eine

stagnierende Debatte«, in: ZPT 55 (2003), S. 113-124, hier S. 121.

32 Vgl. Uta Pohl-Patalong/Johannes Woyke/Stefanie Boll/Thorsten Dittrich/Antonia E. Lüdtke: Kon-

fessioneller Religionsunterricht in religiöser Vielfalt. Eine empirische Studie zum evangeli-

schen Religionsunterricht in Schleswig-Holstein, Stuttgart: Kohlhammer 2016; Uta Pohl-Patalong/

Stefanie Boll/ThorstenDittrich/Antonia E. Lüdtke/Claudia Richter: Konfessioneller Religionsunter-

richt in religiöser Vielfalt II. Perspektiven von Schülerinnen und Schülern, Stuttgart: Kohlhammer

2017; vgl. auch Rudolf Englert/Thorsten Knauth: »Es bleibt spannend! Bilanz und Rückblick auf die

Diskussion«, in: Eva-Maria Kenngott/Rudolf Englert/Thorsten Knauth (Hg.), Konfessionell – inter-

religiös – religionskundlich. Unterrichtsmodelle in der Diskussion, Stuttgart: Kohlhammer 2015,

S. 119-234; K. Lindner/M. Schambeck/H. Simojoki et al. (Hg.): Zukunftsfähiger Religionsunterricht;

Thorsten Knauth/Wolfram Weiße (Hg.): Ansätze, Kontexte und Impulse zu dialogischem Religi-

onsunterricht (= Religionen im Dialog, Band 19), Münster, New York: Waxmann 2020.

33 K. Boehme: Interreligiöses Begegnungslernen.

34 Vgl. M. Zimmermann: Interreligiöses Lernen narrativ, S. 84-89.

35 Ebd., S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


89

eines Muezzins« als Tonbandaufnahme abzuspielen. Sowohl der Verlauf der Geschich-

te als auch der skizzierte Ablauf der begleitenden Unterrichtsstunde fokussieren sich

anschließend in großen Teilen auf die Sachdimension des »Gebet[s] im Islam«, wobei

auch ein Vergleich mit christlichen Gebetsformen sowie ein Gespräch über persönliche

Haltungen zum Thema Gebet insgesamt angeregt werden. Auf die durchaus ambiva-

lente Formulierung »seltsamer Singsang wie aus einer anderen Welt« wird jedoch an

keiner Stelle weiter eingegangen, noch wird sie in der in ihr enthaltenen Wertung auf-

gefangen und dekonstruiert. »Fremdheit«, in der Überschrift explizit benannt, erfährt

als Begriff in der vorgeschlagenen Konzeption ebenso keine genauere Klärung, sodass

unklar bleibt, wer eigentlich warum der oder das »Fremde« ist, dem hier begegnet wird.

Auf diese Weise besteht eine nicht unerhebliche Gefahr, dass die Lernenden entweder

mit von der Geschichte gar nicht intendierten Fremdheitsbildern zurückbleiben, oder

aber sich unbefragt mit den durchaus diskussionswürdigen, doch nur subtil anklingen-

den Fremdheitserfahrungen Lenas identifizieren: »So hatte [Lena] zu allem Übel auch

nochMomo [ihren Hund] zurücklassenmüssen. Sie zog sich die Decke über den Kopf –

somussten sich die Frauenmit der Vollverschleierung fühlen: Keiner siehtmich, ich hö-

re alles gedämpft, ich habe nichtsmit derWelt zu tun, ich gehöre nicht dazu.Manchmal

tat das gut. Aber immer so leben zu müssen…«36 »Vergegnungen«, so wird beim Lesen

ersichtlich, sind auch in der fiktiven Begegnung möglich.

Begegnungspädagogische Ansätze insgesamt werden von einer anderen Seite

scharf kritisiert. Paul Mecheril und Ulrike Lingen-Ali schreiben:

»Begegnungspädagogische Ansätze setzen immer jene Differenzen voraus, auf die sie

pädagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansätze zu einer Praxis der Herstel-

lung vonDifferenzwerden. Erst die vorausgesetzte und damit festgelegte Differenz le-

gitimiert denAnsatz der Begegnung. Kinderwerden in demangeführten Beispiel nicht

nur auf Religion festgelegt, wodurch andere, beispielsweise Klassenfragen und öko-

nomische Verhältnisse ausgeblendet werden, sondern der begegnungspädagogische

Ansatz ist immer auch gefährdet, nicht nur dieDifferenz zwischenReligionen, sondern

auch Bilder über die Religion der Anderen zu zeichnen und zu bekräftigen.Wenn bereits

im Kindergarten beginnt, was sich in der Schule fortsetzt, ist der Boden dafür bereitet,

dass Kinder sich in den begegnungspadägogisch offerierten Kategorien zu verstehen

lernen.«37

Solche Kritik existiert neben empirischen Belegen, dass persönliche Begegnung eine

Vielzahl positiver Auswirkungen hat: Wie bereits gezeigt konnte Allports Kontakthy-

pothese, nach der persönlicher Kontakt das Abbauen von Vorurteilen unterstützt, in

zahlreichen Studien bestätigt werden – gleichzeitig zeigt die Forschung, dass persönli-

cher Kontakt nur innerhalb bestimmter Rahmenbedingungen vorurteilsabbauendwirkt

(vgl. den obigen Forschungsstand, vgl. Kap. II.4, Fußnote 42). Interreligiöse Begegnung

36 Ebd., S. 87f.

37 Ulrike Lingen-Ali/Paul Mecheril: »Religion als soziale Deutungspraxis«, in: ÖRF 24 (2016), S. 17-24,

hier S. 22f.; vgl. T. Schlager-Weidinger/R. Hofer: Z.I.M.T. – Würze in der LehrerInnenausbildung,

S. 57-60.

III. 3. Fremdheit begegnen, Fremdheit durch Begegnung verringern

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 Fremdheitserfahrung und Othering

bleibt auf diese Weise ein umstrittener, unscharfer Begriff. Begegnungskonzepte wer-

den sowohl alsWeg zumAbbau von Fremdheit bezeichnet als auch gegenteilig als Praxis

der Herstellung von Differenz. Die religionspädagogische Diskussion entzündet sich

vor allem an der Frage: Geschieht interreligiöse Begegnung einfach bzw. inwiefern lässt

sie sich herbeiführen oder muss sogar herbeigeführt werden?

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4. Fremdheit verstehen

Erfahrungen von Fremdheit regen dazu an, die erfahrene Fremdheit zu ergründen und

besser zu verstehen. In diesem Zusammenhangwird oftTheo SundermeiersWerk »Den

Fremden verstehen« angeführt, in dem dieser seine Differenzhermeneutik entfaltet. Zu

welchem Zweck aber geschieht eine solche Deutung? »Wesentliche Aspekte des Frem-

den«, schreibt Herbert Kumpf, »lassen sich nach Sundermeier nicht dadurch verstehen,

dass man sich selbst besser versteht. Und das bedeute auch umgekehrt, dass das Frem-

de nicht als Hebamme auf dem Weg zur Selbstfindung missbraucht werden dürfe.«1

Interreligiöse Deutungsvorgänge dürften also Fremdes nicht vereinnahmen, sondern

müssten seine Andersheit respektieren. Für den pädagogischen Kontext identifiziert

Konstantin Lindner im Anschluss an Sundermeier vier relevante Lernschritte hin zum

Verstehen des Fremden:

»(1) das distanzierte Wahrnehmen und beschreibende Analysieren, (2) das sympathi-

sierend-teilnehmende Beobachten und Kontextualisieren, (3) das von Empathie ge-

tragene (Teil-)Identifizieren und vergleichende Interpretieren sowie (4) der auf Kon-

vivenz angelegte, von Respekt getragene Versuch, einen Transfer zwischen Fremdem

und Eigenem anzubahnen«2

Konvivenz, also das Zusammenleben in einer Lebensgemeinschaft, und Xenologie, al-

so das Verstehen von Anderen gerade in ihrer Unterschiedlichkeit, gehören für Sun-

dermeier untrennbar zusammen.3

1 H. Kumpf: Zur Didaktik interreligiösen Lernens in der Sekundarstufe I und II., S. 229; vgl. auch

Herbert Kumpf: »Beobachtungen beobachten. Chancen einer Beobachtung zweiter Ordnung für

interreligiöse Bildung am Beispiel des Betens.«, in: Gerhard Büttner/Hans Mendl/Oliver Reis et al.

(Hg.), Religiöse Pluralität, Babenhausen: Lusa 2017, S. 129-143, hier S. 141ff.

2 Konstantin Lindner: »Anknüpfungspunkte! – Religiöse Bildung imHorizont heutiger Schülerinnen

und Schüler.«, in:Winfried Verburg (Hg.), Anknüpfungspunkte?! 13. Arbeitsformung für Religions-

pädagogik, München: Deutscher Katecheten-Verein 2018, S. 51-72, hier S. 57; B. Asbrand: Zusam-

men leben und lernen im Religionsunterricht, S. 213-220; vgl. F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung,

S. 93-96; C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 84-86; vgl. Theo Sundermeier: Den Fremden verste-

hen. Eine praktische Hermeneutik, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1996, S. 153-197.

3 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 189-197.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 Fremdheitserfahrung und Othering

Dass ein solches auf Zusammenleben ausgerichtetes, respektvolles Interesse am re-

ligiös Fremden eine wichtige Rolle im interreligiösen Austausch spielt, zeigen auch

empirische Befunde: Im Rahmen der sogenannten ReViKoR-Studie wurden über 400

Schüler*innen in Schleswig-Holstein zu dem dortigen konfessionellen evangelischen

Religionsunterricht befragt, der auch Lernenden anderer Konfessionen, Religionen und

solchen ohne Religionszugehörigkeit offensteht. Die Studie erhebt, dass die religiöse

Vielfalt, die auf diese Weise im konfessionellen Religionsunterricht entsteht, von den

allermeisten Lernenden begrüßt wird und ein großes Interesse am religiös »Fremden«

besteht:

»Betont wird in den Begründungen entsprechend der Wissensdurst gegenüber dem

Neuen und Fremden sowie der Wunsch, nicht nur oberflächlich etwas über die Reli-

gionen zu erfahren, sondern sich intensiver mit dem Glauben und dem Leben ihrer

Anhänger*innen auseinanderzusetzen. […] Wird über die Zukunft des Religionsunter-

richts nachgedacht, kann zum einen ein verhältnismäßig hohes Interesse am ›Frem-

den‹ als Ressource des dialogischen Umgangs mit anderen Religionen und Konfes-

sionen vorausgesetzt werden. Zum anderen scheint sich die Wissbegierde nicht mit

einem punktuellen Kontakt zu erschöpfen, sondern wird eher größer mit der länger-

fristigen Begegnung mit den Religionen bzw. Konfessionen. Möglicherweise kann der

Religionsunterricht hier Fragen aufnehmen und beantworten, die außerhalb seiner

selbst entstehen, im sonstigen schulischen Alltag aber keinen Raum finden.«4

Auch schon viel früher, in den allerersten Skizzierungen interreligiösen Lernens wurde

eine solche Wissbegierde, die die Auseinandersetzung mit Fremdem auslöst, positiv

hervorgehoben. 1974 betont Johannes Lähnemann diese Motivation der Lernenden und

folgert für die interreligiöse Begegnung:

»Dabei verbindet sich die zumeist schon gemachte Erfahrung der Andersartigkeit

fremdländischer und fremdgläubiger Menschen mit der Frage nach dem ›Woher‹

dieser Andersartigkeit. Die Tatsache, dass sich die Glaubenshaltung des Muslim in

ganz starker Weise in seinen – den Schülern fremd erscheinenden – Frömmigkeits-

übungen ausdrückt, kann sie motivieren, sich auch den geschichtlichen Hintergrund

der religiösen Bräuche vor Augen führen zu lassen.«5

Diese zwei Passagen, der ReViKoR-Studie von 2017 und von Lähnemann aus dem Jahr

1974, zeigen einerseits eine Veränderung der Sprache und der Kontexte, wie über reli-

giöse Fremdheit im religionspädagogischen Zusammenhängen gesprochen wird. An-

derseits offenbaren sie auch Kontinuitäten: dass Fremdes gerade in seiner »Unbekannt-

heit« als motivierendes Faszinosum im interreligiösen Lernen wirkt und zu einer in-

terpretierenden Deutung anregt. Mit einer solchen Faszination sind jedoch auch Ge-

fahren verbunden: Durch den Wunsch, die unbekannte Wesenheit »fremder« Perso-

nen und Zeugnisse verstehen zu wollen, kann ihre »Fremdartigkeit« essentialisiert und

vereindeutigt werden. Über all den Interpretationsversuchen und Hermeneutiken des

4 U. Pohl-Patalong/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Lüdtke/C. Richter: Konfessioneller Religionsunterricht in

religiöser Vielfalt II, S. 246f.

5 J. Lähnemann: Jesus und Mohammed, Christoph und Ali, S. 418.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 4. Fremdheit verstehen 93

Fremden schwebt eine Frage, die schon im Blick auf SundermeiersWerk »Den Fremden

verstehen« hervorsticht: Wer ist eigentlich der »Fremde« bzw. sind die »Fremden«, den

oder die es zu verstehen gilt?

In seinem »Leitfaden für interreligiöse Erziehung« von 2003 schreibt Matthias Hu-

goth folgendes:

»Deutsche leben mit Migranten Tür an Tür […]. Erzieherinnen und Erzieher haben es

mit Kindern und Eltern aus unterschiedlichen Nationen und Kulturen zu tun, mit ih-

ren spezifischen Lebensgewohnheiten, ethnischen Traditionen, religiösen Überzeu-

gungen und je eigenen Sozialisationserfahrungen.«6

Hier wird Deutschsein und Migrationshintergrund in einen einfachen Gegensatz

gestellt und wenige Sätze später ohne tiefere Reflexion mit weiteren Differenzmarkern

verbunden, von denen religiöse Zugehörigkeit eine ist. Hugoth definiert als Ziel des

Leitfadens: Die Publikation vermittelt »ein Basiswissen über die Weltreligionen und

speziell den Islam, das Erzieher/-innen brauchen, um Kinder und Eltern anderer

Religionen besser zu verstehen.«7 Verbunden mit zuvor unternommenen ethnischen,

nationalen und kulturellen Zuschreibungen kann sich die positive Intention des

Verstehenwollens leicht negativ auswirken: indem beim Versuch, Fremdheit abzu-

bauen, »Fremdheit« erst aufgebaut wird. Barbara Asbrand zeigt 2000 in skeptischen

Bemerkungen auf, dass sich solche problematischen Tendenzen durchaus auch bei

Sundermeier finden lassen – auch wenn sie dessen Ansatz grundsätzlich positiv

würdigt (vgl. Kap. III.11, Fußnote 14). Lassen sich diese Tendenzen bei Sundermeier

noch aus seiner »vorrangigen ethnologischen Perspektive«8 erklären, die er jedoch

zurückhaltend und als eine einer Vielzahl von Perspektiven entfaltet9, sind Veröffentli-

chungen für interreligiöses Lernen oft weniger subtil. Gerade im religionsdidaktisch-

erzieherischen Bereich – mit Sundermeier-Referenz oder ohne – findet sich hierfür

eine Fülle von Beispielen.

Ein »Basiswissen über die Weltreligionen und speziell den Islam« vermitteln, wie

es Hugoth anstrebt, – solche Formulierungen können problematische Macht-Wissen-

Strukturen und Fremdheitszuschreibungen zu reproduzieren, wie sie u.a. jüngst im

Sammelband »Der inspizierte Muslim«10 kritisiert werden. Auch Mouhanad Khorchi-

de schildert an anderer Stelle, wie bei Muslim*innen in Deutschland kontinuierliche

Fragen nach dem »Warum« ihres Handelns zu einem permanenten »Rechtfertigungs-

druck« führen. Dies kann ein Gefühl der Nichtzugehörigkeit erwecken und das Gefühl

einer Kommunikation »nicht unbedingt auf Augenhöhe«.11 Khorchide zitiert Bernhard

Dressler, der in einem Beitrag vor der »Wut des Verstehens« warnt: »Man kann und

6 M. Hugoth: Fremde Religionen – fremde Kinder?, S. 7.

7 Ebd., S. 8.

8 B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 219.

9 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 188 u. 134f.

10 Schirin Amir-Moazami (Hg.): Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der Islamforschung in Eu-

ropa, Bielefeld: Transcript 2018.

11 MouhanadKhorchide: »Gegebene, notwendige und zu überwindendeGrenzen interreligiösen Ler-

nens aus islamischer Sicht.«, in: Rainer Möller/Clauß P. Sajak/Mouhanad Khorchide (Hg.), Koope-

ration im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiösen Lernens. Beiträge aus evan-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 Fremdheitserfahrung und Othering

muss sich verständigen, ohne sich vollständig zu verstehen.«12 Ähnliches schreibt auch

Astrid Messerschmidt, wenn sie mit Edouard Glissant auf ein »Menschenrecht der Un-

durchsichtigkeit« plädiert: Der »Fremde kann beanspruchen, nicht verstanden zu wer-

den. Er muss nicht das Verstandenwerden erreicht haben, um respektiert zu werden

und gleichberechtigt zu sein.«13

Unter der Überschrift »Fremdheit verstehen« lassen sich also zwei unterschiedliche

Zugangsweisen aufführen: erstens diejenige, die zu einer aufrichtigeren und tiefge-

henderen Auseinandersetzung mit »fremden« Zeugnissen und Menschen aufruft, und

dazu aufruft, die Vielzahl der möglichen Inhalte auf einige gut ausgewählte Beispiele

zu reduzieren14; zweitens diejenige, die vor zu hartnäckigen Interpretationsversuchen

des vermeintlich »Fremden« warnt.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Gerade in Gesellschaften (und Religionsun-

terrichtsklassen) mit wachsender Heterogenität steigt die Motivation, andere in ihrer

»Fremdheit« besser zu verstehen. Gleichzeitig besteht die Gefahr, »Fremdheit« auf

diese Weise festzuschreiben.

gelischer, katholischer und islamischer Perspektive, Münster: Comenius-Institut 2017, S. 244-254,

hier S. 245.

12 B. Dressler: Religiöse Bildung und Schule, S. 96.

13 Zitiert nach Astrid Messerschmidt: »Befremdungen – oder wie man fremd wird und fremd sein

kann«, in: Peter Schreiner/Ursula Sieg/Volker Elsenbast (Hg.), Handbuch Interreligiöses Lernen.

Eine Veröffentlichung des Comenius-Instituts, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2005, S. 217-228, hier S. 224.

14 Vgl. H. Kumpf: Zur Didaktik interreligiösen Lernens in der Sekundarstufe I und II., S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


5. Fremdes als Gabe und als Gast wertschätzen

»Interreligiöses Lernen«, so schreibt Clauß Peter Sajak in seiner Habilitationsschrift

»Das Fremde als Gabe begreifen«, »ist immer auch intrareligiöses Erschließen der eige-

nen Religion. […] In diesem Sinne kann auch in unserem gesellschaftlichen Kontext die

Begegnung mit fremden Religionen, vor allemmit dem Islam und dem Judentum, aber

auch zunehmend mit dem Buddhismus, als Geschenk gesehen werden.«1 In der Ha-

bilitationsschrift adaptiert Sajak ähnlich wie Karlo Meyer und Werner Haußmann das

Konzept »Gift to a Child« für den deutschen Kontext (vgl. Kap. III.1, Fußnote 11). Stärker

als etwa Meyer, der vor allem das irritierende Moment fremder religiöser Zeugnisse in

den Mittelpunkt seiner Untersuchung stellt,2 sieht Sajak solche Zeugnisse positiver als

»Gabe an die Schüler«, die dem »interreligiösen Lernen im konfessionellen Religions-

unterricht neue Impulse geben kann«3. Denn, so Sajak, die »Auseinandersetzung mit

Vorstellungen und Praktiken anderer Religionen« stelle »einen integralen Bestandteil

jeder individuellen religiösen Entwicklung« dar.4

Ausdrücklich begründet Sajak seinen Ansatz »aus katholischer Perspektive«. Im

Verweis auf katholische Konzilsdokumente wie Nostra Aetate und Lumen Gentium

summiert Sajak so Beweggründe zur Beschäftigung mit nichtchristlichen Religionen

»im Rahmen des konfessionellen Religionsunterrichts […]:

• Nichtchristliche Religionen enthalten Strahlen jener göttlichen Wahrheit, ›die alle

Menschen erleuchtet‹ (NA 2). Daraus erhalten Sie Ihre spezifischeWürde und ihren

weisheitlichen Reichtum, den es zu entdecken gilt.

• Die Kenntnis der Weltreligionen ermöglicht eine bessere Verständigung und einen

fruchtbaren Austausch im interreligiösen Gespräch (›Dialog‹), sie trägt aber auch zu

einem friedlichen Miteinander in einer zunehmend multikulturellen Gesellschaft

bei.

1 Im Folgenden zitiert nach der 2., leicht überarbeiteten Auflage 2010: Clauß P. Sajak: Das Fremde

als Gabe begreifen. Auf demWeg zu einer Didaktik der Religionen aus katholischer Perspektive (=

Forum Religionspädagogik interkulturell, Band 9), Münster: Lit 2010b, S. 12f.

2 Vgl. die Ausführungen im folgenden Kapitel III.6.

3 C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 219.

4 Ebd., S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 Fremdheitserfahrung und Othering

• Von den Religionen der Welt können wir neue Zugänge zur Sinn- und Gottesfrage

und Hilfe bei Entscheidungen zu weltanschaulichen Fragen finden.

• Im Zuge des schulischen Religionsunterrichts ist es notwendig, in die Vielfalt [sic!]

der Religionen, um eine selbstständige Entscheidung der Schüler/innen in Glau-

bensfragen zu ermöglichen.

• Die Erforschung und Entdeckung der bedeutenden Kulturreligionen wie auch der

abrahamischen Offenbarungsreligionen hilft uns beim Verständnis der eigenen,

christlichen Religion.

• Die intensive Auseinandersetzungmit den anderen Religionen kann uns helfen, die

Wahrhaftigkeit und die Gesprächsfähigkeit des Anderen zu erkennen.«5

Auch wenn Sajak auf das Feld des Fremden bereits im Titel seines Werks verweist, sind

die Klärungen, wie nach seinem Ansatz Fremdheit zu definieren6 ist, im Verhältnis

recht knapp. Wie viele andere7 beruft sich Sajak hierbei auf Theo Sundermeier, insbe-

sondere auf dessen »Homöostatisches Modell« mit Anleihen aus der Philosophie der

japanischen Kyoto-Schule. ImMittelpunkt des Modells steht der Gedanke, dass erst die

Grenze zum Fremden die eigene Identität konstituiert und umgekehrt – hier wie bei

Sundermeier veranschaulicht an einem Rechteck mit zwei Feldern: »Es ist die Linie W,

die den einen Raum trennt und beide Räume, A und B, konstituiert.«

Abb. 1: »Ziehe eine Linie und du erschaffst eine Welt«8

5 Ebd., S. 217. Zuschreibungenwie »bedeutende Kulturreligionen«/»abrahamische Offenbarungsre-

ligionen«, deren »Erforschung und Entdeckung […] uns beim Verständnis der eigenen, christlichen

Religion [hilft]«, ließen sich aus Sicht vorliegender Studie in mehrerlei Hinsicht hinterfragen, was

an dieser Stelle jedoch zu weit führen würde.

6 Auch sein Einführungsbuch »Interreligiöses Lernen« von 2018 stützt sich beim Thema Fremdheit

zu großen Teilen auf die Ausführungen in seiner Habilitationsschrift und auf den xenologischen

Ansatz von Heinz Streib (vgl. zum Ansatz von Streib genauer Kap. III.6), vgl. C. P. Sajak: Interreli-

giöses Lernen, S. 84-88.

7 Vgl. das vorherige Kapitel III.4.

8 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


97

Sajak folgert daraus: »Eine angemessene Begegnung zwischen A und B, also zwi-

schen Fremden ist nur möglich, wenn die Wand als das Konstitutive zwischen den Bei-

den nicht aufgehoben oder aufgelöst wird, sondern als Distinktivum stehen bleibt.«

Denn die »Fremden«, zitiert Sajak Sundermeier, »sind Mitkonstituenten in vielfacher

Hinsicht.Wir sind voneinander wechselseitig abhängig. Jeder konstituiert des anderen

Identität.«9 Folglich gelte es, so Sajak, »einen Prozess des Austauschs und des Verste-

hens zu initiieren, der die Wand als das ›Gesicht‹ des anderen stehen lässt, diese aber

durchlässig macht für Kommunikation und Austausch.«10 (Sundermeier selbst nennt

diesen Vorgang »osmotisch«.11) Jede »Vereinnahmung oder Instrumentalisierung« aber,

so Sajak, führe »zur Zerstörung der anderen, jede Assimilation zur Aufgabe der eigenen

Identität.«12

Vor diesemHintergrund lässt sich gut verstehen, dass Sajak als Rahmen für interre-

ligiöses Lernen den konfessionellen Religionsunterricht bevorzugt13, aber durch die Ge-

stalt von religiösen Zeugnissen aus nichtchristlichen Religionen eine gute Möglichkeit

eröffnet sieht, sich wertschätzend mit Glaubensinhalten dieser Religionen im katho-

lischen Unterricht zu befassen.14 Sajak fasst diesen grundsätzlichen positiven Zugang

in einem Sundermeier-Zitat zusammen: »Der symbiotische Zellenaustausch zwischen

mir und dem Fremden […] wird dann, um im Bilde zu bleiben, der Zellauffrischung

dienen.«15

Doch so klar, wie es auf den ersten Blick erscheint, sind die Eigen-Fremd-

Zuordnungen seines Ansatzes nicht. Sajak klärt nicht hinreichend, wen oder was er in

dem von Sundermeier übernommenen Rechteckmodell symbolisiert sieht: Stehen die

Rechtecke für die Perspektive des katholischen Religionsunterrichts bzw. der christli-

che Religion insgesamt gegenüber den Perspektiven von nichtchristlichen Religionen

bzw. ihren erst noch zu entwickelnden Religionsunterrichten? Versteht er darunter

die Perspektive eines Lernenden im Religionsunterricht angesichts der Vielfalt der

Weltanschauungen? Oder steht jedes Rechteck schlicht allgemein für ein Individuum,

das eben nicht mit anderen Individuen gleichzusetzen ist? Mehrere Deutungen sind

möglich, die zu untersuchende »Fremdheit« wäre von Deutung zu Deutung jeweils

eine andere. Manche Unschärfe des Ansatzes resultiert auch aus dem Rekurs auf

Sundermeier selbst, der Fremdheit wie schon erwähnt ethnologisch16 begreift und

nicht präzise genug von anderen Perspektiven unterscheidet, aber es ist auch, wie noch

zu zeigen sein wird, ein Grundproblem von phänomenologisch17 geprägten Zugängen

insgesamt (vgl. Kap. IV.4.6).

9 C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen; vgl. T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 135.

10 C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 239; vgl. Sundermeiers aus der japanischen Philoso-

phie übernommenes Bild von der Stirnfront eines Hauses als dessen »Gesicht«, T. Sundermeier:

Den Fremden verstehen, S. 134.

11 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 135.

12 C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 239.

13 Ebd., S. 220-236.

14 Ebd., S. 244-254.

15 Ebd., S. 242; vgl. T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 188f.

16 Vgl. das vorherige Kapitel III.4.

17 C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 240.

III. 5. Fremdes als Gabe und als Gast wertschätzen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 Fremdheitserfahrung und Othering

Als Beispiel führt Sajak den Besuch einer katholischen Religionsklasse in einer Mo-

schee an, in dessen Anschluss sich die Schüler*innen schrittweise dem »Fremdarti-

ge[n]« des beobachteten Gebets annähern sollen (nach den schon oben beschriebenen

vier Schritten von Sundermeiers Hermeneutik des Fremden). »Am Ende des Verste-

hensprozesses steht die Konvivenz: Muslimisches und Christliches Gebet werden nicht

gegeneinander ausgespielt, abgewertet oder vereinnahmt, sondern bleiben als zwei un-

terschiedliche, sich bereichernde Formen des Kultes nebeneinander bestehen.«18 Wel-

cher Prozess soll hier jedoch pädagogisch begleitet werden, die individuelle Befremdnis

angesichts noch unvertrauter Gebetsformen aus Sicht der katholischen Schüler*innen,

oder die scheinbar neutrale Beschreibung des islamischen Gebets, das aus einer ver-

eindeutigten liturgisch-religionskulturellen Sicht eine fremde Glaubenspraxis darstellt? Wie

der weitere Fortgang vorliegender Studie zeigen wird, sind solche vielleicht penibel er-

scheinende Klärungen angesichts der Sensibilität der Fremdheitsthematik nicht un-

wichtig.

Auch Martina Kraml und Zekirija Sejdini verstehen »religiöse Unterschiedlichkeit

als Potential«.Der entscheidende Ausgangspunkt dieses Potentials liegt für sie im »Phä-

nomen der Kontingenz (etwas ist anders möglich als es ist)«, das »Voraussetzung für

Pluralität im Sinne von Vielfalt« ist.19 »Meist sind es die Früchte der Kontingenz, der

›Stolpersteine‹, der Störungen, des Dazwischenkommenden, die ›aus dem Tritt‹ brin-

gen und Neuanfänge ermöglichen«20, schreiben sie gemeinsam mit Matthias Scharer

in ihrer Grundlegung »einer interreligiösen Religionspädagogik und -didaktik ausmus-

limisch-christlicher Perspektive«.

Bei aller ersten Ähnlichkeit ihres Ausgangspunktes zu dem von Sajaks Ansatz ist es

interessant, die Unterschiede zu betrachten. Während Sajak seinen Ansatz streng aus

einer konfessionell-katholischen Perspektive her aufbaut, suchen Sejdini, Kraml und

Scharer nach den »Grundlagen einer interreligiösen Religionspädagogik und -didaktik

ausmuslimisch-christlicher Perspektive«. Beide Ansätze thematisieren die Grenze zwi-

schen Eigenem und Fremden. Doch während sie für Sajak vor allem die entscheidende

Linie ist, die Eigenes und Fremdes als solches konstituiert und damit »eine Welt er-

schafft«, ist diese Grenze für Seijdini/Kraml/Scharer ein ganzes »Grenzland«, das we-

der dem Eigenen noch dem Fremden gehört (im Sinne von Homi K. Bhabbas »Third

space«):

»Grenzen, auch Grenzen zwischen Konfessionen und Religionen, müssen also nicht

als starr abgrenzend aufgefasst werden; sie können vielmehr dynamisch verstanden

werden, neue Räume undMöglichkeiten eröffnend. Sich im Grenzland zu bewegen, ja

das Grenzland als die eigentlicheHeimat zu betrachten, überschreitet die Abgrenzung

vom anderen und es untergräbt die Besserwisserei, die sich über den anderen stellt.«21

Wie gezeigt versteht auch Sajak die Grenze nicht als starr abgrenzend, sondern viel-

mehr als »osmotisch«, dennoch lässt sich hier eine bedeutende Schwerpunktverschie-

18 Ebd., S. 242 u. 243.

19 M. Kraml/Z. Sejdini: Religiöse Unterschiedlichkeit als Potenzial, S. 29.

20 Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer, S. 145.

21 Ebd., S. 141 u. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


99

bung konstatieren, die von der »Linie, die eine Welt erschafft« zum »Grenzland als

eigentliche Heimat« führt. Ein dritter Unterschied ist die für vorliegende Studie in-

teressante begriffliche Akzentuierung: Während Sajak fast durchgängig vom »Frem-

den« spricht, sprechen Seijdini/Kraml/Scharer fast durchgängig vom »Anderen« bzw.

manchmal auch vom »Unbekannte[n]« und dem »vermeintlich Fremde[n]«.22

Beispielhaft thematisieren beide Ansätze überdies die Teilnahme am Gebet einer

anderen/fremden Religion, wenngleich wiederum mit unterschiedlicher Zuspitzung:

Während in Sajaks Beispiel die katholische Religionsklasse in der klaren Beobachter-

rolle gegenüber dem muslimischen Gebet bleibt, fragen Seijdini/Kraml/Scharer welche

unterschiedlichen Teilnahme/Teilhabe-Möglichkeiten es bei »interreligiösen« Gebeten

und Festen gibt:

»Es zeigt sich, dass bei ›intrareligiösen‹ Gebeten und Festen einer Religionsgemein-

schaft, bei denen die Anderen dabei sind, sich in besonderer Weise die Frage nach

der Transparenz der Rollen und Beteiligungsformen stellt. Wird deutlich gemacht,

dass z.B. die MuslimInnen bei einem christlichen Fest in anderer – teilnehmender

– Form anwesend sind als es die ChristInnen sind? Und umgekehrt? Werden in den

Bildungseinrichtungen wie Schulen, Kindergärten u.a. auch die muslimischen Feste

entsprechend gewürdigt, sodass muslimische SchülerInnen sich ebenso in einer

authentischen, teilhabenden und anteilgebenden Rolle […] erleben dürfen?«23

Diese Fragen zielen auf Diskussionspunkte, die die Theoriebildung interreligiösen Ler-

nens seit Langem beschäftigt (vgl. auch Kap. III.3). Insbesondere lässt sich so auch

kritisch das Modell der »Gastfreundschaft« anfragen, das seit längerer Zeit als Mo-

dell des »konfessionellen Religionsunterricht[s] der Zukunft« ausgelobt wird (vgl. et-

wa den gleichnamigen Sammelband von 2010)24. Unter diesem Begriff werden Versu-

che benannt, Angehörigen anderer/fremder Konfessionen bzw. anderer/fremder Reli-

gionen unter bestimmten Bedingungen einen Gaststatus im eigenen konfessionellen

Unterricht zu gewähren. Der Gast ist seit jeher eine bestimmte, meist positiv konno-

tierte Spielart des Fremden (vgl. etwa die gemeinsame griechische Wurzel in ξένος:

»Gast, Fremder«, vgl. auch Kap. III.6, Fußnote 34). Nicht nur Rudolf Englert sieht in

der Metapher »Gastfreundschaft« ein »großes Potential«: »Wäre es abwegig, nicht nur

auf Kompensation eigener Kosten zu hoffen, sondern darüber hinaus die Hoffnung zu

haben, dass die Begegnung mit dem Gast eine religiös relevante Entdeckung bereithält

und dass dasMiteinander der Konfessionen in einem Raum ökumenischer Gastfreund-

schaft so alle Beteiligten reicher macht?«25 Englerts immer wieder auch skeptische Be-

merkungen zeigen aber durchaus, dass die Metapher »Gastfreundschaft« und die da-

mit verbundene Hoffnung einer Bereicherung oder eines »Beschenktwerdens« nicht so

22 Ebd., S. 139.

23 Ebd., S. 145.

24 Hans Schmid/Winfried Verburg (Hg.): Gastfreundschaft. Ein Modell für den konfessionellen Reli-

gionsunterricht der Zukunft, München: dkv 2010.

25 Rudolf Englert: «Gastfreundschaft« – eine Metapher mit großem Potential«, in: Hans Schmid/

Winfried Verburg (Hg.), Gastfreundschaft. Ein Modell für den konfessionellen Religionsunterricht

der Zukunft, München: dkv 2010, S. 10-21, hier S. 21.

III. 5. Fremdes als Gabe und als Gast wertschätzen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 Fremdheitserfahrung und Othering

harmlos sind, wie sie auf den ersten Blick erscheinen. »Es ist durchaus schwierig, ein

Geschenk zu sein«, schreiben auch Clauß Peter Sajak und Ann-Kathrin Muth in die-

sem Band unter der Überschrift »Der Gast als Gabe?«: »Will der Gast überhaupt Gabe

sein? Empfinden Schülerinnen und Schüler ihren Gast überhaupt als einen solchen oder

gehört dieser aufgrund seines Schülerseins nicht sowieso immer schon zur Lerngrup-

pe?«26 Ergänzend ließe sich auch die Frage von Seijdini/Kraml/Scharer anführen: »Wer

bestimmt die Spielregeln dieses Miteinanders?«27

Heinz Streib schreibt zwar Erfahrungen von Fremdheit ebenso ein produktives Po-

tential zu, das in interreligiösen Lernprozessen entfaltet werden kann und spricht eben-

falls von einem »Geschenk-Charakter« fremder Religion (und der Fremdheit der eige-

nen Religion).28 Mit Verweis auf Yoshirō Nakamura warnt Streib jedoch davor, den »er-

fahrenen Fremden« mit einem »inszenierten Fremden« und insgesamt »Fremdheit mit

Andersheit« zu ersetzen.29 Echte Erfahrungen von Fremdheit werden, mit Bernhard

Waldenfels gesprochen, niemals ihren schmerzenden »Stachel«30 verlieren. Sind also

alle Annährungen an Fremdes im Rahmen von Unterrichtskonzeptionen immer Insze-

nierung und damit von Vorherein zum Scheitern verurteilt? Wie ist angesichts dessen

Bernhard Dresslers in Kapitel III.3 aufgeführter Hinweis zu verstehen, dass Unterricht

stets einen artifiziellen Lernraum eröffne, in dem »Authentizität immer nur in insze-

natorischer Gebrochenheit denkbar« sei?31

26 Ann-Kathrin Muth/Clauß P. Sajak: »Der Gast als Gabe? Religionspädagogische Überlegungen zur

Frage der konfessionellen Gastfreundschaft im Religionsunterricht«, in: Hans Schmid/Winfried

Verburg (Hg.), Gastfreundschaft. Ein Modell für den konfessionellen Religionsunterricht der Zu-

kunft, München: dkv 2010, S. 22-33, hier S. 22.

27 Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S. 144.

28 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241.

29 Ebd., S. 231; vgl. Yoshirō Nakamura: Xenosophie. Bausteine für eine Theorie der Fremdheit, Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2000, S. 72.

30 B. Waldenfels: Der Stachel des Fremden.

31 B. Dressler: Interreligiöses Lernen – Alter Wein in neuen Schläuchen?, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


6. Eigenständigkeit von Fremdem ernstnehmen,

Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

»Die Erfahrung von Fremdheit und deren konstruktive Bearbeitung ist letztlich die

Würze in der Suppe des Interreligiösen Lernens!«, schreibt Hans Mendl.1 Bei der her-

meneutischen Reflexion des Fremden, so Mendl, könne am Ende immer wieder die

Erkenntnis stehen, dass »das Fremde fremd bleibt«2. Mendl verweist auf neue Erfah-

rungswelten, die sich durch einen alteritätstheoretischen Blick auf Erfahrungen erge-

ben, der von Bernhard Grümme prominent im Sinne einer kritischen Subjektorientie-

rung entfaltet wurde: Eine solche kritische Subjektorientierung betone »das Moment

des Fremden, des Irritierenden, des Unerhörten, des radikal Neuen, des Undenkbaren,

die Anerkennung der Andersheit des Anderen«3 Insgesamt wiederholt Mendl hier ei-

ne Kritik an einer vorschnellen Harmonisierung des Fremden, die seit vielen Jahren

in der Theorie des interreligiösen Lernens präsent ist, und plädiert für ihre didaktische

Anerkennung. Die Forderung Anderes/Fremdes in seiner »Alterität« anzuerkennen, be-

gegnet in religionspädagogischen Konzeptionierungen in zahlreichen Spielarten (neu

befeuert nicht zuletzt auch durch Impulse, die religionspädagogische Ansätze durch die

komparative Theologie erhalten4). Die Übergänge zu den im vorherigen Kapitel vorge-

stellten Ansätzen sind fließend. Dennoch lassen sich innerhalb dieser Vielfalt von An-

1 Hans Mendl: »Der fremde Andere. Praktische Konturen einer Differenzhermeneutik«, in: Gerhard

Büttner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiöse Pluralität, Babenhausen: Lusa 2017, S. 106-

118, hier S. 113.

2 Ebd., S. 114.

3 Bernhard Grümme: Vom Anderen eröffnete Erfahrung. Zur Neubestimmung des Erfahrungsbe-

griffs in der Religionsdidaktik (= Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 10), Güters-

loh, Freiburg i.Br.: Gütersloher Verl.-Haus; Herder 2007, S. 321; vgl. H. Mendl: Der fremde Andere,

S. 109f.

4 Vgl. JanWoppowa: »Das Konfessorische als Stein des Anstoßes. Aspekte eines kritisch-konstrukti-

venGesprächs zwischen Komparativer Theologie undReligionsdidaktik«, in: Rita Burrichter/Georg

Langenhorst/Klaus v. Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung für die Religionspäd-

agogik. Perspektiven zukunftsfähigen interreligiösen Lernens, Paderborn: Ferdinand Schöningh

2015, S. 15-30, hier S. 18; vgl. auchKlaus v. Stosch: Komparative Theologie alsWegweiser in derWelt

der Religionen (= Beiträge zur komparativen Theologie, Band 6), Paderborn: Schöningh 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 Fremdheitserfahrung und Othering

sätzen zwei Gruppierungen mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen aufzeigen –

diejenige, bei der das Gewicht eher auf dem bereichernden Potential von Fremdheit

liegt, und diejenige, bei der das Gewicht auf der »Eigenständigkeit« bzw. »Widerstän-

digkeit« des Fremden liegt. In der »aufrichtige[n] Auseinandersetzung« mit dieser Ei-

genständigkeit undmit einer für sich stehenden »fremde[n]Wahrheit« liege, so schreibt

Konstantin Linder, nicht zuletzt ein »wertebildendes Potential«.5

Relativ früh kritisierte etwa Karlo Meyer, dass Autoren wie Stephan Leimgruber,

die die Konzeptionierungen interreligiösen Lernens entscheidend prägten, zwar im-

mer wieder auf den Begriff der »Fremdheit« rekurrieren, jedoch ohne ihn zu konkreti-

sieren.6 Auch seien viele Ausführungen zu den einzelnen Religionen stark »konsensbe-

tont«.7 In der Tat lässt sich diese Kritik gut nachvollziehen. Denn auch wenn Leimgru-

ber in seinen fünf Schritten interreligiösen Lernens davon spricht, dass dieses die »blei-

bende Fremdheit respektieren« müsse, da »vieles nur ansatzweise, nur vordergründig

oder überhaupt nicht verstanden wird«,8 bleibt das dahinterstehende Fremdheitskon-

zept vage. Dies lässt sich bereits an der angeführten Referenzliteratur zum Fremden

erkennen – und daran, dass es Leimgruber auch in der Neuauflage seines Grundlagen-

werkes 2007 wie schon 1995 gelingt, innerhalb weniger Seiten und ohne größere Brüche

von der Alteritätsphilosophie Lévinas’ zu der Dialogphilosophie Bubers zu gelangen.9

(Wie der weitere Verlauf vorliegender Studie zeigen wird, sind dahinter unterschiedli-

che philosophische Akzentsetzungen verborgen, vgl. Kap. IV). Auch lässt sich in Frage

stellen, ob Fremdheit vor allem auf ein Nicht-verstehen aufgrund lebensweltlicher Ferne zu-

rückzuführen ist, indem »[g]erade die fernöstlichen Religionen […] in ihrem Lebensge-

fühl so vom unsrigen [differieren], dass ein tieferes Verstehen schwierig ist«. Vor allem

aber lässt sich fragen, ob für Leimgruber »Fremdheit« nicht schon eine längst einge-

preiste Größe auf dem Weg zu einer »existenziellen Auseinandersetzung« mit dem Ei-

genen darstellt, was den letzten von seinen fünf Schritten darstellt: Lernende, so Leim-

gruber hierzu, sind »über die ›Fahrzeuge‹ religiöser Zeugnisse einzuladen, sich selbst

zu überprüfen und eigene Einstellungen zu revidieren. […] Interaktion und Kommuni-

5 Konstantin Lindner: »Das wertbildende Potenzial des Fremden im Kontext religiösen Lernens«,

in: Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.), Zwischen Integration und Ausgrenzung. Migration,

religiöse Identität(en) und Bildung – theologisch reflektiert, Berlin, Münster: Lit 2011, S. 215-236,

hier S. 232f.; vgl. auch Uwe Gerber: »Interreligiöser Dialog zur Friedensförderung. Abgrenzung –

Toleranz – Differenz«, in: Uwe Gerber (Hg.), Auf die Differenz kommt es an. Interreligiöser Dialog

mit Muslimen, Leipzig: Evang. Verl.-Anst 2006, S. 63-78; neben vielen weiteren, die für eine Aner-

kennung der »Eigenständigkeit« des Fremden plädieren, vgl. bspw. auch M. Tautz: Interreligiöses

Lernen im Religionsunterricht, S. 364ff.; Peter Karin: »Wenn Fremde sich begegnen… Bedeutung

von bleibend FremdemundUnzugänglichem in interreligiösen Lernkonzepten«, in: ÖRF 23 (2015),

S. 11-19.

6 Vgl. K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 84-87, bes. S. 86.

7 Ebd., S. 86. Ähnliches gilt für Johannes Lähnemann, der Meyer zufolge nicht genug klärt, was eine

von ihm konstatierte »Bereicherung« durch andere Religionen bedeutet, vgl. ebd., S. 94.

8 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 109.

9 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 50-59; vgl. S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 87f. u.

S. 101-104.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 6. Eigenständigkeit von Fremdemernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren 103

kation sind dazu Schlüssel, um in die eigenen Welten einzudringen und am Ende auch

selbst neu zu werden, sich wieder zu erkennen, zu verstehen und anzunehmen.«10

Solche Unsicherheiten hinsichtlich des Fremdheitsbegriffs vor Augen, lässt sich an

Leimgruber und viele weitere, die auf ihn referieren, die Frage stellen: Ist Fremdheit

einfach nur ein Rest an »Nicht-verstehen« oder ein Instrument zur Schärfung des ei-

genen religiösen Profils? Trifft die im letzten Kapitel angeführte Kritik einer »Inszenie-

rung« (vgl. Kap. III.5, Fußnote 29) oder gar »Instrumentalisierung« des Fremden hier

nicht besonders zu?11

»Wenn interreligiöses Lernen heißt«, schreibt Meyer, »sich von Impulsen ganz ande-

rer Traditionen bewegen zu lassen, wäre es kaum zielführend, die jeweiligen Stücke

fremder Religion einfach wie jedes Stück Sachwissen in die sonstige schulische Lern-

kultur einzubetten und Suren als ausgeteilte Kopie zu lesen wie Bibelpassagen oder

Schillergedichte. Interreligiöse Impulse, die diesen Namen verdienen, wirken als sol-

che, wenn ihre störende Andersartigkeit inWahrnehmung, Handhabe und ›Denke‹ be-

wusst bleibt.«12

Meyer sieht es als problematisch,wenn demunterrichtlichen »Gegen-stand«13 durch ei-

nen harmonisierenden Ansatz »dasWiderständige verloren geht, dass er auf dieseWei-

se um sein Charakteristikum als Zeuge einer anderen (der westlichen Schule entgegen-

stehenden) Weltsicht gebracht wird, und dass so sein Wert in diesem anderem Bezugs-

system, dem er entstammt, nicht mehr ernst genommen wird«.14 Wirklich begreifen

könne man religiöse Zeugnisse nur aus einer Innen-Sicht heraus, als einer der Religion

Teilhabender – der konfessionelle Religionsunterricht in Deutschland aber ließe eine

solche »Innen-Sicht« der verschiedenen Weltreligionen nicht zu. Der gegensätzliche

Ansatz, eine religionskundlich geprägte Außen-Sicht auf religiöse Traditionen, erfasse

dagegen nicht deren existenzielle Bedeutung für die Gläubigen. Meyer schlägt einen

Mittelweg vor: Da »Schülerinnen und Schüler immer im Außen gegenüber dem frem-

den Glauben bleiben werden«,15 solle man diese Perspektive ernstnehmen und zu einer

Unterrichtskonzeption gelangen, die das Außen »explizit aufnimmt«. ImGegenzug sol-

leman dieses Außen »zugleich in einzelnen Punktenmit dem fremden Bezugssystem in

Beziehung« setzen und »zu einer inneren Auseinandersetzung« herausfordern.16 Auch

10 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 109.

11 Vgl. dagegen C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 12f. u. Fußnote 48.

12 Karlo Meyer: »Impulse zu existenziellen Fragen – durch fremde religiöse Traditionen. Ein herme-

neutisch-pädagogisches Problem«, in: Rainer Möller/Clauß P. Sajak/Mouhanad Khorchide (Hg.),

Kooperation im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiösen Lernens. Beiträge aus

evangelischer, katholischer und islamischer Perspektive,Münster: Comenius-Institut 2017, S. 13-27,

hier S. 24.

13 K.Meyer: Zeugnisse fremder Religionen imUnterricht, S. 266. Ähnlich wie Clauß Peter Sajak stützt

Meyer seinen Ansatz, wie oben erwähnt, auf die englischen Ansätze »A Gift to the Child« und

das Warwick-Project. »In England fehlen aber«, so Meyer, »Ausführungen zur Fremdheit religiö-

ser Zeug-nisse im Unterricht«, vgl. ebd. S. 264.

14 Ebd., S. 268.

15 Meyer zählt für viele Deutsche auch das Christentum zu den fremden Religionen, vgl. ebd., S. 271.

16 Ebd., S. 272f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 Fremdheitserfahrung und Othering

Meyer bezieht sich hierbei auf Theo Sundermeiers »osmotisches« Differenzmodell (vgl.

das vorherige Kapitel III.5).

Das »religiöse Zeug-nis« – für Meyer Gegenstand der existenziellen Auseinander-

setzungmit fremden Religionen imReligionsunterricht – kennzeichnen im schulischen

Kontext drei Dimensionen der Fremdheit: 1. durch seine kulturelle Gebundenheit: Die

mit dem Zeug-nis verbundenen »Antworten, Hoffnungen und Weisheiten sind oft weit

entfernt von der westlichen, schulischen Denkkultur«. 2. als Zeug-nis »von einemGlau-

ben« und »für einen Glauben«, der »im lebendigen Vollzug und im gemeinsamen Leben

vermittelt« wird: »Der Umgang der Gläubigen mit religiösen Praktiken und Gegenstän-

den hat dabei einen ganzheitlichen Charakter und eine lebensgestaltende Qualität, die

durch kognitives Einordnen nur unzulänglich erfasst wird«. 3. als Hinweis auf einen

»heiligen« Ort außerhalb der Schule: »Einen angemessenen Ort und Rahmen für solche

heilige Wirklichkeit hat der deutsche Unterricht nicht zu bieten«.17

Mehrfach verweist Meyer auf den Gegensatz zwischen der von ihm sogenannten

»westlichen Schule« und ihr fremden Traditionslinien. Das Spannungsfeld von Kultur

und dem Numinosen, das durch Kultur überformte Religiöse spielt eine wichtige Rolle

in Meyers Ansatz. Kulturelle Fremdheit sei erschließbar, doch könne sich dieser Lern-

prozess je nach Komplexität über Jahrzehnte hinstrecken, manches möglicherweise nie

erlernt werden. Ein Lösungsansatz liegt für Meyer darin, was Heidegger und Gadamer

als »Vorstrukturen des Verstehens« bezeichnen: Durch rudimentäres Vorwissen und

Vorurteile sei ein Sachverhalt noch nicht verstanden, manchmal werde das Verstehen

dadurch sogar behindert. Doch auf der anderen Seite sei Verstehen anders gar nicht

möglich. Denn erst durch Vorwissen und Vorurteil hindurch gelange man zu einem

tieferen Verständnis eines Sachverhaltes.18 Als Ausdruck einer unmittelbaren, existen-

ziellen Erfahrung können religiöse Zeugnisse aber auch über Kulturgrenzen hinweg

Menschen ansprechen, »sie können über religiöse und kulturelle Grenzen hinaus trotz

kultureller Fremdheit kommunikabel sein«.19

»Festzuhalten ist, dass die Erfahrung dieser Fremdheit des Heiligen immer wieder

in Formen Gestalt gewinnt, die kulturbedingt »Fremdheit« bezeichnen. […] Während

die Fremdheit in der numinosen Erfahrung bei Wiederholungen nicht in Vertrautheit

übergeht, kann das plastische Abbild einer Gottheit oder die Liturgie (so eigenartig

sie auch sind) mit der Zeit vertraut werden.«20

Einer kulturell-strukturellen Fremdheit, die im Prinzip aufgelöst werden kann, setzt

Meyer also die Dimension des Heiligen entgegen, die niemals vollständig in Vertraut-

heit übergeht. Er bezieht sich hierbei insbesondere auf den Religionswissenschaftler

und evangelischen Theologen Rudolf Otto. Nach Otto kennzeichnet das Heilige seine

Dialektik von Nähe und Ferne, von Anziehung und Schrecken. Trotz aller Unmittelbar-

keit der Erfahrung einer numinosenWirklichkeit bleibe das Numinose immer auch das

17 Ebd., S. 265f.

18 Vgl. ebd., S. 279ff., im Verweis auf Gadamer und Heidegger.

19 Ebd., S. 284, Kursivsetzung nach Meyer.

20 Ebd., S. 276f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


105

Transzendente, das »Ganz-andere«21. Dieses numinose Gefühl, so Meyer, lässt sich nur

im gläubigen Vollzug anstoßen, »von Außen, im profanen Unterricht lässt es sich nicht

erleben noch erlernen«22 – es bleibe eine Fremdheit des Heiligen. »Diese Fremdheit

nehmen sie [die Lernenden] nur gebrochen im hinweisenden Charakter der Zeug-nisse

wahr mittels eines Berichts oder einer Erläuterung des Lehrers.«23

Aufgrund dieser mehrdimensionalen Fremdheit von religiösen Zeug-nissen fordert

Meyer während interreligiöser Lernvorgänge fremd Erscheinendes nicht zu übergehen.

Eine persönliche Auseinandersetzung mit religiösen Zeug-nissen erwachse, so Mey-

er wieder im Verweis auf Sundermeier, aus einem »osmotischen Kontakt«24, der Aus-

tausch ermögliche, aber dabei die Schwelle zwischen Eigenem und Fremden respektie-

re. Es gelte zunächst, beobachtete Fremdheit in ihrer kontextuellen Individualität wahr-

zunehmen und sie nicht etwa als Exempel des Fremden zu verallgemeinern. In einer

ritualisierten Begegnung könne man sich so der Schwelle des Fremden nähern. Indem

die Erfahrung der Fremdheit gewürdigt und nicht übergangen wurde, sei schließlich

Raum für die Eindrücke und Erfahrungen der Lernenden und für ein Gespräch, in dem

auch bestehende Bilder zum eigenen und fremden Glauben hinterfragt und neu inter-

pretiert werden können.25 Bereits in der Einleitung vorliegender Studie wurde folgende

Schilderung Meyers angeführt:

»Die Kinder lachen, als sie den Ruf des Muezzin zum Gebet hören. Das Fremde macht

unsicher. Es ist ›komisch‹, es irritiert. Es geht nicht auf, wie die bekannten Dinge auf-

gehen. Die Schülerinnen und Schüler […] wissen nicht, wie sie sich verhalten sollen,

empfinden es als ›komisch‹. Der Lehrer stoppt das Tonband.Warum lachen sie? Schnell

kommt heraus, dass sie lachen, weil es fremd ist und sie es nicht verstehen. Es ist eine

fremde Sprache. Diese Erklärung ist verständlich. Ihr Lachen ist aufgenommen wor-

den. Sie müssen beim zweiten Mal nicht mehr lachen«26 (vgl. auch Kap. I.1, Fußnote

4).

Tobias Kaspari bezieht sich in seiner phänomenologischen Grundlegung evangelischer

Religionsdidaktik mehrfach auf Meyers Ansatz, spitzt aber einige Linien noch einmal

zu. Stärker als Meyer legt Kaspari Gewicht auf philosophisch-theologische Fragestel-

lungen in Bezug auf das Eigene und das Fremde (neigt jedoch dazu, hinsichtlich religi-

onspädagogischer und -didaktischer Konsequenzen seines Ansatzes oft unkonkret zu

bleiben). Wie Meyer bezieht sich Kaspari ebenfalls auf Rudolf Otto, in interessantem

Kontrast mit dem Altphilologen Walter Friedrich Otto. Während R. Otto die bleibende

Entzogenheit des Heiligen betont, verortet W. F. Otto das Heilige, so Kaspari, konse-

21 Rudolf Otto: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum

Rationalen, München: Biederstein 1947, S. 29.

22 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 277; mit Verweis auf Otto, vgl. R. Otto:

Das Heilige, S. 74.

23 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 277, Kursivsetzungen nach Meyer.

24 Ebd., S. 286.

25 Ebd., S. 285-306.

26 Ebd., S. 273f.

III. 6. Eigenständigkeit von Fremdemernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 Fremdheitserfahrung und Othering

quent in der »leiblichen und nicht der transzendentalen Konstitution desMenschen«.27

Diese Gleichzeitigkeit von Entzogenheit und immanenter Präsenz des Heiligen, wie er

sie anhand der beiden Referenzautoren ausweist, ist zentral für Kasparis Ansatz. Inso-

fern hält Kaspari den Zeugnis-Begriff vonMeyer, den dieser anhand seines hinweisenden

Charakters auf eine dem Schulkontext fremde Wirklichkeit definiert, für verkürzt:

»Wenn fremdeReligionen imUnterricht an ihren Phänomenen, […] d.h. als Gestaltwer-

dungen eines fremden Anspruchs zugänglich werden, dann sind diese Erscheinungs-

formen fremder Religionen nicht Verweise auf eine Wirklichkeit, die selbst nicht da

wäre. Die Begehung der Formen fremder Religionen löst Wahrnehmungsprozesse der

Präsenz desHeiligen aus, für die sie zeugen; sie sind phänomenal Erscheinungen einer

fremden Religion. Sie auf ihre Funktion als Zeichen für etwas Abwesendes zu verkür-

zen, verkennt die Medialität von Formen, die im Umgang mit ihnen eine wahrnehm-

bare Wirklichkeit herstellen.«28

Kaspari schreibt weiter: »Nur in der Praxis der Antwort erscheint das Heilige so, dass

es sich zugleich entzieht.«29 Nach Kaspari wird das Fremde in der »Form«30 einer Ant-

wort präsent – das ist der Kern seines Ansatzes. Eine Antwort ist die Reaktion auf etwas

schon wieder Vergangenes, das jedoch gleichzeitig als »Anspruch« in der Antwort selbst

präsent wird. Kaspari deutet dies theologisch: Das Christentum ist die Antwort auf die

Erscheinung Gottes in Christus, der als Gott dennoch unzugänglich bleibt. ImMoment

der Antwort wird das Unzugängliche, das Fremde, im Eigenen präsent. Eigenes und

Fremdes sind so miteinander verschränkt und gleichzeitig entzieht sich das Fremde

im selben Moment. Kaspari bezieht sich hier stark auf die Philosophie von Maurice

Merleau-Ponty und Bernhard Waldenfels, die ebenso von einer »Verschränkung« des

Eigenen und Fremden ausgehen (vgl. Kap. IV. 3.2 u. 3.4). Aus dieser Verschränkung

erwächst für Kaspari die Möglichkeit eines gleichzeitigen intra- und interreligiösen

Lernens: »In der Wahrnehmung fremder Religionen tritt die Fremdheit des Dreieinen

Gottes hervor. Diese Fremdheit ist der christlichen Religion nicht peripher und daher

abschließend zu überwinden, sondern gehört in ihr Zentrum.«31

Eine solche Verschränkung zwischen Eigenem und Fremdem hat auch Auswirkun-

gen auf Kasparis Betrachtung von bereits behandelten Grundbegriffen – z.B. für die

»Schwelle« zwischen Eigenem und Fremden, die für Meyer und viele andere, wie er-

wähnt, eine große Rolle spielt (vgl. auch die Ansätze von Sajak und Seijdini/Kraml/

Scharer, S. 98f.). Diese Schwelle, so Kaspari, sei ein »Niemandsland«, »in dem das Ei-

gene zur Disposition steht, weil es dem Fremden auf einer Schwelle so begegnet, dass

die eigene Erfahrung in der Kopräsenz mit dem Fremden selbst fremd wird.«32 Ähn-

liches schreibt Kaspari zum Bild der »Gastfreundschaft«, das Meyer und andere als

27 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 258, mit Verweis auf W. F. Otto; vgl. Walter F. Otto: Die

Götter Griechenlands. Das Bild des Göttlichen im Spiegel des griechischen Geistes (= Klostermann

rote Reihe, Band 54), Frankfurt a.M.: Klostermann 2013.

28 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 437f.

29 Ebd., S. 438.

30 Ebd., S. 437.

31 Ebd., S. 440 u. 447.

32 Ebd., S. 444.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


107

Leitbild herausstellen (vgl. das vorherige Kapitel, S. 99f.). Fremde religiöse Zeugnisse

seien nicht einfach »zu Gast geladen«, indemman ihnen »respektvoll«, um ihrer »Wür-

de und Macht willen« begegnet.33 Die »Gastfreundschaft des Unterrichts«, so Kaspari,

entberge ein »ambivalentes Gesicht«:

»Der Gast ist der ξένος, der Fremde, der nicht das Bekannte oder Vertraute einfach

verdoppelt oder eine Bereicherung des bereits Gegebenen mitbringt. Der Gast ist als

Fremder nicht für das Eigene funktionalisierbar, sondern bringt seine Gabe nur umden

Preis der Verstörung, Bedrohung oder gar Zerstörung des Eigenen mit. Die Erneue-

rung des Eigenen geschieht in der beständigen Infragestellung durch den Anspruch

des Fremden.«34

Schließlich sei auch die eigene Religion immer schon fremde Gabe – darum gehöre die

»Didaktik fremder Religionen« im christlichen Religionsunterricht »ins Zentrum des

Eigenen«.35

Auch Heinz Streib sieht eine ähnliche reziproke Bewegung zwischen Eigenem und

Fremden:

»Be-Fremdung heißt sowohl, dass die ›fremde Religion‹ fremd sein darf und bei aller

verstehender Bemühung immer ein Geheimnis bleiben wird. Be-Fremdung heißt je-

doch auch, dass die eigene Religion, die den Lernenden mehr oder weniger vertraut

ist und bekannt zu sein scheint, ›fremd‹ werden darf – und dies aus pädagogischen

Gründen.«36

Für Streib liegt eine »Zielrichtung interreligiösen Lernens« deshalb in der xenosophi-

schen »Kultivierung von Fremdheit«.37 Ähnlich wie Kaspari stützt sich Streib bei seinen

Ausführungen auf Bernhard Waldenfels, darüber hinaus aber auf Yoshirō Nakamuras

xenosophischen Ansatz.38 LautWaldenfels stellt das Fremde stets einen »Stachel« dar.39

Nakamura findet für eine Fremderfahrung das Bild eines Glases, das durch einen »An-

prall« Sprünge bekommt und plötzlich – vorher gewissermaßen unsichtbar – als Glas

erkennbar wird. Die eigene Weltsicht sieht sich so durch das Fremde angefragt, wird

gewissermaßen »brüchig«. Ein solches Fremdes sei nicht einfach nur anders, sondern

stets irritierend, indem es die eigenen Ordnungen der Welt hinterfrage.40

Für Streib folgt daraus, dass es während interreligiösen Lernvorgängen um mehr

gehe als nur um Toleranz und Dialog: Auch wenn Lernende vom Kindergarten bis hin

in die Erwachsenenbildung immer wieder »von den Vorzügen des Dialogs« unterrichtet

33 Vgl. K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 308.

34 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 447.

35 Ebd., S. 448.

36 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241.

37 Ebd., S. 239.

38 Vgl. auch S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 84f.

39 B. Waldenfels: Der Stachel des Fremden.

40 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 238 u. 248.

III. 6. Eigenständigkeit von Fremdemernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 Fremdheitserfahrung und Othering

werden sollten,41 sollte man deswegen Erfahrungen von Fremdheit nicht herunterspie-

len oder ignorieren, noch sollte die Religionspädagogik das »alleinige Ziel« verfolgen,

»Fremdheit zu minimieren oder zu beseitigen«42. Auch das Ziel, den Fremden verste-

hen zu wollen, so Streib kritisch gegenüber Sundermeier und von ihm beeinflussten

Ansätzen, ginge »auf Kosten der Begegnung mit dem ›unerwarteten Fremden‹«.43

Ein xenosophisches Lernprogrammmüsse »Stile des Umgangsmit Fremdheit« ken-

nenlernen, um allmählich zu einem höheren Stil interreligiöser Verhandlung zu gelan-

gen.44 Zusammenfassend skizziert er die verschiedenen Stile in bereits abgebildeter

Tabelle (vgl. Kap. III.2). »Stile der Fremdbegegnung« gehen einher mit »Stilen der Ver-

trautheit«. Die höchste zu erreichende Stufe ist der dialogische Stil. Hier wird Fremd-

heit als Neugierde erweckender Widerstand gesehen, der einen »Mehrwert« bietet –

dies alles im Bewusstsein, dass auch man »Selbst ein Anderer« sei.45

»[A]nstatt das Fremde kurzerhand in das eigene Schubladensystem zu packen, das

Fremde zum Anderen zu machen, gilt es eine Interpretation offen zu halten, hermeneu-

tisch Demut zu pflegen. Positiv betrachtet bedeutet Xenosophie somit, sich vom Frem-

den irritieren und inspirieren zu lassen.«46 Ein solches Potential könne aber nur an-

hand der Einsicht entfaltet werden, dass »der Umgang mit der fremden Religion mit

dem Umgang mit der eigenen Religion zusammenhängt«. Denn wer »durch Befrem-

dungserfahrungenmit der eigenen Religion bereichert worden ist, kann den Geschenk-

Charakter der fremden Religion desto eher einsehen und begrüßen.«47

Es sindwichtige Klärungen, dieMeyer, Streib, Kaspari und viele andere vornehmen:

dass interreligiöse Lernansätze Erfahrungen von Fremdheit ernstnehmenmüssen, dass

sie anerkennen müssen, dass Fremdes in seiner Eigenständigkeit nicht vollständig ver-

stehbar ist und sich echte Fremdheit der Einordnung in eigene Ordnungen widersetzt

und die eigenen Ordnungen hinterfragt. Gerade deshalb kann die »Verwicklung in eine

existenzielle Auseinandersetzung« (vgl. Leimgrubers Ansatz) anhand des Fremden kein

von Vornherein feststehendes Lernziel sein. Gleichzeitig betonen besonders Meyer und

Streib auch immer wieder das produktive und bereichernde Potential des Fremden.

Nicht immer lässt sich klar erkennen, inwiefern sich ihre Ansätze, so positiv sie sind,

hier sehr stark von zuvor kritisierten Ansätzen abheben.

Um der Kritik einer Instrumentalisierung des Fremden von vornherein zu begeg-

nen, weisen besonders Kaspari und Streib drauf hin, dass in der Auseinandersetzung

mit Fremden auch das Eigene fremd wird, und umgekehrt. In einer solchen Verschrän-

kung liegen mit Sicherheit viele Potentiale. Streib räumt dennoch selbst ein, dass es

41 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 239.

42 Ebd., S. 230.

43 Ebd., S. 231; vgl. Y. Nakamura: Xenosophie, S. 41.

44 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 240.

45 Ebd., S. 237.

46 Heinz Streib/Ramona Bullik/Constantin Klein: »Xenosophie und Religion in Deutschland. Einstel-

lungen Jugendlicher zum Fremden«, in: Journal für politische Bildung 3 (2017), S. 42-47, hier S. 43.

47 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


109

»keine leichte Aufgabe« ist, »Lernschritte der Kultivierung von Fremdheit« in den »päd-

agogischen Alltag zu übersetzen«.48 In der Tat stellt sich besonders bei Streib und

Kaspari die Frage, wie ihre theoretischen Klärungen in die Praxis zu übertragen sind

(obwohl Streibs Stile der inter-religiösen Verhandlung durchaus häufig rezipiert wer-

den49). Besonders die immer wieder konstatierte Verschränkung zwischen Eigenem

und Fremdem wirft Fragen auf: Was unterscheidet eigentlich die Fremdheit des iden-

tifizierten »Eigenen« von der Fremdheit des identifizierten »Fremden«? Gibt es keine Un-

terschiede bzw. lösen sich am Ende die zunächst klar erscheinenden Grenzen zwischen

Eigenem und Fremdem völlig auf – obwohl ja ursprünglich gerade die »Fremdheit des

Fremden« betont werden sollte?

Angesichts dessen ist für Kaspari die »Rechtfertigung«50 des fremden Eigenen ein

zentraler Gedanke. Er spricht in diesem Zusammenhang aber auch mit starkenWorten

von der »Verstörung, Bedrohung oder gar Zerstörung des Eigenen« durch das Frem-

de. Was sind die Schattenseiten einer Denkweise, die Alterität und das verstörende

Moment des Fremden stark betont – besonders, und untheologisch gesprochen, im

Hinblick auf die Reproduktion von Vorurteilen? Denn der Hinweis auf eine nicht zu

vernachlässigende Gefahr ist für vorliegende Studie wichtig: Wenn das Verhältnis von

Eigenem und Fremdem in hermeneutischerWeise und sehr abstrakt geklärt wird, kann

dies implizite, stereotype Zuordnungen von Fremdheit verdecken, die beim Verfassen

oder bei der Rezeption von Texten dennoch gedanklich präsent sind. Es bleibt die wei-

terhin offene Frage: Was bedeutet es eigentlich, dass »das Fremde fremd bleibt« und

wer oder was ist mit »Eigenem« und »Fremdem« konkret gemeint?

48 Ebd., S. 240.

49 Vgl. etwa C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 85f.; M. Zimmermann: Interreligiöses Lernen narra-

tiv, S. 25ff.; M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 31.

50 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 447.

III. 6. Eigenständigkeit von Fremdemernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Konflikthaftigkeit von Fremdheitserfahrungen

begegnen

Dass interreligiöse Begegnungen nicht immer gelingen und es hier zu Fremdheitser-

fahrungen und Fremdheitszuschreibungen kommen kann, die sehr negative Folgen zur

Konsequenz haben können, ist, wie Heinz Streib an anderer Stelle schreibt, »sattsam

bekannt«1. Im Blick auf zu harmonisierende, interreligiös vergleichende Ansätze, die

die »besten« Seiten der jeweiligen Religionen miteinander ins Gespräch bringen möch-

ten, schreibt Georg Langenhorst: »Wenn dasMiteinander der Religionen so harmonisch

ist, wo liegt dann das Problem?Wenn alle Religionen im Kern gut sind, warum dann die

endlose Geschichte der Religionskriege?«2 Zahlreiche Veröffentlichungen widmen sich

deshalb dezidiert auch der konflikthaften Seite von interreligiösen Bildungsprozessen.3

Viele Beiträge beginnen ihre Untersuchung mit einer Nennung von gesellschaftli-

chen Konfliktfeldern, die einen möglichen Horizont interreligiöser Bildung darstellen

können. Eine Negativfolie, die in diesem Zusammenhang oft zitiert wird, ist Samuel P.

Huntingtons These vom »Clash of Civilisations«4. Häufig wird auch auf die Ereignisse

des 11. September Bezug genommen – viele Beiträge leiten hieraus geradezu eine neue

Dringlichkeit interreligiösen Lernens ab.5 In ähnlicherWeise galt dies in den 1990er Jah-

ren für dieWelle von rassistischen Anschlägen in Hoyerswerda/Rostock/Mölln/Solingen

1 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 231; vgl. Kap. III.2, Fußnote 2.

2 G. Langenhorst: Religionspädagogik und Komparative Theologie, S. 103.

3 Vgl. z.B. Martina Kraml/Zekirija Sejdini/Nicole Bauer/Jonas Kolb: Konflikte und Konfliktpotentiale

in interreligiösen Bildungsprozessen. Empirisch begleitete Grenzgänge zwischen Schule und Uni-

versität (= Studien zur interreligiösen Religionspädagogik, Band 3), Stuttgart: Kohlhammer 2020.

4 Samuel P. Huntington: The clash of civilizations and the remaking of world order, New York: Simon

& Schuster 1996.

5 Vgl. bspw. G. Langenhorst: Religionspädagogik und Komparative Theologie, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 Fremdheitserfahrung und Othering

und anderen Orten.6 Die jüngsten Veröffentlichungen werden nun von der Debatte um

die nach 2015 stark gestiegenen Asylbewerber*innenzahlen geprägt.7

Andrea Betz untersucht in ihrer Dissertation »Vorurteile« im Rahmen von interre-

ligiöser Bildung. In ihren Vorbemerkungen zur Studie skizziert sie eine Vielzahl von

gesellschaftlichen Konflikten, die das interreligiöse Zusammenleben in Deutschland

und Europa geprägt haben. Unter anderem nennt sie Antisemitismus und islamisti-

sche Gewalt, die Terroranschläge des 11. September und des IS, aber auch Beispiele für

eine wachsende negative gesellschaftliche Stimmung gegenüber dem Islam in Deutsch-

land und Europa: z.B. die Sarrazin-Debatte und die Debatte darüber, ob der Islam zu

Deutschland gehört, die sogenannten »PRO-Bewegungen«, die den Bau von Mosche-

en und Minaretten verhindern wollen, PEGIDA und (antimuslimische) Ressentiments

gegenüber Asylsuchenden.8

Andere Veröffentlichungen thematisieren das Misslingen von interreligiösen Lern-

situationen in der konkreten Praxis. Bereits in der Einleitung wurden Karlo Meyers und

Heinz Streibs Schilderungen eines Zeugnislernens erwähnt, bei dem Kinder, als ihnen

die Lehrkraft den Adhān vorspielt, in Gelächter ausbrechen. In Streibs Beispiel führt

dieses Gelächter fast zu einer Prügelei auf dem Pausenhof (vgl. Kap. I.1, Fußnote 4 u.

5).

Joachim Willems bezieht sich auf ein Beispiel außerhalb des Religionsunter-

richts: »In Berlin-Neukölln weigern sich muslimische Schülerinnen und Schüler, im

Mathematik-Unterricht das Plus-Zeichen zu verwenden.Denn das sei ein Kreuzzeichen

und damit christlich.«9 In interkulturellen und interreligiösen »Überschneidungssitua-

tionen«10, soWillems, könne es zu sogenannten »Critical Incidents« kommen.Darunter

seien Situationen zu verstehen, »in denen die Beteiligten jeweils in Übereinstimmung

mit unterschiedlichen kulturellen bzw. religiösen Deutungs- und Kommunikations-

mustern interagieren und früher oder später überrascht sind, weil die Handlung des

Interaktionspartners vor dem Hintergrund der eigenen Muster keinen ›Sinn‹ mehr

macht«.11

Solche »Critical Incidents« untersucht auch Manfred Riegger.12 In einem Beitrag

beruft er sich dazu auf das zitierte Beispiel von Streib, führt aber auch weitere Bei-

6 Vgl. bspw. N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts; vgl. auch

Stephan Leimgruber: »Die Angst vor dem Fremden und ihre Bewältigung«, in: Michael Langer

(Hg.), Wir alle sind Fremde. Texte gegen Hass und Gewalt, Regensburg: Pustet 1993, S. 140-145.

7 Vgl. bspw. Sajak, der sich neben den Entwicklungen von 2015 auch auf Huntington und die An-

schläge des 11. Septembers bezieht: C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 9f.; vgl. auch A. Reese-

Schnitker/D. Bertram/M. Franzmann (Hg.): Migration, Flucht und Vertreibung.

8 Andrea Betz: Interreligiöse Bildung und Vorurteile. Eine empirische Studie über Einstellungen zu

religiöser Differenz (= Empirische Theologie, Band 30), Berlin: Lit 2018, S. 13ff.

9 Joachim Willems: »Lernen an interreligiösen Überschneidungssituationen – Überlegungen zu

Ausgangspunkten einer lebensweltlich orientierten interreligiösen Didaktik«, in: Theo-Web 10

(2011), S. 202-219, hier S. 202.

10 Vgl. Kap. III.10, Fußnote 37.

11 J. Willems: Interkulturalität und Interreligiosität, S. 146f.; vgl. J. Willems: Interreligiöse Kompe-

tenz, S. 78; vgl. auch Hans J. Heringer: Interkulturelle Kommunikation. Grundlagen und Konzepte,

Tübingen: A. Francke 2017, S. 219ff.

12 Vgl. M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 7. Konflikthaftigkeit von Fremdheitserfahrungen begegnen 113

spiele an, die verdeutlichen, dass interreligiöse Begegnungen nicht immer zwangsläu-

fig gelingen: Bei einem Schulbesuch beobachtete Riegger mit einer Lehrerin, wie es auf

dem Pausenhof beinahe zu einer Prügelei einer Schülergruppe aus der Unterstufe kam.

Riegger beschreibt den Fortgang der Situation folgendermaßen:

»Lehrerin: ›Was ist los?‹

Mehrere Schülerinnen und Schüler gleichzeitig: ›Sagen Sie, dass die es lassen sollen!

Lehrerin: ›Was sollen sie lassen?‹

Schüler: ›Das Singen!‹

Ein Schüler aus der Vierergruppe: ›Man wird doch wohl noch singen dürfen!‹

Lehrerin zu den ca. zehn SchülerInnen: ›Was dürfen die nicht singen?‹

Ein Schüler: ›Unser Lied, das wir in Religion gelernt haben! Die sind Moslems. Die dür-

fen nicht ›Herr, erbarme dich!‹ singen!‹«

Riegger kommentiert seinen Bericht abschließend: »Die Aufsicht führende Lehrerin un-

terband das Streitgespräch und untersagte jegliche verbale und nonverbale Gewalt.Hier

wurdem.E. eine guteMöglichkeit des Vergleichs durch undmit SchülerInnen vertan.«13

An anderer Stelle berichtet Riegger über eine nicht gelingende Unterrichtsstunde:

»Muslime, Flüchtlinge, Ausländer – alle sollen verschwinden!« Dies sei »die Zusam-

menfassung von Schülerinnen- und Schüleräußerungen einer aus drei Klassen bestück-

ten Religionslerngruppe einer Mittelschule (= Hauptschule, die zu einem mittleren Bil-

dungsabschluss führen kann) im ländlichen Raum Bayerns« gewesen.14 Geplantes Un-

terrichtsthema der Stunde war der Islam, doch schon zu Beginn schlug der Referenda-

rin hier eine so große Ablehnung entgegen, dass sie sich mit der Situation in der Klasse

überfordert sah. In einer späteren Seminarsitzung, so Riegger, wurde die Unterrichts-

stunde nachvollzogen. Die Seminarleitung bat die teilnehmenden Referendar*innen,

sich in einen Stuhlkreis zu setzen, sich in die Klasse hineinzuversetzen und die Situa-

tion nachzuspielen. Schon nach kurzer Zeit fielen hier laut Riegger sehr emotionale

Äußerungen, die sich im Gruppenprozess gegenseitig sogar noch hochschaukelten. In

der anschließenden Reflexion waren die Seminarteilnehmenden überrascht über das

große Maß an Aggression in der künstlich nachgebauten Situation. Die Teilnehmen-

den äußerten sich: »Jetzt kann ich solche fremdenfeindlichen Schüleräußerungen auch

verstehen, ohne sie aber gutzuheißen.« – »Die Gruppe erlebt sich gemeinsam stark,

wenn sie gegen Flüchtlinge, Muslime, Ausländer insgesamt vorgeht.«15 Riegger zieht

folgendes Fazit zu der beschriebenen Eingangssituation: In ihr spiegelten sich erstens

gesellschaftliche Strömungenwieder, die »nicht einfach durch den Unterricht wegzuar-

beiten« seien. Das Lernziel »Anerkennung« rücke so zweitens in weite Ferne, dürfe aber

nicht aus dem Blick geraten. Ein Grund für die große Emotionalität in der Klasse sei

13 Manfred Riegger: »Religionspädagogische Ethnographie und Komparative Theologie. Perspek-

tiven hermeneutisch-methodischer Synergien«, in: Rita Burrichter/Georg Langenhorst/Klaus v.

Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung für die Religionspädagogik. Perspekti-

ven zukunftsfähigen interreligiösen Lernens, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2015, S. 49-69, hier

S. 65f.

14 M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 39.

15 Ebd., S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 Fremdheitserfahrung und Othering

drittens auch in der »unreflektierten Kontaktform« der Referendarin zu erkennen.Des-

halb seien viertens »didaktisch-methodische Wege« zu suchen, die negative Emotiona-

lität und problematische Konstruktionsmuster wie »Fremdenfeindlichkeit« von Beginn

an berücksichtigten. Das Ernstnehmen von Ängsten, etwa keinen Ausbildungsplatz zu

bekommen, sei eine »emotionale Anerkennung, die möglicherweise irgendwann zum

Anerkennungsmuster führen kann«.16

Betz dokumentiert ähnlich »die Notwendigkeit dessen, Befremden zulassen zu dür-

fen und nicht bei vorschnellen Toleranzäußerungen stehen zu bleiben«.17 Dies ist eine

Forderung, die wie erwähnt auch Streib et al. im Zuge ihres xenosophischen Ansatzes

aussprechen (vgl. oben, S. 107f.). Nicht zuletzt, so Betz, gehe es im Kontext religiöser

Vielfalt darum, »sprachfähig« zu werden: »Nur dort, wo individuelle Weltdeutungen,

Hoffnungen und daraus resultierende Wertvorstellungen überhaupt formuliert und im

Dialog ausgehandelt werden können, ist Verständigungmöglich – auf inhaltlicher Ebe-

ne ebenso wie im Bereich der Einstellungen.«18

Betz nimmt in den Schlussworten ihrer Studie erneut Bezug auf die gesellschaftli-

che Gesamtsituation.Wünschenswert wäre es,wenn Religionspädagogik undTheologie

sich »in Zukunft mehr als bisher in gesellschaftlichen Diskursen einbringen« könnten –

besonders, wenn »religiöse Differenzerfahrungen oder Vorurteile gegenüber religiös

Fremden drohen, zu Meinungsverschiedenheiten oder gar Konflikten zu werden«.19

Mehr denn je könnte es zu einem »Tätigkeitsfeld der Religionspädagogik« werden,

»Brücken zu bauen«.20 Eine Vermittlerrolle, die wie Betz zuvor schreibt, auch hohe

Ansprüche an die Religionspädagogik richtet, einerseits in der Referenz auf mögliche

Bezugsdisziplinen, anderseits im Blick auf die Lehrerbildung, die den derzeitigen An-

forderungen noch nicht genüge.21 Generell werde zukünftig bei der Konzeptualisie-

rung von Unterrichtsprozessen neben der Frage der unterschiedlichen Religionszuge-

hörigkeit die Dichotomie von »religiös« oder »nicht religiös« eine immer größere Rolle

spielen. Dies bedeute neue Herausforderungen für religionspädagogisch Tätige: »Dazu

zählt selbstverständlich die Frage, wie Heranwachsende ohne eigene religiöse Erfah-

rungen ein Verständnis dafür entwickeln, was Religion ist, und mit welchen Bedürf-

nissen, Praxisformen oder Lebenshaltungen Religiosität verbunden sein kann.«22 (Vgl.

dazu die gegenteilige Ansicht von Manfred L. Pirner, Kap. III.10, Fußnote 31 u. 32.)

Dieser Appell, für mehr gesellschaftliche Verständigung einzutreten, steht in einer

Reihe von zahlreichen ähnlichen Äußerungen. Clauß Peter Sajak schreibt im Vorwort

seiner Einführung, nachdem er zunächst auf die Ereignisse des 11. Septembers 2001

Bezug genommen hat: »[I]nterreligiöses Lernen, interreligiöse Verständigung und in-

terreligiöser Dialog auf der lokalen, regionalen wie globalen Ebene [sind] ein wichtiger

Baustein, um an einer besseren Verständigung und einem friedlicheren Miteinander

16 Ebd.

17 Vgl. A. Betz: Interreligiöse Bildung und Vorurteile, S. 264.

18 Ebd., S. 268.

19 Ebd., S. 274.

20 Ebd., S. 275.

21 Ebd., S. 269ff.

22 Ebd., S. 266f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


115

vonMenschen heute mitzuwirken.«23 Betont wird diese positive Vermittlerrolle wie ge-

sagt bereits in den ersten Ansätzen interreligiöser Theoriebildung u.a. vertreten durch

Johannes Lähnemann, der aus der »entgrenzenden Pädagogik des Evangeliums« auch

die Aufgabe erwachsen sieht, sich »für ein solidarisches Miteinander in den unser Le-

ben prägenden und tragenden Gemeinschaften«24 einzusetzen. Stephan Leimgruber

plädiert für »Begegnung, Dialog, Verständigung« und im Anschluss an Johann Baptist

Metz für eine »Kultur der Anerkennung«: »Der christliche Glaube lädt uns ein, die Angst

vor fremdenMenschen aufzuarbeiten, zu überwinden und gerademit diesenMenschen

in Beziehung zu treten. Fremde können Freunde werden!«25

Auch Streib et al. suchen dezidiert nach einer positiven Religiosität, die Xenophobie

und Vorurteilen entgegenwirkt und verweisen mit Gordon Allport auf die »ambivalen-

te Rolle« von Religion bei der Entstehung von Vorurteilen: Religion »makes prejudice

and it unmakes prejudice«. Als Religion »of an ethnocentric order« trage sie zum Ent-

stehen von Vorurteilen, als Religion »of an universalistic order« zur Beseitigung von

Vorurteilen bei.26

In den oben angeführten Konflikten wurde jedoch deutlich, dass selten nur um die

»religiöse Weltdeutung« an sich gerungen wird, sondern sich mehrere Konfliktdimen-

sionen überlagern. Streib et al. verweisen zum Beispiel auf »Gewalt legitimierende

Männlichkeitsnormen«.27 Auch religionspädagogische Ansätze müssen so verschiede-

nen Fremdheitserfahrungen und Fremdzuschreibungen gleichzeitig begegnen, die von

einer ganzen Fülle an Ordnungsfaktoren abhängig sind. Willems stellt die Kompetenz,

mit interreligiösen Überschneidungssituationen zurecht zu kommen, in den Mittel-

punkt seines Ansatzes.28 Er unterstreicht deshalb die Bedeutung einer »Ambiguitäts-

und Frustrationstoleranz«.29 Streib et al. sprechen von »Komplexitätstoleranz«30,

Meyer vom »Ambiguitätsmanagement«31. Ismail H. Yavuzcan strebt, wie im folgenden

Kapitel näher beschrieben, eine »ambiguitätssensible Religionspädagogik« an (vgl.

Kap. III.8, Fußnote 5). Sejdini/Kraml/Scharer wollen beim interreligiösen Lernen

»Kontingenz- und Pluralitätskompetenz« zu fördern.32 Silvia Habringer-Hagleitner

und Karin Peter bringen den Begriff »Fragmentaritätskompetenz« ins Spiel, die den

Umgang mit der Erkenntnis lernt, dass die eigene Perspektive fragmentarisch und

23 C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen, S. 9.

24 Johannes Lähnemann: Evangelische Religionspädagogik in interreligiöser Perspektive, Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 1998, S. 288f.

25 S. Leimgruber: Die Angst vor dem Fremden und ihre Bewältigung, S. 144 u. 145.

26 G. W. Allport: The nature of prejudice, S. 444 u. 456; vgl. H. Streib/R. Bullik/C. Klein: Xenosophie

und Religion in Deutschland, S. 43.

27 H. Streib/R. Bullik/C. Klein: Xenosophie und Religion in Deutschland, S. 45.

28 J. Willems: Lernen an interreligiösen Überschneidungssituationen – Überlegungen zu Ausgangs-

punkten einer lebensweltlich orientierten interreligiösen Didaktik, S. 208ff.

29 J. Willems: Interreligiöse Kompetenz, S. 166ff.

30 H. Streib/R. Bullik/C. Klein: Xenosophie und Religion in Deutschland, S. 45.

31 K. Meyer: Grundlagen interreligiösen Lernens, S. 277-302.

32 Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S. 115f. u. 135, vgl. aber auch die kritischen Ein-

schränkungen mit Verweis auf Paul Mecheril S. 137-139; vgl. auch P. Mecheril: »Kompetenzlosig-

keitskompetenz«.

III. 7. Konflikthaftigkeit von Fremdheitserfahrungen begegnen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 Fremdheitserfahrung und Othering

in sich widersprüchlich bleibt.33 Mirjam Schambeck regt an, im Religionsunterricht

eine »Differenzkompetenz« zu fördern, die sich in zwei Subkompetenzbereiche un-

tergliedert: »Diversifikationskompetenz«, d.h. »Unterscheidungsfähigkeit«, sowie

»Relationskompetenz«, d.h. »In-Beziehungssetzungsfähigkeit«.34 Über all die un-

terschiedlichen Namensgebungen und Gewichtungen hinweg ist ein gemeinsames

Bemühen erkennbar, ein Kompetenzmodell zu entwickeln, das auf Heterogenität und

Ambiguität einer weltanschaulich pluralen Gesellschaft angemessen reagiert und einen

sensiblen und produktiven Umgang mit dieser Vielfalt fördert.

Dass zu starke Abgrenzungstendenzen einhergehend mit essentialisierenden Zu-

schreibungen von Fremdheit letztlich konflikthafte Folgen haben können, ist unmit-

telbar einleuchtend. Es ist daher zu begrüßen, dass Ansätze interreligiösen Lernens

nach Wegen suchen, um Vorurteilen, Stereotypen und gesellschaftlicher Ausgrenzung

entgegenzutreten.Was bei aller verständlicher Warnung vor dem Konfliktpotential von

Fremdheit in interreligiöser Bildung dennoch auffällt: Selten wird in religionspädago-

gischen Beiträgen selbstreflexiv gefragt, inwiefern auch religionspädagogische interre-

ligiöse Lernansätze ihren eigenen Vorurteilen erliegen, die sie so stillschweigend be-

stätigen (vgl. Kap. III.11). Neben allgemeinen Appellen und der grundsätzlichenWürdi-

gung des positiven Potentials von interreligiöser Bildung werden vor allem individuelle

Kompetenzen oder spezifische Persönlichkeitsmerkmale herausgestellt, die den Um-

gang mit Fremdheit erleichtern und deshalb zu fördern sind. Selten werden struktu-

relle oder kontextuelle Faktoren mit in den Blick genommen, die Fremdheit entstehen

lassen.

Welchen Anteil hatte etwa in Streibs Beispiel die Lehrerin amKonflikt, die das Zeug-

nislernen in der gemischtreligiösen Klasse durchführte? Inwiefern ist ein solcher Kon-

flikt auch auf die Grundkonzeption der Ansätze von Grimmitt, Meyer u.a. zurückzu-

führen? Kamen bei der von Riegger geschilderten Seminargruppe, die von der Hef-

tigkeit ihrer eigenen Äußerungen überrascht wird, auch eigene latente Vorurteile der

Teilnehmenden zum Vorschein? Riegger schreibt in seinem Beitrag nichts zur emotio-

nalen Wahrnehmung derjenigen, die von solch ausgrenzenden Äußerungen, wie sie in

der Mittelschulklasse gefallen sind, persönlich betroffen sind. War ihre Anerkennung

bereits mitgedacht? Es ist auf jeden Fall eine auffällige Leerstelle.

33 P. Karin: Wenn Fremde sich begegnen… Bedeutung von bleibend Fremdem und Unzugänglichem

in interreligiösen Lernkonzepten, S. 17.

34 Mirjam Schambeck: »Der Religionsunterricht als Lernort religiöser Differenz in einer plural gewor-

denen Gesellschaft«, in: RpB (2016), S. 93-104, hier S. 100f.; unter Bezugnahme auf M. Schambeck:

Interreligiöse Kompetenz, S. 159-184, bes. S. 174ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


8. Fremdes und Eigenes theologisch begründen

Nicht nur Gordon Allport, wie im vorherigen Kapitel ausgeführt, weist auf die positive

Rolle hin, die religiöse Weltdeutungen beim Abbau von Ausgrenzungsstrukturen ha-

ben können. Einige Ansätze leiten deshalb die Wichtigkeit interreligiöser Bildung aus

einer theologischen Begründungsfigur heraus ab. Ein prominentes Beispiel hierfür ist

Johannes Lähnemann, der, wie im vorherigen Kapitel erwähnt, in der »entgrenzenden

Pädagogik des Evangeliums«1 auch einen grundsätzlichen Auftrag zum interreligiösen

Lernen sieht. Oft verwiesen wird auch auf die biblische Aussage, wie sie u.a. in Ex 23,9

zu finden ist: »Einen Fremden sollst du nicht ausbeuten. Ihr wisst doch, wie es einem

Fremden zumute ist; denn ihr selbst seid in Ägypten Fremde gewesen.«2 Es gibt aber

auch einige Ansätze, die das grundsätzliche Vorhandensein von Eigenem und Fremden

bzw. von Differenz theologisch begründen und so positiv würdigen.

»WennGott gewollt hätte«, zitiert IsmailH. YavuzcandieKoransure 5:48, »hätte Er euch

zu einem einzigen Volk gemacht. Er hat euch aber verschieden geschaffen, um euch zu

prüfenund zu erkennen,was ihr aus deneuchoffenbarten verschiedenenRechtswegen

und Glaubensrichtungen macht. Wetteifert miteinander, gute Werke zu vollbringen!

Ihr werdet alle am Jüngsten Tag zu Gott zurückkehren, und Er wird euch die Wahrheit

über eure Streitereien sagen.«3

1 J. Lähnemann: Evangelische Religionspädagogik in interreligiöser Perspektive, S. 244ff.

2 So bspw. K. Lindner: Das wertbildende Potenzial des Fremden im Kontext religiösen Lernens,

S. 217; vgl. auch S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 85; Ilse Müllner: »›Du selbst bist fremd in

Ägypten gewesen!‹ (Dtn 10,19). Das Erste Testament als Migrationsliteratur«, in: Annegret Reese-

Schnitker/Daniel Bertram/Marcel Franzmann (Hg.), Migration, Flucht und Vertreibung. Theologi-

sche Analyse und religionsunterrichtliche Praxis, Stuttgart: Kohlhammer 2018, S. 39-50, und viele

weitere.

3 Zitiert nach: Ismail H. Yavuzcan: »Ambiguität als produktive Herausforderung. Konturen einer

subjektorientierten Islamischen Religionspädagogik in der Postmoderne«, in: Katja Baur/Dirk

Oesselmann (Hg.), Religiöse Diversität und Pluralitätskompetenz. Eine Herausforderung für das

Lernen, Lehren und Forschen an Hochschulen und Bildungseinrichtungen, Berlin, Münster: Lit

2017, S. 204-219, hier S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 Fremdheitserfahrung und Othering

Yavuzcan verweist auf den Iḫtilāf, der den Dissens zwischen Rechtsgelehrten innerhalb

einer Rechtsschule und auch zwischen den verschiedenen Rechtsschulen im Islam be-

zeichnet. Ein solcher Dissens wurde in der islamischen Geschichte schon früh auch

positiv gewürdigt, gemäß dem Prophetenwort: »Der Dissens der Gemeinde ist eine

Gnade« (iḫtilāf al-umma raḥma). Im historischen Islam, so Yavuzcanmit Verweis auf den

Islamwissenschaftler Thomas Bauer, entwickelte sich aus einer grundsätzlich positiven

Würdigung der Uneinigkeit eine bemerkenswerte »Kultur der Ambiguität«.4 Für Yavuz-

can erwächst hieraus der Aufruf zu einer »ambiguitätssensiblen Religionspädagogik«,

gerade in Bezug auf interreligiöse Settings, die »gegenseitige Erfahrungs- und Begeg-

nungsräume« ermöglichen.

»Diese ambivalenten Erfahrungen können als Begegnungserfahrungen gedeutet

werden, z.B. durch beziehungstheologisch inspirierte Korandidaktik – etwa wenn Gott

über die Erschaffung von verschiedenen Völkern spricht, oder immer wieder nicht nur

den Gläubigen, sondern ›den Menschen‹ (Ya ayyuhannas) anspricht. Wenn Lernende

[…] eine Sensibilität, Empathie und ein intellektuelles Verständnis für eine positiv

verstandene, eine bereichernde Ambiguität entwickeln, die selbst von Gott gewollt

ist, wenn sie das Gespräch, den Dialog oder das Gebet mit dem Anderen als erfüllte

Bereicherung für die eigene Identitätskonstruktion deuten lernen, wenn sie interreli-

giöses Verstehen aufbauen für das Selbstverständnis der anderen Religionen – dann

würde religiöse Bildung an Tiefe und an Orientierungskraft gewinnen.«5

Auf Tobias Kasparis Ansatz wurde bereits in einem vorherigen Kapitel verwiesen (vgl.

Kap. III.6). Kaspari nähert sich dem Verhältnis von Eigenem und Fremden aus einer

phänomenologischen Perspektive an. Wichtig für seinen Ansatz ist die »chiastische

Verschränkung von Leib und Welt im Fleisch«6, wie sie u.a. Maurice Merleau-Ponty

in seiner Phänomenologie beschreibt (vgl. Kap. IV.3.2) Mit dem eigenen Leib sind wir

Teil einer fremden Welt, gehören also seit unserer Entstehung nicht nur uns allein,

gleichzeitig eröffnet sich aus dieser mit der Welt um uns geteilten Körperlichkeit auch

ein Zugang zu dieser Welt.

»Der Anspruch des Fremden«, schreibt Kaspari, »ist deshalb nicht als ein bloß kon-

tingentes Phänomen zu betrachten, das nur mit der regionalen Durchmischung ver-

schiedener Religionen, Weltanschauungen oder Kulturen aufgrund gesellschaftlicher

Zwänge und veränderter soziokultureller Umstände aufträte. Der Anspruch des Frem-

den ist vielmehr fundamental in der leiblichen Verfassung desMenschen angelegt. Im

Leib selbst gehen Eigenes und Fremdes ineinander über, weil alles leibliche Existieren

in der Welt geschieht, die nicht ein Konstrukt des Bewusstseins ist, sondern sich dem

Leib in ihrer eigenständigen Fremdheit vorstellig macht.«7

4 Ebd., S. 210ff.; vgl. Thomas Bauer: Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams,

Berlin: Verl. der Weltreligionen 2011.

5 I. H. Yavuzcan: Ambiguität als produktive Herausforderung. Konturen einer subjektorientierten

Islamischen Religionspädagogik in der Postmoderne, S. 217.

6 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 184-187 u. 345.

7 Ebd., S. 371.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 8. Fremdes und Eigenes theologisch begründen 119

Eigenes und Fremdes sind also von Anfang an verschränkt und weder ist das Eige-

ne völlig zugänglich, noch das Fremde völlig unzugänglich. »Indem das Fremde sich

zeigt, entzieht es sich zugleich; sein Ort ist das Anderswo, es wird erfahren als leibhaftige

Abwesenheit«.8 Diesen Grundgedanken überträgt Kaspari auch auf die »Kategorie des

Heiligen«, welche sich einerseits durch eine leibliche Präsenz auszeichnet und der ge-

genständlichen Welt zuzuordnen ist (W. F. Otto, vgl. oben), anderseits entzogen bleibt

(R. Otto, vgl. oben).9 Auch Gott offenbare sich in Gestalt seines leiblichen Sohnes (deus

relevatus), bleibt aber zugleich fremd und verborgen (deus absconditus).10 Diese ge-

gensätzliche Bewegung sieht Kaspari auch in Martin Luthers Rechtfertigungstheologie

widergespiegelt.

»Der Gerechtfertigte kann die Gerechtigkeit Gottes nie zu eigenem Besitz erklären,

sondern hat sie nur als iustitia aliena Christi. Da die fremde Gerechtigkeit Christi nicht

abschließend angeeignet werden kann, muss sie in der christlichen Praxis von Gottes-

dienst und Unterricht immer wieder neu zur Darstellung gebracht werden. Im Zen-

trum des Eigenen der christlichen Religion breitet sich der Anspruch des uneinholbar

Fremden aus.«11

Da die fremde Göttlichkeit in dieser Weise konstitutiv für die christliche Religion sei,

erwachse hieraus auch ein Raum für die Wahrnehmung und eine Didaktik fremder Re-

ligionen. »In der Wahrnehmung fremder Religionen tritt die Fremdheit des Dreieinen

Gottes hervor. […] Weil der Dreieine Gott in den Religionen verborgen handelt, sind die

Religionen anfechtende Gestalten des Gesetzes, auf deren Hintergrund sich das Evan-

gelium zuallererst bildet und abhebt.«12 Und: »Das Heilsame des Evangeliums ist ge-

rade nicht als Erfahrung des vertrauten Eigenen auszugeben, sondern als ein bleibend

fremdes Gegenüber, […] das auch in der Nähe seine Fremdheit nicht in Entsprechung

zum Eigenen aufhebt.«13

Als ihren theologischen Ausgangspunkt wählt Mirjam Schambeck die Liebe Gottes,

die sie als »Grund von allem« und damit auch von Eigenem und Fremdem sieht. Die

»Beziehung von Menschen« erfahre »durch die Liebe eine ganz neue Ausrichtung«14,

schreibt Schambeck und belegt dies mit ausgewählten biblische Zeugnissen, die die-

se Denkweise symbolisieren15: »Fremde werden plötzlich zu Nächsten, Marginalisierte

zum Gesicht Christi, Feinde zu Menschen, die von den gleichen Bedürfnissen nach An-

erkennung, Sicherheit und Frieden getrieben werden wie man selbst. […] Die Liebe, die

die Beziehung vom einen zum anderen begründet, ist […] durch die überfließende Liebe

8 Ebd., S. 418, mit Verweis auf die phänomenologische Philosophie vonMaurice Merleau-Ponty und

Bernhard Waldenfels.

9 Ebd., S. 260; vgl. auch Kap. III.6, Fußnote 27.

10 Ebd., S. 308f.; vgl. in anderer Nuance N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religi-

onsunterrichts, S. 126f.

11 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 421.

12 Ebd., S. 440.

13 Ebd., S. 310.

14 M. Schambeck: Interreligiöse Kompetenz, S. 123.

15 Ebd., S. 117-122.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 Fremdheitserfahrung und Othering

Gottes selbst ermöglicht.«16 Ihr differenztheologisches Modell vertieft Schambeck im

Rückgriff auf die Trinitätstheologie Karl Rahners. Rahner geht davon aus, »dass Gott,

der Ursprungslose, sich selbst in sich und für sich aussagt oder aussagen kann und so

den ursprünglichen, göttlichen Unterschied in Gott selbst setzt.«17 Schambeck folgert

hieraus für die »Differenz zwischen Eigenem und Anderem bzw. zwischen Eigenem

und Fremden« u.a.:

• »Das Fremde ist nicht das ›ganz Andere‹, das vom Eigenen überhaupt nicht ver-

standen werden kann. Es wird vielmehr im Horizont des Eigenen vernehmbar. […]

Fremdes und Eigenes stehen schon immer in einer Bezogenheit zueinander.«

• »Diese Bezogenheit ist nicht als zerstörerisch und böse zu denken. Weil Gott, der

die Liebe ist, der Grund der Beziehung von Eigenem und Fremden ist, ist auch diese

Beziehung fundamental als Liebe ausgewiesen.«

• »Das bedeutet auch, dass Fremdes hier nicht vom Eigenen absorbiert wird. Eigenes

und Fremdes werden verstehbar als zueinander vermittelbare Größen, aber auch

als unterschiedene.«

• »Zugleich wird deutlich, dass der Anfang dieser Beziehung nicht beliebig ist. Im

trinitätstheologischen Modell geht sie von Gott, dem Ursprunglosen aus. Das ist

der uneinholbare Ursprung und der Grund für dieses Beziehungsgeschehen. […]

Das Eigene ist das Vorgängige.«

• »Schließlich werden Eigenes und Fremdes nicht mehr nur als abstraktes Prinzip,

sondern als personales verstehbar. Eigenes und Anderes, eigene und andere Religi-

on verweisen zuerst auf die Interaktionen von Menschen, die unterschiedlich sind

und unterschiedlichen Kulturen und Religionen angehören.«18

Schambeck fasst die verschiedenen Aspekte in nebenstehender Graphik19 zusammen.

Anmehreren Stellen betont Schambeck die »Partikularität« ihrer vorgestellten Her-

meneutik. Theologische Überlegungen, schreibt sie, sind »Angebot, aber nicht die ein-

zig mögliche denkerische Konsequenz im Sinne einer logisch deduzierbaren, unum-

stößlichen Evidenz. Insofern sie theologische Überlegungen sind, setzen sie den Sprung

in den Glauben voraus, der freilich nicht blind erfolgt, sondern sich vor Gründen der

Vernunft verantwortet.«20

Damit wird ein wichtiger Punkt angesprochen: Theologische Differenzmodelle er-

klären die Differenz von Eigenem und Fremdem aus einer dezidiert eigenen theologi-

schen Perspektive. Es muss vor diesem Hintergrund gefragt werden, wie sich Scham-

becks Ansatz zu der von ihr zuvor selbst kritisierten »Versuchung« einer »universellen

16 Ebd., S. 123.

17 Karl Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg i.Br.:

Herder 1976, S. 221.

18 M. Schambeck: Interreligiöse Kompetenz, S. 127f.

19 Ebd., S. 130; vgl. auch Mirjam Schambeck: »Multi-Kulti? Kulturtheoretische, theologische und reli-

gionspädagogische Fragestellungen«, in: Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.), Zwischen In-

tegration und Ausgrenzung. Migration, religiöse Identität(en) und Bildung – theologisch reflek-

tiert, Berlin, Münster: Lit 2011, S. 177-214, hier S. 196.

20 M. Schambeck: Interreligiöse Kompetenz, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


121

Abb. 2: Mirjam Schambecks differenzhermeneutisches Modell

Hermeneutik« verhält – die darin besteht, »Eigenes und Fremdes, Eigenes und Ande-

res gleichsam von einem archimedischen, transkulturellen, transreligiösen und damit

extramundanen Punkt aus vermessen zu wollen«.21 Aus einer binnentheologischen Per-

spektive heraus ließe sich dieser kritischen Anfrage gewiss widersprechen, denn weder

ist der sich offenbarende ursprungslose Gott aus der Sicht Rahners »extramundan«,

noch könnte man ihn als nicht einholbaren Ursprung als »archimedischen Punkt« be-

zeichnen. Zudem geht es Schambeck ja gerade nicht darum, Eigenes und Fremdes in

ihrer Differenz aufzulösen, sondern sie würdigt im Gegenteil diese innere Differenz.

Bereits der Vergleich mit den Ansätzen Yavuzcans und Kasparis zeigt jedoch, wie

stark auch Schambeck ihr Differenzkonzept in ein eigenes übergeordnetes Bezugsys-

tem einordnet, das sich mit den jeweils anderen nicht zu 100 Prozent deckt. Dieses

Vorgehen ist damit nicht so weit von Hans Küngs »Weltethos«-Ansatz entfernt, wie

Schambeck in ihrer Kritik an Küng22 meint: Zwar betont Schambeck wohl23 stärker

als Küng die Differenz der verschiedenen kulturellen »Partikularitäten« auf der Welt –

doch wo Küng die Vielheit der Religionen und Kulturen innerhalb eines übergeordne-

ten Bezugsystems »Weltethos« beleuchtet, tut Schambeck dasselbe innerhalb ihres tri-

nitätstheologischen Bezugsrahmens. Wahrscheinlicher Ausgangspunkt der Autorin, so

ebenfalls Friedrich Schweitzer, sei »ein katholisches Verständnis der Liebe, wie es erst

vom katholischen Glauben aus gewonnen werden kann. Eine katholisch interpretierte

Liebe erlaubt aber kaum den Anspruch auf Universalität.«24

21 Ebd., S. 112.

22 Ebd., S. 112f.

23 Georg Langenhorst warnt jedoch davor, Küngs Ansatz oberflächlich zu interpretieren, vgl. G. Lan-

genhorst: Trialogische Religionspädagogik, S. 209f.; vgl. H. Küng: Handbuch Weltethos.

24 F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 154.

III. 8. Fremdes und Eigenes theologisch begründen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


122 Fremdheitserfahrung und Othering

Dies bedeutet noch keine grundsätzliche Kritik an ihrem wie auch den anderen An-

sätzen selbst, für die sich aus der jeweiligen weltanschaulichen Sicht Argumente finden

lassen. Wichtig an dieser Stelle ist nur die einfache Feststellung: Das eigene Bezugsys-

tem steht nicht über der Differenz von Eigenem und Fremden, sondern ist ein eigenes

Bezugsystem, das in Differenz zu fremden Bezugsystemen liegt. Zwar benennt Scham-

beck die partikulare Perspektive ihres Differenzmodells formal, sie klärt aber nicht das

Verhältnis ihrer eigenen Erklärung von Eigenem und Fremdem zu davon unterschiedli-

chen fremden Erklärungen.

In ähnlicher Weise ist über die ganze Passage bei Schambeck ein vielsagendes Hin-

und Herschwanken zwischen den Begriffen »anders« und »fremd« zu beobachten (vgl.

auch den obigen Vergleich von Sajak und Seijdini/Kraml/Scharer, Kap. III.5). Dies ist

auf den zweiten Blick nicht mehr überraschend, gibt es doch bei ihr zwei unterschied-

liche Fremdheitszustände: zum einen die Fremdheit in Gott selbst, die genauer gesagt

eine innere Differenz ist, eine Andersheit Gottes in und zu sich selbst ist, zum anderen

eine menschliche Fremdheit, die Menschen in der Interaktion mit anderen Menschen

erleben. Menschen erfahren deshalb Fremdheit, weil sie alle in Gott einander anders

sind, genauso wie auch Gott in sich und zu sich selbst anders ist. Insofern schwankt

Schambeck zwischen den Begriffen Andersheit und Fremdheit, weil die Andersheit Got-

tes und die menschliche Perspektive auf Fremdheit in ihrem Modell miteinander ver-

woben bleiben bzw. die aufgezeigten Perspektiven auf Fremdheit nicht präzise genug

unterschieden werden.

Besonders auffällig wird diemangelnde Trennschärfe der Perspektiven in Bezug auf

eine weitere Fragestellung, nämlich die der »Vorgängigkeit«: Ist das Eigene oder das

Fremde der vorgängige Zustand? Hier ist vor allem der Vergleich von Schambecks und

Kasparis Ansatz interessant: Beide argumentieren trinitätstheologisch, und wo Scham-

beck schreibt, dass Fremdes und Eigenes »schon immer in einer Bezogenheit zueinan-

der« stehen, sieht Kaspari wie oben beschrieben eine »chiastische Verschränkung« von

Eigenem und Fremden. Aus beiden Ansätzen könnten wohl ähnliche unterrichtsprakti-

sche Folgerungen gezogenwerden.Doch während Kaspari auch inspiriert vonMerleau-

Ponty undWaldenfels die »Fremdheit Gottes« in das Zentrum seines Ansatzes stellt und

ihr eine Vorgängigkeit zuschreibt, spricht Schambeck dagegen von der »Vorgängigkeit

des Eigenen«. Vorgängigkeit des Eigenenmeint, wiederum trinitätstheologisch gespro-

chen, die Ursprungslosigkeit Gottes bzw., wie Schambeck es nennt, sein »Selbigsein«.

Auf dieser Grundlage unterläuft Schambeck jedoch ein Kategoriensprung:

»Übertragen auf den Dialog der Religionen heißt das, von einer Vorgängigkeit des Ei-

genen gegenüber dem Fremden zu sprechen. Das gilt auch im alltäglich erfahrbaren

Miteinander. Und es gilt auch, obwohl sich Differenz erst durch die Begegnung mit

dem anderen entzündet und erst da bewusst wird. Um dies anhand eines Beispiels zu

illustrieren: Auchwenn sich jemandalsWesteuropäer nichtmehr als Christ versteht, so

sind dennoch dieWurzeln der westeuropäischen Kultur, in der er sich bewegt,mit dem

Christentum verflochten. In Europa z.B. davon zu sprechen, dass das Leid unversteh-

bar ist und nicht hinzunehmen, ist etwas anderes als in Indien über Leid zu sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


123

Auch in Bezug auf die eigene Vorstellungs- und Denkwelt, auf die eigenen Prioritäten-

setzungen lässt sich ablesen: Das Eigene ist das Vorgängige.«25

Die abstrakte hermeneutische Untersuchung von Eigenem und Fremdem wird unver-

mittelt auf einen konkreten Kontext übertragen, aus einer theologischenDenkfigur her-

aus wird die kulturelle Vorgängigkeit des Christentums in Westeuropa gefolgert und:

mit dem Eigenen gleichgesetzt. Kasparis Ansatz steht vor ähnlichen Problemen (vgl.

Kap. III.9, Fußnote 20). Um die Problematik dieser Passage zu illustrieren, sei die

folgende Frage in den Raum gestellt: Wie wird z.B. ein in Westeuropa sozialisierter

islamischer Religionspädagoge Schambecks Ausführungen lesen?

Es ist festzuhalten: Die Frage, ob nun das Eigene oder das Fremde vorgängig ist, ist

offensichtlich nicht einfach zu beantworten. Dasselbe gilt für die Frage, ob die Bezie-

hung zwischen Eigenem und Fremdem eher als Entflechtung in zwei differente Größen

oder aber als Verflechtung in gegenseitiger Transformation zu verstehen ist.26 Im wei-

teren Verlauf der Studie wird diesen Fragen weiter nachzugehen sein.

25 M. Schambeck: Interreligiöse Kompetenz, S. 128.

26 Yavuzcan grenzt bezogen auf das Thema seinen angestrebten Zustand der Ambiguität von einer

»Situation der Eindeutigkeit« ab, die »immer schon eine klare Unterscheidung zwischen dem Ei-

genen und den Anderen« voraussetzt, vgl. I. H. Yavuzcan: Ambiguität als produktive Herausfor-

derung. Konturen einer subjektorientierten Islamischen Religionspädagogik in der Postmoderne,

S. 212.

III. 8. Fremdes und Eigenes theologisch begründen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


9. Fremdheit des »Eigenen« entdecken, Kompetenzen

bezüglich Heterogenität und Pluralität entwickeln

Interreligiöse Theoriebildung muss sich damit auseinandersetzen, dass Lernenden im

Religionsunterricht die vermeintlich »eigene« konfessionelle Perspektive oft weit weni-

ger zu eigen ist, als dies zahlreiche Ansätze interreligiösen Lernens zumindest implizit

voraussetzen. Hierfür gibt es eine Vielzahl von empirischen Belegen. Rudolf Englert

und andere haben in einem Essener Forschungsprojekt über 100 Religionsunterrichts-

stunden der vierten und zehnten Klasse dokumentiert und analysiert.1 Sie kommen

zum Schluss: »Insgesamt gibt es deutliche Anhaltspunkte dafür, dass auch im konfes-

sionellen Religionsunterricht die Tradition christlichen Glaubens wie eine ›Fremdreli-

gion‹ behandelt wird: dass hier eine Verlagerung von einer Teilnehmer- zu einer Beob-

achterperspektive stattfindet.«2 Dies deckt sichmit Befunden, die die ReViKoR-Studien

für den evangelischen Religionsunterricht in Schleswig-Holstein erheben. Nach ihnen

haben sowohl Lernende3 als auch Lehrende4 Schwierigkeiten zu benennen, was das

evangelische Profil ihres Faches ausmacht. Auch Bernhard Grümme schreibt, dass »für

die allermeisten Jugendlichen die christliche Religion mit ihrer Semantik zur Fremdre-

ligion geworden [ist], die sie vor allem in der Außenperspektive erleben«.5

Immerwieder werden solche »Befremdungserfahrungen […] gegenüber der eigenen

Religion« auch in ihrem positiven Potential gesehen. Diese Befremdungserfahrungen

1 Rudolf Englert/Elisabeth Hennecke/Markus Kämmerling: Innenansichten des Religionsunter-

richts. Fallbeispiele – Analysen – Konsequenzen, München: Kösel 2014.

2 2Rudolf Englert: »Connection impossible? Wie konfessioneller Religionsunterricht Schüler/innen

ins Gespräch mit Religion bringt«, in: Eva-Maria Kenngott/Rudolf Englert/Thorsten Knauth (Hg.),

Konfessionell – interreligiös – religionskundlich. Unterrichtsmodelle in der Diskussion, Stuttgart:

Kohlhammer 2015, S. 19-30, hier S. 29.

3 U. Pohl-Patalong/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Lüdtke/C. Richter: Konfessioneller Religionsunterricht in

religiöser Vielfalt II, S. 245f.

4 U. Pohl-Patalong/J. Woyke/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Lüdtke: Konfessioneller Religionsunterricht in

religiöser Vielfalt, S. 305-313.

5 Bernhard Grümme: »Plädoyer für eine Neubestimmung der Religionspädagogik. Perspektiven ei-

ner Aufgeklärten Heterogenität«, in: RpB 79 (2018), S. 5-13, hier S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


126 Fremdheitserfahrung und Othering

positiv anzunehmen gehört für Streib zum höchsten, »dialogischen« Stil »inter-reli-

giöser Verhandlung«, wie er in der oben schon abgebildeten Graphik definiert hat (vgl.

Kap. III.2, Fußnote 4). Denn wer »durch Befremdungserfahrungen mit der eigenen Re-

ligion bereichert worden ist, kann den Geschenk-Charakter der fremden Religion desto

eher einsehen und begrüßen.«6 Das Fremdwerden der »eigenen« religiösen Perspekti-

ve beeinflusst so auch Debatten um einen »zukunftsfähigen Religionsunterricht«7. Die

Verfasser*innen der ReViKoR-Studie 2017 schreiben beispielsweise:

»Dies ist insofern für die Zukunftsüberlegungen für den Religionsunterricht von Be-

deutung, als es den Bemühungen, zunächst im ›Eigenen‹ zu beheimaten, entgegen-

steht, wenn dieses ›Eigene‹ gar nicht im Bewusstsein ist, da entweder Religion insge-

samt oder aber die Zugehörigkeit zu einer Religion oder Konfession nicht als relevant

wahrgenommen wird.«8

Angesichts solcher Überlegungen hat es in den vergangenen Jahren in der Religions-

pädagogik verstärkte Bemühungen gegeben, die »Pluralitätsfähigkeit«9 des Religions-

unterrichts schärfer zu konturieren.

In jüngster Zeit ist in dieser Diskussion neben den Pluralitätsbegriff zudem der

Heterogenitätsbegriff getreten. Grümme etwa fordert, das Pluralitätsparadigma zum

»Leitbild der Heterogenitätsfähigkeit«10 fortzuschreiben. Ein solches Leitbild einer

»aufgeklärten Heterogenität« solle »noch stärker die Heterogenität der Schülerschaft«

in einem präzisen Sinn berücksichtigen und »in Bezug auf deren unterschiedliche

religiöse, kulturelle, aber auch gesellschaftliche und soziologische Ressourcen«.11Auf

diese Debatte um einen zukunftsfähigen Religionsunterricht wird im Folgenden weiter

einzugehen sein. Hier genügen diese Schlagworte, um die Diskussion um das »fremde

Eigene« im interreligiösen Lernen in einen größeren religionspädagogischen Kontext

einzuordnen, in dem er von Englert, Grümme und anderen auch gesehen wird.12

Nicht so nachdrücklich, wie es aus Sicht dieser Studie wünschenswert wäre, aber

immer wieder wird dieser Zusammenhang auch in interreligiösen Lernansätzen selbst

6 H. Streib:Wie finden interreligiöse Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer

xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241; vgl. auch Kap. III.6, Fußnote 47.

7 K. Lindner/M. Schambeck/H. Simojoki et al. (Hg.): Zukunftsfähiger Religionsunterricht; vgl. auch J.

Woppowa/T. Işik/K. Kammeyer et al. (Hg.): Kooperativer Religionsunterricht; R. Möller/C. P. Sajak/

M. Khorchide (Hg.): Kooperation im Religionsunterricht; bzw. den schon erwähnten Titel E.-M.

Kenngott/R. Englert/T. Knauth (Hg.): Konfessionell – interreligiös – religionskundlich.

8 U. Pohl-Patalong/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Lüdtke/C. Richter: Konfessioneller Religionsunterricht in

religiöser Vielfalt II, S. 245.

9 Friedrich Schweitzer/Volker Elsenbast/Ulrich Schwab et al. (Hg.): Entwurf einer pluralitätsfähigen

Religionspädagogik (= Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 1), Gütersloh, Freiburg

i.Br.: Kaiser Gütersloher Verl.-Haus; Herder 2002; Rudolf Englert/Ulrich Schwab/Friedrich Schweit-

zer/Hans-Georg Ziebertz:Welche Religionspädagogik ist pluralitätsfähig? Kontroversen um einen

Leitbegriff (= Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 17), Freiburg i.Br. [u.a.]: Herder

2012.

10 B. Grümme: Heterogenität in der Religionspädagogik, S. 338.

11 Ebd., S. 356f.

12 Für Grümme etwa ist interreligiöse Bildung ein Baustein einer heterogenitätsfähigen Religions-

pädagogik, vgl. B. Grümme: Plädoyer für eine Neubestimmung der Religionspädagogik, S. 174ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 9. Fremdheit des »Eigenen« entdecken 127

thematisiert. Georg Langenhorst beispielsweise weist bereits 2003 in einem Beitrag

darauf hin, dass ein gewünschter interreligiöser »Perspektivenwechsel« daran zu schei-

tern droht, dass Lernende nicht über eine so gefestigte eigene religiöse Perspektive

verfügen, dass ein Perspektivenwechsel ohne weiteres möglich erscheint. Bestimmte

interreligiöse Lernansätze, die »gegenseitigen Austausch, offene Begegnung, echte Be-

reitschaft und Fähigkeit zum Perspektivenwechsel«13 implizierten, seien eine Überfor-

derung der Schüler und Schülerinnen und vernachlässigten »entwicklungspsychologi-

sche Erkenntnisse«14.Weder sei es den Lernenden (besonders im jungen Alter) möglich,

ihre eigeneWahrnehmung derWirklichkeit dergestalt zu hinterfragen, wie es interreli-

giöses Lernen erfordere, noch seien die meisten Schüler und Schülerinnen heute so im

christlichen Glauben verankert, dass sie zu einem »Perspektivenwechsel« in der Lage

wären. 2016 schreibt Langenhorst in seinem Entwurf einer trialogischen Religionspäd-

agogik und in Entgegnung auf komparativ-theologische Ansätze:

»Das grundlegende Problem religiöser Erziehung und Bildung heute15 liegt ja gerade

darin, dass es ein wirklich wichtiges Eigenes bei den meisten Kindern und Jugendli-

chen vorgeblich christlicher Provenienz entweder gar nicht gibt, oder dass es eher in-

different-halbwichtig bleibt. Hier fällt die vermeintliche Konfrontation mit Fremdem

in sich zusammen, weil die Kontrastfolie – das vermeintlich Eigene, jedoch kaum exis-

tenziell entwickelte – eben nicht als gegeben vorausgesetzt werden kann.«16

Soweit die erste Diagnose Langenhorsts, die sich mit vielen weiteren Befunden in der

religionspädagogischen Forschung deckt. Ein anderes Bild ergibt sich jedoch im ab-

schließenden Ausblick des Werks, wo Langenhorst schreibt:

»Eine trialogisch orientierte christliche Religionspädagogik konzentriert den Blick des

interreligiösen Lernens auf das nahe Fremde, auf die Geschwisterreligionen Judentum

und Islam. […] Aber es birgt auch Risiken. So dürfen und sollen die anderen Religionen

nicht aus dem Blick geraten. Sie, die fremden fernen Religionen, haben ihren eigenen

Platz im interreligiösen Lernen, und es ist höchste Zeit, dass konzentrierte Studien zu

den interreligiösen Lernprozessenmit Buddhismus, Hinduismus, Daoismus und ande-

ren Religionen von dazu qualifizierten Fachleuten erarbeitet und von dort aus didak-

tisch-methodisch erweitert werden.«17

An diese Passage ließen sich einige Anfragen richten, besonders an die aus lebenswelt-

licher Hinsicht problematische Unterteilung zwischen »naher« und »ferner Fremde«.18

13 G. Langenhorst: ›Interreligiöses Lernen‹ auf dem Prüfstand., S. 90.

14 Ebd., S. 103.

15 Langenhorst verweist an dieser Stelle auf: Georg Langenhorst: Kinder brauchen Religion. Orien-

tierung für Erziehung und Bildung, Freiburg i.Br.: Herder 2014.

16 G. Langenhorst: Trialogische Religionspädagogik, S. 199; vgl. auch G. Langenhorst: Religionspäd-

agogik und Komparative Theologie, S. 107.

17 G. Langenhorst: Trialogische Religionspädagogik, S. 397.

18 Laut dem religionswissenschaftlichen Medien- und Informationsdienst REMID leben in Deutsch-

land zurzeit bspw. mehr Angehörige des Buddhismus als des Judentums. Diese Zahlen werden

noch einmal deutlich von den Gesamtangehörigenzahlen der nicht religiös Identifizierten, der or-

ganisiert Konfessionsfreien sowie neuer/sonstiger Religionen übertroffen. https://www.remid.de

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen


128 Fremdheitserfahrung und Othering

Hier soll aber vor allem der Blick darauf gerichtet werden, dass die zuvor konstatierte

Fremdheit der vermeintlich »eigenen« christlichen Perspektive aus der nun angeführ-

ten Aufzählung verschwunden ist.

Die zitierten Passagen stehen hier exemplarisch für eine Beobachtung, die sich

angesichts der Forschungsliteratur zum interreligiösen Lernen immer wieder machen

lässt: KarloMeyer zählt in »Zeugnisse fremder Religionen imUnterricht« für viele Deut-

sche auch das Christentum zu den fremden Religionen.19 Dennoch nimmt er im Fol-

genden diesen Faden an keiner Stelle wieder auf und nennt auch als Beispiele für frem-

de religiöse Zeugnisse nur Zeugnisse von nichtchristlichen Religionen. Tobias Kaspa-

ri differenziert mehrfach in räumlicher Abstufung zwischen »Heimat« und »Fremde«.

Auch wenn sich für Kaspari »Heimat als von radikaler Fremdheit durchzogener Raum

zeigt [gemeint istmit dieser Fremdheit die Unverfügbarkeit Gottes]«, lässt Kaspari doch

keinen Zweifel daran, wie er Heimat und Fremde grundsätzlich zuordnet: Heimat ist

die »eigene, christliche Religion« in der lernenden Auseinandersetzung mit »Weltre-

ligionen«.20 Friedrich Schweitzer spricht in anderer Nuance ebenso davon, dass als

»fremd« »heute nicht nur die Religion des Anderen, sondern auch die sogenannte eige-

ne Religion« erscheine.21Diese »doppelte Fremdheitserfahrung« sei »Herausforderung

und Chance für religiöse Bildung«.22 An anderer Stelle vereindeutigt Schweitzer das

»religiös Fremde« dagegen wieder ziemlich klar auf Angehörige von nichtchristlichen

Religionen, namentlich »Juden« und »Muslime« (vgl. Kap. III.10, Fußnote 16).

Bereits 1994 konstatiert Hans-Georg Ziebertz, dass Lernenden »nicht selten« die

christliche Religion »fremd« geworden sei.23 Seit langer Zeit wird der Umstand, dass

die vermeintlich vertraute »eigene« Religion auch eine »Fremdreligion« sein kann, im-

mer wieder als eine Beobachtung benannt. Im Vergleich dazu finden sich nur wenige

Ansätze, die die Fremdheit »eigener« Religion konsequent als Ausgangspunkt interre-

ligiöser Bildung verstehen.

/info_zahlen (zuletzt geprüft am 14.01.2022). Georg Langenhorst argumentiert hier theologisch,

dennoch bleibt die Formulierung anfragbar.

19 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 271.

20 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 446f.

21 Friedrich Schweitzer: »Interreligiöses Lernen und Differenz. Doppelte Fremdheitserfahrung als

Herausforderung und Chance für religiöse Bildung«, in: Thomas Klie/Dietrich Korsch/Ulrike

Wagner-Rau (Hg.), Differenz-Kompetenz. Religiöse Bildung in der Zeit, Leipzig: Evang. Verl.-Anst

2012, S. 61-69, hier S. 62.

22 Vgl. den Untertitel des Beitrags.

23 H.-G. Ziebertz: Religiöse Lernprozesse und religionstheologisches Bewusstsein, S. 271; vgl. auch

Rudolf Englert: »Theorie und Praxis des Religionsunterrichts an Grundschulen«, in: Reinhard Göll-

ner/Günter Biemer (Hg.), Religion in der Schule? Projekte – Programme – Perspektiven, Freiburg

i.Br.: Herder 1995, S. 138-153, hier S. 138ff.; N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des

Religionsunterrichts, S. 129f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen


10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualität1

wahrnehmen

Auf dem Cover der ersten Auflage von Stephan Leimgrubers »Interreligiöses Lernen«

befindet sich über der Überschrift ein Foto von sechs Kindern mit unterschiedlicher

Hautfarbe.2 Dies ist insofern bemerkenswert, da ein direkter Zusammenhang zumThe-

ma des Buches nicht ohne weiteres gegeben ist. Es lässt sich zwar vermuten, dass die

abgebildeten Kinder in unterschiedlichen Religionen sozialisiert sind, selbstverständ-

lich voraussetzen lässt sich dies nicht. Auf dem Cover der vollständig überarbeiteten

Neuauflage 2007 schließlich finden sich viele kleine gezeichnete Menschen, ebenfalls

in unterschiedlichen Hautfarben und bunten Kleidern.3 Georg Langenhorst beschreibt

diese Entwicklung so:

»1995 reichten sechs im Schwarzweißfoto präsentierte Kinder unterschiedlicher Haut-

farbe aus, um das ›farbige Gesicht unserer Schulen‹ bildlich darzustellen. Im Jahr 2007

tummeln sich hunderte buntgekleidete menschliche Figuren unterschiedlichster Her-

kunft, Hautfarbe und Kultur auf dem Titelbild. Wer sich vor Augen stellen will, was

›Pluralisierungsschub‹ heißt, wird im Vergleich dieser Titelbilder erkennen, was sich

in den letzten Jahren in unserer Gesellschaft verändert hat.«4

Auf ähnliche Kontexte verweist auch Mirjam Schambeck, wenn sie religionspädagogi-

sche Reflexionen mit einer Referenz auf den »Multi-Kulti«-Begriff einleitet, »der die

einen an Straßenfeste mit Afromusik, griechischem Gyros und türkischem Kebab den-

ken lässt; an eine Lebenskultur also, die sich als lebendig, vielleicht noch als schrill

bezeichnen lässt«. Dies rufe bei anderen aber auch Ängste hervor, sich im »Vielerlei der

Kulturen und Religionen, der Wertvorstellungen und Weltdeutungen zu verlieren«.5

1 Der Ordnungsbegriff wird in Kapitel V vertieft untersucht.

2 Vgl. S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen.

3 Vgl. S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen.

4 G. Langenhorst: TrialogischeReligionspädagogik, S. 26f.; vgl. S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen,

S. 19-23.

5 M. Schambeck: Multi-Kulti?, S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


130 Fremdheitserfahrung und Othering

Es ist hier interessant zu beobachten, wie Ansätze interreligiösen Lernens Hete-

rogenität konstruieren und dabei auf Ordnungskontexte verweisen, die außerhalb ih-

res vermeintlich inneren Feldes, des pädagogischen Umgangs mit religiöser Pluralität,

liegen. In der Neuauflage von »Interreligiöses Lernen« benennt Leimgruber mehrere

Kontexte interreligiösen Lernens und subsumiert sie unter der Überschrift »Die verän-

derten gesellschaftlichen und kirchlichen Voraussetzungen«. Er nennt u.a. die Stich-

worte »Kultur«6, »Globalisierung und Migration«7, »Konflikte[] zwischen Mehrheits-

gesellschaft und bestimmten Minoritäten«8, »Zusammensetzung der Schulklassen«9,

»Medien«10, kirchliche und theologische »Stellungnahmen«11, »religionstheologische[]

Modelle« wie Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus12. Bereits in dieser Auf-

zählung wird ein Grundproblem von Leimgrubers Entwurf ersichtlich, nämlich dessen

mangelnde Trennschärfe unterschiedlicher Kontexte des interreligiösen Lernens, aber

auch ein Problem interreligiöser Bildung insgesamt, nämlich dessen große Komplexität

durch eine Vielzahl möglicher Zugänge.

Im Überblick der Ansätze lässt sich sagen, dass sie zwar auf unterschiedliche

Ordnungskontexte interreligiöser Bildung verweisen, die grundsätzliche Gebundenheit

von Fremdheitserfahrung und -zuschreibung an spezifische Ordnungskontexte jedoch

nicht oder nur sporadisch reflektieren. Denn was »Fremdheit« bedeutet, ist immer von

spezifischen Ordnungskontexten abhängig (vgl. Kap. II.3).

Obwohl Leimgruber Fremdheit als eine »relative Kategorie«13 bezeichnet und wie

soeben gezeigt zahlreiche Kontexte interreligiöser Lernprozesse aufzeigt, verfolgt er

diese Spur in den Passagen, in denen er explizit das Thema Fremdheit behandelt,14

nicht mehr weiter. Ähnliches gilt für Friedrich Schweitzer, der einen umfassenden Ho-

rizont interreligiöser Bildung zeichnet, in den er in gelungenerWeise verschiedene Per-

spektiven und Kontexte einordnet. Doch auch seine Ausführungen zumThema Fremd-

heit/Eigenheit bleiben oft vage: In seine so bezeichnete »Perspektive einer dynamischen

Entwicklung zwischen Selbst und Anderem«, die als notwendiges Moment auch »Ent-

gegensetzungen zwischen Selbst und Anderem, zwischen dem Eigenen und Fremden«

enthält15, lässt sich viel hineinlesen. Zahlreiche hieraus zu ziehenden Konsequenzen

lassen sich nur erahnen, besonders im Hinblick auf die Multiperspektivität seines An-

satzes.

In einem Sammelband, der untersucht, wie sich religiöse Bildung auf Integrations-

prozesse auswirkt, problematisiert Schweitzer die negative Rolle von Vorurteilen und

Ausgrenzung:

6 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 27 vgl. schon zuvor S. 19f.

7 Ebd., S. 29-33.

8 Ebd., S. 33-35.

9 Ebd., S. 36-38.

10 Ebd., S. 39f.

11 Ebd., S. 40-49.

12 Ebd., S. 50-55.

13 Ebd., S. 83.

14 Ebd., S. 82-90.

15 F. Schweitzer: Interreligiöse Bildung, S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualität wahrnehmen 131

»Bei der Gewalt gegen Fremde, die hier ebenfalls zu nennen ist, handelt es sich nicht

nur um punktuelle Ausschreitungen, die dann die Öffentlichkeit vielleicht stark bewe-

gen, sondern um ein dauerhaftes Problem. Auch dabei liegt es auf der Hand, dass der

Fremde, auf den sich die Aggressionen richten, immer auch der religiös Fremde ist. Sei-

ne Fremdheit, die Angst zu machen scheint und Aggressionen auslöst, erwächst auch

aus seiner fremd bleibenden Religion, welche sich mitunter mit eigentümlichen und

daher Furcht auslösenden Gebräuchen verbinden kann, die der traditionellen deut-

schen Bevölkerung weder bekannt noch verständlich sind – angefangen beim Schäch-

ten bis hin zur Burka.«16

Beim genaueren Lesen dieser Passage lassen sich auch hier zahlreiche Ordnungen fest-

machen, innerhalb derer sich Fremdheit konstituiert. Im Widerspruch dazu wird in

manchen Formulierungen Schweitzers Fremdheit jedoch in einer vereindeutigenden

Weise aufgefasst (vgl. »der Fremde« ist »immer auch der religiös Fremde«). Wer oder

was verbirgt sich hinter der Formulierung der »traditionellen deutschen Bevölkerung«

und wer oder was genau steht ihr wann genau in »Fremdheit« gegenüber? Sind »religi-

ös Fremde« einfach schlicht Juden oder Muslime, wie es Schweitzers einleitende Worte

zu dieser Passage suggerieren?

Auch Mirjam Schambeck fragt in mehreren Beiträgen nach der Rolle von religiö-

ser Bildung bei der Integration – jedoch in einer ganz anderen Perspektive: Ein von

ihr betreutes Forschungsprojekt17 erhebt, auf wie unterschiedliche Weise Geflüchtete

religiöse Identitäten konstruieren, die im Kontrast zu oder neben anderen empfun-

denen »Wir-Gefühlen« stehen.18 Wichtig sind in diesem Zusammenhang Schambecks

Ausführungen zur »kulturell-kontextuelle[n] Fremdheit«. Unter der Überschrift »Der

doppelten Fremdheit Rechnung tragen – Mit Religion als Fremdheitsfaktor umgehen«

schreibt sie:

»Zum einen sind der Islam wie auch das Christentum in Syrien nicht einfach der- und

dasselbe wie der Islam und das Christentum in Deutschland. Für syrische MuslimIn-

nen mag der in Deutschland v.a. durch die türkisch geprägten Moscheegemeinden

16 Friedrich Schweitzer: »Integration durch religiöse Bildung? Überlegungen aus christlicher Sicht«,

in: Albert Biesinger/Friedrich Schweitzer/Matthias Gronover et al. (Hg.), Integration durch religiö-

se Bildung. Perspektiven zwischen beruflicher Bildung und Religionspädagogik, Münster: Wax-

mann 2012, S. 85-101, hier S. 89.

17 »Tell me your story« – Über die Bedeutung von Religion in Biographien von jugendlichen Flücht-

lingen und Migrant*innen. Religionspädagogische Konsequenzen (drittmittelgefördert: 2015 –

2017), vgl. https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck (zuletzt

geprüft am 14.01.2022).

18 Mirjam Schambeck: »Warum ein religiösesWir-Gefühl nicht nur beruhigt. Religionspädagogische

Orientierungen in der aktuellen Integrationsdebatte«, in: ÖRF 24 (2016), S. 51-60, hier S. 55f.; vgl.

auchMirjamSchambeck: »Migration und interreligiöses Lernen imReligionsunterricht –Die Schu-

le als Labor und Lernfeld für ein neues gesellschaftliches Miteinander«, in: Theo-Web 16 (2017),

S. 121-138; Mirjam Schambeck: »Was (Religions-)Lehrkräfte können müssen, um Religion mit Ge-

flüchteten zu thematisieren – Videobasierte Unterrichtsforschung zur Profilierung des Professi-

onswissens«, in:MirjamSchambeck/Ulrich Riegel (Hg.),Was imReligionsunterricht so läuft.Wege

und Ergebnisse religionspädagogischer Unterrichtsforschung, Freiburg i.Br.: Herder 2018, S. 286-

306.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck


132 Fremdheitserfahrung und Othering

etablierte Islam befremdend wirken, auch wenn er sunnitischer Herkunft ist, wie der-

jenige in Syrien. Das heißt, dass MigrantInnen und Geflüchtete selbst dort, wo sie auf

Bekanntes und Bekannte zu treffen hoffen, Fremdes oder sogar Unverstehbares vorfin-

den. Religiöse Bildungsmaßnahmen im Zuge von Integrationsbemühungen müssen

dieser intra-religiösen Fremdheit Rechnung tragen und die unterschiedlichen kontex-

tuellen Ausformungen der Religionen berücksichtigen.«19

Bereits im Vergleich der Beiträge von Schweitzer und Schambeck fällt es schwer zu be-

stimmen, was nur bezogen auf das Feld Integration das »religiös Fremde« bedeutet.

Noch virulenter wird diese Frage, bezieht man die Ergebnisse einer Studie zum in-

terreligiösen Dialog von Klinkhammer et al. mit ein. Die Studie zeigt klar, wie stark

»christlich-muslimische Dialoggruppen«, deren offizieller Gründungsgrund der reli-

giöse Austausch ist, von impliziten gesellschaftlichen Integrationsdiskursen bestimmt

werden.20 Welche Form(en) von »Fremdheit« werden hier also verhandelt?

In eine ähnliche Richtung geht auch die Debatte, wie stark interreligiöse Lernpro-

zesse in Wirklichkeit interkulturelle Lernprozesse seien. Bereits Karlo Meyer weist auf

die kulturelle Gebundenheit »fremder religiöser Zeug-nisse« hin –dochwährendMeyer

hier vor allem auf den kulturellen Herkunftshorizont der Zeugnisse selbst rekurriert21,

meinen andere mit Kultur im Sinne von Interkulturalität vor allem ethnische Abstam-

mung und migrantische Diversität. Beispielsweise lässt sich diese Tendenz in Leimgru-

bers »Interreligiöses Lernen« festmachen (vgl. das Cover-Foto der Erstauflage.)

Was meint also die Formulierung, dass interreligiöses Lernen »häufig mit inter-

kulturellem Lernen verbunden«22 sei? Geht es hier um ein Erschließen der kulturellen

Codes von religiösen Zeugnissen, die aus einem nicht vertrauten kulturellen Kontext

stammen – was ja im Endeffekt auf fast alle religiösen Zeugnisse zutrifft? Geht es um

die pädagogische Begleitung religiöser und kultureller Heterogenität, die sich über die

gesamte Gesellschaft erstreckt – oder doch um den Austausch einer »nicht-migranti-

schen« Mehrheitsgesellschaft mit einzelnen »migrantischen« Minoritäten?23

Konstantin Lindner warnt mit Andreas Reckwitz vor einem »totalitätsorientierte[n]

Kulturverständnis«, das über eine historisierende und homogenisierende Konstrukti-

on von Kultur einen »Vergleich« verschiedener Kulturen anstrebt.24 Dieses Kulturver-

19 M. Schambeck: Warum ein religiöses Wir-Gefühl nicht nur beruhigt, S. 57f.

20 G. Klinkhammer/H.-L. Frese/A. Satilmis/T. Seibert: Interreligiöse und interkulturelle Dialoge mit

MuslimInnen in Deutschland, S. 242-315 u. 366-368.

21 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 278-284.

22 S. Leimgruber/H.-G. Ziebertz: Interkulturelles und interreligiöses Lernen, S. 463.

23 Der Eindruck entsteht bisweilen, vgl. U. Gerber: Interreligiöser Dialog zur Friedensförderung. Ab-

grenzung – Toleranz – Differenz, S. 66-74; vgl. auch K. Lindner: Das wertbildende Potenzial des

Fremden im Kontext religiösen Lernens, S. 229, jedoch im Gegensatz zu Lindner, S. 227.

24 K. Lindner: Der Beitrag des Religionsunterrichts zu kulturbezogener Bildung, S. 192 u. 200; vgl. An-

dreas Reckwitz: »Die Kontingenzperspektive der »Kultur«. Kulturbegriffe, Kulturtheorien und das

kulturwissenschaftliche Forschungsprogramm«, in: Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hg.), Handbuch

der Kulturwissenschaften. Band 3: Themen und Tendenzen, Stuttgart: J.B. Metzler 2011, S. 1-20,

hier S. 5; vgl. auch Wolfgang Welsch: »Was ist eigentlich Transkulturalität?«, in: Lucyna Darows-

ka/ClaudiaMachold (Hg.), Hochschule als transkultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz in

der Universität, Bielefeld: Transcript 2010, S. 39-66.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


133

ständnis ist in besondererWeise geeignet, Abgrenzungstendenzen zwischen einer kon-

struiert »eigenen« und einer konstruiert »fremden« Kultur zu fördern (vgl. auch Kap.

II.4, Fußnote 24 u. 25). Leider werden interkulturell-pädagogische Veröffentlichungen

in der Religionspädagogik25 selten, die Kritik am Kulturbegriff undmigrationspädago-

gische Veröffentlichung noch seltener rezipiert – wie oben bereits geschrieben (vgl. S.

76f.). An dieser Stelle genügt jedoch die Beobachtung, dass der Kulturbegriff in zahl-

reichen religionspädagogischen Veröffentlichungen zu interreligiösen Lernprozessen

wenig präzise gebraucht wird, d.h. ohne diskursive Ordnungsrahmen zu klären, inner-

halb derer sich der verwendete Kulturbegriff bewegt. Dadurch fällt es jedoch wiederum

schwer zu bestimmen, was mit »kultureller Fremdheit« genau gemeint ist.

Henrik Simojoki bemerkt, dass Fremdheit durch zahlreiche Hybridisierungen im

Zuge von Globalisierungsprozessen »unweigerlich an Konturen« verliert. »Das Frem-

de verharrt nicht mehr im Jenseits des Eigenen, als sein Gegenüber, sondern ist dem

Eigenen in vielfältiger und widersprüchlicherWeise inhärent.«26 Davon bleibe auch in-

terreligiöse Bildung nicht unberührt. Denn auch wenn Religionsgrenzen im Vergleich

zu Kulturgrenzen vergleichsweise stabil erschienen, treffe die »volle Wucht« dieser Hy-

bridisierungsdynamiken interreligiöse Bildung »lediglich an anderer Stelle«: Simojoki

weist mit Manfred L. Pirner darauf hin, dass die »globale Jugend- und Medienkultur«

Züge einer »lingua franca« trage, die über Kulturgrenzen hinweg Verständigung ermög-

liche und so auch den interreligiösen Austausch überforme. Es gebe also ein »Gemein-

same[s]«, das Eigenes und Fremdes überforme: Globalisierung wird medial vermittelt,

jedoch in der Gestalt von regionalen Dialekten.27

Pirner konstatiert zurecht, dass Heranwachsende interreligiösen Lerninhalten

nicht als »tabula rasa«28 gegenüberstehen, sondern schon über viele Erfahrungen und

Kompetenzen verfügten, erworben »in informellen Prozessen der Selbstsozialisati-

on«29. Diese Selbstsozialisation sei zu einem großen Teil Mediensozialisation – was

Auswirkungen auch auf interreligiöse Lernprozesse habe:

»Insbesondere tragen die öffentlichen Medien zur Stärkung einer Außenperspektive

auf Religion und Religionen bei, indem sie die Pluralisierung und Globalisierung be-

fördern und so unseren Horizont erweitern. Sie tragen entscheidend zur Multikultu-

ralität undMultireligiosität unserer Welt bei, indem sie mit unterschiedlichsten, auch

fremden, ungewohnten und aus entfernten Ländern kommenden Lebensweisen be-

kannt machen. […] Ohne Fernsehen und Internet ist weder die weltweite Wirkung der

dänischen Mohammed-Karikaturen vorstellbar noch die kontroversen Diskussionen,

25 R. Burrichter: Umgang mit Heterogenität im konfessorischen Religionsunterricht?, S. 155.

26 H. Simojoki: Globalisierte Religion, S. 357.

27 Ebd., 358ff.; vgl. auch Manfred L. Pirner: »Populäre Medienkultur – lingua franca für interreligiöse

Bildung?«, in: Johannes Lähnemann (Hg.), Visionen wahr machen. Interreligiöse Bildung auf dem

Prüfstand. Referate und Ergebnisse des Nürnberger Forums 2006, Hamburg-Schenefeld: EB-Verl.

2007, S. 150-156.

28 Vgl. M. L. Pirner: Interreligiöses Lernen und die Medien, S. 64ff.

29 Ebd., S. 67.

III. 10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualität wahrnehmen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


134 Fremdheitserfahrung und Othering

die die Preisverleihung an den Karikaturisten durch Bundeskanzlerin Merkel oder das

Buch von Thilo Sarrazin ausgelöst hat.«30

Zwar seien Lernenden oft selbst Inhalte der vermeintlich eigenen Religion fremd31,

gleichzeitig ist davon auszugehen, dass dieselben Heranwachsenden sich »bereits ihre

eigenen Gedanken über Gott, Glaube und Wirklichkeit gemacht haben«, konfrontiert

mit Inhalten, die ihnen u.a. »in der öffentlichen Kultur – und damit auch Medienkul-

tur – begegnet sind«.32

Pirners Ausführungen unterstreichen erneut die Multidimensionalität von Eigen-

und Fremd-Zuordnungen in interreligiösen Lernprozessen. Öffentliche Medien lassen

Fernes und Fremdes nah heranrücken, gleichzeitig erfahren Lernende kulturell ver-

meintlich Eigenes in einer eigentümlichen Distanz, gespiegelt und verändert in me-

dialen Aufarbeitungsprozessen. Diese Mediensozialisation von Heranwachsenden liegt

quer zum institutionellen Rahmen des interreligiösen Lernens im schulischen Religi-

onsunterricht und geschieht »außerhalb von pädagogischen Institutionen und weitge-

hend ohne pädagogische Einflussnahme von Erwachsenen«.33

Die von ihm selbst aufgezeigte intrareligiöse Multiperspektivität unterläuft Pirner

jedoch, indem er religiösen Pluralismus als einen Zustand begreift, in dem »ich meine

eigene Religion und Weltanschauung als eine unter anderen wahrnehme«34. ImWider-

spruch zu seinem sonstigen Ansatz homogenisiert Pirner hier die Vielzahl der mögli-

chen intrareligiösen Perspektiven wieder zu einer religiösen Gesamtperspektive, wenn

bei ihm zu lesen ist: »Und ich erfahre, wie meine Religion im Licht einer anderen Reli-

gion gesehen wird, wie also z.B. das Christentum aus der Perspektive des Judentums,

des Islam oder der Bahà’i-Religion erscheint.«35

Joachim Willems illustriert in einem Beispiel dagegen, wie es durch interreligiöse

oder interkulturelle Begegnungen zuÜberlagerungen von »unzählige[n] (Sub-)Kulturen

und (Sub-)Religionskulturen« kommen kann:

»Dies wird deutlich, wenn man sich eine christlich-muslimische Dialogveranstaltung

vorstellt, an der ein in Anatolien der 1950er Jahre sozialisierter Fabrikarbeiter und ein

türkischstämmiger deutscher Soziologiestudent ebenso teilnehmen, wie eine persi-

sche Ärztin, eine deutsche Konvertitin zum Islam, eine pietistische Seniorin aus Würt-

temberg, ein auf Religion neugieriger ehemaliger DDR-Bürger, eine theaterbegeister-

te Pfarrerin und eine russlanddeutsche Spätaussiedlerin. In diesem Fall kann wohl

jede/r mit jeder bzw. mit jedem in einen interreligiös-interkulturellen Dialog eintre-

ten.«36

30 Ebd., S. 61.

31 Ebd., S. 58.

32 Ebd., S. 65.

33 Ebd.

34 Ebd., S. 60, Kursivsetzung durch mich.

35 Ebd.

36 J. Willems: Interkulturalität und Interreligiosität, S. 148f.; vgl. auch Norbert Mette mit Verweis auf

J. B. Metz: N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


135

Solche »Überschneidungssituationen«, so Willems, seien häufiges Phänomen in inter-

religiösen Begegnungen. Interreligiöses Lernen solle sich daher solchen Situationen

vorrangig widmen.37

Es lassen sich aber auch Belege für die gegenteilige Beobachtung Simojokis (s. oben)

finden, nämlich der weitgehenden Stabilität von (Welt-)Religionsgrenzen – die nicht

zuletzt durch ihre Institutionen garantiert wird:

»Währendnämlich die kulturellenGrenzen tendenziell verschwimmen, bleiben […] die

Grenzen zwischen Weltreligionen auffällig stabil. Entgegen der verbreiteten Tendenz

zu einer ›Patchwork«-Religiosität, in der Elemente aus religiösen und nicht-religiösen

Traditionen nach individuellerMaßgabe eklektisch zusammengesetzt werden, […] fin-

den sich bislang kaum Anzeichen für eine Melangierung christlicher und islamischer

Religionsbestände.«38

Eine solche Stabilität oder eine zumindest sehr langsame Veränderung von Religions-

grenzen besteht gleichzeitig neben vielfältigen, sich rasch verändernden Hybridisie-

rungsprozessen transkultureller und transreligiöser Art. Es ist so keine völlig überra-

schende Schlussfolgerung, dass religiöse Eigen- und Fremdzuschreibungen mehrdeu-

tig sind und bleiben werden, und dass interreligiöse Bildung mit genau dieser Mehr-

deutigkeit umgehen muss bzw. lernen muss umzugehen. Damit ist auch das, was »re-

ligiöse Fremdheit« bedeutet, jeweils von spezifischen Kontexten abhängig.

Diese Mehrdeutigkeit vor Augen unterstreicht Willems für interreligiöses Lernen

deshalb die Bedeutung einer »Ambiguitäts- und Frustrationstoleranz«39 (vgl. oben wei-

tere ähnliche Ansätze, S. 115f.). Hier kann auch die islamische Religionspädagogik wei-

tere Perspektiven bieten, wo im Anschluss an die Thesen des Islamwissenschaftlers

Thomas Bauer Konturen einer »ambiguitätssensible[n] Religionspädagogik« gezeich-

net werden.40 »Wir brauchen wieder eine Kultur der Ambiguität«, fordert Ismail H.

Yavuzcan.41

37 J. Willems: Lernen an interreligiösen Überschneidungssituationen – Überlegungen zu Ausgangs-

punkten einer lebensweltlich orientierten interreligiösen Didaktik, S. 209; vgl. auch J. Willems:

Interkulturalität und Interreligiosität, S. 145ff.; Karin Peters Hinweis, dass Willems Ansatz dazu

tendiere, »bleibende Fremdheit« nicht genügend zu berücksichtigen, ist mit Sicherheit ernstzu-

nehmen, vgl. P. Karin: Wenn Fremde sich begegnen… Bedeutung von bleibend Fremdem und Un-

zugänglichem in interreligiösen Lernkonzepten, S. 15.

38 H. Simojoki: Globalisierte Religion, S. 358; vgl. auch Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch wer-

den, S. 121-125.

39 J. Willems: Interreligiöse Kompetenz, S. 166ff.

40 I. H. Yavuzcan: Ambiguität als produktive Herausforderung. Konturen einer subjektorientierten

Islamischen Religionspädagogik in der Postmoderne, S. 216ff.; vgl. T. Bauer: Die Kultur der Ambi-

guität.

41 I. H. Yavuzcan: Ambiguität als produktive Herausforderung. Konturen einer subjektorientierten

Islamischen Religionspädagogik in der Postmoderne, S. 212; vgl. H. Mendl: Der fremde Andere,

S. 117; vgl. auch schon viel früher N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religions-

unterrichts, S. 125; Andrea Betz erhebt demgegenüber in ihrer Studie, dass Ambiguitätstoleranz

zwar die Neigung zu einer stereotypen Abwertung von Fremden abmildert, sie auf ein bereits

vorhandenes Überlegenheitsgefühl von der identifiziert eigenen Religion dagegen nur marginale

Auswirkungen hat, vgl. A. Betz: Interreligiöse Bildung und Vorurteile, S. 259f.

III. 10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualität wahrnehmen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


136 Fremdheitserfahrung und Othering

All die hier aufgeführten religionspädagogischen Beiträge, die zeigen, dass »Fremd-

heit« als relative, vom jeweiligenOrdnungskontext abhängige Größe verstandenwerden

muss, bleiben jedoch selbst fragmentarisch.42 Vielversprechende Ansätze stehen neben

Ausführungen, in denen Fremdheit und Eigenheit im interreligiösen Lernen doch wie-

der kontextunabhängig als uniforme Größen interpretiert werden. Oft wird dies auf

den Austausch der »eigenen« religiösen Perspektive mit »fremden« religiösen Perspek-

tiven enggeführt, wobei die Vielfalt möglicher eigener Perspektiven nicht selten zu ei-

ner religiösen »Gesamtperspektive« der vermeintlich »eigenen« Religion homogenisiert

wird. Ansätze, die in größerem Umfang Fremdheit konsequent in ihrer Vieldimensio-

nalität und Kontextualität begreifen, sind selten.

Fast völlig fehlt die wichtige Dimension, auf die u.a. Bernhard Grümme hinweist:

dass die vielfältigen Ordnungen des Lebens, die über Zuschreibungen von »eigen«

und »fremd« in interreligiöser Bildung mitbestimmen, nicht zuletzt auch »Ordnungen

der Macht« sind. Interreligiöse Bildung ist in vielfältiger Weise von gesellschaftlichen

Machtdiskursen, die Heterogenität in der Gesellschaft verhandeln und reglementieren,

beeinflusst. Angesichts dessen ist Grümmes genereller Forderung nach mehr religions-

pädagogischer Selbstreflexion und Ideologiekritik43 sicherlich zuzustimmen, wobei

Grümme selbst nur wenig konkrete Vorschläge liefert, wie diese aussehen könnte.

Insgesamt bleibt es in den untersuchten Publikationen hinsichtlich der Machtthematik

bei einigen wenigen Andeutungen.44

42 Sehr vielsagend sind vor diesem Hintergrund auch die Folgerungen, die Tobias Kaspari aus seiner

Rezeption vonBernhardWaldenfelsʼ Ansatz zieht.Während das Konzept »Antwortlichkeit« hier ei-

ne sehr große Rolle spielt, wird auf den Ordnungsbegriff in den didaktischen Konzeptionierungen

kaumeingegangen, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 370-376, besonders imVergleich

zu der Länge des didaktischen Teils, S. 250-448.

43 B. Grümme: Heterogenität in der Religionspädagogik, S. 338; vgl. auch R. Möller/M. Wedding:

Mehr Communio- bzw. Ökumenesensibilität! – oder:Wird das Differenzkonzept religionspädago-

gisch überstrapaziert?, S. 147.

44 Vgl. bspw. Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S. 118; vgl. auch J. Willems: Interkul-

turalität und Interreligiosität, S. 138. In jüngerer Zeit gewinnt das Thema stärker an Gewicht, vgl.

etwa: Bettina Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitäten aushandeln. Elementarpädago-

gik zwischen Homogenisierung und Pluralisierung (= Interreligiöse und interkulturelle Bildung

im Kindesalter, Band 9), Münster: Waxmann 2020, S. 27-73; Julia Henningsen: Repräsentationen

des Globalen Südens im evangelischen Religionsbuch. Eine Thematische Diskursanalyse vor dem

Horizont postkolonialer Theorien (= Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft, Band 29), Brill/

Schöningh 2022.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


11. Otheringprozessen und Vereindeutigungen

von »Fremdheit« entgegentreten

Wie leicht interreligiöse Lernprozesse ins Klischeehafte und Stereotype kippen kön-

nen, skizziert Eva Maria Stögbauer im Blick auf vorhandene gesellschaftlich-mediale

Diskurse:

»Während die jüdische Religion primär mit dem Holocaust und den schwierigen poli-

tischen Verhältnissen im Nahen Osten verbunden wird, erhält der Islam den Stempel

von Gewaltbereitschaft und Fanatismus, der Buddhismus hingegen erfreut sich des

Rufs, Friedfertigkeit und Gleichmut zu verbreiten, […] während das Christentum in den

Medien bevorzugter Weise in seiner katholisch-institutionalisierten Tradition einer-

seits als strenger Sittenwächter, anderseits als doppelmoralische Gruppierung vorge-

führt wird, das die Antithese zummodernen, aufgeklärten Leben bildet.«1

Interreligiöse Lernprozesse liefen deshalb immer Gefahr solche Zuschreibungen unbe-

dacht zu bestätigen.

»Somit«, schließt Stögbauer daraus, »kommt dem Religionsunterricht bei der Thema-

tisierung ›fremder‹ Religionen eine besondere Verantwortung zu: Er bestimmt näm-

lich ebenfalls in einem gewissen Maße, mit welchen Impressionen und Bildern einer

Religion Schüler/innen nach Hause gehen. Dementsprechend sind inhaltliche Aufbe-

reitung ebenso wie Medien und Materialien zu ›fremden‹ Religionen kritisch zu be-

trachten und auf die von ihnen ausgehenden Bilder und Stereotype hin zu befragen.«2

Auch Norbert Mette sieht diese Kritik als eine Grundaufgabe des Religionsunterrichts

und weist mit Johann Baptist Metz auf die Bedeutung des Gottesgebots »Du sollst dir

kein Bildnis machen« hin. Dieses Bilderverbot warne »vor der Verwendung von Ste-

reotypen, von Kollektivbegriffen wie ›die Türken‹, ›die Vietnamesen‹, gerade als ob wir

in unserer Geschichte nicht die tödliche Gewalt der vorverurteilenden Stereotypen, die

1 E. M. Stögbauer: Mit fremden Religionen im Klassenzimmer, S. 242f.

2 Ebd., S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


138 Fremdheitserfahrung und Othering

zerstörerische Macht der augenlosen Klischees erlebt hätten: ›die Juden‹, ›typisch jü-

disch‹ …«3

Wie Astrid Messerschmidt verdeutlicht, stellen Vereindeutigung und Homogeni-

sierung von Fremdheit Abwehrstrategien gegen die »Ambivalenz von Fremdheit« dar.

Diese gingen einher mit einer »Untersuchung« der Fremden:

»Man erforscht sie, vermisst ihr Andersein und fasst es in Begriffe.« Auch an »Kulturdif-

ferenzen werden Fremdheitspositionen festgemacht. Die kulturalistischen Strategien

machen aus dem Fremden einen entindividualisiert Anderen, der nur noch Repräsen-

tant (s)einer fremden Kultur ist. Es kommt zu einer Typisierung des Fremden durch

Homogenisierung. Dem Fremdenwird die Individualität verweigert. Er darf genau das

nicht sein, was in dermodernen Leistungsgesellschaft als obersterWert hochgehalten

wird.«4

Auch Joachim Willems warnt vor der Gefahr einer »Kulturalisierung« bzw. »Ethnisie-

rung«, also z.B. durch die (einseitige) »Erklärung von Problemen und Konflikten mit

Verweis auf kulturelle oder ethnische Unterschiede anstelle einer Berücksichtigung der

spezifischen sozialen, ökonomischen oder politischen Lage von Zuwanderern und de-

ren Nachkommen«. Dies gelte ebenso für die »Religiosierung«, wenn »Probleme ein-

seitig mit der Religion einer Gruppe erklärt werden (z.B. der verhältnismäßig niedrige

Bildungsstand von türkischen Migranten in Deutschland mit dem Islam)«. Dies stelle

in einer funktional differenzierten Gesellschaft einen »Kategorienfehler« dar.5 Im Ex-

tremfall können solche einseitigen Erklärungen bis zum »›religionistischen‹ Rassismus«

reichen.6

In jüngster Zeit zeigt Bettina Brandstetter mit Blick auf die Elementarpädagogik

auf, wie bereits im Kindergarten Strategien der »Homogenisierung« und »Pluralisie-

rung« zum Tragen kommen, indem eine (christliche) »Wir«-Kultur in homogenisierter

Weise (nichtchristlichen) »Fremd«-Kulturen gegenübergestellt wird.7 Kindertagesstät-

ten werden immer wieder als ein kulturell und religiös homogener Raum konstruiert

(in dem beispielsweise auch Kinder ohne christliche Religionszugehörigkeit gezwun-

gen sind, christliche Feste mitzufeiern). Nur punktuell öffnet sich dieser Raum für die

Pluralität der Kinder (indem etwa eine gedankliche Reise zu den verschiedenen »Kultu-

ren« der »Welt« inszeniert wird – doch auch hier wird eine bestimmte »Kultur« häufig

3 N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts, 120f.; vgl. Johann B.

Metz: »Wenn wir uns selbst unheimlich geworden sind…«, in: Publik-Forum vom 29.01.1993, S. 20-

21, hier S. 20.

4 A. Messerschmidt: Befremdungen – oder wie man fremd wird und fremd sein kann, S. 119ff.

5 J. Willems: Interkulturalität und Interreligiosität, S. 141f.

6 Joachim Willems: »›Religionistischer‹ Rassismus und Religionsunterricht«, in: Karim Fereidooni/

Nina Simon (Hg.), Rassismuskritische Fachdidaktiken. Theoretische Reflexionen und fachdidakti-

sche Entwürfe rassismuskritischer Unterrichtsplanung, URL: https://link.springer.com/book/10.100

7/978-3-658-26344-7: Springer VS korrigierte Publikation 2021, S. 473-493, hier S. 478-480; vgl. auch

J. Willems: Religion als Problem.

7 Bettina Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitäten aushandeln.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:


III. 11. Otheringprozessen und Vereindeutigungen von »Fremdheit« entgegentreten 139

mit einer bestimmten »Herkunft« identifiziert und so homogenisiert).8 Kinderbiogra-

phien oder Geschehnisse im Praxisalltag, die sich nicht in dieses Schema einpassen

lassen, werden häufig als irritierend wahrgenommen.9 Lidwina Meyer bemerkt zu sol-

chen oder ähnlichen Mechanismen passend: »Wie die/der/das Andere jeweils konstru-

iert wird, sagt oft mehr über die Sprecherin und ihren Kontext aus als über die/das/den

Andere/n«.10

An Warnungen, Fremdheit zu stark auf bestimmte Gruppen zu vereindeutigen,

fehlt es religionspädagogischerseits nicht. Dennoch zeigt schon das vorangegangene

Kapitel, dass es in der Religionspädagogik allen Warnungen zum Trotz dennoch häufig

zu kontextübergreifenden Fremdzuschreibungen kommt und verschiedene Heteroge-

nitätsmarker in vereindeutigender Weise gebündelt werden. Gewissermaßen als Sym-

bolbild dafür kann das schon in Kapitel III.10 erwähnte Cover der ersten Ausgabe von

Stephan Leimgrubers »Interreligiöses Lernen« gelten, auf dem religiöse Heterogenität

durch unterschiedliche Hautfarben der Kinder auf dem Cover abgebildet werden soll.

LeimgrubersWerk ist auch deshalb ein gutes Beispiel, weil dieser als einer der Vorreiter

des interreligiösen Lernens mit seinem ganzen Lebenswerk gezeigt hat, wie wichtig die

Verständigung zwischen den Religionen ist – so sehr, dass ihm von vielen Seiten ein zu

harmonisierender Ansatz vorgeworfen wurde (vgl. Kap. III.6). Hier eine böse Absicht

zu unterstellen, wäre mit Sicherheit falsch.

Wie leicht solche Vereindeutigungen von Fremdheit dennoch geschehen, sei an drei

weiteren Beispielen gezeigt, wo Fremdheit, wohlgemerkt ebenso aus sehr positivenMo-

tiven, begreiflich gemacht werden soll und auf die Weise aber essentialisiert wird.

Clauß Peter Sajaks »Kippa, Kelch, Koran« konzipiert ähnlich wie Karlo Meyer einen

Ansatz des Zeugnislernens (s. oben). Als einen von fünf bedeutenden Gegenständen

zur Behandlung des Islams schlägt Sajak den Mizwak, das Zahnhölzchen, vor. Lernen

sollen Schülerinnen und Schüler anhand dieses Gegenstandes etwas über die rituelle

Reinigung im Islam nach Vorbild des Propheten Muhammad, später soll sogar auf die

»Mohammed-Karikaturen« eingegangen werden.11 In der Tat wird der Zweig des soge-

nannten Zahnbürstenbaumes, vor allem auf der arabischen Halbinsel, in Vorderasien

und in Ostafrika zur Zahnreinigung genutzt. Der Überlieferung nach hat dies auch der

Prophet Muhammad selbst getan. Deshalb kommt dem Mizwak auch im Islam eine

Bedeutung zu, weil ein Leben nach dem Vorbild Muhammads, der Sunna, besonders

in den sunnitischen Teilen des Islam als erstrebenswert gilt. Doch in weiten Teilen der

islamischenWelt, insbesondere unter deutschenMuslimen, ist ein anderer Gegenstand

der Zahnreinigung viel wichtiger: die Zahnbürste.12

8 Ebd., S. 89-186, genauer bspw. unter S. 97-101. Vgl. hierzu auch die Ausführungen von Lindner und

anderen S. 132f.

9 Bspw. ebd., S. 115-120.

10 Lidwina Meyer: »Feministische Theologien und interreligiöses Lernen«, in: Peter Schreiner/

Ursula Sieg/Volker Elsenbast (Hg.), Handbuch Interreligiöses Lernen. Eine Veröffentlichung des

Comenius-Instituts, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2005, S. 192-205, hier S. 202.

11 C. P. Sajak: Kippa, Kelch, Koran, S. 193-203.

12 Sajak sieht diese Kritik zwar voraus, vgl. ebd., S. 194f., in seiner methodischen Anleitung für Lehr-

kräfte erwähnt er aber trotzdem mit keinem Wort die Zahnbürste. Der Mizwak wird auch von

vielen Nicht-Muslimen genutzt.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


140 Fremdheitserfahrung und Othering

Dass Theo Sundermeiers Werk »Den Fremden verstehen« bereits im Titel eine Ein-

deutigkeit der Fremdzuschreibung suggeriert, die so nicht gegeben ist, wurde oben

bereits ausgeführt (vgl. Kap. III.4). Obwohl Sundermeier immer wieder mit Vereindeu-

tigungen arbeitet, die teils »hoch problematisch«13 sind, gehört er zu den amhäufigsten

rezipierten Autor*innen innerhalb des untersuchtenThemengebiets. Barbara Asbrand,

die sich ebenfalls auf Sundermeiers Modell beruft, benennt kritische Einwände:

»Eine Schwäche seines hermeneutischen Modells liegt z.B. in der Betonung der Kate-

gorie des Fremden, die zuweilen in einModell der Dichotomie von Fremdemund Eige-

nemmündet, das Sundermeier eigentlich ablehnt. Hinzu kommt, dass das Fremde bei

Sundermeier als fremde Kultur oder Religion, als kulturelle Gruppe oder Religionsge-

meinschaft gedachtwird. Die Gefahr kulturalistischer Verengung undZuschreibungen

ist gegeben. […] Die Konzentration auf denBegriff des Fremden erklärt sich aus der vor-

rangigen ethnologischen Perspektive Sundermeiers. Auch wenn eine seiner Stärken

der interdisziplinäre Ansatz ist, so hat doch die Ethnologie die Bedeutung der wich-

tigsten Bezugswissenschaft, und die Ethnologie hat die Erforschung des Fremden zum

Ziel.«14

Auch wenn Asbrand ihre Kritik im Folgenden wieder etwas abschwächt, muss aus Sicht

vorliegender Studie noch kritischer gefragt werden, ob Sundermeiers hermeneutisches

Programm gut auf einen mitteleuropäischen Schulkontext übertragbar ist.15 Das Fall-

beispiel, das Sundermeier seinen skizzierten Stufen des Fremdverstehens einleitend

voranstellt, ist die Begegnung mit einem »afrikanischen Medizinmann«16 – in den al-

lerwenigsten Veröffentlichungen, die das Werk rezipieren, wird dieses Ausgangsbei-

spiel aber klar benannt! Es ist These vorliegender Studie, dass die im liegende implizite

Fremdvorstellung Spuren zeigen wird, besonders wenn sie als Ausgangspunkt nicht

deutlich gekennzeichnet und reflektiert wird.

Als drittes Beispiel sei ein sehr allgemeiner Punkt benannt, der jedoch für vorliegen-

de Studie große Bedeutung hat: die Ambivalenz des Fremdheitsbegriffs selbst. Wie in

den vorherigen Kapiteln gezeigt wurde, ist »Fremdheit« ein wichtiger und oft benann-

ter Topos in Texten zur interreligiösen Bildung – zugleich ist die Beschreibung von

»Fremdheit« nicht unproblematisch, weil sie, wie in Kapitel II benannt, als Zuschrei-

bung auch ausgrenzend wirken kann. Titel und Überschriften wie »Zeugnisse fremder

Religionen im Unterricht«17, »Fremde Religionen – fremde Kinder?«18, »Wenn Fremde

sich begegnen…«19 oder auch ganz einfach die Rede von »bleibender Fremdheit« oder

13 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 40.

14 B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 219f.

15 Vgl. G. Klinkhammer/H.-L. Frese/A. Satilmis/T. Seibert: Interreligiöse und interkulturelle Dialoge

mitMuslimInnen in Deutschland, S. 364; vgl. auch die Kritik von Y. Nakamura: Xenosophie, S. 39ff.,

bes. S. 41.

16 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 155-157.

17 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht.

18 M. Hugoth: Fremde Religionen – fremde Kinder?

19 P. Karin: Wenn Fremde sich begegnen… Bedeutung von bleibend Fremdem und Unzugänglichem

in interreligiösen Lernkonzepten.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


141

der »Alterität« anderer/fremder Religion haben daher stets eine zwiespältige Bedeu-

tung, die bewusst gemacht werden muss.

Vor diesem Hintergrund stellen Rainer Möller und Michael Wedding die berech-

tigte Frage: »Wird das Differenzkonzept religionspädagogisch überstrapaziert?« Möller

und Wedding benennen das Stichwort, das hierbei in besonderer Weise zu berücksich-

tigen ist: Religionspädagogische Entwürfe müssen aufpassen, dass sie nicht unbedacht

Strukturen des »Otherings«20 reproduzieren: Strukturen des Fremdmachens, die Dif-

ferenz erst künstlich schaffen oder betonen, anstatt diese zu dekonstruieren.

Vor der Gefahr des Otherings wird in mehreren Veröffentlichungen gewarnt. Tho-

mas Schlager-Weidinger und Renate Hofer schreiben:

»Mittels Othering werden Differenzkonstruktionen erschaffen, die eine radikale Ab-

grenzung zwischen einem Innen und einem Außen schaffen und als normal erschei-

nen lassen. Dieses Außen ermöglicht erst jene Grenzziehungen, die das Innen der Ge-

sellschaft markieren und ein bedeutungsleeres, an sich unergründbares, aber schein-

bar unhinterfragbares Wir als gesetzt und gegeben erscheinen lassen. Das religiöse

Othering entfaltet seine besondere Wirkung auch deshalb, weil das Phänomen na-

tio-ethno-kultureller Zugehörigkeit in einem engen Verhältnis zum Sakralen und Re-

ligiösen steht […]. Religiöse und nationale Semantiken [werden] hier miteinander ver-

woben und oft und immer wieder in eine enge, wenn auch diffuse Assoziation ge-

bracht.«21

Das neu gegründete Netzwerk »narrt« (Netzwerk antisemitismuskritische und rassis-

muskritische Religionspädagogik und Theologie) widmet sich explizit solchen Frage-

stellungen, indem es auch »Entstehungszusammenhänge […] im eigenen Handlungs-

feld einer kritischen Prüfung« unterziehen möchte.22 Im Rückgriff auf eine europäi-

sche Schulbuchstudie hat der Autor vorliegender Studie untersucht, wie katholische

und evangelische Lehrwerke den Islam darstellen. Hierbei wurden ebenfalls zahlreiche

Fälle von Othering festgestellt.23

20 R. Möller/M. Wedding: Mehr Communio- bzw. Ökumenesensibilität! – oder: Wird das Differenz-

konzept religionspädagogisch überstrapaziert?, S. 146; vgl. auch Rainer Möller: »Interreligiöse Bil-

dung aus migrationsgesellschaftlicher Perspektive«, in: Rainer Möller/Clauß P. Sajak/Mouhanad

Khorchide (Hg.), Kooperation im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiösen Ler-

nens. Beiträge aus evangelischer, katholischer und islamischer Perspektive, Münster: Comenius-

Institut 2017, S. 43-59.

21 T. Schlager-Weidinger/R. Hofer: Z.I.M.T. – Würze in der LehrerInnenausbildung, S. 59f.; vgl. auch P.

Mecheril/O. Thomas-Olalde: Die Religion der Anderen: Anmerkungen zu Subjektivierungspraxen

der Gegenwart.

22 Vgl. https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis (zuletzt geprüft am 14.01.2022).

23 J. Freuding: Bayerische Islam-Schulbücher. Burasini nasil buluyorsunuz? – Wıe fınden Sıe es hıer?;

vgl. J. Freuding: Maps and Landscapes of Meaning; J. Freuding/A. Graeff: »Wo Strukturen existie-

ren, dieOtheringbegünstigen« – Islam-Darstellungen in evangelischenundkatholischenSchulbü-

chern; vgl. auch Georg-Eckert-Institut für Internationale Schulbuchforschung (Hg.): Keine Chance

auf Zugehörigkeit? Schulbücher europäischer Länder halten Islamundmodernes Europa getrennt;

vgl. auch Karlo Meyer: »Menschen, Räume und Rituale in Bildmaterialien zu fremden Religionen.

Zur Auswahl von Bildern nicht-christlicher Religionen in Büchern für den Religionsunterricht«, in:

Theo-Web 5 (2006), S. 67-95, hier S. 76f.

III. 11. Otheringprozessen und Vereindeutigungen von »Fremdheit« entgegentreten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis


142 Fremdheitserfahrung und Othering

Ähnlich wie die zuvor aufgezeigte Perspektive (vgl. Kap. III.10) spielt auch das The-

ma Othering und die Kritik an Otheringprozessen nur eine Nebenrolle angesichts der

Vielzahl an religionspädagogischen Veröffentlichungen zumThema Fremdheit. Erst in

jüngster Zeit gewinnt das Thema stärker an Gewicht.24 Dagegen ist es wie gezeigt für

viele Ansätze wichtig, die Eigenständigkeit und Widerständigkeit des Fremden nicht

zu übergehen. Hiermit lassen sich ihre Differenzdiskurse »wohl am ehesten der Ka-

tegorie der Ontologisierung von Differenz zurechnen, deren Stoßrichtung sich gegen die

Dethematisierung von Differenz wendet«25. Ein solches Ernstnehmen von Fremdheit kann

nicht zuletzt ein wichtiges ideologiekritisches Moment gegen Vereinnahmungsstrate-

gien von Fremdem darstellen, die sehr subtil ablaufen können.26 Wenn religionspäd-

agogische Ansätze Fremdheit also »ontologisieren«, verfolgen sie offenkundig ein be-

rechtigtes Anliegen, das nicht einfach leichtfertig zu übergehen ist.

Der Diagnose von Möller und Wedding – von ihnen hier vor dem Hintergrund der

Diskussion um den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht geschrieben – ist

aus Sicht vorliegender Studie jedoch voll und ganz zuzustimmen: »Hingegen steht eine

umfassende Dekonstruktion des religionspädagogischen Differenzdiskurses, die […] in

der Tradition des Poststrukturalismus und des Postkolonialismus eine machtkritische

Perspektive auf Differenztheorien wirft, noch aus.«27 Dies ist ebenso auf das Feld inter-

religiöser Bildung übertragbar. Mit vorliegender Studie soll ein Beitrag zu dieser noch

ausstehenden Aufgabe geleistet werden.

24 Insbesondere in den letzten zwei Jahren ist eine Häufung der Beiträge zu bemerken, die sich mit

dem Thema Othering auseinandersetzen. Beispielhaft seien neben den bereits aufgeführten Bei-

trägenhier genannt: B. Brandstetter: Kulturen, Religionenund Identitäten aushandeln; J.Willems:

›Religionistischer‹ Rassismus und Religionsunterricht; Britta Konz: »Interkulturelle Theologie als

herausfordernde Ressource im Religionsunterricht«, in: Britta Konz/Bernhard Ortmann/Christian

Wetz (Hg.), Postkolonialismus, Theologie und die Konstruktion des Anderen. Erkundungen in ei-

nem Grenzgebiet, Leiden: Brill 2020, S. 207-228.

25 R. Möller/M. Wedding: Mehr Communio- bzw. Ökumenesensibilität! – oder: Wird das Differenz-

konzept religionspädagogisch überstrapaziert?, S. 147.

26 Vgl. A. Messerschmidt: Befremdungen – oder wie man fremd wird und fremd sein kann, S. 221.

27 R. Möller/M. Wedding: Mehr Communio- bzw. Ökumenesensibilität! – oder: Wird das Differenz-

konzept religionspädagogisch überstrapaziert?, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12. Zusammenfassende Perspektiven

Aus den aufgezeigten zehn Zugängen wird erneut deutlich, dass es sich beim Thema

Fremdheit um ein sehr vielfältiges, oft bearbeitetesThemenfeld religionspädagogischer

Theoriebildung handelt. Viele religionspädagogische Entwürfe zum interreligiösen Ler-

nen/zur interreligiösen Bildung ringen darum, wie sich Erfahrungen von (religiöser)

Fremdheit pädagogisch und didaktisch auffangen und begleiten lassen. Solche Fremd-

heitserfahrungen können insbesondere deswegen virulent werden, weil sich während

interreligiöser Lernprozessen verschiedene Fremdheitsebenen überlagern können: kul-

turell-lebensweltliche Fremdheit (durch den Verweis auf unbekannte kulturell-lebenswelt-

liche Bezugsysteme), existenziell-religiöse Fremdheit (durch den Verweis auf eine letztlich

nicht zugängliche, oft transzendent verstandene Wirklichkeit), institutionelle Fremdheit

(durch die Präsenz religiöser Inhalte im staatlichen Schulsystem), stereotype »Fremdheit«

(durch die Reproduktion von Ausgrenzungsmustern und Vorurteilen) und schließlich

ein Fremdwerden der angenommenen »eigenen« Perspektive (durch ein schwaches religiös-

institutionelles Zugehörigkeitsgefühl oder die Infragestellung eigener Weltbilder). Be-

reits durch diese einfache Aufzählung verschiedener Fremdheitsebenen, der sich wei-

tere hinzufügen ließen, wird leicht nachvollziehbar, wieso »Fremdheit« in der Theorie

interreligiöser Bildung ein so bedeutender Untersuchungsgegenstand ist.

In Kapitel II vorliegender Studie wurden drei wesentliche Perspektiven auf das Feld

Fremdheit entfaltet: 1) Fremdheit als existenziell einschneidende Erfahrung, 2) »Fremd-

heit« als Produkt bzw. Konstrukt von Ordnungsvorgängen, 3) »Fremdheit« als Zuschrei-

bung und Ausgrenzung. Wird der Forschungsstand mithilfe dieser Perspektiven be-

trachtet, so fällt auf, dass die untersuchten Ansätze Fremdheit hauptsächlich unter der

ersten Perspektive verstehen, teilweise unter der dritten, jedoch kaum unter der zwei-

ten. Im Folgenden sollen die in Kapitel III beschriebenen zehn religionspädagogischen

Zugänge zum Topos Fremdheit in interreligiöser Bildung noch einmal unter diesem

Raster zusammengefasst werden. Um die gewonnenen Erkenntnisse verständlich zu

bündeln, konzentriert sich das Fazit auf die großen Linien, sodass nicht jeder Name,

der oben zitiert wird, erneut auftauchen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


144 Fremdheitserfahrung und Othering

12.1 Religionspädagogische Reflexion von Fremdheitserfahrung
und der essentiellen Wesenhaftigkeit von Fremdheit

Viele Ansätze verstehen dieWahrnehmung und Erfahrung von Fremdheit als Ausgangs-

punkt interreligiöser Bildungsprozesse (vgl. Kap. III.2). »Interreligiöse Lernprozesse

finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit«, schreibt z.B. Heinz Streib (vgl. Kap. III.2,

Fußnote 2). Stephan Leimgruber setzt als ersten Schritt des interreligiösen Lernens

die Wahrnehmung »fremde[r] Personen und religiöse[r] Zeugnisse«, was ein »verlang-

samte[s] Schauen und Beobachten« sowie ein »sinnenhafte[s] Erfahren durch Sehen,

Hören, Horchen, Empfinden, Tasten, Riechen und Schmecken«1 einschließt (vgl. S. 29

u. 102f.). Solche oder ähnliche Formulierungen finden sich in einer Vielzahl der unter-

suchten Publikationen. Erfahrene Fremdheit weist nach diesem Verständnis eine ihr

eigene Wesenhaftigkeit auf, über die nicht einfach hinweg gegangen werden kann. Er-

fahrungen von Fremdheit sind zugleich ein Hinweis auf eine fremde Perspektive auf

die Welt, die sich nicht mit der eigenen Perspektive deckt, aber gerade deshalb als ei-

ne eigenständige Weltsicht ernstgenommen und gewürdigt werden muss. »Jedenfalls

gehe ich davon aus, schreibt Streib, »dass Erfahrungen von Fremdheit nicht herunter-

gespielt oder gar ignoriert werden sollten und die Religionspädagogik schlecht beraten

wäre, wenn sie das alleinige Ziel verfolgen würde, Fremdheit zu minimieren oder zu

beseitigen« (vgl. Kap. III.2, Fußnote 1). Im günstigsten Fall, so das Ziel vieler Ansätze,

führe diese Würdigung fremder Perspektiven zu einer gegenseitigen »Anerkennung«

und dazu, dass die Vielfalt der Perspektiven als Bereicherung wahrgenommen werde.

Von diesem gesetzten Ausgangspunkt leiten sich weitere Zugänge zum Topos

»Fremdheit« in interreligiöser Bildung ab. Zum einen wird konstatiert, dass Erfah-

rungen von Fremdheit mit vielfältigen »emotionalen Ladungen« versehen sein können

und die Reaktionen auf erfahrene Fremdheit deshalb ganz unterschiedlich ausfallen. Die

beschriebenen Reaktionen reichen von Faszination über Ignoranz bis hin zu Furcht,

Abwehr und Ausgrenzung. Auf dieser Grundlage werden verschiedene »Konstruktions-

muster« oder auch »Stile der Fremdbegegnung« definiert (vgl. etwa die dargestellten

Ansätze von Manfred Riegger und Heinz Streib, Kap. III.2).

Die Formulierung »Stile der Fremdbegegnung« zeigt bereits, dass Erfahrungen von

Fremdheit eng mit einer persönlich oder medial stattfindenden Begegnung mit dem Frem-

den zusammenhängen können. Interreligiöse Ansätze widmen sich in erster Linie der

Begegnung mit dem »religiös Fremden« (vgl. Kap. III.3). Begegnungen können wider-

sprüchlich ausfallen. Die Ansätze eint deshalb das Ziel, mit interreligiöser Bildung ei-

nen Beitrag dazu zu leisten, dass diese Begegnungen friedvoll und nach Möglichkeit in

gegenseitiger »Anerkennung« der Beteiligten ablaufen. In jüngerer Zeit wurde deshalb

eine Vielzahl interreligiöser Begegnungsprojekte ins Leben gerufen. Es wird betont,

dass dieser Beitrag interreligiöser Bildung immer wichtiger werde, da in einer pluraler

werdenden Welt die Wahrscheinlichkeit steige, in Schule und Gesellschaft dem »religi-

ös Fremden« oder »religiös Anderen« – je nach Diktion – zu begegnen. Jedoch bleiben

die Fremdheitszuschreibungen gerade vor dem Hintergrund einer zunehmenden ge-

sellschaftlichen Pluralität unklar und offen für Interpretationen. Viele Ansätze klären

1 S. Leimgruber: Interreligiöses Lernen, S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 12. Zusammenfassende Perspektiven 145

nicht genug, in Bezug auf welchen Kontext sie von religiöser Fremdheit sprechen (vgl.

Kap. III.10).

Ein anderer Diskussionspunkt, der in religionspädagogischen Ansätzen dagegen

häufig besprochen wird, ist die Frage, was »Begegnung« im Kontext von interreligiö-

ser Bildung überhaupt bedeuten kann. Sind persönliche Begegnungen der »Königsweg«

des interreligiösen Lernens (Stephan Leimgruber) und damit dermaßgeblicheWeg, um

religiöse Vorurteile oder Fremdheit zu verringern (im Sinne der viel zitierten »Kontakt-

hypothese« von Gordon Allport oder des dialogphilosophischen Ansatzes »Alles wirkli-

che Leben ist Begegnung« von Martin Buber)? Oder steigt durch überhastet initiierte

Begegnungen und einen Rückgriff auf nicht ausreichend kompetente Gesprächspart-

ner*innen die Wahrscheinlichkeit einer »Vergegnung« (Georg Langenhorst, ebenso im

Rückgriff auf Buber)? Ebenfalls stark diskutiert wird die Frage, was der richtige reli-

gionsunterrichtliche Rahmen für eine gelingende interreligiöse Begegnung sein kann

und sollte. Widerspricht nicht die Einteilung in konfessionelle Gruppen dem Streben

nach authentischer interreligiöser Begegnung und schafft dort »Fremdheit«, wo zuvor

gar keine vorhanden war (so Befürworter*innen eines weltanschaulich-pluralen Religi-

onsunterrichts)? Andere stellen demgegenüber kritisch die Frage, ob diese Befürwor-

ter*innen nicht einem »Mythos der Authentizität« unterliegen und zu wenig beachten,

dass der schulische Unterricht grundsätzlich ein »artifizieller Lernraum« ist, der »mit

dem ›wirklichen‹ Leben selbst nicht identisch sein kann und darf«, und daher »Authen-

tizität immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar« ist (so BernhardDressler

und andere). Etwas entschärft werden kann die Diskussion, indem begegnungspädago-

gische Ansätze nicht allein als »Begegnungen zwischen Personen« verstanden werden,

sondern auch »Begegnungenmittels Medien« oder ähnlichem einschließen. Eher selten

werden Stimmen zitiert, die begegnungspädagogische Ansätze insgesamt kritisieren:

Nach Mecheril und Lingen-Ali setzen diese »immer jene Differenzen voraus, auf die

sie pädagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansätze zu einer Praxis der Her-

stellung von Differenz werden« (vgl. Kap. III.3, Fußnote 37). Vor dem Hintergrund die-

ser verschiedenen Aspekte bleibt »Begegnung« weiterhin ein stark umstrittener Begriff

interreligiöser Theoriebildung: Persönliche Begegnung hat innerhalb bestimmter Rah-

menbedingungen das empirisch nachgewiesene Potential, Vorurteile und Stereotype

abzubauen (vgl. Kap. II.4, Fußnote 42). Durch ein nicht erkanntes implizites Differenz-

denken können begegnungspädagogische Konzepte Differenz jedoch auch (re-)produ-

zieren, anstatt sie aufzulösen – unabhängig davon, ob es sich dabei um persönliche

oder medial vermittelte Begegnungen handelt.

Fremdheitserfahrungen sind, wie auch in Kap. II.2.4 gezeigt wurde, situative »Er-

fahrungen der Unerfahrbarkeit«. Eine früh aufgekommene Fragestellung interreligiö-

ser Bildung befasst sich daher mit den Möglichkeiten, Fremdheit zu verstehen (vgl. Kap.

III.4). Viele Autor*innen aus der Religionspädagogik berufen sich hier auf Theo Sun-

dermeiers Standardwerk »Den Fremden verstehen«. Es ist kritisch zu bemerken, dass

bei den untersuchten hermeneutischen Ansätzen oftmals nicht ausreichend präzisiert

wird, wer oder was »der Fremde« ist und inwiefern er fremd ist, sodass es ihn zu ver-

stehen gilt. Eine solche Unschärfe ist offen für stereotype Ausdeutungen. Leicht zielt

sie auf eine Reproduktion des »Wissens« ab, das die angenommene »Differenz« erst be-

gründet (vgl. Kap. II.4.1). Es steht zu befürchten, dass Ansätze die z.B. »ein Basiswissen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


146 Fremdheitserfahrung und Othering

über dieWeltreligionen und speziell den Islam« vermittelnwollen, »das Erzieher/-innen

brauchen, um Kinder und Eltern anderer Religionen besser zu verstehen« (vgl. Kap.

III.4, Fußnote 7), eben diesen Effekt haben. Andere Stimmen warnen daher vor einer

»Wut des Verstehens« (Bernhard Dressler) und dem aus stetigen Interpretationsver-

suchen resultierenden Machtgefälle zwischen Fragendem und Befragtem (Mouhanad

Khorchide). Astrid Messerschmidt verweist mit Edouard Glissant auf ein »Menschen-

recht der Undurchsichtigkeit«: Der »Fremde kann beanspruchen, nicht verstanden zu

werden. Ermuss nicht das Verstandenwerden erreicht haben, um respektiert zuwerden

und gleichberechtigt zu sein« (vgl. Kap. III.4, Fußnote 13).

Fremderfahrungen und Fremdbegegnungen können immer auch bedeuten, dass

das erfahrene Fremde nicht verstanden wird bzw. wie es in Veröffentlichungen oft zu

lesen ist, dass das »Fremde fremd bleibt« (vgl. Kap. III.6, Fußnote 2). Fremdheit kann

ein »Stachel« sein, der die vertrauten Ordnungen radikal verletzt (vgl. Kap. II.2, Fuß-

note 6). Hieraus leiten sich in der Religionspädagogik zwei eng miteinander verbunde-

ne Zugänge zum Thema ab, die auf eine »Anerkennung« von Fremdheit abzielen, aber

auch Wege erörtern, wie sich der Konfrontation mit dem Fremden in friedvoller und

konstruktiver Weise begegnen lässt. Wie lässt sich das produktive Potential von Fremd-

heit kultivieren, das hinter Vielfalt und Verschiedenheit verborgen liegt (vgl. Kap. III.5)?

Wie lässt sich die Eigen-ständigkeit bzw. Wider-ständigkeit des Fremden würdigen, das sich

eben nicht einfach in eigene Ordnungen einpassen lässt (vgl. Kap. III.6)? Solche Fra-

gestellungen sind Reaktionen auf frühe Ansätze interreligiösen Lernens (namentlich

z.B. die Ansätze von Stephan Leimgruber und Johannes Lähnemann), die in der religi-

onspädagogischen Rezeption als zu harmonisierend gewertet wurden (vgl. S. 102f). Au-

toren wie Karlo Meyer und Clauß Peter Sajak entwickeln, aufbauend auf englische und

amerikanische Entwürfe, Ansätze eines Zeugnislernens (vgl. S. 73), das didaktisch um

die »Fremdheit« religiöser Zeugnisse herum aufgebaut ist. Hierbei stützen sich beide

(Sajak stärker als Meyer) auch auf Sundermeiers hermeneutischen Ansatz, der betont,

dass sich eine eigene Identität erst im Angesicht einer fremden Identität entfaltet (vgl.

den programmatischen Satz: »Ziehe eine Linie und du erschaffst eine Welt«, Kap. III.5,

Fußnote 8). Diese Schärfung der »eigenen« Identität in Auseinandersetzungmit »frem-

den« Identitäten wird auch als Argument für einen konfessionellen Religionsunterricht

verwendet (vgl. Kap. III.5, Fußnote 13). Ein Programm jedoch, das Zeugnisse »frem-

der« Religionen in den Mittelpunkt der didaktischen Konzeption stellt, steht dennoch

im Verdacht, Fremdheit zu inszenieren, sei es auch aus sehr positiven Motiven: »Es ist

durchaus schwierig, ein Geschenk zu sein«, wie u.a. Sajak selbst einräumt (vgl. Kap.

III.5, Fußnote 26). Streib ist einer der Autor*innen, der in seinen Veröffentlichungen

davor warnt, den »erfahrenen Fremden« mit einem »inszenierten Fremden« und ins-

gesamt »Fremdheit mit Andersheit« zu ersetzen (vgl. Kap. III.5, Fußnote 29). Er beruft

sich in seinem xenologischen Ansatz auf Studien Nakamuras und Waldenfels’, die den

unerwarteten Einbruch von Fremdheit in die eigenen Ordnungen betonen. Zugespitzt

wird dies von Tobias Kaspari, der noch drastischer von »Verstörung, Bedrohung oder

gar Zerstörung des Eigenen« durch das Fremde spricht (vgl. Kap. III.6, Fußnote 34).

Waldenfels folgend (vgl. Kap. II.2.3) weisen aber sowohl Streib als auch Kaspari darauf

hin, dass Fremdheit immer schon im Eigenen liegt. Damit stellt sich jedoch erneut die

Frage, was unter der Größe »Fremdheit« zu verstehen ist, wenn sie sich sowohl durch

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


147

das Feld des Eigenen als auch des Fremden zieht. Was kann »fremde« bzw. »eigene«

Religiosität vor diesem Hintergrund bedeuten, inwiefern bezieht sie sich auf dogma-

tisch definierte Religionsgrenzen, inwiefern auf individuelle Religiosität? Viele Ansätze

bleiben auch hier recht unkonkret. Im Vergleich der Ansätze wird zudem deutlich, dass

es durchaus verschiedene Antworten auf die Frage gibt, ob religiöse Vielfalt das Aufein-

andertreffen von religiös Fremden oder aber von religiös Anderen bedeutet – eine Frage,

die jedochmeist nur implizit verhandelt wird (vgl. S. 100 sowie unten die Anmerkungen

zu den Referenztheorien Kap. III.12.5).

Zahlreiche Ansätze widmen sich explizit konflikthaften Seiten von Fremdheit (vgl.

Kap. III.7), die wiederum engmit den zwei zuvor genannten Zugängen zusammenhän-

gen. Hierbei lassen sich zwei Argumentationslinien festmachen: 1) eine, die auf gesell-

schaftliche Entwicklungen Bezug nimmt (oft genannt: die Ereignisse des 11. September

2001) und in diesem Kontext die gesellschaftliche Verantwortung von Religionspädago-

gik und interreligiöser Bildung betont, 2) eine, die in konkreten Praxisbeispielen auf

konflikthafte Situationen im Lernumfeld eingeht und nach individuellen Kompetenzen

fragt, um solche Situationen vermeiden oder auflösen zu können. Recht selten wird da-

gegen selbstreflexiv gefragt, inwiefern religionspädagogische Ansätze problematische

Bilder des »Fremden« reproduzieren und so gesellschaftlich wirkmächtig werden las-

sen bzw. inwiefern die Konzeption der Ansätze mitverantwortlich dafür ist, dass es

während interreligiöser Lernprozesse zu konflikthaften Situationen kommt.

In einigen religionspädagogischen Publikationen finden sich auch theologische Annä-

herungen an das Fremde. Oft wird auf ethische Gebote der jeweiligen religiösen Tradition

verwiesen, die einenwertschätzendenUmgang gegenüber »Fremden« anmahnen.Häu-

fig wird an den biblischen Ausspruch erinnert: »denn ihr selbst seid in Ägypten Fremde

gewesen« (vgl. Kap. III.8, Fußnote 2). Noch grundsätzlicher wird in manchen Texten

nach einer theologischen Begründungsfigur für die Existenz von Eigenem und Frem-

dem gesucht. Exemplarisch wurden die Ansätze von Ismail H. Yavuzcan, Tobias Kas-

pari und Mirjam Schambeck miteinander verglichen (vgl. Kap. III.8). Die Gegenüber-

stellung der Ansätze ist auch deshalb interessant, weil sie gewissermaßen nach einer

Art Letztbegründung von Eigen- und Fremdheit streben, jedoch aus einer dezidiert ei-

genreligiösen Perspektive – eine Perspektivendoppelung, die nicht einfach aufzulösen

ist. Dies lässt sich insbesondere am Vergleich der Ansätze Kasparis und Schambecks

erkennen. Beide argumentieren trinitätstheologisch, indem sie die »Andersheit Got-

tes in sich« auch in Erscheinungen des Eigenen und Fremden der Welt widergespie-

gelt sehen. Dennoch gibt es Unterschiede: Während Kaspari die vorgängige »Fremd-

heit Gottes« auch in der »Fremdheit der Religionen« präsent sieht, ist für Schambeck

das »Selbigsein Gottes« der vorgängige Zustand – und die Differenz der nachgängige

Zustand. Bei Yavuzcan ist menschliche Verschiedenheit aus Gottes Entscheidung ent-

standen, Menschen verschieden zu schaffen und miteinander wettstreiten zu lassen.

Sowohl die Entstehung von Differenz als auch ihr letztliches Ziel sind in den Bereich

der Transzendenz verschoben. Im Vergleich der drei Ansätze lässt sich gut erkennen,

dass sie aus einer jeweils eigenen Perspektive argumentieren, die sich mit den anderen

nicht vollständig deckt. Das Verhältnis von der Eigenheit der Perspektive zum »Eigenen«

aus Sicht der Perspektive jedoch wird in den Ansätzen nicht hinreichend geklärt (ähnlich

III. 12. Zusammenfassende Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 Fremdheitserfahrung und Othering

gilt dies für das Verhältnis der konstatierten Fremdheit Gottes zu der Fremdheit der

Menschen untereinander).

Werden die Wahrnehmung und Erfahrung »fremder« religiöser Zeugnisse als Aus-

gangspunkt des Lernens gesehen, so stellen »Befremdungserfahrungen auch gegenüber der

eigenen Religion« einen möglichen Zielpunkt des Lernweges dar (vgl. Kap. III.2, Fußnote

4). »Wer durch Befremdungserfahrungen mit der eigenen Religion bereichert worden

ist«, schreibt z.B. Heinz Streib, »kann den Geschenk-Charakter der fremden Religion

desto eher einsehen und begrüßen« (vgl. Kap. III.9, Fußnote 6). Auch Stephan Leim-

grubers »fünf Schritte interreligiösen Lernens« führen von der Wahrnehmung »frem-

de[r] Personen und religiöse[r] Zeugnisse« in eine »existenzielle Auseinandersetzung«

mit dem »eigenen Standpunkt« (vgl. Kap. III.6, Fußnote 10). Prinzipiell hängen sol-

che religiösen Befremdungserfahrungen nach Ansicht einiger Autoren auch mit der

»Fremdheit des Heiligen« zusammen, die sich während interreligiöser Lernprozesse

immer wieder zeigt (so betonen z.B. Karlo Meyer und Tobias Kaspari im Rückgriff auf

Rudolf Otto). Dass solche Befremdungserfahrungen auch von einer anderen Richtung

her wahrscheinlich sind, zeigt mittlerweile eine Vielzahl von Studien, die eine gerin-

ge bis nicht mehr vorhandene Identifikation der Lernenden mit ihrer eingetragenen

Konfession erheben (vgl. Kap. III.9). Sie zeigen einerseits, dass auch der konfessionelle

Unterricht mittlerweile stark religionskundliche Züge trägt (z.B. Englert et al. 2014),

anderseits, dass der konfessionelle Unterricht vor dem Hintergrund vielfältiger For-

men der konfessionellen Öffnung und interreligiösen Kooperation mittlerweile selbst

sehr heterogen ist. Vor diesem Hintergrund haben sowohl Lernende als auch Lehren-

de Schwierigkeiten zu benennen, was das konfessionelle Profil ihres Faches ausmacht

(vgl. die sogenannten ReViKoR-Studien). Vor allem die »eigene« Konfession ist in inter-

religiösen Lernprozessen nicht automatisch das Eigene – was aber dennoch von vielen

Ansätzen implizit nahegelegt wird. Demgegenüber lässt sich bei vielen Beiträgen, die

jene Fremdheit des »Eigenen« thematisieren, folgendes Vorgehen aufzeigen: Zwar wird

die Fremdheit der »eigenen« religiösen Perspektive eingestanden oder als Impuls be-

grüßt, diese Einsicht wird aber imweiteren Verlauf nicht weiter beachtet, wenn weitere

»fremde/andere« (meist nichtchristliche) Perspektiven behandelt werden. Es konnte an

einigen Beispielen gezeigt werden, dass viele Ansätze in ihren Folgerungen am Dua-

lismus »eigene Religion« – »fremde Religionen« festhalten bzw. dass die Diagnose, die

die Fremdheit der konfessionellen Perspektive konstatiert, ohne wirklich substantielle

Folgen für den übrigen Aufbau des Ansatzes bleibt (vgl. Kap. III.9). Angesichts dessen

ist es wahrscheinlich, dass (oft in subtiler Weise) die »eigene Religion« und die »frem-

den Religionen« weiterhin als monolithische Blöcke gegenüberstehen. Darüber hinaus

Angesichts der großen Vielfalt der vorgestellten Zugänge ist es nicht einfach, Ge-

meinsamkeiten zu beschreiben, ohne in unzulässigerWeise zu verkürzen. Ohne also zu

behaupten, dass jede Aussage gleichermaßen auf jeden Ansatz zutrifft, lassen sich den-

konnte gezeigt werden, dass die Diagnose, die religionsunterrichtliche (meist katho-

lische oder evangelische) Perspektive sei für Lernende »fremd« geworden, keinesfalls

eine neue Diagnose darstellt (vgl. Kap. III.9, Fußnote 23). Als zentrale Frage bleibt: Was

kann »eigene Religion« in interreligiöserTheoriebildung bedeuten bzw.was unterschei-

det die Fremdheit der »eigenen« konfessionellen Perspektive von der Fremdheit der

»nicht-eigenen« konfessionellen Perspektive (vgl. S. 109)?

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


149

noch ähnliche Tendenzen bei den nun untersuchten Ansätzen feststellen: Viele Ansätze

würdigen Erfahrungen von Fremdheit in ihrer existenziellen Dimension. Oft essentiali-

sieren Ansätze Fremdheit insofern, da sie dieWesenhaftigkeit und die Eigenständigkeit

von Fremdem (auch theologisch) ernstnehmen und ergründen möchten. Diese fremde

Eigenständigkeit/Widerständigkeit eröffnet nach Ansicht vieler Autor*innen auch die

Möglichkeit, eigene Perspektiven zu schärfen. Oft ist zu lesen, dass sich Eigenes erst

durch die Grenze zum Fremden definiert und sich in Auseinandersetzung mit seinen

Weltsichten konstituiert bzw. eine gefestigte Eigenperspektive die Grundvoraussetzung

dazu ist, die Vielfalt religiöser Perspektiven kennenzulernen und zu würdigen. Nicht

seltenwird dies auch als Argument für den konfessionellen Religionsunterricht verwen-

det – ein Punkt, der zahlreiche religionspädagogische Kontroversen berührt.Wie damit

umzugehen ist, dass sich konfessionelle Positionen im Kontrast dazu abschwächen, ist

eine noch nicht abschließend geklärte Frage. Auch gibt es unterschiedliche Standpunk-

te zu der Frage, inwiefern interreligiöse Lernarrangements eine Instrumentalisierung

fremder/anderer religiöser Zeugnisse bedeuteten. Wie gezeigt werden konnte, ist es

aber auch für die Ansätze, die eine Instrumentalisierung in anderen Ansätzen kritisie-

ren, schwierig, nicht ebenso instrumentalisierenden Tendenzen zu unterliegen. Einig

sind sich die Ansätze, dass über erfahrene Fremdheit nicht einfach hinweggegangen

werden darf. Es werden zudem auch konflikthafte Dimensionen von Fremdheit, Vor-

urteile, Ausgrenzung und gesellschaftliche Auseinandersetzungen, angesprochen. Die

Ansätze gehen dabei von der Subjektivität der Fremdheitserfahrung aus –wobei folgen-

de Beobachtung bemerkenswert ist: Die meisten Beiträge konzentrieren sich in ihren

Ausführungen auf das Subjekt, das Fremdheit erfährt,weniger aber auf das Subjekt, das

Zuschreibungen von »Fremdheit« an sich erfährt. Auffällig ist außerdem, dass oft mit den

abstrakten Größen »das Eigene« und »das Fremde« bzw. »eigene« und »fremde Religi-

on« gearbeitet wird, ohne dass immer ersichtlich ist, auf welchen konkreten Kontext

sich diese Größen bzw. Zuschreibungen beziehen.

12.2 Religionspädagogische Reflexion der Ordnungskontextualität
von »Fremdheit«

Neben den zahlreichen Ansätzen, die Fremdheit von der Tendenz her essentialisieren

und als Phänomen vereindeutigen, finden sich im Gegensatz dazu nur wenige Ansätze,

die »Fremdheit« konsequent in ihrer Vieldimensionalität und Kontextualität begreifen

(vgl. Kap. III.10). Dies bedeutet nicht, dass die zahlreichen Kontexte interreligiöser Bil-

dung in den Veröffentlichungen nicht erwähnt werden. Nicht nur oft zitierte Standard-

werke wie Stephan Leimgrubers »Interreligiöses Lernen« oder Friedrich Schweitzers

»Interreligiöse Bildung« verweisen auf eine Vielzahl von Kontexten, die über den ver-

meintlich inneren Kern interreligiöser Bildung, nämlich den pädagogischen Umgang

mit religiöser Pluralität, hinausgehen. Auch in vielen weiteren Publikationen ist etwa

zu lesen, dass »Globalisierung und Migration«, dass politische Ereignisse wie der »11.

September« die Notwendigkeit interreligiöser Bildung begründen. Früh wird darauf

hingewiesen, dass »interreligiöses« meist mit »interkulturellem Lernen« verbunden sei

(vgl. z.B. Leimgruber u. Ziebertz). Es wird untersucht, welche Bedeutung interreligiöse

III. 12. Zusammenfassende Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 Fremdheitserfahrung und Othering

Bildung für Integrationsfragen habe (z.B. von Biesinger, Schweitzer, Schambeck u.a.)

und betont, dass interreligiöse Lernprozesse heute stark medial beeinflusst seien (z.B.

von Pirner).

Auf das jeweilige Fremdheitsverständnis hat diese immer wieder beschriebeneMul-

tidimensionalität interreligiöser Bildung jedoch zumeist keinen Einfluss. Es konnten

zwar auch Gegenbeispiele aufgezeigt werden, die »Fremdheit« als Produkt von spezifi-

schen Konstruktionsmustern in ihrer Kontextualität und Hybridität verstehen; es bleibt

in den untersuchten Publikationen aber insgesamt bei einigen wenigen Andeutungen.

Einzelne vielversprechende Ansätze stehen so neben einerMehrheit von Ausführungen,

in denen »Fremdheit« und »Eigenheit« in interreligiöser Bildung kontextunabhängig als

uniforme Größen interpretiert werden. Oftmals wird dies auf den Austausch der »eige-

nen« religiösen Perspektive mit »fremden« religiösen Perspektiven enggeführt, wobei

die Vielfalt möglicher eigener Perspektiven nicht selten zu einer religiösen »Gesamtper-

spektive« der vermeintlich »eigenen« Religion homogenisiert wird. Im Überblick der

Ansätze fällt außerdem auf, dass »Fremdheit« oft in einer bildlichen Sprache beschrie-

ben wird (Geschenk, Gabe, Gast, Bereicherung, Irritation, Widerständigkeit, Stachel,

Verstörung…).

»Fremdheit« wird demgegenüber jedoch selten (und vergleichsweise nüchtern) als

Produkt von institutionell-bürokratischen Ordnungsprozessen erfasst. (Eine Ausnah-

me stellt die Diskussion um das Begegnungslernen im (konfessionellen) Religionsun-

terricht dar, vgl. Kap. III.3) Ein Faktor, der in den meisten Veröffentlichungen ebenso

ausgespart wird, ist die Frage nach Macht bzw. nach »Fremdheit« (re)produzierenden

Wissen-Macht-Strukturen (vgl. S. 136 u. Kap. III.11, Fußnote 27). Zwar werden immer

wieder Forderungen nach religionspädagogischer Selbstreflexion und Ideologiekritik

erhoben, jedoch finden sich nur wenig konkrete Vorschläge, wie diese aussehen könn-

ten.

12.3 Religionspädagogische Reflexion von Othering

Obwohl viele Ansätze die Gefahr von Ausgrenzungsmustern und Vorurteilen erkennen

und gelingende interreligiöse Lernprozesse als einen Beitrag zum Vorurteilsabbau ver-

stehen, sind zahlreiche ihrer Zuschreibungen von »Fremdheit« wenig sensibel hinsicht-

lich der Reproduktion von Ausgrenzungsstrukturen. Ein paar oben aufgezeigte proble-

matische »Hier-dort«- bzw. »Wir-die«-Konstruktionen seien beispielhaft genannt: Das

»unsrige« steht gegenüber dem Lebensgefühl von »fernöstlichen Religionen« (vgl. Kap.

III.6, Fußnote 10), »Deutsche« wohnen Tür an Türmit »Migranten« (vgl. Kap. III.4, Fuß-

note 6), ein christliches Mädchen macht sich in einer Geschichte Gedanken darüber,

wie sich »die Frauen mit der Vollverschleierung fühlen: Keiner sieht mich, ich höre al-

les gedämpft, ich habe nichts mit der Welt zu tun, ich gehöre nicht dazu« (vgl. Kap.

III.3, Fußnote 36). Oftmals werden interreligiöse Themen mit Multikulturalität, Bunt-

heit oder Exotik assoziiert: Kinder unterschiedlicher Hautfarben, auch als das »farbige

Gesicht unserer Schulen« bezeichnet, stehen als Symbolbild für interreligiöses Lernen

und begründen dessen Notwendigkeit (vgl. S. 129), religionspädagogische Beiträge wer-

den mit einer »Multi-Kulti«-Referenz eingeleitet. Der islamische Gebetsruf schließlich

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


151

wird als »seltsame[r] Singsang wie aus einer anderenWelt« beschrieben (vgl. Kap. III.3,

Fußnote 35). Vielfach lässt sich auch beobachten, dass abstrakte Erörterungen des »Ei-

genen« und »Fremden« im Nachgang mit problematischen Beispielen illustriert wer-

den, die die eigene Argumentation konterkarieren (vgl. das folgende Kap. 12.4).

Noch wichtiger ist die Beobachtung, dass die Ambivalenzen eines essentialisieren-

den Fremdheitsbegriffs, der als Zuschreibung auch ausgrenzend wirken kann, selten

reflektiert werden. Titel und Überschriften wie »Zeugnisse fremder Religionen im

Unterricht«, »Fremde Religionen – fremde Kinder?«, »Wenn Fremde sich begegnen…«

oder auch ganz einfach die Rede von »bleibender Fremdheit« oder der »Alterität«

anderer/fremder Religion haben eine zwiespältige Konnotation, die bewusst gemacht

werden muss. Angesichts der Häufigkeit ontologisierender/essentialisierender Fremd-

heitszugänge in religionspädagogischen Ansätzen (vgl. Kap. III.12.1) wirkt sich eine

fehlende Reflexion dieser Zugänge umso stärker aus. Diese Reflexion geschieht jedoch

bislang nur in einzelnen Beiträgen meist jüngeren Datums (vgl. Kap. III.11). Leider

laufen die im Gesamtüberblick deutlich werdenden kritischen Tendenzen dem unbe-

streitbaren, oft geäußerten Ziel entgegen, gelingende interreligiöse Begegnungen zu

ermöglichen und Ausgrenzung entgegenzuwirken. Dies wird noch durch die Tendenz

verstärkt, dass Fremdheit oft aus der Subjektposition verstanden wird, die Fremdheit

erfährt, und weniger aus der Position, die Zuschreibungen von »Fremdheit« an der

eigenen Person erfährt (vgl. Kap. III.12.1).

12.4 Implizite Bildlichkeit von Fremdheitsmodellen,
illustrierende Praxisbeispiele

Theo Sundermeiers Werk »Den Fremden verstehen« gehört im Hinblick auf das The-

menfeld Fremdheit zu den am häufigsten zitierten Publikationen zur Theorie interreli-

giöser Bildung. Diese aus seiner Arbeit als Missionstheologe entstandene Hermeneutik

des Fremden lässt sich jedoch nicht leicht auf deutschsprachige Schulkontexte übertra-

gen: Seine vier Modellschritte konzipiert Sundermeier beispielhaft um die Begegnung

mit einem »afrikanischen Medizinmann« herum (vgl. Kap. III.11, Fußnote 16). Es ist

davon auszugehen, dass die Figur des Fremden, die Sundermeier in der Begegnung mit

demMedizinmann verortet, sich auch in der Konzeption seines Modells abbildet. Lässt

sich die hier beschriebene »Fremdheit« verallgemeinern? Es erscheint fraglich, ob sich

eine kontextübergreifende Gesamthermeneutik »des Fremden« jemals erreichen lässt

(vgl. Kap. V). Wahrscheinlicher ist, dass die Grundannahmen Sundermeiers im Ver-

gleich zu den örtlichen Realitäten hiesiger Schulen deutlich verschieden sind.2 Solch

ein Hinweis fehlt in der sich auf das Modell beziehenden religionspädagogischen Lite-

ratur jedoch meist völlig.

Häufig wird ebenso Sundermeiers »Homöostatisches Modell« des Eigenen und

Fremden zitiert: Im Endeffekt handelt es sich hierbei um ein Rechteck, das durch

eine Linie W in zwei kleinere Rechtecke halbiert wird, wovon das eine das Eigene

2 Vgl. auch G. Klinkhammer/H.-L. Frese/A. Satilmis/T. Seibert: Interreligiöse und interkulturelle Dia-

loge mit MuslimInnen in Deutschland, S. 364.

III. 12. Zusammenfassende Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Fremdheitserfahrung und Othering

und das andere das Fremde symbolisiert. Das »Eigene«, so das Modell, definiert sich

erst durch seine Grenze zum »Fremden«, konstituiert sich in seinem Angesicht und

in Auseinandersetzung mit seinen Weltsichten. »Ziehe eine Linie und du erschaffst

eine Welt«, wie Sajak Sundermeier zitiert (vgl. Kap. III.5, Fußnote 8). Diese Linie ist

jedoch nicht undurchlässig, sondern offen für »osmotischen« Austausch. Das Modell,

so zutreffend es für manche Fremdheitsbegegnungen erscheinen mag, ist in vielerlei

Hinsicht anfragbar. Für viele Erscheinungen von Fremdheit, wie sie u.a. in Kapitel

II aufgezeigt wurden, ist das Modell nicht zutreffend. Zuallererst liegt das daran,

dass Eigenes und Fremdes im Modell sehr statisch erscheinen. (Sundermeier findet

als Bild für sein Rechteckmodell ein Zimmer, das durch eine bewegbare Innen-Wand

getrennt wird. Er räumt die dem Bild »anhaftende Starre« jedoch selbst ein und

ergänzt es um das Bild einer Zelle, die durch Osmose mit ihrer Umwelt in Verbindung

steht.)3 Wie Zimmer (oder Zellen) wirken Eigenes und Fremdes so zwar prinzipiell

veränderbar, aber doch relativ stabil. Plötzliche, situative Veränderungen von Eigen-

Fremd-Wahrnehmungen, ein Auflösen der Fremdheit in ein Gefühl der Vertrautheit

und umgekehrt, Wahrnehmungen der Fremdheit des eigenen Selbst bildet es nur

schwerlich ab. Völlig fehlt der Verweis auf Kontextfaktoren, die Fremdzuschreibungen

und -erfahrungen verändern. Auf diese Weise neigt bereits die bildliche Darstellung

des Modells dazu, »Eigenes« und »Fremdes« zu essentialisieren.

Sundermeiers bildhaftes Modell steht mit diesen Schwierigkeiten nicht allein. In

mehreren von Mirjam Schambecks Veröffentlichungen ist folgendes Eigen-fremd-

Modell abgebildet: Im Inneren eines Ovals befinden sich die Pole eigen und fremd, die

durch zwei halbkreisförmige Pfeile in einer reziproken Beziehung zueinander stehen

(vgl. Kap. III.8, Fußnote 19). Zwar bildet Schambecks Modell die gegenseitige dyna-

mische Beeinflussung besser ab, letztlich stehen aber auch hier Eigenes und Fremdes

als gegensätzliche Pole in Binarität gegenüber, ähnlich wie bei Sundermeier. (Letzterer

verweist im Blick auf sein Modell zwar darauf, dass man sich an jeder Außenwand des

Rechtecks weitere Kammern vorstellen müsste, die weitere Beziehungen zu anderen

Fremdidentitäten symbolisieren.4 Letztlich aber löst auch dies nicht die prinzipielle

Binarität zwischen Eigenem und Fremden auf, sondern schafft eher eine Serie von

Binaritäten.) Die auf diese Weise abgebildete Differenz bzw. essentielle Gegensätz-

lichkeit von Eigenem und Fremden wird besonders dann problematisch, wenn nicht

hinreichend geklärt ist, wer oder was mit den Größen »eigen« und »fremd« gemeint

ist.

Ein weiterer wichtiger Punkt ist die Gestalt von Beispielen, die die theoretischen

Klärungen veranschaulichen sollen. Oft relativ unvermittelt wird in diesen Beispielen

die zuvor abstrakt behandelte Fremdheit/Eigenheit einer bestimmen Person oder Grup-

pe zugeschrieben. Auf dieseWeise geschehen beim Sprung von der theoretischen Höhe

des hermeneutischen Modells in die konkrete Praxis teils problematische Zuschreibun-

gen. Mirjam Schambeck etwa leitet aus ihrem Modell eine »Vorgängigkeit« des Chris-

tentums in Westeuropa ab: »Übertragen auf den Dialog der Religionen heißt das, von

3 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 133f. u. 136.

4 Ebd., S. 134f.; vgl. auch B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 215, die

Sundermeiers Argumentation weitgehend folgt.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


153

einer Vorgängigkeit des Eigenen gegenüber dem Fremden zu sprechen. […] Um dies

anhand eines Beispiels zu illustrieren: Auch wenn sich jemand als Westeuropäer nicht

mehr als Christ versteht, so sind dennoch die Wurzeln der westeuropäischen Kultur, in

der er sich bewegt, mit dem Christentum verflochten« (vgl. Kap. III.8, Fußnote 25, vgl.

dazu auch die Klärungen in Kap. IV.4.1). Clauß Peter Sajak, der sich auf Sundermeiers

Modell bezieht, führt als Beispiel seiner theoretischen Ausführungen den Besuch einer

katholischen Religionsklasse in einer Moschee an, in dessen Anschluss sich die Schü-

ler*innen schrittweise dem »Fremdartige[n]« des beobachteten Gebets annähern sollen

(vgl. Kap. III.5, Fußnote 18).Nicht geklärt wird dagegen, aus wessen Perspektive das Ge-

bet »fremdartig« erscheint – aus Perspektive des Forschers, aus Perspektive einzelner

Schüler*innen oder der gesamten Klasse, aus theologischer oder ritueller Perspektive

oder aus einer lebensweltlich-kulturellen Perspektive? Friedrich Schweitzer fragt in ei-

nem Beitrag nach dem Potential interreligiöser Bildung für Integrationsaufgaben und

kommt dabei auch auf das Thema Fremdheit zu sprechen:

»Bei der Gewalt gegen Fremde, die hier ebenfalls zu nennen ist, handelt es sich nicht

nur um punktuelle Ausschreitungen, die dann die Öffentlichkeit vielleicht stark bewe-

gen, sondern um ein dauerhaftes Problem. Auch dabei liegt es auf der Hand, dass der

Fremde, auf den sich die Aggressionen richten, immer auch der religiös Fremde ist. Sei-

ne Fremdheit, die Angst zu machen scheint und Aggressionen auslöst, erwächst auch

aus seiner fremd bleibenden Religion, welche sich mitunter mit eigentümlichen und

daher Furcht auslösenden Gebräuchen verbinden kann, die der traditionellen deut-

schen Bevölkerung weder bekannt noch verständlich sind – angefangen beim Schäch-

ten bis hin zur Burka« (vgl. Kap. III.10, Fußnote 16).

Im Kontext wird nicht ersichtlich, warum der »Fremde« immer auch »der religiös Frem-

de« ist bzw. wer oder was sich hinter der Formulierung »traditionelle deutsche Bevöl-

kerung« verbirgt. Tobias Kaspari befasst sich in seiner »phänomenologischen Grund-

legung evangelischer Religionsdidaktik« auf einem hohen Abstraktionsniveau mit dem

Thema Fremdheit. Dabei ist nicht immer ersichtlich, wie die Erörterungen auf die un-

terrichtliche Praxis zu übertragen sind. In einer Passage, in der Kaspari sich mit dem

Verhältnis von »Heimat« und »Fremde« beschäftigt, klingt jedoch eine implizite Stoß-

richtung an. Auch wenn sich für Kaspari »Heimat als von radikaler Fremdheit durchzo-

gener Raum zeigt [bezogen auf die Unverfügbarkeit Gottes]«, wird dennoch eine recht

eindeutige Verortung vorgenommen: Heimat ist die »eigene, christliche Religion« in

lernender Auseinandersetzungmit »Weltreligionen« (vgl. Kap. III.9, Fußnote 20). Diese

eindeutige Zuschreibung steht in einem gewissen Widerspruch zu Kasparis sonstigem

Ansatz.

Bei all diesen Formulierungen, die hier exemplarisch für eine oft zu beobachten-

de Tendenz stehen, liegt in der Fallhöhe von abstrakter Verhandlung von »Eigenem«

und »Fremden« zu plötzlich eingefügten praktischen Zuordnungen auch ein Raum für

problematische Interpretationen, die dem (vermutlichen) Anliegen der Ansätze zuwi-

derlaufen können. Insgesamt weisen sie auf die Gefahr hin, dass es beim Sprung von

stark abstrahierenden Klärungen auf die Ebene konkreter Praxisbeispiele leicht zu pro-

blematischen Zuschreibungen von »Fremdheit« kommen kann.

III. 12. Zusammenfassende Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Fremdheitserfahrung und Othering

12.5 Referenztheorien von interreligiöser Bildung und ihr Einfluss
auf Fremdheitskonzepte

Husserl, Lévinas, Waldenfels, Merleau-Ponty, Ricœur – in den Literaturverzeichnissen

der untersuchten Publikationen sind bekannte Namen der Phänomenologie häufig sehr

stark präsent. Die Vermutung, in der Literatur zumThema interreligiöse Bildung viele

Referenzen zur Phänomenologie zu finden, wurde im Verlauf der Arbeiten am For-

schungstand noch einmal übertroffen. Dies verstärkt sich dadurch, dass weitere häufig

zitierte Autor*innen die phänomenologische Philosophie entweder selbst beeinfluss-

ten (z.B. Rudolf Otto5) oder von ihr beeinflusst wurden (z.B.Theo Sundermeier6). Auch

andere für die interreligiöse Theoriebildung wichtige Ansätze sind phänomenologisch

inspiriert, z.B. der xenosophische Ansatz von Yoshirō Nakamura7 oder der Gift-to-

the-Child-Ansatz von Grimmitt und Hull8, der wiederum zentral für die Konzeption

des Zeugnislernens im deutschsprachigen Raumwar. Stephan Leimgruber bezieht sich

2007 in der überarbeiteten Neuauflage seines Standardwerks »Interreligiöses Lernen«

nicht nur auf Xenosophie und Zeugnislernen, sondern auch, wie schon in der Erst-

auflage 1995, auf die Theorien von Emmanuel Lévinas. Dies reiht sich ein in eine Serie

religionspädagogischer Bezugnahmen auf die Phänomenologie. Weit über ein Drittel

aller untersuchten Literaturen zum Thema interreligiöse Bildung nehmen in irgendei-

ner Weise Bezug auf phänomenologisch inspirierte Forschungsliteratur.

Demgegenüber fallen Referenzen auf weitere Forschungsliteratur, auf die sich vor-

liegende Studie bei den kontextuellen Klärungen in Kapitel II stützt, bemerkenswert

spärlich aus. Vor allem betrifft das Literatur zum Themenfeld »Othering«, z.B. seitens

der beiden postkolonialen Forscher*innen Edward W. Said und Gayatri Chakravorty

Spivak (vgl. Kap. II.4.1). Literaturverweise auf sie finden sich bis jetzt nur in einzelnen

Beiträgen.9 Gemischt fällt das Fazit in Bezug auf ordnungstheoretische Literatur aus

(vgl. die entsprechende Übersicht in Kap. V.1.2). Niklas Luhmann wird z.B. als Referenz

immer wieder genannt, in größerem Umfang beziehen sich auf ihn jedoch nur wenige

Werke. Ebenso wird Bernhard Waldenfels immer wieder zitiert, aber nicht vorwiegend

im Hinblick auf seine ordnungstheoretischen Klärungen. Kaum finden sich Referen-

zen auf Literatur aus dem Umfeld des Poststrukturalismus, z.B. von Michel Foucault.10

5 Bernhard Waldenfels: Einführung in die Phänomenologie, München: Fink 1992, S. 114.

6 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 51-71.

7 Y. Nakamura: Xenosophie.

8 Vgl. Kathleen Engebretson: »Phenomenology and religious education theory«, in:Marian de Souza

(Hg.), International Handbook of the Religious, Spiritual andMoral Dimensions of Education, Dor-

drecht: Springer 2009, S. 651-665; K. Engebretson: Learning About and Learning fromReligion. The

Pedagogical Theory of Michael Grimmitt.

9 Einen guten Überblick über den bisherigen Stand der religionspädagogischen Rezeption postko-

lonialer Theorie bieten: Julia Henningsen/Jan-Hendrik Herbst: »Religionspädagogik, religiöse Bil-

dung und ihre Medien in postkolonialen Konstellationen: Überblick, beispielhafte Impulse und

Forschungsdesiderate«, in: Knobloch, Phillip D. Th./Johannes Drerup (Hg.), Bildung in postkolo-

nialen Konstellationen. Erziehungswissenschaftliche Analysen und pädagogische Perspektiven,

Bielefeld: Transcript 2022 [im Erscheinen]; vgl. auch Kap. III.11 in vorliegender Studie.

10 Ausnahmen sind z.B.: B. Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitäten aushandeln; B. Grüm-

me: Heterogenität in der Religionspädagogik.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


155

Auffällig ist außerdem, dass migrationspädagogische Ansätze, die sich immer wieder

selbst auf postkoloniale und poststrukturalistische Werke beziehen, kaum zitiert wer-

den – imGegensatz zu oft zitierten interkulturell-pädagogischen Ansätzen (vgl. S. 76f.).

Erst in jüngster Zeit finden einzelne migrationspädagogische Beiträge eine stärkere re-

ligionspädagogische Beachtung.11 Der Diagnose von Möller und Wedding – hier vor

dem Hintergrund der Diskussion um den konfessionell-kooperativen Religionsunter-

richt geschrieben – ist aus Sicht vorliegender Studie daher insgesamt zuzustimmen:

»[Es] steht eine umfassende Dekonstruktion des religionspädagogischen Differenzdis-

kurses, die […] in der Tradition des Poststrukturalismus und des Postkolonialismus ei-

ne machtkritische Perspektive auf Differenztheorien wirft, noch aus« (vgl. Kap. III.11,

Fußnote 27).

Diese Ergebnisse korrelieren stark mit dem übrigen Befund des untersuchten For-

schungsstands. Zugänge, die auf die »Wesenhaftigkeit« des Fremden, wie sie sich in

Erfahrungen zeigt, abzielen, finden sich sehr häufig. Zugänge, die »Fremdheit« in ihrer

Ordnungskontextualität bzw. als Zuschreibung untersuchen, werden deutlich seltener

beschritten.

Es lassen sich in der Vielzahl religionspädagogischer Veröffentlichungen zumThe-

ma darüber hinaus zwei Pole identifizieren: diejenigen, die konsequent von religiöser

»Andersheit«, und diejenigen, die konsequent von religiöser »Fremdheit« sprechen (und

viele, die zwischen beiden Begrifflichkeiten hin und her wechseln). Auch hier existiert

eine interessante Korrelation zu den aufgeführten Referenzliteraturen. Sejdini/Kraml/

Scharer etwa sprechen wie auch Schlager-Weidinger/Hofer nahezu ausschließlich von

»religiös Anderen« anstatt von »religiös Fremden« (vgl. S. 99 u. Kap. III.3, Fußnote 13).

Zudem stützen sie sich als einige der wenigen gefundenen Autor*innen auf postkolo-

niale Referenztheorien undmigrationspädagogische Forschungen u.a. von PaulMeche-

ril (auch dort wirdmehrheitlich vom »Anderen« gesprochen, vgl. Kap. II.4, Fußnote 67).

Bernhard Grümme dagegen spricht in seinem alteritätspädagogischen Ansatz von der

»vom Anderen eröffneten Erfahrung«, betont jedoch ebenso deren Fremdheit (vgl. Kap.

III.6, Fußnote 3). Dies ist vor dem Hintergrund von Levinasʼ Philosophie des Anderen/

Fremden, auf die sich Grümme unter anderem bezieht12, konsequent. In Publikatio-

nen, die sich auf Bernhard Waldenfels oder ähnlich auf Theo Sundermeier berufen,

sind dagegen häufig Ausführungen zu religiöser »Fremdheit« zu finden. Solche Kor-

relationen sollen hier weder überinterpretiert noch absolut gesetzt werden. Dennoch

geben sie einen weiteren Hinweis darauf, dass sich die Denkstrukturen der oft zitier-

ten Referenzliteratur auch in den einzelnen Ansätzen wiederfinden lassen – in ihrem

positiven Potential genauso wie in ihren Limitationen.

11 Häufig zitiert wird etwa der auch in vorliegender Studie rezipierte Beitrag: P. Mecheril/O. Thomas-

Olalde: Die Religion der Anderen: Anmerkungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart.

12 Vgl. bspw. B. Grümme: Vom Anderen eröffnete Erfahrung, S. 235ff., bes. S. 251-259.

III. 12. Zusammenfassende Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


13. Stand der Untersuchung und weiteres Vorgehen

vorliegender Studie

Die Untersuchung des Forschungsstands hat gezeigt, dass interreligiöse Ansätze viel-

fach das Verhältnis von Eigenem und Fremdem anhand abstrahierender Modelle be-

schreiben. Eine wichtige Rolle spielt daneben das Eingehen auf Fremdheitserfahrun-

gen – vorwiegend wird dabei die Erfahrungsperspektive betrachtet, die Fremdes als

unzugängliches Objekt erfährt. Seltener in den Blick genommen werden Erfahrungen

des Fremdgemachtwerdens bzw. des Otherings. Oft lässt sich die Tendenz beobachten,

dass Fremdes in seiner Wesenhaftigkeit essentialisiert wird. Strukturelle Rahmenbe-

dingungen der Fremdheitserfahrung, mithilfe derer sich Zuschreibungen von »Fremd-

heit« möglicherweise dekonstruieren ließen, werden dagegen wenig untersucht. Es

lässt sich zudem feststellen, dass bestimmte Referenztheorien stärker als andere zi-

tiert werden: Auf phänomenologischeTheorien, die sichmit existenziellen Erfahrungen

von Fremdheit befassen, wird religionspädagogischerseits oft Bezug genommen – auf

poststrukturalistische und postkoloniale Theorien, die »Fremdheit« tendenziell dekon-

struieren, dagegen recht wenig.

Für das weitere Vorgehen vorliegender Studie bieten sich zwei unterschiedlicheWe-

ge der Untersuchung an: entweder indem bevorzugt neue, noch wenig zitierteTheorien

und Ansätze rezipiert werden, weil der bisherige Theoriestand interreligiöser Bildung

als nicht hinreichend für eine Anti-Othering-Pädagogik angesehen wird – oder indem

bisher beschrittene Zugänge neu plausibilisiert und gleichzeitig für Erkenntnisse aus Anti-

Othering-Theorien geöffnet werden. Der zweite Weg scheint der zwar komplexere, aber

ertragreichere zu sein: erstens weil die einfache These eines Theoriedefizits angesichts

der großen Vielfalt interreligiöser Ansätze als nicht angemessen erscheint, zweitens

weil darüber hinaus zu fragen ist, warum bisherige Ansätze eben zum großen Teil die

oben aufgeführten Theorien präferieren – und keine anderen.

Im weiteren Fortgang sollen unterschiedliche Zugänge zum Phänomen Fremdheit

von ihren Grundannahmen her nachvollzogen und in einem sie verbindenden Theoriean-

satz gemeinsam berücksichtigt werden.

Dazu erscheint es gewinnbringend, weiter der Spur zu folgen, die sich hinter dem

im letzten Kapitel aufgezeigten unterschiedlichen Begriffsgebrauch verbirgt: Wie be-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Fremdheitserfahrung und Othering

schrieben verwenden manche Ansätze das Wort fremd bewusst als Ausdruck von reli-

giöser und lebensweltlicher Verschiedenheit, manche bevorzugen das Wort anders, oft

auch in der Schreibweise »anders«.Die hinter diesen Schreibweisen aufscheinenden un-

terschiedlichen Zugänge zumThemenfeld Fremdheit weisen jeweils eine innere Plausi-

bilität auf: Obwohl der Begriff anders vielfach als Synonym zumBegriff fremd gebraucht

wird, versteht er Verschiedenheit tendenziell anti-hierarchisch. Er verweist auf eine

Beobachtungsebene, in der sich »Eigenes« und »Fremdes« in ihrer Unterschiedlichkeit

miteinander vergleichen lassen, weil alle Menschen »einander anders« sind.

Der Begriff fremd lässt solch eine beobachtend vergleichende Perspektive dagegen

kaum zu. Er verweist auf die Begrenztheit der eigenen Perspektive und auf die Existenz

fremder Perspektiven, die sich aus einem subjektiven Blickwinkel situativ nicht durch-

schauen lassen. Im Rückgriff auf den Begriff des Fremden wird vielfach betont, dass

über subjektive Fremdheitserfahrungen nicht einfach hinweggegangen werden kann –

aber auch, dass sich hinter dem als fremdErfahrenen eine eigenständige undwiderständige

Wesenheit verbirgt, deren Anspruch sich nicht einfach harmonisch in die eigene subjek-

tive Weltsicht einfügen lässt.

Es wird aber auch davor gewarnt, »Fremdheit« überzubetonen, und gemahnt, dass

stereotype Fremdheitszuschreibungen zu gesellschaftlicher Ausgrenzung und zu sozia-

len Konflikten führen können. Mit der Schreibweise »anders« oder »fremd« wird auf die

Konstruiertheit von Erfahrungen und Zuschreibungen von Fremdheit hingewiesen. In

der Tat ist es richtig, dieWorte im Sprechen über »Fremdheit« mit Bedacht zu wählen –

insbesondere da die Rede von »Fremdheit« wie ausgeführt dazu neigt, eine Subjektpo-

sition einzunehmen, die sich mit der Person identifiziert, die subjektiv Fremdheitser-

fahrungen macht, nicht aber mit der Person, die sich selbst als Objekt einer Fremdzu-

schreibung erfährt (vgl. Kap. III.12.3 u. II.5).

Bei genauerer Betrachtung zeigt sich demnach, dass hinter den unterschiedlichen

Schreibweisen auch unterschiedliche Erfahrungsperspektiven verborgen sind, die nicht

einfach in Einklang zu bringen sind: diejenige Perspektive, die über erfahrene Fremd-

heit nicht einfach hinweggehen kann; diejenige Perspektive, die nicht will, dass die

»Fremdheit« als Fremdheit bestehen bleibt; und diejenige Perspektive, die »Fremdheit«

von außen betrachtet und gegebenenfalls dekonstruiert. Die Bedeutung jener bereits in

Kapitel II erörterten Perspektiven zeigte sich bei der Untersuchung des Forschungstan-

des zum Topos Fremdheit in interreligiöser Bildung erneut. Um den verschiedenen Zu-

gängen bzw. religionspädagogischen Anliegen gerecht zu werden, muss ein zu finden-

der Theorieansatz in jedem Falle erfahrungssensibel sein, indem er nicht allein die Erfah-

rungen derjenigen ernstnimmt, die Fremdheitserfahrungen machen und beobachten,

sondern auch die Erfahrungen derjenigen, die persönlich von Fremdheitszuschreibun-

gen betroffen sind. Es ist zu fragen, wie die Ansprüche der als »fremd« erfahrenen

Menschen berücksichtigt werden können, ohne diese aber für sich zu vereinnahmen.

Gleichzeitig ist zu fragen, wie sich die Eigenständigkeit von Perspektiven, die nicht die

des eigenen Ichs sind, ernstnehmen lässt, ohne ihre Alterität zu stark zu betonen bzw.

zu essentialisieren.Das Ziel dieser Studie ist daher, zu einem otheringsensiblen Ansatz zu

gelangen. Eine wichtige Aufgabe wird es sein, für Akteur*innen interreligiöser Bildung

Reflexionskategorien zu entwickeln, mithilfe derer Erfahrungen und Zuschreibungen

von Fremdheit im Blick auf Otheringprozesse kritisch analysiert werden können. Es

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III. 13. Stand der Untersuchung und weiteres Vorgehen vorliegender Studie 159

wurdeweiterhin gezeigt, dass »Fremdheit« ein Produkt von (machvollen) Ordnungspro-

zessen ist und sich innerhalb sehr unterschiedlicher Kontexte betrachten lässt. Auch im

Blick auf aktuelle Heterogenitäts- und Pluralitätsdebatten in der Pädagogik ist daher

ein ordnungssensibler Ansatz gewinnbringend – mit dem Ziel, zu einem Fremdheitsbe-

griff zu gelangen, der der Ordnungspluralität von interreligiöser Bildung gerecht wird

(vgl. Kap. I.1.2).

Diese unterschiedlichen Zugänge sollen in den folgenden Kapiteln hermeneutisch

vertieft und aufeinander bezogenwerden. Für die Klärungen bieten sich wie ausgeführt

zwei Referenzen an: 1) phänomenologischeTheorien der Erfahrung,welche bisher in in-

terreligiöser Theoriebildung schon häufig zitiert werden, sowie 2) die postkolonial und

poststrukturalistisch inspirierte Othering-Forschung,welche bisher religionspädagogi-

scherseits nur wenig Beachtung fand, in jüngster Zeit aber immer öfter rezipiert wird.

Wie diese Referenztheorien aufeinander bezogen werden können, ist nicht klar – eine

mögliche gedankliche »Brücke« könnten aber ordnungstheoretische Ansätze darstel-

len. Innerhalb interreligiöser Bildungsansätze nimmt der Ordnungsbegriff bislang eine

untergeordnete Rolle ein. Der Schwerpunkt der folgenden hermeneutischen Klärungen

wird deshalb darauf liegen, die Bedeutung des Ordnungsbegriffs für das Forschungs-

feld vorliegender Studie herauszuarbeiten und diesen ins Verhältnis zu den anderen

beiden Bezugspunkten »(Fremdheits-)Erfahrung« und »Othering« zu setzen.

Eine wichtige Referenz, um das Verhältnis von Fremdheitserfahrungen und (aus-

grenzenden) Ordnungsmechanismen zu untersuchen, sind die Forschungen von Bern-

hard Waldenfels. Sein Lebenswerk hat er immer wieder demThema Fremdheit gewid-

met. In den vorangegangenen Kapiteln wurde auf seine Forschungen bereits häufig

Bezug genommen. Sie sind auch deshalb vielversprechend, weil er einerseits nach ei-

nem phänomenologischen Zugang zur Erfahrung des Fremden sucht, anderseits aber

auch der Ordnungsbegriff eine zentrale Rolle in seinem Werk spielt. Wie im Laufe der

Untersuchung des Forschungsstandes deutlich wurde, wirdWaldenfels in der interreli-

giösen Theoriebildung bereits recht häufig zitiert – genauso wie einige seiner Quellen,

auf die er sich in seinemAnsatz des Fremden bezieht: u.a. die Philosophien vonHusserl,

Merleau-Ponty und Lévinas.

Wenn im Folgenden erneut auf die phänomenologischen Forschungen von Husserl,

Merleau-Ponty, Lévinas und Waldenfels eingegangen wird, sind diese Ausführungen

also gut an den derzeitigen Forschungsstand interreligiöser Bildung anknüpfbar. Mit

diesenTheorien soll aber vor allem in vertiefter Weise das Problem erörtert werden, das

allen Ansätzen, die sich mit dem Phänomen Fremdheit befassen, zugrundeliegt: dass

immer eineDiskrepanz zwischen der eigenen subjektiven Erfahrung und der Erfahrung

anderer/fremder Subjekte besteht. Husserl befasste sich intensiv mit der Frage, wie ein

Ich Zugang zu Erfahrungen gewinnen kann, die nicht die des eigenen Ichs sind. Er

stieß dabei en passant auf ein vielleicht noch größeres Problem, das bereits in Kapitel

II angeführt wurde und das auch die Theorien in der Nachfolge Husserls beschäftigte:

Wie eigen ist die Erfahrung des »eigenen Ichs«?

Ausgehend von dieser Frage nach eigener Fremdheit, die in interreligiöser Bildung

schon verschiedentlich diskutiert wird, soll ein weiterer Aspekt in den Blick genommen

werden, der bislang in der Religionspädagogik noch wenig Beachtung findet:Wie wird

die Erfahrung und die Zuschreibung des »Eigenen« und »Fremden« geordnet?

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Fremdheitserfahrung und Othering

Geeignete Referenztheorien für die Untersuchung dieser Frage zu finden, ist nicht

ohne Schwierigkeiten. Mögliche Ordnungstheorien gibt es zwar einerseits mehrere:

Luhmanns Systemtheorie wird in der Literatur interreligiöser Bildung immer wieder

rezipiert, wäre also gut an den religionspädagogischen Forschungsstand anknüpfbar.

Foucaults Philosophie zu machtvollen diskursiven Ordnungen bildet eine wichtige

Grundlage für die postkoloniale Othering-Theorie. Sowohl Luhmann als auch Foucault

befassen sich auf ihre je spezifische Weise mit Ordnungen des »Ich«. Interessant ist

zudem, dass sie beide ebenso von der Husserl’schen Phänomenologie beeinflusst sind

(Foucault vor allem anhand seiner Lektüre Merleau-Pontys).

Anderseits aber gelangen sie in ihrenTheorien zu deutlich verschiedenen Schlüssen

und folgen einer sich stark unterscheidenden Terminologie – was es schwierig macht,

sie miteinander in Einklang zu bringen. In ihrem spannungsvollen Verhältnis sind bei-

deTheorien dennoch interessant, auch weil sichWaldenfels immer wieder (kritisch) auf

Luhmann und Foucault bezieht. Sein Begriff des »Außer-ordentlichen«, der in Kapitel

II.3 schon vorgestellt wurde, ist ohne die Kontrastfolie der Theorien Luhmanns und

Foucaults nicht richtig zu verstehen.

Die Fremdheitsphilosophie von Waldenfels führt viele der Perspektiven vorliegen-

der Studie zusammen. Eine vertiefte Analyse des Waldenfels’schen Ordnungsbegriffs

bzw. seines Begriffs des »Außer-ordentlichen« könnte also einen Weg eröffnen, phä-

nomenologische Theorien der Erfahrung und eine postkoloniale Kritik von Othering-

Ordnungen aufeinander zu beziehen. Die oben skizzierte gedankliche »Brücke« wäre

geschlossen.

Ein Ziel ist in diesem Zusammenhang, die zunächst vielleicht rätselhaft klingen-

de Aussage Waldenfels’, er sei auf seinem Forschungsweg zunächst auf Foucault und

danach auf Lévinas gestoßen1, in ihrer Zielrichtung verständlich zu machen. Dahinter

verbirgt sich ein tiefes Verständnis von Fremdheitsordnungen, das auch für vorliegende

Studie gewinnbringend sein wird. An vielen Stellen werden sich aus den vonWaldenfels

rezipierten Theorien Erträge ergeben, die über Waldenfels’ theoretische Erkenntnisse

selbst hinausgehen. In Auseinandersetzungmit den verschiedenen Ordnungsverständ-

nissen kann so ein Instrumentarium erarbeitet werden, um Ordnungen des »Eigenen«

und »Fremden« in interreligiöser Bildung präzise zu untersuchen.

Die Betrachtungen münden schließlich in einem Kapitel, in dem die Walden-

fels’sche Philosophie des »Außer-ordentlichen«, die Lévinas’sche Phänomenologie des

»Ganz anderen« und die postkoloniale Philosophie Gayatri Chakravorty Spivaks gegen-

gelesen werden. Hier wird nachMöglichkeiten gesucht, nach dem Außer-ordentlichen des

Otherings zu fragen und dieses sprachfähig zu machen. Denn wie nun schon mehrfach

ausgeführt wurde, ist es wichtig, nicht nur Subjektpositionen in den Blick zu nehmen,

die Fremdes als Objekt erfahren oder beobachten, sondern auch Subjektpositionen,

die diese Fremdzuschreibungen an sich selbst erfahren.

1 Bernhard Waldenfels/Petra Gehring/Matthias Fischer: «…jeder philosophische Satz ist eigentlich

in Unordnung, in Bewegung.«. Gespräch mit Bernhard Waldenfels«, in: Matthias Fischer/Hans-

Dieter Gondek/Burkhard Liebsch (Hg.), Vernunft im Zeichen des Fremden. Zur Philosophie von

Bernhard Waldenfels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 408-459, hier S. 434.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


161

Der Aufbau der folgenden Vertiefungskapitel IV-VI ist daher wie folgt konzipiert:

In Kapitel IV werden phänomenologische Referenztheorien rezipiert, die für das Ver-

ständnis von Fremdheit und Fremdheitserfahrung entscheidend sind. Kapitel V analy-

siert das Verhältnis von Fremdheit, Eigenem und Ordnung. Es untersucht zum einen

Mechanismen und Strukturen, die Ordnungen von Fremdheit bestimmen, zum ande-

ren die Gewaltsamkeit, die allen Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« innewohnt.

Diese Untersuchungen werden in Kapitel VI weitergeführt, indem explizit auf die post-

koloniale Othering-Forschung Bezug genommen wird. Die abschließenden Reflexions-

kategorien in Kapitel VII skizzieren Grundlagen einer Theorie interreligiöser Bildung,

die Erfahrungen und Ordnungen von Fremdheit berücksichtigt und zugleich für die

Gefahren von Otheringpraktiken sensibilisiert ist.

III. 13. Stand der Untersuchung und weiteres Vorgehen vorliegender Studie

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

