lll. Forschungsstand - Zehn Zugange
zum Topos Fremdheit in interreligioser Bildung



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14;



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Fremdheit - ein zentraler Topos im Horizont
weiterer interreligioser Themengebiete

Seit ihren ersten Konzeptionierungen befasst sich interreligios ausgerichtete Religions-
didaktik mit dem Topos der »Fremdheit«. 1974 definiert Johannes Lihnemann als Ziele
des damals noch sogenannten »Fremdreligionsunterrichts«: »[Lernende] sollen Lernbe-
reitschaft im Blick auf fremde Religionen und Kulturen entwickeln.« Und: »Sie sollen
Menschen aus anderen Religionen und Kulturen in ihrer Andersartigkeit verstehen und
akzeptieren.«! 2012 schreibt Clauf Peter Sajak nicht unihnlich: »Interreligiéses Lernen
zielt darauf ab, fremde Religionen in ihrer Andersartigkeit anzuerkennen und in der Be-
gegnung mit diesen zu einem besseren Verstandnis der anderen wie der eigenen Religion
zu gelangen.«*

»Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, »Das Fremde als Gabe begreifenc,
»Fremde Religionen — fremde Kinder?«, »Das Eigene und das Fremde« — oben wur-
de schon auf mehrere Veréffentlichungen verwiesen, die sich bereits im Titel auf den
Begriff des Fremden beziehen (vgl. Kap. I1.1). Auch wenn sich mit Blick auf die jingst
erschienenen Publikationen eine gewisse Zuriickhaltung attestieren lasst, was die Ver-
wendung des Wortes »fremd« in ihren Titeln anbelangt, so bleibt das Thema Fremdheit
inhaltlich doch nach wie vor prisent: in zahlreichen Monographien und Sammelwerks-
beitrigen zur interreligiosen Bildung, genauso wie in verwandten Diskursen zum The-
ma »Pluralitit«, »Alteritit« oder »Heterogenitit«.

Fremdheit ist ein zentrales Thema interreligiosen Lernens und interreligioser Bil-
dung von Beginn an, doch es ist nicht losgeldst von Beziigen zu anderen interreligiésen
Themengebieten. Bevor ab dem folgenden Kapitel (weiter ab S. 79) zehn religionspad-
agogische Perspektiven auf das Phinomen Fremdheit niher untersucht werden, ist es
notig, den Horizont interreligioser Bildung zu skizzieren, innerhalb dessen sich die un-
tersuchten Fremdheitsdiskurse vollziehen. So werden die Einzelperspektiven auf das

1 J. Lihnemann: Jesus und Mohammed, Christoph und Ali, S. 417.

2 ClauR P. Sajak: »Interreligioses Lernen im schulischen Religionsunterricht, in: Bernhard Grim-
me/Hartmut Lenhard/Manfred L. Pirner (Hg.), Religionsunterricht neu denken. Innovative Ansitze
und Perspektiven der Religionsdidaktik. Ein Arbeitsbuch, Stuttgart: Kohlhammer 2012, S. 223-233,
hier S. 223.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7

Fremdheitserfahrung und Othering

Thema Fremdheit besser verstindlich, besonders da die folgenden Kapitel an einigen
Stellen auf die hier skizzierten Schwerpunkte Bezug nehmen. Die Genese und Ausfal-
tung interreligioser Bildung innerhalb verschiedener Ansitze ist von anderen bereits
ausfiihrlich beschrieben worden.? An dieser Stelle geniigen deshalb einzelne Schlag-
worte, um grof3e thematische Linien zu verdeutlichen.

Weltreligionen

Da sich Didaktiken interreligidsen Lernens aus Ansitzen einer christlichen Weltreligio-
nen-Didaktik entwickelten, ist das Thema Weltreligionen in interreligiésen Lernansit-
zen nach wie vor prasent. Im Vergleich zu den 1990er- und 2000er-Jahren ist in jiingerer
Zeit jedoch eine grofiere Zuriickhaltung zu beobachten, ob Weltreligionen tatsichlich
der mafgebliche Zugangsweg interreligioser Lernansitze sein sollten. Fiir Diskussion
hat Folkert Rickers mit seinem Standpunkt gesorgt, dass das »Programm des interre-
ligiosen Lernens« zukiinftig »das Thema Weltreligionen im Religionsunterricht« ablose
(einschrinkend noch ergiinzt um den Zusatz »ohne dass letzteres iiberfliissig wiirde«)*.
Georg Langenhorst warnt davor, eine Didaktik der Weltreligionen »vorschnell« zu ver-
abschieden, sondern plidiert im Gegenteil dafiir, »ihr erst einmal eine ehrliche und
wirkliche Chance« zu geben. Kritisch wird in einigen Beitrigen vor der Gefahr ste-
reotyper Weltreligionsbilder gewarnt, zumeist jedoch wird das Weltreligionenparadig-
ma in religionspidagogischen Beitrigen nicht so grundsitzlich in Frage gestellt wie es
andernorts geschieht.® Dies ist vor allem bemerkenswert angesichts der Fiille religi-
onspidagogischer Literatur zum Thema Weltreligionen, die besonders im Elementar-
bereich und im kirchlichen Bereich rege rezipiert werden.” In einem engeren Kontext

3 Mirjam Schambeck: Interreligiose Kompetenz. Basiswissen fir Studium, Ausbildung und Be-
ruf, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2013, S.57-110; F. Schweitzer: Interreligiése Bildung,
S. 45-69; vgl. G. Langenhorst: Trialogische Religionspadagogik, S. 24-37; vgl. C. P. Sajak: Interre-
ligiéses Lernen, S.23-33 u. 53-81; fiir die allerersten Anfinge unter Rainer Lachmann: »Von der
Fremdreligionen-Didaktik zum Interreligiésen Lernen, in: Rainer Lachmann/Martin Rothgangel/
Bernd Schroder (Hg.), Christentum und Religionen elementar. Lebensweltlich — theologisch- di-
daktisch, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010, S. 26-40; s. auch Johannes Lihnemann: »Vom
Unterricht Gber Fremdreligionen zum interreligiosen Lernen.«, in: Friedrich Schweitzer/Volker El-
senbast/Christoph T. Scheilke (Hg.), Religionspadagogik und Zeitgeschichte im Spiegel der Re-
zeption von Karl Ernst Nipkow. Festschrift zum 80. Geburtstag, Giitersloh: Giitersloher Verl.-Haus
2008, S.107-120.

4 F. Rickers: Art. Interreligioses Lernen, S. 877.

5 G. Langenhorst:>Interreligioses Lernen<auf dem Prifstand., S.106; vgl. auch G. Langenhorst: Tria-
logische Religionspadagogik, S.397.

6 Vgl. bspw. T. Masuzawa: The invention of world religions; vgl. dagegen Eva M. Stogbauer: »Mit
fremden Religionen im Klassenzimmer. Bedingungen, neuralgische Punkte und Perspektiven ei-
ner Didaktik der Religionenc, in: Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.), Zwischen Integration
und Ausgrenzung. Migration, religise Identitat(en) und Bildung — theologisch reflektiert, Berlin,
Miinster: Lit 2011, S. 237-254.

7 Ein paar ausgewihlte Veroffentlichungen sind zum Beispiel J. Lihnemann: Weltreligionen im Un-
terricht; Clauf’ P Sajak: Kippa, Kelch, Koran. Interreligioses Lernen mit Zeugnissen der Weltreligio-
nen, Minchen: Kdsel 2010; Rainer Lachmann/Martin Rothgangel/Bernd Schréder (Hg.): Christen-
tum und Religionen elementar. Lebensweltlich — theologisch- didaktisch (= Theologie fiir Lehre-

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

III. 1. Fremdheit - ein zentraler Topos im Horizont weiterer interreligiéser Themengebiete

wird ein Lernprozess innerhalb der sogenannten abrahamitischen Religionen entfal-
tet® oder im Dialog mit einer einzelnen Religion®. Hier wird auch nach theologischen
Voraussetzungen gefragt, die aus einer binnenreligiésen Perspektive einen Dialog zwi-
schen den Religionen begriinden — neben entsprechenden Lehrdokumenten wird in
diesem Zusammenhang nicht selten auch auf das Weltethos-Projekt von Hans Kiing
verwiesen.'® Ein wichtiger Ansatz, um Glaubensvorstellungen von »Weltreligionen« im
Unterricht begreiflich zu machen, ist das sogenannte Zeugnislernen — das durch re-
ligiése Artefakte eine Auseinandersetzung mit unbekannten Glaubenswelten initiieren
mochte. Entwickelt zuerst in England durch John Hull und Michael Grimmitt wurde das
Konzept durch Karlo Meyer, Clauf? Peter Sajak und Werner HaufRmann in den deutsch-
sprachigen Kontext iiberfiihrt."

Begegnung

Frith wurden als Argumente fiir interreligiose Bildung ein Zusammenwachsen der Welt
genannt (»global village«)'?, in der Begegnungen zwischen Angehérigen verschiedener
Religionen immer wahrscheinlicher werden. Seit den ersten Konzeptionen interreligio-
sen Lernens u.a. durch Stephan Leimgruber, Johannes Lihnemann und Folkert Rickers
steht deshalb die Frage im Zentrum, wie sich die konkrete »Begegnung« zwischen An-
gehorigen verschiedener Religionen und Weltanschauungen initiieren und begleiten

rinnen und Lehrer, Band 5), Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010; Frieder Harz: Interreligiose
Erziehung und Bildung in Kitas, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2014; Mirjam Zimmermann:
Interreligioses Lernen narrativ. Feste in den Weltreligionen, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2015.

8 Unter anderem von Georg Langenhorst unter dem Schlagwort »Trialog« subsummiert, vgl. G. Lan-
genhorst: Trialogische Religionspadagogik; vgl. auch alternative Ansétze: Katja Baur (Hg.): Zu Gast
bei Abraham. Ein Kompendium zur interreligiésen Kompetenzbildung, Stuttgart: Calwer 2007;
Katja Boehme (Hg.): »Wer ist der Mensch?«. Anthropologie im interreligiosen Lernen und Lehren
(= Religionspadagogische Cespriche, Band 4), Berlin: Frank & Timme 2013.

9 Vor allen zwischen Christentum und Islam, vgl. Andreas Renz/Stephan Leimgruber (Hg.): Lernpro-
zess Christen — Muslime. Gesellschaftliche Kontexte — theologische Grundlagen — Begegnungsfel-
der (= Forum Religionspadagogik interkulturell, Band 3), Minster: Lit 2002; Frank van der Velden/
Harun Behr/Werner Haufdmann (Hg.): Gemeinsam das Licht aus der Nische holen. Kompetenzori-
entierung im christlichen und islamischen Religionsunterricht der Kollegstufe, Gottingen: V & R
Unipress 2013; Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden.

10  F Schweitzer: Interreligiose Bildung, S.49f; G. Langenhorst: Trialogische Religionspadagogik,
S.205f; C. P. Sajak: Interreligioses Lernen, S. 34ff.; vgl. Hans Kiing: Handbuch Weltethos. Eine Vi-
sion und ihre Umsetzung, Miinchen, Ziirich: Piper 2012.

1 Michael Grimmitt/Julie Grove/John Hull/Louise Spencer: A gift to the child. Religious education
in the primary school, Hemel Hempstead: Simon & Schuster Education 1991; vgl. K. Meyer: Zeug-
nisse fremder Religionen im Unterricht; Werner Hauf8mann: »Glaube gewinnt Gestalt. Lernen mit
religiosen Artefakten.«, in: Werner HaufSmann/Johannes Léhnemann (Hg.), Dein Glaube — mein
Claube. Interreligioses Lernen in Schule und Gemeinde ; mit Kopiervorlagen, Géttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2005, S. 25-49; C. P. Sajak: Kippa, Kelch, Koran; vgl. auch C. P. Sajak: Interreligidses
Lernen, S. 62ff.

12 ). A.vander Ven/H.-C. Ziebertz: Religionspddagogische Perspektiven zur interreligiésen Bildung,
S. 259ff.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

13


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74

Fremdheitserfahrung und Othering

lief3e (vgl. ausfithrlicher Kap. I11.3). Welche Rahmenbedingungen erfordert der interre-
ligiése Austausch von Laien im Unterschied zu dem von ausgebildeten Theolog*innen?
Kénnen Heranwachsende als Expert*innen ihrer Religion herangezogen werden?> Wie
konnen Besuche bei oder von offiziellen Glaubensvertreter*innen gelingen? Sollte es in
Analogie zur Kirchenpidagogik auch eine Moscheen- und Synagogenpidagogik geben?
Wie laufen multireligiése und weltanschaulich plurale Feiern ab?™# Ist im konfessionel-
len Religionsunterricht »authentische« interreligiose Begegnung méglich, oder braucht
es hierfiir einen weltanschaulich-pluralen Unterricht?*® Frith wird jedoch angezweifelt,
ob Begegnung immer der »Konigsweg« des interreligiosen Lernens sei. Es wird vor
iberzogenen Erwartungen gewa.rnt.16

Wahrheit

Viele Weltanschauungen — viele Wahrheitsanspriiche: Zahlreiche Verdffentlichungen
befassen sich deshalb mit der Frage, wie sich auf die Pluralitit religioser Wahrhei-
ten im Zuge interreligioser Bildungsprozesse pidagogisch am besten eingehen lisst."”
Hierbei wird auch diskutiert, welches Wahrheitsmodell (Exklusivismus, Inklusivismus,
Pluralismus, positioneller Pluralismus, Relativismus etc.) als Ausgangspunkt des inter-
religiésen Lernens im Religionsunterricht am besten geeignet sei.'® Manche Versffent-

13 Barbara Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht. Eine empirische Studie zur
grundschulpadagogischen Konzeption eines interreligiésen Religionsunterrichts im Klassenver-
band der Grundschule, Frankfurt a.M.: IKO — Verl. fiir Interkulturelle Kommunikation 2008, S. 181-
191.

14 Stephan Ahrnke/Hartmut Rupp: »Die Konstruktion von Heterogenitit in multireligiosen Schulfei-
erng, in: Gerhard Biittner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiose Pluralitiat, Babenhausen:
Lusa 2017, S. 119-128.

15 Vgl. den Uberblick bei C. P. Sajak: Interreligidses Lernen, S. 25.

16  Vgl. Georg Langenhorst: »Religionspddagogik und Komparative Theologie. Eine Verhiltnisbe-
stimmung aus Sicht der Religionspaddagogiks, in: Rita Burrichter/Georg Langenhorst/Klaus v.
Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung fiir die Religionspadagogik. Perspektiven
zukunftsfahigen interreligiosen Lernens, Paderborn: Ferdinand Schéningh 2015, S. 89-110, hier
S. 99ff.; F. Schweitzer: Interreligiose Bildung, S.146.

17 Bspw. Michael Waltemathe: »Wahrheit, Richtigkeit und Uberzeugung im religionspiadagogischen
Diskurs, in: Gerhard Biittner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiose Pluralitit, Babenhau-
sen: Lusa 2017, S. 51-60; Zekirija Sejdini/Martina Kraml (Hg.): Interreligiose Bildung zwischen Kon-
tingenzbewusstsein und Wahrheitsansprichen (=Studien zurinterreligiosen Religionspadagogik,
Band 4), Stuttgart: Kohlhammer 2020.

18  S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S.30-34; S. Leimgruber: Interreligidses Lernen, S. 50-55; C. P.
Sajak: Interreligioses Lernen, S. 34ff.; G. Langenhorst: sInterreligioses Lernen<auf dem Priifstand.,
S. 90ff.; Herbert Kumpf: »Zur Didaktik interreligiésen Lernens in der Sekundarstufe | und Il.«, in:
Hartmut Rupp (Hg.), Bildung und interreligioses Lernen, Stuttgart: Calwer 2012, S. 223-245.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

III. 1. Fremdheit - ein zentraler Topos im Horizont weiterer interreligiéser Themengebiete
lichungen untersuchen zudem implizite Wahrheitsvorstellungen von Lehrpersonen’®
oder Lehrwerken®.

Positionalitat des Religionsunterrichts und Perspektivenwechsel

Eng verbunden mit der Wahrheitsfrage ist die Frage, unter welcher Perspektive Ansitze
interreligiésen Lernens die Vielheit der Religionen und Weltanschauungen betrachten:
aus einer konfessionellen Perspektive, aus einer konfessionell-kooperativen Perspekti-
ve, aus einer religionsiibergreifenden, aus einer weltanschaulich-pluralen, aus einer re-
ligionskundlichen Perspektive?*! Kann ein interreligiéser »Perspektivenwechsel« gelin-
gen oder stellt er eine emotionale, intellektuelle, entwicklungspsychologische Uberfor-
derung dar?*? In diesem Zusammenhang werden oft drei englischsprachige Schlagwor-
te genannt, namlich ob sich interreligioses Lernen eher als »learning in religionx, »lear-
ning about religion« oder »learning from religion« vollziehen solle.*® Es wird dariiber
hinaus diskutiert, ob interreligiése Lernansitze aus den verschiedenen Religionspad-
agogiken in Deutschland iiber einen gemeinsamen Religionsbegriff** verfiigen. Nicht
zu trennen ist die Diskussion um Perspektive und Religionsbegriff interreligiosen Ler-
nens freilich von der Debatte um einen zukunftsfihigen Religionsunterricht.?* Hier

19 Alina Bloch: Interreligioses Lernen in der universitiren Religionslehrerausbildung. Eine qualitati-
ve Studie zum studentischen Umgang mit der Wahrheitsfrage der Religionen (= Empirische Theo-
logie, Band 29), Berlin: Lit 2018.

20  Oliver Reis/Fabian Potthast: »Wie gehen Schulbiicher mit der Wahrheitsfrage im interreligiésen
Lernen um?«, in: Gerhard Biittner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religi6se Pluralitit, Baben-
hausen: Lusa 2017, S. 89-105.

21 Eine Auswahl zeigt die Vielfalt an moglichen Perspektiven: aus katholischer Perspektive z.B. C.
P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen; aus evangelischer Perspektive z.B. F. Schweitzer: Inter-
religiose Bildung; aus christlich-muslimischer Perspektive z.B. Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer:
Mensch werden; aus weltanschaulich pluraler Perspektive z.B. Folkert Doedens/Wolfram Weifle
(Hg.): Religionsunterricht fir alle. Hamburger Perspektiven zur Religionsdidaktik (= Religionspad-
agogik in einer multikulturellen Gesellschaft, Band 1), Miinster: Waxmann 1997,

22 ). A.vander Ven/H.-G. Ziebertz: Religionspaddagogische Perspektiven zur interreligiosen Bildung,
S. 266f.; Kritik kommt u.a. von G. Langenhorst: >Interreligioses Lernen<auf dem Priifstand., S. 103f.

23 Hans-Georg Ziebertz: »Religious Pluralism and Religious Education, in: Journal of Empirical The-
ology 6 (1993), S. 82-99, hier S. 85f.; vgl. auch C. P. Sajak: Interreligioses Lernen, S. 90ff.; vgl. Kathleen
Engebretson: »Learning About and Learning from Religion. The Pedagogical Theory of Michael
Crimmitts, in: Marian de Souza (Hg.), International Handbook of the Religious, Spiritual and Moral
Dimensions of Education, Dordrecht: Springer 2009, S. 667-678.

24  F.Schweitzer: Interreligiose Bildung, S. 233ff.; vgl. Friedrich Schweitzer: »Die Religion des interreli-
giésen Lernens. Neue Antinomien einer religionspddagogisch-wissenschaftstheoretischen Grund-
frage.«, in: Altmeyer, Stefan, Bittner, Gottfried/Joachim Theis (Hg.), Religidse Bildung — Optionen,
Diskurse, Ziele, Stuttgart: Kohlhammer 2013, S. 269-278.

25  Eine gute Ubersicht bieten z.B. Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et al.
(Hg.): Zukunftsfahiger Religionsunterricht. Konfessionell — kooperativ — kontextuell, Freiburgi.Br.,
Basel, Wien: Herder 2017; Eva-Maria Kenngott/Rudolf Englert/Thorsten Knauth (Hg.): Konfessio-
nell—interreligios —religionskundlich. Unterrichtsmodelle in der Diskussion (= Praktische Theolo-
gie heute, Band 136), Stuttgart: Kohlhammer 2015; Jan Woppowa/Tuba Isik/Katharina Kammeyer
et al. (Hg.): Kooperativer Religionsunterricht. Fragen — Optionen — Wege (= Religionspadagogik
innovativ, Band 20), Stuttgart: Kohlhammer 2017; Rainer Moéller/Clauf’ P. Sajak/Mouhanad Khor-

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

75


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Fremdheitserfahrung und Othering

finden sich viele Stimmen, die ein Sich-hineinversetzen in andere Perspektiven und
ein Sich-selbst-positionieren als eine grundsitzlich zu erlernende Fihigkeit in einem
immer heterogener werdenden Religionsunterricht begreifen.2® Zugleich lasst sich bei
vielen Lernenden eine Tendenz zur religiésen Unentschiedenheit feststellen — umso
dringender ist die Frage zu beantworten, wie eine »reflektierte Positionalitit« inner-

halb heterogener religioser Bildungsprozesse heute aussehen kann.?’

Kultur

»Interreligidses Lernen ist hiufig mit interkulturellem Lernen verbunden.«*® Da
Grundkonzeptionen interreligiésen Lernens theoretisch durch die interkulturelle
Pidagogik beeinflusst sind,?® stellte sich schon frith die Frage, wie man kulturelle
Faktoren in interreligiosen Lernarrangements stirker beriicksichtigen konnte. Das
u.a. von Hans-Georg Ziebertz benannte Desiderat®® einer stirkeren Rezeption in-
terkulturell-pidagogischer Horizonte ist aber nach wie vor nur in Teilen eingeldst.>!

chide (Hg.): Kooperation im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiésen Lernens.
Beitrage aus evangelischer, katholischer und islamischer Perspektive, Miinster: Comenius-Institut
2017.

26 Jan Woppowa: »Perspektivenverschrankung als zentrale Figur konfessioneller Kooperation, in:
Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki etal. (Hg.), Zukunftsfahiger Religionsun-
terricht. Konfessionell — kooperativ — kontextuell, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder 2017, S.174-
192; David Kébisch/Laura Philipp: »Religiose Positionierung als Fahigkeit zum Perspektivwechsel
und Argumentieren. Didaktische Leitlinien fiir das gemeinsame Lernen mit Konfessionslosenc,
in: Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et al. (Hg.), Zukunftsfahiger Religi-
onsunterricht. Konfessionell — kooperativ — kontextuell, Freiburg i.Br., Basel, Wien: Herder 2017,
S. 238-257.

27  Stefanie Lorenzen: Entscheidung als Zielhorizont des Religionsunterrichts? Religise Positionie-
rungsprozesse aus der Perspektive junger Erwachsener (= Praktische Theologie heute, Band 174),
Stuttgart: Kohlhammer 2020.

28  Stephan Leimgruber/Hans-Georg Ziebertz: »Interkulturelles und interreligiéses Lernenc, in: Ge-
org Hilger/Stephan Leimgruber/Hans-Georg Ziebertz (Hg.), Religionsdidaktik. Ein Leitfaden fir
Studium, Ausbildung und Beruf, Miinchen: Kdsel 2010, S. 462-471, hier S. 463.

29 S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S.90-96; vgl. auch Georg Auernheimer: Einfithrung in die
Interkulturelle Padagogik, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2016.

30 Hans-Ceorg Ziebertz: »Interreligioses Lernen und die Pluralitit der Religionen, in: Friedrich
Schweitzer/Volker Elsenbast/Ulrich Schwab etal. (Hg.), Entwurf einer pluralitatsfihigen Religions-
padagogik, Gutersloh, Freiburg i.Br.: Kaiser Giitersloher Verl.-Haus; Herder 2002, S.121-143, hier
S.141.

31 Ein Beginn findet sich bei Monika Tautz: Interreligiéses Lernen im Religionsunterricht. Menschen
und Ethos im Islam und Christentum (= Praktische Theologie heute, Band 90), Stuttgart: Kohlham-
mer 2007, S. 21ff.; vgl. auch Joachim Willems: Interkulturalitit und Interreligiositat. Eine konstruk-
tivistische Perspektive (= Interkulturelle Bibliothek, Band 126), Nordhausen: Bautz 2008; Beitrage
des Religionsunterrichts zur kultureller Bildung untersuchen auch Lindner und Kénig, in etwas
allgemeinerer Form, aber doch mit wertvollen Perspektiven, vgl. Konstantin Lindner: »Der Beitrag
des Religionsunterrichts zu kulturbezogener Bildung. Einordnungen und Perspektivenc, in: Adri-
anna Hlukhovych/Benjamin Bauer/Katharina Beuter et al. (Hg.), Kultur und kulturelle Bildung. In-
terdisziplindre Verortungen— Lehrerinnen- und Lehrerbildung — Perspektiven fiir die Schule, Bam-
berg: University of Bamberg Press 2018, S.185-207; vgl. Klaus Kénig: »Mehr Religion. Die Bedeu-
tung der Religionskultur fir den Religionsunterricht, in: Ulrich Kropa¢/Georg Langenhorst (Hg.),

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

III. 1. Fremdheit - ein zentraler Topos im Horizont weiterer interreligiéser Themengebiete

Noch zu selten®* wird vor allem der Teil interkulturell-pidagogischer Forschungslite-
ratur rezipiert, in dem diese ihren Kulturbegriff selbst ideologiekritisch hinterfragt.
Mecheril und Seukwa etwa stellen dazu fest: »Es gibt kaum eine andere erziehungs-
wissenschaftliche Disziplin, die so sehr um ihren Namen und damit, im doppelten
Sinne, um sich selbst ringt, wie die Interkulturelle Pidagogik.«<**> Oben wurde bereits
die Verwendung des Kulturbegriffs im Sinne einer Abgrenzung von einer kulturellen
»Eigen«- gegeniiber einer kulturellen »Fremd«-Identitit problematisiert (vgl. S. 53).

Komplexitat und Multidimensionalitat interreligioser Bildungsprozesse

Nicht nur aufgrund kultureller Dimensionen betonen viele Veréffentlichungen die gro-
Be Komplexitit und Multidimensionalitit interreligiéser Bildungsprozesse. Weitere
Kontexte, die genannt werden, sind Migration®* und Flucht®®, Globalisierung3®, Inte-
grationsfragen®” und Medien3®. Daneben wird eine stirkere Beachtung der Tatsache
gefordert®, dass interreligidse Bildung nicht nur im Religionsunterricht am Gym-
nasium, sondern in allen Schularten*®, im Elementarbereich** und auch in Kirchen,

Religionsunterricht und der Bildungsauftrag der 6ffentlichen Schulen. Begriindung und Perspek-
tiven des Schulfaches Religionslehre, Babenhausen: Lusa 2012; vgl. auch Kropac, Ulrich, Kénig,
Klaus: Religion — Religiositat — Religionskultur. Ein Grundriss religioser Bildung in der Schule (=
Religionspadagogik innovativ, Band 25), Kohlhammer 2019.

32 Rita Burrichter: »Umgang mit Heterogenitit im konfessorischen Religionsunterricht? Anmerkun-
gen zu Optionen und Herausforderungen in einem schulischen Praxisfelds, in: Rita Burrichter/
Ceorg Langenhorst/Klaus v. Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung fiir die Religi-
onspadagogik. Perspektiven zukunftsfahigen interreligiosen Lernens, Paderborn: Ferdinand Scho-
ningh 2015, S.141-158, hier S.155.

33 Paul Mecheril/Louis H. Seukwa: »Transkulturalitit als Bildungsziel? Skeptische Bemerkungenx, in:
ZEP: Zeitschrift fir internationale Bildungsforschung und Entwicklungspadagogik 29 (2006), S. 8-
13, hierS. 8; vgl. auch die Ubersicht bei P Mecheril /Castro Varela, Maria do Mar/i. Dirim/A. Kalpaka/
C. Melter: Migrationspadagogik, S. 62-66.

34  Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.): Zwischen Integration und Ausgrenzung. Migration, re-
ligiose Identitat(en) und Bildung — theologisch reflektiert (= Bamberger theologisches Forum,
Band 13), Berlin, Minster: Lit 2011; vgl. auch F. Schweitzer: Interreligiése Bildung, S. 21ff.

35  Annegret Reese-Schnitker/Daniel Bertram/Marcel Franzmann (Hg.): Migration, Flucht und Vertrei-
bung. Theologische Analyse und religionsunterrichtliche Praxis (= Religionspddagogik innovativ,
Band 23), Stuttgart: Kohlhammer 2018.

36  H.Simojoki: Globalisierte Religion, S. 346ff.

37  Albert Biesinger/Friedrich Schweitzer/Matthias Gronover et al. (Hg.): Integration durch religiose
Bildung. Perspektiven zwischen beruflicher Bildung und Religionspadagogik (= Glaube, Wertebil-
dung, Interreligiositat, Band 1), Miinster: Waxmann 2012.

38  Dieses Feld ist relativ unbearbeitet, vgl. Manfred L. Pirner: »Interreligioses Lernen und die Medi-
eng, in: Hartmut Rupp (Hg.), Bildung und interreligiéses Lernen, Stuttgart: Calwer 2012, S. 56-69.

39  F Schweitzer: Interreligiose Bildung, S. 116ff.

40  Besonders fiir die beruflichen Schulen gab es in den letzten Jahren einige Veréffentlichungen, vgl.
Albert Biesinger: Interreligiose Kompetenz in der beruflichen Bildung. Pilotstudie zur Unterrichts-
forschung (= Religion und berufliche Bildung, Band 6), Berlin: Lit 2011; A. Biesinger/F. Schweitzer/
M. Gronover et al. (Hg.): Integration durch religiése Bildung.

41 M. Hugoth: Fremde Religionen — fremde Kinder?; Friedrich Schweitzer: Interreligiése und inter-
kulturelle Bildung in der Kita. Eine Reprdsentativbefragung von Erzieherinnen in Deutschland —

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

77


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Fremdheitserfahrung und Othering

Moscheen, Synagogen** etc. stattfindet. Zahlreiche Sammelbinde mit Best-Practice-
Beispielen und Projektberichten unterstreichen diese Vielfalt.*> Einen guten Uberblick
tiber verschiedene Kontexte und Referenzwissenschaften von interreligioser Bildung
bieten das »Handbuch interreligidses Lernen« (Stand 2005)* bzw. mehrere Grundle-
gungen des interreligiosen Lernens/der interreligiosen Bildung.* Zurecht wird jedoch
darauf hingewiesen, dass dort, wo interreligiose Bildungsprozesse durch andere ge-
sellschaftliche Felder beeinflusst werden, eine selbstreflexive und machttheoretische
Untersuchung dieser Diskurseinfliisse oft zu kurz kommt.*

Kompetenz

Nicht zuletzt aufgrund der hohen Komplexitit interreligioser Bildung sind seit einigen
Jahren Verdffentlichungen zur interreligidsen Kompetenz »hoch im Kurs«*’. Die Zie-
le interreligioser Bildung sollen mit der Kompetenzorientierung genauer gefasst wer-
den - eine Diskussion, die ja ebenso in anderen pidagogischen Disziplinen stattfindet.
Allerdings ist im Feld der interreligiosen Bildung ein Nebeneinander mehrerer konkur-
rierender Kompetenzbegriffe zu beobachten, die sich nicht immer einfach verbinden
lassen.*® Zugleich wird u.a. mit Verweis auf Paul Mecherils Kritik (»Kompetenzlosig-
keitskompetenz«) vor einer Uberfrachtung des Kompetenzbegriffs gewarnt.*

interdisziplindre, interreligiose und internationale Perspektiven (= Interreligiose und interkultu-
relle Bildung im Kindesalter, Band 3), Miinster: Waxmann 2011; F. Harz: Interreligise Erziehung
und Bildung in Kitas.

42 F Schweitzer: Interreligiose Bildung, S. 161ff.

43 Elisabeth Dieckmann/Claufs P. Sajak (Hg.): Weifst du, wer ich bin? Initiativen und Projekte fiir das
interreligiose und interkulturelle Lernen (= Forum Religionspadagogik interkulturell, Band 24),
Berlin: Lit 2014.

44 Peter Schreiner/Ursula Sieg/Volker Elsenbast (Hg.): Handbuch Interreligiéses Lernen. Eine Verof-
fentlichung des Comenius-Instituts, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2005.

45 S Leimgruber: Interreligidses Lernen; F. Schweitzer: Interreligidse Bildung; K. Meyer: Grundlagen
interreligiosen Lernens und weitere.

46  B. Grimme: Heterogenitdt in der Religionspadagogik, S.196f.; Rainer Méller/Michael Wedding:
»Mehr Communio- bzw. Okumenesensibilitit! — oder: Wird das Differenzkonzept religionspad-
agogisch Uberstrapaziert?, in: Konstantin Lindner/Mirjam Schambeck/Henrik Simojoki et al.
(Hg.), Zukunftsfihiger Religionsunterricht. Konfessionell—kooperativ—kontextuell, Freiburgi.Br.,
Basel, Wien: Herder 2017, S.139-158, hier S.147; R. Burrichter: Umgang mit Heterogenitit im kon-
fessorischen Religionsunterricht?, S.155f.

47 M. Schambeck: Interreligiose Kompetenz, S.13; vgl. Joachim Willems: Interreligiose Kompetenz.
Theoretische Grundlagen — Konzeptualisierungen — Unterrichtsmethoden, Wiesbaden: VS Verl.
fiir Sozialwissenschaften 2011; Max Bernlochner: Interkulturell-interreligiose Kompetenz. Positio-
nen und Perspektiven interreligiésen Lernens im Blick auf den Islam (= Beitrage zur komparativen
Theologie, Band 13), Paderborn: Schoningh 2013.

48  Vgl. zum Beispiel die Zusammenschau bei C. P. Sajak: Interreligioses Lernen, S. 65ff. u. 97ff.; vgl.
auch F. Schweitzer: Interreligiose Bildung, S. 146ff.

49  Z.Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S. 137; vgl. auch Paul Mecheril: «<Kompetenzlosig-
keitskompetenz«. Pidagogisches Handeln unter Einwanderungsbedingungenc, in: Georg Auern-
heimer (Hg.), Interkulturelle Kompetenz und padagogische Professionalitit, Wiesbaden: VS Verl.
fiir Sozialwissenschaften 2008, S. 15-34.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Fremdheit als vielfaltige Erfahrung wiirdigen

In vielen Ansitzen findet sich der Hinweis, wihrend interreligidser Lernprozesse auf-
tretende Fremdheitserfahrungen nicht einfach zu ignorieren, sondern im Gegenteil zu
wiirdigen: Er gehe davon aus, schreibt z.B. Heinz Streib, »dass Erfahrungen von Fremd-
heit nicht heruntergespielt oder gar ignoriert werden sollten und die Religionspidago-
gik schlecht beraten wire, wenn sie das alleinige Ziel verfolgen wiirde, Fremdheit zu
minimieren oder zu beseitigen.«! Eine wichtige Dimension von Fremdheitserfahrun-
gen, die schon zur Sprache gekommen ist, ist ihre Vielfiltigkeit. Viele Autor*innen be-
tonen diesen Umstand, der auch Auswirkungen auf das Verstindnis von interreligioser
Bildung hat. Streib schreibt weiter:

»Interreligiose Lernprozesse finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit, sofern
Fremdheit ihr produktives Potential entfalten, d.h. Irritation und Erstaunen ausldsen,
Neugier und Wissbegier erwecken und Nachdenken, auch iber das Eigene, inspirieren
kann. Sattsam bekannt ist aber auch die andere Seite: Fremdheit kann Fluchttenden-
zen auslésen, Kommunikation erstarren lassen, Aggression schiiren. Es gibt hier also
viel zu lernen.«?

Auch Manfred Riegger beschreibt die unterschiedlichen »emotionalen Ladungen«, mit
denen auf Fremdheit reagiert werden kann: von Empathie bis Angst. Zu welcher emo-
tionalen Ladung es kommt, so Riegger, ist abhingig von unterschiedlichen Kontaktfor-
men (»z.B. face-to-face oder medial vermittelt«) und subjektiven Konstruktionen von
Fremdbheit, die abhingig sind vom jeweiligen Standort des Subjekts und seinen Erwar-
tungen. »Vexier- oder Kippbildern« gleich kippe so die Wahrnehmung von Fremdheit
in unterschiedliche Richtungen, auch der Grad der wahrgenommenen Fremdheit ver-
4dndere sich von Situation zu Situation.?

1 H. Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 230.
2 Ebd., S. 231.

3 Manfred Riegger: »Vielfalt und Verschiedenheiten. Religionshermeneutische Perspektiven auf
Pluralitit, in: Gerhard Biittner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiose Pluralitit, Baben-
hausen: Lusa 2017, S. 24-41, hier S. 30f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

Fremdheitserfahrung und Othering

Aus der so konstatierten Vielfiltigkeit erwachsen unterschiedliche Zuginge zum
Feld Fremdheit in interreligiéser Bildung: Streib definiert unterschiedliche »Stile der
inter-religiésen Verhandlung«*, die verschiedene »Stile der Fremdbegegnung« und
»Stile der Vertrautheit« einschlieflen und von einem »xenophobisch monoreligis-
sen« Stil iiber mehrere Stufen zu einem »interreligios-dialogischen« Stil fithren. Sie
seien zu verstehen als »Stadien einer optionalen Entwicklungsfolge«, folgten aber
nicht einer »strikten strukturgenetischen Entwicklungslogik«. Dies biindelt Streib in
nebenstehender Tabelle.

Riegger ist diese Stufenabfolge dennoch zu »linear«. Er bevorzugt den Begriff
»Konstruktionsmuster« — als »standortbezogenen Umschlageplatz zwischen Eigenem
und Fremdem, zwischen eigener und fremder Religion und Religiositit bzw. Kultur
in Abhingigkeit der Kontaktformen und emotionalen Ladung«.” Riegger skizziert auf
dieser Grundlage neun Konstruktionsmuster des Fremden, die von »gewaltbereite[r]
Fremdenfeindlichkeit aus Wut und Hass« iiber »emotionslose Indifferenz gegeniiber
den/dem Fremden« bis zu einer »empathische[n] Anerkennung der/des Fremden mit
Respekt und Achtung« reichen.®

Damit sind bereits zentrale Begriffe genannt, die auch im Folgenden weiter eine
Rolle spielen werden: Erfahrung und Begegnung, emotionale Reaktion, subjektive Er-
wartungen und Konstruktionsmuster, Vieldeutigkeit. Die vorgestellten Ansitze gehen
von der Subjektivitit der Fremdheitserfahrung aus, konzentrieren sich in ihren Aus-
fithrungen aber auf das Subjekt, das die Fremdheit erfiihrt, weniger aber auf das Subjekt, dem
»Fremdheit« zugeschrieben wird. Auch fir einen weiteren Umstand finden sich erste Be-
lege: Der Schwerpunkt der Literatur zum Thema Fremdheit in interreligioser Bildung
liegt eher auf der situativen Vielfiltigkeit von Fremdheitserfahrungen und auf der per-
sonlichen Fremdheitsbegegnung, aber weniger auf der Vieldeutigkeit des Fremdheits-
begriffs selbst.

4 H. Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, 236f.

5 M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 31.

6 Vgl. ebd., S. 33ff.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 2. Fremdheit als vielfaltige Erfahrung wiirdigen

Religiose Stile der inter-religiosen | Stile der Fremdbegeg- | Stileder Vertrautheit

Stile Verhandlung nung

Dialogisch Inter-religios/dialogisch Fremdheit als Wider- | Vertrautheit als Selbst-
Perspektivenwechsel, in stand und Herausforde- | heit
dem die fremde Religion | rung Vertrautheit als Bewusst-
als Geschenk gesehen Fremdheit der fremden sein des>Selbstistein
wird, das unbegreiflich (und eigenen) Religion Anderer< (Ricoeur 1996).
ist, nicht objektiviert wer- | als Herausforderung, als | Befremdungserfahrun-
den kannund darf,jedoch | Neugierde erweckender | gen auch gegenlber der
Anstofle zur Selbstkritik | Widerstand, der einen eigenen Religion
gibt >Mehrwert<bietet

Individu- Explizit multi-religios Fremdheit als Anders- | VertrautheitalsIdentitit

ierend- Entweder shartepluralis- | heit Vertrautheit als reflek-

systemisch tische Abgrenzung Interpretation der Fremd- | tierte Identifizierung mit
(wegen Inkompatibilitdt) | heitder fremden Religion | der eigenen Religion und
oder (partielle) reflexive | als Andersheit, als Objekt | selektive Identifizierung
Assimilation der fremden | reflexiver Assimilation der fremden Religion mit
Religion. Die Sorge um oder Abgrenzung der eigenen Religion
die eigene Identitat steht
im Mittelpunkt

Mutuell Implizit multi-religios Fremdheitals Dissonanz | Vertrautheit als Reso-
Entweder >weicheplura- | Konventionelles, implizi- | nanz
listische Suche nach tes Cefiithl der Fremdheit | Vertrautheit als Resonanz
Harmonie (Schonwetter- | gegeniiberderanderen mit der anderen Religion
Kollaboration) mitder Religion, worauf mit — bei unerschiitterlichem
anderen Religion oder Abwehr, Harmonisierung | FesthaltenanderReligion
konventions-geleitete oder Exotismus reagiert | dereigenen Gruppe
Abwehr der fremden wird
Religion

Instrumen- Imperialistisch mono- Fremdheit als xenopole- | Vertrautheit als unre-

tell-rezi- religios mische Furcht flektierter ~ Egozentris-

prok/ Inklusive oder exklusive Erfahrung von und Reak- | mus

>Do-ut-des« Behauptung der Uberle- | tionaufFremdheitderan- | undegozentrische
genheit der eigenen deren Religion in xeno- | Unterdriickung von Alter-
Religion polemischer Furcht nativen zur eigenen

Religion
Subjektiv Xenophobisch mono- Fremdheit als xenopho- | Vertrautheit als egozen-

religios

Verbale Einbahn-Direkti-
ven (oder gar nonverbale
Gewalt), um Zustimmung
zur eigenen Religion zu
erreichen

bische Angst

Die fremde Religion, wie
Uberhaupt alles Fremde,
16st xenophobische
Angst aus. Folgen: blinde
Aggression oder Flucht

trische Alternativlosig-
keit
»Blinde<egozentrische
Vertrautheit mit der
eigenen Religion

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

81


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14;



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Fremdheit begegnen, Fremdheit
durch Begegnung verringern

Wie im vorherigen Kapitel beschrieben konnen Fremdbegegnungen sehr unterschied-
lich ablaufen. Das Ziel, personliche Begegnungen gelingen zu lassen, begleitet interre-
ligiose Lernansitze daher nachvollziehbarerweise seit den ersten Anfingen. 1974 defi-
niert Johannes Lihnemann als ein Ziel des damals sogenannten »Fremdreligionenun-
terrichts«: »Die Schiiler sollen bei Begegnungen mit Andersglaubenden nicht voreinge-
nommen-ablehnend, sondern offen und verstindigungsbereit auftreten.«!

Mehr als 40 Jahre spater ist »Begegnung« nach wie vor ein bedeutendes Thema der
Theoriebildung interreligiésen Lernens. Bernhard Dressler schreibt 2005: »Schule ist
nicht mehr denkbar ohne die Begegnung mit den Fremden, die zugleich nahe sein kon-
nen und dennoch fremd bleiben, und dem Fremden, das im kulturellen Klima der Plu-
ralitit mehr und mehr auch das fremde Eigene sein kann.« Dies erfordere »verstirkte
Anstrengungen in interkultureller Bildung«, ohne aber »die dabei eigentlich religiosen
evidenten Aspekte« zu itbersehen.? »Bildungseinrichtungen, insbesondere Schulen [...],
spiegeln einem Mikrokosmos gleich die gesellschaftlichen Bedingungen widerx, schrei-
ben 2015 auch Martina Kraml und Zekirija Sejdini. »Dabei kommt es unweigerlich zur
Begegnung mit dem jeweils religios Anderen. Die Auseinandersetzung mit der Frage,
wie diese Begegnungsprozesse gestaltet und wissenschaftlich begleitet werden kénnen,
ist die Aufgabe einer interreligios ausgerichteten Religionspidagogik und Religionsdi-
daktik.«<

An vielen Universititen in Deutschland, Osterreich und der Schweiz wird deshalb
versucht, interreligiése Begegnungen auch innerhalb fachiibergreifender Studiengin-
ge zu initiieren, die so besser auf den zukiinftigen Berufsalltag vorbereiten sollen. Die

1 J. Lahnemann: Jesus und Mohammed, Christoph und Ali, S. 417.

2 Bernhard Dressler: »Religiose Bildung und Schule, in: Peter Schreiner/Ursula Sieg/Volker Elsen-
bast (Hg.), Handbuch Interreligi6ses Lernen. Eine Veréffentlichung des Comenius-Instituts, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2005, S. 85-100, hier S. 87f.

3 Martina Kraml/Zekirija Sejdini: »Religiése Unterschiedlichkeit als Potenzial. Innsbrucker Interre-
ligivse Religionspadagogik und Religionsdidaktike, in: ORF 23 (2015), S. 29-37, hier S. 30.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Fremdheitserfahrung und Othering

Bedeutung des Begegnungskonzeptes lisst sich an der Zahl interreligiéser Koopera-
tionsprojekte ablesen, wie sie in den letzten Jahren an vielen Standorten begriindet
wurden: Zu nennen sind hier u.a. die vielfiltigen Bemithungen um ein »ficherkoope-

4, um ein »Trialogisches Lernen«<®, um ein

rierendes Interreligioses Begegnungslernen«
»Dialogisches Lernen, wie es im Zusammenhang mit der Etablierung des Hamburger
»Religionsunterrichts fiir alle« konzipiert wird.® Ein interessantes Projekt ist auch das
»Dialogperspektiven«-Programm der Leo Baeck Foundation.” Es zeigt zunichst einmal
mehr die grofie Vielfalt an Projekten und Ansitzen, die seit den ersten Schritten einer
Weltreligionendidaktik entstanden ist. Auf ihre Weise initiieren alle eine Begegnung
zwischen Religionen und Weltanschauungen - die dahinterstehenden Begegnungskon-
zepte sind jedoch verschieden.

Nicht selten werden interreligiose Begegnungskonzepte mit der biblischen Gestalt
Abrahams verkniipft (vgl. Kap. III, Funote 8). Katja Boehme sieht »Abrahams Gast-
freundschaft als Metapher fiir interreligiéses Lernen in der Schule«. Vor dem Hinter-
grund einer Passage in Gen 18,1-16 schreibt Boehme:

»Die Erzahlung von Abraham kann [..] zeigen, dass die Begegnung und Auseinander-
setzung mit dem Fremden eine hohe Nachhaltigkeit besitzt, weil ein solches Gesche-
hen das Eigene nicht unverandert zurick lasst. Wie die Verheifiung Jahwes wesent-
liche Verinderungen bei Abraham selbst und in seiner Beziehung zu Sara nach sich
zieht, so konnen Begegnungen zu existentiellen Verdnderungen anregen — und viel-
leicht sogar — wie bei Abraham — als Begegnung mit dem Géttlichen wahrgenommen

werden.«®

In der interreligiosen Kooperation sieht Boehme die Gastfreundschaft Abrahams in der
Praxis verwirklicht:

»0b nun Schiilerinnen und Schiiler in ihren Lehrerinnen und Lehrern Zeugen eines
fremden Bekenntnisses begegnen, oder durch die Kooperation mit Schiilerinnen und
Schiilern anderer Religionen oder Weltanschauungen zur kontrastiven Auseinander-
setzung mit ihrer eigenen Uberzeugung motiviert werden, —immer werden sie durch
dieses Modell des Begegnungslernens Kompetenzen einer abrahamitischen Aufmerk-
sambkeit fiir andere entwickeln, fiir die der Urvater Abraham als Vorbild steht. [...] Die-
ses Konzeptderinterreligiosen Verstindigungin der Schule geht davon aus, dass durch
Begegnung und Auseinandersetzung die Identitit der Schiilerinnen und Schiler posi-

4 Katja Boehme: »Facherkooperierendes Interreligioses Begegnungslernen, in: RpB 79 (2018), S. 15-
23; vgl. auch K. Boehme (Hg.): »Wer ist der Mensch?«.

5 Vgl. C. P.Sajak: Interreligioses Lernen, S. 74ff.; vgl. auch G. Langenhorst: Trialogische Religionspad-
agogik.

6 Vgl. auch C. P Sajak: Interreligioses Lernen, S. 72ff.

7 Gegriindet wurde das Programm von der Ernst-Ludwig-Ehrlich-Stiftung, vgl. https://dialogperspe
ktiven.de (zuletzt gepriift am 14.01.2022) Ich durfte an dem Projekt selbst teilnehmen.

8 Katja Boehme: »Abrahams Gastfreundschaft als Metapher fiir interreligises Lernen in der Schu-
le«, in: Harun Behr/Daniel Krochmalnik/Bernd Schroder (Hg.), Der andere Abraham. Theologische
und didaktische Reflektionen eines Klassikers, Berlin: Frank & Timme 2011, S. 217-243, hier S. 223.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de
https://dialogperspektiven.de

[II. 3. Fremdheit begegnen, Fremdheit durch Begegnung verringern

tivverandert wird und sie so nachhaltig zu einer begriindeten selbstreflexiven weltan-

schaulichen Haltung gelangen.®

Die hier skizzierten Linien konkretisieren sich im oben bereits erwahnten Ansatz des
»facherkooperierenden Interreligiosen Begegnungslernens«, in dem sich Lernende in
ihrem jeweiligen Religions-, Ethik-, Philosophieunterricht auf ein fachiibergreifend
vereinbartes Thema vorbereiten. Die Ergebnisse werden auf einem gemeinsamen
Projekttag vorgestellt, fachiibergreifend und abschlieffend wieder in den einzelnen
Lerngruppen reflektiert.'®

Beispielhaft seien noch zwei weitere Projekte vorgestellt: Kraml und Seijdini ver-
antworten das Projekt einer »interreligiosen Religionspadagogik und Religionsdidak-
tik« an der Universitit Innsbruck, das interreligise Bildungsprozesse evaluieren und
stirker in der Ausbildung verankern mochte. Als Kriterien des Projektes werden eine
konsequente »Mehrperspektivitit« genannt, die sowohl die »Vernetzung« von religio-
ser Innen- und Auflenperspektive, eine Beriicksichtigung innerreligiéser Pluralitit als
auch ein »Vier-Augen-Prinzip« einschlief3t, innerhalb dessen wissenschaftliche Arbeit
von den beteiligten Religionen gemeinsam verantwortet wird. Weitere Leitlinien sind
u.a. gegenseitige »Offenheit«, eine »angemessene Theologie« und eben persénliche »Be-
gegnung«*:

»Ausgangspunkt des Konzepts bildet die interreligiose Begegnung und unmittelbare
Beteiligung in Bildungsprozessen. Durch Begegnung wird authentisches Lehren und
Lernen ermoglicht und Toleranz, Achtung vor dem Anderen, Anerkennung des An-
deren gefordert. In Begegnung geschieht aber nicht nur Harmonisches. Ungewissheit
wird sichtbar. Differenzen und Konflikte zeigen sich. Gerade der Umgang mit Konflik-
ten erfordert die Entwicklung besonderer Kompetenzen, in der Lehrerlnnenbildung
genauso wie im Unterricht oder in anderen Bildungshandlungsfeldern.«'?

Ein Projekt ebenfalls aus Osterreich ist das Zentrum Z.I.M.T. (Zentrum fiir Interreligis-
ses Lernen, Migrationspadagogik und Mehrsprachigkeit) an der PH der Diézese Linz.
Mit Blick auf die interreligiose Begegnung schreiben Thomas Schlager-Weidinger und
Renate Hofer hierzu:

»Das Ziel des Interreligiosen Lernens ist die gleichberechtigte Begegnung, in der so-
wohl ein inhaltlicher und fachspezifischer Austausch stattfindet, der von einem wert-
schitzenden Interesse getragen ist, als auch Konvivenz (Wahrnehmung ohne Aneig-
nung, Anerkennung der Differenz, Verstehen des Anderen), die durch Vertrauen und
Vertrautheit moglich wird. Die Klarung der eigenen Position — und damit verbunden
die Fahigkeit und Bereitschaft zu Selbstreflexion —ist ein essentieller Bestandteil die-
ses Lernfelds.« Und im Folgenden: »Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass Interreli-

9 Ebd., S. 240.

10  Katja Boehme: »Interreligioses Begegnungslernen durch ficherkooperierenden Unterricht, in:
Notizblock 62 (2017), S. 6-7.

11 Vgl https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung (zuletzt gepriift am 14.01.2022).

12 Vgl https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung, vgl. auch M. Kraml/Z. Sejdini: Reli-
giose Unterschiedlichkeit als Potenzial, S. 34.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

85


https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung
https://www.uibk.ac.at/projects/irrp/projektbeschreibung

86

Fremdheitserfahrung und Othering

gioses Lernen [...] nie aus einer Metaposition heraus erfolgt, sondern auf Kommunika-
tion und Begegnung — dem Kénigsweg Interreligiésen Lernens — basiert.«'3

Schlager-Weidinger und Hofer rekurrieren hier auf zwei Begriffe, die in der Litera-
tur zum Themengebiet' vielfiltig rezipiert werden: einerseits auf den von Theo Sun-
dermeier mitgeprigten Begriff der »Konvivenz«, des friedlichen Zusammenlebens (vgl.
Kap. II1.4, Fufdnote 3), anderseits auf Stephan Leimgrubers Credo, nach dem Begeg-
nung der »Kénigsweg« interreligiésen Lernens sei.’

Leimgruber stellt die »interreligiose Begegnung« ins Zentrum seines Ansatzes, hier
maRgeblich auf Martin Buber rekurrierend: »Alles wirkliche Leben ist Begegnung«.®

Leimgruber schreibt im Anschluss an Buber:

»Begegnungen weisen (ber sich selbst hinaus und haben Geschenkcharakter. Sie
offnen fiir Transzendenzerfahrungen und lassen Begegnungen als Gotteserfahrun-
gen deuten. Interreligiose Begegnungen bieten Raume des Gesprachs an, wo die
Angehérigen verschiedener Religionen einander niherkommen, sich untereinander

austauschen und Gott begegnen kénnen.«'’

Leimgrubers These wird nicht unkritisch gesehen (s. unten). Kein religionspidagogi-
scher Ansatz stellt zwar das grundsitzliche Potential von interreligiosen Begegnungen
in Frage (in diesem Zusammenhang wird auch oft auf Gordon Allports »Kontakthy-
pothese« verwiesen'®), die Ansitze sind sich jedoch uneinig iiber die Frage, wie in-
terreligiose Begegnung auszusehen habe und wie sie ermoglicht werden konne. Die
Auseinandersetzung entziindet sich vor allem an der Frage: Wie konnen interreligiose
Begegnungen besonders in Bezug auf die Form des schulischen Religionsunterrichts
gestaltet werden?

Diese Dimension fithrt nicht zuletzt Leimgruber ins Feld, wenn er schreibt, dass die
»aufgewiesene Notwendigkeit« und die »konturierte Didaktik« eines Begegnungsler-
nens »nicht ohne Folgen fiir den schulischen Religionsunterricht bleiben« solle, »selbst
wenn dieser vorerst die Anbindung an die Kirchen, wie sie im Grundgesetz (Artikel 7,3)
verankert ist, beibehilt«.” Noch weiter bewegt sich Folkert Rickers: »Interreligidses
Lernen ist nur moglich, wo sich Mitglieder verschiedener Religionen tatsichlich in der

13 Thomas Schlager-Weidinger/Renate Hofer: »Z.I.LMT. — Wiirze in der Lehrerinnenausbildung.
Grundsitzliche Uberlegungen zum neu gegriindeten Zentrum fiir Interreligioses, Migrationspad-
agogik und Mehrsprachigkeit an der PH der Didzese Linz, in: ORF 23 (2015), S. 55-62, hier S. 60.

14 Vgl auch Katja Boehme: »Interreligioses Begegnungslernen, in: WiReLex (2019), URL: https://ww
w.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343 (zuletzt geprift am 14.01.2022).

15 S. Leimgruber: Interreligiéses Lernen, S. 101-104.

16  Zitiert nach S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S. 37f. u. 57ff; vgl. auch S. Leimgruber: Interreli-
gioses Lernen, S. 101ff.

17 S.Leimgruber: Interreligiéses Lernen, S.103.

18 Vgl. etwa Claudia Gartner: »Konfessioneller Religionsunterricht — kulturelle Vielfalt als Her-
ausforderung eines auf Homogenitdt konzipierten und auf Identitit zielenden Faches, in:
Franz Gmainer-Pranzl/Beate Kowalski/Tony Neelankavil (Hg.), Herausforderungen interkulturel-
ler Theologie, Paderborn: Ferdinand Schoningh 2016, S. 89-104, hier S.104; vgl. G. W. Allport: The
nature of prejudice; vgl. auch Kap. I1.4, FufSnote 42.

19 S. Leimgruber: Interreligi6ses Lernen, S. 61f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200343

[II. 3. Fremdheit begegnen, Fremdheit durch Begegnung verringern

tiglichen Lebenspraxis begegnen und wo sie Gelegenheit haben, sich iiber ihren Glau-
ben auszutauschen [...]. Nur auf diese Weise kann die Authentizitit des Lernprozesses
behauptet werden, die fiir interreligiéses Lernen charakteristisch ist.«*° Auch Norbert
Mette sieht schon frith die »Begegnung mit dem Fremdenc« als eine zentrale »Aufgabe
des Religionsunterrichts«:

»Wenn es in diesem Zusammenhang gelingt, die Schiilerinnen und Schiiler mit der ei-
nen oder anderen der ihnen in der Regel gleich fremden religiésen Tradition in Beriih-
rung zu bringen und sie ihnen so zu erschlieflen, dass sie aufgrund deren Andersheit
zum eigenen Nachdenken angeregt und méglicherweise von den darin aufbewahrten
Bildern einer Welt, wie sie anders sein konnte, zu verantwortlichem und solidarischem
Handeln herausgefordert werden, ist schon viel erreicht.<*'

Deswegen duflert sich Mette kritisch gegeniiber dem konfessionellen Religionsunter-
richt: »Ziel jedenfalls sollte es sein, dass gerade der Religionsunterricht nicht vollmun-
dig gegen Fremdenfeindlichkeit in Gesellschaft und Kirche auftritt, de facto in der
Schule jedoch durch seine konfessionelle Aufteilung Fremde produziert.«** Auch Bar-
bara Asbrand sieht in Bezug auf die Grundschule den konfessionellen Religionsunter-
richt als »Fremdkorper« und tritt fiir eine Stirkung der »Konvivenz« im Klassenver-
band ein.?® Im Stadtstaat Hamburg wurde nicht zuletzt aufgrund kritischer Bedenken
gegeniiber der Form des konfessionellen Unterrichts dieser aufgebrochen und ein dia-
logischer »Religionsunterricht fiir alle« eingerichtet.?*

Die These, dass gelingendes und authentisches interreligioses Lernen nur in der
personlichen Begegnung (in einem interreligids verantworteten Religionsunterricht)
moglich sei, wird von anderen in Frage gestellt?®. Georg Langenhorst kritisiert, dass
Verfechter*innen persénlicher interreligiéser Begegnung vor allem das multikulturelle
Leben der Grofstidte im Blick hitten?®, nicht aber den lindlichen Raum, wo sich eine
personliche Begegnung im gleichen Mafe oft gar nicht realisieren lief3e. Wie Leimgru-
ber mit Verweis auf Buber weist Langenhorst darauf hin, dass personliche Begegnung
nicht zwangslaufig gelinge, sondern auch im Gegenteil in einer »Vergegnung« miin-
den kénne.?” Die Wahrscheinlichkeit bestehe insbesondere deshalb, weil die sich be-
gegnenden Menschen in den seltensten Fillen Expert*innen ihrer »eigenen« Religion
seien.?® Auch Friedrich Schweitzer nimmt kritisch auf das Begegnungskonzept Bezug

20  F Rickers: Art. Interreligioses Lernen, S. 875.

21 Norbert Mette: »Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts«, in: Reinhard
Gollner/Glnter Biemer (Hg.), Religion in der Schule? Projekte — Programme — Perspektiven, Frei-
burgi.Br.: Herder 1995, S.118-132, hier S.130.

22 Ebd, S.130f.

23 Vgl. u.a. das abschliefiende Fazit in B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunter-
richt, S. 248-251.

24  F. Doedens/W. Weifde (Hg.): Religionsunterricht fiir alle.

25 Vgl. die Ubersicht C. P. Sajak: Interreligiéses Lernen, S. 24f.

26 G.Llangenhorst:sInterreligioses Lernen<auf dem Prifstand., S. 89f.

27  Zitiert nach G. Langenhorst: Religionspadagogik und Komparative Theologie, S. 101.

28  Ebd, S.104f; vgl. auch B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 181-191.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

87


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88  Fremdheitserfahrung und Othering

und schreibt, dass sich der »angebliche Konigsweg« (hier vor allem in Bezug auf ge-

meinsames interreligidses Feiern) »zumindest teilweise als Holzweg« erwies.?®

»Wenn interreligiose Kompetenz [...] immer auch die Fahigkeit einschliefst, Anderen
tatsachlich zu begegnen, kann eine solche Fahigkeit vielleicht gerade dadurch am bes-
ten vorbereitet werden, dass Unterricht nicht sofort personliche Begegnungen insze-
niert, sondern zuallererst vorbereitet. Dabei kann auf Begegnungen Bezug genommen
werden, wie sie heute im Alltag und in der Schule ohnehin gegeben sind.«3°

Dressler schreibt in Auseinandersetzung mit Rickers:

»Nicht zuletztist die Diskussion um interreligioses Lernen durch einen pddagogischen
Mythos belastet, den Mythos der Authentizitit [...]. Unter den Bedingungen schuli-
schen Unterrichts, der aus prinzipiellen systemischen Griinden ein artifizieller Lern-
raum ist und mit dem>wirklichen<Leben selbst nicht identisch sein kann und darf, ist
Authentizitat immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar.<’

Die Diskussion um die Frage, in welchem schulischen Rahmen gelingende interreligis-
se Begegnungen moglich sind, hat sich in den letzten Jahren immer stirker ausdiffe-
renziert — auch aufgrund der zu beobachtenden religiésen Vielfalt im konfessionellen
Religionsunterricht selbst.>* Zudem werden unter der Uberschrift interreligidser Be-
gegnung mittlerweile sowohl »Begegnungen zwischen Personenc« als auch »Begegnun-
gen mittels Medien« aufgefithrt.>

Mirjam Zimmermann geht in »Interreligioses Lernen narrativ« einen solchen Weg
und stellt in den Mittelpunkt ihrer Unterrichtskonzeption zum Thema »Dem Fremden

34 eine fiktive Begegnung von einem jungen Midchen namens Lena mit ih-

begegnen«
ren neuen muslimischen Nachbarn. Als diese zu Beginn der Erzihlung in ihrem neuen
Zimmer aufwacht, hort sie aus der Nachbarwohnung »einen seltsamen Singsang wie

aus einer anderen Welt«®>. Der didaktische Kommentar dazu regt an, zuvor den »Ruf

29  F Schweitzer: Interreligiose Bildung, S.146.

30 Ebd, S.142.

31 Bernhard Dressler: »Interreligiéses Lernen — Alter Wein in neuen Schlauchen? Einwdrfe in eine
stagnierende Debattex, in: ZPT 55 (2003), S. 113-124, hier S.121.

32 Vgl. Uta Pohl-Patalong/Johannes Woyke/Stefanie Boll/Thorsten Dittrich/Antonia E. Liidtke: Kon-
fessioneller Religionsunterricht in religioser Vielfalt. Eine empirische Studie zum evangeli-
schen Religionsunterrichtin Schleswig-Holstein, Stuttgart: Kohlhammer 2016; Uta Pohl-Patalong/
Stefanie Boll/Thorsten Dittrich/Antonia E. Liidtke/Claudia Richter: Konfessioneller Religionsunter-
richtin religioser Vielfalt Il. Perspektiven von Schiilerinnen und Schiilern, Stuttgart: Kohlhammer
2017; vgl. auch Rudolf Englert/Thorsten Knauth: »Es bleibt spannend! Bilanz und Riickblick auf die
Diskussion, in: Eva-Maria Kenngott/Rudolf Englert/Thorsten Knauth (Hg.), Konfessionell — inter-
religios — religionskundlich. Unterrichtsmodelle in der Diskussion, Stuttgart: Kohlhammer 2015,
S.119-234; K. Lindner/M. Schambeck/H. Simojoki et al. (Hg.): Zukunftsfahiger Religionsunterricht;
Thorsten Knauth/Wolfram Weife (Hg.): Ansdtze, Kontexte und Impulse zu dialogischem Religi-
onsunterricht (= Religionen im Dialog, Band 19), Miinster, New York: Waxmann 2020.

33 K. Boehme: Interreligioses Begegnungslernen.

34 Vgl. M. Zimmermann: Interreligioses Lernen narrativ, S. 84-89.

35  Ebd,S.84.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 3. Fremdheit begegnen, Fremdheit durch Begegnung verringern

eines Muezzins« als Tonbandaufnahme abzuspielen. Sowohl der Verlauf der Geschich-
te als auch der skizzierte Ablauf der begleitenden Unterrichtsstunde fokussieren sich
anschlieflend in grofRen Teilen auf die Sachdimension des »Gebet[s] im Islam«, wobei
auch ein Vergleich mit christlichen Gebetsformen sowie ein Gesprich iiber personliche
Haltungen zum Thema Gebet insgesamt angeregt werden. Auf die durchaus ambiva-
lente Formulierung »seltsamer Singsang wie aus einer anderen Welt« wird jedoch an
keiner Stelle weiter eingegangen, noch wird sie in der in ihr enthaltenen Wertung auf-
gefangen und dekonstruiert. »Fremdheitc, in der Uberschrift explizit benannt, erfahrt
als Begriff in der vorgeschlagenen Konzeption ebenso keine genauere Klirung, sodass
unklar bleibt, wer eigentlich warum der oder das »Fremde« ist, dem hier begegnet wird.
Auf diese Weise besteht eine nicht unerhebliche Gefahr, dass die Lernenden entweder
mit von der Geschichte gar nicht intendierten Fremdheitsbildern zuriickbleiben, oder
aber sich unbefragt mit den durchaus diskussionswiirdigen, doch nur subtil anklingen-
den Fremdheitserfahrungen Lenas identifizieren: »So hatte [Lena] zu allem Ubel auch
noch Momo [ihren Hund] zuriicklassen miissen. Sie zog sich die Decke iiber den Kopf —
so mussten sich die Frauen mit der Vollverschleierung fithlen: Keiner sieht mich, ich h-
re alles gedimpft, ich habe nichts mit der Welt zu tun, ich gehore nicht dazu. Manchmal
tat das gut. Aber immer so leben zu miissen...>® »Vergegnungen, so wird beim Lesen
ersichtlich, sind auch in der fiktiven Begegnung moglich.

Begegnungspidagogische Ansitze insgesamt werden von einer anderen Seite
scharf kritisiert. Paul Mecheril und Ulrike Lingen-Ali schreiben:

»Begegnungspadagogische Ansitze setzen immer jene Differenzen voraus, auf die sie
padagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansitze zu einer Praxis der Herstel-
lung von Differenz werden. Erst die vorausgesetzte und damit festgelegte Differenz le-
gitimiert den Ansatz der Begegnung. Kinder werden in dem angefiihrten Beispiel nicht
nur auf Religion festgelegt, wodurch andere, beispielsweise Klassenfragen und 6ko-
nomische Verhaltnisse ausgeblendet werden, sondern der begegnungspddagogische
Ansatzistimmer auch gefahrdet, nicht nur die Differenz zwischen Religionen, sondern
auch Bilder tiber die Religion der Anderen zu zeichnen und zu bekraftigen. Wenn bereits
im Kindergarten beginnt, was sich in der Schule fortsetzt, ist der Boden dafir bereitet,
dass Kinder sich in den begegnungspadégogisch offerierten Kategorien zu verstehen

lernen.«<3’

Solche Kritik existiert neben empirischen Belegen, dass persénliche Begegnung eine
Vielzahl positiver Auswirkungen hat: Wie bereits gezeigt konnte Allports Kontakthy-
pothese, nach der persénlicher Kontakt das Abbauen von Vorurteilen unterstiitzt, in
zahlreichen Studien bestitigt werden — gleichzeitig zeigt die Forschung, dass personli-
cher Kontakt nur innerhalb bestimmter Rahmenbedingungen vorurteilsabbauend wirkt
(vgl. den obigen Forschungsstand, vgl. Kap. I1.4, Fufdnote 42). Interreligiose Begegnung

36 Ebd.,S. 87f.

37 Ulrike Lingen-Ali/Paul Mecheril: »Religion als soziale Deutungspraxis, in: ORF 24 (2016), S.17-24,
hier S. 22f.; vgl. T. Schlager-Weidinger/R. Hofer: Z.I.MT. — Wiirze in der Lehrerlnnenausbildung,
S.57-60.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

89


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

Fremdheitserfahrung und Othering

bleibt auf diese Weise ein umstrittener, unscharfer Begriff. Begegnungskonzepte wer-
den sowohl als Weg zum Abbau von Fremdheit bezeichnet als auch gegenteilig als Praxis
der Herstellung von Differenz. Die religionspidagogische Diskussion entziindet sich
vor allem an der Frage: Geschieht interreligiése Begegnung einfach bzw. inwiefern lisst
sie sich herbeifithren oder muss sogar herbeigefithrt werden?

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

4. Fremdheit verstehen

Erfahrungen von Fremdheit regen dazu an, die erfahrene Fremdheit zu ergriinden und
besser zu verstehen. In diesem Zusammenhang wird oft Theo Sundermeiers Werk »Den
Fremden verstehen« angefiihrt, in dem dieser seine Differenzhermeneutik entfaltet. Zu
welchem Zweck aber geschieht eine solche Deutung? »Wesentliche Aspekte des Frem-
denc, schreibt Herbert Kumpf, »lassen sich nach Sundermeier nicht dadurch verstehen,
dass man sich selbst besser versteht. Und das bedeute auch umgekehrt, dass das Frem-
de nicht als Hebamme auf dem Weg zur Selbstfindung missbraucht werden diirfe.«!
Interreligiose Deutungsvorginge diirften also Fremdes nicht vereinnahmen, sondern
miissten seine Andersheit respektieren. Fiir den padagogischen Kontext identifiziert
Konstantin Lindner im Anschluss an Sundermeier vier relevante Lernschritte hin zum
Verstehen des Fremden:

»(1) das distanzierte Wahrnehmen und beschreibende Analysieren, (2) das sympathi-
sierend-teilnehmende Beobachten und Kontextualisieren, (3) das von Empathie ge-
tragene (Teil-)Identifizieren und vergleichende Interpretieren sowie (4) der auf Kon-
vivenz angelegte, von Respekt getragene Versuch, einen Transfer zwischen Fremdem
und Eigenem anzubahnen«?

Konvivenz, also das Zusammenleben in einer Lebensgemeinschaft, und Xenologie, al-
so das Verstehen von Anderen gerade in ihrer Unterschiedlichkeit, gehéren fiir Sun-
dermeier untrennbar zusammen.>

1 H. Kumpf: Zur Didaktik interreligiosen Lernens in der Sekundarstufe | und Il., S. 229; vgl. auch
Herbert Kumpf: »Beobachtungen beobachten. Chancen einer Beobachtung zweiter Ordnung fiir
interreligiose Bildung am Beispiel des Betens.«, in: Gerhard Biittner/Hans Mendl/Oliver Reis et al.
(Hg.), Religiose Pluralitat, Babenhausen: Lusa 2017, S.129-143, hier S. 141ff.

2 Konstantin Lindner: »Ankniipfungspunkte! — Religiése Bildung im Horizont heutiger Schiilerinnen
und Schiiler.«, in: Winfried Verburg (Hg.), Ankniipfungspunkte?! 13. Arbeitsformung fiir Religions-
padagogik, Miinchen: Deutscher Katecheten-Verein 2018, S. 51-72, hier S. 57; B. Asbrand: Zusam-
men leben und lernen im Religionsunterricht, S. 213-220; vgl. F. Schweitzer: Interreligiose Bildung,
S.93-96; C. P. Sajak: Interreligioses Lernen, S. 84-86; vgl. Theo Sundermeier: Den Fremden verste-
hen. Eine praktische Hermeneutik, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1996, S. 153-197.

3 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.189-197.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92

Fremdheitserfahrung und Othering

Dass ein solches auf Zusammenleben ausgerichtetes, respektvolles Interesse am re-
ligiés Fremden eine wichtige Rolle im interreligidsen Austausch spielt, zeigen auch
empirische Befunde: Im Rahmen der sogenannten ReViKoR-Studie wurden iiber 400
Schiiler*innen in Schleswig-Holstein zu dem dortigen konfessionellen evangelischen
Religionsunterricht befragt, der auch Lernenden anderer Konfessionen, Religionen und
solchen ohne Religionszugehorigkeit offensteht. Die Studie erhebt, dass die religiose
Vielfalt, die auf diese Weise im konfessionellen Religionsunterricht entsteht, von den
allermeisten Lernenden begrifit wird und ein grofes Interesse am religids »Fremden«
besteht:

»Betont wird in den Begriindungen entsprechend der Wissensdurst gegenliber dem
Neuen und Fremden sowie der Wunsch, nicht nur oberflachlich etwas lber die Reli-
gionen zu erfahren, sondern sich intensiver mit dem Glauben und dem Leben ihrer
Anhingerfinnen auseinanderzusetzen. [...] Wird iiber die Zukunft des Religionsunter-
richts nachgedacht, kann zum einen ein verhaltnismafiig hohes Interesse am >Frem-
denc< als Ressource des dialogischen Umgangs mit anderen Religionen und Konfes-
sionen vorausgesetzt werden. Zum anderen scheint sich die Wissbegierde nicht mit
einem punktuellen Kontakt zu erschépfen, sondern wird eher grofier mit der langer-
fristigen Begegnung mit den Religionen bzw. Konfessionen. Moglicherweise kann der
Religionsunterricht hier Fragen aufnehmen und beantworten, die auferhalb seiner
selbst entstehen, im sonstigen schulischen Alltag aber keinen Raum finden.«*

Auch schon viel frither, in den allerersten Skizzierungen interreligidsen Lernens wurde
eine solche Wissbegierde, die die Auseinandersetzung mit Fremdem auslost, positiv
hervorgehoben. 1974 betont Johannes Lihnemann diese Motivation der Lernenden und
folgert fir die interreligiose Begegnung:

»Dabei verbindet sich die zumeist schon gemachte Erfahrung der Andersartigkeit
fremdlandischer und fremdgldubiger Menschen mit der Frage nach dem >Woher«
dieser Andersartigkeit. Die Tatsache, dass sich die Glaubenshaltung des Muslim in
ganz starker Weise in seinen — den Schilern fremd erscheinenden — Frommigkeits-
iibungen ausdriickt, kann sie motivieren, sich auch den geschichtlichen Hintergrund

der religiésen Brauche vor Augen fiihren zu lassen.«<

Diese zwei Passagen, der ReViKoR-Studie von 2017 und von Lihnemann aus dem Jahr
1974, zeigen einerseits eine Verinderung der Sprache und der Kontexte, wie iiber reli-
giose Fremdheit im religionspidagogischen Zusammenhingen gesprochen wird. An-
derseits offenbaren sie auch Kontinuititen: dass Fremdes gerade in seiner »Unbekannt-
heit« als motivierendes Faszinosum im interreligiosen Lernen wirkt und zu einer in-
terpretierenden Deutung anregt. Mit einer solchen Faszination sind jedoch auch Ge-
fahren verbunden: Durch den Wunsch, die unbekannte Wesenheit »fremder« Perso-
nen und Zeugnisse verstehen zu wollen, kann ihre »Fremdartigkeit« essentialisiert und
vereindeutigt werden. Uber all den Interpretationsversuchen und Hermeneutiken des

4 U. Pohl-Patalong/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Ludtke/C. Richter: Konfessioneller Religionsunterricht in
religioser Vielfalt 11, S. 246f.
5 ]. Lihnemann: Jesus und Mohammed, Christoph und Ali, S. 418.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Il. 4. Fremdheit verstehen

Fremden schwebt eine Frage, die schon im Blick auf Sundermeiers Werk »Den Fremden
verstehen« hervorsticht: Wer ist eigentlich der »Fremde« bzw. sind die »Fremdenc, den
oder die es zu verstehen gilt?

In seinem »Leitfaden fiir interreligigse Erziehung« von 2003 schreibt Matthias Hu-
goth folgendes:

»Deutsche leben mit Migranten Tiir an Tiir [...]. Erzieherinnen und Erzieher haben es
mit Kindern und Eltern aus unterschiedlichen Nationen und Kulturen zu tun, mit ih-
ren spezifischen Lebensgewohnheiten, ethnischen Traditionen, religiosen Uberzeu-
gungen und je eigenen Sozialisationserfahrungen.<®

Hier wird Deutschsein und Migrationshintergrund in einen einfachen Gegensatz
gestellt und wenige Sitze spiter ohne tiefere Reflexion mit weiteren Differenzmarkern
verbunden, von denen religiose Zugehorigkeit eine ist. Hugoth definiert als Ziel des
Leitfadens: Die Publikation vermittelt »ein Basiswissen iiber die Weltreligionen und
speziell den Islam, das Erzieher/-innen brauchen, um Kinder und Eltern anderer
Religionen besser zu verstehen.«” Verbunden mit zuvor unternommenen ethnischen,
nationalen und kulturellen Zuschreibungen kann sich die positive Intention des
Verstehenwollens leicht negativ auswirken: indem beim Versuch, Fremdheit abzu-
bauen, »Fremdheit« erst aufgebaut wird. Barbara Asbrand zeigt 2000 in skeptischen
Bemerkungen auf, dass sich solche problematischen Tendenzen durchaus auch bei
Sundermeier finden lassen — auch wenn sie dessen Ansatz grundsitzlich positiv
wiirdigt (vgl. Kap. I1II.11, Fuinote 14). Lassen sich diese Tendenzen bei Sundermeier
noch aus seiner »vorrangigen ethnologischen Perspektive«® erkliren, die er jedoch
zuriickhaltend und als eine einer Vielzahl von Perspektiven entfaltet®, sind Veréffentli-
chungen fiir interreligioses Lernen oft weniger subtil. Gerade im religionsdidaktisch-
erzieherischen Bereich — mit Sundermeier-Referenz oder ohne - findet sich hierfir
eine Fiille von Beispielen.

Ein »Basiswissen iiber die Weltreligionen und speziell den Islam« vermitteln, wie
es Hugoth anstrebt, — solche Formulierungen kénnen problematische Macht-Wissen-
Strukturen und Fremdheitszuschreibungen zu reproduzieren, wie sie u.a. jiilngst im
Sammelband »Der inspizierte Muslim«*® kritisiert werden. Auch Mouhanad Khorchi-
de schildert an anderer Stelle, wie bei Muslim*innen in Deutschland kontinuierliche
Fragen nach dem »Warum« ihres Handelns zu einem permanenten »Rechtfertigungs-
druck« fithren. Dies kann ein Gefiihl der Nichtzugehérigkeit erwecken und das Gefiihl
einer Kommunikation »nicht unbedingt auf Augenhéhe«.™ Khorchide zitiert Bernhard
Dressler, der in einem Beitrag vor der »Wut des Verstehens« warnt: »Man kann und

6 M. Hugoth: Fremde Religionen —fremde Kinder?, S. 7.

7 Ebd,, S.8.

8 B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 219.

9 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.188 u. 134f.

10 Schirin Amir-Moazami (Hg.): Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der Islamforschung in Eu-

ropa, Bielefeld: Transcript 2018.

11 Mouhanad Khorchide: »Gegebene, notwendige und zu ilberwindende Grenzen interreligiésen Ler-
nens aus islamischer Sicht.«, in: Rainer Méller/Clauf P. Sajak/Mouhanad Khorchide (Hg.), Koope-
ration im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiésen Lernens. Beitrdge aus evan-

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

93


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94

Fremdheitserfahrung und Othering

muss sich verstindigen, ohne sich vollstindig zu verstehen.«'* Ahnliches schreibt auch
Astrid Messerschmidt, wenn sie mit Edouard Glissant auf ein »Menschenrecht der Un-
durchsichtigkeit« pladiert: Der »Fremde kann beanspruchen, nicht verstanden zu wer-
den. Er muss nicht das Verstandenwerden erreicht haben, um respektiert zu werden
und gleichberechtigt zu sein.«*?

Unter der Uberschrift »Fremdheit verstehen« lassen sich also zwei unterschiedliche
Zugangsweisen auffithren: erstens diejenige, die zu einer aufrichtigeren und tiefge-
henderen Auseinandersetzung mit »fremden« Zeugnissen und Menschen aufruft, und
dazu aufruft, die Vielzahl der moglichen Inhalte auf einige gut ausgewihlte Beispiele

zu reduzieren’*

; zweitens diejenige, die vor zu hartnickigen Interpretationsversuchen
des vermeintlich »Fremden« warnt.

Zusammenfassend lisst sich sagen: Gerade in Gesellschaften (und Religionsun-
terrichtsklassen) mit wachsender Heterogenitit steigt die Motivation, andere in ihrer
»Fremdheit« besser zu verstehen. Gleichzeitig besteht die Gefahr, »Fremdheit« auf

diese Weise festzuschreiben.

gelischer, katholischer und islamischer Perspektive, Miinster: Comenius-Institut 2017, S. 244-254,
hier S. 245.

12 B. Dressler: Religiose Bildung und Schule, S. 96.

13 Zitiert nach Astrid Messerschmidt: »Befremdungen — oder wie man fremd wird und fremd sein
kann, in: Peter Schreiner/Ursula Sieg/Volker Elsenbast (Hg.), Handbuch Interreligioses Lernen.
Eine Veroffentlichung des Comenius-Instituts, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2005, S. 217-228, hier S. 224.

14 Vgl. H. Kumpf: Zur Didaktik interreligiésen Lernens in der Sekundarstufe | und 11, S. 226.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

5. Fremdes als Gabe und als Gast wertschatzen

»Interreligiéses Lernenc, so schreibt Claufl Peter Sajak in seiner Habilitationsschrift
»Das Fremde als Gabe begreifen«, »ist immer auch intrareligioses ErschliefRen der eige-
nen Religion. [...] In diesem Sinne kann auch in unserem gesellschaftlichen Kontext die
Begegnung mit fremden Religionen, vor allem mit dem Islam und dem Judentum, aber
auch zunehmend mit dem Buddhismus, als Geschenk gesehen werden.«* In der Ha-
bilitationsschrift adaptiert Sajak dhnlich wie Karlo Meyer und Werner HaufSmann das
Konzept »Gift to a Child« fiir den deutschen Kontext (vgl. Kap. I1L.1, Fulnote 11). Stirker
als etwa Meyer, der vor allem das irritierende Moment fremder religiéser Zeugnisse in
den Mittelpunkt seiner Untersuchung stellt,? sieht Sajak solche Zeugnisse positiver als
»Gabe an die Schiller«, die dem »interreligiésen Lernen im konfessionellen Religions-
unterricht neue Impulse geben kann<. Denn, so Sajak, die »Auseinandersetzung mit
Vorstellungen und Praktiken anderer Religionen« stelle »einen integralen Bestandteil
jeder individuellen religidsen Entwicklung« dar.*

Ausdriicklich begriindet Sajak seinen Ansatz »aus katholischer Perspektive«. Im
Verweis auf katholische Konzilsdokumente wie Nostra Aetate und Lumen Gentium
summiert Sajak so Beweggriinde zur Beschiftigung mit nichtchristlichen Religionen
»im Rahmen des konfessionellen Religionsunterrichts [...]:

« Nichtchristliche Religionen enthalten Strahlen jener gottlichen Wahrheit, »die alle
Menschen erleuchtet< (NA 2). Daraus erhalten Sie Ihre spezifische Wiirde und ihren
weisheitlichen Reichtum, den es zu entdecken gilt.

. Die Kenntnis der Weltreligionen ermdoglicht eine bessere Verstindigung und einen
fruchtbaren Austausch im interreligiésen Gesprach (-Dialog), sie trigt aber auch zu
einem friedlichen Miteinander in einer zunehmend multikulturellen Gesellschaft

bei.

1 Im Folgenden zitiert nach der 2., leicht (iberarbeiteten Auflage 2010: Claufs P. Sajak: Das Fremde
als Gabe begreifen. Auf dem Weg zu einer Didaktik der Religionen aus katholischer Perspektive (=
Forum Religionspadagogik interkulturell, Band 9), Minster: Lit 2010b, S. 12f.

2 Vgl. die Ausfithrungen im folgenden Kapitel 111.6.

3 C. P Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 219.

4 Ebd., S. 290.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

96

Fremdheitserfahrung und Othering

- Von den Religionen der Welt kénnen wir neue Zuginge zur Sinn- und Gottesfrage
und Hilfe bei Entscheidungen zu weltanschaulichen Fragen finden.

« Im Zuge des schulischen Religionsunterrichts ist es notwendig, in die Vielfalt [sic!]
der Religionen, um eine selbststindige Entscheidung der Schiiler/innen in Glau-
bensfragen zu ermdoglichen.

« Die Erforschung und Entdeckung der bedeutenden Kulturreligionen wie auch der
abrahamischen Offenbarungsreligionen hilft uns beim Verstindnis der eigenen,
christlichen Religion.

. Die intensive Auseinandersetzung mit den anderen Religionen kann uns helfen, die

Wahrhaftigkeit und die Gesprichsfihigkeit des Anderen zu erkennen.«®

Auch wenn Sajak auf das Feld des Fremden bereits im Titel seines Werks verweist, sind
die Klirungen, wie nach seinem Ansatz Fremdheit zu definieren® ist, im Verhaltnis
recht knapp. Wie viele andere’ beruft sich Sajak hierbei auf Theo Sundermeier, insbe-
sondere auf dessen »Homoostatisches Modell« mit Anleihen aus der Philosophie der
japanischen Kyoto-Schule. Im Mittelpunkt des Modells steht der Gedanke, dass erst die
Grenze zum Fremden die eigene Identitit konstituiert und umgekehrt — hier wie bei
Sundermeier veranschaulicht an einem Rechteck mit zwei Feldern: »Es ist die Linie W,
die den einen Raum trennt und beide Riume, A und B, konstituiert.«

Abb. 1: »Ziehe eine Linie und du erschaffst eine Welt®

5 Ebd., S. 217. Zuschreibungen wie »bedeutende Kulturreligionen«/>abrahamische Offenbarungsre-
ligionen«, deren»Erforschung und Entdeckung [...] uns beim Verstindnis der eigenen, christlichen
Religion [hilft]«, lieRen sich aus Sicht vorliegender Studie in mehrerlei Hinsicht hinterfragen, was
an dieser Stelle jedoch zu weit fithren wiirde.

6 Auch sein Einfithrungsbuch »Interreligioses Lernen« von 2018 stiitzt sich beim Thema Fremdheit
zu grofRen Teilen auf die Ausfiihrungen in seiner Habilitationsschrift und auf den xenologischen
Ansatz von Heinz Streib (vgl. zum Ansatz von Streib genauer Kap. 111.6), vgl. C. P. Sajak: Interreli-
gioses Lernen, S. 84-88.

7 Vgl. das vorherige Kapitel I11.4.

8 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.133.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 5. Fremdes als Gabe und als Gast wertschatzen

Sajak folgert daraus: »Eine angemessene Begegnung zwischen A und B, also zwi-
schen Fremden ist nur moglich, wenn die Wand als das Konstitutive zwischen den Bei-
den nicht aufgehoben oder aufgeldst wird, sondern als Distinktivum stehen bleibt.«
Denn die »Fremdenc, zitiert Sajak Sundermeier, »sind Mitkonstituenten in vielfacher
Hinsicht. Wir sind voneinander wechselseitig abhingig. Jeder konstituiert des anderen
Identitit.«® Folglich gelte es, so Sajak, »einen Prozess des Austauschs und des Verste-
hens zu initiieren, der die Wand als das >Gesicht« des anderen stehen lisst, diese aber
durchlissig macht fiir Kommunikation und Austausch.«’® (Sundermeier selbst nennt
diesen Vorgang »osmotisch«.™) Jede »Vereinnahmung oder Instrumentalisierung« aber,
so Sajak, fithre »zur Zerstérung der anderen, jede Assimilation zur Aufgabe der eigenen
Identitit.«'

Vor diesem Hintergrund lisst sich gut verstehen, dass Sajak als Rahmen fiir interre-
ligiéses Lernen den konfessionellen Religionsunterricht bevorzugt™, aber durch die Ge-
stalt von religiésen Zeugnissen aus nichtchristlichen Religionen eine gute Moglichkeit
er6ffnet sieht, sich wertschitzend mit Glaubensinhalten dieser Religionen im katho-
lischen Unterricht zu befassen.' Sajak fasst diesen grundsitzlichen positiven Zugang
in einem Sundermeier-Zitat zusammen: »Der symbiotische Zellenaustausch zwischen
mir und dem Fremden [..] wird dann, um im Bilde zu bleiben, der Zellauffrischung
dienen.«*

Doch so klar, wie es auf den ersten Blick erscheint, sind die Eigen-Fremd-
Zuordnungen seines Ansatzes nicht. Sajak klirt nicht hinreichend, wen oder was er in
dem von Sundermeier itbernommenen Rechteckmodell symbolisiert sieht: Stehen die
Rechtecke fiir die Perspektive des katholischen Religionsunterrichts bzw. der christli-
che Religion insgesamt gegeniiber den Perspektiven von nichtchristlichen Religionen
bzw. ihren erst noch zu entwickelnden Religionsunterrichten? Versteht er darunter
die Perspektive eines Lernenden im Religionsunterricht angesichts der Vielfalt der
Weltanschauungen? Oder steht jedes Rechteck schlicht allgemein fiir ein Individuum,
das eben nicht mit anderen Individuen gleichzusetzen ist? Mehrere Deutungen sind
moglich, die zu untersuchende »Fremdheit« wire von Deutung zu Deutung jeweils
eine andere. Manche Unschirfe des Ansatzes resultiert auch aus dem Rekurs auf
Sundermeier selbst, der Fremdheit wie schon erwihnt ethnologisch'® begreift und
nicht prizise genug von anderen Perspektiven unterscheidet, aber es ist auch, wie noch
zu zeigen sein wird, ein Grundproblem von phinomenologisch'” geprigten Zugingen
insgesamt (vgl. Kap. 1V.4.6).

9 C. P Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen; vgl. T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.135.

10  C.P Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 239; vgl. Sundermeiers aus der japanischen Philoso-
phie (ibernommenes Bild von der Stirnfront eines Hauses als dessen »Gesicht«, T. Sundermeier:
Den Fremden verstehen, S.134.

11 T.Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.135.

12 C. P Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 239.

13 Ebd., S. 220-236.

14  Ebd., S.244-254.

15 Ebd., S.242; vgl. T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.188f.

16  Vgl. das vorherige Kapitel I11.4.

17 C. P.Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 240.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

97


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98

Fremdheitserfahrung und Othering

Als Beispiel fithrt Sajak den Besuch einer katholischen Religionsklasse in einer Mo-
schee an, in dessen Anschluss sich die Schiiler*innen schrittweise dem »Fremdarti-
ge[n]« des beobachteten Gebets annihern sollen (nach den schon oben beschriebenen
vier Schritten von Sundermeiers Hermeneutik des Fremden). »Am Ende des Verste-
hensprozesses steht die Konvivenz: Muslimisches und Christliches Gebet werden nicht
gegeneinander ausgespielt, abgewertet oder vereinnahmt, sondern bleiben als zwei un-
terschiedliche, sich bereichernde Formen des Kultes nebeneinander bestehen.«!® Wel-
cher Prozess soll hier jedoch pidagogisch begleitet werden, die individuelle Befremdnis
angesichts noch unvertrauter Gebetsformen aus Sicht der katholischen Schiller*innen,
oder die scheinbar neutrale Beschreibung des islamischen Gebets, das aus einer ver-
eindeutigten liturgisch-religionskulturellen Sicht eine fremde Glaubenspraxis darstellt? Wie
der weitere Fortgang vorliegender Studie zeigen wird, sind solche vielleicht penibel er-
scheinende Klirungen angesichts der Sensibilitit der Fremdheitsthematik nicht un-
wichtig.

Auch Martina Kraml und Zekirija Sejdini verstehen »religiose Unterschiedlichkeit
als Potential«. Der entscheidende Ausgangspunkt dieses Potentials liegt fiir sie im »Phi-
nomen der Kontingenz (etwas ist anders moglich als es ist)«, das »Voraussetzung fir
Pluralitit im Sinne von Vielfalt« ist."” »Meist sind es die Friichte der Kontingenz, der
>Stolpersteines, der Storungen, des Dazwischenkommenden, die >aus dem Tritt< brin-
gen und Neuanfinge erméglichen«?®, schreiben sie gemeinsam mit Matthias Scharer
in ihrer Grundlegung »einer interreligiésen Religionspidagogik und -didaktik aus mus-
limisch-christlicher Perspektive«.

Bei aller ersten Ahnlichkeit ihres Ausgangspunktes zu dem von Sajaks Ansatz ist es
interessant, die Unterschiede zu betrachten. Wahrend Sajak seinen Ansatz streng aus
einer konfessionell-katholischen Perspektive her aufbaut, suchen Sejdini, Kraml und
Scharer nach den »Grundlagen einer interreligiésen Religionspiddagogik und -didaktik
aus muslimisch-christlicher Perspektive«. Beide Ansitze thematisieren die Grenze zwi-
schen Eigenem und Fremden. Doch wihrend sie fiir Sajak vor allem die entscheidende
Linie ist, die Eigenes und Fremdes als solches konstituiert und damit »eine Welt er-
schafft«, ist diese Grenze fiir Seijdini/Kraml/Scharer ein ganzes »Grenzland, das we-
der dem Eigenen noch dem Fremden gehért (im Sinne von Homi K. Bhabbas »Third
space«):

»Grenzen, auch Grenzen zwischen Konfessionen und Religionen, miissen also nicht
als starr abgrenzend aufgefasst werden; sie konnen vielmehr dynamisch verstanden
werden, neue Raume und Méglichkeiten eréffnend. Sich im Grenzland zu bewegen, ja
das Grenzland als die eigentliche Heimat zu betrachten, iiberschreitet die Abgrenzung
vom anderen und es untergribt die Besserwisserei, die sich iiber den anderen stellt.«*'

Wie gezeigt versteht auch Sajak die Grenze nicht als starr abgrenzend, sondern viel-
mehr als »osmotisch«, dennoch lisst sich hier eine bedeutende Schwerpunktverschie-

18  Ebd., S. 242 u.243.

19 M. Kraml/Z. Sejdini: Religiése Unterschiedlichkeit als Potenzial, S. 29.
20  Z.Sejdini/M. Kraml/M. Scharer, S.145.

21 Ebd., S.141u.140.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 5. Fremdes als Gabe und als Gast wertschatzen

bung konstatieren, die von der »Linie, die eine Welt erschafft« zum »Grenzland als
eigentliche Heimat« fithrt. Ein dritter Unterschied ist die fiir vorliegende Studie in-
teressante begriffliche Akzentuierung: Wihrend Sajak fast durchgingig vom »Frem-
denc spricht, sprechen Seijdini/Kraml/Scharer fast durchgingig vom »Anderen« bzw.
manchmal auch vom »Unbekannte[n]« und dem »vermeintlich Fremde[n]«.?*

Beispielhaft thematisieren beide Ansitze iiberdies die Teilnahme am Gebet einer
anderen/fremden Religion, wenngleich wiederum mit unterschiedlicher Zuspitzung:
Wihrend in Sajaks Beispiel die katholische Religionsklasse in der klaren Beobachter-
rolle gegeniiber dem muslimischen Gebet bleibt, fragen Seijdini/Kraml/Scharer welche
unterschiedlichen Teilnahme/Teilhabe-Moglichkeiten es bei »interreligiésen« Gebeten
und Festen gibt:

»Es zeigt sich, dass bei >intrareligiésen< Gebeten und Festen einer Religionsgemein-
schaft, bei denen die Anderen dabei sind, sich in besonderer Weise die Frage nach
der Transparenz der Rollen und Beteiligungsformen stellt. Wird deutlich gemacht,
dass z.B. die MuslimInnen bei einem christlichen Fest in anderer — teilnehmender
— Form anwesend sind als es die Christlnnen sind? Und umgekehrt? Werden in den
Bildungseinrichtungen wie Schulen, Kindergirten u.a. auch die muslimischen Feste
entsprechend gewdirdigt, sodass muslimische Schiilerinnen sich ebenso in einer
authentischen, teilhabenden und anteilgebenden Rolle [..] erleben diirfen?«?3

Diese Fragen zielen auf Diskussionspunkte, die die Theoriebildung interreligidsen Ler-
nens seit Langem beschiftigt (vgl. auch Kap. I11.3). Insbesondere lisst sich so auch
kritisch das Modell der »Gastfreundschaft« anfragen, das seit lingerer Zeit als Mo-
dell des »konfessionellen Religionsunterricht[s] der Zukunft« ausgelobt wird (vgl. et-
wa den gleichnamigen Sammelband von 2010)*. Unter diesem Begriff werden Versu-
che benannt, Angehorigen anderer/fremder Konfessionen bzw. anderer/fremder Reli-
gionen unter bestimmten Bedingungen einen Gaststatus im eigenen konfessionellen
Unterricht zu gewihren. Der Gast ist seit jeher eine bestimmte, meist positiv konno-
tierte Spielart des Fremden (vgl. etwa die gemeinsame griechische Wurzel in &évog:
»Gast, Fremder«, vgl. auch Kap. II1.6, Fufinote 34). Nicht nur Rudolf Englert sieht in
der Metapher »Gastfreundschaft« ein »grofRes Potential«: »Wire es abwegig, nicht nur
auf Kompensation eigener Kosten zu hoffen, sondern dariiber hinaus die Hoffnung zu
haben, dass die Begegnung mit dem Gast eine religios relevante Entdeckung bereithilt
und dass das Miteinander der Konfessionen in einem Raum dkumenischer Gastfreund-
schaft so alle Beteiligten reicher macht?«*> Englerts immer wieder auch skeptische Be-
merkungen zeigen aber durchaus, dass die Metapher »Gastfreundschaft« und die da-
mit verbundene Hoffnung einer Bereicherung oder eines »Beschenktwerdens« nicht so

22 Ebd, S.139.

23 Ebd., S.145.

24  Hans Schmid/Winfried Verburg (Hg.): Gastfreundschaft. Ein Modell fiir den konfessionellen Reli-
gionsunterricht der Zukunft, Miinchen: dkv 2010.

25  Rudolf Englert: «Gastfreundschaft« — eine Metapher mit groflem Potential«, in: Hans Schmid/
Winfried Verburg (Hg.), Gastfreundschaft. Ein Modell fir den konfessionellen Religionsunterricht
der Zukunft, Miinchen: dkv 2010, S. 10-21, hier S. 21.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

99


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

100

Fremdheitserfahrung und Othering

harmlos sind, wie sie auf den ersten Blick erscheinen. »Es ist durchaus schwierig, ein
Geschenk zu sein«, schreiben auch Clauf} Peter Sajak und Ann-Kathrin Muth in die-
sem Band unter der Uberschrift »Der Gast als Gabe?«: »Will der Gast iitberhaupt Gabe
sein? Empfinden Schiilerinnen und Schiiler ihren Gast iiberhaupt als einen solchen oder
gehort dieser aufgrund seines Schiilerseins nicht sowieso immer schon zur Lerngrup-
pe?«*® Erginzend liefe sich auch die Frage von Seijdini/Kraml/Scharer anfithren: »Wer
bestimmt die Spielregeln dieses Miteinanders?«*”

Heinz Streib schreibt zwar Erfahrungen von Fremdheit ebenso ein produktives Po-
tential zu, das in interreligiosen Lernprozessen entfaltet werden kann und spricht eben-
falls von einem »Geschenk-Charakter« fremder Religion (und der Fremdheit der eige-

nen Religion).?8

Mit Verweis auf Yoshiro Nakamura warnt Streib jedoch davor, den »er-
fahrenen Fremden« mit einem »inszenierten Fremden« und insgesamt »Fremdheit mit
Andersheit« zu ersetzen.?® Echte Erfahrungen von Fremdheit werden, mit Bernhard
Waldenfels gesprochen, niemals ihren schmerzenden »Stachel«*°® verlieren. Sind also
alle Anndhrungen an Fremdes im Rahmen von Unterrichtskonzeptionen immer Insze-
nierung und damit von Vorherein zum Scheitern verurteilt? Wie ist angesichts dessen
Bernhard Dresslers in Kapitel I11.3 aufgefithrter Hinweis zu verstehen, dass Unterricht
stets einen artifiziellen Lernraum erdfIne, in dem »Authentizitit immer nur in insze-

natorischer Gebrochenheit denkbar« sei?3!

26 Ann-Kathrin Muth/Clauf P. Sajak: »Der Gast als Gabe? Religionspadagogische Uberlegungen zur
Frage der konfessionellen Gastfreundschaft im Religionsunterricht, in: Hans Schmid/Winfried
Verburg (Hg.), Gastfreundschaft. Ein Modell fiir den konfessionellen Religionsunterricht der Zu-
kunft, Miinchen: dkv 2010, S. 22-33, hier S. 22.

27 Z.Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S.144.

28  H.Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241.

29  Ebd.,S.231;vgl. Yoshiro Nakamura: Xenosophie. Bausteine fiir eine Theorie der Fremdheit, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2000, S. 72.

30 B.Waldenfels: Der Stachel des Fremden.

31 B.Dressler: Interreligioses Lernen — Alter Wein in neuen Schlauchen?, S.121.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

6. Eigenstandigkeit von Fremdem ernstnehmen,
Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

»Die Erfahrung von Fremdheit und deren konstruktive Bearbeitung ist letztlich die
Wiirze in der Suppe des Interreligiésen Lernens!«, schreibt Hans Mendl.! Bei der her-
meneutischen Reflexion des Fremden, so Mendl, kénne am Ende immer wieder die
Erkenntnis stehen, dass »das Fremde fremd bleibt«*. Mend] verweist auf neue Erfah-
rungswelten, die sich durch einen alterititstheoretischen Blick auf Erfahrungen erge-
ben, der von Bernhard Griimme prominent im Sinne einer kritischen Subjektorientie-
rung entfaltet wurde: Eine solche kritische Subjektorientierung betone »das Moment
des Fremden, des Irritierenden, des Unerhorten, des radikal Neuen, des Undenkbaren,
die Anerkennung der Andersheit des Anderen<® Insgesamt wiederholt Mendl hier ei-
ne Kritik an einer vorschnellen Harmonisierung des Fremden, die seit vielen Jahren
in der Theorie des interreligiésen Lernens prisent ist, und pladiert fiir ihre didaktische
Anerkennung. Die Forderung Anderes/Fremdes in seiner »Alteritit« anzuerkennen, be-
gegnet in religionspddagogischen Konzeptionierungen in zahlreichen Spielarten (neu
befeuert nicht zuletzt auch durch Impulse, die religionspidagogische Ansitze durch die
komparative Theologie erhalten*). Die Uberginge zu den im vorherigen Kapitel vorge-
stellten Ansitzen sind flieRend. Dennoch lassen sich innerhalb dieser Vielfalt von An-

1 Hans Mend|l: »Der fremde Andere. Praktische Konturen einer Differenzhermeneutike, in: Gerhard
Bittner/Hans Mendl/Oliver Reis et al. (Hg.), Religiose Pluralitit, Babenhausen: Lusa 2017, S.106-
118, hier S.113.

2 Ebd., S.114.

3 Bernhard Griimme: Vom Anderen er6ffnete Erfahrung. Zur Neubestimmung des Erfahrungsbe-
griffs in der Religionsdidaktik (= Religionspadagogik in pluraler Gesellschaft, Band 10), Giiters-
loh, Freiburg i.Br.: Giitersloher Verl.-Haus; Herder 2007, S. 321; vgl. H. Mendl: Der fremde Andere,
S.109f.

4 Vgl. Jan Woppowa: »Das Konfessorische als Stein des AnstofRes. Aspekte eines kritisch-konstrukti-
ven Gesprachs zwischen Komparativer Theologie und Religionsdidaktike, in: Rita Burrichter/Georg
Langenhorst/Klaus v. Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung fiir die Religionspad-
agogik. Perspektiven zukunftsfihigen interreligiésen Lernens, Paderborn: Ferdinand Schéningh
2015, S.15-30, hier S.18; vgl. auch Klaus v. Stosch: Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt
der Religionen (= Beitrdge zur komparativen Theologie, Band 6), Paderborn: Schéningh 2012.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102

Fremdheitserfahrung und Othering

sitzen zwei Gruppierungen mit unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen aufzeigen —
diejenige, bei der das Gewicht eher auf dem bereichernden Potential von Fremdheit
liegt, und diejenige, bei der das Gewicht auf der »Eigenstindigkeit« bzw. »Widerstin-
digkeit« des Fremden liegt. In der »aufrichtige[n] Auseinandersetzung« mit dieser Ei-
genstindigkeit und mit einer fiir sich stehenden »fremde[n] Wahrheit«liege, so schreibt
Konstantin Linder, nicht zuletzt ein »wertebildendes Potential«.’

Relativ frith kritisierte etwa Karlo Meyer, dass Autoren wie Stephan Leimgruber,
die die Konzeptionierungen interreligiosen Lernens entscheidend prigten, zwar im-
mer wieder auf den Begriff der »Fremdheit« rekurrieren, jedoch ohne ihn zu konkreti-
sieren.® Auch seien viele Ausfithrungen zu den einzelnen Religionen stark »konsensbe-
tont«.” In der Tat lisst sich diese Kritik gut nachvollziehen. Denn auch wenn Leimgru-
ber in seinen fiinf Schritten interreligidsen Lernens davon spricht, dass dieses die »blei-
bende Fremdheit respektieren« miisse, da »vieles nur ansatzweise, nur vordergriindig
oder iberhaupt nicht verstanden wird«,? bleibt das dahinterstehende Fremdheitskon-
zept vage. Dies lasst sich bereits an der angefiihrten Referenzliteratur zum Fremden
erkennen — und daran, dass es Leimgruber auch in der Neuauflage seines Grundlagen-
werkes 2007 wie schon 1995 gelingt, innerhalb weniger Seiten und ohne grofiere Briiche
von der Alterititsphilosophie Lévinas’ zu der Dialogphilosophie Bubers zu gelangen.’
(Wie der weitere Verlauf vorliegender Studie zeigen wird, sind dahinter unterschiedli-
che philosophische Akzentsetzungen verborgen, vgl. Kap. IV). Auch lsst sich in Frage
stellen, ob Fremdheit vor allem auf ein Nicht-verstehen aufgrund lebensweltlicher Ferne zu-
riickzufithren ist, indem »[glerade die ferngstlichen Religionen [...] in ihrem Lebensge-
fithl so vom unsrigen [differieren], dass ein tieferes Verstehen schwierig ist«. Vor allem
aber lasst sich fragen, ob fiir Leimgruber »Fremdheit« nicht schon eine lingst einge-
preiste Grofde auf dem Weg zu einer »existenziellen Auseinandersetzung« mit dem Ei-
genen darstellt, was den letzten von seinen fiinf Schritten darstellt: Lernende, so Leim-
gruber hierzu, sind »iiber die >Fahrzeuge« religiéser Zeugnisse einzuladen, sich selbst
zu iiberpriifen und eigene Einstellungen zu revidieren. [..] Interaktion und Kommuni-

5 Konstantin Lindner: »Das wertbildende Potenzial des Fremden im Kontext religiésen Lernensc,
in: Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.), Zwischen Integration und Ausgrenzung. Migration,
religiose Identitat(en) und Bildung — theologisch reflektiert, Berlin, Miinster: Lit 2011, S. 215-236,
hier S. 232f,; vgl. auch Uwe Gerber: »Interreligioser Dialog zur Friedensfoérderung. Abgrenzung —
Toleranz — Differenz«, in: Uwe Gerber (Hg.), Auf die Differenz kommt es an. Interreligioser Dialog
mit Muslimen, Leipzig: Evang. Verl.-Anst 2006, S. 63-78; neben vielen weiteren, die fiir eine Aner-
kennung der »Eigenstandigkeit« des Fremden pladieren, vgl. bspw. auch M. Tautz: Interreligioses
Lernen im Religionsunterricht, S.364ff.; Peter Karin: »Wenn Fremde sich begegnen... Bedeutung
von bleibend Fremdem und Unzuginglichem in interreligiosen Lernkonzepten, in: ORF 23 (2015),

S.11-19.
6 Vgl. K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 84-87, bes. S. 86.
7 Ebd., S. 86. Ahnliches gilt fiir Johannes Lihnemann, der Meyer zufolge nicht genug klart, was eine

von ihm konstatierte »Bereicherung« durch andere Religionen bedeutet, vgl. ebd., S. 94.

8 S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S.109.

9 S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S. 50-59; vgl. S. Leimgruber: Interreligidses Lernen, S. 87f. u.
S.101-104.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 6. Eigenstandigkeit von Fremdem ernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

kation sind dazu Schliissel, um in die eigenen Welten einzudringen und am Ende auch
selbst neu zu werden, sich wieder zu erkennen, zu verstehen und anzunehmen.«'°

Solche Unsicherheiten hinsichtlich des Fremdheitsbegriffs vor Augen, lisst sich an
Leimgruber und viele weitere, die auf ihn referieren, die Frage stellen: Ist Fremdheit
einfach nur ein Rest an »Nicht-verstehen« oder ein Instrument zur Schirfung des ei-
genen religiosen Profils? Trifft die im letzten Kapitel angefiihrte Kritik einer »Inszenie-
rung« (vgl. Kap. IIL.5, Fuinote 29) oder gar »Instrumentalisierung« des Fremden hier
nicht besonders zu?"!

»Wenn interreligioses Lernen heif’t«, schreibt Meyer, »sich von Impulsen ganz ande-
rer Traditionen bewegen zu lassen, wire es kaum zielfiihrend, die jeweiligen Stiicke
fremder Religion einfach wie jedes Stiick Sachwissen in die sonstige schulische Lern-
kultur einzubetten und Suren als ausgeteilte Kopie zu lesen wie Bibelpassagen oder
Schillergedichte. Interreligiose Impulse, die diesen Namen verdienen, wirken als sol-
che, wennihre stérende Andersartigkeitin Wahrnehmung, Handhabe und>Denke<be-
wusst bleibt.«'

Meyer sieht es als problematisch, wenn dem unterrichtlichen »Gegen-stand«® durch ei-
nen harmonisierenden Ansatz »das Widerstindige verloren geht, dass er auf diese Wei-
se um sein Charakteristikum als Zeuge einer anderen (der westlichen Schule entgegen-
stehenden) Weltsicht gebracht wird, und dass so sein Wert in diesem anderem Bezugs-
system, dem er entstammt, nicht mehr ernst genommen wird«."* Wirklich begreifen
konne man religiése Zeugnisse nur aus einer Innen-Sicht heraus, als einer der Religion
Teilhabender — der konfessionelle Religionsunterricht in Deutschland aber lief3e eine
solche »Innen-Sicht« der verschiedenen Weltreligionen nicht zu. Der gegensitzliche
Ansatz, eine religionskundlich geprigte Aufien-Sicht auf religiose Traditionen, erfasse
dagegen nicht deren existenzielle Bedeutung fiir die Gliubigen. Meyer schligt einen
Mittelweg vor: Da »Schiilerinnen und Schiiler immer im Auf’en gegeniiber dem frem-
den Glauben bleiben werden«,” solle man diese Perspektive ernstnehmen und zu einer
Unterrichtskonzeption gelangen, die das AuRen »explizit aufnimmt«. Im Gegenzug sol-
le man dieses Auflen »zugleich in einzelnen Punkten mit dem fremden Bezugssystem in
Beziehung« setzen und »zu einer inneren Auseinandersetzung« herausfordern.’® Auch

10 S Leimgruber: Interreligiéses Lernen, S.109.

11 Vgl. dagegen C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S.12f. u. Fufinote 48.

12 Karlo Meyer: »Impulse zu existenziellen Fragen — durch fremde religiose Traditionen. Ein herme-
neutisch-padagogisches Problem, in: Rainer Mdller/Claufs P. Sajak/Mouhanad Khorchide (Hg.),
Kooperation im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiosen Lernens. Beitrdge aus
evangelischer, katholischer und islamischer Perspektive, Miinster: Comenius-Institut 2017, S. 13-27,
hier S. 24.

13 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 266. Ahnlich wie Clauf Peter Sajak stiitzt
Meyer seinen Ansatz, wie oben erwahnt, auf die englischen Ansitze »A Gift to the Child« und
das Warwick-Project. »In England fehlen aber«, so Meyer, »Ausfiihrungen zur Fremdheit religio-
ser Zeug-nisse im Unterricht«, vgl. ebd. S. 264.

14 Ebd., S.268.

15 Meyer zdhlt fiir viele Deutsche auch das Christentum zu den fremden Religionen, vgl. ebd., S. 271.

16 Ebd., S.272f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

103


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

104

Fremdheitserfahrung und Othering

Meyer bezieht sich hierbei auf Theo Sundermeiers »osmotisches« Differenzmodell (vgl.
das vorherige Kapitel I11.5).

Das »religiose Zeug-nis« — fiir Meyer Gegenstand der existenziellen Auseinander-
setzung mit fremden Religionen im Religionsunterricht — kennzeichnen im schulischen
Kontext drei Dimensionen der Fremdheit: 1. durch seine kulturelle Gebundenheit: Die
mit dem Zeug-nis verbundenen »Antworten, Hoffnungen und Weisheiten sind oft weit
entfernt von der westlichen, schulischen Denkkultur«. 2. als Zeug-nis »von einem Glau-
ben« und »fiir einen Glauben, der »im lebendigen Vollzug und im gemeinsamen Leben
vermittelt« wird: »Der Umgang der Gliubigen mit religiosen Praktiken und Gegenstin-
den hat dabei einen ganzheitlichen Charakter und eine lebensgestaltende Qualitit, die
durch kognitives Einordnen nur unzulinglich erfasst wird«. 3. als Hinweis auf einen
»heiligen« Ort auflerhalb der Schule: »Einen angemessenen Ort und Rahmen fiir solche
heilige Wirklichkeit hat der deutsche Unterricht nicht zu bieten«.”

Mehrfach verweist Meyer auf den Gegensatz zwischen der von ihm sogenannten
»westlichen Schule« und ihr fremden Traditionslinien. Das Spannungsfeld von Kultur
und dem Numinosen, das durch Kultur tberformte Religiose spielt eine wichtige Rolle
in Meyers Ansatz. Kulturelle Fremdheit sei erschlief3bar, doch konne sich dieser Lern-
prozess je nach Komplexitit iiber Jahrzehnte hinstrecken, manches méglicherweise nie
erlernt werden. Ein Losungsansatz liegt fiir Meyer darin, was Heidegger und Gadamer
als »Vorstrukturen des Verstehens« bezeichnen: Durch rudimentires Vorwissen und
Vorurteile sei ein Sachverhalt noch nicht verstanden, manchmal werde das Verstehen
dadurch sogar behindert. Doch auf der anderen Seite sei Verstehen anders gar nicht
moglich. Denn erst durch Vorwissen und Vorurteil hindurch gelange man zu einem
tieferen Verstindnis eines Sachverhaltes.'® Als Ausdruck einer unmittelbaren, existen-
ziellen Erfahrung kénnen religiése Zeugnisse aber auch tiber Kulturgrenzen hinweg
Menschen ansprechen, »sie konnen iiber religiése und kulturelle Grenzen hinaus trotz

kultureller Fremdheit kommunikabel sein«.*

»Festzuhalten ist, dass die Erfahrung dieser Fremdheit des Heiligen immer wieder
in Formen Gestalt gewinnt, die kulturbedingt »Fremdheit« bezeichnen. [..] Wihrend
die Fremdheit in der numinosen Erfahrung bei Wiederholungen nicht in Vertrautheit
Uibergeht, kann das plastische Abbild einer Cottheit oder die Liturgie (so eigenartig
sie auch sind) mit der Zeit vertraut werden.«?°

Einer kulturell-strukturellen Fremdheit, die im Prinzip aufgeldst werden kann, setzt
Meyer also die Dimension des Heiligen entgegen, die niemals vollstindig in Vertraut-
heit iibergeht. Er bezieht sich hierbei insbesondere auf den Religionswissenschaftler
und evangelischen Theologen Rudolf Otto. Nach Otto kennzeichnet das Heilige seine
Dialektik von Nihe und Ferne, von Anziehung und Schrecken. Trotz aller Unmittelbar-
keit der Erfahrung einer numinosen Wirklichkeit bleibe das Numinose immer auch das

17 Ebd.,S. 265f.

18 Vgl. ebd., S.279ff., im Verweis auf Gadamer und Heidegger.
19 Ebd., S. 284, Kursivsetzung nach Meyer.

20 Ebd,S.276f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 6. Eigenstandigkeit von Fremdem ernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

Transzendente, das »Ganz-andere«*. Dieses numinose Gefiihl, so Meyer, lisst sich nur
im glidubigen Vollzug anstofRen, »von Aufden, im profanen Unterricht lisst es sich nicht
erleben noch erlernen«** — es bleibe eine Fremdheit des Heiligen. »Diese Fremdheit
nehmen sie [die Lernenden] nur gebrochen im hinweisenden Charakter der Zeug-nisse
wahr mittels eines Berichts oder einer Erliuterung des Lehrers.«*3

Aufgrund dieser mehrdimensionalen Fremdheit von religiésen Zeug-nissen fordert
Meyer wihrend interreligiéser Lernvorginge fremd Erscheinendes nicht zu iibergehen.
Eine personliche Auseinandersetzung mit religiésen Zeug-nissen erwachse, so Mey-
er wieder im Verweis auf Sundermeier, aus einem »osmotischen Kontakt«*4, der Aus-
tausch ermogliche, aber dabei die Schwelle zwischen Eigenem und Fremden respektie-
re. Es gelte zunichst, beobachtete Fremdheit in ihrer kontextuellen Individualitit wahr-
zunehmen und sie nicht etwa als Exempel des Fremden zu verallgemeinern. In einer
ritualisierten Begegnung kénne man sich so der Schwelle des Fremden nihern. Indem
die Erfahrung der Fremdheit gewiirdigt und nicht iibergangen wurde, sei schliellich
Raum fiir die Eindriicke und Erfahrungen der Lernenden und fiir ein Gesprich, in dem
auch bestehende Bilder zum eigenen und fremden Glauben hinterfragt und neu inter-
pretiert werden konnen.?S Bereits in der Einleitung vorliegender Studie wurde folgende
Schilderung Meyers angefiihrt:

»Die Kinder lachen, als sie den Ruf des Muezzin zum Gebet horen. Das Fremde macht
unsicher. Es ist komischs, es irritiert. Es geht nicht auf, wie die bekannten Dinge auf-
gehen. Die Schiilerinnen und Schiiler [..] wissen nicht, wie sie sich verhalten sollen,
empfinden es als>komisch« Der Lehrer stoppt das Tonband. Warum lachen sie? Schnell
kommt heraus, dass sie lachen, weil es fremd ist und sie es nicht verstehen. Es ist eine
fremde Sprache. Diese Erkldarung ist verstandlich. Ihr Lachen ist aufgenommen wor-
den. Sie miissen beim zweiten Mal nicht mehr lachen«?® (vgl. auch Kap. 1.1, Fuinote
4).

Tobias Kaspari bezieht sich in seiner phinomenologischen Grundlegung evangelischer
Religionsdidaktik mehrfach auf Meyers Ansatz, spitzt aber einige Linien noch einmal
zu. Stirker als Meyer legt Kaspari Gewicht auf philosophisch-theologische Fragestel-
lungen in Bezug auf das Eigene und das Fremde (neigt jedoch dazu, hinsichtlich religi-
onspidagogischer und -didaktischer Konsequenzen seines Ansatzes oft unkonkret zu
bleiben). Wie Meyer bezieht sich Kaspari ebenfalls auf Rudolf Otto, in interessantem
Kontrast mit dem Altphilologen Walter Friedrich Otto. Wahrend R. Otto die bleibende
Entzogenheit des Heiligen betont, verortet W. F. Otto das Heilige, so Kaspari, konse-

21 Rudolf Otto: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Verhiltnis zum
Rationalen, Miinchen: Biederstein 1947, S. 29.

22 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 277; mit Verweis auf Otto, vgl. R. Otto:
Das Heilige, S. 74.

23 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 277, Kursivsetzungen nach Meyer.

24  Ebd, S.286.

25 Ebd,S.285-306.

26 Ebd,S. 273f

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

105


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106

Fremdheitserfahrung und Othering

quent in der »leiblichen und nicht der transzendentalen Konstitution des Menschen«.”
Diese Gleichzeitigkeit von Entzogenheit und immanenter Prisenz des Heiligen, wie er
sie anhand der beiden Referenzautoren ausweist, ist zentral fiir Kasparis Ansatz. Inso-
fern hilt Kaspari den Zeugnis-Begriff von Meyer, den dieser anhand seines hinweisenden
Charakters auf eine dem Schulkontext fremde Wirklichkeit definiert, fiir verkiirzt:

»Wenn fremde Religionen im Unterrichtan ihren Phdnomenen, [..] d.h. als Gestaltwer-
dungen eines fremden Anspruchs zugédnglich werden, dann sind diese Erscheinungs-
formen fremder Religionen nicht Verweise auf eine Wirklichkeit, die selbst nicht da
wadre. Die Begehung der Formen fremder Religionen 16st Wahrnehmungsprozesse der
Prasenz des Heiligen aus, fiir die sie zeugen; sie sind phianomenal Erscheinungen einer
fremden Religion. Sie auf ihre Funktion als Zeichen fiir etwas Abwesendes zu verkiir-
zen, verkennt die Medialitdt von Formen, die im Umgang mit ihnen eine wahrnehm-

bare Wirklichkeit herstellen.«?®

Kaspari schreibt weiter: »Nur in der Praxis der Antwort erscheint das Heilige so, dass

30 einer Ant-

es sich zugleich entzieht.«** Nach Kaspari wird das Fremde in der »Form«
wort prasent — das ist der Kern seines Ansatzes. Eine Antwort ist die Reaktion auf etwas
schon wieder Vergangenes, das jedoch gleichzeitig als »Anspruch« in der Antwort selbst
priasent wird. Kaspari deutet dies theologisch: Das Christentum ist die Antwort auf die
Erscheinung Gottes in Christus, der als Gott dennoch unzuginglich bleibt. Im Moment
der Antwort wird das Unzugingliche, das Fremde, im Eigenen prisent. Eigenes und
Fremdes sind so miteinander verschrinkt und gleichzeitig entzieht sich das Fremde
im selben Moment. Kaspari bezieht sich hier stark auf die Philosophie von Maurice
Merleau-Ponty und Bernhard Waldenfels, die ebenso von einer »Verschrinkung« des
Eigenen und Fremden ausgehen (vgl. Kap. IV. 3.2 u. 3.4). Aus dieser Verschrinkung
erwichst fiir Kaspari die Moglichkeit eines gleichzeitigen intra- und interreligiosen
Lernens: »In der Wahrnehmung fremder Religionen tritt die Fremdheit des Dreieinen
Gottes hervor. Diese Fremdheit ist der christlichen Religion nicht peripher und daher
abschliefend zu iiberwinden, sondern gehért in ihr Zentrum.«*!

Eine solche Verschrinkung zwischen Eigenem und Fremdem hat auch Auswirkun-
gen auf Kasparis Betrachtung von bereits behandelten Grundbegriffen — z.B. fiir die
»Schwelle« zwischen Eigenem und Fremden, die fiir Meyer und viele andere, wie er-
wihnt, eine grofRe Rolle spielt (vgl. auch die Ansitze von Sajak und Seijdini/Kraml/
Scharer, S. 98f.). Diese Schwelle, so Kaspari, sei ein »Niemandsland«, »in dem das Ei-
gene zur Disposition steht, weil es dem Fremden auf einer Schwelle so begegnet, dass
die eigene Erfahrung in der Koprisenz mit dem Fremden selbst fremd wird.«<** Ahn-
liches schreibt Kaspari zum Bild der »Gastfreundschaft«, das Meyer und andere als

27 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 258, mit Verweis auf W. F. Otto; vgl. Walter F. Otto: Die
Gotter Griechenlands. Das Bild des Gottlichen im Spiegel des griechischen Geistes (= Klostermann
rote Reihe, Band 54), Frankfurt a.M.: Klostermann 2013.

28  T.Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 437f.

29 Ebd,S. 438.

30 Ebd, S.437.

31 Ebd, S. 440 u. 447.

32 Ebd, S.444.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 6. Eigenstandigkeit von Fremdem ernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

Leitbild herausstellen (vgl. das vorherige Kapitel, S. 99f.). Fremde religiése Zeugnisse
seien nicht einfach »zu Gast geladen«, indem man ihnen »respektvoll«, um ihrer »Wiir-
de und Macht willen« begegnet.?? Die »Gastfreundschaft des Unterrichts«, so Kaspari,
entberge ein »ambivalentes Gesicht«:

»Der Gast ist der §évog, der Fremde, der nicht das Bekannte oder Vertraute einfach
verdoppelt oder eine Bereicherung des bereits Gegebenen mitbringt. Der Gast ist als
Fremder nicht fir das Eigene funktionalisierbar, sondern bringt seine Gabe nurum den
Preis der Verstorung, Bedrohung oder gar Zerstérung des Eigenen mit. Die Erneue-
rung des Eigenen geschieht in der bestandigen Infragestellung durch den Anspruch
des Fremden.<34

SchlieRlich sei auch die eigene Religion immer schon fremde Gabe — darum gehére die
»Didaktik fremder Religionen« im christlichen Religionsunterricht »ins Zentrum des
Eigenen«.®

Auch Heinz Streib sieht eine dhnliche reziproke Bewegung zwischen Eigenem und

Fremden:

»Be-Fremdung heifd3t sowohl, dass die >sfremde Religion< fremd sein darf und bei aller
verstehender Bemihung immer ein Geheimnis bleiben wird. Be-Fremdung heif3t je-
doch auch, dass die eigene Religion, die den Lernenden mehr oder weniger vertraut
ist und bekannt zu sein scheint, sfremd< werden darf — und dies aus pddagogischen

Grilnden.«36

Fiir Streib liegt eine »Zielrichtung interreligiosen Lernens« deshalb in der xenosophi-
schen »Kultivierung von Fremdheit«.” Ahnlich wie Kaspari stiitzt sich Streib bei seinen
Ausfithrungen auf Bernhard Waldenfels, daritber hinaus aber auf Yoshird Nakamuras
xenosophischen Ansatz.3® Laut Waldenfels stellt das Fremde stets einen »Stachel« dar.?*
Nakamura findet fiir eine Fremderfahrung das Bild eines Glases, das durch einen »An-
prall« Spriinge bekommt und plétzlich — vorher gewissermafien unsichtbar — als Glas
erkennbar wird. Die eigene Weltsicht sieht sich so durch das Fremde angefragt, wird
gewissermafien »briichig«. Ein solches Fremdes sei nicht einfach nur anders, sondern
stets irritierend, indem es die eigenen Ordnungen der Welt hinterfrage.*°

Fir Streib folgt daraus, dass es wihrend interreligiésen Lernvorgingen um mehr
gehe als nur um Toleranz und Dialog: Auch wenn Lernende vom Kindergarten bis hin
in die Erwachsenenbildung immer wieder »von den Vorziigen des Dialogs« unterrichtet

33 Vgl. K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 308.

34 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 447.

35  Ebd.,S. 448.

36  H.Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241.

37 Ebd., S.239.

38 Vgl.auch S. Leimgruber: Interreligiéses Lernen, S. 84f.

39  B. Waldenfels: Der Stachel des Fremden.

40 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 238 u. 248.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

107


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108

Fremdheitserfahrung und Othering

werden sollten,* sollte man deswegen Erfahrungen von Fremdheit nicht herunterspie-
len oder ignorieren, noch sollte die Religionspidagogik das »alleinige Ziel« verfolgen,
»Fremdheit zu minimieren oder zu beseitigen«**. Auch das Ziel, den Fremden verste-
hen zu wollen, so Streib kritisch gegeniiber Sundermeier und von ihm beeinflussten
Ansitzen, ginge »auf Kosten der Begegnung mit dem >unerwarteten Fremden«.*

Ein xenosophisches Lernprogramm miisse »Stile des Umgangs mit Fremdheit« ken-
nenlernen, um allmihlich zu einem héheren Stil interreligiéser Verhandlung zu gelan-
gen.** Zusammenfassend skizziert er die verschiedenen Stile in bereits abgebildeter
Tabelle (vgl. Kap. III.2). »Stile der Fremdbegegnung« gehen einher mit »Stilen der Ver-
trautheit«. Die hochste zu erreichende Stufe ist der dialogische Stil. Hier wird Fremd-
heit als Neugierde erweckender Widerstand gesehen, der einen »Mehrwert« bietet —
dies alles im Bewusstsein, dass auch man »Selbst ein Anderer« sei.*

»[A]nstatt das Fremde kurzerhand in das eigene Schubladensystem zu packen, das
Fremde zum Anderen zu machen, gilt es eine Interpretation offen zu halten, hermeneu-
tisch Demut zu pflegen. Positiv betrachtet bedeutet Xenosophie somit, sich vom Frem-
den irritieren und inspirieren zu lassen.«*¢ Ein solches Potential kénne aber nur an-
hand der Einsicht entfaltet werden, dass »der Umgang mit der fremden Religion mit
dem Umgang mit der eigenen Religion zusammenhingt«. Denn wer »durch Befrem-
dungserfahrungen mit der eigenen Religion bereichert worden ist, kann den Geschenk-
Charakter der fremden Religion desto eher einsehen und begriifRen.«*”

Es sind wichtige Klirungen, die Meyer, Streib, Kaspari und viele andere vornehmen:
dass interreligitse Lernansitze Erfahrungen von Fremdheit ernstnehmen miissen, dass
sie anerkennen miissen, dass Fremdes in seiner Eigenstindigkeit nicht vollstindig ver-
stehbar ist und sich echte Fremdheit der Einordnung in eigene Ordnungen widersetzt
und die eigenen Ordnungen hinterfragt. Gerade deshalb kann die »Verwicklung in eine
existenzielle Auseinandersetzung« (vgl. Leimgrubers Ansatz) anhand des Fremden kein
von Vornherein feststehendes Lernziel sein. Gleichzeitig betonen besonders Meyer und
Streib auch immer wieder das produktive und bereichernde Potential des Fremden.
Nicht immer ldsst sich klar erkennen, inwiefern sich ihre Ansitze, so positiv sie sind,
hier sehr stark von zuvor kritisierten Ansitzen abheben.

Um der Kritik einer Instrumentalisierung des Fremden von vornherein zu begeg-
nen, weisen besonders Kaspari und Streib drauf hin, dass in der Auseinandersetzung
mit Fremden auch das Eigene fremd wird, und umgekehrt. In einer solchen Verschrin-
kung liegen mit Sicherheit viele Potentiale. Streib riumt dennoch selbst ein, dass es

41 H.Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 239.

42 Ebd.,S.230.

43 Ebd,, S.231; vgl. Y. Nakamura: Xenosophie, S. 41.

44 H.Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 240.

45  Ebd., S.237.

46  Heinz Streib/Ramona Bullik/Constantin Klein: »Xenosophie und Religion in Deutschland. Einstel-
lungen Jugendlicher zum Fremdenc, in: Journal fiir politische Bildung 3 (2017), S. 42-47, hier S. 43.

47  H.Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 6. Eigenstandigkeit von Fremdem ernstnehmen, Fremdheitserfahrungen xenosophisch kultivieren

»keine leichte Aufgabe« ist, »Lernschritte der Kultivierung von Fremdheit« in den »pid-
agogischen Alltag zu iibersetzen«.*® In der Tat stellt sich besonders bei Streib und
Kaspari die Frage, wie ihre theoretischen Klirungen in die Praxis zu iibertragen sind
(obwohl Streibs Stile der inter-religiésen Verhandlung durchaus hiufig rezipiert wer-
den*). Besonders die immer wieder konstatierte Verschrinkung zwischen Eigenem
und Fremdem wirft Fragen auf: Was unterscheidet eigentlich die Fremdheit des iden-
tifizierten »Eigenen« von der Fremdheit des identifizierten »Fremden«? Gibt es keine Un-
terschiede bzw. 16sen sich am Ende die zunachst klar erscheinenden Grenzen zwischen
Eigenem und Fremdem véllig auf — obwohl ja urspriinglich gerade die »Fremdheit des
Fremden« betont werden sollte?

Angesichts dessen ist fiir Kaspari die »Rechtfertigung«*® des fremden Eigenen ein
zentraler Gedanke. Er spricht in diesem Zusammenhang aber auch mit starken Worten
von der »Verstérung, Bedrohung oder gar Zerstérung des Eigenen« durch das Frem-
de. Was sind die Schattenseiten einer Denkweise, die Alteritit und das verstdérende
Moment des Fremden stark betont — besonders, und untheologisch gesprochen, im
Hinblick auf die Reproduktion von Vorurteilen? Denn der Hinweis auf eine nicht zu
vernachlissigende Gefahr ist fiir vorliegende Studie wichtig: Wenn das Verhiltnis von
Eigenem und Fremdem in hermeneutischer Weise und sehr abstrakt geklirt wird, kann
dies implizite, stereotype Zuordnungen von Fremdheit verdecken, die beim Verfassen
oder bei der Rezeption von Texten dennoch gedanklich prisent sind. Es bleibt die wei-
terhin offene Frage: Was bedeutet es eigentlich, dass »das Fremde fremd bleibt« und
wer oder was ist mit »Eigenem« und »Fremdem« konkret gemeint?

48 Ebd., S.240.

49  Vgl. etwa C. P Sajak: Interreligioses Lernen, S. 85f.; M. Zimmermann: Interreligioses Lernen narra-
tiv, S. 25ff.; M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 31.

50 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 447.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

109


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14;



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Konflikthaftigkeit von Fremdheitserfahrungen
begegnen

Dass interreligiése Begegnungen nicht immer gelingen und es hier zu Fremdheitser-
fahrungen und Fremdheitszuschreibungen kommen kann, die sehr negative Folgen zur
Konsequenz haben kénnen, ist, wie Heinz Streib an anderer Stelle schreibt, »sattsam
bekannt«'. Im Blick auf zu harmonisierende, interreligiés vergleichende Ansitze, die
die »besten« Seiten der jeweiligen Religionen miteinander ins Gesprach bringen méch-
ten, schreibt Georg Langenhorst: »Wenn das Miteinander der Religionen so harmonisch
ist, wo liegt dann das Problem? Wenn alle Religionen im Kern gut sind, warum dann die
endlose Geschichte der Religionskriege?«* Zahlreiche Veréffentlichungen widmen sich
deshalb dezidiert auch der konflikthaften Seite von interreligidsen Bildungsprozessen.

Viele Beitrige beginnen ihre Untersuchung mit einer Nennung von gesellschaftli-
chen Konfliktfeldern, die einen méglichen Horizont interreligiéser Bildung darstellen
konnen. Eine Negativfolie, die in diesem Zusammenhang oft zitiert wird, ist Samuel P.
Huntingtons These vom »Clash of Civilisations«*. Hiufig wird auch auf die Ereignisse
des 11. September Bezug genommen - viele Beitrige leiten hieraus geradezu eine neue
Dringlichkeit interreligiésen Lernens ab.> In dhnlicher Weise galt dies in den 1990er Jah-
ren fiir die Welle von rassistischen Anschligen in Hoyerswerda/Rostock/Mélln/Solingen

1 H. Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 231; vgl. Kap. Ill.2, FuRnote 2.

2 C. Langenhorst: Religionspadagogik und Komparative Theologie, S.103.

3 Vgl. z.B. Martina Kraml/Zekirija Sejdini/Nicole Bauer/Jonas Kolb: Konflikte und Konfliktpotentiale
in interreligiosen Bildungsprozessen. Empirisch begleitete Grenzgange zwischen Schule und Uni-
versitat (= Studien zur interreligiésen Religionspadagogik, Band 3), Stuttgart: Kohlhammer 2020.

4 Samuel P Huntington: The clash of civilizations and the remaking of world order, New York: Simon
& Schuster1996.

5 Vgl. bspw. G. Langenhorst: Religionspadagogik und Komparative Theologie, S. 89.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

n2

Fremdheitserfahrung und Othering

und anderen Orten.® Die jiingsten Veréffentlichungen werden nun von der Debatte um
die nach 2015 stark gestiegenen Asylbewerber*innenzahlen geprigt.”

Andrea Betz untersucht in ihrer Dissertation »Vorurteile« im Rahmen von interre-
ligiéser Bildung. In ihren Vorbemerkungen zur Studie skizziert sie eine Vielzahl von
gesellschaftlichen Konflikten, die das interreligiose Zusammenleben in Deutschland
und Europa gepragt haben. Unter anderem nennt sie Antisemitismus und islamisti-
sche Gewalt, die Terroranschlige des 11. September und des IS, aber auch Beispiele fiir
eine wachsende negative gesellschaftliche Stimmung gegeniiber dem Islam in Deutsch-
land und Europa: z.B. die Sarrazin-Debatte und die Debatte dariiber, ob der Islam zu
Deutschland gehért, die sogenannten »PRO-Bewegungen, die den Bau von Mosche-
en und Minaretten verhindern wollen, PEGIDA und (antimuslimische) Ressentiments
gegeniiber Asylsuchenden.®

Andere Veroffentlichungen thematisieren das Misslingen von interreligiésen Lern-
situationen in der konkreten Praxis. Bereits in der Einleitung wurden Karlo Meyers und
Heinz Streibs Schilderungen eines Zeugnislernens erwihnt, bei dem Kinder, als ihnen
die Lehrkraft den Adhan vorspielt, in Gelichter ausbrechen. In Streibs Beispiel fithrt
dieses Gelichter fast zu einer Priigelei auf dem Pausenhof (vgl. Kap. 1.1, Fufdnote 4 u.
5).

Joachim Willems bezieht sich auf ein Beispiel auflerhalb des Religionsunter-
richts: »In Berlin-Neukolln weigern sich muslimische Schiilerinnen und Schiiler, im
Mathematik-Unterricht das Plus-Zeichen zu verwenden. Denn das sei ein Kreuzzeichen
und damit christlich.«® In interkulturellen und interreligiésen »Uberschneidungssitua-
tionen«'®, so Willems, kénne es zu sogenannten »Critical Incidents« kommen. Darunter
seien Situationen zu verstehen, »in denen die Beteiligten jeweils in Ubereinstimmung
mit unterschiedlichen kulturellen bzw. religiésen Deutungs- und Kommunikations-
mustern interagieren und frither oder spiter iiberrascht sind, weil die Handlung des
Interaktionspartners vor dem Hintergrund der eigenen Muster keinen »>Sinn< mehr
macht«. ™

Solche »Critical Incidents« untersucht auch Manfred Riegger.”* In einem Beitrag
beruft er sich dazu auf das zitierte Beispiel von Streib, fithrt aber auch weitere Bei-

6 Vgl. bspw. N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts; vgl. auch
Stephan Leimgruber: »Die Angst vor dem Fremden und ihre Bewaltigungs, in: Michael Langer
(Hg.), Wir alle sind Fremde. Texte gegen Hass und Gewalt, Regensburg: Pustet 1993, S. 140-145.

7 Vgl. bspw. Sajak, der sich neben den Entwicklungen von 2015 auch auf Huntington und die An-
schlage des 11. Septembers bezieht: C. P. Sajak: Interreligioses Lernen, S. 9f.; vgl. auch A. Reese-
Schnitker/D. Bertram/M. Franzmann (Hg.): Migration, Flucht und Vertreibung.

8 Andrea Betz: Interreligiése Bildung und Vorurteile. Eine empirische Studie (iber Einstellungen zu
religioser Differenz (= Empirische Theologie, Band 30), Berlin: Lit 2018, S. 13ff.

9 Joachim Willems: »Lernen an interreligiosen Uberschneidungssituationen — Uberlegungen zu
Ausgangspunkten einer lebensweltlich orientierten interreligiosen Didaktike, in: Theo-Web 10
(2011), S. 202-219, hier S. 202.

10 Vgl Kap. lll.10, Fuf’note 37.

11 J. Willems: Interkulturalitat und Interreligiositat, S.146f.; vgl. ). Willems: Interreligiése Kompe-
tenz, S.78; vgl. auch Hans ]. Heringer: Interkulturelle Kommunikation. Grundlagen und Konzepte,
Tibingen: A. Francke 2017, S. 219ff.

12 Vgl. M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 26.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

III. 7. Konflikthaftigkeit von Fremdheitserfahrungen begegnen 113

spiele an, die verdeutlichen, dass interreligiose Begegnungen nicht immer zwangsliu-
fig gelingen: Bei einem Schulbesuch beobachtete Riegger mit einer Lehrerin, wie es auf
dem Pausenhof beinahe zu einer Priigelei einer Schiilergruppe aus der Unterstufe kam.
Riegger beschreibt den Fortgang der Situation folgendermafien:

»Lehrerin:>Was ist los?«

Mehrere Schiilerinnen und Schiler gleichzeitig: »Sagen Sie, dass die es lassen sollen!
Lehrerin: >Was sollen sie lassen?«

Schiiler:>Das Singen!«

Ein Schiiler aus der Vierergruppe: >Man wird doch wohl noch singen diirfen!«

Lehrerin zu den ca. zehn SchilerInnen: sWas durfen die nicht singen?<

Ein Schiiler:>Unser Lied, das wir in Religion gelernt haben! Die sind Moslems. Die diir-
fen nicht>Herr, erbarme dich!singen!«

Riegger kommentiert seinen Bericht abschliefdend: »Die Aufsicht fithrende Lehrerin un-
terband das Streitgesprich und untersagte jegliche verbale und nonverbale Gewalt. Hier
wurde m.E. eine gute Moglichkeit des Vergleichs durch und mit SchiilerInnen vertan.«*3

An anderer Stelle berichtet Riegger iiber eine nicht gelingende Unterrichtsstunde:
»Muslime, Flichtlinge, Auslinder — alle sollen verschwinden!« Dies sei »die Zusam-
menfassung von Schiilerinnen- und Schiilerduerungen einer aus drei Klassen bestiick-
ten Religionslerngruppe einer Mittelschule (= Hauptschule, die zu einem mittleren Bil-
dungsabschluss fithren kann) im lindlichen Raum Bayerns« gewesen.™* Geplantes Un-
terrichtsthema der Stunde war der Islam, doch schon zu Beginn schlug der Referenda-
rin hier eine so grof3e Ablehnung entgegen, dass sie sich mit der Situation in der Klasse
tiiberfordert sah. In einer spiteren Seminarsitzung, so Riegger, wurde die Unterrichts-
stunde nachvollzogen. Die Seminarleitung bat die teilnehmenden Referendar*innen,
sich in einen Stuhlkreis zu setzen, sich in die Klasse hineinzuversetzen und die Situa-
tion nachzuspielen. Schon nach kurzer Zeit fielen hier laut Riegger sehr emotionale
Auflerungen, die sich im Gruppenprozess gegenseitig sogar noch hochschaukelten. In
der anschliefenden Reflexion waren die Seminarteilnehmenden tiberrascht iiber das
grofle Mafd an Aggression in der kiinstlich nachgebauten Situation. Die Teilnehmen-
den duflerten sich: »Jetzt kann ich solche fremdenfeindlichen Schiilerduferungen auch
verstehen, ohne sie aber gutzuheiflen.« — »Die Gruppe erlebt sich gemeinsam stark,
wenn sie gegen Fliichtlinge, Muslime, Auslinder insgesamt vorgeht.«!> Riegger zieht
folgendes Fazit zu der beschriebenen Eingangssituation: In ihr spiegelten sich erstens
gesellschaftliche Stromungen wieder, die »nicht einfach durch den Unterricht wegzuar-
beiten« seien. Das Lernziel »Anerkennung« riicke so zweitens in weite Ferne, diirfe aber
nicht aus dem Blick geraten. Ein Grund fiir die grofie Emotionalitit in der Klasse sei

13 Manfred Riegger: »Religionspddagogische Ethnographie und Komparative Theologie. Perspek-
tiven hermeneutisch-methodischer Synergienc, in: Rita Burrichter/Georg Langenhorst/Klaus v.
Stosch (Hg.), Komparative Theologie: Herausforderung fiir die Religionspadagogik. Perspekti-
ven zukunftsfiahigen interreligiosen Lernens, Paderborn: Ferdinand Schéningh 2015, S. 49-69, hier
S. 65f.

14 M. Riegger: Vielfalt und Verschiedenheiten, S. 39.

15 Ebd., S.41.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

T4

Fremdheitserfahrung und Othering

drittens auch in der »unreflektierten Kontaktform« der Referendarin zu erkennen. Des-
halb seien viertens »didaktisch-methodische Wege« zu suchen, die negative Emotiona-
litdt und problematische Konstruktionsmuster wie »Fremdenfeindlichkeit« von Beginn
an beriicksichtigten. Das Ernstnehmen von Angsten, etwa keinen Ausbildungsplatz zu
bekommen, sei eine »emotionale Anerkennung, die moglicherweise irgendwann zum
Anerkennungsmuster fithren kann«.'®

Betz dokumentiert dhnlich »die Notwendigkeit dessen, Befremden zulassen zu diir-
fen und nicht bei vorschnellen Toleranziuferungen stehen zu bleiben«.'” Dies ist eine
Forderung, die wie erwihnt auch Streib et al. im Zuge ihres xenosophischen Ansatzes
aussprechen (vgl. oben, S. 107f.). Nicht zuletzt, so Betz, gehe es im Kontext religioser
Vielfalt darum, »sprachfihig« zu werden: »Nur dort, wo individuelle Weltdeutungen,
Hoffnungen und daraus resultierende Wertvorstellungen iiberhaupt formuliert und im
Dialog ausgehandelt werden kénnen, ist Verstindigung moglich — auf inhaltlicher Ebe-
ne ebenso wie im Bereich der Einstellungen.«'®

Betz nimmt in den Schlussworten ihrer Studie erneut Bezug auf die gesellschaftli-
che Gesamtsituation. Wiinschenswert wire es, wenn Religionspidagogik und Theologie
sich »in Zukunft mehr als bisher in gesellschaftlichen Diskursen einbringen« kénnten —
besonders, wenn »religiose Differenzerfahrungen oder Vorurteile gegentiber religios
Fremden drohen, zu Meinungsverschiedenheiten oder gar Konflikten zu werden«.”
Mehr denn je konnte es zu einem »Tatigkeitsfeld der Religionspidagogik« werden,
»Briicken zu bauen«.?° Eine Vermittlerrolle, die wie Betz zuvor schreibt, auch hohe
Anspriiche an die Religionspidagogik richtet, einerseits in der Referenz auf mogliche
Bezugsdisziplinen, anderseits im Blick auf die Lehrerbildung, die den derzeitigen An-
forderungen noch nicht geniige.** Generell werde zukiinftig bei der Konzeptualisie-
rung von Unterrichtsprozessen neben der Frage der unterschiedlichen Religionszuge-
horigkeit die Dichotomie von »religios« oder »nicht religids« eine immer grofRere Rolle
spielen. Dies bedeute neue Herausforderungen fir religionspadagogisch Titige: »Dazu
zihlt selbstverstindlich die Frage, wie Heranwachsende ohne eigene religiése Erfah-
rungen ein Verstindnis dafiir entwickeln, was Religion ist, und mit welchen Bediirf-
nissen, Praxisformen oder Lebenshaltungen Religiositit verbunden sein kann.«** (Vgl.
dazu die gegenteilige Ansicht von Manfred L. Pirner, Kap. II1.10, Fuflnote 31 u. 32.)

Dieser Appell, fiir mehr gesellschaftliche Verstindigung einzutreten, steht in einer
Reihe von zahlreichen dhnlichen Auflerungen. Clauf} Peter Sajak schreibt im Vorwort
seiner Einfithrung, nachdem er zunichst auf die Ereignisse des 11. Septembers 2001
Bezug genommen hat: »[I]nterreligiéses Lernen, interreligiése Verstindigung und in-
terreligioser Dialog auf der lokalen, regionalen wie globalen Ebene [sind] ein wichtiger
Baustein, um an einer besseren Verstindigung und einem friedlicheren Miteinander

16  Ebd.

17 Vgl. A. Betz: Interreligiose Bildung und Vorurteile, S. 264.
18  Ebd., S. 268.

19  Ebd., S.274.

20 Ebd,S. 275.

21 Ebd, S. 269ff.

22 Ebd, S 266f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

III. 7. Konflikthaftigkeit von Fremdheitserfahrungen begegnen

von Menschen heute mitzuwirken.«** Betont wird diese positive Vermittlerrolle wie ge-
sagt bereits in den ersten Ansitzen interreligioser Theoriebildung u.a. vertreten durch
Johannes Lihnemann, der aus der »entgrenzenden Pidagogik des Evangeliums« auch
die Aufgabe erwachsen sieht, sich »fiir ein solidarisches Miteinander in den unser Le-
ben prigenden und tragenden Gemeinschaften«<** einzusetzen. Stephan Leimgruber
plddiert fiir »Begegnung, Dialog, Verstindigung« und im Anschluss an Johann Baptist
Metz fiir eine »Kultur der Anerkennung«: »Der christliche Glaube lidt uns ein, die Angst
vor fremden Menschen aufzuarbeiten, zu iitberwinden und gerade mit diesen Menschen
in Beziehung zu treten. Fremde konnen Freunde werden!«*

Auch Streib et al. suchen dezidiert nach einer positiven Religiositit, die Xenophobie
und Vorurteilen entgegenwirkt und verweisen mit Gordon Allport auf die »ambivalen-
te Rolle« von Religion bei der Entstehung von Vorurteilen: Religion »makes prejudice
and it unmakes prejudice«. Als Religion »of an ethnocentric order« trage sie zum Ent-
stehen von Vorurteilen, als Religion »of an universalistic order« zur Beseitigung von
Vorurteilen bei.?®

In den oben angefithrten Konflikten wurde jedoch deutlich, dass selten nur um die
»religiose Weltdeutung« an sich gerungen wird, sondern sich mehrere Konfliktdimen-
sionen iiberlagern. Streib et al. verweisen zum Beispiel auf »Gewalt legitimierende
Minnlichkeitsnormen«.?” Auch religionspidagogische Ansitze miissen so verschiede-
nen Fremdheitserfahrungen und Fremdzuschreibungen gleichzeitig begegnen, die von
einer ganzen Fiille an Ordnungsfaktoren abhingig sind. Willems stellt die Kompetenz,
mit interreligivsen Uberschneidungssituationen zurecht zu kommen, in den Mittel-
punkt seines Ansatzes.?® Er unterstreicht deshalb die Bedeutung einer »Ambiguitits-
und Frustrationstoleranz«.?® Streib et al. sprechen von »Komplexititstoleranz«<*°,
Meyer vom »Ambiguititsmanagement«®'. Ismail H. Yavuzcan strebt, wie im folgenden
Kapitel niher beschrieben, eine »ambiguititssensible Religionspidagogik« an (vgl.
Kap. II1.8, Fufdnote 5). Sejdini/Kraml/Scharer wollen beim interreligiésen Lernen
»Kontingenz- und Pluralititskompetenz« zu férdern.3* Silvia Habringer-Hagleitner
und Karin Peter bringen den Begriff »Fragmentarititskompetenz« ins Spiel, die den
Umgang mit der Erkenntnis lernt, dass die eigene Perspektive fragmentarisch und

23 C. P Sajak: Interreligi6ses Lernen, S. 9.

24  Johannes Lihnemann: Evangelische Religionspiddagogik in interreligidser Perspektive, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1998, S. 288f.

25  S.Leimgruber: Die Angst vor dem Fremden und ihre Bewdltigung, S.144 u. 145.

26 G. W. Allport: The nature of prejudice, S. 444 u. 456; vgl. H. Streib/R. Bullik/C. Klein: Xenosophie
und Religion in Deutschland, S. 43.

27  H.Streib/R. Bullik/C. Klein: Xenosophie und Religion in Deutschland, S. 45.

28 J. Willems: Lernen an interreligiosen Uberschneidungssituationen — Uberlegungen zu Ausgangs-
punkten einer lebensweltlich orientierten interreligiosen Didaktik, S. 208ff.

29 ). Willems: Interreligiose Kompetenz, S. 166ff.

30  H.Streib/R. Bullik/C. Klein: Xenosophie und Religion in Deutschland, S. 45.

31 K. Meyer: Grundlagen interreligiosen Lernens, S. 277-302.

32 Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S.115f. u. 135, vgl. aber auch die kritischen Ein-
schrinkungen mit Verweis auf Paul Mecheril S.137-139; vgl. auch P. Mecheril: »Kompetenzlosig-
keitskompetenz«.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

115


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

116

Fremdheitserfahrung und Othering

in sich widerspriichlich bleibt.>®* Mirjam Schambeck regt an, im Religionsunterricht
eine »Differenzkompetenz« zu férdern, die sich in zwei Subkompetenzbereiche un-
tergliedert: »Diversifikationskompetenz«, d.h. »Unterscheidungsfihigkeit«, sowie
»Relationskompetenz«, d.h. »In-Beziehungssetzungsfihigkeit«.3* Uber all die un-
terschiedlichen Namensgebungen und Gewichtungen hinweg ist ein gemeinsames
Bemithen erkennbar, ein Kompetenzmodell zu entwickeln, das auf Heterogenitit und
Ambiguitit einer weltanschaulich pluralen Gesellschaft angemessen reagiert und einen
sensiblen und produktiven Umgang mit dieser Vielfalt férdert.

Dass zu starke Abgrenzungstendenzen einhergehend mit essentialisierenden Zu-
schreibungen von Fremdheit letztlich konflikthafte Folgen haben kénnen, ist unmit-
telbar einleuchtend. Es ist daher zu begriiflen, dass Ansitze interreligiosen Lernens
nach Wegen suchen, um Vorurteilen, Stereotypen und gesellschaftlicher Ausgrenzung
entgegenzutreten. Was bei aller verstindlicher Warnung vor dem Konfliktpotential von
Fremdheit in interreligioser Bildung dennoch auffillt: Selten wird in religionspadago-
gischen Beitrigen selbstreflexiv gefragt, inwiefern auch religionspidagogische interre-
ligiése Lernansitze ihren eigenen Vorurteilen erliegen, die sie so stillschweigend be-
stitigen (vgl. Kap. I11.11). Neben allgemeinen Appellen und der grundsitzlichen Wiirdi-
gung des positiven Potentials von interreligiéser Bildung werden vor allem individuelle
Kompetenzen oder spezifische Personlichkeitsmerkmale herausgestellt, die den Um-
gang mit Fremdheit erleichtern und deshalb zu férdern sind. Selten werden struktu-
relle oder kontextuelle Faktoren mit in den Blick genommen, die Fremdheit entstehen
lassen.

Welchen Anteil hatte etwa in Streibs Beispiel die Lehrerin am Konflikt, die das Zeug-
nislernen in der gemischtreligiosen Klasse durchfiihrte? Inwiefern ist ein solcher Kon-
flikt auch auf die Grundkonzeption der Ansitze von Grimmitt, Meyer u.a. zuriickzu-
fithren? Kamen bei der von Riegger geschilderten Seminargruppe, die von der Hef-
tigkeit ihrer eigenen Auflerungen iiberrascht wird, auch eigene latente Vorurteile der
Teilnehmenden zum Vorschein? Riegger schreibt in seinem Beitrag nichts zur emotio-
nalen Wahrnehmung derjenigen, die von solch ausgrenzenden Auerungen, wie sie in
der Mittelschulklasse gefallen sind, personlich betroffen sind. War ihre Anerkennung
bereits mitgedacht? Es ist auf jeden Fall eine auffillige Leerstelle.

33 P Karin: Wenn Fremde sich begegnen... Bedeutung von bleibend Fremdem und Unzuganglichem
in interreligiosen Lernkonzepten, S.17.

34  Mirjam Schambeck: »Der Religionsunterricht als Lernort religiéser Differenz in einer plural gewor-
denen Gesellschaft, in: RpB (2016), S. 93-104, hier S.100f.; unter Bezugnahme auf M. Schambeck:
Interreligiose Kompetenz, S.159-184, bes. S. 174ff.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

8. Fremdes und Eigenes theologisch begriinden

Nicht nur Gordon Allport, wie im vorherigen Kapitel ausgefithrt, weist auf die positive
Rolle hin, die religiose Weltdeutungen beim Abbau von Ausgrenzungsstrukturen ha-
ben konnen. Einige Ansitze leiten deshalb die Wichtigkeit interreligiéser Bildung aus
einer theologischen Begriindungsfigur heraus ab. Ein prominentes Beispiel hierfiir ist
Johannes Lihnemann, der, wie im vorherigen Kapitel erwihnt, in der »entgrenzenden
Pidagogik des Evangeliums«* auch einen grundsitzlichen Auftrag zum interreligiésen
Lernen sieht. Oft verwiesen wird auch auf die biblische Aussage, wie sie u.a. in Ex 23,9
zu finden ist: »Einen Fremden sollst du nicht ausbeuten. Ihr wisst doch, wie es einem
Fremden zumute ist; denn ihr selbst seid in Agypten Fremde gewesen.«* Es gibt aber
auch einige Ansitze, die das grundsitzliche Vorhandensein von Eigenem und Fremden
bzw. von Differenz theologisch begriinden und so positiv witrdigen.

»Wenn Gott gewollt hitte«, zitiert Ismail H. Yavuzcan die Koransure 5:48, »hatte Ereuch
zueinem einzigen Volk gemacht. Er hat euch aber verschieden geschaffen, um euch zu
prifenundzuerkennen, wasihraus den euch offenbarten verschiedenen Rechtswegen
und Claubensrichtungen macht. Wetteifert miteinander, gute Werke zu vollbringen!
Ihr werdet alle am Jingsten Tag zu Cott zuriickkehren, und Er wird euch die Wahrheit
liber eure Streitereien sagen.<

1 ). Lihnemann: Evangelische Religionspadagogik in interreligioser Perspektive, S. 244ff.

2 So bspw. K. Lindner: Das wertbildende Potenzial des Fremden im Kontext religiésen Lernens,
S.217; vgl. auch S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S. 85; llse Millner: »Du selbst bist fremd in
Agypten gewesen!< (Dtn 10,19). Das Erste Testament als Migrationsliteratur, in: Annegret Reese-
Schnitker/Daniel Bertram/Marcel Franzmann (Hg.), Migration, Flucht und Vertreibung. Theologi-
sche Analyse und religionsunterrichtliche Praxis, Stuttgart: Kohlhammer 2018, S.39-50, und viele
weitere.

3 Zitiert nach: Ismail H. Yavuzcan: »Ambiguitat als produktive Herausforderung. Konturen einer
subjektorientierten Islamischen Religionspadagogik in der Postmoderne«, in: Katja Baur/Dirk
Oesselmann (Hg.), Religiose Diversitat und Pluralititskompetenz. Eine Herausforderung fiir das
Lernen, Lehren und Forschen an Hochschulen und Bildungseinrichtungen, Berlin, Miinster: Lit
2017, S. 204-219, hier S. 210.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

8

Fremdheitserfahrung und Othering

Yavuzcan verweist auf den Ihtilaf, der den Dissens zwischen Rechtsgelehrten innerhalb
einer Rechtsschule und auch zwischen den verschiedenen Rechtsschulen im Islam be-
zeichnet. Ein solcher Dissens wurde in der islamischen Geschichte schon frith auch
positiv gewiirdigt, gemifl dem Prophetenwort: »Der Dissens der Gemeinde ist eine
Gnade« (ibtilaf al-umma rahma). Im historischen Islam, so Yavuzcan mit Verweis auf den
Islamwissenschaftler Thomas Bauer, entwickelte sich aus einer grundsitzlich positiven
Wiirdigung der Uneinigkeit eine bemerkenswerte »Kultur der Ambiguitit«.* Fiir Yavuz-
can erwichst hieraus der Aufruf zu einer »ambiguititssensiblen Religionspddagogiks,
gerade in Bezug auf interreligiose Settings, die »gegenseitige Erfahrungs- und Begeg-
nungsriume« ermdglichen.

»Diese ambivalenten Erfahrungen kénnen als Begegnungserfahrungen gedeutet
werden, z.B. durch beziehungstheologisch inspirierte Korandidaktik —etwa wenn Cott
iber die Erschaffung von verschiedenen Volkern spricht, oder immer wieder nicht nur
den Glaubigen, sondern sden Menschenc« (Ya ayyuhannas) anspricht. Wenn Lernende
[..] eine Sensibilitat, Empathie und ein intellektuelles Verstandnis fiir eine positiv
verstandene, eine bereichernde Ambiguitdt entwickeln, die selbst von Gott gewollt
ist, wenn sie das Gesprach, den Dialog oder das Cebet mit dem Anderen als erfiillte
Bereicherung fiir die eigene Identitdtskonstruktion deuten lernen, wenn sie interreli-
gioses Verstehen aufbauen fiir das Selbstverstindnis der anderen Religionen — dann

wiirde religidse Bildung an Tiefe und an Orientierungskraft gewinnen.«’

Auf Tobias Kasparis Ansatz wurde bereits in einem vorherigen Kapitel verwiesen (vgl.
Kap. 111.6). Kaspari nihert sich dem Verhiltnis von Eigenem und Fremden aus einer
phidnomenologischen Perspektive an. Wichtig fir seinen Ansatz ist die »chiastische
Verschrinkung von Leib und Welt im Fleisch«®, wie sie u.a. Maurice Merleau-Ponty
in seiner Phinomenologie beschreibt (vgl. Kap. IV.3.2) Mit dem eigenen Leib sind wir
Teil einer fremden Welt, gehoren also seit unserer Entstehung nicht nur uns allein,
gleichzeitig eroffnet sich aus dieser mit der Welt um uns geteilten Kérperlichkeit auch
ein Zugang zu dieser Welt.

»Der Anspruch des Fremdenc, schreibt Kaspari, »ist deshalb nicht als ein blof kon-
tingentes Phanomen zu betrachten, das nur mit der regionalen Durchmischung ver-
schiedener Religionen, Weltanschauungen oder Kulturen aufgrund gesellschaftlicher
Zwinge und verdnderter soziokultureller Umstinde auftrite. Der Anspruch des Frem-
denist vielmehr fundamental in der leiblichen Verfassung des Menschen angelegt. Im
Leib selbst gehen Eigenes und Fremdes ineinander Giber, weil alles leibliche Existieren
in der Welt geschieht, die nicht ein Konstrukt des Bewusstseins ist, sondern sich dem
Leib in ihrer eigenstandigen Fremdheit vorstellig macht.«’

4 Ebd., S. 210ff; vgl. Thomas Bauer: Die Kultur der Ambiguitat. Eine andere Geschichte des Islams,
Berlin: Verl. der Weltreligionen 2011.

5 I. H. Yavuzcan: Ambiguitat als produktive Herausforderung. Konturen einer subjektorientierten
Islamischen Religionspddagogik in der Postmoderne, S. 217.

6 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 184-187 u. 345.

7 Ebd., S.371.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 8. Fremdes und Eigenes theologisch begriinden

Eigenes und Fremdes sind also von Anfang an verschrinkt und weder ist das Eige-
ne vollig zuginglich, noch das Fremde vollig unzuginglich. »Indem das Fremde sich
zeigt, entzieht es sich zugleich; sein Ort ist das Anderswo, es wird erfahren als leibhaftige
Abwesenheit«.® Diesen Grundgedanken iibertrigt Kaspari auch auf die »Kategorie des
Heiligen«, welche sich einerseits durch eine leibliche Prisenz auszeichnet und der ge-
genstindlichen Welt zuzuordnen ist (W. F. Otto, vgl. oben), anderseits entzogen bleibt
(R. Otto, vgl. oben).® Auch Gott offenbare sich in Gestalt seines leiblichen Sohnes (deus
).1° Diese ge-
gensitzliche Bewegung sieht Kaspari auch in Martin Luthers Rechtfertigungstheologie

relevatus), bleibt aber zugleich fremd und verborgen (deus absconditus

widergespiegelt.

»Der Gerechtfertigte kann die Gerechtigkeit Gottes nie zu eigenem Besitz erklaren,
sondern hat sie nur als iustitia aliena Christi. Da die fremde Gerechtigkeit Christi nicht
abschliefRend angeeignet werden kann, muss sie in der christlichen Praxis von Gottes-
dienst und Unterricht immer wieder neu zur Darstellung gebracht werden. Im Zen-
trum des Eigenen der christlichen Religion breitet sich der Anspruch des uneinholbar
Fremden aus.«'

Da die fremde Gottlichkeit in dieser Weise konstitutiv fiir die christliche Religion sei,
erwachse hieraus auch ein Raum fiir die Wahrnehmung und eine Didaktik fremder Re-
ligionen. »In der Wahrnehmung fremder Religionen tritt die Fremdheit des Dreieinen
Gottes hervor. [...] Weil der Dreieine Gott in den Religionen verborgen handelt, sind die
Religionen anfechtende Gestalten des Gesetzes, auf deren Hintergrund sich das Evan-
gelium zuallererst bildet und abhebt.«** Und: »Das Heilsame des Evangeliums ist ge-
rade nicht als Erfahrung des vertrauten Eigenen auszugeben, sondern als ein bleibend
fremdes Gegeniiber, [..] das auch in der Nihe seine Fremdheit nicht in Entsprechung
zum Eigenen aufhebt.«'3

Als ihren theologischen Ausgangspunkt wihlt Mirjam Schambeck die Liebe Gottes,
die sie als »Grund von allem« und damit auch von Eigenem und Fremdem sieht. Die
»Beziehung von Menschen« erfahre »durch die Liebe eine ganz neue Ausrichtung«4,
schreibt Schambeck und belegt dies mit ausgewahlten biblische Zeugnissen, die die-
se Denkweise symbolisieren’: »Fremde werden plétzlich zu Nichsten, Marginalisierte
zum Gesicht Christi, Feinde zu Menschen, die von den gleichen Bediirfnissen nach An-
erkennung, Sicherheit und Frieden getrieben werden wie man selbst. [...] Die Liebe, die
die Beziehung vom einen zum anderen begriindet, ist [...] durch die iiberfliefRende Liebe

8 Ebd., S. 418, mit Verweis auf die phanomenologische Philosophie von Maurice Merleau-Ponty und
Bernhard Waldenfels.

9 Ebd., S. 260; vgl. auch Kap. I11.6, Fufdnote 27.

10  Ebd., S.308f; vgl. in anderer Nuance N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religi-
onsunterrichts, S. 126f.

1 T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 421.

12 Ebd., S 440.

13 Ebd., S.310.

14 M. Schambeck: Interreligiése Kompetenz, S.123.

15 Ebd., S.117-122.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

n9


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Fremdheitserfahrung und Othering

Gottes selbst ermoglicht.«® Ihr differenztheologisches Modell vertieft Schambeck im
Riickgriff auf die Trinititstheologie Karl Rahners. Rahner geht davon aus, »dass Gott,
der Ursprungslose, sich selbst in sich und fir sich aussagt oder aussagen kann und so
den urspriinglichen, géttlichen Unterschied in Gott selbst setzt.«!” Schambeck folgert
hieraus fiir die »Differenz zwischen Eigenem und Anderem bzw. zwischen Eigenem
und Fremden« u.a.:

« »Das Fremde ist nicht das >ganz Andere¢, das vom Eigenen iiberhaupt nicht ver-
standen werden kann. Es wird vielmehr im Horizont des Eigenen vernehmbar. [...]
Fremdes und Eigenes stehen schon immer in einer Bezogenheit zueinander.«

« »Diese Bezogenheit ist nicht als zerstorerisch und bose zu denken. Weil Gott, der
die Liebe ist, der Grund der Beziehung von Eigenem und Fremden ist, ist auch diese
Beziehung fundamental als Liebe ausgewiesen.«

« »Das bedeutet auch, dass Fremdes hier nicht vom Eigenen absorbiert wird. Eigenes
und Fremdes werden verstehbar als zueinander vermittelbare Gréfien, aber auch
als unterschiedene.«

« »Zugleich wird deutlich, dass der Anfang dieser Beziehung nicht beliebig ist. Im
trinititstheologischen Modell geht sie von Gott, dem Ursprunglosen aus. Das ist
der uneinholbare Ursprung und der Grund fiir dieses Beziehungsgeschehen. [..]
Das Eigene ist das Vorgingige.«

« »Schliefilich werden Eigenes und Fremdes nicht mehr nur als abstraktes Prinzip,
sondern als personales verstehbar. Eigenes und Anderes, eigene und andere Religi-
on verweisen zuerst auf die Interaktionen von Menschen, die unterschiedlich sind

und unterschiedlichen Kulturen und Religionen angehéren.«!8

Schambeck fasst die verschiedenen Aspekte in nebenstehender Graphik™ zusammen.

An mehreren Stellen betont Schambeck die »Partikularitit« ihrer vorgestellten Her-
meneutik. Theologische Uberlegungen, schreibt sie, sind »Angebot, aber nicht die ein-
zig mogliche denkerische Konsequenz im Sinne einer logisch deduzierbaren, unum-
stoBlichen Evidenz. Insofern sie theologische Uberlegungen sind, setzen sie den Sprung
in den Glauben voraus, der freilich nicht blind erfolgt, sondern sich vor Griinden der
Vernunft verantwortet.«*°

Damit wird ein wichtiger Punkt angesprochen: Theologische Differenzmodelle er-
kliren die Differenz von Eigenem und Fremdem aus einer dezidiert eigenen theologi-
schen Perspektive. Es muss vor diesem Hintergrund gefragt werden, wie sich Scham-
becks Ansatz zu der von ihr zuvor selbst kritisierten »Versuchung« einer »universellen

16  Ebd., S.123.

17 Karl Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums, Freiburg i.Br.:
Herder1976, S. 221.

18 M. Schambeck: Interreligiose Kompetenz, S.127f.

19 Ebd., S.130; vgl. auch Mirjam Schambeck: »Multi-Kulti? Kulturtheoretische, theologische und reli-
gionspadagogische Fragestellungen, in: Johanna Rahner/Mirjam Schambeck (Hg.), Zwischen In-
tegration und Ausgrenzung. Migration, religiose Identitit(en) und Bildung — theologisch reflek-
tiert, Berlin, Miinster: Lit 2011, S. 177-214, hier S.196.

20 M. Schambeck: Interreligiése Kompetenz, S.124.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 8. Fremdes und Eigenes theologisch begriinden

Abb. 2: Mirjam Schambecks differenzhermeneutisches Modell

Hermeneutik« verhilt — die darin besteht, »Eigenes und Fremdes, Eigenes und Ande-
res gleichsam von einem archimedischen, transkulturellen, transreligiésen und damit
extramundanen Punkt aus vermessen zu wollen«.?* Aus einer binnentheologischen Per-
spektive heraus lieRe sich dieser kritischen Anfrage gewiss widersprechen, denn weder
ist der sich offenbarende ursprungslose Gott aus der Sicht Rahners »extramundan,
noch kénnte man ihn als nicht einholbaren Ursprung als »archimedischen Punkt« be-
zeichnen. Zudem geht es Schambeck ja gerade nicht darum, Eigenes und Fremdes in
ihrer Differenz aufzulésen, sondern sie wiirdigt im Gegenteil diese innere Differenz.

Bereits der Vergleich mit den Ansitzen Yavuzcans und Kasparis zeigt jedoch, wie
stark auch Schambeck ihr Differenzkonzept in ein eigenes itbergeordnetes Bezugsys-
tem einordnet, das sich mit den jeweils anderen nicht zu 100 Prozent deckt. Dieses
Vorgehen ist damit nicht so weit von Hans Kiings »Weltethos«-Ansatz entfernt, wie
Schambeck in ihrer Kritik an Kiing®* meint: Zwar betont Schambeck wohl*® stirker
als Kiing die Differenz der verschiedenen kulturellen »Partikularititen« auf der Welt —
doch wo Kiing die Vielheit der Religionen und Kulturen innerhalb eines iibergeordne-
ten Bezugsystems »Weltethos« beleuchtet, tut Schambeck dasselbe innerhalb ihres tri-
nititstheologischen Bezugsrahmens. Wahrscheinlicher Ausgangspunkt der Autorin, so
ebenfalls Friedrich Schweitzer, sei »ein katholisches Verstindnis der Liebe, wie es erst
vom katholischen Glauben aus gewonnen werden kann. Eine katholisch interpretierte
Liebe erlaubt aber kaum den Anspruch auf Universalitit.«*4

21 Ebd., S.112.

22 Ebd., S.112f.

23 Georg Langenhorst warnt jedoch davor, Kiings Ansatz oberflachlich zu interpretieren, vgl. G. Lan-
genhorst: Trialogische Religionspadagogik, S. 209f.; vgl. H. Kiing: Handbuch Weltethos.

24 F Schweitzer: Interreligiose Bildung, S. 154.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

121


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Fremdheitserfahrung und Othering

Dies bedeutet noch keine grundsitzliche Kritik an ihrem wie auch den anderen An-
satzen selbst, fiir die sich aus der jeweiligen weltanschaulichen Sicht Argumente finden
lassen. Wichtig an dieser Stelle ist nur die einfache Feststellung: Das eigene Bezugsys-
tem steht nicht iiber der Differenz von Eigenem und Fremden, sondern ist ein eigenes
Bezugsystem, das in Differenz zu fremden Bezugsystemen liegt. Zwar benennt Scham-
beck die partikulare Perspektive ihres Differenzmodells formal, sie klirt aber nicht das
Verhaltnis ihrer eigenen Erklirung von Eigenem und Fremdem zu davon unterschiedli-
chen fremden Erklirungen.

In dhnlicher Weise ist tiber die ganze Passage bei Schambeck ein vielsagendes Hin-
und Herschwanken zwischen den Begriffen »anders« und »fremd« zu beobachten (vgl.
auch den obigen Vergleich von Sajak und Seijdini/Kraml/Scharer, Kap. II1.5). Dies ist
auf den zweiten Blick nicht mehr tiberraschend, gibt es doch bei ihr zwei unterschied-
liche Fremdheitszustinde: zum einen die Fremdheit in Gott selbst, die genauer gesagt
eine innere Differenz ist, eine Andersheit Gottes in und zu sich selbst ist, zum anderen
eine menschliche Fremdheit, die Menschen in der Interaktion mit anderen Menschen
erleben. Menschen erfahren deshalb Fremdheit, welil sie alle in Gott einander anders
sind, genauso wie auch Gott in sich und zu sich selbst anders ist. Insofern schwankt
Schambeck zwischen den Begriffen Andersheit und Fremdheit, weil die Andersheit Got-
tes und die menschliche Perspektive auf Fremdheit in ihrem Modell miteinander ver-
woben bleiben bzw. die aufgezeigten Perspektiven auf Fremdheit nicht prizise genug
unterschieden werden.

Besonders auffillig wird die mangelnde Trennschirfe der Perspektiven in Bezug auf
eine weitere Fragestellung, nimlich die der »Vorgingigkeit«: Ist das Eigene oder das
Fremde der vorgingige Zustand? Hier ist vor allem der Vergleich von Schambecks und
Kasparis Ansatz interessant: Beide argumentieren trinititstheologisch, und wo Scham-
beck schreibt, dass Fremdes und Eigenes »schon immer in einer Bezogenheit zueinan-
der« stehen, sieht Kaspari wie oben beschrieben eine »chiastische Verschrinkung« von
Eigenem und Fremden. Aus beiden Ansitzen konnten wohl dhnliche unterrichtsprakti-
sche Folgerungen gezogen werden. Doch wihrend Kaspari auch inspiriert von Merleau-
Ponty und Waldenfels die »Fremdheit Gottes« in das Zentrum seines Ansatzes stellt und
ihr eine Vorgingigkeit zuschreibt, spricht Schambeck dagegen von der »Vorgingigkeit
des Eigenenc. Vorgingigkeit des Eigenen meint, wiederum trinititstheologisch gespro-
chen, die Ursprungslosigkeit Gottes bzw., wie Schambeck es nennt, sein »Selbigsein«.
Auf dieser Grundlage unterliuft Schambeck jedoch ein Kategoriensprung:

»Ubertragen auf den Dialog der Religionen heifit das, von einer Vorgingigkeit des Ei-
genen gegeniiber dem Fremden zu sprechen. Das gilt auch im alltdglich erfahrbaren
Miteinander. Und es gilt auch, obwohl sich Differenz erst durch die Begegnung mit
dem anderen entziindet und erst da bewusst wird. Um dies anhand eines Beispiels zu
illustrieren: Auch wennsichjemand als Westeuropéer nicht mehrals Christ versteht, so
sind dennoch die Wurzeln der westeuropaischen Kultur, in der er sich bewegt, mitdem
Christentum verflochten. In Europa z.B. davon zu sprechen, dass das Leid unversteh-
bar ist und nicht hinzunehmen, ist etwas anderes als in Indien iiber Leid zu sprechen.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[II. 8. Fremdes und Eigenes theologisch begriinden

Auch in Bezug auf die eigene Vorstellungs- und Denkwelt, auf die eigenen Priorititen-
setzungen lasst sich ablesen: Das Eigene ist das Vorgingige.«*®

Die abstrakte hermeneutische Untersuchung von Eigenem und Fremdem wird unver-
mittelt auf einen konkreten Kontext iibertragen, aus einer theologischen Denkfigur her-
aus wird die kulturelle Vorgingigkeit des Christentums in Westeuropa gefolgert und:
mit dem Eigenen gleichgesetzt. Kasparis Ansatz steht vor dhnlichen Problemen (vgl.
Kap. II1.9, Fufinote 20). Um die Problematik dieser Passage zu illustrieren, sei die
folgende Frage in den Raum gestellt: Wie wird z.B. ein in Westeuropa sozialisierter
islamischer Religionspidagoge Schambecks Ausfithrungen lesen?

Es ist festzuhalten: Die Frage, ob nun das Eigene oder das Fremde vorgingig ist, ist
offensichtlich nicht einfach zu beantworten. Dasselbe gilt fiir die Frage, ob die Bezie-
hung zwischen Eigenem und Fremdem eher als Entflechtung in zwei differente GréfRen
oder aber als Verflechtung in gegenseitiger Transformation zu verstehen ist.2® Im wei-
teren Verlauf der Studie wird diesen Fragen weiter nachzugehen sein.

25 M. Schambeck: Interreligiose Kompetenz, S.128.

26  Yavuzcan grenzt bezogen auf das Thema seinen angestrebten Zustand der Ambiguitdt von einer
»Situation der Eindeutigkeit« ab, die »immer schon eine klare Unterscheidung zwischen dem Ei-
genen und den Anderen« voraussetzt, vgl. I. H. Yavuzcan: Ambiguitit als produktive Herausfor-
derung. Konturen einer subjektorientierten Islamischen Religionspaddagogik in der Postmoderne,
S.212.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

123


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14;



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

9. Fremdheit des »Eigenen« entdecken, Kompetenzen
beziiglich Heterogenitat und Pluralitat entwickeln

Interreligiose Theoriebildung muss sich damit auseinandersetzen, dass Lernenden im
Religionsunterricht die vermeintlich »eigene« konfessionelle Perspektive oft weit weni-
ger zu eigen ist, als dies zahlreiche Ansitze interreligiésen Lernens zumindest implizit
voraussetzen. Hierfiir gibt es eine Vielzahl von empirischen Belegen. Rudolf Englert
und andere haben in einem Essener Forschungsprojekt iiber 100 Religionsunterrichts-
stunden der vierten und zehnten Klasse dokumentiert und analysiert.! Sie kommen
zum Schluss: »Insgesamt gibt es deutliche Anhaltspunkte dafiir, dass auch im konfes-
sionellen Religionsunterricht die Tradition christlichen Glaubens wie eine >Fremdreli-
gion< behandelt wird: dass hier eine Verlagerung von einer Teilnehmer- zu einer Beob-
achterperspektive stattfindet.«* Dies deckt sich mit Befunden, die die ReViKoR-Studien
fiir den evangelischen Religionsunterricht in Schleswig-Holstein erheben. Nach ihnen
haben sowohl Lernende? als auch Lehrende* Schwierigkeiten zu benennen, was das
evangelische Profil ihres Faches ausmacht. Auch Bernhard Griimme schreibt, dass »fiir
die allermeisten Jugendlichen die christliche Religion mit ihrer Semantik zur Fremdre-
ligion geworden [ist], die sie vor allem in der Aufienperspektive erleben«.”

Immer wieder werden solche »Befremdungserfahrungen [...] gegeniiber der eigenen
Religion« auch in ihrem positiven Potential gesehen. Diese Befremdungserfahrungen

1 Rudolf Englert/Elisabeth Hennecke/Markus Kammerling: Innenansichten des Religionsunter-
richts. Fallbeispiele — Analysen — Konsequenzen, Miinchen: Késel 2014.

2 2Rudolf Englert: »Connection impossible? Wie konfessioneller Religionsunterricht Schiiler/innen
ins Gesprach mit Religion bringt, in: Eva-Maria Kenngott/Rudolf Englert/Thorsten Knauth (Hg.),
Konfessionell — interreligios — religionskundlich. Unterrichtsmodelle in der Diskussion, Stuttgart:
Kohlhammer 2015, S.19-30, hier S. 29.

3 U. Pohl-Patalong/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Liidtke/C. Richter: Konfessioneller Religionsunterricht in
religioser Vielfalt I, S. 245f.

4 U. Pohl-Patalong/]. Woyke/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Liidtke: Konfessioneller Religionsunterricht in
religioser Vielfalt, S. 305-313.

5 Bernhard Griimme: »Pladoyer fiir eine Neubestimmung der Religionspadagogik. Perspektiven ei-
ner Aufgeklarten Heterogenitit, in: RpB 79 (2018), S. 5-13, hier S. 8.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

Fremdheitserfahrung und Othering

positiv anzunehmen gehoért fiir Streib zum hochsten, »dialogischen« Stil »inter-reli-
gioser Verhandlung«, wie er in der oben schon abgebildeten Graphik definiert hat (vgl.
Kap. I11.2, Fulnote 4). Denn wer »durch Befremdungserfahrungen mit der eigenen Re-
ligion bereichert worden ist, kann den Geschenk-Charakter der fremden Religion desto
eher einsehen und begriiffen.«® Das Fremdwerden der »eigenen« religiésen Perspekti-
ve beeinflusst so auch Debatten um einen »zukunftsfihigen Religionsunterricht«”. Die
Verfasser*innen der ReViKoR-Studie 2017 schreiben beispielsweise:

»Dies ist insofern fiir die Zukunftsiiberlegungen fiir den Religionsunterricht von Be-
deutung, als es den Bemiihungen, zunachst im >Eigenen< zu beheimaten, entgegen-
steht, wenn dieses >Eigene< gar nicht im Bewusstsein ist, da entweder Religion insge-
samt oder aber die Zugehdrigkeit zu einer Religion oder Konfession nicht als relevant
wahrgenommen wird.<8

Angesichts solcher Uberlegungen hat es in den vergangenen Jahren in der Religions-
pidagogik verstirkte Bemithungen gegeben, die »Pluralititsfihigkeit«® des Religions-
unterrichts schirfer zu konturieren.

In jiingster Zeit ist in dieser Diskussion neben den Pluralititsbegriff zudem der
Heterogenititsbegriff getreten. Griimme etwa fordert, das Pluralititsparadigma zum
»Leitbild der Heterogenititsfihigkeit«!® fortzuschreiben. Ein solches Leitbild einer
»aufgeklirten Heterogenitit« solle »noch stirker die Heterogenitit der Schiilerschaft«
in einem prézisen Sinn beriicksichtigen und »in Bezug auf deren unterschiedliche
religivse, kulturelle, aber auch gesellschaftliche und soziologische Ressourcen«.Auf
diese Debatte um einen zukunftsfihigen Religionsunterricht wird im Folgenden weiter
einzugehen sein. Hier gentigen diese Schlagworte, um die Diskussion um das »fremde
Eigene« im interreligiésen Lernen in einen grofieren religionspidagogischen Kontext
einzuordnen, in dem er von Englert, Griimme und anderen auch gesehen wird."

Nicht so nachdriicklich, wie es aus Sicht dieser Studie wiinschenswert wire, aber
immer wieder wird dieser Zusammenhang auch in interreligiosen Lernansitzen selbst

6 H. Streib: Wie finden interreligiose Lernprozesse bei Kindern und Jugendlichen statt? Skizze einer
xenosophischen Religionsdidaktik, S. 241; vgl. auch Kap. 111.6, Fuinote 47.

7 K. Lindner/M. Schambeck/H. Simojoki et al. (Hg.): Zukunftsfahiger Religionsunterricht; vgl. auch ).
Woppowa/T. Isik/K. Kammeyer et al. (Hg.): Kooperativer Religionsunterricht; R. Méller/C. P. Sajak/
M. Khorchide (Hg.): Kooperation im Religionsunterricht; bzw. den schon erwihnten Titel E.-M.
Kenngott/R. Englert/T. Knauth (Hg.): Konfessionell —interreligios — religionskundlich.

8 U. Pohl-Patalong/S. Boll/T. Dittrich/A. E. Liidtke/C. Richter: Konfessioneller Religionsunterricht in
religioser Vielfalt I, S. 245.

9 Friedrich Schweitzer/Volker Elsenbast/Ulrich Schwab et al. (Hg.): Entwurf einer pluralititsfihigen
Religionspadagogik (= Religionspiddagogik in pluraler Cesellschaft, Band 1), Gitersloh, Freiburg
i.Br.: Kaiser Glitersloher Verl.-Haus; Herder 2002; Rudolf Englert/Ulrich Schwab/Friedrich Schweit-
zer/Hans-Georg Ziebertz: Welche Religionspadagogik ist pluralititsfahig? Kontroversen um einen
Leitbegriff (= Religionspadagogik in pluraler Gesellschaft, Band 17), Freiburg i.Br. [u.a.]: Herder
2012.

10  B.Grimme: Heterogenitat in der Religionspiddagogik, S. 338.

11 Ebd., S.356f.

12 Fir Griimme etwa ist interreligiose Bildung ein Baustein einer heterogenitdtsfihigen Religions-
padagogik, vgl. B. Grimme: Pladoyer fir eine Neubestimmung der Religionspadagogik, S. 174ff.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 9. Fremdheit des »Eigenen« entdecken

thematisiert. Georg Langenhorst beispielsweise weist bereits 2003 in einem Beitrag
darauf hin, dass ein gewiinschter interreligioser »Perspektivenwechsel« daran zu schei-
tern droht, dass Lernende nicht iiber eine so gefestigte eigene religiése Perspektive
verfiigen, dass ein Perspektivenwechsel ohne weiteres moglich erscheint. Bestimmte
interreligiose Lernansitze, die »gegenseitigen Austausch, offene Begegnung, echte Be-
reitschaft und Fihigkeit zum Perspektivenwechsel«’® implizierten, seien eine Uberfor-
derung der Schiiler und Schiilerinnen und vernachlissigten »entwicklungspsychologi-
sche Erkenntnisse«'*. Weder sei es den Lernenden (besonders im jungen Alter) méglich,
ihre eigene Wahrnehmung der Wirklichkeit dergestalt zu hinterfragen, wie es interreli-
gioses Lernen erfordere, noch seien die meisten Schiiler und Schiilerinnen heute so im
christlichen Glauben verankert, dass sie zu einem »Perspektivenwechsel« in der Lage
wiren. 2016 schreibt Langenhorst in seinem Entwurf einer trialogischen Religionspad-
agogik und in Entgegnung auf komparativ-theologische Ansitze:

»Das grundlegende Problem religiéser Erziehung und Bildung heute'” liegt ja gerade
darin, dass es ein wirklich wichtiges Eigenes bei den meisten Kindern und Jugendli-
chen vorgeblich christlicher Provenienz entweder gar nicht gibt, oder dass es eher in-
different-halbwichtig bleibt. Hier fallt die vermeintliche Konfrontation mit Fremdem
in sich zusammen, weil die Kontrastfolie — das vermeintlich Eigene, jedoch kaum exis-

tenziell entwickelte — eben nicht als gegeben vorausgesetzt werden kann.«'®

Soweit die erste Diagnose Langenhorsts, die sich mit vielen weiteren Befunden in der
religionspidagogischen Forschung deckt. Ein anderes Bild ergibt sich jedoch im ab-
schliefienden Ausblick des Werks, wo Langenhorst schreibt:

»Eine trialogisch orientierte christliche Religionspiddagogik konzentriert den Blick des
interreligiésen Lernens auf das nahe Fremde, auf die Geschwisterreligionen Judentum
und Islam. [...] Aber es birgt auch Risiken. So diirfen und sollen die anderen Religionen
nicht aus dem Blick geraten. Sie, die fremden fernen Religionen, haben ihren eigenen
Platz im interreligidsen Lernen, und es ist hdchste Zeit, dass konzentrierte Studien zu
deninterreligiésen Lernprozessen mit Buddhismus, Hinduismus, Daocismus und ande-
ren Religionen von dazu qualifizierten Fachleuten erarbeitet und von dort aus didak-
tisch-methodisch erweitert werden.«'’

An diese Passage liefen sich einige Anfragen richten, besonders an die aus lebenswelt-
licher Hinsicht problematische Unterteilung zwischen »naher« und »ferner Fremde«.'®

13 G. Llangenhorst:>Interreligioses Lernen<auf dem Priifstand., S. 90.

14  Ebd., S.103.

15 Langenhorst verweist an dieser Stelle auf: Georg Langenhorst: Kinder brauchen Religion. Orien-
tierung fiir Erziehung und Bildung, Freiburg i.Br.: Herder 2014.

16  G. Langenhorst: Trialogische Religionspadagogik, S.199; vgl. auch G. Langenhorst: Religionspad-
agogik und Komparative Theologie, S.107.

17 G. Langenhorst: Trialogische Religionspadagogik, S. 397.

18  Laut dem religionswissenschaftlichen Medien- und Informationsdienst REMID leben in Deutsch-
land zurzeit bspw. mehr Angehérige des Buddhismus als des Judentums. Diese Zahlen werden
noch einmal deutlich von den Gesamtangehdérigenzahlen der nicht religios Identifizierten, der or-
ganisiert Konfessionsfreien sowie neuer/sonstiger Religionen (ibertroffen. https://www.remid.de

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

127


https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen

128

Fremdheitserfahrung und Othering

Hier soll aber vor allem der Blick darauf gerichtet werden, dass die zuvor konstatierte
Fremdheit der vermeintlich »eigenen« christlichen Perspektive aus der nun angefiihr-
ten Aufzihlung verschwunden ist.

Die zitierten Passagen stehen hier exemplarisch fiir eine Beobachtung, die sich
angesichts der Forschungsliteratur zum interreligidsen Lernen immer wieder machen
lasst: Karlo Meyer zahlt in »Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht« fiir viele Deut-
sche auch das Christentum zu den fremden Religionen." Dennoch nimmt er im Fol-
genden diesen Faden an keiner Stelle wieder auf und nennt auch als Beispiele fiir frem-
de religiése Zeugnisse nur Zeugnisse von nichtchristlichen Religionen. Tobias Kaspa-
ri differenziert mehrfach in riumlicher Abstufung zwischen »Heimat« und »Fremde«.
Auch wenn sich fir Kaspari »Heimat als von radikaler Fremdheit durchzogener Raum
zeigt [gemeint ist mit dieser Fremdheit die Unverfigbarkeit Gottes]«, lisst Kaspari doch
keinen Zweifel daran, wie er Heimat und Fremde grundsitzlich zuordnet: Heimat ist
die »eigene, christliche Religion« in der lernenden Auseinandersetzung mit »Weltre-
ligionen«.?® Friedrich Schweitzer spricht in anderer Nuance ebenso davon, dass als
»fremd« »heute nicht nur die Religion des Anderen, sondern auch die sogenannte eige-
ne Religion« erscheine.?’ Diese »doppelte Fremdheitserfahrung« sei »Herausforderung
und Chance fiir religiose Bildung«.**> An anderer Stelle vereindeutigt Schweitzer das
»religiés Fremde« dagegen wieder ziemlich klar auf Angehérige von nichtchristlichen
Religionen, namentlich »Juden« und »Muslime« (vgl. Kap. III.10, Funote 16).

Bereits 1994 konstatiert Hans-Georg Ziebertz, dass Lernenden »nicht selten« die
christliche Religion »fremd« geworden sei.?? Seit langer Zeit wird der Umstand, dass
die vermeintlich vertraute »eigene« Religion auch eine »Fremdreligion« sein kann, im-
mer wieder als eine Beobachtung benannt. Im Vergleich dazu finden sich nur wenige
Ansitze, die die Fremdheit »eigener« Religion konsequent als Ausgangspunkt interre-
ligiéser Bildung verstehen.

[info_zahlen (zuletzt gepriift am 14.01.2022). Georg Langenhorst argumentiert hier theologisch,
dennoch bleibt die Formulierung anfragbar.

19 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 271.

20 T Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 446f.

21 Friedrich Schweitzer: »Interreligioses Lernen und Differenz. Doppelte Fremdheitserfahrung als
Herausforderung und Chance fir religiése Bildung«, in: Thomas Klie/Dietrich Korsch/Ulrike
Wagner-Rau (Hg.), Differenz-Kompetenz. Religiése Bildung in der Zeit, Leipzig: Evang. Verl.-Anst
2012, S. 61-69, hier S. 62.

22 Vgl. den Untertitel des Beitrags.

23 H.-C. Ziebertz: Religiose Lernprozesse und religionstheologisches Bewusstsein, S. 271; vgl. auch
Rudolf Englert: »Theorie und Praxis des Religionsunterrichts an Grundschulenc, in: Reinhard Goll-
ner/Giinter Biemer (Hg.), Religion in der Schule? Projekte — Programme — Perspektiven, Freiburg
i.Br.: Herder 1995, S.138-153, hier S.138ff.; N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des
Religionsunterrichts, S.129f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen
https://www.remid.de/info_zahlen

10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualitat’
wahrnehmen

Auf dem Cover der ersten Auflage von Stephan Leimgrubers »Interreligiéses Lernen«
befindet sich iiber der Uberschrift ein Foto von sechs Kindern mit unterschiedlicher
Hautfarbe.” Dies ist insofern bemerkenswert, da ein direkter Zusammenhang zum The-
ma des Buches nicht ohne weiteres gegeben ist. Es lisst sich zwar vermuten, dass die
abgebildeten Kinder in unterschiedlichen Religionen sozialisiert sind, selbstverstind-
lich voraussetzen lisst sich dies nicht. Auf dem Cover der vollstindig iiberarbeiteten
Neuauflage 2007 schliefilich finden sich viele kleine gezeichnete Menschen, ebenfalls
in unterschiedlichen Hautfarben und bunten Kleidern.? Georg Langenhorst beschreibt
diese Entwicklung so:

»1995 reichten sechs im Schwarzweifdfoto prasentierte Kinder unterschiedlicher Haut-
farbe aus, um das>farbige Gesicht unserer Schulen<bildlich darzustellen. ImJahr 2007
tummeln sich hunderte buntgekleidete menschliche Figuren unterschiedlichster Her-
kunft, Hautfarbe und Kultur auf dem Titelbild. Wer sich vor Augen stellen will, was
sPluralisierungsschub« heifdt, wird im Vergleich dieser Titelbilder erkennen, was sich
in den letzten Jahren in unserer Gesellschaft verindert hat.<*

Auf dhnliche Kontexte verweist auch Mirjam Schambeck, wenn sie religionspidagogi-
sche Reflexionen mit einer Referenz auf den »Multi-Kulti«-Begriff einleitet, »der die
einen an Strafenfeste mit Afromusik, griechischem Gyros und tiirkischem Kebab den-
ken ldsst; an eine Lebenskultur also, die sich als lebendig, vielleicht noch als schrill
bezeichnen lisst«. Dies rufe bei anderen aber auch Angste hervor, sich im »Vielerlei der

Kulturen und Religionen, der Wertvorstellungen und Weltdeutungen zu verlieren«.>

o

Der Ordnungsbegriff wird in Kapitel V vertieft untersucht.

Vgl. S. Leimgruber: Interreligidses Lernen.

Vgl. S. Leimgruber: Interreligioses Lernen.

C. Langenhorst: Trialogische Religionspadagogik, S. 26f.; vgl. S. Leimgruber: Interreligidses Lernen,
S.19-23.

5 M. Schambeck: Multi-Kulti?, S.177.

AW N

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

130

Fremdheitserfahrung und Othering

Es ist hier interessant zu beobachten, wie Ansitze interreligiosen Lernens Hete-
rogenitit konstruieren und dabei auf Ordnungskontexte verweisen, die aufderhalb ih-
res vermeintlich inneren Feldes, des pidagogischen Umgangs mit religidser Pluralitit,
liegen. In der Neuauflage von »Interreligiéses Lernen« benennt Leimgruber mehrere
Kontexte interreligidsen Lernens und subsumiert sie unter der Uberschrift »Die verin-
derten gesellschaftlichen und kirchlichen Voraussetzungen«. Er nennt u.a. die Stich-
worte »Kultur«®, »Globalisierung und Migration«’, »Konflikte[] zwischen Mehrheits-
gesellschaft und bestimmten Minorititen<®, »Zusammensetzung der Schulklassen<®,
»Medien«’®, kirchliche und theologische »Stellungnahmen«", »religionstheologischel[]
Modelle« wie Exklusivismus, Inklusivismus und Pluralismus®?. Bereits in dieser Auf-
zihlung wird ein Grundproblem von Leimgrubers Entwurf ersichtlich, nimlich dessen
mangelnde Trennschirfe unterschiedlicher Kontexte des interreligidsen Lernens, aber
auch ein Problem interreligiéser Bildung insgesamt, nimlich dessen grofe Komplexitit
durch eine Vielzahl moglicher Zuginge.

Im Uberblick der Ansitze lisst sich sagen, dass sie zwar auf unterschiedliche
Ordnungskontexte interreligiéser Bildung verweisen, die grundsitzliche Gebundenheit
von Fremdheitserfahrung und -zuschreibung an spezifische Ordnungskontexte jedoch
nicht oder nur sporadisch reflektieren. Denn was »Fremdheit« bedeutet, ist immer von
spezifischen Ordnungskontexten abhingig (vgl. Kap. I1.3).

Obwohl Leimgruber Fremdheit als eine »relative Kategorie«™> bezeichnet und wie
soeben gezeigt zahlreiche Kontexte interreligiéser Lernprozesse aufzeigt, verfolgt er
diese Spur in den Passagen, in denen er explizit das Thema Fremdheit behandelt,**
nicht mehr weiter. Ahnliches gilt fiir Friedrich Schweitzer, der einen umfassenden Ho-
rizont interreligidser Bildung zeichnet, in den er in gelungener Weise verschiedene Per-
spektiven und Kontexte einordnet. Doch auch seine Ausfithrungen zum Thema Fremd-
heit/Eigenheit bleiben oft vage: In seine so bezeichnete »Perspektive einer dynamischen
Entwicklung zwischen Selbst und Anderemc, die als notwendiges Moment auch »Ent-
gegensetzungen zwischen Selbst und Anderem, zwischen dem Eigenen und Fremden«
enthilt’, lisst sich viel hineinlesen. Zahlreiche hieraus zu ziehenden Konsequenzen
lassen sich nur erahnen, besonders im Hinblick auf die Multiperspektivitit seines An-
satzes.

In einem Sammelband, der untersucht, wie sich religiose Bildung auf Integrations-
prozesse auswirkt, problematisiert Schweitzer die negative Rolle von Vorurteilen und

Ausgrenzung:

6 S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S. 27 vgl. schon zuvor S. 19f.
7 Ebd., S. 29-33.

8 Ebd., S. 33-35.

9 Ebd., S.36-38.

10  Ebd.,S.39f.

1 Ebd., S. 40-49.

12 Ebd.,S.50-55.

13 Ebd.,S.83.

14 Ebd., S.82-90.

15 F Schweitzer: Interreligiose Bildung, S.118.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[11.10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualitdt wahrnehmen

»Bei der Gewalt gegen Fremde, die hier ebenfalls zu nennen ist, handelt es sich nicht
nur um punktuelle Ausschreitungen, die dann die Offentlichkeit vielleicht stark bewe-
gen, sondern um ein dauerhaftes Problem. Auch dabei liegt es auf der Hand, dass der
Fremde, auf den sich die Aggressionen richten, immer auch der religios Fremde ist. Sei-
ne Fremdheit, die Angst zu machen scheint und Aggressionen auslost, erwichst auch
aus seiner fremd bleibenden Religion, welche sich mitunter mit eigentiimlichen und
daher Furcht auslésenden Gebrauchen verbinden kann, die der traditionellen deut-
schen Bevélkerung weder bekannt noch verstindlich sind —angefangen beim Schiach-
ten bis hin zur Burka.«'®

Beim genaueren Lesen dieser Passage lassen sich auch hier zahlreiche Ordnungen fest-
machen, innerhalb derer sich Fremdheit konstituiert. Im Widerspruch dazu wird in
manchen Formulierungen Schweitzers Fremdheit jedoch in einer vereindeutigenden
Weise aufgefasst (vgl. »der Fremde« ist »immer auch der religiés Fremde«). Wer oder
was verbirgt sich hinter der Formulierung der »traditionellen deutschen Bevolkerung«
und wer oder was genau steht ihr wann genau in »Fremdheit« gegeniiber? Sind »religi-
ds Fremde« einfach schlicht Juden oder Muslime, wie es Schweitzers einleitende Worte
zu dieser Passage suggerieren?

Auch Mirjam Schambeck fragt in mehreren Beitrigen nach der Rolle von religio-
ser Bildung bei der Integration — jedoch in einer ganz anderen Perspektive: Ein von
ihr betreutes Forschungsprojekt’” erhebt, auf wie unterschiedliche Weise Gefliichtete
religiose Identititen konstruieren, die im Kontrast zu oder neben anderen empfun-
denen »Wir-Gefiihlen« stehen.’® Wichtig sind in diesem Zusammenhang Schambecks
Ausfithrungen zur »kulturell-kontextuelle[n] Fremdheit«. Unter der Uberschrift »Der
doppelten Fremdheit Rechnung tragen — Mit Religion als Fremdheitsfaktor umgehen«
schreibt sie:

»Zum einen sind der Islam wie auch das Christentum in Syrien nicht einfach der- und
dasselbe wie der Islam und das Christentum in Deutschland. Fiir syrische MuslimlIn-
nen mag der in Deutschland v.a. durch die tirkisch gepragten Moscheegemeinden

16 Friedrich Schweitzer: »Integration durch religiése Bildung? Uberlegungen aus christlicher Sichtc,
in: Albert Biesinger/Friedrich Schweitzer/Matthias Gronover et al. (Hg.), Integration durch religio-
se Bildung. Perspektiven zwischen beruflicher Bildung und Religionspddagogik, Miinster: Wax-
mann 2012, S. 85-101, hier S. 89.

17 »Tell me your story«— Uber die Bedeutung von Religion in Biographien von jugendlichen Fliicht-
lingen und Migrant¥innen. Religionspadagogische Konsequenzen (drittmittelgeférdert: 2015 —
2017), vgl. https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck (zuletzt
geprift am 14.01.2022).

18 Mirjam Schambeck: »Warum ein religioses Wir-Gefiihl nicht nur beruhigt. Religionspadagogische
Orientierungen in der aktuellen Integrationsdebatte«, in: ORF 24 (2016), S. 51-60, hier S. 55f.; vgl.
auch Mirjam Schambeck: »Migration und interreligiéses Lernen im Religionsunterricht— Die Schu-
le als Labor und Lernfeld fiir ein neues gesellschaftliches Miteinanderx, in: Theo-Web 16 (2017),
S.121-138; Mirjam Schambeck: »Was (Religions-) Lehrkrafte konnen miissen, um Religion mit Ge-
fliichteten zu thematisieren — Videobasierte Unterrichtsforschung zur Profilierung des Professi-
onswissens, in: Mirjam Schambeck/Ulrich Riegel (Hg.), Was im Religionsunterricht so lauft. Wege
und Ergebnisse religionspadagogischer Unterrichtsforschung, Freiburg i.Br.: Herder 2018, S. 286-
306.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

131


https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck
https://www.theol.uni-freiburg.de/disciplinae/rk/personen/mirjamschambeck

132

Fremdheitserfahrung und Othering

etablierte Islam befremdend wirken, auch wenn er sunnitischer Herkunft ist, wie der-
jenige in Syrien. Das heifdt, dass Migrantinnen und Cefliichtete selbst dort, wo sie auf
Bekanntes und Bekannte zu treffen hoffen, Fremdes oder sogar Unverstehbares vorfin-
den. Religiose Bildungsmafinahmen im Zuge von Integrationsbemithungen missen
dieser intra-religiosen Fremdheit Rechnung tragen und die unterschiedlichen kontex-

tuellen Ausformungen der Religionen beriicksichtigen.«'?

Bereits im Vergleich der Beitrige von Schweitzer und Schambeck fillt es schwer zu be-
stimmen, was nur bezogen auf das Feld Integration das »religiés Fremde« bedeutet.
Noch virulenter wird diese Frage, bezieht man die Ergebnisse einer Studie zum in-
terreligiosen Dialog von Klinkhammer et al. mit ein. Die Studie zeigt klar, wie stark
»christlich-muslimische Dialoggruppen«, deren offizieller Griindungsgrund der reli-
giose Austausch ist, von impliziten gesellschaftlichen Integrationsdiskursen bestimmt
werden.?° Welche Form(en) von »Fremdheit« werden hier also verhandelt?

In eine dhnliche Richtung geht auch die Debatte, wie stark interreligiése Lernpro-
zesse in Wirklichkeit interkulturelle Lernprozesse seien. Bereits Karlo Meyer weist auf
die kulturelle Gebundenheit »fremder religiéser Zeug-nisse« hin — doch wihrend Meyer
hier vor allem auf den kulturellen Herkunftshorizont der Zeugnisse selbst rekurriert*,
meinen andere mit Kultur im Sinne von Interkulturalitit vor allem ethnische Abstam-
mung und migrantische Diversitat. Beispielsweise lisst sich diese Tendenz in Leimgru-
bers »Interreligiéses Lernen« festmachen (vgl. das Cover-Foto der Erstauflage.)

Was meint also die Formulierung, dass interreligiéses Lernen »hiufig mit inter-
kulturellem Lernen verbunden«?** sei? Geht es hier um ein Erschlieten der kulturellen
Codes von religiésen Zeugnissen, die aus einem nicht vertrauten kulturellen Kontext
stammen — was ja im Endeffekt auf fast alle religiésen Zeugnisse zutrifft? Geht es um
die pidagogische Begleitung religiéser und kultureller Heterogenitit, die sich iiber die
gesamte Gesellschaft erstreckt — oder doch um den Austausch einer »nicht-migranti-
schen« Mehrheitsgesellschaft mit einzelnen »migrantischen« Minorititen???

Konstantin Lindner warnt mit Andreas Reckwitz vor einem »totalititsorientierte[n]
Kulturverstindnis«, das iiber eine historisierende und homogenisierende Konstrukti-
on von Kultur einen »Vergleich« verschiedener Kulturen anstrebt.”* Dieses Kulturver-

19 M. Schambeck: Warum ein religioses Wir-Gefiihl nicht nur beruhigt, S. 57f.

20  G. Klinkhammer/H.-L. Frese/A. Satilmis/T. Seibert: Interreligiése und interkulturelle Dialoge mit
MuslimInnen in Deutschland, S. 242-315 u. 366-368.

21 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht, S. 278-284.

22 S. Leimgruber/H.-C. Ziebertz: Interkulturelles und interreligidses Lernen, S. 463.

23 Der Eindruck entsteht bisweilen, vgl. U. Gerber: Interreligioser Dialog zur Friedensforderung. Ab-
grenzung — Toleranz — Differenz, S. 66-74; vgl. auch K. Lindner: Das wertbildende Potenzial des
Fremden im Kontext religiésen Lernens, S. 229, jedoch im Gegensatz zu Lindner, S. 227.

24 K. Lindner: Der Beitrag des Religionsunterrichts zu kulturbezogener Bildung, S. 192 u. 200; vgl. An-
dreas Reckwitz: »Die Kontingenzperspektive der »Kultur«. Kulturbegriffe, Kulturtheorien und das
kulturwissenschaftliche Forschungsprogrammec, in: Friedrich Jaeger/J6rn Risen (Hg.), Handbuch
der Kulturwissenschaften. Band 3: Themen und Tendenzen, Stuttgart: ).B. Metzler 2011, S.1-20,
hier S. 5; vgl. auch Wolfgang Welsch: »Was ist eigentlich Transkulturalitit?«, in: Lucyna Darows-
ka/Claudia Machold (Hg.), Hochschule als transkultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenzin
der Universitat, Bielefeld: Transcript 2010, S. 39-66.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[11.10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualitdt wahrnehmen

stindnis ist in besonderer Weise geeignet, Abgrenzungstendenzen zwischen einer kon-
struiert »eigenen« und einer konstruiert »fremden« Kultur zu férdern (vgl. auch Kap.
I1.4, Fulnote 24 u. 25). Leider werden interkulturell-pidagogische Veréffentlichungen
in der Religionspadagogik®® selten, die Kritik am Kulturbegriff und migrationspidago-
gische Veroffentlichung noch seltener rezipiert — wie oben bereits geschrieben (vgl. S.
76f.). An dieser Stelle geniigt jedoch die Beobachtung, dass der Kulturbegriff in zahl-
reichen religionspidagogischen Veréffentlichungen zu interreligiosen Lernprozessen
wenig prazise gebraucht wird, d.h. ohne diskursive Ordnungsrahmen zu kliren, inner-
halb derer sich der verwendete Kulturbegriff bewegt. Dadurch fillt es jedoch wiederum
schwer zu bestimmen, was mit »kultureller Fremdheit« genau gemeint ist.

Henrik Simojoki bemerkt, dass Fremdheit durch zahlreiche Hybridisierungen im
Zuge von Globalisierungsprozessen »unweigerlich an Konturen« verliert. »Das Frem-
de verharrt nicht mehr im Jenseits des Eigenen, als sein Gegeniiber, sondern ist dem
Eigenen in vielfiltiger und widerspriichlicher Weise inhirent.«?¢ Davon bleibe auch in-
terreligiése Bildung nicht unberiihrt. Denn auch wenn Religionsgrenzen im Vergleich
zu Kulturgrenzen vergleichsweise stabil erschienen, treffe die »volle Wucht« dieser Hy-
bridisierungsdynamiken interreligiése Bildung »lediglich an anderer Stelle«: Simojoki
weist mit Manfred L. Pirner darauf hin, dass die »globale Jugend- und Medienkultur«
Ziige einer »lingua franca« trage, die iiber Kulturgrenzen hinweg Verstindigung ermég-
liche und so auch den interreligiosen Austausch iiberforme. Es gebe also ein »Gemein-
same[s]«, das Eigenes und Fremdes iiberforme: Globalisierung wird medial vermittelt,
jedoch in der Gestalt von regionalen Dialekten.?”

Pirner konstatiert zurecht, dass Heranwachsende interreligiésen Lerninhalten
nicht als »tabula rasa«?® gegeniiberstehen, sondern schon iiber viele Erfahrungen und
Kompetenzen verfiigten, erworben »in informellen Prozessen der Selbstsozialisati-
on«®®. Diese Selbstsozialisation sei zu einem groflen Teil Mediensozialisation — was
Auswirkungen auch auf interreligiose Lernprozesse habe:

»Insbesondere tragen die 6ffentlichen Medien zur Stiarkung einer Aufienperspektive
auf Religion und Religionen bei, indem sie die Pluralisierung und Globalisierung be-
férdern und so unseren Horizont erweitern. Sie tragen entscheidend zur Multikultu-
ralitat und Multireligiositat unserer Welt bei, indem sie mit unterschiedlichsten, auch
fremden, ungewohnten und aus entfernten Lindern kommenden Lebensweisen be-
kannt machen. [..] Ohne Fernsehen und Internet ist weder die weltweite Wirkung der
danischen Mohammed-Karikaturen vorstellbar noch die kontroversen Diskussionen,

25  R.Burrichter: Umgang mit Heterogenitdt im konfessorischen Religionsunterricht?, S.155.

26  H.Simojoki: Globalisierte Religion, S. 357.

27  Ebd,, 358ff; vgl. auch Manfred L. Pirner: »Populdre Medienkultur — lingua franca fiir interreligise
Bildung?«, in: Johannes Lihnemann (Hg.), Visionen wahr machen. Interreligiose Bildung auf dem
Prifstand. Referate und Ergebnisse des Niirnberger Forums 2006, Hamburg-Schenefeld: EB-Verl.
2007, S.150-156.

28  Vgl. M. L. Pirner: Interreligioses Lernen und die Medien, S. 64ff.

29 Ebd,S. 67.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

133


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134

Fremdheitserfahrung und Othering

die die Preisverleihung an den Karikaturisten durch Bundeskanzlerin Merkel oder das
Buch von Thilo Sarrazin ausgeldst hat.«3°

Zwar seien Lernenden oft selbst Inhalte der vermeintlich eigenen Religion fremd*’,
gleichzeitig ist davon auszugehen, dass dieselben Heranwachsenden sich »bereits ihre
eigenen Gedanken iiber Gott, Glaube und Wirklichkeit gemacht haben«, konfrontiert
mit Inhalten, die ihnen u.a. »in der 6ffentlichen Kultur — und damit auch Medienkul-
tur — begegnet sind«.3?

Pirners Ausfithrungen unterstreichen erneut die Multidimensionalitit von Eigen-
und Fremd-Zuordnungen in interreligiésen Lernprozessen. Offentliche Medien lassen
Fernes und Fremdes nah heranriicken, gleichzeitig erfahren Lernende kulturell ver-
meintlich Eigenes in einer eigentiimlichen Distanz, gespiegelt und verindert in me-
dialen Aufarbeitungsprozessen. Diese Mediensozialisation von Heranwachsenden liegt
quer zum institutionellen Rahmen des interreligiosen Lernens im schulischen Religi-
onsunterricht und geschieht »auerhalb von pidagogischen Institutionen und weitge-
hend ohne pidagogische Einflussnahme von Erwachsenen«.>

Die von ihm selbst aufgezeigte intrareligiose Multiperspektivitit unterliuft Pirner
jedoch, indem er religiésen Pluralismus als einen Zustand begreift, in dem »ich meine
eigene Religion und Weltanschauung als eine unter anderen wahrnehme«<®*. Im Wider-
spruch zu seinem sonstigen Ansatz homogenisiert Pirner hier die Vielzahl der mogli-
chen intrareligiésen Perspektiven wieder zu einer religiésen Gesamtperspektive, wenn
bei ihm zu lesen ist: »Und ich erfahre, wie meine Religion im Licht einer anderen Reli-
gion gesehen wird, wie also z.B. das Christentum aus der Perspektive des Judentums,
des Islam oder der Bah¥i-Religion erscheint.«>®

Joachim Willems illustriert in einem Beispiel dagegen, wie es durch interreligiose
oder interkulturelle Begegnungen zu Uberlagerungen von »unzihlige[n] (Sub-)Kulturen
und (Sub-)Religionskulturen« kommen kann:

»Dies wird deutlich, wenn man sich eine christlich-muslimische Dialogveranstaltung
vorstellt, an der ein in Anatolien der 1950er Jahre sozialisierter Fabrikarbeiter und ein
tlrkischstimmiger deutscher Soziologiestudent ebenso teilnehmen, wie eine persi-
sche Arztin, eine deutsche Konvertitin zum Islam, eine pietistische Seniorin aus Wiirt-
temberg, ein auf Religion neugieriger ehemaliger DDR-Biirger, eine theaterbegeister-
te Pfarrerin und eine russlanddeutsche Spétaussiedlerin. In diesem Fall kann wohl
jede/r mit jeder bzw. mit jedem in einen interreligids-interkulturellen Dialog eintre-

ten.«36
30 Ebd,S. 61
31 Ebd,S.s8.
32 Ebd,S.65.
33 Ebd.
34 Ebd.,S. 60, Kursivsetzung durch mich.
35  Ebd.

36 ). Willems: Interkulturalitit und Interreligiositit, S.148f.; vgl. auch Norbert Mette mit Verweis auf
]. B. Metz: N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts, S.127.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[11.10. »Fremdheit« in seiner Ordnungskontextualitdt wahrnehmen

Solche »Uberschneidungssituationen, so Willems, seien hiufiges Phinomen in inter-
religiosen Begegnungen. Interreligioses Lernen solle sich daher solchen Situationen
vorrangig widmen.3’

Eslassen sich aber auch Belege fiir die gegenteilige Beobachtung Simojokis (s. oben)
finden, nimlich der weitgehenden Stabilitit von (Welt-)Religionsgrenzen — die nicht

zuletzt durch ihre Institutionen garantiert wird:

»Wahrend ndmlich die kulturellen Grenzen tendenziell verschwimmen, bleiben [...] die
Grenzen zwischen Weltreligionen auffillig stabil. Entgegen der verbreiteten Tendenz
zu einer>Patchwork«-Religiositét, in der Elemente aus religiésen und nicht-religicsen
Traditionen nach individueller MaRgabe eklektisch zusammengesetzt werden, [...] fin-
den sich bislang kaum Anzeichen fiir eine Melangierung christlicher und islamischer
Religionsbestinde.«3®

Eine solche Stabilitit oder eine zumindest sehr langsame Verdnderung von Religions-
grenzen besteht gleichzeitig neben vielfiltigen, sich rasch verindernden Hybridisie-
rungsprozessen transkultureller und transreligiéser Art. Es ist so keine vollig itberra-
schende Schlussfolgerung, dass religiése Eigen- und Fremdzuschreibungen mehrdeu-
tig sind und bleiben werden, und dass interreligiose Bildung mit genau dieser Mehr-
deutigkeit umgehen muss bzw. lernen muss umzugehen. Damit ist auch das, was »re-
ligiése Fremdheit« bedeutet, jeweils von spezifischen Kontexten abhingig.

Diese Mehrdeutigkeit vor Augen unterstreicht Willems fiir interreligiéses Lernen
deshalb die Bedeutung einer »Ambiguitits- und Frustrationstoleranz«*° (vgl. oben wei-
tere dhnliche Ansitze, S. 115f.). Hier kann auch die islamische Religionspiddagogik wei-
tere Perspektiven bieten, wo im Anschluss an die Thesen des Islamwissenschaftlers
Thomas Bauer Konturen einer »ambiguititssensible[n] Religionspidagogik« gezeich-
net werden.*® »Wir brauchen wieder eine Kultur der Ambiguitite, fordert Ismail H.

Yavuzcan.

37 J. Willems: Lernen an interreligiosen Uberschneidungssituationen — Uberlegungen zu Ausgangs-
punkten einer lebensweltlich orientierten interreligiosen Didaktik, S.209; vgl. auch J. Willems:
Interkulturalitdt und Interreligiositat, S.145ff.; Karin Peters Hinweis, dass Willems Ansatz dazu
tendiere, »bleibende Fremdheit« nicht geniigend zu beriicksichtigen, ist mit Sicherheit ernstzu-
nehmen, vgl. P. Karin: Wenn Fremde sich begegnen... Bedeutung von bleibend Fremdem und Un-
zugédnglichem in interreligiésen Lernkonzepten, S. 15.

38  H.Simojoki: Globalisierte Religion, S. 358; vgl. auch Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch wer-
den, S.121-125.

39 J. Willems: Interreligiose Kompetenz, S. 166ff.

40 | H. Yavuzcan: Ambiguitat als produktive Herausforderung. Konturen einer subjektorientierten
Islamischen Religionspadagogik in der Postmoderne, S. 216ff,; vgl. T. Bauer: Die Kultur der Ambi-
guitat.

41 | H. Yavuzcan: Ambiguitat als produktive Herausforderung. Konturen einer subjektorientierten

Islamischen Religionspadagogik in der Postmoderne, S.212; vgl. H. Mendl: Der fremde Andere,
S.117; vgl. auch schon viel frither N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religions-
unterrichts, S.125; Andrea Betz erhebt demgegeniiber in ihrer Studie, dass Ambiguititstoleranz
zwar die Neigung zu einer stereotypen Abwertung von Fremden abmildert, sie auf ein bereits
vorhandenes Uberlegenheitsgefiihl von der identifiziert eigenen Religion dagegen nur marginale
Auswirkungen hat, vgl. A. Betz: Interreligiose Bildung und Vorurteile, S. 259f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

135


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136

Fremdheitserfahrung und Othering

All die hier aufgefiihrten religionspidagogischen Beitrige, die zeigen, dass »Fremd-
heit«als relative, vom jeweiligen Ordnungskontext abhingige Grofde verstanden werden
muss, bleiben jedoch selbst fragmentarisch.** Vielversprechende Ansitze stehen neben
Ausfithrungen, in denen Fremdheit und Eigenheit im interreligiésen Lernen doch wie-
der kontextunabhingig als uniforme Gréfien interpretiert werden. Oft wird dies auf
den Austausch der »eigenenc religiosen Perspektive mit »fremden« religiésen Perspek-
tiven enggefiihrt, wobei die Vielfalt moglicher eigener Perspektiven nicht selten zu ei-
ner religiosen »Gesamtperspektive« der vermeintlich »eigenen« Religion homogenisiert
wird. Ansitze, die in groferem Umfang Fremdheit konsequent in ihrer Vieldimensio-
nalitit und Kontextualitit begreifen, sind selten.

Fast vollig fehlt die wichtige Dimension, auf die u.a. Bernhard Griimme hinweist:
dass die vielfiltigen Ordnungen des Lebens, die iiber Zuschreibungen von »eigenc
und »fremd« in interreligiéser Bildung mitbestimmen, nicht zuletzt auch »Ordnungen
der Macht« sind. Interreligiése Bildung ist in vielfiltiger Weise von gesellschaftlichen
Machtdiskursen, die Heterogenitit in der Gesellschaft verhandeln und reglementieren,
beeinflusst. Angesichts dessen ist Griitmmes genereller Forderung nach mehr religions-
pidagogischer Selbstreflexion und Ideologiekritik*® sicherlich zuzustimmen, wobei
Griimme selbst nur wenig konkrete Vorschlige liefert, wie diese aussehen kénnte.
Insgesamt bleibt es in den untersuchten Publikationen hinsichtlich der Machtthematik
bei einigen wenigen Andeutungen.*

42 Sehrvielsagend sind vor diesem Hintergrund auch die Folgerungen, die Tobias Kaspari aus seiner
Rezeption von Bernhard Waldenfels’ Ansatz zieht. Wihrend das Konzept»Antwortlichkeit«hier ei-
ne sehr grofie Rolle spielt, wird auf den Ordnungsbegriff in den didaktischen Konzeptionierungen
kaum eingegangen, vgl. T. Kaspari: Das Eigene und das Fremde, S. 370-376, besonders im Vergleich
zu der Lange des didaktischen Teils, S. 250-448.

43 B. Grimme: Heterogenitdt in der Religionspddagogik, S.338; vgl. auch R. Méller/M. Wedding:
Mehr Communio- bzw. Okumenesensibilitiat! — oder: Wird das Differenzkonzept religionspadago-
gisch Uberstrapaziert?, S.147.

44 Vgl. bspw. Z. Sejdini/M. Kraml/M. Scharer: Mensch werden, S.118; vgl. auch J. Willems: Interkul-
turalitdt und Interreligiositat, S.138. In jiingerer Zeit gewinnt das Thema stirker an Gewicht, vgl.
etwa: Bettina Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitdten aushandeln. Elementarpiddago-
gik zwischen Homogenisierung und Pluralisierung (= Interreligiése und interkulturelle Bildung
im Kindesalter, Band 9), Miinster: Waxmann 2020, S. 27-73; Julia Henningsen: Reprasentationen
des Globalen Siidens im evangelischen Religionsbuch. Eine Thematische Diskursanalyse vor dem
Horizont postkolonialer Theorien (= Religionspadagogik in pluraler Gesellschaft, Band 29), Brill/
Schéningh 2022.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

11. Otheringprozessen und Vereindeutigungen
von »Fremdheit« entgegentreten

Wie leicht interreligiose Lernprozesse ins Klischeehafte und Stereotype kippen kén-
nen, skizziert Eva Maria Stdgbauer im Blick auf vorhandene gesellschaftlich-mediale
Diskurse:

»Wahrend die jidische Religion primar mit dem Holocaust und den schwierigen poli-
tischen Verhiltnissen im Nahen Osten verbunden wird, erhilt der Islam den Stempel
von Gewaltbereitschaft und Fanatismus, der Buddhismus hingegen erfreut sich des
Rufs, Friedfertigkeit und Gleichmut zu verbreiten, [..] wahrend das Christentum in den
Medien bevorzugter Weise in seiner katholisch-institutionalisierten Tradition einer-
seits als strenger Sittenwdchter, anderseits als doppelmoralische Gruppierung vorge-
fiihrt wird, das die Antithese zum modernen, aufgeklirten Leben bildet.«

Interreligiose Lernprozesse liefen deshalb immer Gefahr solche Zuschreibungen unbe-
dacht zu bestitigen.

»Somitk, schlief’t Stogbauer daraus, »kommt dem Religionsunterricht bei der Thema-
tisierung >fremder< Religionen eine besondere Verantwortung zu: Er bestimmt nam-
lich ebenfalls in einem gewissen Mafe, mit welchen Impressionen und Bildern einer
Religion Schiiler/innen nach Hause gehen. Dementsprechend sind inhaltliche Aufbe-
reitung ebenso wie Medien und Materialien zu >fremdenc« Religionen kritisch zu be-
trachten und auf die von ihnen ausgehenden Bilder und Stereotype hin zu befragen.«?

Auch Norbert Mette sieht diese Kritik als eine Grundaufgabe des Religionsunterrichts
und weist mit Johann Baptist Metz auf die Bedeutung des Gottesgebots »Du sollst dir
kein Bildnis machen« hin. Dieses Bilderverbot warne »vor der Verwendung von Ste-
reotypen, von Kollektivbegriffen wie »die Tiirkens, >die Vietnamesens, gerade als ob wir
in unserer Geschichte nicht die todliche Gewalt der vorverurteilenden Stereotypen, die

1 E. M. Stogbauer: Mit fremden Religionen im Klassenzimmer, S. 242f.
2 Ebd., S.243.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138

Fremdheitserfahrung und Othering

zerstorerische Macht der augenlosen Klischees erlebt hitten: >die Judens, >typisch jii-
dischc ...

Wie Astrid Messerschmidt verdeutlicht, stellen Vereindeutigung und Homogeni-
sierung von Fremdheit Abwehrstrategien gegen die »Ambivalenz von Fremdheit« dar.
Diese gingen einher mit einer »Untersuchung« der Fremden:

»Man erforscht sie, vermisstihr Andersein und fasst es in Begriffe.« Auch an »Kulturdif-
ferenzen werden Fremdheitspositionen festgemacht. Die kulturalistischen Strategien
machen aus dem Fremden einen entindividualisiert Anderen, der nur noch Repréasen-
tant (s)einer fremden Kultur ist. Es kommt zu einer Typisierung des Fremden durch
Homogenisierung. Dem Fremden wird die Individualitit verweigert. Er darf genau das
nichtsein, was in der modernen Leistungsgesellschaft als oberster Wert hochgehalten
wird.«*

Auch Joachim Willems warnt vor der Gefahr einer »Kulturalisierung« bzw. »Ethnisie-
rung«, also z.B. durch die (einseitige) »Erklirung von Problemen und Konflikten mit
Verweis auf kulturelle oder ethnische Unterschiede anstelle einer Beriicksichtigung der
spezifischen sozialen, 6konomischen oder politischen Lage von Zuwanderern und de-
ren Nachkommen«. Dies gelte ebenso fiir die »Religiosierung«, wenn »Probleme ein-
seitig mit der Religion einer Gruppe erklirt werden (z.B. der verhiltnismifig niedrige
Bildungsstand von tiirkischen Migranten in Deutschland mit dem Islam)«. Dies stelle
in einer funktional differenzierten Gesellschaft einen »Kategorienfehler« dar.> Im Ex-
tremfall kdnnen solche einseitigen Erklirungen bis zum »religionistischen« Rassismus«
reichen.®

In jiingster Zeit zeigt Bettina Brandstetter mit Blick auf die Elementarpidagogik
auf, wie bereits im Kindergarten Strategien der »Homogenisierung« und »Pluralisie-
rung« zum Tragen kommen, indem eine (christliche) »Wir«-Kultur in homogenisierter
Weise (nichtchristlichen) »Fremd«-Kulturen gegeniibergestellt wird.” Kindertagesstit-
ten werden immer wieder als ein kulturell und religiés homogener Raum konstruiert
(in dem beispielsweise auch Kinder ohne christliche Religionszugehorigkeit gezwun-
gen sind, christliche Feste mitzufeiern). Nur punktuell 6ffnet sich dieser Raum fir die
Pluralitit der Kinder (indem etwa eine gedankliche Reise zu den verschiedenen »Kultu-
ren« der »Welt« inszeniert wird — doch auch hier wird eine bestimmte »Kultur« hiufig

3 N. Mette: Begegnung mit dem Fremden: Aufgabe des Religionsunterrichts, 120f.; vgl. Johann B.
Metz: »Wenn wir uns selbst unheimlich geworden sind...«, in: Publik-Forum vom 29.01.1993, S. 20-
21, hier S. 20.

4 A. Messerschmidt: Befremdungen — oder wie man fremd wird und fremd sein kann, S. 119ff.

5 ]. Willems: Interkulturalitat und Interreligiositat, S.141f.

6 Joachim Willems: »Religionistischer< Rassismus und Religionsunterricht, in: Karim Fereidooni/
Nina Simon (Hg.), Rassismuskritische Fachdidaktiken. Theoretische Reflexionen und fachdidakti-
sche Entwiirfe rassismuskritischer Unterrichtsplanung, URL: https://link.springer.com/book/10.100
7/978-3-658-26344-7: Springer VS korrigierte Publikation 2021, S. 473-493, hier S. 478-480; vgl. auch
]. Willems: Religion als Problem.

7 Bettina Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitaten aushandeln.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-26344-7:

[Il. 11. Otheringprozessen und Vereindeutigungen von »Fremdheit« entgegentreten

mit einer bestimmten »Herkunft« identifiziert und so homogenisiert).® Kinderbiogra-
phien oder Geschehnisse im Praxisalltag, die sich nicht in dieses Schema einpassen
lassen, werden hiufig als irritierend wahrgenommen.® Lidwina Meyer bemerkt zu sol-
chen oder dhnlichen Mechanismen passend: »Wie die/der/das Andere jeweils konstru-
iert wird, sagt oft mehr tiber die Sprecherin und ihren Kontext aus als tiber die/das/den
Andere/n«.'°

An Warnungen, Fremdheit zu stark auf bestimmte Gruppen zu vereindeutigen,
fehlt es religionspiddagogischerseits nicht. Dennoch zeigt schon das vorangegangene
Kapitel, dass es in der Religionspidagogik allen Warnungen zum Trotz dennoch hiufig
zu kontextiibergreifenden Fremdzuschreibungen kommt und verschiedene Heteroge-
nititsmarker in vereindeutigender Weise gebiindelt werden. Gewissermaf3en als Sym-
bolbild dafiir kann das schon in Kapitel III.10 erwidhnte Cover der ersten Ausgabe von
Stephan Leimgrubers »Interreligioses Lernen« gelten, auf dem religiose Heterogenitit
durch unterschiedliche Hautfarben der Kinder auf dem Cover abgebildet werden soll.
Leimgrubers Werk ist auch deshalb ein gutes Beispiel, weil dieser als einer der Vorreiter
des interreligiésen Lernens mit seinem ganzen Lebenswerk gezeigt hat, wie wichtig die
Verstindigung zwischen den Religionen ist — so sehr, dass ihm von vielen Seiten ein zu
harmonisierender Ansatz vorgeworfen wurde (vgl. Kap. I11.6). Hier eine bose Absicht
zu unterstellen, wire mit Sicherheit falsch.

Wie leicht solche Vereindeutigungen von Fremdheit dennoch geschehen, sei an drei
weiteren Beispielen gezeigt, wo Fremdheit, wohlgemerkt ebenso aus sehr positiven Mo-
tiven, begreiflich gemacht werden soll und auf die Weise aber essentialisiert wird.

Clauf Peter Sajaks »Kippa, Kelch, Koran« konzipiert dhnlich wie Karlo Meyer einen
Ansatz des Zeugnislernens (s. oben). Als einen von finf bedeutenden Gegenstinden
zur Behandlung des Islams schligt Sajak den Mizwak, das Zahnhélzchen, vor. Lernen
sollen Schiilerinnen und Schiiler anhand dieses Gegenstandes etwas iiber die rituelle
Reinigung im Islam nach Vorbild des Propheten Muhammad, spater soll sogar auf die
»Mohammed-Karikaturen« eingegangen werden.™ In der Tat wird der Zweig des soge-
nannten Zahnbiirstenbaumes, vor allem auf der arabischen Halbinsel, in Vorderasien
und in Ostafrika zur Zahnreinigung genutzt. Der Uberlieferung nach hat dies auch der
Prophet Muhammad selbst getan. Deshalb kommt dem Mizwak auch im Islam eine
Bedeutung zu, weil ein Leben nach dem Vorbild Muhammads, der Sunna, besonders
in den sunnitischen Teilen des Islam als erstrebenswert gilt. Doch in weiten Teilen der
islamischen Welt, insbesondere unter deutschen Muslimen, ist ein anderer Gegenstand
der Zahnreinigung viel wichtiger: die Zahnbiirste.'

8 Ebd., S. 89-186, genauer bspw. unter S. 97-101. Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen von Lindner und
anderen S. 132f.

9 Bspw. ebd., S.115-120.

10 Lidwina Meyer: »Feministische Theologien und interreligioses Lernenc, in: Peter Schreiner/
Ursula Sieg/Volker Elsenbast (Hg.), Handbuch Interreligioses Lernen. Eine Veroffentlichung des
Comenius-Instituts, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2005, S.192-205, hier S. 202.

1 C. P. Sajak: Kippa, Kelch, Koran, S.193-203.

12 Sajaksieht diese Kritik zwar voraus, vgl. ebd., S.194f., in seiner methodischen Anleitung fiir Lehr-
krafte erwahnt er aber trotzdem mit keinem Wort die Zahnbiirste. Der Mizwak wird auch von
vielen Nicht-Muslimen genutzt.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

139


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Fremdheitserfahrung und Othering

Dass Theo Sundermeiers Werk »Den Fremden verstehen« bereits im Titel eine Ein-
deutigkeit der Fremdzuschreibung suggeriert, die so nicht gegeben ist, wurde oben
bereits ausgefithrt (vgl. Kap. II1.4). Obwohl Sundermeier immer wieder mit Vereindeu-
tigungen arbeitet, die teils »hoch problematisch«*® sind, gehért er zu den am hiufigsten
rezipierten Autor*innen innerhalb des untersuchten Themengebiets. Barbara Asbrand,
die sich ebenfalls auf Sundermeiers Modell beruft, benennt kritische Einwinde:

»Eine Schwiche seines hermeneutischen Modells liegt z.B. in der Betonung der Kate-
gorie des Fremden, die zuweilen in ein Modell der Dichotomie von Fremdem und Eige-
nem mindet, das Sundermeier eigentlich ablehnt. Hinzu kommt, dass das Fremde bei
Sundermeier als fremde Kultur oder Religion, als kulturelle Gruppe oder Religionsge-
meinschaft gedachtwird. Die Gefahr kulturalistischer Verengung und Zuschreibungen
istgegeben. [..] Die Konzentration auf den Begriff des Fremden erklart sich aus der vor-
rangigen ethnologischen Perspektive Sundermeiers. Auch wenn eine seiner Starken
der interdisziplinare Ansatz ist, so hat doch die Ethnologie die Bedeutung der wich-
tigsten Bezugswissenschaft, und die Ethnologie hat die Erforschung des Fremden zum
Ziel 4

Auch wenn Asbrand ihre Kritik im Folgenden wieder etwas abschwicht, muss aus Sicht
vorliegender Studie noch kritischer gefragt werden, ob Sundermeiers hermeneutisches
Programm gut auf einen mitteleuropiischen Schulkontext iibertragbar ist.”> Das Fall-
beispiel, das Sundermeier seinen skizzierten Stufen des Fremdverstehens einleitend
voranstellt, ist die Begegnung mit einem »afrikanischen Medizinmann«'® - in den al-
lerwenigsten Veroffentlichungen, die das Werk rezipieren, wird dieses Ausgangsbei-
spiel aber klar benannt! Es ist These vorliegender Studie, dass die im liegende implizite
Fremdvorstellung Spuren zeigen wird, besonders wenn sie als Ausgangspunkt nicht
deutlich gekennzeichnet und reflektiert wird.

Als drittes Beispiel sei ein sehr allgemeiner Punkt benannt, der jedoch fiir vorliegen-
de Studie grofie Bedeutung hat: die Ambivalenz des Fremdheitsbegriffs selbst. Wie in
den vorherigen Kapiteln gezeigt wurde, ist »Fremdheit« ein wichtiger und oft benann-
ter Topos in Texten zur interreligiésen Bildung - zugleich ist die Beschreibung von
»Fremdheit« nicht unproblematisch, weil sie, wie in Kapitel II benannt, als Zuschrei-
bung auch ausgrenzend wirken kann. Titel und Uberschriften wie »Zeugnisse fremder
Religionen im Unterricht«'?, »Fremde Religionen — fremde Kinder?«*®, »Wenn Fremde
sich begegnen...<’® oder auch ganz einfach die Rede von »bleibender Fremdheit« oder

13 Y. Nakamura: Xenosophie, S. 40.

14 B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 219f.

15 Vgl. G. Klinkhammer/H.-L. Frese/A. Satilmis/T. Seibert: Interreligiése und interkulturelle Dialoge
mit MuslimInnen in Deutschland, S. 364; vgl. auch die Kritik von Y. Nakamura: Xenosophie, S. 39ff.,
bes. S. 41.

16  T.Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.155-157.

17 K. Meyer: Zeugnisse fremder Religionen im Unterricht.

18 M. Hugoth: Fremde Religionen — fremde Kinder?

19 P Karin: Wenn Fremde sich begegnen... Bedeutung von bleibend Fremdem und Unzugénglichem
in interreligiésen Lernkonzepten.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[Il. 11. Otheringprozessen und Vereindeutigungen von »Fremdheit« entgegentreten

der »Alteritit« anderer/fremder Religion haben daher stets eine zwiespiltige Bedeu-
tung, die bewusst gemacht werden muss.

Vor diesem Hintergrund stellen Rainer Moller und Michael Wedding die berech-
tigte Frage: »Wird das Differenzkonzept religionspidagogisch iiberstrapaziert?« Méller
und Wedding benennen das Stichwort, das hierbei in besonderer Weise zu beriicksich-
tigen ist: Religionspadagogische Entwiirfe miissen aufpassen, dass sie nicht unbedacht
Strukturen des »Otherings«*° reproduzieren: Strukturen des Fremdmachens, die Dif-
ferenz erst kiinstlich schaffen oder betonen, anstatt diese zu dekonstruieren.

Vor der Gefahr des Otherings wird in mehreren Veroffentlichungen gewarnt. Tho-
mas Schlager-Weidinger und Renate Hofer schreiben:

»Mittels Othering werden Differenzkonstruktionen erschaffen, die eine radikale Ab-
grenzung zwischen einem Innen und einem Aufen schaffen und als normal erschei-
nen lassen. Dieses AufSen ermoglicht erst jene Grenzziehungen, die das Innen der Ge-
sellschaft markieren und ein bedeutungsleeres, an sich unergriindbares, aber schein-
bar unhinterfragbares Wir als gesetzt und gegeben erscheinen lassen. Das religiose
Othering entfaltet seine besondere Wirkung auch deshalb, weil das Phianomen na-
tio-ethno-kultureller Zugehorigkeit in einem engen Verhaltnis zum Sakralen und Re-
ligiosen steht [...]. Religiose und nationale Semantiken [werden] hier miteinander ver-
woben und oft und immer wieder in eine enge, wenn auch diffuse Assoziation ge-
bracht.«*'

Das neu gegriindete Netzwerk »narrt« (Netzwerk antisemitismuskritische und rassis-
muskritische Religionspiddagogik und Theologie) widmet sich explizit solchen Frage-
stellungen, indem es auch »Entstehungszusammenhinge [...] im eigenen Handlungs-
feld einer kritischen Priifung« unterziehen méchte.?* Im Riickgriff auf eine europii-
sche Schulbuchstudie hat der Autor vorliegender Studie untersucht, wie katholische
und evangelische Lehrwerke den Islam darstellen. Hierbei wurden ebenfalls zahlreiche
Fille von Othering festgestellt.?3

20  R. Méller/M. Wedding: Mehr Communio- bzw. Okumenesensibilitit! — oder: Wird das Differenz-
konzept religionspddagogisch liberstrapaziert?, S. 146; vgl. auch Rainer Méller: »Interreligiose Bil-
dung aus migrationsgesellschaftlicher Perspektive, in: Rainer Méller/Claufs P. Sajak/Mouhanad
Khorchide (Hg.), Kooperation im Religionsunterricht. Chancen und Grenzen interreligiosen Ler-
nens. Beitrage aus evangelischer, katholischer und islamischer Perspektive, Miinster: Comenius-
Institut 2017, S. 43-59.

21 T.Schlager-Weidinger/R. Hofer: Z.I.M.T. — Wiirze in der LehrerInnenausbildung, S. 59f.; vgl. auch P.
Mecheril/O. Thomas-Olalde: Die Religion der Anderen: Anmerkungen zu Subjektivierungspraxen
der Gegenwart.

22 Vgl. https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis (zuletzt gepriift am 14.01.2022).

23 ]. Freuding: Bayerische Islam-Schulbiicher. Burasini nasil buluyorsunuz? — Wie finden Sie es hier?;
vgl. ). Freuding: Maps and Landscapes of Meaning; J. Freuding/A. Graeff: »Wo Strukturen existie-
ren, die Othering begiinstigen«—Islam-Darstellungen in evangelischen und katholischen Schulbii-
chern; vgl. auch Georg-Eckert-Institut fiir Internationale Schulbuchforschung (Hg.): Keine Chance
aufZugehorigkeit? Schulblicher europidischer Lander halten Islam und modernes Europa getrennt;
vgl. auch Karlo Meyer: »Menschen, Rdume und Rituale in Bildmaterialien zu fremden Religionen.
Zur Auswahl von Bildern nicht-christlicher Religionen in Biichern fiir den Religionsunterricht, in:
Theo-Web 5 (2006), S. 67-95, hier S. 76f.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

141


https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis
https://narrt.eaberlin.de/netzwerk/selbstverstaendnis

142

Fremdheitserfahrung und Othering

Ahnlich wie die zuvor aufgezeigte Perspektive (vgl. Kap. I11.10) spielt auch das The-
ma Othering und die Kritik an Otheringprozessen nur eine Nebenrolle angesichts der
Vielzahl an religionspidagogischen Veroffentlichungen zum Thema Fremdheit. Erst in
jiingster Zeit gewinnt das Thema stirker an Gewicht.>* Dagegen ist es wie gezeigt fiir
viele Ansitze wichtig, die Eigenstindigkeit und Widerstindigkeit des Fremden nicht
zu iibergehen. Hiermit lassen sich ihre Differenzdiskurse »wohl am ehesten der Ka-
tegorie der Ontologisierung von Differenz zurechnen, deren Stofrichtung sich gegen die
Dethematisierung von Differenz wendet«?>. Ein solches Ernstnehmen von Fremdheit kann
nicht zuletzt ein wichtiges ideologiekritisches Moment gegen Vereinnahmungsstrate-
gien von Fremdem darstellen, die sehr subtil ablaufen kénnen.?® Wenn religionspid-
agogische Ansitze Fremdheit also »ontologisierenc, verfolgen sie offenkundig ein be-
rechtigtes Anliegen, das nicht einfach leichtfertig zu iibergehen ist.

Der Diagnose von Moller und Wedding — von ihnen hier vor dem Hintergrund der
Diskussion um den konfessionell-kooperativen Religionsunterricht geschrieben — ist
aus Sicht vorliegender Studie jedoch voll und ganz zuzustimmen: »Hingegen steht eine
umfassende Dekonstruktion des religionspidagogischen Differenzdiskurses, die [..] in
der Tradition des Poststrukturalismus und des Postkolonialismus eine machtkritische
Perspektive auf Differenztheorien wirft, noch aus.«*” Dies ist ebenso auf das Feld inter-
religiser Bildung iibertragbar. Mit vorliegender Studie soll ein Beitrag zu dieser noch
ausstehenden Aufgabe geleistet werden.

24  Insbesondere in den letzten zwei Jahren ist eine Hiufung der Beitrage zu bemerken, die sich mit
dem Thema Othering auseinandersetzen. Beispielhaft seien neben den bereits aufgefiihrten Bei-
tragen hier genannt: B. Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identitaten aushandeln;]. Willems:
>Religionistischer< Rassismus und Religionsunterricht; Britta Konz: »Interkulturelle Theologie als
herausfordernde Ressource im Religionsunterricht, in: Britta Konz/Bernhard Ortmann/Christian
Wetz (Hg.), Postkolonialismus, Theologie und die Konstruktion des Anderen. Erkundungen in ei-
nem Crenzgebiet, Leiden: Brill 2020, S. 207-228.

25  R. Moller/M. Wedding: Mehr Communio- bzw. Okumenesensibilitit! — oder: Wird das Differenz-
konzept religionspadagogisch (iberstrapaziert?, S. 147.

26  Vgl. A. Messerschmidt: Befremdungen — oder wie man fremd wird und fremd sein kann, S. 221.

27  R.Méller/M. Wedding: Mehr Communio- bzw. Okumenesensibilitit! — oder: Wird das Differenz-
konzept religionspadagogisch tiberstrapaziert?, S.147.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12. Zusammenfassende Perspektiven

Aus den aufgezeigten zehn Zugingen wird erneut deutlich, dass es sich beim Thema
Fremdheit um ein sehr vielfiltiges, oft bearbeitetes Thementfeld religionspidagogischer
Theoriebildung handelt. Viele religionspadagogische Entwiirfe zum interreligiosen Ler-
nen/zur interreligiosen Bildung ringen darum, wie sich Erfahrungen von (religidser)
Fremdheit pidagogisch und didaktisch auffangen und begleiten lassen. Solche Fremd-
heitserfahrungen kénnen insbesondere deswegen virulent werden, weil sich wihrend
interreligioser Lernprozessen verschiedene Fremdheitsebenen tiberlagern kénnen: kul-
turell-lebensweltliche Fremdheit (durch den Verweis auf unbekannte kulturell-lebenswelt-
liche Bezugsysteme), existenziell-religiose Fremdheit (durch den Verweis auf eine letztlich
nicht zugingliche, oft transzendent verstandene Wirklichkeit), institutionelle Fremdheit
(durch die Prisenz religioser Inhalte im staatlichen Schulsystem), stereotype » Fremdheit«
(durch die Reproduktion von Ausgrenzungsmustern und Vorurteilen) und schliefRlich
ein Fremdwerden der angenommenen »eigenen« Perspektive (durch ein schwaches religios-
institutionelles Zugehdorigkeitsgefiihl oder die Infragestellung eigener Weltbilder). Be-
reits durch diese einfache Aufzihlung verschiedener Fremdheitsebenen, der sich wei-
tere hinzufiigen liefden, wird leicht nachvollziehbar, wieso »Fremdheit« in der Theorie
interreligioser Bildung ein so bedeutender Untersuchungsgegenstand ist.

In Kapitel II vorliegender Studie wurden drei wesentliche Perspektiven auf das Feld
Fremdheit entfaltet: 1) Fremdheit als existenziell einschneidende Erfahrung, 2) »Fremd-
heit« als Produkt bzw. Konstrukt von Ordnungsvorgingen, 3) »Fremdheit« als Zuschrei-
bung und Ausgrenzung. Wird der Forschungsstand mithilfe dieser Perspektiven be-
trachtet, so fillt auf, dass die untersuchten Ansitze Fremdheit hauptsichlich unter der
ersten Perspektive verstehen, teilweise unter der dritten, jedoch kaum unter der zwei-
ten. Im Folgenden sollen die in Kapitel III beschriebenen zehn religionspidagogischen
Zuginge zum Topos Fremdheit in interreligiéser Bildung noch einmal unter diesem
Raster zusammengefasst werden. Um die gewonnenen Erkenntnisse verstindlich zu
biindeln, konzentriert sich das Fazit auf die grofien Linien, sodass nicht jeder Name,
der oben zitiert wird, erneut auftauchen wird.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

m

Fremdheitserfahrung und Othering

12.1 Religionspadagogische Reflexion von Fremdheitserfahrung
und der essentiellen Wesenhaftigkeit von Fremdheit

Viele Ansitze verstehen die Wahrnehmung und Erfahrung von Fremdheit als Ausgangs-
punkt interreligioser Bildungsprozesse (vgl. Kap. II1.2). »Interreligiése Lernprozesse
finden statt durch Erfahrungen von Fremdheit«, schreibt z.B. Heinz Streib (vgl. Kap. II1.2,
Fufnote 2). Stephan Leimgruber setzt als ersten Schritt des interreligiosen Lernens
die Wahrnehmung »fremde[r] Personen und religiose[r] Zeugnisse«, was ein »verlang-
samte[s] Schauen und Beobachten« sowie ein »sinnenhafte[s] Erfahren durch Sehen,
Héren, Horchen, Empfinden, Tasten, Riechen und Schmecken«! einschliefit (vgl. S. 29
u. 102f.). Solche oder dhnliche Formulierungen finden sich in einer Vielzahl der unter-
suchten Publikationen. Erfahrene Fremdheit weist nach diesem Verstindnis eine ihr
eigene Wesenhaftigkeit auf, iiber die nicht einfach hinweg gegangen werden kann. Er-
fahrungen von Fremdheit sind zugleich ein Hinweis auf eine fremde Perspektive auf
die Welt, die sich nicht mit der eigenen Perspektive deckt, aber gerade deshalb als ei-
ne eigenstindige Weltsicht ernstgenommen und gewiirdigt werden muss. »Jedenfalls
gehe ich davon aus, schreibt Streib, »dass Erfahrungen von Fremdheit nicht herunter-
gespielt oder gar ignoriert werden sollten und die Religionspddagogik schlecht beraten
wire, wenn sie das alleinige Ziel verfolgen wiirde, Fremdheit zu minimieren oder zu
beseitigen« (vgl. Kap. III.2, Fuinote 1). Im giinstigsten Fall, so das Ziel vieler Ansitze,
fithre diese Wiirdigung fremder Perspektiven zu einer gegenseitigen »Anerkennung«
und dazu, dass die Vielfalt der Perspektiven als Bereicherung wahrgenommen werde.

Von diesem gesetzten Ausgangspunkt leiten sich weitere Zuginge zum Topos
»Fremdheit« in interreligiéser Bildung ab. Zum einen wird konstatiert, dass Erfah-
rungen von Fremdheit mit vielfiltigen »emotionalen Ladungen« versehen sein kénnen
und die Reaktionen auf erfahvene Fremdheit deshalb ganz unterschiedlich ausfallen. Die
beschriebenen Reaktionen reichen von Faszination tiber Ignoranz bis hin zu Furcht,
Abwehr und Ausgrenzung. Auf dieser Grundlage werden verschiedene »Konstruktions-
muster« oder auch »Stile der Fremdbegegnung« definiert (vgl. etwa die dargestellten
Ansitze von Manfred Riegger und Heinz Streib, Kap. IIL.2).

Die Formulierung »Stile der Fremdbegegnung« zeigt bereits, dass Erfahrungen von
Fremdheit eng mit einer personlich oder medial stattfindenden Begegnung mit dem Frem-
den zusammenhingen konnen. Interreligiose Ansitze widmen sich in erster Linie der
Begegnung mit dem »religis Fremden« (vgl. Kap. I11.3). Begegnungen kénnen wider-
spriichlich ausfallen. Die Ansitze eint deshalb das Ziel, mit interreligioser Bildung ei-
nen Beitrag dazu zu leisten, dass diese Begegnungen friedvoll und nach Moglichkeit in
gegenseitiger »Anerkennung« der Beteiligten ablaufen. In jiingerer Zeit wurde deshalb
eine Vielzahl interreligiéser Begegnungsprojekte ins Leben gerufen. Es wird betont,
dass dieser Beitrag interreligioser Bildung immer wichtiger werde, da in einer pluraler
werdenden Welt die Wahrscheinlichkeit steige, in Schule und Gesellschaft dem »religi-
6s Fremden« oder »religids Anderen« — je nach Diktion — zu begegnen. Jedoch bleiben
die Fremdheitszuschreibungen gerade vor dem Hintergrund einer zunehmenden ge-
sellschaftlichen Pluralitit unklar und offen fiir Interpretationen. Viele Ansitze kliren

1 S. Leimgruber: Interreligioses Lernen, S.108.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 12. Zusammenfassende Perspektiven

nicht genug, in Bezug auf welchen Kontext sie von religiéser Fremdheit sprechen (vgl.
Kap. I1L.10).

Ein anderer Diskussionspunkt, der in religionspidagogischen Ansitzen dagegen
hiufig besprochen wird, ist die Frage, was »Begegnung« im Kontext von interreligio-
ser Bildung iiberhaupt bedeuten kann. Sind persénliche Begegnungen der »Konigsweg«
des interreligiosen Lernens (Stephan Leimgruber) und damit der mafRgebliche Weg, um
religiése Vorurteile oder Fremdheit zu verringern (im Sinne der viel zitierten »Kontakt-
hypothese« von Gordon Allport oder des dialogphilosophischen Ansatzes »Alles wirkli-
che Leben ist Begegnung« von Martin Buber)? Oder steigt durch iiberhastet initiierte
Begegnungen und einen Riickgriff auf nicht ausreichend kompetente Gesprichspart-
ner*innen die Wahrscheinlichkeit einer »Vergegnung« (Georg Langenhorst, ebenso im
Rickgrift auf Buber)? Ebenfalls stark diskutiert wird die Frage, was der richtige reli-
gionsunterrichtliche Rahmen fiir eine gelingende interreligiése Begegnung sein kann
und sollte. Widerspricht nicht die Einteilung in konfessionelle Gruppen dem Streben
nach authentischer interreligioser Begegnung und schafft dort »Fremdheit«, wo zuvor
gar keine vorhanden war (so Beftirworter*innen eines weltanschaulich-pluralen Religi-
onsunterrichts)? Andere stellen demgegeniiber kritisch die Frage, ob diese Befiirwor-
ter*innen nicht einem »Mythos der Authentizitit« unterliegen und zu wenig beachten,
dass der schulische Unterricht grundsitzlich ein »artifizieller Lernraumc ist, der »mit
dem >wirklichen« Leben selbst nicht identisch sein kann und darf«, und daher »Authen-
tizitit immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar« ist (so Bernhard Dressler
und andere). Etwas entschirft werden kann die Diskussion, indem begegnungspidago-
gische Ansitze nicht allein als »Begegnungen zwischen Personen« verstanden werden,
sondern auch »Begegnungen mittels Medien« oder dhnlichem einschlieRen. Eher selten
werden Stimmen zitiert, die begegnungspidagogische Ansitze insgesamt kritisieren:
Nach Mecheril und Lingen-Ali setzen diese »immer jene Differenzen voraus, auf die
sie pidagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansitze zu einer Praxis der Her-
stellung von Differenz werden« (vgl. Kap. I11.3, Funote 37). Vor dem Hintergrund die-
ser verschiedenen Aspekte bleibt »Begegnung« weiterhin ein stark umstrittener Begriff
interreligioser Theoriebildung: Personliche Begegnung hat innerhalb bestimmter Rah-
menbedingungen das empirisch nachgewiesene Potential, Vorurteile und Stereotype
abzubauen (vgl. Kap. 1.4, Fufdnote 42). Durch ein nicht erkanntes implizites Differenz-
denken konnen begegnungspidagogische Konzepte Differenz jedoch auch (re-)produ-
zieren, anstatt sie aufzulésen — unabhingig davon, ob es sich dabei um personliche
oder medial vermittelte Begegnungen handelt.

Fremdheitserfahrungen sind, wie auch in Kap. I1.2.4 gezeigt wurde, situative »Er-
fahrungen der Unerfahrbarkeit«. Eine frith aufgekommene Fragestellung interreligio-
ser Bildung befasst sich daher mit den Moglichkeiten, Fremdheit zu verstehen (vgl. Kap.
I11.4). Viele Autor*innen aus der Religionspidagogik berufen sich hier auf Theo Sun-
dermeiers Standardwerk »Den Fremden verstehen«. Es ist kritisch zu bemerken, dass
bei den untersuchten hermeneutischen Ansitzen oftmals nicht ausreichend prézisiert
wird, wer oder was »der Fremde« ist und inwiefern er fremd ist, sodass es ihn zu ver-
stehen gilt. Eine solche Unschirfe ist offen fiir stereotype Ausdeutungen. Leicht zielt
sie auf eine Reproduktion des »Wissens« ab, das die angenommene »Differenz« erst be-
griindet (vgl. Kap. I1.4.1). Es steht zu befiirchten, dass Ansitze die z.B. »ein Basiswissen

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

145


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

146

Fremdheitserfahrung und Othering

tiber die Weltreligionen und speziell den Islam«vermitteln wollen, »das Erzieher/-innen
brauchen, um Kinder und Eltern anderer Religionen besser zu verstehen« (vgl. Kap.
I11.4, Fufdnote 7), eben diesen Effekt haben. Andere Stimmen warnen daher vor einer
»Wut des Verstehens« (Bernhard Dressler) und dem aus stetigen Interpretationsver-
suchen resultierenden Machtgefille zwischen Fragendem und Befragtem (Mouhanad
Khorchide). Astrid Messerschmidt verweist mit Edouard Glissant auf ein »Menschen-
recht der Undurchsichtigkeit«: Der »Fremde kann beanspruchen, nicht verstanden zu
werden. Er muss nicht das Verstandenwerden erreicht haben, um respektiert zu werden
und gleichberechtigt zu sein« (vgl. Kap. I11.4, Fufinote 13).

Fremderfahrungen und Fremdbegegnungen kénnen immer auch bedeuten, dass
das erfahrene Fremde nicht verstanden wird bzw. wie es in Veréffentlichungen oft zu
lesen ist, dass das »Fremde fremd bleibt« (vgl. Kap. II1.6, Fufinote 2). Fremdheit kann
ein »Stachel« sein, der die vertrauten Ordnungen radikal verletzt (vgl. Kap. II.2, Fuf3-
note 6). Hieraus leiten sich in der Religionspidagogik zwei eng miteinander verbunde-
ne Zuginge zum Thema ab, die auf eine »Anerkennung« von Fremdheit abzielen, aber
auch Wege erértern, wie sich der Konfrontation mit dem Fremden in friedvoller und
konstruktiver Weise begegnen lisst. Wie lisst sich das produktive Potential von Fremd-
heit kultivieren, das hinter Vielfalt und Verschiedenheit verborgen liegt (vgl. Kap. I11.5)?
Wie lisst sich die Eigen-stindigkeit bzw. Wider-stindigkeit des Fremden wiirdigen, das sich
eben nicht einfach in eigene Ordnungen einpassen lisst (vgl. Kap. 111.6)? Solche Fra-
gestellungen sind Reaktionen auf frithe Ansitze interreligiésen Lernens (namentlich
z.B. die Ansitze von Stephan Leimgruber und Johannes Lihnemann), die in der religi-
onspadagogischen Rezeption als zu harmonisierend gewertet wurden (vgl. S. 102f). Au-
toren wie Karlo Meyer und Clauf Peter Sajak entwickeln, aufbauend auf englische und
amerikanische Entwiirfe, Ansitze eines Zeugnislernens (vgl. S. 73), das didaktisch um
die »Fremdheit« religiéser Zeugnisse herum aufgebaut ist. Hierbei stiitzen sich beide
(Sajak stirker als Meyer) auch auf Sundermeiers hermeneutischen Ansatz, der betont,
dass sich eine eigene Identitit erst im Angesicht einer fremden Identitit entfaltet (vgl.
den programmatischen Satz: »Ziehe eine Linie und du erschaffst eine Welt«, Kap. II1.5,
Fuflnote 8). Diese Schirfung der »eigenen« Identitit in Auseinandersetzung mit »frem-
den« Identititen wird auch als Argument fiir einen konfessionellen Religionsunterricht
verwendet (vgl. Kap. II1.5, Fulnote 13). Ein Programm jedoch, das Zeugnisse »frem-
der« Religionen in den Mittelpunkt der didaktischen Konzeption stellt, steht dennoch
im Verdacht, Fremdheit zu inszenieren, sei es auch aus sehr positiven Motiven: »Es ist
durchaus schwierig, ein Geschenk zu sein«, wie u.a. Sajak selbst einriumt (vgl. Kap.
I11.5, Fuflnote 26). Streib ist einer der Autor*innen, der in seinen Veréffentlichungen
davor warnt, den »erfahrenen Fremden« mit einem »inszenierten Fremden« und ins-
gesamt »Fremdheit mit Andersheit« zu ersetzen (vgl. Kap. II1.5, Fuinote 29). Er beruft
sich in seinem xenologischen Ansatz auf Studien Nakamuras und Waldenfels’, die den
unerwarteten Einbruch von Fremdheit in die eigenen Ordnungen betonen. Zugespitzt
wird dies von Tobias Kaspari, der noch drastischer von »Verstérung, Bedrohung oder
gar Zerstorung des Eigenen« durch das Fremde spricht (vgl. Kap. III.6, Funote 34).
Waldenfels folgend (vgl. Kap. I1.2.3) weisen aber sowohl Streib als auch Kaspari darauf
hin, dass Fremdheit immer schon im Eigenen liegt. Damit stellt sich jedoch erneut die
Frage, was unter der Grofie »Fremdheit« zu verstehen ist, wenn sie sich sowohl durch

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 12. Zusammenfassende Perspektiven

das Feld des Eigenen als auch des Fremden zieht. Was kann »fremde« bzw. »eigene«
Religiositit vor diesem Hintergrund bedeuten, inwiefern bezieht sie sich auf dogma-
tisch definierte Religionsgrenzen, inwiefern auf individuelle Religiositit? Viele Ansitze
bleiben auch hier recht unkonkret. Im Vergleich der Ansitze wird zudem deutlich, dass
es durchaus verschiedene Antworten auf die Frage gibt, ob religiose Vielfalt das Aufein-
andertreffen von religiés Fremden oder aber von religios Anderen bedeutet — eine Frage,
die jedoch meist nur implizit verhandelt wird (vgl. S. 100 sowie unten die Anmerkungen
zu den Referenztheorien Kap. I11.12.5).

Zahlreiche Ansitze widmen sich explizit konflikthaften Seiten von Fremdheit (vgl.
Kap. I11.7), die wiederum eng mit den zwei zuvor genannten Zugingen zusammenhin-
gen. Hierbei lassen sich zwei Argumentationslinien festmachen: 1) eine, die auf gesell-
schaftliche Entwicklungen Bezug nimmt (oft genannt: die Ereignisse des 11. September
2001) und in diesem Kontext die gesellschaftliche Verantwortung von Religionspidago-
gik und interreligioser Bildung betont, 2) eine, die in konkreten Praxisbeispielen auf
konflikthafte Situationen im Lernumfeld eingeht und nach individuellen Kompetenzen
fragt, um solche Situationen vermeiden oder aufldsen zu kénnen. Recht selten wird da-
gegen selbstreflexiv gefragt, inwiefern religionspidagogische Ansitze problematische
Bilder des »Fremden« reproduzieren und so gesellschaftlich wirkmichtig werden las-
sen bzw. inwiefern die Konzeption der Ansitze mitverantwortlich dafiir ist, dass es
wihrend interreligioser Lernprozesse zu konflikthaften Situationen kommt.

In einigen religionspidagogischen Publikationen finden sich auch theologische Anni-
herungen an das Fremde. Oft wird auf ethische Gebote der jeweiligen religiosen Tradition
verwiesen, die einen wertschitzenden Umgang gegeniiber »Fremden« anmahnen. Hiu-
fig wird an den biblischen Ausspruch erinnert: »denn ihr selbst seid in Agypten Fremde
gewesen« (vgl. Kap. II1.8, Funote 2). Noch grundsitzlicher wird in manchen Texten
nach einer theologischen Begriindungsfigur fiir die Existenz von Eigenem und Frem-
dem gesucht. Exemplarisch wurden die Ansitze von Ismail H. Yavuzcan, Tobias Kas-
pari und Mirjam Schambeck miteinander verglichen (vgl. Kap. II1.8). Die Gegeniiber-
stellung der Ansitze ist auch deshalb interessant, weil sie gewissermafien nach einer
Art Letztbegriindung von Eigen- und Fremdheit streben, jedoch aus einer dezidiert ei-
genreligidsen Perspektive — eine Perspektivendoppelung, die nicht einfach aufzulésen
ist. Dies lasst sich insbesondere am Vergleich der Ansitze Kasparis und Schambecks
erkennen. Beide argumentieren trinititstheologisch, indem sie die »Andersheit Got-
tes in sich« auch in Erscheinungen des Eigenen und Fremden der Welt widergespie-
gelt sehen. Dennoch gibt es Unterschiede: Wihrend Kaspari die vorgingige »Fremd-
heit Gottes« auch in der »Fremdheit der Religionen« prasent sieht, ist fiir Schambeck
das »Selbigsein Gottes« der vorgingige Zustand — und die Differenz der nachgingige
Zustand. Bei Yavuzcan ist menschliche Verschiedenheit aus Gottes Entscheidung ent-
standen, Menschen verschieden zu schaffen und miteinander wettstreiten zu lassen.
Sowohl die Entstehung von Differenz als auch ihr letztliches Ziel sind in den Bereich
der Transzendenz verschoben. Im Vergleich der drei Ansitze lisst sich gut erkennen,
dass sie aus einer jeweils eigenen Perspektive argumentieren, die sich mit den anderen
nicht vollstindig deckt. Das Verhiltnis von der Eigenheit der Perspektive zum »Eigenen«
aus Sicht der Perspektive jedoch wird in den Ansitzen nicht hinreichend geklirt (Zhnlich

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

147


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

148

Fremdheitserfahrung und Othering

gilt dies fiir das Verhiltnis der konstatierten Fremdheit Gottes zu der Fremdheit der
Menschen untereinander).

Werden die Wahrnehmung und Erfahrung »fremder« religiéser Zeugnisse als Aus-
gangspunkt des Lernens gesehen, so stellen »Befremdungserfahrungen auch gegeniiber der
eigenen Religion« einen moglichen Zielpunkt des Lernweges dar (vgl. Kap. II1.2, Fufdnote
4). »Wer durch Befremdungserfahrungen mit der eigenen Religion bereichert worden
ist«, schreibt z.B. Heinz Streib, »kann den Geschenk-Charakter der fremden Religion
desto eher einsehen und begriiRen« (vgl. Kap. I11.9, Fufdnote 6). Auch Stephan Leim-
grubers »funf Schritte interreligiésen Lernens« fithren von der Wahrnehmung »frem-
de[r] Personen und religiése[r] Zeugnisse« in eine »existenzielle Auseinandersetzung«
mit dem »eigenen Standpunkt« (vgl. Kap. II1.6, Fufdnote 10). Prinzipiell hingen sol-
che religiésen Befremdungserfahrungen nach Ansicht einiger Autoren auch mit der
»Fremdheit des Heiligen« zusammen, die sich wihrend interreligioser Lernprozesse
immer wieder zeigt (so betonen z.B. Karlo Meyer und Tobias Kaspari im Riickgriff auf
Rudolf Otto). Dass solche Befremdungserfahrungen auch von einer anderen Richtung
her wahrscheinlich sind, zeigt mittlerweile eine Vielzahl von Studien, die eine gerin-
ge bis nicht mehr vorhandene Identifikation der Lernenden mit ihrer eingetragenen
Konfession erheben (vgl. Kap. I11.9). Sie zeigen einerseits, dass auch der konfessionelle
Unterricht mittlerweile stark religionskundliche Ziige trigt (z.B. Englert et al. 2014),
anderseits, dass der konfessionelle Unterricht vor dem Hintergrund vielfiltiger For-
men der konfessionellen Offnung und interreligidsen Kooperation mittlerweile selbst
sehr heterogen ist. Vor diesem Hintergrund haben sowohl Lernende als auch Lehren-
de Schwierigkeiten zu benennen, was das konfessionelle Profil ihres Faches ausmacht
(vgl. die sogenannten ReViKoR-Studien). Vor allem die »eigene« Konfession ist in inter-
religiésen Lernprozessen nicht automatisch das Eigene — was aber dennoch von vielen
Ansitzen implizit nahegelegt wird. Demgegeniiber lisst sich bei vielen Beitrigen, die
jene Fremdheit des »Eigenen« thematisieren, folgendes Vorgehen aufzeigen: Zwar wird
die Fremdheit der »eigenen« religiésen Perspektive eingestanden oder als Impuls be-
griidt, diese Einsicht wird aber im weiteren Verlauf nicht weiter beachtet, wenn weitere
»fremde/andere« (meist nichtchristliche) Perspektiven behandelt werden. Es konnte an
einigen Beispielen gezeigt werden, dass viele Ansitze in ihren Folgerungen am Dua-
lismus »eigene Religion« — »fremde Religionen« festhalten bzw. dass die Diagnose, die
die Fremdheit der konfessionellen Perspektive konstatiert, ohne wirklich substantielle
Folgen fiir den iibrigen Aufbau des Ansatzes bleibt (vgl. Kap. I11.9). Angesichts dessen
ist es wahrscheinlich, dass (oft in subtiler Weise) die »eigene Religion« und die »frem-
den Religionen« weiterhin als monolithische Blocke gegeniiberstehen. Dariiber hinaus
konnte gezeigt werden, dass die Diagnose, die religionsunterrichtliche (meist katho-
lische oder evangelische) Perspektive sei fiir Lernende »fremd« geworden, keinesfalls
eine neue Diagnose darstellt (vgl. Kap. I11.9, Fuflnote 23). Als zentrale Frage bleibt: Was
kann »eigene Religion« in interreligigser Theoriebildung bedeuten bzw. was unterschei-
det die Fremdheit der »eigenen« konfessionellen Perspektive von der Fremdheit der
»nicht-eigenen« konfessionellen Perspektive (vgl. S. 109)?

Angesichts der groRen Vielfalt der vorgestellten Zuginge ist es nicht einfach, Ge-
meinsamkeiten zu beschreiben, ohne in unzulissiger Weise zu verkiirzen. Ohne also zu
behaupten, dass jede Aussage gleichermaflen aufjeden Ansatz zutrifft, lassen sich den-

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 12. Zusammenfassende Perspektiven

noch dhnliche Tendenzen bei den nun untersuchten Ansitzen feststellen: Viele Ansitze
wiirdigen Erfahrungen von Fremdheit in ihrer existenziellen Dimension. Oft essentiali-
sieren Ansitze Fremdheit insofern, da sie die Wesenhaftigkeit und die Eigenstindigkeit
von Fremdem (auch theologisch) ernstnehmen und ergriinden mochten. Diese fremde
Eigenstindigkeit/Widerstindigkeit eroffnet nach Ansicht vieler Autor*innen auch die
Moglichkeit, eigene Perspektiven zu schirfen. Oft ist zu lesen, dass sich Eigenes erst
durch die Grenze zum Fremden definiert und sich in Auseinandersetzung mit seinen
Weltsichten konstituiert bzw. eine gefestigte Eigenperspektive die Grundvoraussetzung
dazu ist, die Vielfalt religiéser Perspektiven kennenzulernen und zu wiirdigen. Nicht
selten wird dies auch als Argument fiir den konfessionellen Religionsunterricht verwen-
det — ein Punkt, der zahlreiche religionspddagogische Kontroversen beriihrt. Wie damit
umzugehen ist, dass sich konfessionelle Positionen im Kontrast dazu abschwichen, ist
eine noch nicht abschliefiend geklirte Frage. Auch gibt es unterschiedliche Standpunk-
te zu der Frage, inwiefern interreligiése Lernarrangements eine Instrumentalisierung
fremder/anderer religioser Zeugnisse bedeuteten. Wie gezeigt werden konnte, ist es
aber auch fir die Ansitze, die eine Instrumentalisierung in anderen Ansitzen kritisie-
ren, schwierig, nicht ebenso instrumentalisierenden Tendenzen zu unterliegen. Einig
sind sich die Ansitze, dass iiber erfahrene Fremdheit nicht einfach hinweggegangen
werden darf. Es werden zudem auch konflikthafte Dimensionen von Fremdheit, Vor-
urteile, Ausgrenzung und gesellschaftliche Auseinandersetzungen, angesprochen. Die
Ansitze gehen dabei von der Subjektivitit der Fremdheitserfahrung aus — wobei folgen-
de Beobachtung bemerkenswert ist: Die meisten Beitrige konzentrieren sich in ihren
Ausfithrungen auf das Subjekt, das Fremdheit erfihrt, weniger aber auf das Subjekt, das
Zuschreibungen von »Fremdheit« an sich erfihrt. Auffillig ist auflerdem, dass oft mit den
abstrakten GrofRen »das Eigene« und »das Fremde« bzw. »eigene« und »fremde Religi-
on« gearbeitet wird, ohne dass immer ersichtlich ist, auf welchen konkreten Kontext
sich diese Grofien bzw. Zuschreibungen beziehen.

12.2 Religionspadagogische Reflexion der Ordnungskontextualitat
von »Fremdheit«

Neben den zahlreichen Ansitzen, die Fremdheit von der Tendenz her essentialisieren
und als Phinomen vereindeutigen, finden sich im Gegensatz dazu nur wenige Ansitze,
die »Fremdheit« konsequent in ihrer Vieldimensionalitit und Kontextualitit begreifen
(vgl. Kap. I11.10). Dies bedeutet nicht, dass die zahlreichen Kontexte interreligiéser Bil-
dung in den Veréftentlichungen nicht erwihnt werden. Nicht nur oft zitierte Standard-
werke wie Stephan Leimgrubers »Interreligiéses Lernen« oder Friedrich Schweitzers
»Interreligiose Bildung« verweisen auf eine Vielzahl von Kontexten, die itber den ver-
meintlich inneren Kern interreligiéser Bildung, nimlich den pidagogischen Umgang
mit religidser Pluralitit, hinausgehen. Auch in vielen weiteren Publikationen ist etwa
zu lesen, dass »Globalisierung und Migration«, dass politische Ereignisse wie der »11.
September« die Notwendigkeit interreligioser Bildung begriinden. Frith wird darauf
hingewiesen, dass »interreligiéses« meist mit »interkulturellem Lernen« verbunden sei
(vgl. z.B. Leimgruber u. Ziebertz). Es wird untersucht, welche Bedeutung interreligiése

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

149


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

150

Fremdheitserfahrung und Othering

Bildung fiir Integrationsfragen habe (z.B. von Biesinger, Schweitzer, Schambeck u.a.)
und betont, dass interreligiose Lernprozesse heute stark medial beeinflusst seien (z.B.
von Pirner).

Auf das jeweilige Fremdheitsverstindnis hat diese immer wieder beschriebene Mul-
tidimensionalitit interreligioser Bildung jedoch zumeist keinen Einfluss. Es konnten
zwar auch Gegenbeispiele aufgezeigt werden, die »Fremdheit« als Produkt von spezifi-
schen Konstruktionsmustern in ihrer Kontextualitit und Hybriditit verstehen; es bleibt
in den untersuchten Publikationen aber insgesamt bei einigen wenigen Andeutungen.
Einzelne vielversprechende Ansitze stehen so neben einer Mehrheit von Ausfithrungen,
in denen »Fremdheit« und »Eigenheit«in interreligiéser Bildung kontextunabhingig als
uniforme GrofRen interpretiert werden. Oftmals wird dies auf den Austausch der »eige-
nen religidsen Perspektive mit »fremdenc religidsen Perspektiven enggefithrt, wobei
die Vielfalt moglicher eigener Perspektiven nicht selten zu einer religiésen »Gesamtper-
spektive« der vermeintlich »eigenen« Religion homogenisiert wird. Im Uberblick der
Ansitze fillt auflerdem auf, dass »Fremdheit« oft in einer bildlichen Sprache beschrie-
ben wird (Geschenk, Gabe, Gast, Bereicherung, Irritation, Widerstindigkeit, Stachel,
Verstérung...).

»Fremdheit« wird demgegeniiber jedoch selten (und vergleichsweise niichtern) als
Produkt von institutionell-biirokratischen Ordnungsprozessen erfasst. (Eine Ausnah-
me stellt die Diskussion um das Begegnungslernen im (konfessionellen) Religionsun-
terricht dar, vgl. Kap. IIL.3) Ein Faktor, der in den meisten Verdffentlichungen ebenso
ausgespart wird, ist die Frage nach Macht bzw. nach »Fremdheit« (re)produzierenden
Wissen-Macht-Strukturen (vgl. S. 136 u. Kap. I1L.11, Fufdnote 27). Zwar werden immer
wieder Forderungen nach religionspidagogischer Selbstreflexion und Ideologiekritik
erhoben, jedoch finden sich nur wenig konkrete Vorschlige, wie diese aussehen konn-
ten.

12.3 Religionspadagogische Reflexion von Othering

Obwohl viele Ansitze die Gefahr von Ausgrenzungsmustern und Vorurteilen erkennen
und gelingende interreligiése Lernprozesse als einen Beitrag zum Vorurteilsabbau ver-
stehen, sind zahlreiche ihrer Zuschreibungen von »Fremdheit« wenig sensibel hinsicht-
lich der Reproduktion von Ausgrenzungsstrukturen. Ein paar oben aufgezeigte proble-
matische »Hier-dort«- bzw. »Wir-die«-Konstruktionen seien beispielhaft genannt: Das
»unsrige« steht gegeniiber dem Lebensgefiihl von »ferndstlichen Religionen« (vgl. Kap.
111.6, Fulnote 10), »Deutsche« wohnen Tiir an Tiir mit »Migranten« (vgl. Kap. I11.4, FuR-
note 6), ein christliches Midchen macht sich in einer Geschichte Gedanken dariiber,
wie sich »die Frauen mit der Vollverschleierung fithlen: Keiner sieht mich, ich héore al-
les gedampft, ich habe nichts mit der Welt zu tun, ich gehore nicht dazu« (vgl. Kap.
I11.3, Fufinote 36). Oftmals werden interreligiése Themen mit Multikulturalitit, Bunt-
heit oder Exotik assoziiert: Kinder unterschiedlicher Hautfarben, auch als das »farbige
Gesicht unserer Schulen« bezeichnet, stehen als Symbolbild fiir interreligiéses Lernen
und begriinden dessen Notwendigkeit (vgl. S. 129), religionspddagogische Beitrige wer-
den mit einer »Multi-Kulti«-Referenz eingeleitet. Der islamische Gebetsruf schliefilich

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 12. Zusammenfassende Perspektiven

wird als »seltsame[r] Singsang wie aus einer anderen Welt« beschrieben (vgl. Kap. I11.3,
Fufdnote 35). Vielfach lisst sich auch beobachten, dass abstrakte Erérterungen des »Ei-
genen« und »Fremden« im Nachgang mit problematischen Beispielen illustriert wer-
den, die die eigene Argumentation konterkarieren (vgl. das folgende Kap. 12.4).

Noch wichtiger ist die Beobachtung, dass die Ambivalenzen eines essentialisieren-
den Fremdheitsbegriffs, der als Zuschreibung auch ausgrenzend wirken kann, selten
reflektiert werden. Titel und Uberschriften wie »Zeugnisse fremder Religionen im
Unterricht«, »Fremde Religionen — fremde Kinder?«, »Wenn Fremde sich begegnen...«
oder auch ganz einfach die Rede von »bleibender Fremdheit« oder der »Alteritit«
anderer/fremder Religion haben eine zwiespiltige Konnotation, die bewusst gemacht
werden muss. Angesichts der Hiufigkeit ontologisierender/essentialisierender Fremd-
heitszuginge in religionspidagogischen Ansitzen (vgl. Kap. III.12.1) wirkt sich eine
fehlende Reflexion dieser Zuginge umso stirker aus. Diese Reflexion geschieht jedoch
bislang nur in einzelnen Beitrigen meist jingeren Datums (vgl. Kap. IIL.11). Leider
laufen die im Gesamtiiberblick deutlich werdenden kritischen Tendenzen dem unbe-
streitbaren, oft geiuflerten Ziel entgegen, gelingende interreligiose Begegnungen zu
ermoéglichen und Ausgrenzung entgegenzuwirken. Dies wird noch durch die Tendenz
verstirkt, dass Fremdheit oft aus der Subjektposition verstanden wird, die Fremdheit
erfihrt, und weniger aus der Position, die Zuschreibungen von »Fremdheit« an der
eigenen Person erfihrt (vgl. Kap. I111.12.1).

12.4 Implizite Bildlichkeit von Fremdheitsmodellen,
illustrierende Praxisbeispiele

Theo Sundermeiers Werk »Den Fremden verstehen« gehért im Hinblick auf das The-
menfeld Fremdheit zu den am hiufigsten zitierten Publikationen zur Theorie interreli-
gioser Bildung. Diese aus seiner Arbeit als Missionstheologe entstandene Hermeneutik
des Fremden lisst sich jedoch nicht leicht auf deutschsprachige Schulkontexte iibertra-
gen: Seine vier Modellschritte konzipiert Sundermeier beispielhaft um die Begegnung
mit einem »afrikanischen Medizinmann« herum (vgl. Kap. IIL.11, Funote 16). Es ist
davon auszugehen, dass die Figur des Fremden, die Sundermeier in der Begegnung mit
dem Medizinmann verortet, sich auch in der Konzeption seines Modells abbildet. Lisst
sich die hier beschriebene »Fremdheit« verallgemeinern? Es erscheint fraglich, ob sich
eine kontextiibergreifende Gesamthermeneutik »des Fremden« jemals erreichen lasst
(vgl. Kap. V). Wahrscheinlicher ist, dass die Grundannahmen Sundermeiers im Ver-
gleich zu den értlichen Realititen hiesiger Schulen deutlich verschieden sind.* Solch
ein Hinweis fehlt in der sich auf das Modell beziehenden religionspidagogischen Lite-
ratur jedoch meist véllig.

Hiufig wird ebenso Sundermeiers »Homoostatisches Modell« des Eigenen und
Fremden zitiert: Im Endeffekt handelt es sich hierbei um ein Rechteck, das durch
eine Linie W in zwei kleinere Rechtecke halbiert wird, wovon das eine das Eigene

2 Vgl. auch G. Klinkhammer/H.-L. Frese/A. Satilmis/T. Seibert: Interreligiése und interkulturelle Dia-
loge mit MuslimlInnen in Deutschland, S. 364.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

151


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

152

Fremdheitserfahrung und Othering

und das andere das Fremde symbolisiert. Das »Eigene«, so das Modell, definiert sich
erst durch seine Grenze zum »Fremden«, konstituiert sich in seinem Angesicht und
in Auseinandersetzung mit seinen Weltsichten. »Ziehe eine Linie und du erschaffst
eine Welt«, wie Sajak Sundermeier zitiert (vgl. Kap. II1.5, Fufinote 8). Diese Linie ist
jedoch nicht undurchlissig, sondern offen fiir »osmotischen« Austausch. Das Modell,
so zutreffend es fir manche Fremdheitsbegegnungen erscheinen mag, ist in vielerlei
Hinsicht anfragbar. Fiir viele Erscheinungen von Fremdheit, wie sie u.a. in Kapitel
II aufgezeigt wurden, ist das Modell nicht zutreffend. Zuallererst liegt das daran,
dass Eigenes und Fremdes im Modell sehr statisch erscheinen. (Sundermeier findet
als Bild fiir sein Rechteckmodell ein Zimmer, das durch eine bewegbare Innen-Wand
getrennt wird. Er riumt die dem Bild »anhaftende Starre« jedoch selbst ein und
erginzt es um das Bild einer Zelle, die durch Osmose mit ihrer Umwelt in Verbindung
steht.)®> Wie Zimmer (oder Zellen) wirken Eigenes und Fremdes so zwar prinzipiell
verdnderbar, aber doch relativ stabil. Plotzliche, situative Verinderungen von Eigen-
Fremd-Wahrnehmungen, ein Auflésen der Fremdheit in ein Gefithl der Vertrautheit
und umgekehrt, Wahrnehmungen der Fremdheit des eigenen Selbst bildet es nur
schwerlich ab. Vollig fehlt der Verweis auf Kontextfaktoren, die Fremdzuschreibungen
und -erfahrungen verindern. Auf diese Weise neigt bereits die bildliche Darstellung
des Modells dazu, »Eigenes« und »Fremdes« zu essentialisieren.

Sundermeiers bildhaftes Modell steht mit diesen Schwierigkeiten nicht allein. In
mehreren von Mirjam Schambecks Veréffentlichungen ist folgendes Eigen-fremd-
Modell abgebildet: Im Inneren eines Ovals befinden sich die Pole eigen und fremd, die
durch zwei halbkreisformige Pfeile in einer reziproken Beziehung zueinander stehen
(vgl. Kap. II1.8, Fufinote 19). Zwar bildet Schambecks Modell die gegenseitige dyna-
mische Beeinflussung besser ab, letztlich stehen aber auch hier Eigenes und Fremdes
als gegensitzliche Pole in Binaritit gegeniiber, dhnlich wie bei Sundermeier. (Letzterer
verweist im Blick auf sein Modell zwar darauf, dass man sich an jeder Auflenwand des
Rechtecks weitere Kammern vorstellen miisste, die weitere Beziehungen zu anderen
Fremdidentititen symbolisieren.* Letztlich aber 16st auch dies nicht die prinzipielle
Binaritit zwischen Eigenem und Fremden auf, sondern schafft eher eine Serie von
Binarititen.) Die auf diese Weise abgebildete Differenz bzw. essentielle Gegensitz-
lichkeit von Eigenem und Fremden wird besonders dann problematisch, wenn nicht
hinreichend geklart ist, wer oder was mit den Grofien »eigen« und »fremd« gemeint
ist.

Ein weiterer wichtiger Punkt ist die Gestalt von Beispielen, die die theoretischen
Klirungen veranschaulichen sollen. Oft relativ unvermittelt wird in diesen Beispielen
die zuvor abstrakt behandelte Fremdheit/Eigenheit einer bestimmen Person oder Grup-
pe zugeschrieben. Auf diese Weise geschehen beim Sprung von der theoretischen Hohe
des hermeneutischen Modells in die konkrete Praxis teils problematische Zuschreibun-
gen. Mirjam Schambeck etwa leitet aus ihrem Modell eine »Vorgingigkeit« des Chris-
tentums in Westeuropa ab: »Ubertragen auf den Dialog der Religionen heifit das, von

3 T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S.133f. u. 136.
4 Ebd., S.134f; vgl. auch B. Asbrand: Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht, S. 215, die
Sundermeiers Argumentation weitgehend folgt.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 12. Zusammenfassende Perspektiven

einer Vorgingigkeit des Eigenen gegeniiber dem Fremden zu sprechen. [..] Um dies
anhand eines Beispiels zu illustrieren: Auch wenn sich jemand als Westeuropier nicht
mehr als Christ versteht, so sind dennoch die Wurzeln der westeuropaischen Kultur, in
der er sich bewegt, mit dem Christentum verflochten« (vgl. Kap. I11.8, Fuflnote 25, vgl.
dazu auch die Klirungen in Kap. IV.4.1). Clauf} Peter Sajak, der sich auf Sundermeiers
Modell bezieht, fiihrt als Beispiel seiner theoretischen Ausfithrungen den Besuch einer
katholischen Religionsklasse in einer Moschee an, in dessen Anschluss sich die Schii-
ler*innen schrittweise dem »Fremdartige[n]« des beobachteten Gebets annihern sollen
(vgl. Kap. I11.5, Fufinote 18). Nicht geklart wird dagegen, aus wessen Perspektive das Ge-
bet »fremdartig« erscheint — aus Perspektive des Forschers, aus Perspektive einzelner
Schiller*innen oder der gesamten Klasse, aus theologischer oder ritueller Perspektive
oder aus einer lebensweltlich-kulturellen Perspektive? Friedrich Schweitzer fragt in ei-
nem Beitrag nach dem Potential interreligidser Bildung fiir Integrationsaufgaben und
kommt dabei auch auf das Thema Fremdheit zu sprechen:

»Bei der Gewalt gegen Fremde, die hier ebenfalls zu nennen ist, handelt es sich nicht
nur um punktuelle Ausschreitungen, die dann die Offentlichkeit vielleicht stark bewe-
gen, sondern um ein dauerhaftes Problem. Auch dabei liegt es auf der Hand, dass der
Fremde, auf densich die Aggressionen richten, immerauch der religios Fremde ist. Sei-
ne Fremdheit, die Angst zu machen scheint und Aggressionen auslost, erwéchst auch
aus seiner fremd bleibenden Religion, welche sich mitunter mit eigentiimlichen und
daher Furcht auslésenden Gebrauchen verbinden kann, die der traditionellen deut-
schen Bevolkerung weder bekannt noch verstandlich sind —angefangen beim Schich-
ten bis hin zur Burka« (vgl. Kap. Ill.10, Fufdnote 16).

Im Kontext wird nicht ersichtlich, warum der »Fremde« immer auch »der religios Frem-
de« ist bzw. wer oder was sich hinter der Formulierung »traditionelle deutsche Bevol-
kerung« verbirgt. Tobias Kaspari befasst sich in seiner »phinomenologischen Grund-
legung evangelischer Religionsdidaktik« auf einem hohen Abstraktionsniveau mit dem
Thema Fremdheit. Dabei ist nicht immer ersichtlich, wie die Erérterungen auf die un-
terrichtliche Praxis zu iibertragen sind. In einer Passage, in der Kaspari sich mit dem
Verhiltnis von »Heimat« und »Fremde« beschiftigt, klingt jedoch eine implizite Stof3-
richtung an. Auch wenn sich fiir Kaspari »Heimat als von radikaler Fremdheit durchzo-
gener Raum zeigt [bezogen auf die Unverfiigbarkeit Gottes]«, wird dennoch eine recht
eindeutige Verortung vorgenommen: Heimat ist die »eigene, christliche Religion« in
lernender Auseinandersetzung mit »Weltreligionen« (vgl. Kap. I11.9, Fuinote 20). Diese
eindeutige Zuschreibung steht in einem gewissen Widerspruch zu Kasparis sonstigem
Ansatz.

Bei all diesen Formulierungen, die hier exemplarisch fiir eine oft zu beobachten-
de Tendenz stehen, liegt in der Fallhéhe von abstrakter Verhandlung von »Eigenem«
und »Fremden« zu plétzlich eingefiigten praktischen Zuordnungen auch ein Raum fiir
problematische Interpretationen, die dem (vermutlichen) Anliegen der Ansitze zuwi-
derlaufen konnen. Insgesamt weisen sie auf die Gefahr hin, dass es beim Sprung von
stark abstrahierenden Klirungen auf die Ebene konkreter Praxisbeispiele leicht zu pro-
blematischen Zuschreibungen von »Fremdheit« kommen kann.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

153


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154

Fremdheitserfahrung und Othering

12.5 Referenztheorien von interreligioser Bildung und ihr Einfluss
auf Fremdheitskonzepte

Husserl, Lévinas, Waldenfels, Merleau-Ponty, Ricceur — in den Literaturverzeichnissen
der untersuchten Publikationen sind bekannte Namen der Phinomenologie hiufig sehr
stark prasent. Die Vermutung, in der Literatur zum Thema interreligiose Bildung viele
Referenzen zur Phinomenologie zu finden, wurde im Verlauf der Arbeiten am For-
schungstand noch einmal iibertroffen. Dies verstirkt sich dadurch, dass weitere hiufig
zitierte Autor*innen die phinomenologische Philosophie entweder selbst beeinfluss-
ten (z.B. Rudolf Otto®) oder von ihr beeinflusst wurden (z.B. Theo Sundermeier®). Auch
andere fir die interreligiése Theoriebildung wichtige Ansitze sind phinomenologisch
inspiriert, z.B. der xenosophische Ansatz von Yoshird Nakamura’ oder der Gift-to-
the-Child-Ansatz von Grimmitt und Hull®, der wiederum zentral fiir die Konzeption
des Zeugnislernens im deutschsprachigen Raum war. Stephan Leimgruber bezieht sich
2007 in der iiberarbeiteten Neuauflage seines Standardwerks »Interreligioses Lernen«
nicht nur auf Xenosophie und Zeugnislernen, sondern auch, wie schon in der Erst-
auflage 1995, auf die Theorien von Emmanuel Lévinas. Dies reiht sich ein in eine Serie
religionspidagogischer Bezugnahmen auf die Phinomenologie. Weit iiber ein Drittel
aller untersuchten Literaturen zum Thema interreligiése Bildung nehmen in irgendei-
ner Weise Bezug auf phinomenologisch inspirierte Forschungsliteratur.
Demgegeniiber fallen Referenzen auf weitere Forschungsliteratur, auf die sich vor-
liegende Studie bei den kontextuellen Klirungen in Kapitel II stiitzt, bemerkenswert
sparlich aus. Vor allem betrifft das Literatur zum Themenfeld »Othering«, z.B. seitens
der beiden postkolonialen Forscher*innen Edward W. Said und Gayatri Chakravorty
Spivak (vgl. Kap. I1.4.1). Literaturverweise auf sie finden sich bis jetzt nur in einzelnen
Beitrigen.® Gemischt fillt das Fazit in Bezug auf ordnungstheoretische Literatur aus
(vgl. die entsprechende Ubersicht in Kap. V.1.2). Niklas Luhmann wird z.B. als Referenz
immer wieder genannt, in gréflerem Umfang beziehen sich auf ihn jedoch nur wenige
Werke. Ebenso wird Bernhard Waldenfels immer wieder zitiert, aber nicht vorwiegend
im Hinblick auf seine ordnungstheoretischen Klirungen. Kaum finden sich Referen-
zen auf Literatur aus dem Umfeld des Poststrukturalismus, z.B. von Michel Foucault.!®

Bernhard Waldenfels: Einfithrung in die Phdanomenologie, Miinchen: Fink 1992, S. 114.

T. Sundermeier: Den Fremden verstehen, S. 51-71.

Y. Nakamura: Xenosophie.

Vgl. Kathleen Engebretson: »Phenomenology and religious education theory, in: Marian de Souza

0o N o wn

(Hg.), International Handbook of the Religious, Spiritual and Moral Dimensions of Education, Dor-
drecht: Springer 2009, S. 651-665; K. Engebretson: Learning About and Learning from Religion. The
Pedagogical Theory of Michael Grimmitt.

9 Einen guten Uberblick iiber den bisherigen Stand der religionspadagogischen Rezeption postko-
lonialer Theorie bieten: Julia Henningsen/Jan-Hendrik Herbst: »Religionspadagogik, religiose Bil-
dung und ihre Medien in postkolonialen Konstellationen: Uberblick, beispielhafte Impulse und
Forschungsdesiderate, in: Knobloch, Phillip D. Th./Johannes Drerup (Hg.), Bildung in postkolo-
nialen Konstellationen. Erziehungswissenschaftliche Analysen und padagogische Perspektiven,
Bielefeld: Transcript 2022 [im Erscheinen]; vgl. auch Kap. l11.11 in vorliegender Studie.

10 Ausnahmensind z.B.: B. Brandstetter: Kulturen, Religionen und Identititen aushandeln; B. Griim-
me: Heterogenitat in der Religionspadagogik.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. 12. Zusammenfassende Perspektiven

Auffillig ist auRerdem, dass migrationspidagogische Ansitze, die sich immer wieder
selbst auf postkoloniale und poststrukturalistische Werke beziehen, kaum zitiert wer-
den — im Gegensatz zu oft zitierten interkulturell-pidagogischen Ansitzen (vgl. S. 76f.).
Erst in jiingster Zeit finden einzelne migrationspidagogische Beitrige eine stirkere re-
ligionspidagogische Beachtung.” Der Diagnose von Méller und Wedding - hier vor
dem Hintergrund der Diskussion um den konfessionell-kooperativen Religionsunter-
richt geschrieben — ist aus Sicht vorliegender Studie daher insgesamt zuzustimmen:
»[Es] steht eine umfassende Dekonstruktion des religionspddagogischen Differenzdis-
kurses, die [...] in der Tradition des Poststrukturalismus und des Postkolonialismus ei-
ne machtkritische Perspektive auf Differenztheorien wirft, noch aus« (vgl. Kap. II1.11,
Fufnote 27).

Diese Ergebnisse korrelieren stark mit dem iibrigen Befund des untersuchten For-
schungsstands. Zuginge, die auf die »Wesenhaftigkeit« des Fremden, wie sie sich in
Erfahrungen zeigt, abzielen, finden sich sehr hiufig. Zuginge, die »Fremdheit« in ihrer
Ordnungskontextualitit bzw. als Zuschreibung untersuchen, werden deutlich seltener
beschritten.

Es lassen sich in der Vielzahl religionspiddagogischer Veroffentlichungen zum The-
ma dariiber hinaus zwei Pole identifizieren: diejenigen, die konsequent von religidser
»Andersheit«, und diejenigen, die konsequent von religiéser »Fremdheit« sprechen (und
viele, die zwischen beiden Begrifflichkeiten hin und her wechseln). Auch hier existiert
eine interessante Korrelation zu den aufgefithrten Referenzliteraturen. Sejdini/Kraml/
Scharer etwa sprechen wie auch Schlager-Weidinger/Hofer nahezu ausschliefilich von
»religids Anderen« anstatt von »religiés Fremden« (vgl. S. 99 u. Kap. II1.3, Fufinote 13).
Zudem stiitzen sie sich als einige der wenigen gefundenen Autor*innen auf postkolo-
niale Referenztheorien und migrationspidagogische Forschungen u.a. von Paul Meche-
ril (auch dort wird mehrheitlich vom »Anderen« gesprochen, vgl. Kap. I1.4, Fufinote 67).
Bernhard Griitmme dagegen spricht in seinem alterititspidagogischen Ansatz von der
»vom Anderen erdffneten Erfahrunge, betont jedoch ebenso deren Fremdheit (vgl. Kap.
I11.6, Fufdnote 3). Dies ist vor dem Hintergrund von Levinas’ Philosophie des Anderen/
Fremden, auf die sich Griitmme unter anderem bezieht'?, konsequent. In Publikatio-
nen, die sich auf Bernhard Waldenfels oder dhnlich auf Theo Sundermeier berufen,
sind dagegen hiufig Ausfithrungen zu religioser »Fremdheit« zu finden. Solche Kor-
relationen sollen hier weder tiberinterpretiert noch absolut gesetzt werden. Dennoch
geben sie einen weiteren Hinweis darauf, dass sich die Denkstrukturen der oft zitier-
ten Referenzliteratur auch in den einzelnen Ansitzen wiederfinden lassen — in ihrem
positiven Potential genauso wie in ihren Limitationen.

11 Haufig zitiert wird etwa der auch in vorliegender Studie rezipierte Beitrag: P Mecheril/O. Thomas-
Olalde: Die Religion der Anderen: Anmerkungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart.
12 Vgl. bspw. B. Griimme: Vom Anderen eroffnete Erfahrung, S. 235ff., bes. S. 251-259.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

155


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14;



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

13. Stand der Untersuchung und weiteres Vorgehen
vorliegender Studie

Die Untersuchung des Forschungsstands hat gezeigt, dass interreligise Ansitze viel-
fach das Verhiltnis von Eigenem und Fremdem anhand abstrahierender Modelle be-
schreiben. Eine wichtige Rolle spielt daneben das Eingehen auf Fremdheitserfahrun-
gen — vorwiegend wird dabei die Erfahrungsperspektive betrachtet, die Fremdes als
unzugingliches Objekt erfihrt. Seltener in den Blick genommen werden Erfahrungen
des Fremdgemachtwerdens bzw. des Otherings. Oft lisst sich die Tendenz beobachten,
dass Fremdes in seiner Wesenhaftigkeit essentialisiert wird. Strukturelle Rahmenbe-
dingungen der Fremdheitserfahrung, mithilfe derer sich Zuschreibungen von »Fremd-
heit« moglicherweise dekonstruieren lieflen, werden dagegen wenig untersucht. Es
lisst sich zudem feststellen, dass bestimmte Referenztheorien stirker als andere zi-
tiert werden: Auf phinomenologische Theorien, die sich mit existenziellen Erfahrungen
von Fremdheit befassen, wird religionspidagogischerseits oft Bezug genommen — auf
poststrukturalistische und postkoloniale Theorien, die »Fremdheit« tendenziell dekon-
struieren, dagegen recht wenig.

Fir das weitere Vorgehen vorliegender Studie bieten sich zwei unterschiedliche We-
ge der Untersuchung an: entweder indem bevorzugt neue, noch wenig zitierte Theorien
und Ansitze rezipiert werden, weil der bisherige Theoriestand interreligioser Bildung
als nicht hinreichend fiir eine Anti-Othering-Pidagogik angesehen wird — oder indem
bisher beschrittene Zuginge neu plausibilisiert und gleichzeitig fiir Erkenntnisse aus Anti-
Othering-Theorien gedffnet werden. Der zweite Weg scheint der zwar komplexere, aber
ertragreichere zu sein: erstens weil die einfache These eines Theoriedefizits angesichts
der groflen Vielfalt interreligiéser Ansitze als nicht angemessen erscheint, zweitens
weil dariiber hinaus zu fragen ist, warum bisherige Ansitze eben zum grofRen Teil die
oben aufgefithrten Theorien priferieren — und keine anderen.

Im weiteren Fortgang sollen unterschiedliche Zuginge zum Phinomen Fremdheit
von ihren Grundannahmen her nachvollzogen und in einem sie verbindenden Theoriean-
satz gemeinsam beriicksichtigt werden.

Dazu erscheint es gewinnbringend, weiter der Spur zu folgen, die sich hinter dem
im letzten Kapitel aufgezeigten unterschiedlichen Begriffsgebrauch verbirgt: Wie be-

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158

Fremdheitserfahrung und Othering

schrieben verwenden manche Ansitze das Wort fremd bewusst als Ausdruck von reli-
gioser und lebensweltlicher Verschiedenheit, manche bevorzugen das Wort anders, oft
auch in der Schreibweise »anders«. Die hinter diesen Schreibweisen aufscheinenden un-
terschiedlichen Zuginge zum Themenfeld Fremdheit weisen jeweils eine innere Plausi-
bilitat auf: Obwohl der Begriff anders vielfach als Synonym zum Begriff fremd gebraucht
wird, versteht er Verschiedenheit tendenziell anti-hierarchisch. Er verweist auf eine
Beobachtungsebene, in der sich »Eigenes« und »Fremdes« in ihrer Unterschiedlichkeit
miteinander vergleichen lassen, weil alle Menschen »einander anders« sind.

Der Begriff fremd lasst solch eine beobachtend vergleichende Perspektive dagegen
kaum zu. Er verweist auf die Begrenztheit der eigenen Perspektive und auf die Existenz
fremder Perspektiven, die sich aus einem subjektiven Blickwinkel situativ nicht durch-
schauen lassen. Im Riickgriff auf den Begriff des Fremden wird vielfach betont, dass
tiber subjektive Fremdheitserfahrungen nicht einfach hinweggegangen werden kann —
aber auch, dass sich hinter dem als fremd Erfahrenen eine eigenstindige und widerstandige
Wesenheit verbirgt, deren Anspruch sich nicht einfach harmonisch in die eigene subjek-
tive Weltsicht einfiigen l4sst.

Es wird aber auch davor gewarnt, »Fremdheit« iberzubetonen, und gemahnt, dass
stereotype Fremdheitszuschreibungen zu gesellschaftlicher Ausgrenzung und zu sozia-
len Konflikten fithren konnen. Mit der Schreibweise »anders« oder »fremd« wird auf die
Konstruiertheit von Erfahrungen und Zuschreibungen von Fremdheit hingewiesen. In
der Tat ist es richtig, die Worte im Sprechen tiber »Fremdheit« mit Bedacht zu wihlen —
insbesondere da die Rede von »Fremdheit« wie ausgefithrt dazu neigt, eine Subjektpo-
sition einzunehmen, die sich mit der Person identifiziert, die subjektiv Fremdheitser-
fahrungen macht, nicht aber mit der Person, die sich selbst als Objekt einer Fremdzu-
schreibung erfihrt (vgl. Kap. [11.12.3 u. IL5).

Bei genauerer Betrachtung zeigt sich demnach, dass hinter den unterschiedlichen
Schreibweisen auch unterschiedliche Erfahrungsperspektiven verborgen sind, die nicht
einfach in Einklang zu bringen sind: diejenige Perspektive, die iiber erfahrene Fremd-
heit nicht einfach hinweggehen kann; diejenige Perspektive, die nicht will, dass die
»Fremdheit« als Fremdheit bestehen bleibt; und diejenige Perspektive, die »Fremdheit«
von auflen betrachtet und gegebenenfalls dekonstruiert. Die Bedeutung jener bereits in
Kapitel II erdrterten Perspektiven zeigte sich bei der Untersuchung des Forschungstan-
des zum Topos Fremdbheit in interreligioser Bildung erneut. Um den verschiedenen Zu-
gingen bzw. religionspiddagogischen Anliegen gerecht zu werden, muss ein zu finden-
der Theorieansatz in jedem Falle erfahrungssensibel sein, indem er nicht allein die Erfah-
rungen derjenigen ernstnimmt, die Fremdheitserfahrungen machen und beobachten,
sondern auch die Erfahrungen derjenigen, die persénlich von Fremdheitszuschreibun-
gen betroffen sind. Es ist zu fragen, wie die Anspriiche der als »fremd« erfahrenen
Menschen beriicksichtigt werden kénnen, ohne diese aber fiir sich zu vereinnahmen.
Gleichzeitig ist zu fragen, wie sich die Eigenstindigkeit von Perspektiven, die nicht die
des eigenen Ichs sind, ernstnehmen lisst, ohne ihre Alteritit zu stark zu betonen bzw.
zu essentialisieren. Das Ziel dieser Studie ist daher, zu einem otheringsensiblen Ansatz zu
gelangen. Eine wichtige Aufgabe wird es sein, fiir Akteur*innen interreligiéser Bildung
Reflexionskategorien zu entwickeln, mithilfe derer Erfahrungen und Zuschreibungen
von Fremdheit im Blick auf Otheringprozesse kritisch analysiert werden kénnen. Es

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[1I.13. Stand der Untersuchung und weiteres Vorgehen vorliegender Studie

wurde weiterhin gezeigt, dass »Fremdheit« ein Produkt von (machvollen) Ordnungspro-
zessen ist und sich innerhalb sehr unterschiedlicher Kontexte betrachten lasst. Auch im
Blick auf aktuelle Heterogenitits- und Pluralititsdebatten in der Pidagogik ist daher
ein ordnungssensibler Ansatz gewinnbringend — mit dem Ziel, zu einem Fremdheitsbe-
grift zu gelangen, der der Ordnungspluralitit von interreligioser Bildung gerecht wird
(vgl. Kap. L.1.2).

Diese unterschiedlichen Zuginge sollen in den folgenden Kapiteln hermeneutisch
vertieft und aufeinander bezogen werden. Fiir die Klirungen bieten sich wie ausgefithrt
zwei Referenzen an: 1) phinomenologische Theorien der Erfahrung, welche bisher in in-
terreligiser Theoriebildung schon hiufig zitiert werden, sowie 2) die postkolonial und
poststrukturalistisch inspirierte Othering-Forschung, welche bisher religionspidagogi-
scherseits nur wenig Beachtung fand, in jingster Zeit aber immer 6fter rezipiert wird.
Wie diese Referenztheorien aufeinander bezogen werden kénnen, ist nicht klar — eine
mogliche gedankliche »Briicke« kénnten aber ordnungstheoretische Ansitze darstel-
len. Innerhalb interreligiéser Bildungsansitze nimmt der Ordnungsbegriff bislang eine
untergeordnete Rolle ein. Der Schwerpunkt der folgenden hermeneutischen Klirungen
wird deshalb darauf liegen, die Bedeutung des Ordnungsbegriffs fiir das Forschungs-
feld vorliegender Studie herauszuarbeiten und diesen ins Verhiltnis zu den anderen
beiden Bezugspunkten »(Fremdheits-)Erfahrung« und »Othering« zu setzen.

Eine wichtige Referenz, um das Verhiltnis von Fremdheitserfahrungen und (aus-
grenzenden) Ordnungsmechanismen zu untersuchen, sind die Forschungen von Bern-
hard Waldenfels. Sein Lebenswerk hat er immer wieder dem Thema Fremdheit gewid-
met. In den vorangegangenen Kapiteln wurde auf seine Forschungen bereits hiufig
Bezug genommen. Sie sind auch deshalb vielversprechend, weil er einerseits nach ei-
nem phinomenologischen Zugang zur Erfahrung des Fremden sucht, anderseits aber
auch der Ordnungsbegriff eine zentrale Rolle in seinem Werk spielt. Wie im Laufe der
Untersuchung des Forschungsstandes deutlich wurde, wird Waldenfels in der interreli-
giosen Theoriebildung bereits recht hiufig zitiert — genauso wie einige seiner Quellen,
auf die er sich in seinem Ansatz des Fremden bezieht: u.a. die Philosophien von Husserl,
Merleau-Ponty und Lévinas.

Wenn im Folgenden erneut auf die phinomenologischen Forschungen von Husserl,
Merleau-Ponty, Lévinas und Waldenfels eingegangen wird, sind diese Ausfithrungen
also gut an den derzeitigen Forschungsstand interreligioser Bildung ankniipfbar. Mit
diesen Theorien soll aber vor allem in vertiefter Weise das Problem erdrtert werden, das
allen Ansitzen, die sich mit dem Phinomen Fremdheit befassen, zugrundeliegt: dass
immer eine Diskrepanz zwischen der eigenen subjektiven Erfahrung und der Erfahrung
anderer/fremder Subjekte besteht. Husserl befasste sich intensiv mit der Frage, wie ein
Ich Zugang zu Erfahrungen gewinnen kann, die nicht die des eigenen Ichs sind. Er
stiefd dabei en passant auf ein vielleicht noch gréfieres Problem, das bereits in Kapitel
IT angefithrt wurde und das auch die Theorien in der Nachfolge Husserls beschiftigte:
Wie eigen ist die Erfahrung des »eigenen Ichs«?

Ausgehend von dieser Frage nach eigener Fremdbheit, die in interreligiéser Bildung
schon verschiedentlich diskutiert wird, soll ein weiterer Aspekt in den Blick genommen
werden, der bislang in der Religionspidagogik noch wenig Beachtung findet: Wie wird
die Erfahrung und die Zuschreibung des »Eigenen« und »Fremden« geordnet?

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.

159


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160

Fremdheitserfahrung und Othering

Geeignete Referenztheorien fiir die Untersuchung dieser Frage zu finden, ist nicht
ohne Schwierigkeiten. Mogliche Ordnungstheorien gibt es zwar einerseits mehrere:
Luhmanns Systemtheorie wird in der Literatur interreligiéser Bildung immer wieder
rezipiert, wire also gut an den religionspidagogischen Forschungsstand ankniipfbar.
Foucaults Philosophie zu machtvollen diskursiven Ordnungen bildet eine wichtige
Grundlage fiir die postkoloniale Othering-Theorie. Sowohl Luhmann als auch Foucault
befassen sich auf ihre je spezifische Weise mit Ordnungen des »Ich«. Interessant ist
zudem, dass sie beide ebenso von der Husserl'schen Phinomenologie beeinflusst sind
(Foucault vor allem anhand seiner Lektiire Merleau-Pontys).

Anderseits aber gelangen sie in ihren Theorien zu deutlich verschiedenen Schliissen
und folgen einer sich stark unterscheidenden Terminologie — was es schwierig macht,
sie miteinander in Einklang zu bringen. In ihrem spannungsvollen Verhaltnis sind bei-
de Theorien dennoch interessant, auch weil sich Waldenfels immer wieder (kritisch) auf
Luhmann und Foucault bezieht. Sein Begrift des »Aufer-ordentlichenc, der in Kapitel
I1.3 schon vorgestellt wurde, ist ohne die Kontrastfolie der Theorien Luhmanns und
Foucaults nicht richtig zu verstehen.

Die Fremdheitsphilosophie von Waldenfels fithrt viele der Perspektiven vorliegen-
der Studie zusammen. Eine vertiefte Analyse des Waldenfels’schen Ordnungsbegriffs
bzw. seines Begriffs des »Aufler-ordentlichen« kénnte also einen Weg erdffnen, phi-
nomenologische Theorien der Erfahrung und eine postkoloniale Kritik von Othering-
Ordnungen aufeinander zu beziehen. Die oben skizzierte gedankliche »Briicke« wire
geschlossen.

Ein Ziel ist in diesem Zusammenhang, die zunichst vielleicht ritselhaft klingen-
de Aussage Waldenfels’, er sei auf seinem Forschungsweg zunichst auf Foucault und
danach auf Lévinas gestofien’, in ihrer Zielrichtung verstindlich zu machen. Dahinter
verbirgt sich ein tiefes Verstindnis von Fremdheitsordnungen, das auch fiir vorliegende
Studie gewinnbringend sein wird. An vielen Stellen werden sich aus den von Waldenfels
rezipierten Theorien Ertrige ergeben, die iitber Waldenfels’ theoretische Erkenntnisse
selbst hinausgehen. In Auseinandersetzung mit den verschiedenen Ordnungsverstind-
nissen kann so ein Instrumentarium erarbeitet werden, um Ordnungen des »Eigenenc
und »Fremdenc« in interreligiéser Bildung prizise zu untersuchen.

Die Betrachtungen miinden schliefdlich in einem Kapitel, in dem die Walden-
fels’sche Philosophie des »Aufier-ordentlichen«, die Lévinas’sche Phinomenologie des
»Ganz anderen« und die postkoloniale Philosophie Gayatri Chakravorty Spivaks gegen-
gelesen werden. Hier wird nach Moéglichkeiten gesucht, nach dem AufSer-ordentlichen des
Otherings zu fragen und dieses sprachfihig zu machen. Denn wie nun schon mehrfach
ausgefithrt wurde, ist es wichtig, nicht nur Subjektpositionen in den Blick zu nehmen,
die Fremdes als Objekt erfahren oder beobachten, sondern auch Subjektpositionen,
die diese Fremdzuschreibungen an sich selbst erfahren.

1 Bernhard Waldenfels/Petra Gehring/Matthias Fischer: «..jeder philosophische Satz ist eigentlich
in Unordnung, in Bewegung.«. Gesprach mit Bernhard Waldenfels«, in: Matthias Fischer/Hans-
Dieter Gondek/Burkhard Liebsch (Hg.), Vernunft im Zeichen des Fremden. Zur Philosophie von
Bernhard Waldenfels, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 408-459, hier S. 434.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

[1I.13. Stand der Untersuchung und weiteres Vorgehen vorliegender Studie

Der Aufbau der folgenden Vertiefungskapitel IV-VI ist daher wie folgt konzipiert:
In Kapitel IV werden phinomenologische Referenztheorien rezipiert, die fir das Ver-
stindnis von Fremdheit und Fremdheitserfahrung entscheidend sind. Kapitel V analy-
siert das Verhiltnis von Fremdheit, Eigenem und Ordnung. Es untersucht zum einen
Mechanismen und Strukturen, die Ordnungen von Fremdheit bestimmen, zum ande-
ren die Gewaltsamkeit, die allen Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden« innewohnt.
Diese Untersuchungen werden in Kapitel VI weitergefiihrt, indem explizit auf die post-
koloniale Othering-Forschung Bezug genommen wird. Die abschlieRenden Reflexions-
kategorien in Kapitel VII skizzieren Grundlagen einer Theorie interreligioser Bildung,
die Erfahrungen und Ordnungen von Fremdheit beriicksichtigt und zugleich fiir die
Gefahren von Otheringpraktiken sensibilisiert ist.

https://dol.org/10,14.361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14:48:27.


https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839460436-004 - am 14.02.2026, 14;



https://doi.org/10.14361/9783839460436-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

