
»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 245

»Organisieren« als kontaminierte Kategorie 
von Othmar Spann

Michaela Pfadenhauer

»Organisieren«, das hieß einmal, »ein Land auf französische Art einzurichten« 
(Walther-Busch 1996: 5). In seiner dynamischen Konnotation des Herstellens bzw. 
Bewerkstelligens meint »Organisieren«, etwas sorgfältig und systematisch aufbauen 
bzw. zu einem bestimmten Zweck einheitlich gestalten. Der statische Aspekt von »Or-
ganisation« bezieht sich dann auf das Resultat von Organisieren, auf eine hergestell-
te, produzierte Ordnung, ein Gefüge, eine Struktur, ein System. Dieses semantische 
Feld hat über die Zeit einen Bedeutungswandel durchlaufen, der im ersten Teil dieses 
Beitrags skizziert wird. Der zweite Teil widmet sich der Aufnahme dieser Kategorie 
im Werk von Othmar Spann, der die über die Zeit getrennten Bedeutungsfäden – 
jene von Organismus und Organ, von politischem Körper und sozialer Organisati-
on – wieder verstrickte. Im dritten Teil werden die Hintergründe ausgeleuchtet, die 
erhellen, wes Geistes Kind Othmar Spanns – die Philosophie des Idealismus zu einer 
»Geisteslehre« mythifizierende – Ganzheitsideologie ist.1

1.

Das deutsche Wort »organisieren« geht auf das lateinische »organisare« (einrichten, 
ordnen, gestalten) zurück, das – ebenso wie »organisatio« – erst im Spätmittelalter 
vom griechischen Substantiv »organon« (Werkzeug, Instrument, Körper, Körperteil) 
bzw. Adjektiv »organikon« (ein Organ bzw. den Organismus betreffend; der beleb-
ten Natur angehörend; mit etwas eine Einheit bildend) abgeleitet wurde. Die Begriffe 
»Organisieren« und »Organisation« bildeten also mit »Organ« und »Organismus« 

1 | Motiviert ist dieser Artikel durch das Unbehagen, das mir der Anschluss meiner wissensso-
ziologisch-handlungstheoretischen Bestimmung von »Organisieren« als »Handeln bewirken-
des Handeln« (Pfadenhauer 2008) an Othmar Spanns Kategorie anhaltend verursacht, ohne 
deren Kontaminierung hinreichend zu reflektieren. Dies wird in Teil 2 und 3 nachgeholt, wäh-
rend die Ausführungen in Teil 1 weitgehend mit denen im Buch deckungsgleich sind.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer246

ein semantisches Feld und sie dienten vor allem zur Bezeichnung der Eigenschaften 
natürlicher Körper (vgl. dazu auch Bockenförde und Dohrn-van Rossum 1978: 520). 
Sie wurden im 18. und frühen 19. Jahrhundert zunächst lediglich als Metaphern im 
politischen und juristischen Diskurs eingesetzt. 

Erst im Laufe der Zeit hat sich das Bewusstsein dafür verloren, dass hier ein Bild 
bzw. Modell aus der Naturwelt metaphorisch auf die Sozialwelt angewandt wurde. 
Klaus Türk, Thomas Lemke und Michael Bruch zufolge ist die Organismus-Analogie 
in der Vorstellung von »Organisation(en)« nie ganz verschwunden, sie wurde unter 
neuen gesellschaftlichen Bedingungen lediglich re-formuliert, d. h. beispielsweise in 
ein systemisches »Gewand« gesteckt (Türk, Lemke und Bruch 2002: 94) – etwa bei der 
Idee der »lernenden Organisation« (vgl. Willke 1998: 41).

Für die Ausbildung eines eigenständigen Organisationsbegriffs waren zwei Un-
terscheidungen bedeutsam: die Differenz zwischen Maschine und Organismus zum 
einen, die Differenz zwischen (politischem) Körper und (sozialer) Organisation zum 
anderen. Bis ins 18. Jahrhundert hinein erschien Maschine und Organismus nicht 
als Widerspruch: Der aristotelisch-scholastischen Tradition entsprechend, in der 
Technik als Mimesis von Natur begriffen wurde, wurde kein Unterschied zwischen 
mechanischen und organischen Körpern gemacht. Diese Vorstellung galt auch für 
die mechanistische Philosophie des 17. und 18. Jahrhunderts und für den Cartesia-
nismus.2 Als Sinnbild – auch für Politik und Wirtschaft – diente das Uhrwerk als ein 
beständiger, regelmäßiger, aber auch fragiler und ständig überprüfungsbedürftiger 
Mechanismus.

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts wurde dann allmählich für natürliche 
Körper ein anderes Wirkungsprinzip als für künstliche Körper angenommen: Hier 
fungiert das »Leben« als ein organisierendes Prinzip, das allen Organismen eigen 
ist. »Organisation« bezeichnete somit die spezifische Ordnung belebter (organischer 
gegenüber anorganischer) Dinge. Die Idee einer Höherwertigkeit des Organischen 
gegenüber dem Mechanischen wurde nicht zuletzt durch Immanuel Kants Kritik der 
Urteilskraft befördert: 

»Ein organisiertes Wesen ist also nicht bloß Maschine: denn die hat lediglich bewegende 
Kraft; sondern es besitzt in sich bildende Kraft und zwar eine solche, die es den Mate-
rien mitteilt, welche sie nicht haben (sie organisiert): also eine sich fortpflanzende bildende 
Kraft, welche durch das Bewegungsvermögen allein (den Mechanism) nicht erklärt werden 
kann.« (Kant 2010: § 65)

2 | Die Bewertung von Mechanik differierte allerdings gewaltig: Im aristotelischen Denken 
war »mechanisch« gleichbedeutend mit »naturwidrigen« Bewegungen und Effekten. In der 
mechanistischen Vorstellung war die Mechanik demgegenüber die einzige legitime Form der 
Naturerkenntnis.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 247

Insofern Kant dem »Naturprodukt« gegenüber der Maschine eine »in sich bildende 
Kraft« zuschreibt, ist ein Naturprodukt zugleich ein organisiertes und ein sich »selbst 
organisierendes« (Lebe‑)Wesen. 

Diese Idee überträgt Kant auf den politischen Körper: Der überkommenen (ab-
solutistisch-feudalistischen) Vorstellung eines »corpus politicum«, welcher sich 
durch eine herrschende Ordnung von Haupt und Gliedern auszeichnet, setzt er die 
Idee entgegen, dass die Teile sich zu einer Einheit des Ganzen derart verbinden, dass 
sie »sich zu sich selbst wechselseitig als Ursache und Wirkung verhalten« (ebd.). Mit 
der Französischen Revolution sieht Kant einen Staat entstehen, auf den die Analogie 
eines »organisierten Wesens« zutrifft.

Im Zuge der Französischen Revolution verliert sich allerdings der metaphorische 
Gehalt des Begriffs, d. h. seine Wahrnehmung als Begriff aus der Welt der Naturbe-
schreibung: Im Licht der Aufklärung erscheint der Staat als ein Zweckverband, »der 
willentlich geschaffen ist, zielgerichtet operiert und menschlicher Disposition erliegt« 
(Türk, Lemke und Bruch 2002: 102). »Organisation« impliziert damit nicht mehr eine 
feststehende Ordnung und ein starres Gliederungsprinzip, sondern »sie ist eine wil-
lentliche und bewusste Tätigkeit, die sich an der Realisierung von Zwecken orientiert 
– und zugleich das Ergebnis dieser Tätigkeit, das seinerseits verändert und fortent-
wickelt, d. h. organisiert werden kann und muss« (ebd.: 103).3 

Die rasche Aufnahme der Fremdworte »Organisation« und »Organisieren« in 
den Wortschatz der französischen, englischen und – etwas später – der deutschen 
Intellektuellen, weist darauf hin, dass eine bereits bestehende Praxis, nämlich das 
aktive, planvolle, auf Änderung der politischen und sozialen Ordnung ausgerichtete 
Handeln, ihren Begriff gefunden hat (vgl. Bockenförde und Dohrn-van Rossum 1978: 
574).

In Deutschland verbindet sich der Organisationsbegriff, der sich hier während 
der Revolutionsphase als Fremdwort eingebürgert hat, sehr schnell mit der Idee der 
Notwendigkeit von Reformen, d. h. vor allem mit der Idee des Re-Organisierens. Die 
mit ihm verbundenen Vorstellungen beschränken sich bald nicht mehr auf die ver-
waltungstechnisch-rechtlich optimierte Ordnung eines Gemeinwesens. Sie vereinen 
sich vielmehr mit – normativ aufgeladenen – Vorstellungen von Einheit, Leben und 
Steigerung der Kräfte. Während »Organisation« und »Organismus« zunächst noch 
weitgehend synonym erscheinen, wandeln sie sich in der Mitte des 19. Jahrhunderts 
allmählich zu Gegenbegriffen: Der Organismusbegriff dient nun insbesondere An-
hängerInnen der politischen Romantik zur Kritik an der im Organisationsbegriff 
enthaltenen Vorstellung von der Notwendigkeit eines aktiv-steuernden Zugriffs auf 
die politische Ordnung.

Vor diesem Hintergrund entfaltet Georg Wilhelm Friedrich Hegel dann ein in-
tegrierendes Verständnis, wobei er »Organisation« nicht in einem dynamischen, 
sondern im statischen Sinne einer institutionalisierten Ordnung versteht: »Organi-

3 | Letzteres erklärt auch die Erweiterung des semantischen Feldes um die Begriffe der 
Reorganisation und Desorganisation.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer248

sation bringt für Hegel den Staat als Organismus zur Wirklichkeit« (Türk, Lemke 
und Bruch 2002: 111; Hervorhebung M. P.). Korporationen, Ständeversammlungen, 
freiwillige Vereinigungen und Gruppierungen gelten ihm als Teile, in denen sich die 
egoistischen Einzelinteressen bündeln lassen, und folglich als intermediäre Instanzen 
zwischen Individuum und Gemeinwesen vermitteln können. Sie sind die Teile, deren 
Interdependenz das Funktionieren des Ganzen sicherstellt. 

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wird der Organisationsbegriff allmäh-
lich von jeglicher Organismusmetaphorik »entkleidet«. Erst dann etabliert er sich als 
eigenständiger sozialwissenschaftlicher Begriff; zunächst vor allem als Fachbegriff 
der neu entstehenden Betriebswirtschaftslehre mit einem Fokus auf die betriebli-
che und kaufmännische Organisation. Anfang des 20. Jahrhunderts schließlich ist 
der Organisationsbegriff in Deutschland nicht nur vollständig etabliert, sondern er 
bezeichnet mit seinem preußisch-bürokratischen Bedeutungshof tatsächlich so et-
was wie eine »deutsche« Tugend. Zur Jahrhundertwende setzt sich (eine bestimmte 
Form von) Ökonomisierung durch Organisierung als Leitbild durch: Organisation 
und die Fertigkeit des Organisierens gelten nun als Mittel der Unternehmensführung 
schlechthin (vgl. Walter-Busch 1996: 8; auch Eberle 2007; 2019).

2.

Während die Organisationsliteratur dieser Zeit dementsprechend wesentlich aus 
handbuchartigen Organisationsanweisungen für den Praktiker besteht, entwickelt 
der deutsche Nationalökonom Johann Plenge den Entwurf einer verstehenden Or-
ganisationswissenschaft (vgl. Elbe 2002). Er unterscheidet »Organisation« als ord-
nendes Prinzip von »Konjunktur« als dem ungeordneten Prinzip des Chaos. »Bei-
de Prinzipien schlagen sich in den abwechselnden Tendenzen zur Organisation und 
Desorganisation nieder, wobei das eine ohne das andere undenkbar ist« (ebd.: 165). 
Organisationales Handeln bringe eine Ordnung hervor, indem bestimmte Teile nach 
einem vorgefertigten Plan, d. h. intentional, zu einer Einheit verbunden werden, wo-
bei einerseits diese Einheit loser oder fester zusammengefügt sein kann und anderer-
seits den Teilen (Menschen oder Gruppen) gleiche oder unterschiedliche Funktionen 
(Aufgaben) zukommen können. Diese beiden Strukturgesetze von Organisation – 
»Grad der Vereinheitlichung« und »Art der Eingliederung« (Plenge 1965: 113) – seien 
bei jedem planvollem Aufbau einer Organisation zu beachten, und könnten als Grad-
messer für die organisationale Durchdringung eines sozialen Gebildes begriffen wer-
den. Grundsätzlich jedoch sei jede planvoll hergestellte Ordnung von Zerfall und da-
mit jede Organisation unvermeidlich von Auflösung bedroht. Dieser Umstand kann 
Plenge zufolge allerdings für die Organisationslehre praktisch genutzt werden, d. h. 
eine Auflösung kann absichtsvoll herbeigeführt werden. Plenge aber denkt vor allem 
an die Ordnung politischer Gemeinwesen. Antidemokratisch erscheint ihm »entspre-
chend der Not der Zeit« (ebd.: 114) die Steigerung von »Einheit aus der Vielheit« bis 
zur Diktatur angemessen. Auch wenn er nicht die nationale Einheit, sondern den 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 249

Völkerbund als höchste Form von Einheit und Zusammenfassung der Menschheit 
begreift und nach der Machtergreifung 1933 seines akademischen Amtes enthoben 
wird, ist er ein geistiger Wegbereiter des Nationalsozialismus.

Beinahe zeitgleich und thematisch verwandt entwickelt Othmar Spann sein 
Verständnis von Organisieren. Ihm zufolge setzt sich »Organisieren« aus folgenden 
(Teil‑)Handlungen zusammen: 

»1. Organisieren heißt, die zu verbindenden Handlungen veranlassen; 2. es heißt, die Wege 
für die veranlassten Vorgänge und Handlungen zu bahnen (Wegbahnung). Die Wegbah-
nung geschieht a) durch Vorbereitung (Vorkehrung) aller jener Bedingungen und Umstän-
de, welche die zu vereinigenden Elemente zu ihrer Vollziehung brauchen; b) durch Beein-
flussung (Umgestaltung) der zu organisierenden Elemente geistiger oder handelnder Art. 
Die Beeinflussung hat wieder zwei Formen: α) die Beeinflussung im engeren Sinne oder 
die Aenderung der Beschaffenheit der zu organisierenden Elemente und β) die bestimmte 
Gliederung, Eingliederung der Elemente.« (Spann 1925: 766)

Als dritte Teilhandlung des Organisierens bestimmt Spann die Verstetigung des 
durch die ersten beiden Teilhandlungen geschaffenen Gebildes, »indem der immer 
erneute gleichmäßig wiederkehrende Ablauf des organisierten Vorganges sicherge-
stellt wird, was zugleich die Schaffung einer Überlieferung bedeutet« (ebd.). Werden 
die organisierenden Handlungen verstetigt, so erwachse aus organisierendem Han-
deln eine Ordnung, die überkommenerweise als »Organisation« bezeichnet werde. 
Deshalb heißt »Organisieren« für Spann, »eine handelnde Ganzheit dadurch herstel-
len, dass veranlassende, gliedernde, qualitativ umformende sowie Vorbedingungen 
schaffende Handlungen stetig verwirklicht werden« (ebd.: 767).

»Organisation« gilt ihm als »Inbegriff von Handlungen mit ihren Hilfsmitteln 
(Gütern), die aber als Handlungen nicht mechanisch, sondern sinnvoll, rangord-
nungsmäßig zusammenhängen« (ebd.: 766). Er grenzt den Begriff damit explizit von 
mechanistischen Vorstellungen ab und verortet diesen in einem universalistischen 
Gedankengebäude, wonach nicht der Einzelne, das Individuum, sondern die Gesell-
schaft als Ganzheit der Ausgangspunkt von allem ist. Der Mensch bildet mit einem 
zweiten Menschen eine geistige Gemeinschaft – gemäß dem Satz von Pythagoras: 
»Der Freund ist das andere Ich«. Das heißt, so Spann: »Zwei sind nötig, um jedes 
Einzelne zu bilden. Beide sind Glieder eines Überindividuellen, das eine Ganzheit 
bildet« (Spann 1928: 456). Demnach ist der Mensch als ein geistiges Wesen nur in »Ge-
zweiung«, d. h. in »geistiger Gemeinschaft«, möglich bzw. »denkbar«. Er kann zwar 
physiologisch, nicht aber geistig als »Abgetrennter« (»Absoluter«) gedacht werden.

Das Interesse von Spann ist ähnlich wie das von Johann Plenge darauf gerichtet, 
die Entstehung und Erhaltung gesellschaftlicher Einheit und Vergemeinschaftung 
auf Organisationsformen und Organisationsvorgänge zurückzuführen, »die ein-
zelmenschliches Wirken und Wollen zusammenordnen und dadurch intersubjek-
tive Handlungs- und Wirkeinheiten mannigfacher Art, Sozial- und Kulturgebilde, 
zustande bringen und erhalten« (Böckenförde und Dohrn-van Rossum 1978: 621). 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer250

»Organisation« wird damit zu einem die Einheits- und Gemeinschaftsbildung beför-
dernden Vorgang und »Organisieren« zum Oberbegriff für solche Handlungen, »die 
nicht selber zum Ziele führen wollen, sondern die Erreichung eines Zieles erst ver-
mitteln helfen. Denn stets ist es ein Anderes, ein ›Stoff‹, der organisiert wird« (Spann 
1925: 766). 

»Organisieren« wird damit zu einer Kernkategorie für Spanns von J. Hanns Pich-
ler im Ganzen als »Gesellschaftslehre« (Pichler 2010: 12) etikettiertes Werk und dient 
wesentlich auch zur Begründung des als »organisch« gedachten »wahren Staats«. 
»Das ›gesellschaftliche Ganze‹ wird zum Wechselbalg von Definitionen, die alle zwi-
schen individualistischer und organologischer Axiomatik liegen« (Knoll 2005: 465). 
Spann geht damit in gewisser Weise hinter jene Einsicht zurück, an der die Geschich-
te der Soziologie ihren Ausgang nimmt, nämlich »der Trennung von Gesellschaft und 
Staat« (Jonas 1981: 15). 

Bedeutsam für Spanns Ambition eines umfassenden »Systemversuchs«, wie das 
Werk von J. Hanns Pichler (Pichler 1988: 19) u. a. gefeiert wird, sind die Schriften 
Adam Heinrich Müllers, der »in einer ähnlichen politischen Situation der Orientie-
rungslosigkeit nach den Napoleonischen Kriegen, ein Universalgemälde des Staates 
angefertigt« hat (Knoll und Kohlenberger 1994: 134; vgl. auch Knoll 2005: 462). Derlei 
Ambitionen waren zu dieser Zeit nicht unüblich. Knoll und Kohlenberger weisen auf 
die Parallelität eines solchen Vorhabens bei Spann und dem »Antipositivismus« der 
»Gegensoziologie« hin (Knoll und Kohlenberger 1994: 133): 

»Auch Max Scheler wollte eine vergleichbare Theorie entwickeln, um mit einer neuen Wis-
senschaftslehre ein attraktives Universalgemälde zu entwerfen. Das Universalgemälde soll-
te nicht nur ein neues Erkenntnismodell enthalten, sondern auch ein neues Bild vom Staat, 
von der Gesellschaft, von neuen sozialen Verknüpfungen und Verbindlichkeiten.« (Knoll 
2005: 463–464)

Scheler positioniert sich damit gegen den Positivismus im Verstande Ernst Machs, der 
sich Karl Dunkmann zufolge in Émile Durkheims und mehr noch Wilhelm Jerusa-
lems Denken findet, in deren Erkenntnislehre »Biologie, Denkökonomie und Soziolo-
gie« zusammenfließen (Dunkmann 1927: 194).4 Anders als Kants Erkenntnistheorie, 

4 | Dunkmann sieht der Soziologie eine »unerträgliche Abhängigkeit von naturalistischen Prä-
missen« erwachsen, gegen die sich einerseits Max Scheler, andererseits aber auch Max Adler 
entfaltet, den er als zu lobende Ausnahme im marxistischen Lager anführt (Dunkmann 1927: 
194–195): Obwohl Dunkmann begrüßt, dass Scheler »alle naturalistischen Syllogismen« ab-
lehnt, kritisiert er gewissermaßen dessen halben Naturalismus. Denn Scheler zufolge leiten sich 
Denkformen zwar nicht gänzlich aus – letztlich biologisch verstandenen – gesellschaftlichen 
Arbeits- und Sprachformen ab. Aber Scheler betont eben auch, dass die »Formen der geistigen 
Akte, in denen Wissen gewonnen wird, stets und notwendig soziologisch, das heißt durch die 
Struktur der Gesellschaft mitbedingt sind« (zitiert nach: ebd.: 196; Hervorhebung im Original). 
Scheler habe die mögliche dritte Position gegenüber Naturalismus und Idealismus noch nicht 
scharf genug gesehen, wonach Wissensinhalte in dem Sinne soziologisch bedingt sind, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 251

die apriorische Formen des Denkens kennt, gehe soziologische Fragestellung aposte-
riorisch von empirisch begründeten Formen des Denkens aus. 

»Mag man auch nicht so weit gehen, wie Othmar Spann, der es für den Grundcharakter 
der soziologischen Methode hält, dass sie den Kausalbegriff überhaupt ablehnt, so ist doch 
evident, dass eine alleinige Herrschaft dieser rein naturwissenschaftlichen Kategorie unan-
wendbar ist auf eine Soziologie, die neben der Natur auch das geistige Leben zu begreifen 
strebt.« (Ebd.: 195; Hervorhebung im Original)

Auch Spann ist bestrebt, die Soziologie als Geisteswissenschaft zu konzipieren, ohne 
damit einen verstehenden Ansatz zu konnotieren (vgl. Spann 1979: 119). In strikter 
Ablehnung jeglichen Empirischen (vgl. auch Pichler 1988: 80) postuliert er, dass man 
»Geist« »eben nicht vom äußeren Sinnenleben her verstehen [darf], man muss ihn von 
seiner reinsten Eigenschaft her verstehen, vom Gedanken, der die Mitte des Lebens 
ist« (Spann 1979: 125). Der als Ursprung von allem beschworene »Geist« resultiert so-
zusagen aus der Vereinigung vieler Gedanken, wird von Spann also über-individuell 
gefasst. Von dieser Metaphysik her – »Gleichwie der Mensch sich im Selbstbewusst-
sein in sich selbst durchdringt, so muss er sich auch mit dem anderen Geiste durch-
dringen, ihn in sich spiegeln, um zum Sein zu gelangen« (ebd.: 125–126) – votiert 
er für eine Logik vom »Ganzen und seinen Teilen« anstelle eines Blicks auf Ursa-
che-Wirkungs-Zusammenhänge, den er als atomistisch, mechanistisch, individualis-
tisch, naturwissenschaftlich abwertet. Universalistische, d. h. ideologische Züge ge-
winnt dieser Ansatz dadurch, dass dem Ganzen systematisch Vorrang gegenüber den 
Teilen zugewiesen wird, insofern die Teile für sich genommen nicht-existente Glieder 
sind, die erst in einer als geistiges Gebilde gedachten Ganzheit einen Wirklichkeits-
akzent erhalten: »Im Geist und in der Gesellschaft ist nur das, was Glied eines Ganzen 
wurde« (ebd.: 123).5 

Für sein Universalgemälde komponiert Spann eklektizistisch diverse geisteswis-
senschaftliche Traditionen – den bereits erwähnten Müller sowie Johann Gottlieb 
Fichte und Hegel, aber auch Friedrich Nietzsche und Herbert Spencer – und »kittet[e] 
in seinem Überblick über die einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen ein Weltbild 
mit weitgehend mythologischem Charakter zusammen« (Knoll und Kohlenberger 
1994: 133): So kappt er etwa, um die Romantik gegen die »österreichische Revolution« 
von 1918 aufzurufen, die idealistischen Wurzeln der romantischen Theorien. Er inter-
pretiert also die romantische Tradition in einen »Anti-Revolutionarismus« um und 
stiftet damit Knoll zufolge in der Geschichte der Sozialphilosophie nachhaltige Ver-
wirrung (Knoll 2005: 463): »Von nun an war der Stil ein haltloses Philosophieren mit 
altständischen-sozialphilosophischen Termini« (Knoll und Kohlenberger 1994: 135).

sie an die Gattung geknüpft sind: »Alle menschliche Erfahrung und Vorstellung ist und bleibt 
menschlich« (Dunkmann 1927: 199).
5 | Pate hierfür könnte Hegels Gedanke gestanden haben, dass nur solche Interessen »berech-
tigt« sind, die sich in organisierter Form artikulieren können.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer252

3.

Liest man Spanns Werk nicht im Zusammenhang seines »Systemversuchs« (Pichler), 
übersieht man also dessen gnostischen Charakter, auf den noch zurückzukommen 
sein wird, dann lässt sich Spanns Verständnis von Organisieren handlungstheo-
retisch als Meta-Handeln deuten, das anderes Handeln »bewirkt«, genauer: das in 
verschiedenerlei Art auf anderes Handeln bzw. das Handeln anderer »einwirkt« (vgl. 
Pfadenhauer 2008). Karl Bruckschwaiger erläutert den Unterschied anhand der Dif-
ferenz zwischen individualistischer und Spanns universalistischer Idee von Gemein-
schaftsbildung: 

»Der Begriff ›Organisation‹ würde in individueller Fassung nur die äußeren Beziehungen 
der Individuen regeln und auf eine möglichst reibungsvolle Ordnung des gemeinsamen 
Handelns zielen, während in den universalistischen Sinn von Organisation die innigsten 
und vielfältigsten geistigen Verbindungen des Einzelnen eingehen würden, die dann erst 
die Grundlage äußeren Handelns bilden würden.« (Bruckschwaiger 2005: 469–470)

Wer organisiert nach Spann und was bzw. wer wird hier organisiert? »Organisator« 
ist der nicht als ausführendes Organ, sondern als pulsierender Organismus gedach-
te, mythisch überhöhte Staat, der sich »zur Koordination der Glieder versteht« (vgl. 
zum Folgenden Knoll, Majce, Weiss und Wieser 1981: 69). Großes Gewicht kommt 
den Ständen zu, weshalb der »Stände-Staat« nicht weit entfernt ist, wovon die Aus-
führungen in Der wahre Staat zeugen, auch wenn Spann dies als »Fastnachtsscherz« 
(Maaß 2010: 95) empört von sich weist, und dies auch von Pichler in Abrede gestellt 
wird (Pichler 2010).6 Spanns Idee eines »organischen Staats« trägt faschistoide Züge. 
Antidemokratisch plädiert er für einen streng hierarchisch gegliederten und konse-
quent nach dem »Führer-Gefolgschaftsprinzip« aufgebauten Ständestaat. Dieser Staat 
solle durch eine elitäre Schicht, den »Stand der Weisen«, regiert werden. Gerade im 
Hinblick auf das Führerprinzip sympathisiert Spann mit der nationalsozialistischen 
Ideologie, auch wenn sich seine Einstellung zumindest teilweise aus früheren Quel-
len (vor allem dem Universalismus bzw. Neu-Hegelianismus) speist. Diese Sympathie 
wird deshalb nicht vorbehaltlos erwidert, weil er der »Rolle des Geistes« auch gegen-
über »rassischen« Aspekten absoluten Vorrang einräumt: »Jede geistige Regung des 
Einzelnen [muß demnach] den anderen Geist (aktiv oder passiv, anregend oder sich 
anregen lassend) zum Gegenglied, zum Gegenpol haben« (Spann: 1928: 456). 

»Organisiert« aber werden Einzelne, die nur als Teile von etwas Größerem – 
in Eric Voegelins Worten »unmenschliche Geistgebilde« – überhaupt existieren  
(Voegelin 1993: 12). »Gezweiung«, Spanns als Komplementärbegriff zu »Entzweiung« 

6 | Generell dürfte die Feststellung von Sebastian Maaß, dass die Mehrheit der Literatur zu 
Othmar Spann wohlwollend ist, nach wie vor gültig sein (Maaß 2010: 27). Noch Kaltenbrunner 
weist dessen Entwurf eines »ganzheitlichen Systems« als »kathedralisches Summa« aus (Kal-
tenbrunner 1986; vgl. kritisch dazu Siegfried 1974, euphorisch Pichler 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 253

erdachtes Wort für Gemeinschaft, ist das, worum es geht. In seinem Vortrag beim 
Fünften Deutschen Soziologentag 1926 in Wien problematisiert Spann denn auch den 
Begriff der (Wechsel‑)Beziehung, der die Existenz »vorher bestehender, vorher ferti-
ger Atome oder Atomgruppen« impliziere, denn »sie beziehen sich nachträglich auf-
einander und wirken dadurch aufeinander wechselweise« (Spann 1979: 110). Spann 
zufolge ist der Mensch »grundsätzlich beziehungslos«; die Individualität wäre erst 
dann gegeben, wenn sie »im Organismus des Staates ihre Begründung und Anleitung 
erhält« (Knoll 1994: 134). Staatlicher Organismus erzieht zur sozialen Verantwort-
lichkeit und leitet an; »erst über diesen Umweg erhält der Mensch seine Individualität 
und Unverwechselbarkeit und ist vor den Gefahren der sozialen Atomisierung gefeit« 
(Knoll 2005: 465). 

Zugrunde liegt ein faschistisches Menschen-Gesellschaftsbild in dem Sinne, wie 
Karl Polanyi Faschismus fasst (vgl. Dale und Desan in diesem Band). Denn Gesellschaft 
bzw. das anti-individualistisch-organologisch verstandene gesellschaftliche Ganze ist 
hier nicht als Verhältnis zwischen Personen gedacht. Spann versteht sich nicht als Fa-
schist oder Nationalsozialist, hat aber die politische Ambition, zum »Ideologen eines 
›neuen Deutschland‹« zu werden (siehe auch Morikawa in diesem Band). Aufgrund 
seiner Priorisierung des Geistigen gegenüber dem Biologischen unterliegt er dem Ras-
sentheoretiker Rosenberg, weshalb sein Theoriegebäude keinen Eingang in die NS-Ideo-
logie findet und er in Misskredit gerät (vgl. Knoll 2005: 466). Seine Schüler, allen voran 
Jakob Baxa (deutsche Romantik) und Walter Heinrich (Ständelehre), entwickeln »im 
Gegensatz zu Othmar Spann ein intensives politisches Engagement« (Maaß 2010: 24 ; 
vgl. auch Huber in diesem Band).7

Von daher wirft Klaus-Jörg Siegfried die Frage auf, in welchem Maß der Spann-
Kreis an der »Zerstörung der Demokratie in Deutschland und Österreich mitgewirkt« 
hat (Siegfried 1974: 12). Gegenüber der Mittelschicht und dem Kleinbürgertum, die 
eine Alternative zur instabilen ständischen Ordnung ersehnt hätten, erwiesen sich 
Großkapital und Schwerindustrie als einflussreiche Gruppierung, die durch Netz
werkbildung gezielt beeinflusst wurde. 

Zwischen 1925 und 1935 ist Spann dergestalt einer der einflussreichsten Autoren, 
nach Sebastian Maaß gar der »Lehrer« der sogenannten »Konservativen Revolution« 
(Maaß 2010: 93). Dieser von Stefan Breuer sogenannte »Neue Nationalismus« (vgl. 
ebd.: 24) war jene antidemokratische und streckenweise auch gegen eine christliche 
Weltauffassung gerichtete Ideenbewegung, die Kurt Sontheimer zufolge weite Krei-
se für die NS-Revolution empfänglich machte (Sontheimer 1962; vgl. Siegfried 1974: 
10). Maaß bezweifelt zwar, dass zwischen diesem Rechts-Intellektuellentum und dem 

7 | Im Hintergrund wirkt Othmar Spann als Spiritus Rector des von Fritz Thyssen finanzier-
ten und von Walter Heinrich organisierten Instituts für Ständewesen. Nach dem »Anschluss« 
Österreichs 1938 wird Spann aufgrund seiner partiell mit dem Nationalsozialismus konkurrie-
renden politischen Vision eines ständisch verfassten autoritären Staats verhaftet. Anschließend 
wird ihm seine Lehrbefugnis entzogen. Diese wird ihm aber auch nach 1945 nicht wieder er-
teilt; vielmehr kehrt er zwar wieder an die Universität Wien zurück, wird aber bis zur Errei-
chung des Pensionsalters beurlaubt.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer254

Christentum ein grundsätzlicher Antagonismus bestand (Maaß 2010: 22), wie Armin 
Mohler das annimmt (Mohler 1999). Aber auch dann, wenn Spann zwischen dem 
christlichen linearen und dem zyklischen Weltbild der Konservativen einen Mittel-
weg beschritten habe, sei sein Ansatz jedenfalls mit einem liberalen Christentum un-
vereinbar, das konservative Werte wie Tradition, Autorität und Hierarchie nicht mehr 
für zwingend erachtete, weiterhin aber einen linearen Fortschritt der Menschheit bis 
zum Jüngsten Gericht annahm (vgl. Maaß 2010: 66; vgl. auch Knoll 2005: 464). 

Aus einer katholischen Weltanschauung und thomistischen Philosophie heraus 
kritisiert schon Hans Räber das Ansinnen, den Einzelnen zugunsten von Gemein-
schaft zu negieren (Räber 1937). Er teilt zwar Spanns Kritik an einem »extremen Indi-
vidualismus«, da man »vom autarken Individuum« nie zu einer lebendig-organischen 
Gesellschaftseinheit gelange. Auch wenn der Mensch als gemeinschaftsgebundenes 
Individuum anzusetzen sei, was keineswegs bedeute, Individualität zu leugnen, was 
auch Spann nicht tue, sei Abgeschiedenheit jeder Gezweiung vorgängig. Nicht haltbar 
aber ist Räber zufolge, dass »menschlicher Geist nur als Glied einer geistigen Gemein-
schaft wirklich ist« (ebd.: 117).

Motiviert durch seine Abneigung gegenüber all dem, was er dem Individualismus 
subsumiert, den er zum Feindbild des Universalismus aufbaut, übt Spann deshalb 
auch vehemente Kritik an der Demokratie, weil sie seines Erachtens »die einzige zu 
Ende gedachte, logisch richtige politische Form des naturrechtlichen Individualis-
mus« (Spann 1972: 111) ist. In seiner Kritik des Liberalismus und der Demokratie (§ 18 
der Vorlesung Vom wahren Staat) agitiert er gegen Hans Kelsen, der aufgrund seiner 
1920 erschienenen Abhandlung Sozialismus und Staat als, so Spann (ebd.), »Verteidi-
ger der Demokratie« hervortritt. Gegen dessen Argument des freien Wettbewerbs um 
politische Führungspositionen in der Demokratie eifert er im Hörsaal:

»Zuerst haben Nietzsche und sein Stiefelputzer die gleiche Stimme, der Höhere wird herab-
gedrückt, unterworfen. Aber weiter: auch der Lumpenproletarier hat dieselbe Stimme wie 
der ehrliche Stiefelputzer. Wenn dieser zuerst den Lumpenproletarier zu sich emporhebt, so 
bleibt es dabei doch nicht lange; bald hat der Niedrigste die Oberhand und unterwirft nun 
den, der ihn zuerst emporhob.« (Spann 1972: 127)8

In Spanns Gedankenwelt vermischen sich also eine sich aus einer den Einzelnen ge-
ringschätzenden, illiberalen Haltung speisende antidemokratische Grundhaltung, 
ein die großdeutsche Lösung präferierender Nationalismus,9 Geisttümelei und Ro-

8 | Mit Verve entfaltet sich Spann hier gegen das demokratische Gleichheitsprinzip, das sich 
im »ersten Zeitalter des Individualismus« (Charim 2018: 16) herausgebildet hat und gerade 
dazu angetreten war, den Einzelnen »aus den Festschreibungen der Ständegesellschaft« (ebd.) 
zu befreien. 
9 | Unter den Vertretern des »Neuen Nationalismus« ist Spann zu den so genannten »Jung-
konservativen« zu rechnen, die anders als die »Völkischen« nicht eine germanische Vorzeit, 
sondern die Idee eines mittelalterlichen Reiches mythisieren, das u. a. eben ständisch gegliedert 
und in dem Sinne neo-nationalistisch war, dass es nationalstaatsübergreifend konzipiert war 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 255

mantizismus bzw. romantisierter Idealismus, angefangen bei Platon und Aristoteles 
über Kant zu Fichte und Hegel. Schon an Hegel erkennt Eric Voegelin, der in den 
1920er-Jahren, bevor er sich von Spann abwandte, Teilnehmer von dessen Privatsemi-
nar in Wien gewesen war, einen »gnostischen« Charakter, d. h. »ein Denken, das den 
Zugang zur Wirklichkeit verliert und die gesellschaftlich-geschichtliche Wirklichkeit 
durch eine zweite Realität ersetzt« (Schlembach 2018). 

Dem entspricht ein ideologisches Meinungsklima, das Ernst von Salomon, der 
sich auf Einladung Spanns für längere Zeit in Wien aufhält, folgendermaßen skizziert: 

»Die ›Spannianer‹ bildeten auf der Universität eine besondere Gruppe, die größte Gruppe 
von allen, und, wie ich wohl behaupten darf, auch die geistig lebendigste. In jeder Ver-
schwörerenklave auf den Gängen, in den Hallen und vor den Toren waren Spannianer, mit 
dem Ziel einer kleinen Extraverschwörung, wie ich vermute – die beiden Spannsöhne ver-
mochten schon gar nicht anders durch die Universität schlendern, wo sie gar nichts zu su-
chen hatten, ohne ununterbrochen nach allen Seiten vertraulich zu blinzeln. Jeder einzelne 
von den Spannschülern musste das Bewusstsein haben, an etwas selber mitzuarbeiten, was 
mit seiner Wahrheit mächtig genug war, die Welt zu erfüllen, jedes Vakuum auszugleichen, 
an einem System, so rund, so glatt, so kristallinisch in seinem inneren Aufbau, dass jeder-
mann hoffen durfte, in gar nicht allzu langer Zeit den fertigen Stein des Weisen in der Hand 
zu haben.« (Zitiert nach: Hammer 2001: 113)

Im Inneren liegt hier im Kontrast zum von Ludwik Fleck in den Naturwissenschaften 
ausgemachten demokratischen Denkstil, den Christopher Schlembach in Überein-
stimmung mit Kelsens Demokratieverständnis als Denkart generalisiert, »im Mit- 
und Gegeneinander der Interessen eine gemeinsame Wirklichkeit zu finden«, ein 
autoritärer Denkstil vor, der erfordert, »sich in einer übergeordneten metaphysischen 
Wirklichkeit eines wie auch immer gearteten transzendentalen Selbstbewusstseins 
auflösen zu lassen oder sich einem Weltbild bzw. einer Ideologie einordnen zu müs-
sen« (Schlembach 2019a).

Um Spanns diesbezügliche Autorität zu unterstreichen, zitiert Siegfried dessen 
Schüler Gottlieb Leibbrandt, der in seinem 1933 erschienenen Buch Umbruch durch 
Spann auf Seite 4 festhält: 

»Und es ist wohl keiner der Lebenden dem Sinne des innersten Weltinhaltes näher gekom-
men als Spann. Nur große schöpferische Menschen können in die Tiefe hinabsteigen, um 
dann der Mitwelt Geschautes zu übermitteln. Tiefe Weisheit leuchtet aus diesen Sätzen 
(Spanns) hervor, Weisheit für jeden, der sie versteht.« (Zitiert nach: Siegfried 1974: 73)

(vgl. Maaß 2010). Eine wichtigere Kategorie als die der Nation ist das Volkstum, das Spann 
durch Kulturinhalte, also wiederum Geistiges bestimmt, wobei sich das Deutschtum durch 
eine nicht-materialistische, nicht-utilitaristische Grundhaltung auszeichne, der er besondere 
Tiefe und Durchdringungskraft bescheinigt (vgl. ebd.: 96–100).

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer256

Nicht nur im Duktus tritt hier die Selbstverortung innerhalb der von Spann entwor-
fenen Ständeordnung zu Tage, an deren Spitze »die Weisen oder der schöpferische 
höhere Lehrstand« steht, wobei jeder der vier niedrigeren Stände (Handarbeiter, hö-
here (Geistes‑)Arbeiter, Wirtschaftsführer, Staatsführer) »geistig vom jeweils höheren 
Stand geführt« werden solle »nach dem geistigen Lebensgesetz aller Gemeinschaft und 
Gemeinschaftsverbindung, Unterordnung des Niederen unter das Höhere« (Spann 
1972: 233). Auch aus Sicht seines sich wohl selbst als »höheren (Geistes‑)Arbeiter« 
einstufenden Schülers ist Spann nicht nur ein würdiger, sondern herausragender Re-
präsentant des geistigen Standes, dem die durch konkretes organisierend-organisier-
tes Handeln geprägten handelnden Stände nachgeordnet sind (vgl. Maaß 2010: 90). 

Diese Gliederung der von »Gemeinschaftskreisen« abgeleiteten »handelnden 
Stände« (Spann 1972: 224), die Spann als ein »Gebäude von Organisationen« ansieht, 
»bildet das Gesamtganze der Gesellschaft« (ebd.: 225). Spann begründet Gesellschaft 
dergestalt als einen »autoritär verfassten Organisationszusammenhang« (Siegfried 
1974: 37). Auch wenn Spann organisierendes Handeln aktivisch fasst, ist es letztlich 
nicht das Handeln der Stände oder Einzelner, das die von Spann als höchstes Ziel ge-
setzte geistige Gemeinschaft hervorbringt. Es verhilft vielmehr diesen als vorgängig 
imaginierten geistigen Verbindungen zum Ausdruck. In ebendiesem instrumentali-
sierten Verstande ist es ein Handeln, das anderes Handeln »bewirkt« – immer ist es 
der Geist, der etwas bewirkt.

Resümee

Mein Interesse an Othmar Spann hat einen persönlichen, wissenschaftsbiogra-
phischen Hintergrund: Bei ihm hatte ich in der Arbeit an meinem zweiten Buch  
(Pfadenhauer 2008) einen Begriff des Organisierens gefunden, der mir aufgrund sei-
ner Differenz zum Alltagsverständnis bestechend erschien. »Organisieren« konno-
tiert alltäglich eine gründliche Vorbereitung, eine systematische Planung und eine 
hinsichtlich der Einzelschritte abgestimmte Durchführung. Zu einem wissenschaft-
lichen Begriff – Idealtypus zweiter Ordnung – wird »Organisieren« erst, wenn man 
organisierendes Handeln von durchführendem Handeln trennt, wie dies im Rekurs 
auf eine wissenssoziologische Handlungstheorie geleistet werden kann (vgl. ebd.). 
In diesem Sinne ist »Organisieren« als ein Meta-Handeln richtig bezeichnet: als ein 
Handeln, das anderes Handeln (oder auch Handeln anderer) in dem Sinne »bewirkt«, 
dass es dieses hervorbringt und zur Folge hat. 

Mein Verständnis von »Organisieren« lässt sich also zwar in semantischer Anleh-
nung an Othmar Spann formulieren, aber nicht daraus entwickeln. Denn bei Spann 
organisiert ein als Geist-Gebilde metaphysisch überhöhter Staat Menschen, die nicht 
als Individuen, sondern als Teile eines Ganzen gedacht werden, in dessen »überper-
sönlichen Realissimus« sie sich aufzulösen haben (vgl. Schlembach 2019b). Ein solches 
Denken, das – mit Georg Simmel gesprochen – das personale Du als Realissimum des 
Gesellschaftlichen leugnet, bezeichnet Eric Voegelin als »gnostisch«. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 257

Johanna Prader erwähnt Othmar Spann in ihrer Beschäftigung mit Voegelins 
Gnosis-These lediglich als dessen Doktorvater und »hochkarätigen Professor der Fa-
kultät«, der wie Hans Kelsen für Voegelin einflussreich gewesen sei, ohne die gnos-
tischen Spuren bei Spann herauszuarbeiten (Prader 2006: 18). Ursprünglich bezeich-
net Gnosis ihr zufolge eine in der Zeit um Christi Geburt keimende Perspektive auf 
Mensch, Gott und die Welt, die ihren Ausgang im Mittleren und Nahen Osten nimmt. 

»Die Gnostiker sehen sich in einer schlechten Welt gefangen, durch ihr Wissen und ihre 
Erkenntnis (Gnosis), dass es jedoch neben der finsteren Wirklichkeit noch eine andere, 
helle und gute Daseinsordnung gibt, konstruieren die ›Erkennenden‹ einen Anspruch der 
Auserwähltheit, der nur für sie alleine gilt.« (Ebd.: 12)

Sie charakterisiert Voegelins These im Anschluss an Michael Henkel (Henkel 1998: 
27) folgendermaßen: »Gnosis ist für ihn das Unternehmen der Selbsterlösung des 
Menschen, das aus dem Herausziehen der Transzendenz in die Immanenz und der 
Verschließung des Menschen gegenüber dem göttlichen Grund resultiert« (Prader 
2006: 23). Ein solches Denken nimmt nicht nur für Spann bei Hegel seinen Ausgang, 
wobei dieser in Voegelins Differenzierung einer kontemplativen Spielart zuzurechnen 
wäre, während Spann einer aktivistischen Gnosis zuzurechnen ist, die in der politisch 
motivierten Zerstörung der Wirklichkeit eine Erlösung von Mensch und Gesellschaft 
anstrengt (vgl. ebd.: 74).

Voegelins Kritik an der Wirklichkeitsadäquanz – Alfred Schütz’ Plädoyer für 
Sinnadäquanz nicht unähnlich – entzündet sich, so Schlembach, an ideologischen 
Sprachsymbolen, die als Begriffe firmieren, tatsächlich aber nichtanalysierte Themen 
(topoi) sind (vgl. Schlembach 2019a). Ideologisches Denken ebne die Differenz zwi-
schen Wissenschaft und Alltag ein, deren Wahrheiten in den je anderen Sinnbereich 
übersetzbar sein müssen, und mythologisiere an deren Stelle eine andere Wirklichkeit 
(vgl. Voegelin 1994: 114). 

Dem entspricht ein ideologisches Meinungsklima, aus dem keine Sprachgemein-
schaft erwachsen kann und Reziprozitätsstrukturen verunmöglicht sind – Prinzipien, 
mit denen wir das dialogische Denken in den von Alfred Schütz besuchten Kreisen 
um Ludwig von Mises, Kelsen und im Geist-Kreis charakterisieren (vgl. Grenz und 
Schlembach 2019). Den Geist-Kreis initiierten Josef Herbert Fürth und Friedrich  
August von Hayek 1921 als Gegenentwurf zum Spann-Kreis, was Rückschlüsse auf 
den hier gepflegten, auf suggestive Überzeugungskraft abzielenden Denkstil zulässt, 
der es erforderte, sich diesem Weltbild zuzuordnen.10 

10 | Der »Spann-Kreis« gilt daher als Kontrastfall zu den »Kreisen«, in denen Alfred Schütz ver-
kehrte. Dabei sensibilisieren unsere Erträge zur Gruppe um Othmar Spann auch hinsichtlich 
des Begriffs »Kreis« selbst (vgl. Reichle 2019). Zum einen verdinglichte er die sozialen Bezie-
hungen und lässt diese festgefügter und stabiler erscheinen als es der Realität entsprach. »Kom-
munikative Wissenskultur« erachten wir deshalb als treffenderen Begriff. Zum anderen war 
von einem »Spann-Kreis« erstmalig in einem geheimdienstlichen Bericht von 1936 die Rede. 
Damit handelt es sich nicht um eine Selbstbezeichnung, d. h. nicht um eine Ethnokategorie, 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer258

Nicht nur in der 1921 gehaltenen Vorlesung Vom wahren Staat argumentiert 
Spann »agitatorisch« (Knoll und Kohlenberger 1994: 134). In seiner Ereiferung gegen 
den Individualismus und damit auch Demokratie, gegen Liberalismus, Kapitalismus, 
aber auch Marxismus bis hin zum »Kathedersozialismus«, der ihm in der Abwehr 
marxistischer Gesellschaftskritik nicht weit genug geht (vgl. Siegfried 1974: 27), be-
treibt er jene »Kathederprophetie«, vor der Max Weber 1919 Münchner Studierende 
in seinem Vortrag Wissenschaft als Beruf gewarnt hat (Weber 1992). Diese beschränkt 
sich nicht auf den Hörsaal, sondern setzt sich im Seminar fort, im Privatseminar all-
zumal. Wissenskulturen sind immer auch Studierkulturen (vgl. Pfadenhauer, Enderle 
und Albrecht 2015). Die damit verbundene Gefahr könnte der Grund dafür gewesen 
sein, weshalb Peter L. Berger und Thomas Luckmann zeitlebens jede Form von Schu-
lenbildung abgelehnt haben, auch wenn oder gerade weil es bei diesen beiden Begrün-
dern des so genannten »Sozialkonstruktivismus« (vgl. Berger und Luckmann 1966; 
Pfadenhauer 2019) nahegelegen hätte.

Alfred Schütz zufolge beginnt jede wissenschaftliche Arbeit mit der Arbeit an 
Begriffen. Diese methodologische Prämisse impliziert – das lehrt uns die Begriffsge-
schichte des Organisierens – nicht nur eine Gewinnung wissenschaftlicher Begriffe, 
die sich eben nicht identisch, sondern sinnadäquat zu Alltagsbegrifflichkeiten verhal-
ten sollen; sie impliziert darüber hinaus, Begriffe hinsichtlich ihrer Konnotationen zu 
durchleuchten. Wie bei »kontaminierten Landschaften« (Pollack 2014), also Orten, an 
denen ein verbrecherisches Geschehen unsichtbar gemacht werden soll, kann es nicht 
darum gehen, das, was sich damit verbindet, totzuschweigen. In Analogie zu Pollacks 
Plädoyer für eine Kartographie kontaminierter Landschaften gilt es vielmehr, sozial-
wissenschaftliche Grundbegriffe hinsichtlich ihrer Kontaminationen zu inventarisie-
ren, wozu sich das Vorangestellte als Beitrag versteht. 

Literatur

Berger, Peter L. und Luckmann, Thomas (1966): The Social Construction of Reality, 
New York: Doubleday & Company.

Bockenförde, Ernst-Wolfgang und Dohrn-van Rossum, Gerhard (1978): »Organ, Or-
ganismus, Organisation, politischer Körper«, in: Brunner, Otto, Conze, Werner 
und Koselleck, Reinhart (Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Band 4, Stuttgart: 
Klett-Cotta, S. 519–622.

Bruckschwaiger, Karl (2005): »Othmar Spann. Ein österreichischer Vertreter der 
konservativen Revolution?«, in: Benedikt, Michael, Knoll, Reinhold und Zehet-
ner, Cornelius (Hrsg.), Verdrängter Humanismus – verzögerte Aufklärung, Wien: 
WUV, S. 467–474.

in der überdies Personen mit diversen (wissenschaftlichen vs. politischen) Bezügen zu Othmar 
Spann zusammengefasst werden.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 259

Charim, Isolde (2018): Ich und die Anderen. Wie die neue Pluralisierung uns alle ver-
ändert, Wien: Zsolnay.

Dunkmann, Karl (1927): »Eine soziologische Begründung der Wissenschaft«, in: 
Meja, Volker und Stehr, Nico (Hrsg.) (1982), Die Entwicklung der deutschen Wis-
senssoziologie, Band 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 192–210.

Eberle, Thomas S. (2007): »Auf den Spuren von Emil Walter-Busch: Transdisziplinäre 
Studien zur Sozial- und Formengeschichte der Organisationsforschung«, in: Eber-
le, Thomas S., Hoidn, Sabine und Sikavica Katarina (Hrsg.), Fokus Organisation. 
Sozialwissenschaftliche Perspektiven und Analysen, Konstanz: UVK, S. 23–39.

Eberle, Thomas (2019): »Interpretative Organisationsanalyse«, in: Pfadenhauer, Mi-
chaela und Scheibelhofer, Elisabeth (Hrsg.), Interpretative Sozialforschung: die 
Entwicklung in Wien, Weinheim: Beltz Juventa (im Erscheinen).

Grenz, Tilo und Schlembach, Christopher (2019): »Kommunikative Wissenskultu-
ren, Denkstile und Konstellationen, medienvermittelt und kontrovers«, in: Grenz, 
Tilo, Pfadenhauer, Michaela und Schlembach, Christopher (Hrsg.), Kommunika-
tive Wissenskulturen, Weinheim: Beltz Juventa (im Erscheinen).

Hammer, Heidelinde (2001): »Othmar Spann. Vom klerikalfaschistischen Stände-
staat und seinen Kontinuitäten«, in: Siegfrieds Köpfe. Rechtsextremismus, Ras-
sismus und Antisemitismus an der Universität (Gefördertes Sonderprojekt der 
Österreichischen HochschülerInnenschaft und der HochschülerInnenschaft der 
Universität Wien), Wien: WUV (Context XXI), S. 112–119.

Henkel, Michael (1998): Eric Voegelin zur Einführung, Hamburg: Junius.
Jonas, Friedrich (1981): Geschichte der Soziologie, Band 1, Opladen: Westdeutscher 

Verlag. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-322-86652-3. 
Kaltenbrunner, Gerd-Klaus (1986): »Othmar Spann. Ein deutscher Universalphilo-

soph aus Österreich. Das Ganze im Blick haben«, in: MUT, 21. Jahrgang, Heft 225, 
S. 46–59.

Kant, Immanuel (2010): Kritik der Urteilskraft, hrsg. von Benjamin Andreatta et al. 
(https://www.univie.ac.at/immanuel_kant_kritik_der_urteilskraft, 20.  Dezem-
ber 2019).

Knoll, Reinhold (2005): »Die ›verdrängte‹ Soziologie: Othmar Spann«, in: Benedikt, 
Michael, Knoll, Reinhold und Zehetner, Cornelius (Hrsg.), Verdrängter Humanis-
mus – verzögerte Aufklärung, Wien: WUV, S. 460–466. 

Knoll, Reinhold und Kohlenberger, Helmut (1994): »Die Vergeudung der Soziologie«, 
in: Knoll, Reinhold und Kohlenberger, Helmut (Hrsg.), Gesellschaftstheorien. Ihre 
Entwicklungsgeschichte als Krisenmanagement in Österreich 1850–1938, Wien:  
Turia + Kant, S. 132–136.

Knoll, Reinhold, Majce, Gerhard, Weiss, Hilde und Wieser, Georg (1981): »Der öster-
reichische Beitrag zur Soziologie von der Jahrhundertwende bis 1938«, in: Kölner 
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie (KZfSS), Sonderheft 23: Soziologie 
in Deutschland und Österreich 1918–1945. Materialien zur Entwicklung, Emigra-
tion und Wirkungsgeschichte, S. 59–101. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-322-
83583-3_3. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer260

Maaß, Sebastian (2010): Dritter Weg und Wahrer Staat. Othmar Spann – Ideengeber 
der Konservation Revolution, Kiel: Regin.

Mohler, Armin (1999): Die Konservative Revolution in Deutschland 1918–1932. Ein 
Handbuch, 5. Auflage, Graz/Stuttgart. Leopold Stocker.

Pfadenhauer, Michaela (2008): Organisieren. Zum Erhandeln von Events, Wiesbaden: 
Springer VS.

Pfadenhauer, Michaela (2019): »The reality of social constructivism«, in: Pfadenhauer, 
Michaela und Knoblauch, Hubert (Hrsg.), Social Constructivism as Paradigm? The 
Legacy of ›The Social Construction of Reality‹, Abingdon/New York: Routledge, 
S. 1–18.

Pfadenhauer, Michaela, Enderle, Stefanie und Albrecht, Felix (2015): »Cultures of Stu-
dying under Conditions of Big Science: The Case of KIT«, in: Langemeyer, Ines, 
Fischer und Martin, Pfadenhauer, Michaela (Hrsg.), Epistemic and Learning Cul-
tures at the University of the 21st Century, Weinheim: Juventa, S. 61–71.

Pramer, Johanna (2006): Der gnostische Wahn. Eric Voegelin und die Zerstörung 
menschlicher Ordnung in der Moderne, Wien: Passagen.

Pichler, J. Hanns (Hrsg.) (1988): Othmar Spann oder Die Welt als Ganzes, Wien/Köln/
Graz: Böhlau.

Pichler, J. Hanns (2010): »Vorwort«, in: Maaß, Sebastian, Dritter Weg und Wahrer 
Staat. Othmar Spann – Ideengeber der Konservation Revolution, Kiel: Regin, 
S. 11–16.

Pollack, Martin (2014): Kontaminierte Landschaften, St. Pölten/Salzburg/Wien: Re-
sidenz.

Räber, Hans (1937): Othmar Spanns Philosophie des Universalismus, Jena: Gustav  
Fischer.

Reichle, Niklaus (2019): »Der ›Spannkreis‹«, in: Pfadenhauer, Michaela und Grenz, 
Tilo (Hrsg.), Alfred Schütz in Wien. Kommunikative Wissenskulturen, Weinheim: 
Beltz Juventa (im Erscheinen).

Schlembach, Christopher (2019a): »Grundlegung aus dem Du als demokratischer Ge-
dankenstil: Die kommunikative Wissenskultur der Wiener Kreise und ›Der sinn-
hafte Aufbau der sozialen Welt‹«, in: Zyklos. Jahrbuch für Theorie und Geschichte 
der Soziologie, 5. Jahrgang (im Erscheinen).

Schlembach, Christopher (2019b): »Formen der Wechselwirkung analysieren. Zu 
Georg Simmels Grundlegung der Soziologie aus der Tatsache des Du«, in: Soziopo-
lis, Hamburger Institut für Sozialforschung (https://www.soziopolis.de/erinnern/ 
jubilaeen/artikel/formen-der-wechselwirkung-analysieren/, 7. Mai 2019).

Siegfried, Klaus-Jörg (1974): Universalismus und Faschismus. Das Gesellschaftsbild 
Othmar Spanns, Wien: Europa Verlag.

Sontheimer, Kurt (1962): Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik: Po-
litische Ideen des deutschen Nationalismus zwischen 1918 und 1938, 3. Auflage, 
München: Nymphenburger Verlags-Handlung.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Organisieren« als kontaminier te Kategorie von Othmar Spann 261

Spann, Othmar (1925): »Organisation«, in: Elster, Ludwig, Weber, Adolf und Wie-
ser, Friedrich (Hrsg.), Handwörterbuch der Staatswissenschaften, Band 6, Jena: G.  
Fischer, S. 766–776.

Spann, Othmar (1972): Othmar Spann Gesamtausgabe, Band 5: Der wahre Staat. Vor-
lesungen über Abbruch und Neubau der Gesellschaft, Graz: Akademische Druck- 
und Verlagsanstalt.

Spann, Othmar (1979): »Ein Wort an meine Gegner auf dem Wiener Soziologentage«, 
in: Othmar Spann, Othmar Spann Gesamtausgabe, Band 21, Graz: Akademische 
Druck- und Verlagsanstalt, S. 109–145

Türk, Klaus, Lemke, Thomas und Bruch, Michael (2002): Organisation in der moder-
nen Gesellschaft. Eine historische Einführung, Wiesbaden: Westdeutscher Verlag. 
DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-663-10961-7. 

Voegelin, Eric (1993): Die politischen Religionen, hrsg. von Peter J. Opitz, München: 
Fink. 

Voegelin, Eric (1994): Autobiographische Reflexionen, München: Fink.
Walter-Busch, Emil (1996b): Organisationstheorien von Weber bis Weick, Amsterdam: 

G + B Verlag Fakultas. 
Weber, Max (1992): Politik als Beruf, Ditzingen: Reclam.
Willke, Helmut (1998): Systemisches Wissensmanagement, Stuttgart: Lucius & Lucius.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michaela Pfadenhauer262

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011 - am 14.02.2026, 16:17:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

